


DD~~================~~DП 

, СЕРИЯ r 
"" ВИЗАнтииеКАЯ 

БИБЛИОТЕКА 

• 
ИССЛЕДОВАНИЯ 

• 
Редlt,ояяеzuя серии 

.Виаан.muЙсlCQ,Я бибJJиоте1Са~: 

Г. Г. Лиmаврин (nредседатель), О. Л. Мышко 

(сопредседатель), Н. А. Савкин (сопредседатель). 
С. С. Аверинцев, М. В. Бибиков, С. П. Карпов, 

Г. Л. Курбатов, Г. Е. Лебедева, 

Н. Н. Любарский, Н. П. Медведев, 

А Д. д. Оболенский, Г. М. l1рохоров, , 
~ А. А. Чекалова, И. Н. Шевченко JO 
DП~~==~~==========~~ПD 



ПD~~====~====~====~~ёD 

1 Роберт Фрзисис ТАФТ r 
~~ ---~t\! ---

u u 

ВИЗАНТИИСКИИ 
u 

УЕРКОВНЫИ 

ОБРЯД 
u 

КРАТКИИ ОЧЕРК 

Перевод с английского 
А. А. Ч ека.ловоЙ 

• 
Издательство .. 
«АЛЕТЕИЯ» 

• Санкт~Петербурr , 
~ 2000 JIO 

ПD~~================~~ПD 



З/J 
УДК ~.02) 
ВВК 86.,.3.7 

Т~Й 
Р. Ф. Тафт. 

Т 13 Византийский церковный обрцц. Краткий очерк / Пер. 
сангл. А. А. Чекаловой; Редакция русского перевода и по­

слесловие В. М. Лурье. - СПб.: АJlетеЙа. 2000. - 160 с. 
ISBN 5-89329-233-2 

Роберт Фрзнсис Тафт - крупнейший Сllециалист нашего време­

ни в области изучения византийского (православного) богослуже­

ния. Предлагаемая читателю работа sвляе1'СЯ плодом и своего рода 

итогом его почти сорокаJlеТllей плодотворной Jtаучной, преподава­

тельской и свsщениичесlCОЙ деsтельности. В краткой, талантли­

вой форме она дает яркое, цеJ1ьное представление об этом удиви­

тельна прекрасном церковном обраде. который придавал утонченной 

византийской цивилизации неповторимый волшебный колорит. 

Автор показывает, как рождалось православное богослужение, как 
оно развивалось и травсформвроваnось. Кроме того, в книге про­

СJIежено, как сами византийцы интерпретировали ритуал церковной 

СJIужбы и как они воспринимали самое церковное здание, в котором 

разворачивалось редкое по красоте и глубокому СМЫСJIУ .'Iитургнче­

ское действо. 

Книга адресована как специалистам, так и самому IПИРОКОМУ 

кругу читателей, которого интересуют истоКи нашей духовной куль­

туры. 

УДК 23(495.02) 
ВБК 86.37 

Перевод с анг лийскоro оригинала по изданию: Я. F. Toji. ТЬе Ву"ап­
linc Rite. А Short flistory. Collegevi1le, MN, 1992. 

Библиографический аппарат приведен 8 соответствие с послед­

ннм авторизованным изданием: Я. F. Taji. Storia siпtetiса 001 rito ЬУ7.!lпtiпо. 
Citta del Vaticano. 1999. 

rsИN 6·89329 233 2 На форзаца:Jt:: Ноанн 3Jlатоусm 1.1 Ненатuu Бozо· 
носец. Конец IХ selta. Собор Св. Софии. Констан, 
тиНОПОJlЬ. Мозаика в нише северного тимпана. 

© Иэдате.пьство .АлетеЙ •• (СПб.), 2000 г. 
е А. А. Чека.llОва, перевод, предИCJIовие, 2000 r. 
© В. М. Лурье, ПОCJIссловие, 2000 г. 



Нескопько спов об авторе 
и его книге 

• 

«Н служу Богу и людям. 
Это nре"расная жuзнь». 

Отец Роберт Тафт 

Восемь прекрасных МecJlцев я провела если не вместе, то рядом 

с удивительным человеком, ими которому Роберт Фрэнсис Тафт. 

Это было в 1993-1994 гг. в Вашингтопе, в центре византийских 
исследований при Гарвардском университете. Дамбартон Оухсе, 

Ва1Пипrrон. Давиие друзья называли его Боб, мне было позволено 

называть его Роберт, большинство же обращались к нему очень 

почтительно - отец Тафт. Таким образом в Дамбартон Оуксе, 

где ОТllошения между людьми очень теплые и простые и где 

даже директора все называют просто по имени, 80здавалась дань 

уважения этой замечательиой личности. Глубоко и искрение веру­

ющий человек, при ЭТОМ прекрасно образованный (он закончил 

щесть университетов), священник, митрофорный архимандрит, 

ПРофессор и вице-ректор Папского Института восточных исс.ледо­

ваний (Рим), крупный ученый, снискавший мировое признание, 

ответственный редактор и ч..1ен многих научных обществ • .лауреат 
lIеско.'IЬКИХ премий, видный деятель Церкви -- вот да.леко ие 

(]ОJIIlЫЙ перечень того, что можно сказать об о. Тафте. Меня же 



6 А. А. Чекалова 

особенно поразили в нем редкая даже для Запада внутренняя 

организованность, поразительное трудолюбие (он неизмеПllО при­

ходил в свой офис в 1.30 и работВJJ по 10-12 часов в день), глубо­
кое почтевие к делу, которому он так преданно и благоговейно 

служит. удивительная доброта и дружелюбие. готовность в любой 

момент пряйти Ila помощь. отложив при этом свои очень важные 

дела. и в особенности его неиссякаемое чувство юмора, проявля­

ющееся ка дюбом: языке, на каком: он говорит или пишет. А знает 

этих языков он немало. 

Родился о. Тафт 9 января 1932 г. в очень религиозной семье. 
предки которой появились в Америке (Новой Англии) еще 

в ХУН в. со второй протестанской ВОЛIIОЙ. Род Тафтов да..'! Аме­

рике иема..'IО общественных и религиозных деяте . .'JеЙ. а также 
J'IИЦ. прославившихся на профессиональном поприще. наllример 

в качестве видных юристов. Среди родственников о. Тафта -
21-й президент США Ви.."IЫIМ Тафт. Дед Тафта по отцу IIРИНЯЛ 

при женитьбе католичество. так что Роберт Тафт родился и воспи­

ТЫВ8J'1СЯ уже в католической семье. В 11 лет он почувствова..'1 
в себе духовное призвание и стал на религиозное поприще, всту­

пив в орден иезуитов. Тогда уже проявился его самостоятель­

ный врав, "который не удалось искоренить даже царящим среди 

иезуитов дисципдине и принципу повиновения •. I 
Тогда же он впервые узнал о греческом Востоке, о христиан­

стве в России. Позднее в одном из интервью он скажет: оЭто 

была любовь с первого взгляда. вернее. с первого чтения •. 2 По 
его собственным словам. он стал истинным (quintessential) славя­
нофилом.3 глубоко И всесторонне изучая русскую духовную KY~'1Ь­
туру: филосОфию, богословие. историю, литературу. Он зачиты­

вался Толстым и Достоевским. а его магистерская диссертация 

I Farrugia Е. G. Look Вack in Gratitude. Robert Francis Taft. S. J., born 
January 9. 1932, turns sixty / / ЕiJА.БУI1j.Lа: Studies in Нопог of Robert Taft 
S. J. Roma. 1993. Р. 3. 

2 ТЬе Jesuit Apostolate to the Christian East: Ап Interview with Robert 
Taft, В. J. // Diakonia. 1991. Vol. 24 • .N! 1. Р. 47. 

3 lbid. Р. 51. 



Несколько слов 06 авторе и его KHUZt' 7 

была ПОСВИЩена Соловьеву. Во время пребываии.и в Ираке. куда 

011 был направлен в годы своего послушвичества и куда он поехал 
с огромной радостью, ибо • Ирак тоже находитси на Востоке, 
как и Россия., он получил возможность не только ПРОДО,Тlжать 

свои штудии по христианскому Востоку, по и воочию наблюдать 

пеструю смесь христианских обычаев, сохранившихея в христи­

aJICKOM KBapTa..'Ie старого ropoдa. В тот же период времени ему 
доведось побывать на территории бывшей великой христиан­

ской Византийской империи и открыть для се6.и, что богослуже-

11ИС .ивляется душой восточного христианства. Так постепенно 

Тафт пришел к главному занятию своей исследовательской жиз­

ни - византийской литургии, КОТОРУЮ оН изучает в широком 

IЮlIтексте, в теСllOЙ связи с теологией, герменевтикой и историей. 

Тафта в равной степени интересуют и мелкие детали, и KpYIIHble 
теоретические обобщения. методология изучения предмета. 

О. Тафт .. католик и считает свою веру самым ценным да­
ром, ценнее, чем сама жизнь. И все же более всего он ненавидит 

ре;тигиозный фанатизм, религиозную нетерпимость. Он, в част­

ности, убежден. что ни в коем случае нельзя навязывать России 

I~атолицизм. что у русской православной Церкви СВОИ исключи­

ТСДЬН8Я миссия, ниспосланная ей Божественным провидением. 4 

Одна из основных идей, которой твердо держится Тафт, - зто 

оЙкуменизм. т. е. вера в духовную общность всех христиан. 

ИмеllНО этот широкий взгляд Ilа вещи позволил ему стать ред­

ким человеком, ПрИТЯl'ивающим к себе людей разных исповеда­

НИЙ, и редким специа..1ИСТОМ. так много сдедавmим на избран­

ном им поприще. 

Как исследователь византийской литуР1'ИИ Тафт давно уже 

не имеет себе равных. Автор нескольких фундамеит8J1ЪНЫХ моно­

('рафий и ОГРОМНОI'О ЧИС..'Iа научных статей, он никогда не забыва­

ет и о массовом читателе. Именно заботой о более широкой 

аудитории быдо продиктовано его стремление написать крат­

кий очерк византийского богослужении. Так появился иа свет 

4 Ibid. Р. 54. 



8 А. А. ЧеКQлова 

его • Византийский церковный обряд., который уже переведен 
па несколько языков и теперь в русском переводе предлагается 

нашему дорогому читателю. 

Предлагаемая вниманию читателей работа. как и личность ее 

автора, скажем сразу, совершенно не стандартны. Она не ОIIИСЫ­

вает византийское богослужение как нечто однажды и сразу воз­

никmее, застывшее и неизменное. Напротив, он предлагает чита­

телю спуститься вместе с ним в глубь веков и посмотреть, как 

СКЛ8Дывался этот обряд. Он убедитеJ1ЬНО показывает, что исто­

рия церковного обрида неотделима от истории светской, что об­

ряд имел не только религиозные, но и светские истоки. ТУ'!' он 

справедливо говорит о традициs:х городской жизни в ранней ВII­

зантии и имперском церемониале. 

Вместе с тем, как по волшебству, под пером Тафта рождается 

удивительно цельная картина византийского богослужения, кота­

рое пронизывало все стороны визан'l'ИЙСКОЙ жизни и как бы оку­

тывало византийскую цивилизацию прекрасной пеленой, прида­

вая ей тот неповторимый дух, которым она обладала. 

Переводить Таф'l'а нелегко, как, впрочем и всякого крупного 

автора. Если верно, что человек - это стиль, надо отметить, что 

стиль Тафта на редкость своеобразен. Язык его очень вырази­

тельный, полпокровный, еМlCиi. Это язык очень сильного челове­

ка. Вместе с тем Таф'l' легко и естественно переходит с языка на 

язык, вводит в изложение подтекст, играет словами, острит, да­

же шутит. Для англоязычнОЙ научной литературы это высшаи 

степень мастерства. У вашей научной литературы, даже литера­

туры научно-популярной, свои законы жанра. и то, что способ­

но привести в восторг англичанина или американца, нашему 

читателю могло бы покаааться по меньшей мере странным в по­

добного рода книге. IIоэтому, стараясь как можно ближе быть 

к тексту Тафта, я много раз с грустью вспоминала старую исти­

ну о том, что перевод соотноситси с оригиналом, как обратная 

сторона ковра с его узором. Надеюсь, что любознательный чита­

тель, склонный к филологическим изыскаииs:м, сам обратит­

ся когда-нибудь к подлиннику Тафта и сам ощутит всю красоту 

и мощь его стиля. 



НеС/(ОJlЫСО слов об авторе и еео ,,,,иге 9 

-------------------------------
в заключение считаю своим ПРЯМЫМ долгом выразить свою 

самую глубокую б.пaroдaриость М. А. Суховой. которая тщательпо 

сверила мой перевод с оригиналом и проделала огромную работу 

по подготовке текста к печати. Я также благодарна моему учени­

ку о. Аццрею к,'1имову. дьикоиу Вогоавлеискоro собора, за ТOt 
ЧТО он внимательно прочел рукопись и сделал свои замечания 

и предложения. 

А. Ч е"а.nова 



ВВЕДЕНИЕ 

Почти сорок лет назад и 38 десять лет до об"ародова"ия Вто­

рым Ватиканским собором .Конституции о священной литур­

гии,.. этой .. Великой Хартии. современного католического 60-
гослужени.и, издательство Колледжвилля • Liturgical Press. 
опублИКОВ8."I0 .. Краткую историю богослужения. покойпого про­
фессора BOllBCKOro университета Теодора Клаузера (1894-
1984 rr.). В духе того несколько близорукого времени, предше­
ствовавшеrо Второму Ватиканскому собору, заглавие этой 

небо.,'rьшоЙ работы СЫrpaJ10 свою отрицательную роль. Эссе Т. Кла­

узера - не о богОСJJу:неенuu вообще, а всего лишь о aanaiJHoJt& 
богОСJJу.ен.uu. и даже "е о ааn.адн.ом богосл,у.ен.uu в целом, 

а лиш(. о ааnадном N:аmол,U'lесJCOМ 60госл,у:неенuu. Надо отдать 

справедливость Т. Клаузеру: по всей видимости, он не был ви­

новат в выборе заглавия ЭТОЙ работы. Его вышедшая в 1958 г. 
небольшая книга ЯВЛ8J18СЬ в действительности кратким перело­

жеllИем его монографии. имеющей более точное ваучное название 

.Краткая JlСТОРИЯ западного богослужения., которая впервые 

вышла в Германии в 1943 г. ОГРОМIIЫЙ успех книги Т. Клау­
зера - она выдержала по меньшей мере п.ить немецких и три 

авглийских издания --- является убедительным доказательством 
необходимости подобной работы, заполнивmей собой весьма ЗJlа­

чительиый и реальпо существовавший пробел. 

К сожалению, специалисты по восточному богослужению были 

до сих пор не в состоянии создать подобный исторический обзор 

наиболее важной и наиболее изученной восточной литургичес­

кой традиции -.- византиЙскоЙ. Несмотря па то что в последнее 

время появилс.и ряд исключительно ценных исследований по 



Введение 11 

8l1Завтийс!(ому литургичес!(ому боГOCJlовию (мистаroгии).1 и хотя 
мы располагаем удивительным богатством исследований по ви­

зантиЙСкой архите!(туре и иконографии, включая программы 

церковного убранства, ~ в нашем распорижении значительно мень­
ше материала, дающего целостную историческую картину эволю­

ции того, что Адександр Шмеман 1iазвал .ВИЭ8НтиЙским синте­

зом •• 3 Сам Шмеман попытался дать подобный исторический 
очер!( в своей популярной работе .Введение в литургическое 

богословие •. Ныне мы распо.цагаем и более современными очерка· 
:.'ди, посвященными Э'1'ОЙ теме."' 

Настоящая работа предст8ВJIЯет собой, как мне кажется, доста­

точно подное изложение широкого круга проблем. связанных 

с рассматриваемым вопросом на даиной стадии его исследовании, 

l'ne много неизвестного, масса гипотетического и масса работы, 
которую еще предстоит проделать. Невозможно написать исчер­

пывающую историю византийского богослужения до тех пор, 

пока не будут решены следующие задачи: изданы наиболее важ­

ные рукописи с критическими комментариими, помещающими 

их в соответствующий литургический и исторический контекст; 

I Постановку вопроса и соответствующую литературу см. в: Та!' R. F. 
ТЬс blturgy of the Great Church: An Initial Synthesis of Structure and 
Intcrpretation оп the ЕУе of Iconoclasm •. -- ООР • .м. 34-35. 1980-1981. 
См. особенно: Bornert Н. Les commentaires byzantins de la Divine Liturgie 
du VПе au xv· siёcle ... - АОС. 9. Р., 1966; а также: Schulz H.-J. ТЬе 
B)'zantine Liturgy. Symbolic Structure and Faith Expression. Н. У •• 1986. 

2 Соответствующие исследования, которые я считаю наиболее важны­
:lltи, будут названы в ходе даJlьнейшеro И3JIожения. 

3 А. Schmemann. lntroduction to Liturgical Theology. - ТЬе Library of 
Orthodox Theology. 4. L., - Portland (Ме.). 1966. СЬ. 4. Рус. оригинал: 
А.IIl.иР.иаlt. Введение в литургическое боrОСJlовие. Париж. 1960. 

4 Arranz М. Les grandes etapes de lа Liturgie Byzantine: Palestine - Ву. 

zance .- Russie. Еввзi d'ape~u historique. in: Liturgie de l'cglise parti· 
t' ,iiere,liturgie de l'ёgliae universelle. - ВЕLЗ. 7. Коте, 1976. Р. 43-
~'2: М. Арранц. Как МОJlНJ1ИСЬ Богу древние зизантиЙцы. Ленинград, 

1978. [Рус. пер. несКОJlЬКИХ статей из ОСР]. Та!' R. F. Mount Ath08: А Late 
Chapter in the Нistory of the Byzantine Rite. - DOР • .м. 42. 1988. 
Р.179-194. 



12 Введение 

проведены БОJlее глубокие исследования литургико-теологичес­

КОГО материа..'Jа J<анонического права с той же контекстуалИЗ8Ци­

ей; )'лубоко изучена византийская МУЗЫRа. не просто в пдане 

музыкознания. но и с точки зрения ее места в истории литур­

гии;· необходима таJ<же таJ<СОНОМИЯ или ТИПОЛОГИЯ средневеRО­
ВЫХ ДИТУРl'ических книг. подобll8.Я ТОЙ, что существует для Запа­

да.1I Однако для создавии полной картины визаНТИЙСКОГО обриДВ: 
даже этого недостаточно .• ВизантиЙскиЙ синтез. охватывает. 
как мы УВИДИМ, нечто I'ОРаздо большее, чем ритуал. 

Несмотря на эти ТРУДНОСТИ, мы все же RОС-ЧТО знаем об исто­

ках и эволюции этой традиции .- намного больше, чем мы ЗН8J"IИ 
ПОRоление паа8Д. На основе современного СОСТОЯНИЯ ваших зна­

пий SI попытаюсь, вслед за Теодором Клаузером. создать мою 
собственную краТRУЮ историю визавтийского богослужения. 

ОднаКО я не имею намерения изложить в даиной работе осно­

вы или дать описание византийского богослужения. Вместе с мо­

ими RОJlЛеraми по I181ICKOMY Институту восточнЫХ исследований 
(Pontificio Instituto Orientale) в Риме, профессором Матеоеом.1 

и профессором М. Арравцем,8 я уже сделал зто в другой работе. 

ь По этому поводу см. мои замечания в моей рецеизии на: Соnоmos D. Е. 
ТЬе Late Byzantine and Slavonic Communion Cycle: Liturgy and Music. 
Wash., 1985. в: Worship. 62. 1988. Р. 554 "551. 

8 Vogel С .• nерев. и исnрав. Story W .• Ra8mussen Н. Medieval Liturgy. 
An Introduction to the Sources. -. NPM Studies in Church Music and Liturgy. 
Wash., 1986; Foley Е. ТЬе libri ordinarii: Ап Introdution. - Ephemerides 
Liturgicae. 102. 1988. Р. 129-137; и наиболее соаремеивав работа: 
Martimort А·а. Les .Ordines., lез Оrdiпаireз et lез ceremoniaux. Typologie 
des sources du Moyen-age occidental. i"aBc. 56. =: A-Vl. А. 1.* Louvain-la­
Neuve, 1991: на внутренней обложке Э'I'OГО собрания имеется СЖ&1'Ое опре­
деление сути, цели и необходимости типологии источников. 

7 Особенно Cc:lebration. 
8 Многочис.лепнwе исследования богослужения суточиого круга, та­

ииств, еВХОЛО1"ИИ, Часослова, ТИПИICонов, более 30 его статей в: ОСР. 
31.1971 и до настоящего времени. многие из ко'\'орых упомsиyrы в этой 
книге а примечаниях или а: Та!' В. F. Select Bibiliography оп the Byzantine 
Liturgy о' the Houra. - ОСР. 4.8.1982 Р. 29--30,49--61,151; /dem. Mount 
Athos: .. Р. 180. М 7. 



Веедение 13 

в БОJlее ИJlИ мевее ПОПУJ1яриой форме.9 равно как и во многих 
ИССJ1едованиях более специального характера. 10 Я также не наме­
реваюсь дать здесь полную историю византийского обряда от 

11 Taft R. Р. Eastern-Rite Catholicism. Its Heritage апд Vocation. -
Paulist Press Doctrinal Parnphlet Series. Glen Rock (Н. J .), 1963; reprinted: 
~. У. John ХХIII Ecumenical Center, Fordham University, 1976, 1978; 
Center (ог Eastern Christian 8tudies. University о! 8cranton. 1988; Jdem. 
Вeyond East and West. РтоЫетв 'п Liturgical Understanding. Wash., 1984. 
Ch. 3,4, 8, 9, 11; ldem. Russian Liturgy. а Mirror о! the Russian Soul. In: 
8tudi albanologici, bizantini е опспtзН in опоте di Giuseppe Va!entini, 8. J. -
Studi albanesi. 8tudi е testi. VI. Florence, 1986. Р. 413-435; /dem. Liturgy 
and Eucharist. 1. East. СЬ. 18. In: Christian 8pirituality: Нigh Middlc Лgез 
and Reformation. Ed. J. Raitt. Vol. 11. - World 8pirituality: Ап Encyclo­
pedic Нist.ory о! thc Religious Quest. Н. У •• 1987. Р. 415-426. 

10 Кроме мноroчисленных статей в ОСР, начиная с Уо!. 35. 1969 и до 
настоящего времени, см. особенно: Taft R. ТЬе Great Entrance. А History 
ос the Transfer о! Gifts and Other РтеапарЬогаl Rites ос the Liturgy о! 
8t. John Chrysostom. - ОСА. 200. Roma, 1978; Idem. ТЬе Liturgy оС the 
1I0urs 'п East and West. ТЬе Origins о! the Divine Office and ,ь Meaning 
for Тodау. Collegeville. 1986. Р. 48.171--174 and СЬ. 17: ldem. А Нistory 
оС the Liturgy о! 8t. John Chrysostom. Уоl. IV: ТЬе Diptychs. - ОСА. 238. 
Roma, 1991; lаеm. Psalm 24 at the Transfer о! Gifts in the Byzantine 
Liturgy: А 8tudy 1п the Origins of а Liturgical Practice. in: ТЬе Word in the 
World. Езвауз in Нопот о! Frederick L. Moriarty, S. J. Ед. R. J. Clifford. 
G. W. MacRae. Cambridge (Мавз.). Weston College Press. 1973. Р. 159-
177; lает. ТЬе Byzantine Divine Liturgy. History and Commentary. -
Diakonia. 8. 1973. Р. 164-178; ldem. ТЬе Inclination Prayer before Сот­
munion in the Byzantine Liturgy о! 8t. John Chrysostom: А 8tudy in 
Comparative Liturgy. -- Ecclesia orans. 3. 1986. Р. 29· 60; Idem. Water 
into Wine. ТЬе Twice-Mixed СЬаНсе in the BY2antine Eucharist .. - Le Muse-
80П. 100. 1987. Р. 323-342; lаеm. Melismos and Comminution. ТЬе Fraction 
and i18 8ymbolism in the Byzantine Tradition. in: Traditio et progressio. 
Studi liturgici in onore del Pro!. Adrien Nocent. 08В. Ed. G. Farnedi. -
AL. 12. = ВА. 95. Коша, 1988. Р. 531-552; ldem. ТЬе Litany following the 
АпарЬога in the Byzantine Liturgy. in: 8imandron. Der Wachklopfer. 
Gedenkschrift {йг Кlaus Gamber (1919-1989). Ед. W. Нуввеn. Кбlп, 1989. 
Р. 223-256: ldeт. In the Bridegroom's А~псе. ТЬе Paschal Triduum 'п 
the Byzantine Church. 'п: La celebrazione del Triduo pasquale: anarnnesis 
е mimesis. Atti del III Congresso Internazionale di Liturgia. Кoma, Pontifico 
lstituto Liturgico. 9-13 maggio 1988. AL. 14. = SA. 102. Kome, 1990. 



14 Введение 

его истоков до настоищего времени. Мои п;еJJЬ, скорее, - ПРОСJlе­

ДИТЬ истоки этой традиции в период ее формировании: грубо 

говора, ОТ самых ранних известных lI8.М сведений до конца су­

ществовании Византийской империи. Истории византийского 

обряда, I(овечно. не эаКОВЧИJlась в 1453 г., и византийское JlИ­
тургическое творчество тоже не прекраТИJJОСЬ с этого момента. 

Р. 71-97; ldeт. А Tale о' Two Cities. ТЬе Bf7:antine Holy Week Triduum as 
а Paradigm 01 Liturgical History. in: Time and Community. in Honor 01 
ТЬотаа Julian Та1lеу. Ed. J. Neil Alexander. - - NPM Studies in Church 
Music and Liturgy. Wash .• 1990. Р. 21-41: ldem . • Иоlу Things for the 
Saintst. ТЬе Ancient CaJl to Communion and its Response. in: Fountain о! 
Life. In Memory о! Niels К. Rasmussen. О. Р. Ed. G. Austin. --- NPM Studies 
in Church Music and Liturgy. Wash •• 1991. Р. 87-102. ldem. ТЬе Fruits of 
Communion in the Anaphora of St. John Chrysostom. - Psa11endum. 
Miscellanea di studi in onore del Pl'of. Jordi Pinell Ром, О. S. В. А cura di 
1. Scicolone. - AL 15 = ВА. 105. Кота. 1992. Р. 275-302; Reconstituting 
the Oblation о' the Chrysostom Anaphora: Ап Exercise in Comparative 
Liturgy. - ОСР. 59. 1993. Р. 387-402: ТЬе Ob1ation and Путп 01 the 
Chrysastom Anaphot"a. Its Text and Antecedent.s. - Miscellanea di studim 
onore di Р. Marco Petta ре!' iI LXX compleanno. val. IV =' Bollettino della 
8adia greca di Grottalerrata, n. в. 46. 1992 [опубл. 1994]. Р. 319-345; 
Reconstructing the History 01 the Byzantine Cornrnunion Ritual: Principles. 
Methods. Rезults. - Ecclesia Orans. 9. 1994. Р. 355-377; Liturgy in 
Byzantium and Вeyond. - Coll~ec! Studies Series. London: Variorum. 1995. 
XIV + 352 рр.; Praying to ог {о!' Saints? А Note оп the Sanctoral Intercessi­
опs - Comrnemorations in the Anaphora: History and Theology. - АЬ Oriente 
et Occidente (Mt 8. 11). Кirche aus Ost und West. Gedenkschrift со!' Wilhelm 
Nyssen. Hrsg. М. Schneider. W. Berschin. St.-ОttШеп: EOS-Verlag, 1996. 
Р. 439-455: Тhe Precommunion Elevation оС the Byzantine Divine Lithur­
р. - ОСР. 62. 1992. Р. 15-52; ТЬе Epiclesis Question in the Light о! the 
Orthodox and Catholic Lex Orandi Traditions. - New Perspectives оп 
Historical TheoJogy. ЕзАУВ in Memory о! John Meyendorff. М. Ьу Bradley 
Nassit'. Grand Rapids, Michigan -- Cambridge. UК: Williarn В. Eerdmans 
Publishing Со., 1996. Р. 210-237; Understanding the Byzantine АnaрЬогаl 
Oblation. -- Rule о! Prayer, Rule о! Faith. Езаауз in Нопог о! Aidan Kava­
павЬ, О. В. В. Eds. N. Mitchell, J. Вaldovin. Collegeville: А Pueblo Book, 
1996. Р. 32-55: Ecumenical Scholarship and the CathoJic-Оrthodох EpicJesis 
Dispute. - Osthirchliche Studien. 45. 1996. Р. 201-226. ТЬе Lord's Ргауе!' 
ln the Eucberistor Liturgy: When and Why? - EccJesia Orans. 14. 1997. 



Введенир 15 

НО к этому времени СЛОЖИJIись достаточно четкие контуры визан­

тийскоro обряда. и el'O наиболее характерные черты сохраняются 

до сеroдняшнего дня. Более поздияи эволюция не изменила еro 

сущности. 

Ри.м, Лаnсltий Институт восточltых исследовании, 1 Яft­
варя 1992 г .• день ()бре.Jанuя Господня и Св. Василuя 8елиltого 
согласно BuaaftmuucltOMY Itален.дарю. 

137-155; ТЬе Origins and Development о' the Byzantine Communion 
Psalmody. 1. - Studi sull'Oriente cristiano 1/1--2. 1997. 108-134: 11. -
Tbld. 2/1(1998) 85-107; John о' Ephe8us and the Byzantine chant 'ог Holy 
Thursday. - ОСР. 63.1997.503-509; John Chrysostom and the Byzantine 
AnaрЬога that Веаrз his Name. - Essays оп Early Eastern Eucharist Ргауеrз. 
Ed. Paul F. Bradshaw. Collegeville: Liturgical Ргеве, 1997. Р. 195-226; 
Bysant~ne Communion Spoons: А Review о' the Evidence. - DOP. 50. 1996. 
209-238 (опубл. 1997]; Quaestiones diвputattи: ТЬе Skenophylakion о' Нagш 
Sophia and the Entrances of the Liturgy Revisited. 1. - ОС. 81. 1991. 1-
35; 11. -- 82. 1998. 53-81; кроме того, 95 статей по византийскому бого­
служеаию в ODB. 



Гл,ава 1 

ВИЗАНТИЙСКИЙ 
ЦЕРКОВНЫЙ ОБРЯД 

То, что специалисты по богослужению, испытывая потреб~ 

ность в более исчерпывающем и нейтральном термине, называют 

.византиЙскиЙ церковный обряд., есть литургическая система, 

которая была разработана в православиом патриархате Констан­

ТИНОПОJ"IЯ и в Средние века постепенно была ПРИWlта халкидонит­

СКИМН правослаВIIЫМИ патриархатами А..'1ександрии. Аитиохии 

и Иерусалима. 1 :этот византийский синтез как наиболее распро­
страненное восточно-христианское литургическое наследие все 

еще используеТСJl всеми Церквами, ведущими свое npoисхожде­

иие от ЭТОЙ православной пептархии. 

Виэантийскаа литургическая система, известная великолепи­

ем своего церемоииалыlOГО и литургического символизма, соот­

ветствовавшим имперскому блеску КонстаИТИНОПОЛ1f дО VIII в., 
ЯВЛ1fется фактически результатом синтеза константинопольских 

I Некоторые авторы предпочитают термин 4Iправославное боrocлуже­
ние •• который. несомненно, приемлем в бо.'Iьшинстве случаев. Но он не­
достаточно точен, чтобы полностью удовлетворять всем требованиям ис­

следователя в области ЛИТУРГИИ или историка. Так. алексаНдРийские 

греческие JIИТУРГИИ Св. Марка и Св. Гриroрии являются полностью право­
славными, но даже с натsжкой их нельзя назвать византийскими ли­

тургиями. Кроме ТОГО, некоторые невиэантийские восточные Церкви 

называют сеБR 4Iправославиыми •• 



BUJa1lтuitcKUU церковный обряд 11 

и палестинских обрядов, постепенно сформировавmимся в тече­

ние IX-XIV вв. в монастырях правос.,'IаВНОI'О мира, начиная со 
времени борьбы с иконоборчеством.2 

Комnон,ен,mw виаан,тuuс"ого обряда 

Подобно другим традиционным разновидностям христианско­

["О богослужения, визаИТИЙС1<ИЙ обряд вкдючает в себя следую­

щее: • Вожественную литургию. (евхаристию); другие таинства: 
крещение, миропомазание. венчание (брак), елсосвящение, пока­

яние (епитимью) и рукоположение в священный сан; утреня, 

вечерня, всенощное бдение и часы; литургический год с еl'О кален· 

дарем фиксн:рованных и подвижных циклов празднеств, постов 

JI памятей святых; кроме того, рид менее значимых служб или 

ПОСJlедований (ciколО\:Оiш) (освищение вод, плодов и т. П., освище­

ние церкви, отчитывание одержимых бесами, монашеский по­

СТРИ1' и т. д.). Все они собраны в стандартных антологиях. или 

JlИТУРГИЧССКИХ книгах, закрепленных традицией. 

ItaK и в других религиозных традициях, византийские литур­
гические книги представляют собой либо литургические тексты, 

фактически используемые во время службы, либо руководства 

относительно того, как этими текстами следует ПОЛЬЗ0ватьси. 

Сами тексты содержат стандартные элементы двух уровней: пенз­

м:ениемаи часть богослужения, то есть основной, иеизмениемый 

устав церковных служб. и молитвы, которые мениlOТCИ в соответ­

етвии с праздником или днем календаря. Неизмениемые элемен­

ты содержатся в Евхологии, или Молитвослове,3 который включа­

ет в себи МОJ1ИТВЫ и ектении и предназначен для священника, 

отправляющего церковную службу, и диаКОllа, и в ЧаСОС.'lове 

2 Еретическое движение VIII--IX вв., направленное против почитания 
икон. Его придеРЖИВ8Jtись официально ('1'. е. ка императорском уровне) 
н 726---781 и 815 843 rr. 

~ ВизаНТitЙСКИЙ ЕilXОМiyшv (буквально. Молитвослов.) в русской прак­
ТЩ(С соответствует двум книгам: СJlужебнмку и Требнику. - I1PUAl. /Ид. 



18 Глава 1 

(книге часов, т. е. служб суточного круга). Набор мо.,'1ИТВ подвиж­

ного цикла, так или иначе связанных с lIасхой, находится в трех 

книrах: Триоди lIоствой, Триоди Цветной для периода Пасхи 

и Пятидеситвицы и Октоихе, используемом по воскресеньям 

и будням в течение года (кроме тех случаев, когда он заменяется 

одной из Трводей [или МииееЙ. - Ред.] в зависимости от вре­

мени года). Фиксированный цикл молитв для поминовении 

свитых и церковных празДииков, которые приходятся на 365 
дней календаря, находитсв (по одному тому на месяц) в двенадца­

титомной Мивее.4 Отрывкв Новоro Завета, включенные в оба 
цикла, МОЖНО найти в двух киигах: Апостоле и Еваигелии. ОТ­

рывки из Ветхого Завета, теперь читаемые только во время служб 

суточноrо круга. были включены в Минею и Триоди. Типиков. 

или УСТав, является сводом. который упорядочивает использова­

ние этих книг в соответствии с пр8здниками и временами церков­

ного года. 

это сухое, ПрАгматическое описание византийского обряда не 

в состоянии показать его поэтического богатства, его силы или 

тесно сплетенного единства обрядовой церковной службы, обрядо­

вого обрамления и обрядовой интерпретации. Византийское боro­

служение и его богословие - в естественном контексте византий­

ской церковной архитектуры. церковного убранства и характера 

богослужения. которые обволакивают обряд подобно естествен­

номучреву - соединяются, порождая то, что Г.-и. Шульц удачно 

назвал своеобразным символическим образом или символической 

основой.:' Воздействие этого символического образа навсегда 
сохраиилось в легенде о посольстве, отправленном в 987 г. в Кои­
стантинополь киевским князем Владимиром, чтобы _испытать 

f ~l'Jvaiov. c.;raB. Минеs или МинUa, буlUS •• Месsчиаа •. Не следует пу­
тать богослужебные Мивеи с Минеsми-четиими (Т. е •• длs чтениа-), 
содержащими жития cBsтыx (одно из их византийских названий -- Ми­
нологии). - IIриJJI. ред. 

6 Термин заимствован из немецкого иадания Шульца. См.: Schulz H.-J. 
Тhe Byzantine Liturgy. ВутЬоliс Structure and Faith Expression. N. У., 
1986. 



BU34Hmu!lc"u!.t церltовныlt otJряд 19 

J'реческую веру •• Послов привели в Святую СОфию на службу, 
.с тем. чтобы руссы узрели славу греческого Бога •• Возвратив­
ШИСЬ домой, ОJJИ сообщили о том, что им довелось испыать,, 

в выражениsх, которые ста..'1и показательными для уникального 

воздеЙствия.6 произведенного ощутимым блеском византийского 
обряда: 

.Мы не знали - на небе или на зеМJlе мы: ибо нет на земле 

такоro зрелища, и красоты такой и ие знаем, как и рассказать об 

этом. Знаем мы только. что пребывает там Бог с людьми, и с..'1уж­

ба их лучше, чем во всех других странах. Не можем мы забыть 

красоты той .•.• ? 

• Рай на земле •• Эта классическая фраза, повторяемая столь 
часто, что она стала общим местом, в действительности взита из 

начальной главы более раннего литургического толкования (ок. 

730 г.) Константинопольского патриарха Св. Германа 1: .Цер­
ковь -- рай на земле, где Господь Небесный пребывает и повеле­
вает •. 8 

Менее ясной, нежели источник ЭТОГО описания. ЯВJIяетси чрез­

вычайно с..'10жная история того, что в первую очередь вызвало 

эту классическую реакцию: не просто византийской системы бо­

гослужении, но и архитектурного и декоративного обрамле­

нии, а также мистагогии, которая истолковывает ее. Я иастаи­

ваю на всех трех составлиющих, так как византийский СИНтез-­

:это не просто первый элемент, обрадовая церковная служба в ва­

кууме. Как г.-и. ШУJIЬЦ продемонстрировал в своем превосход­

ном исследовании византийСКОЙ литургии, одной из отличитель­

ных черт византийского обрида явлиетСЯ тесная взаимосвизь 

в Ibid. 
7 Повесть временных JleT. Иад. д. С. Лихаче8. М., - Л., 1950. Т. 1. 

С. 274. 
8 St. Germanus of Constantinople оп the Divine Liturgy. ТЬе Greek Text 

with translation. introduction, and commentary Ьу Paul Meyendorff. 
Crestwood (N. У.), 1984. Р. 56. [Рус. пер.: Е. М. ЛОАuзе: Св. Герман Кон­
стаНТИНОПОJlЬСКИЙ. Сказание о Церкви и рассмотрение таинств. М., 

1995.] 



20 Глава 1 

литургического символизма (обрядовой церковной CJlужбы). ли­

тургическоro обрамления (архитектуры/ИJCОНОГрафИИ) и литурги­

ческой ивтерпретаlUfИ (мистагогии).9 Любая по,цлввная истории 
византийсlCОГО обряда должна учитывать их взаимодействие 

в развитии традиции. 

Перuодuа4ЧUЯ 

я разделяю историю византийского литургического синтеза 

на пить часrично совпадающих фаз:'О 

1. ПалеО-ВИ38l1'1'ийская или до-Константинова эра. 

о которой нам мало что известно. 

2. .ИмпеРСК8JI фаза. периода поздней античности 

8 Schulz Н. J. Ор. cit. 
10 ОтноситеЛЬНО периоди38.ЦИИ истории ВИ38.нтии см.: Kazhdan А. ее 

аШ. Byzantium, History of .. - ODB. Vol. 1. Р. 845-362. Традиционное. 
в некотором смысле искусственное и иеадекватное разделение ВИ38.Н'I'нЙ, 

екой истории на три периода - рание·, средне- и поздневизантийский 

(по поводу датировки которого у исследователей отсутствует 110ЛИое сома· 

сие) - не вполне удачно при изучении l{ерковио-куJlЬТУРНОЙ истории, 

дл.R которой .1ИТУРГИИ имела первостепенное значение. Дли наших це­

лей более првемлемой является следующая периодизации: (1] палео­
византийский период с 324 г. до Юстиниана (527 г.); [2] .ЗолотоЙ век. 
Юстнниана (527 -565 гг.) и его ближайших прееМIIИКОВ; [3] .темкые века. 
с сер. Vl1 В., включая период иконоборчества (72б--843 гг.), приход 
Св. Феодора и его монахов в Студий в 799 1". и окончательную победу над 
иконоборчеством в 843 1". - ключевые вех.и в церковной истории; [4] 
возрождение при Македонской династии и lCоми.fнах с 'Х В. дО IV кресто­
вого похода (1204 1".); (Ь] заключительный византийский период с конца 
латинского за80евания (1204-1261 гг.) и, по крайней мере для православ­
ной Церкви. г.родолжающийся после падении Константинополя под на· 

тиском турок В 1453 г. как .Визаитиа после Византии •• В дополнение 
к этому 38.ме'lатеJlЬНОМУ краткому ИЗJlожеиию истории Византии в ODB 
см. также: Geanakoplos D. а. Byzantium. Church, Society and Civilization 
Seen thгough Contemporary Еуев. Chicago, - LondoD, 1984. Р. 1-13: 
Introduction: Byzantium's History in Outline. 



8uзантuu('кuil церковный обряд 

ИJIИ патристики. особенно со времени праВJIения Юс­

тиииаиа 1 (527-565 гг.) и его непосредствеиных преем­
ииков. В этот период создается система соборного бо­

ГОCJ1ужеиня. которая просуществовала еще некоторое 

время спустя UOCJ1e латииского завоевания (1204-
1261 rr.). совпадая таким образом с третьей и четвер­
ТОЙ фазами. 

3. .Темные века. с 610 до ок. 850 Г., особенно период 
борьбы с иконоборчеством (726 -843 гг.). кульминаци­
онный момент которой - студийская реформа. 

4. Собственно СТУДИЙСК8JI эра. 
5. Окончательный неосавваитский синтез ПOCJ1е ~'1a­

тииского завоевания (1204-1261 гг.). 

21 

в центре нашего внимания будут находиться вторая и третья 

фазы как ваиБOJJее важные ДЛЯ наших целей. В течение первого 

периода византийское БОГOCJ1ужевие было типично IIозднеантич­

"ЫМ антиохийскоro образца без особых отличитеJ'IЬИЫХ черт. То 

же самое было, ВИДИМО, характерно и ДЛЯ ранних церквей Кон­

стантвиопол.я:: ии форма, ни символизм обряда или сами здания 

ие были четко выраженно визаитиЙСRИМИ. Но в последние два 

десятилетия IV в., особенно начиная с правления Феодосия 1 
(319-395 гг.), констаитИВОПOJlЬСRИЙ обряд начал приобретать 
свою четко выражеиную специфику и тео..10гические черты. кото­

рые станут отличительными для его последующей истории. Чет­

вертая фаза, охватываЮЩ8JI (если не совпадаlOщая полностью) 

весь средневизаитийский период, характеризуется в литургичес­

ком плане развитием студийского синтеза - MosacтwpcKoro обря­

да. совершенно отличного по размаху от 'АOJ,Шti1Ci) 'AKoI..ooOiu ( • Пес­
веиного последования.) кафедрального обряда Великой церкви. 

Этот монастырский обряд нашел свое окончательное оформление 

в студийских типиковах. которые вытеснили соборный чин твпи­

кона Великой церкви в ходе реставрации, последовавшей за 

1261 г. Что касается пятой фазы. хотя и критической для оков­
чательного неОСllВваитского синтеза, который в период исихат­

ского подъема постепенно видоизменялся и в конце концов 



22 Глава I 

повсюду вытеснил студийский обряд (в сущности, .савваитскиЙ. 

обряд более раннего времени).11 она представ..'IЯет, в сущности, 
'1'0 же самое в mIане литургической диваl\lНКИ. Я буду рассматри­
вать эту фазу лишь ad complemendum doctrinae. 
Я счнтаю вторую и третью фазы определяющими не только 

для развития византийской литургии. но и византийского литур­

гического вИдения, когда возникли ОСIIОВЫ '1'01'0, что ШУJ'Iьц назы­
вает ее Erscheinungsbild и Symbolgestalt. ЭтОТ период был време­
нем формирования. наивысшего расцвета, упадка, перестройки 

и нового синтеза. Это БЫOIО время таких изменений в форме и вос­

приятии литургии, которые в последующий, средневизантий­

ский 12 период (наша четвертая фаза) найдут отражение в измене­

ниях архитектурного и иконографического обрамления. Все они 

вместе - не что иное, как отражение изменений в церковной 

жизни и в теологии, которая в свою очередь опосредована этой 

жизнью. По крайней мере, именно это, как мне кажется, сами 

византийцы поведали нам в дошедших до вас источниках. 

11 По поводу литурrическоrо воздействия нсихазма. монашескоro ДВИ' 
жения духовного обновления в православии с XIV в. и далее СМ.: Ta!t R. 
Mount Athos: А Late Chapter in the History о' the Byzantine Rite. -
DOP. 42. 1988. Р. 191·-194. Там же и литература вопроса. 

12 См. прим. 10. 



Г/l,ава 11 

ПА{IЕО-ВИЗАНТИЙСКОЕ 
БОГОС{lУЖЕНИЕ: 

ВИЗАНТИЯ ДО ВИЗАНТИИ 

Современные византинисты вполне уверенно говорят о непре­

рывно продолжающемся существовании византийской КУJlЬТУ­

ры в православных странах (Греции, Южной Италик, Румынки, 

Сербии, Болгарии. Киевской Руси, в Московском государстве, 

на Ближнем Востоке) после падения КОRстантинополи в 1453 г. 
как о • Византии после Византии •• Одна.ко есть основании. позво­
ляющие I'ОВОРИТЬ о .Визавтии до Византии.. Ибо по иронии 

судьбы Визilвтий не стал .визавтиЙским. в современном понима­

нии этого слова, пока он не был .окрещен. Конставтинополем, 

оставив свое первоначальное имя ДЛЯ обозначения средневековой 

КУJ"lЬТУРЫ, которую КонстаВТИНОllОЛЮ и возглавляемой им импе­

рии предстояло создать. 

КОI'да же началась византийская эра? Император ДИОlCЛетиан 

разделил Римскую империю на Восточную и Западную уже 

в 293 г., но раскол стал ощутимым лишь после смерти Феодосия I 
8395 г. Эту дату ряд исследовате_'1ей рассматривают как начало 
византийской эры. Другие историки ПОJlагают, что визавтийскas: 

зра начинается лишь с 476 г., когда Одоакр ВИЗJlОЖИJ1 последнего 



24 Глава II 

истинного западного императора (Ромула Августула) и стал пер~ 

вым варварским королем Италии (476-493 гг.). По крайней Mepet 

со времени правления lOcтиниана 1 (527-565 гг.) можно уже 
с уверенностью говорить скорее о ВизаНТИЙСRО:Й империи, иеже~ 

ли о Римской империи на Востоке. Только при Юстиниане Вели~ 
ком богослужение Константинополя становится в подлинном 

смысле слова • византийским •• 

Виаан,mий стан,О8umся Кон,сmан,muн,оnол,е,м 

Конечно, история визаJlТИЙСКОГО БОГОС.,'lужевия началась не 

с Византия. Византий, древний греческий портовый город. пре~ 

красно и стратегически выгодно расположенный на полуострове 

на побережье Восфора, существовал по крайней мере с ХН в. 

ДО Р. Х. Внезапно он приобрел мировое значение, когда импера­

тор Константин (324-327 гг.) избра..'1 его своей восточной столи~ 
цеЙ. официально это было закрепдено шесть лет спустя 1 мая 
330 г. Однако христиане в городе были задолго до этого. 

Как всякий значительный город в христианской античности, 

Визан'1'ИЙ имел епископский престол. Его епископы были викар­

ными епископами митрополии Гераклеи во Фракии (восточная 

префеКтура). После того как Византий стал Коистантинополем -
Новым Римом. - его престол был возвышен до JIоложения BТOPO~ 

го по значимости после престола Древнего Рима на первом КoH~ 

стаитИНОПОJ1ЪСКОМ соборе (11 Вселенском) 381 г. Третье правило 
этого собора гласит: tЕпископ КонстаllТИНОПОЛЯ имеет преиму~ 

щественное право на почитание ПOCJIе епископа Рима, потому 

что этот город - Новый Рим •. Это почетное преимущества стало 
действительно ощутимым в период епископского правлсиия эиер~ 

гичноro Иоанна Златоуста (398-404 гг.). Благодаря его актив~ 
1I0Й деятельности и авторитету эта привилегия в почитании иача~ 

ла превращатъся в весьма существевиую привилегию отправления 

правосудия. Константинополь в конце концов стал центром пат~ 

риархата. распространившего свою юрисдикцию на территории 

епархий Фракии в Европе и Азии и Понта в Малой Азии. Этот 



ЛаЛl'о-вuзантuitс"ое богослужение: Византия до Вuзаltтuu 25 

свершивmийся факт был признан праВИJIом 28 Халкидонского 
собора в 451 г. ( 

Исто"и богослужения tI ВиааН1fI,ии 

с несомненной достоверностью зарождение .ВизантиЙскоЙ 

lJ,еркви. можно отнести к периоду 381-451 гг. Именно начиная 
с этого периода мы Вllервые слышим о богослужении Константи­

нополя в ГОМИДIIЯХ его епископов - Григория Богослова (З 19 .-
381 гг.) и особенно Иоанна Златоуста (398-404 гг.). от этих стол­
пов Церкви нам становится известно о всенощных бдениях, 

DIествиях-молебнах и 4ЛИТавиях. (т. е. процессиях). проповедях. 

псалмодии и песнопениях (как в форме диалога, так и новых 

8lJТИфопных) И евхаристии. 2 

Неудивительно, что раниеконставтивопольск8Я евхаристия 

(особенно анафора) и соборное богослужение Великой церкви, 

({аким оно ВИДИТСR по тем ИЛИ иным сохракИВШИNСЯ источникам. 

носит аитиохийские черты. ВИЗ8ИТИЙ первоначально вах.одилси 

8 сфере церковного влияния антиохийского престола. это был 
Г.1авныЙ центр распространения богослужении внутри префекту­

ры Востока.3 В доконстантинопольский период несколько епис­
копов Византии были выходцами ИЗ Антиохии И ее окрестное· 

тей и ПРИНИМaJIИ участие в деятельности синодов Автиохии. 

, По поводу воавышения Константинополя СМ.: Вес" Н.-О. Constanti· 
nople: ТЬе Rise 01 а New Capital in the East. in: Weltzmann К. (ed.) Age 01 
Spirituality: А symposium. N.Y., - Princeton, 1980. Р. 29-87; ер.: Dall­
ron О. Les moines de lа vШе. Le monachisme а Constantinople jusqu'au сопсilе 
de ChalcCdoine (451). - Travaux et memoires. Т. 4. 1970. Р. 276. 

2 Taft R. ТЬе Liturgy о! the Hours in Еш and West. ТЬе Origins 01 the 
Divine Office and its Meaning for Today. Collegevil1e, 1986. 48. Р. 171-
174; Pauerd F. Llаn de. Zur Geschichte der Mepliturgie 1п Antiocheia und 
Konstantinopel gegen Ende des vierten Jahrhunderts_ Апаlузе der Quellen 
bei Johannes Chrysostomo8. - ОСА. Roma, 1970. 187. 

3 Этот реrион включал rpажданский диоцез Фракию в Европе и всю 
оста,,"lЬНУЮ Восточную империю, кроме префектуры Еrипта. 



26 Глава 11 

Величайший из них, Иоанн Златоуст, был священником в своей 

родной Антиохии, прежде чем стал еllИСКОПОМ столицы в феврале 

398 г. Оттуда он привез и приспособил для нужд своего нового 
епископского престола антиохийскую анафору апостолов, молит­

ву, которая до сих пор используется в византийском богослуже­

нии как анафора Святого Иоанна Златоуста.4 

ФормuровQ,Jf,uе обрядов 

Но это все еще .Византия до Византии.: то, что я называю 

.Ilалео-византиЙскоЙ. фазой истории византийского обряда. ког­

да в литургических обычаях Нового Рима мало еще было соб­

ственно византийского. Для этого раннего периода, когда J"IИТУР­

гические семейства. которым суждено было появиться в конце 

поздней античности, были все еще в стадии формирования, еще 

нельзя говорить об обряде в современном смысле слова - как 

о связном, унифицированном своде богослужебных обычаев, ко­

торому следуют все церкви внутри единой церковной системы_ 

этот процесс унификации местных богослужебных обычаев в еди­

ный обряд богослужения продолжался до конца поздней антич­

ности. 

ДО ХХ в. преобладающей относительно развития различных 

литургических обрядов была теория, которую :IrIОЖНО было бы 

назвать теорией • расхождения. обрядов. Сформулированная не­
мецким исследователем Фердинандом Пробетом, ~ эта теория 

утверждает исходное апостольское единство, которое постепен­

но эволюционировало в различные обряды - в значительной 

~ По этому поводу см.: Ta!t п. The Authenticity 01 the Chysostom Ana­
phora Revisited. Determining the Authorship of Liturgical Texts Ьу Сотри-
tet". - ОСР. 1990. 56. Р. 5-51. . 

\ СМ. особенно: Probst F. Liturgie der ersten drei christIichen Jahrhun­
derte. Tubingen. 1870; ldem. Sakramente und Sakramentalien in den drei 
ersten christJichen Jahrhunderte. Tiibingen. 1872; Idem. Liturgie des vierten 
Jahrhunderts und deren Reform. Miinster. 1893. 



Палео-вuзаНtnUUСIСОl! богослужение: Вuзанtnuл до Византии 27 

степеllИ аналогично ТОМУ, как множество индоевропейских изы­

~OB раЗВИJlОСЬ ИЗ первокачальноro общего языка - праиндоевро­

пейского. В подобной перспективе ра3ВIIТИИ есть IIзвестная до..'1я 

правды: в конце КОНЦОВ, существует первовачз,,'1ЬВое апостольское 

учение, к которому МОЖНО свести все христианское. 

Антоп 6аумштарк (ум. 1948 г.), известный немецкий востоко­
вед и специз.JIИСТ по литургии, окончательно отверг теорию Проб. 

<:Т8 В двух своих основополагающих работах.6 Kal< показ8.t' 8аум· 
UITapK. первые три века христианства явились свидетедями 

развития множества местных богослужебных обрядов. Период 

от .Мира Констаитина. в 312 г. до конца первого тысячеJ'Iетия 
не был временем значительного литургического расхождения. 

Скорее наоборот, в результате раЗВИТИ8 uромежуточных админи· 

стративных церRОВНЫХ единиц, впоследствии названных пат­

риархатами, христианство пережило постепенный процесс об­

рядовой унификации внутри этих отдельных зон церковного 

в.-JИ8ВИЯ. 

В продолжение нашего ЛИI[J'ВИСТИЧескоro сравнения отметим, 

что в первой фазе учение, внедренное в различных областях, 

породило избыток местных литургических обычаев. В каждом 

отдельно взятом регионе эти обычаи все были одного типа, так 

же как индоевропейский язык в процессе своего раЗВИТJIЯ поро­

дил восточные и западные подсемейства, 7 каждое со множество~ 
своих диалектов и..'JИ разговорных вариаций даже внутри одной 

и той же ограниченной географической области. 110 в более позд­
нюю фазу эти диалекты каждой из подгрупп были подвергнуты 

унификации или уступили дорогу более новым литературным 

.я~Jы"аJlf.. 8 Этот процесс еще не завершен. Даже сегодня в такой 

6 Bautnstark А. Vom geschichtlichen Werden der Liturgie. Kempten: 
Miinchen, 1923: ldem. Liturgie сотрагее. Chevetogne, 1934: англ. пер. 
е третьего французского издании 1953 г. Cornparative Liturgy. Westmin­
ster (Md.), 1958. 

7 Например, греческуlO, итал.иЙскую, гермаНСКУIo и бал.'1'О-славя:нскуlO. 
а Например, Французский, итальанский, испанский, каталанскиii. 

rJОРТУГал.ьскиЙ. румынский и Т. Д. В rIределах латинской или романской 



28 Глава II 

небольшой стране, как Ита..1ИЯ, l'ОВОРЯТ на множестве языков 

и диалектов,' отпочковавшихся от вульгарной латыни. - наряду 
с .нормаТIfВНЫМ итальянским ••• НормативныЙ итальянский. 
был первоначально всеro лишь одним из диалектов (тоскан­

еким), который стал по прихоти истории литературвым языком. 

Поскольку вв:утри Италии растет культурное единство, многие 

диалекты обречены на вымирание, и нормализованный итальян­

ский будет постепенно преваЛИРОJlать. Все больше и больше ита­

льннцев будут слышать и говорить .по-ита.лЬRНСКИ" не только 

в школе, парламенте. на работе, по радио и телевидению, но 

также и дома, на улице и в других местах. 

Эта последвяя фаза ЛIfНГВОСТИЧеского развития подобна тому, 

что произошло с литургическими системами после IV в., когда 
множество РОДC'l'венвых, ио pa3JIичных ЛИ'I'Yргических .диа.лек­

тов. внутри каждой отдельно взятой зоны церковного полптико­

культурного влияния УСТУПИJIИ дорогу растущему преобл8Д8НИЮ 

tвормативноro. языка или обряда - обычно обряда митропо­

ЛИИ. Результатом ЯВИJlось большее единство, а не большее рас­

хождение. Люди говорят теперь иа меиьшем числе ЯЗЫlCов, чем 

говорили прежде. И наЧИR8R с IV в. они постепенво C'l'8ЛИ совер­
шать службу соглаСRО все меньшему и меньшему числу богослу­

жебных обрядов. 

ПОЯВ/I,е",uе вuaа",muйс"ого обряда 

Мы можем реlCОRструировать этот процесс лишь на основе 

сохранившихс.я памятников. а в вих 38Печатлены лишь отдель­

ные отпечатки, оставшиеся от долгого пути. Для Константино­

поля, по крайней мере, крайние пункты эволюции - нача­

ло и lовеЦ - достаточно ясны. В начале V в. богослужение 

группы; и немецкий, шведский. датский. норвежский. ис.паидскиЙ. ни­

дерJUUlДСКИЙ. анrлийскИЙ 8 пРеделах тевтонской или германской rpуппы. 
'Например.сяцилиlскиЙ.калабриЙскиЙ,неаполитанскиЙ.римскиЙ. 

миланский, венецианский и т. д. 



ПаЛt'о-визаumuйс"ое боzослуженuе: Византия до Византии 29 

КонстантивопоJUI носило локальный характер. Археологические 

и письменные свидетельства из Греции, Каппадокии и Понта 

показывают, что церкви в этих регионах, даже при политическом 

I'осподстве столицы. не придерживались того же самого обряда. 

Но вскоре они начали воспринимать от столицы ее обряд. К КОН­

[tY первого тысячелетия оБРИД Великой церкви КонстаНТИllОПОЛЯ 

распространился вширь и вглубь повсюду. Мы имеем отчетливое 

доказате~'JЬСТВО, что в ХI в. его использовали в Малой Азии. IО 

Е['о придерживались в этот период и в других регионах, находя­

щихся под византийским ВJIиянием, насколько позволяют су­

ДИТЬ сохраинвшнеся литургические документы из самых разпых 

областей империи от Константинополя до горы Афон, Греции, 

ВеJlИКОЙ Греции, Антиохии, II8Jlестины и Синая. 11 

Самый ранний сохранивUIИЙСЯ текст, прекрасный унциаль­

ный кодекс BarЬerini 336 Ватиканской библиотеки датируется 
серединой VIII в. Столетием раньше. в 691··692 гг. литургические 
каноны ТрУJ1ЛЬСКОГО собора показывают. что визаптийский обряд 

стал достаточно органичным: и последовательным, ясно обнаружи­

вая свою нетерпимость к различным обычаям латинян и армян. 

Итак, к VIII в. многообразные ритуалы внутри зоны церковно­
культурного влияния и авторитета привяли признавную форму 

J1итургической сеМI.и или .обряда. с характерными чертами, 

отличающими его от других обрядов. 

это было TOJlbКO начало длительного процесса. Визактийский 

церковный обряд получил свое начало (но не завершение) с уни­

фикацией .Обряда Великой церкви. Константипополя - особеll­

но его собора. Святой Софии - примерно к концу УII в. Обряд 

Константинополя затем стал взаимодействовать с самой мощной 

из соседствующих традиций, с обрядом Иерусалима. подобно 

10 Доказательство тому можно найти в Protheoria (PG. Т. 140. Col. 417--
468.), литургическом комментарии, происходящем из Апдиды в Памфи­
.1ИИ (ок. 1085~-1095 гг.), который с точностью подтверждает его восхожде· 

ние к обрsду Великой церкви (PG. Т. 140. Col. 429 С.) 
11 Более полно см.: Taft R. Mount Athos: А Late Chapter in the Нistory 

о! the Byzantine Rite. -- DOP. Ns 42. 1988. 



30 Глава 11 

тому как обряд Древиеrо Рима находился во взаимодействии 

с обридом Г8JI~'1ИИ. Прежде чем обратиться к этой ~'1едующей 

фазе нашей истории, рассмотрим один из важнейших этапов ее 

развития, JCоторый имел место при Юстиииане Великом. 



г Jl,о,ва 111 

ВИЗАНТИЙСКИЙ ОБР~ 
СТАНОВИТСЯ ИМПЕРСКИМ 

Не С'lитая того что 011 стал новой столицей roсударства и цент­

ром uроповеднической деятельности Иоанна Златоуста, Ковстан­

ТJIfIОJJОЛЬ понаЧaJIУ не был особенно прнмечателен в кудьтурвом 

11.111 церковном плаве. Он не являлси интеллектуальным цент­

ром, не породил сколь-нибудь значительной литературы, не был 

центром монастырской жизни или колыбелью святых мучеников. 

Водсс того, его гомилетика и теология практически не развива­

ЛИСI.. Единственным исключевием был период в конце IV в .• во 
время еПИСКОПСТ8а Григория Богослова (379-381 гг.) и Иоанна 
3.:штоуста (398-404 гг.). Но их теология была все же каппадо­
юtiiско'й или антнохийской, а не константинопольской. Ни в од-

1-1O~ из Il8.званиых аспеК10В Константинополь ве мог соперничать 

с I\РУППЫNИ церковными центрами Востока - - А.'IександриеЙ 
и Антиохией. I Однако уже сам по себе его размер, монумен­
та.1ЬНОСТЬ архитектуры и имперская придворная жизнь были 

ПРосто легендарными. Вскоре Конставтиuополю суждено было 

ItРо(~лавиться ослепительным великолепием обрядов, как импер­

С~ИХ, так И церковных. 

----------------------
~ Beck H.·G. Constantinople: ТЬе Пisе о! а New capital in the East. in: 

И'''i/zmаnn К. (ed.) Ар оС Spirituality: А symposium. N. У., -- Pтinceton. 
198/). Р. 31-35. 



32 Г.'I.ава I11 

Золотой веn Юстuкuан.а и nериода, 
следующего 34 ким 

К VI 8., главным образом благодаря Юстивиану 1 (527-565 rr.i 
построившему Святую Софию, византийский обряд становитq 

.ИМllерским •. Его евхаристическая служба, в частности, пр~ 
обретает больший ритуальный блеск и теологическую ясност 

особенно в результате христологических споров. Это произоIП 

отчасти благодаря введению новых церковных праздников, Си 

вола веры (511 г.) и нескольких новых Ilеснопений, таких к 

Трисвятое (ок. 438· 439 гг.), .ЕдинородныЙ Сыне. (535-546 r 
и .Иже херувимы. (573-574 гг.).2 Однако большее значение 
развития БОГОС;lужения, чем песнопения, имели сами проц 

сии, ДЛЯ которых они бы.'IИ предназначены. ДействитеДЫIQ, к 

ме СJlучайвых упоминаний об освящении церкви 3 или всено 

ных бдениях." источники этой эпохи почти ничего не сообща 

2 См. МОИ статьи под этими заголоВl:tами в ODB; tlO поводу СИМВО 
веры и Херувимской СМ.: Taft R. The Qreat EntratIce. А lIistory о! 
Transfer of Gifts and Other Preanaphoral Rites о! the Liturgy о! St. Jo 
CJJrysostom. - ОСА. 200. Roma, 1978. Главы 2 и 11. ТРИС8ятое вперв 
появилось в константинопольских богослужебных шествиях в " 
439 rt'., ко постоянным элементом евхаристической литургии оно ст 
только В нача..ozе VI в. 

з СВИ;J;етеЛЬС'1'ва об этом C:IiI. в .ХроиографИи. совреме~НИl(а ЮСТИНИ 
1 Иоанна Малалы (ОК. 490-510 гг.) (Ioannis MalaJee Chronographia. 
L. Dindorf. Воnпае, 1831. Р. 495. 9-16.) и в .ХронографИИ. Феофана И 
ведника (еж. 760-817 rг.) (Theophanis Chronographia. Rec. С. de Воог. Lips' 
1883. Уо!. 1. Р. 238. 18-24.) ер.: Taft R. ТЬе Great Elltrance ... Р. ] 10, 
я отождесТВJlIiЮ Малалу с Иоанном 111 Схоластиком. Константинопольск 
патриархом 565-·577 гг., что в настоящее время принимается не все 

византинистами. См.: В. Baldwin. Malalas John. in: ODB. Yol. 2. Р. 1275 
4 COr,J8.CHO постаНОВJlению Юстиниана от 527 г., всем священнослу 

Т~ЛЯ:lil полагалось совершать ежедневно не ТО,,1ЬКО утренние и вечерк 

но также и ночные СJJужбы; CJC. Ed. Р. Kri.iger. В., 1900. Vol. 2. 28; 
Taft Я. The Liturgy оС the Hours in East and West. The Origins о! 
Divine Office and its Meaning for Today. Collegeville, 1986. 186. Ch 
passiт. 



8uзантuuс"uu обряд становится и.иnерс"uJft 33 

о константинопольских богослужебных пос::ледованиях - ТOJIь­

ко о Евхаристии или БОl'OCJIужеБных процесси.ях. 

Город IUJ,К ц,еР"О8Ь 

я уже подчеркивал характерное для византийского синтеза 

УIIИК8..'1ЬНое единство литургии и ее архитеК'1'урно-иконографичес­

кого фона. Но так было не всегда. Церковь как здание, дом мо­

литвы, место собрания христиан (6 кuршкос; оiщ скорее чем iJ 
&КI\J.'1Oia) стала важной реальностью в церковном обряде Констан­

тинополя только с созданием IOcтиниановоi Святой Софии, освя­

щенной 27 декабри 537 r. До этого времени византийские источ­
ники весьма сдержаны в высказываниях о каком бы то ни было 

символическом значении церковного здания.1> как указывает 
Кирилл Манго в своей антологии византийских текстов об не­

(,:усствс и архитектуре, .аиагогическиЙ (мистический) довод. 

(а именно. утверждение, что образы служат для поди.яти.я наших 

умственных способностей до восприя:тИ8 нематериальных реаль­

ностей), довод, выведеввый из теории неоп..'Iатони3N8 через писа­

ния Псевдо-Дионисия. действитеJIЬНО поавляетси время от време­

ни, но это скорее исключение, нежели правило. 8 

До Святой СофИИ ВИ38.llтиЙским церковным зданиям приписы­

внлось мало символического или теологического значения. Дей­

(~твитеJIЬНО, в до-lOcтиииаиовых церквах СТОЛИЦЫ не было ничего 

ярко выраженного .византиЙского •• Большинство византий­
ских литургических описаний ЭПОХИ, предшествующей Юстини­

ally, - их было множество за весь до-иконоборческий период 

(Т. С. дО 726-843 гг.) - просто игнорировали церковное здание. 
Описание скорее было посвящено тому, что происходило вне 

~ Подтверждение этому МОЖНО обнаружить при внимательном прочте­
I(ИИ относ&щихса к этому вопросу византийских теКСТО8 в: Mango С. The 
Art of the Byzantine Empire, 312-1453. - Sources and Documents in the 
Нistory о! Art Series. Englewood C1iffs (N. J.), 1912. 

• Ibid. XIV. 

~ !.t~. 3079 



34 Глава III 

церкви. а именно. служебным шествиям вдоль главных. обрам~ 

ленных портиками улиц города Константина. по современным 

стандартам лишь немного превосходящих по размеру аллеи. 

Богослужебные n,роцессии 
((fста.цuoН4ЛЬНая литургия) *) 7 

От нового монументального центра, расположенного к ю~ 

западу от акрополя и ВКJlючающего в себя Великую церковь Ков­

стантина (360 г.) и императорский дворец, отходили четыре 
главные roродские артерии. Две из иих шли по побережью по­

луострова, в.цоль Золотого Рога к северу и Мраморного моря 

к югу. С точки зрения богослужения, более важной БЫJIа Меса. 

традиционная центральная мощенаа улица, которая начиналась 

у дворцовых ворот Халки и шла мимо мидия и через форум 

Константина к форуму Тавра, где она разделалась. Одна ветвь 

направля.пась на юro-запад, через форум Тавра и форум Аркадия. 

минуя Студийский монастырь (нач. V в.), выходя за стены Феодо­
сия (413 г.) через Золотые ворота, и соединялась с Via Ignatia, 
ведущей к Древнему Риму. Другаа ее ветвь шла к северу. мимо 

базилики Св. Апостолов к Харисийским воротам. БОльшая часть 

богослужебных событий, которые византийцы того времени 

считали достойными упоминания, проходила иа этих артериях 

и форумах, которые они соединали. Вместилищем для этих 

• Термином 4 стаЦИОНaJIьнаll ЛИТУРГИII. в современноА науке принято 
называть особый род богос.пужеНИII, при котором различные богослужеб­

ные после..10ваПИII совершаЮТСII в определенных местах города (.пат. sta­
tio .. 40становка.), а переход от одной 4стации. до другой совершается 
в форме богослужебной процессии. Остатком древией естациональноi 

литургии. ЯВ.'IIIЮТСЯ современные крестные ходы. - Прu.к. ред. 

7 ОСНОВОПОJJагающее исследование этой идеи в ее развитии в период 
ПО3Дllей античности см. в работе: Baldovin J. F. ТЬе Urban Character о! 
Christian Worship. ТЬе Origins, Development and Meaning о! Stational 
Liturgy. -- ОСА. 228. Roma, 1987. 



Вuзаnmu#lскuu обряд сmановumся и.иnеРСКUJII 35 

боroc..'1ужебных собраний служи.ли колоннады этих главных улиц: 

описание города (Notitia urbis) середины V в. утверждает, что 
всего в городе было 52 портика.8 

Природные катаклизмы и ереси, явлавшиеси бичом города 

в ранне-христианский период его истории, если и не в одина­

ковых масштабах, то по меньшей мере с равными ДЛИ бого­

СJJуженWI результатами, создавали главные поводы ДЛИ совер­

JuеНИR этих служб на открытом воздухе. МеждУ 404 и 960 годами 
Константинополь пережил 18 землетрисениЙ.9 Подобвые зем,,"Jе­
трясении, равно как засухи или осадки в виде пеПJIа от извер­

жении вулкава, а также угрозы со стороны врагов (подобно оса­

де аваров в 626 г. или руссов В 860 г.) 10 побуждали население 

выходить на улицы. чтобы молиться о спасении. А если оно 

бывало даровано (KaR обычно и случалось), годовщина этой ми­
;IOсти Божией ежегодно отмечалась богослужебными процесси­

ями. Опираясь на источники, Дж. Балдовин документально опи­

сывает эти событии в деталях, начиная с хорошо известной 

.'Iсгенды о божественном происхождении ТРИСВRтого во времи 

молебствия. последовавшего за землетрясением 25 сентябри 
437 г., и до Rонца первого тысячелетия. Он заключает: .Оче­

видно, что еще и в lХ в. богослужебные молении и процессии 

в БОl'ослужении Константинополя бы.,IИ обычной реакцией на не­

обычайные опасности •. 11 

Ересей, возможво, было меньше, но они в равной степе­

ни представляли собой опасность. Многочисленные ветви ариан­

ства С неизбежностью порождали кровавые споры о Свитом Духе, 

а затем уступили место несторианской и значительно более 

утонченной и более стойкой монофиситской христологии. Эти 

теологические споры служили импульсом дла соsершеиия: многих 

служб на открытом воздухе s процессе появлении .стациовальвой 

8 Ibid. Р. 171. 
9 Ibid. Р. 171. 

10 Ibid. Р. 189. 
11 Ibid. Р. 186 189. 



36 ГJlава /ll 

литургии •. Другими, хотя и менее драматическими поводами 
ДЛЯ таких процессий являлись освящение церкви, перенесение 

мощей,12 похороны (особенно императоров). Позднее, с разра­
боткой календаря дней памяти святых, сюда был добавлен цикл 

[Iразднований в определенных церквах в оговоренные днн. 

Первое свидетельство о появлении богос..'1ужебиых шествий 

ОТIIОСИТС,я к периоду господства ариапства, когда осужденный 

Григорий Богослов, правослаВRЫЙ епископ СТОЛИЦЫ с 379 110 

381 г., обрушился ва пышность церковных праздников, засы­

пал IIрезрительвыми насмешками .процессии греков., что, оче­

видно, было прямым намеком на ариан того времени. 13 Новый 
император Феодосий (379-395 1'1'.) верпул церкви православным 
в 380 г., и к тому времени, когда Иоанн Златоуст получил в фев­
рале 398 г. кафедру, правослаВRые христиане снова взяли верх. 
Но опасность арианства все еще не исчезла. Согласно Сократу Схо­

ластику (ум. после 439 г.), Иоанн Златоуст перешел к энергич­
пой по,,'1итике совершения праВOCJlавных служб на улицах, про­

тивопоставляя их все еще популярным арианским шествиим: 

.Ариане... проводили свои собрания вве города. Каждую 

педелю, когда только был праздник - я имею в виду субботу 

и воскресенье, - на который было принято собираться в церк­

вах, они собирались па площадах внутри городских ворот н пели 

антифонно песни, составленные согласно ариаиской вере. Они 

проделывали это в течение большей части ночи. 'У'тром, распе­

вая те же антифоны, они совершали шествие через центр горо­

да, выходили за городские ворота к месту сбора... . Иоанн [Зла­
тоуст], озабоченный тем, как бы кто-нибудь из бо~'1ее ваивных 

и доверчивых верующих не был отвлечен от Церкви подобными 

песиопевиями, организовал своих людей на противостояние 

12 Ранние примеры МОЖНО найти в описании процессии в .Житии 
Св. Маркиана •. См.: Taft В. Byzantine Liturgical Evidence in the Life о' 
St. Marcian the Оесопотов: Conce1ebration and the Preanaphoral Rites. -
ОСР. 48.1982. Р. 159-170. 

13 Oratio 38.5--6. М. Т. 36. Со1. 316; BaldolJin J. F. Ор. cit. Р. 181. 



8иаанmиitскиll обряд сmановuтсл uMnt>pcKUM 37 

арианам. Они также должны были посвятить себя ночным песно· 

пениям, дабы ослабить влияние ариан и укрепить веру своих 

прихожанt. 14 

Паства Златоуста подхватила его инициативу с воодymеВJIени­

ем. во время шествий они несли серебряные кресты с укреплен­

ными на них 38жжеВВЫl\8И свечами, спроектированные самим 

<:витым и оплаченные императрицей Евдокией (400-404 гг.). Свет 
факелов подобных процессий обращал Мраморное море. как и бы­

ЛО задумано Златоустом, в огневный поток. 15 

По всей видимости, обычай прижился, ПОСКOJ1ЬКу Созомен со­

общает, что процессии продолжались даже после тoro, как им­

ператор положил конец арианским шествиям, устранив таким 

образом первопричину подобной контрпрактики православных. 

Возможно, истивную причину продолжении этих пришедmихся 

по душе верующим богослужений на открытом воздухе следует 

искать в частых Ж8JIОбах Иоанна Златоуста на то, что христИ8В­

екое богослужение не всегда выходило победителем в борьбе за 

ПРИВ.llсчение внимания людей в сопеРlшчестве с ипподромом. 16 

11а.."lЛадиЙ упоминает введенные Златоустом ночные шествии, до­

бавля.fl, что некоторые клирики, предпочитавшие ночной сон бде­

пи.ам и молитвам, бьши не в восторге от идеи своего епископа. 17 

14 Socrates. Кirchengeschichte. Ed. G. Ch. Hansen. В., 1995; VI. 8; PG. 
Т. 67. CoI. 688-689. Ср.: SozomenU8. Кirchengeschichte. Hrsg. von J. Bidez, 
(~. СЬ. Hansen. В., 1960. VIII. 8. Р. 860-361; PG. Т. 67. Col. 1536. 

15 Напр., Hom. dicta postquam reliquiae martyrum ... 2. - CPG. 4441.1; 
PG. Т. 63. Col. 470, где описы_аетсs перенесение мощей мучеников _ при­
город Дрипии на Via Ignatia в 13,5 КХ. к западу от roрода к концу первого 
года пребываиия Иоанна в lCонстантинополе: Baldoutn J. Р. Ор. cit. Р. 183. 
ер.: Chrysostom. De S. Нieromartyre Phoca. - Ю. Т. 50. Col. 699, которое 
цитирует БIlJIДОВИН (Р. 183). 

18 Hom. dicta postquam reliquiae martyrum ... 1. - PG. Т. 63. Col. 461: 
Нот. adv. еов qui поп adfuerant 1. - ею. 4441.4; PG. Т. 63. Col. 477; 
Нот. in iIIud: .Pater meus usque modo operatur. 1. - CPG. 4441.10; PG. 
Т. 63. Col. 511. 

17 Palladios. Dialogue sur 18 vie de Jean Chrysostome 1. Ed. А.-М. Маliп­
grey, Р. Lcclercq. _. Sources chrCtiennes,.N!! 341. Р., 1988. Р. 124. 



38 Глава III 

То. что возникло K8I< результат соперничества с арианством, а uозд­

нее монофиситством, за контроль над улицами В БОРьБе за душу 

Византии,I8 продолжалось как Т8l(тика менее драматичного, но 
более длительного соревнования с соблазном светских развлечений 

за привлечение внимании городского населения поздней аптичнос­

ти. Сирийский историк. монофисит Иоанн Эфесский (ум. после 

585 г.) вахОДИJIСЯ в Константинополе в период праВJlеиия пред­
mествениика IOcтиuиaва (Юстина 1. 518-527 rr.). В своей .Церков­
ной истории. он описывает, как горожане и прибывшие в СТOJIицу 

толпились, чтобы посмотреть вход в церковь окружения императо­

pa,I9 в точности так же. как ТOJIПЫ все еще собираются в Риме 
при каждо~ появлении папы в той или иной церкви города. 

Эти константинопольские уличные богослужебные шествия. 

наложили неизгладимый отпечаток на богослужение суточного 

Kpyra и другие обряды Великой церкви.20 Входы. процессии, 
церемонии восшествия на nрестол стали хараl<тервыми для 

всего византийского богослужения. об устойчивом символизме 

этих обрадов свидетельствует то центральное место, которое они 

занимают в трудах классических толкователей литургии, начи­

ная с Максима Исповедника (ок. 630 г.).21 Показательно. что 

'8 Baldouin J. F. Ор. cit. Р. 184-186. Как указывает Ба..1ДОВIIН (Р. 186), 
попытка императора Анастасия. о чем свидетельствует Феодор Чтец. 

заполучить контроль над процессиями ок. 496 г. подчеркнула ИХ по­
литическую и гражданскую важность: Theodoro8 Anagnostes. Kir­
chengeschichte. Ed. G. S. Hanвen. - GCS. 54. 2nd ed. В., 1971. 468. 
Р. 134. 

'9 111. 3, Iohannis Ephesini. Нistoriae ecclesiasticae раrз tertia. Ed. F. W. 
Brooks. - Corpus scriptorum Chгistianorum oгientalium. Vols. 105 -106: 
Scriptores Syri. tt. 54-55. Paris .- Louvain, 1935-1936. Р. 138 (текст). 102 
(лат. пер.). 

2а СМ. Mateos J. La celcbration de lа parole dans lа liturgie byzantine. -
ОСА. 191. 1971; Ta!t R. F. Вeyond East and West. ProbIems in Liturgical 
Understanding. Wash., 1984. СЬ. 11: Mathew8 Т. F. ТЬе Early Churches о! 
Constantinople: Architectuгe and Liturgy. University Park (Репп.). - L •• 
1971. СЬ. 4-7; BaldolJin J. Р. Ор. cit. СЬ. 6. 

2' См. Ta!t В. F. ТЬе Liturgy о! the Great Church: Ап lnitial Synthesis 
о! Structure and Interpretation оп the Eve о! Iconoclasm. - DOР. М 34-



ВuзаltmUUСI(UU обряд сmановumся uмnерt!l(UЖ 39 

ОIlИ все еще могли стать предметом :краткого трактата и при 

копстантинопо~'JЬСКОМ патриархе Геннадии 11 СХО~'1арии. rJlaBe 

православпых после Флорентийского собора 1438--1439 года.22 

Влuян,uе богослужебн,ы,х шествий 
ка ран,н,юю Кон,сто,н,muн,оlЮЛЪС"УЮ ц-ерковъ 

Эти шествия вдоль улиц должны были где·то заканчиваться. 

и этим местом обычно БЫJIа церковь. Результаты легко предска· 

38ТЬ. Эта tmeCTвeHHag активность. непосредственно определила 

характерные черты раннеконстантинопольской Церкви с ее мно· 

гочислеНRЫМИ входами со всех четырех сторон.23 Главные входы 
бы~'IИ со сторовы западного фасада.24 которому предшествовал 
атриум или двор, заключенный в квадратный портик. 

Шествия обычно останавливались в атриуме в ожидании завер· 

шения предписанных этикетом церемоний входа иерархов и са· 

новпиков в нартекс и чтения Входной молитвы перед царскими 

вратами. ведущими в неф. прежде чем влиться в него вместе 

с сановниками. Внутри самого церковного здания четко выде· 

лялась продольная ось между входом и апсидой. Указатели на 

(lОЛУ 2& направляли ~ествие к святилищу. Огороженный проход 

:i5. 1980-1981. Р. 45-75. 
22 Peri ton hieron eisodon ( .0 священных входах. ) in: Oeuvres сотрlеteз de 

Hennade Scholarius. Т. 111: Oeuvres polemiques. questions theologiques, ecrits 
apologetiques. F..d. L. РеШ, Х. А. Siderides, М. Jugie. Р., 1930. Р. 196-199. 

28 Св. София, капример, имела 58 дверей на первом этаже: 19 из них 
вели в неф, а 6 (В непосредствеНllОЙ близости от главного входа процес· 
снА) --- в нартеке. Относительно плаков раниеконстаНТИНОl10ЛЬСКИХ церк· 
вей см.: Маthешs Т. F. Ор. cit. 

24 См.: Strube Ch. Die westliche Eingangsseite der Kirchen von Коп· 
stantinopel in justinianischer Zeit. - ОСР. 42. 1976. Р. 296-303. 

2. По поводу отметок на полу и их 1,еремониального значения см.: 
.\1ajeska О.Р. Notes оп the Archeology о! St. Sophia о' Constantinopole: The 
Green MarbIe Bands оп the Floor. - DOР • .N!!. 32. 1978. Р. 299-308; 
Schreiner Р. Omphalion und Rota Porphyretica. Zum Kaiserzeremoniel1 in 



40 Глава 111 

солеи располаraл клир и императорское окружение вокруг амвона 

и до ворот темплона. или алтаря, который заключал в себе святи­

лище. 

В данном случае форма соответствует предназначению: оказа­

лось, что JlИТУРгическа.и оргаиИ38ЦИJlздаиив lOcтиниаиовой Церк­

ви была продиктовака tшествеиным. характером обряда город­

ского богослужения. Его требования были многочисленны: 

1. Необходимо было место для людей, где они МОГJlИ бы со­
браться в ожидании торжественного входа, так как (в отличие 

от Древнего Рима) люди не входили заранее в церковь, чтобы 

затем приветствовать прибывшую процессию входа - отсюда 

большой западный атриум. 

2. По той же причине необходима была надворная построй­
ка, где народ мог предложить свои дары до того. как церковь 

tOТKpoeтCII литургически. Входной молитвой и торжественным 

входом духовенства и императорского окружения: отсюда сосу­

дохрапилище (ОIreООqn.>lcIкшv) - ротонда, отдельное здание вне 

церкви. 26 

3. Поскольку, в духе константинопольской церемонии входа 
(в отличие от входа в Древнем Риме), духовенство и народ вхо­

дят в церковь вместе, возникла необходимость в легком и быст­

ром доступе снаружи к нефу и галереям: т:сюда монументаль­

ные дверные проемы не только на западном фасаде. но со всех 

четырех сторон церкви, а также многочисленные наружные вхо­

ды к лестницам галереи. 

Konstantinope) und Кот. in: В~апсе et )ее Slaves. Me)anges Ivan Duj~ev. 
Бd. В. Dufrenne. Р •• 1979. Р. 401-410. Они упомянуты в 1200 г. русским па· 
ломником Антонием из Новгорода: Книга па..'IОМИИК8. Сказание мест святых 

во Цaperpaдe Антонив Новгородского В 1200 г. - ПравосяавныА палестин· 

екий сборник. Выл. 51. Т. 17.3. СПб., 1899. С. 78,81; Французский перевод 
в: Khitrowo В. fИ. Itineraires russes еп Orient. Geneve, 1889. Р. 95. 99. 

26 См. Mathew8 Т. F. Ор. cit. Р. 155-162,178. Я. Taft.Quaestiones dis­
putatae: The Skenophylakion о' Hagia Sophi8 and the Entrances оС the Li­
turgy Revisited, 1. - ОС. 81. 1997. Р. 1-35; П. -. ОС. 82. 1998. Р. 53-57. 
Профессор Мерилендекого университета Дж. Маджеска проводит иовое 

иссяедоаание сосудохраиилищв, с учетом самых последних 8рХeoJIОrических 



Вuзантuflс"uй обряд становится имnерс"им 41 

4. Необходимо бьJЛО также место для патриарха со свитой: 
1) д..'1Я ожидания И ПРИВетс'1'вия императора перед входом в те 
дии, когда император и его окружение публично прииимали уча­

стие в богослужении; 2) ДЛЯ ожи,цаИИЯ прибытия шествия в те 
дни. когда сановники не ПРИИИМ8Jlи участия в нем; З) ДЛЯ пронз­

несения Входной молитвы перед царскими вратами или главным 

заlЩlUlЫМ входом в неф; 4) во время других служб - ДJIJI соверше­

ния обрццов, которые предшествуют торжественному входу патри­

арха в церковь - отсюда монументальный нарте"с (притвор).27 
Следующей особенностью устройства константинопольской 

церкви бы,,"1 ПРИПОДНЯтое седалище (oiJvOpovov) и кафедра в апси­
де. Их возникновение не СlЦlз8ВО со стациональной литургией. 

Они возникли потому, что епископ должен был быть виден во 

время чтенИ8 проповеди с престола: еще один основополагающий 

Э~1емент в богослужении этого периода.28 Дрyrие особенности -
такие как алтарь, амвон и огороженный проход солеи, связываю­

щий их,29 не ЯВЛЯЮТСЯ спецвфически византийскими и присут­
ствуют С теми ИЛИ ИRЫМИ особенностями В поздкеантичных цер­

КОВ8ЫХ 3Д8ния.х в Риме. Сирии и Месоuотамии. Галереи и их 

использование представля.ют собой особую теМУ, но и они встреча­

ютса В других местах и не могут рассматриваться как особен­

ность, свойственная лишь Константинополю и его богослужению.80 

и литературных ваХОДО1(. Я благодарен ему аа то, что он предоставИJI в мое 

распорижение первый вариаИ1' ЭТОГО преВQeXОДJIОro исследовании. 

17 Обширность иартекса. а в некоторых случаях виутреннего нартек­
са (В Юстинианов период, ни В коем случае ие позже). не XOryT быть при­

писаны необходимости разместить оглашеl!ВЪJX, Т. к. институт оглашении, 

BepOIIТHO. s течеиие VI в. И, несомнекно, к VП в. практически исчез. 
28 См. мою статью Sermon в: ODB. Vo). 3. Р. 1880-81. 
29 этот огороженный проход служил д.ли того, чтобы обеспечить сво­

бодное пространство вблизи святилища дли литургических целей, дать 

свободный проход ДЛЯ чтецов и других лиц к церковной кафедре. 

311 Я остаll8вливаJOCЪ на этом вопросе в моей рецензии на работу Stru­
Ье СЬ. Ше westJiche Eingangsseite der Kircben von Konstantinopel in justi­
nianischer Zeit. _. ОСР. 42. 1976. Р. 296-303. См. также рецензию Т. Мэ­
тьюза В: BZ. 70. 1977. Р. 380. 



42 Глава //1 

То, что ЯВЛJ1JlОСЬ собственно константинопольским в организации 

церковного пространства. диктовалось спецификой городского 

соборного обряда: литургическое оформление до.студиЙскоЙ кон· 

стаитинопольсКой монастырской церкви 11peACТOJ1JlO еще открыть. 

3",ачим,ость входов 

Дабы не возникло впечатление, что я придаю слишком много 

значения входу шествия, предоставим ИСТОЧНIII(ам говорить са· 

мим о том, до какой степени формализации и стилизации этой 

главной черты церковной жизни в древнем Константинополе до· 

ходили византийцы. Для ЭТОГО следует обратиться к имперскому 

церемониалу. Ко времени Юстиниана императорские торжествен· 

ные шествия в Константинополе были столь впечатляющими, 

что они стали своего рода мерилом имперского велико.."lСПИЯ. 

Пресвитер Леонтий, популярный проповедник столицы около 

552· -565 гг., обычно говорил о них, дабы оттенить смирение Царя 
Небесного.3• Не приходится удивляться. что участие императора 
придавало особый .имперскиЙ. тон богослужению в целом. 

Имперский ритуал, и церковный, и светский, фрагментарно 

описан во многих источниках. Особенно важными являются, ко· 

нечно, церемониальные кJlиги императорского двора, такие как 

.0 церемониях византийского двора., составлевиая на основе 
более ранних источников liмператором Константином VII Багря· 
НОРОДпым (913-920 гг •• 945-959 гг.)32 и .0 должностных лицах 
КонстантИRОПОЛЬСКОГО двора и о ДОЛЖНОСТSlх Великой церкви. 

31 Нот. 2.141-162; 3/3а. 18-29,61-96; 12. 127-142; Leontii Presbyteri 
Constantinopolitani НошШае. Ed. С. Datema, Р. Аllеп. - Corpus Chris­
tianorum. Series Graeca. 17.1987. Р. 90-91, 150--153, 156- 159. 385-386; 
английский перевод, сделанный теми же авторами: Leontius Presbyter о/ 
Constantinopel. Fourteen НотШез. - Byzantina Australiensia. Brisbane. 
1991. 9. Р. 44, 51-53. 175. 

82 Le Livre des ceremonies de Constantin Porphyrogenete. Texte I--П. Бd. 
А. Vogt. Р •• 1935, 1939; ComlDentaire 1-11. Р., 1935, 1940. 



Вuзанmuilе"uil обряд еmановumея ""nере"и.м 43 

Псевдо-ltодина (сер. XIV в.).33 Шествие императора в церковь на 
."JИТУРГИЮ, описанное в деталях в .Кииге о церемониях., яв"u­

ется боroслужебвоi процессией в микрокосме, в котором торжест· 

веивое шествие движется от одного определеввоro места к другому 

с соблюдением ритуа.:IЬНЫХ церемоний, устаиОВJIеииых для каждой 

ОСТ8Вовки ВДOJIЬ пути. Сила впечатлении, ПРОИ3ВOдШlОro на СТОРОН­

него ва6JIюдателя, очевидна из описания Харуна иби..яхья, араб­

CKOro пленника, В3Я'l'ОГО в качестве 38JIожника ко двору Василия 1 
(867-886 rr.) в последней четверти IX в. Его поразительвое описа­
ние императорсlCОro шествия из дворца в церковь в окружении 

более 05 ТЫСJIЧ придворных позволяет судить о силе воздействия 
этой величественной процессии. 34 В ПOCJlедующие CТOJIетия, по­
видимому, мало что изменИJIОСЬ, ecJIИ верить русскому паломнику 

Игнатию Смоленскому. присутствовавшему на коронации Маву­

ила 11 Палеолога (третьего из последней династии ВИ38В'l'Ийских 
императоров, 1391-1425 гг.) в Св. Софии 11 февраля 1392 r. СО­
I'ласко в равной степени преувеличеивому расскаау ИrвaТИJI, tИМ­

IIepaтapcKoe шествие продвигалось очень медленно, так что потре­

БОВ8JlОСЬ три часа, чтобы дойти от rлаввоi двери до чертога •• 3& 

33 Рв. Kodinos. Traitc des offices. Ш. J. Verpeaux. Р., 1966. 
3~ VаsШ,v А. А. Harun-ibn-УаЬуа and Ыв Description о! Constantinople. -" 

Seminarium Kondakovianurn. 5. 1932. Р. 158-159. Эти виушаJOщиеблаt'Oго­
веиие имперские выходы изучены 8 детаЛIlХ д. БеЛRеВЬ11ll в рaбo't'е: Ежед­
невные приемы византийских царей и праэдничные выходы их в храм 

Св. Софии в IX-XJ ЗВ. - Записки Императорскаго Pvccкaгo археоло:гичес­
!ta:ro общества. Новая серия. 6. 1893. С. I-XLVII, 1-309, особенно гл. 4 "5; 
()н. же. Богомо,,'1ьные выходы византийских царей в ГОРОДС1(ие и пригородные 

"рамы I(ОRстаRТИRОПOJr,fl. - Записки кл:ассическаго отделеиия Император­

скаro Русскаro археолоrическаго общества. 4. 1906 г. С. 1-189. 
п М ajeska а. Р. Russian Travelers to Constantinople in the Fourteenth 

and Fifteenth Centuries. - Dumbarton Oaks Studies. 19. Wash., 1984. Text 
106-101; commentary 423-434. Чертог - Э'1'0 мутаторий, ИЛИ импера­

торская ложа в Нефе Св. Софии, где иахоJtИJIСII император, когда он при­
сутствова.1 на службе. Ср. Mathews Т. F. Ор. cit. Р. 96, 133-134; 
Vogt А. Ор. cit. Commentaire 1, Р. 61: Papadopoulos J.·P. Le mutatorium des 
cglises byzantines. in: Mёrnorial L. Petit. - АОС. Bucharest, 1948. Т. 1. 
Р. 366-372. 



44 Глава 111 

Церковное зданuе как космос 

в действительности положение веIЦей менялось, и меиялось 

существенно. Со времени IOcтиниана 1 описание византийского 
богослужения и комментарии придают все большее значение то­

му, что происходило внутри церкви. с самой церковью и ее симво­

лическим значением. эра Юстиниана внесла изменения не только 

в церковное устройство. но и в его восприятие. Ранее коммента­

торы церковных зданий в столице отмечали их необыкповен­

кую красоту и особенно красноречиво говорили о ТОМ. что впо­

следствии стало оБIЦИМ местом: о поразительном эффекте. 

производимом струившимся из окон светом. Они даже говорили 

о куполе как о Небесах.36 С созданием Св. Софии и ее обряда 
перспектива изменилась. Ни в одной литурrической традиции 

ни одно здание не ИrpaJIо такой роли, как Юстиниавова Святая 

София. И форма визавтийского обр.ида и видение его значимос­

ти - привитые в меньших масштабах в позднейших церковных 

постройках - были определены этим кафедральным собором. 

Гораздо более новым и значительным, нежели поразительная 

архитектура этого зданИSJ, было видение, создаваемое ее изуми­

тельным интерьером. Этому вИдению суждено было оказать опре­

деляющее влииние на дух ритуала, для которого Святав СОфия 

была построена. 

Христианская церковь не есть храм. ПервонаЧ8JIЬНО община, 

а ие некая материальная святыня, Сf:JИТалась местом пребыва­

ния Бога.31 Со временем стало обычным рассматривать церков­
ное здание как символ таинств, которые в нем происходили. 

Однако лишь при Юстивиане КонстаВТИНОllОЛЬ приобрел сосуд, 

достойный того, чтобы отображать подобные ре8JIИИ. Со Свя­

ТОЙ Софией дом собрания стал Новым Храмом, а IOcтиииан 

36 Нaпpи1IIер: Gregorius Nazianzenus. Or. 18,39. - PG. Т. 35. Col. 1037; 
Mango С. The Ап ... Р. 26. 

37 Мк. 14:58: Иоан. 2:21: 1 Кор. 3:16, 6:19: 2 Кор. 6:16: 1 Петр. 2:5: 
Еф. 2:19-22: ер. Сопllаг У. M.-J. ТЬе Mystery о' the Temple. Westminster 
(Md.). 1962. СЬ. 8. 



Византийский обряд становumся uMnepCItUM 46 

nревзошел Соломона. К8I( он сам воскликнул, согласно леl'енде 

об освящении храма в 537 г. 38 
Византийцы не изобрели представления о церкви как о пла­

тоновском образе космоса, простирающегося от Божьего пре­

стола на херувимах к нижнему царству. где живут J"1юди.311 Тем 

!IC менее Святая СОфия придала совершенно новое значение 

этой концепции. Внушающие благоговение громадные размеры 

храма и поразительпое сияние света в нем застаL'IЯJ"lИ видевших 

его восклицать с у дивительиым постоянством. что именно здесь 

псамом AeJ"Ie находится рай на земле. райское святилище, небес­
НЫЙ свод. образ мира, преСТОJ1 самой славы БожиеЙ.4О К8I( это 
бывает со всеми великими зданиями. именно его структура -

StI Сж. свидетельство VI1I-IX ав. а: Anonymi Narratio de aedificatione 
templi S. Sophiae 27. Ed. ТЬ. Preger. - Scriptores originum Constan· 
tinopolitanarum - ВSGRT. 1901, reprint 1989. Р. 105. 

39 Хотя впервые понятие о храме как о микрокосме было оформлено 
в Византии ОК. 630 Г. Максимом Исповедником (ум. 660 г.) в его .Миста· 
гогии. (1-6. - PG. Т. 91. Соl. 664-684: Maximu8 Соn{е88ОГ. Selected 
Writings. - ТЬе Classics of Western Spirituality. N. У •. - Mahwah, N. J.­
Toronto, 1985. Р. 186-195: [рус. пер. А. И. Сидорова: [[реп. Макси.м. Нс· 
nOBeaHIlIt. Творения. ки. 1. М •• 1993 (Святоотеческое наследие). С. 154-
184].), это понятие о храме как о микрокосме естественно присуще чело­
веческой религиозности. Ср.: Eliade М. 1mages and Symbois. Studies [п 
Religious Symbolism. N.Y., 1969. СЬ. 1; /dem. ТЬе Myth о! the EternaJ 
Return. L., 1955. СЬ. 1: ldem. ТЬе Sacred and the Profane. N.Y., 1959. 
СЬ. 1. Оно, очевидно, впервые применено к зданию христианской церкви 
в поэме VI в., посвященной кафедp8J'IЬRОМУ собору Эдессы: Оои8веn. Н. 
Obcr eine .Sugitha. auf die Kathedrale von Edessa. .. 1.е Миseoп. 1925. 
38. Р. 117· 36. (пер. на англ.: Маn,о С. ТЬе Ап ... Р. 67-60); ер.: Grabar А. 
l..e temoignage d'une hymne syriaque sur ]'architecture de lа catbedrale 
d'Edesse аи vf siёcle et виг Ja symbolique de l'Cd.ifice chretien •. - СА. 1948. 
2. Р. 41-67 [см. также: К. Е. МсУеll. ТЬе Soghita оп the Church of Edessa 
in the Context о! Other early Greek and Syriac Hymns for the Consecration 
о! Church Bui1dings. - ARAМ Periodical. 1993 [изд. 1996]. 5. Р. 329-
310 •. _. При ... ред.). 

40 llaпp., Procopiuв. De aedificiis 1. 1.61. Ш. Н. В. Dewing and G. Downey; 
Procopius VII. - Loeb Classical Library. Cambridge (Mass.), 1954. Р. 26: 
.\.1аnео С. ТЬе Ап ... Р. 16: Adamnanuв (ок. 705). De locis sanctis libri 



46 Глава 111 

не украшения - создава.i·lа TalCoe впечатление. ПервоиаЧ8JIьное 
украшение СВИТОЙ Софии бы..'IО минима..'lьиым.41 Лишь позднее бо. 
лее ме.;1ICие стрylCтуры более бедного века потребуют объяснени. 

этого символизма изобрааRТeЛЬИЫМ способом. в МО38ИlCах и фрес­

ках. в соответствии с более прозаичесlCим духом постиконобор­

чесlCОЙ эпохи. 

Космичесltая литургия 

Задолго до выражения: космичесlCОГО символизма в мозаиках 

и фресках ОН был запечатлен в литургических текстах той эпохи. 

Обратимся: к ритуалу входа. Шествие прибыло. Вогос,,'Iужение 

вот-вот начнется. Патриарх в нартексе. где он уже приветствовал 

императора; оба они ждут знака ДJJИ входа в церICОВЬ. Из своей 

каморы поц большим амвоном певчие запевают '0 J.Юvo-yt~ (Еди' 
нородный Сыне).42 традиционный припев ко входному псалму 
(LXX Рв. 94: 1-6 а). 

По этому знаку патриарх становитCSI перед царскими вра­

тами, чтобы произнести краткую Входную молитву Божествен­

ной литургии в одном из двух традиционных константинополь­

ских вариантах - по чину Св. Василии и по чину Св. Златоуста. 

tres. Itinera Нierosolyminata ваес. III-VIП. - Corpus scriptorum ес­
clesiasticorum Latinorum 38. Р. 28; Оегmаnи8 1 (ок. 730) Historia ecclesiastica 
1, 4; St. Оегmаnи8 о( COn8tantinople оп the Divine Liturgy. The Oreek 
Text with translation, introduction, and commentary Ьу Paul Meyendor!f. 
Crestwood (~. У.), 1984. Р. 56-59 [рус. пер.: см. выше, гл. 1, прим. 6]; 
Michael PBellu, (XI в.) Oratio 35, Mlchael P,ellu" Oratoria minora. Ed. 
А. R. Littlewood. - ВSGHT. 1985. Р. 131-132; РО. Т. 122. Col. 912; 
Niceta8 Choniata (1206). Нistoria 4. Ed. 1. Bekker. - СSИВ. Вonnae, 1835. 
Р.782. 

41 Сохравившаяся декораТИ8ная программа храма датируетсs ОК. 860-
913 гг., т. е. временем пocnе поражеиия иконоборчества: Mango С. Materials 
'о!' the Study о' the Mosaics о' St. Sophia at Istanbul. - Dumbarton Oaks 
Studies 1. Wash., 1961. Р. 93-94. 

42 См. мою статью .Monogenes. Но. в: ODB. Vol. 2. Р. 1391. 



Вuзакrnuitс"uit 06рад стаковuтся Wtlnерс"и .. 47 

Патриарху, взор которого, обращенный в пространство нефа, 

обрамленное открытыми дверями и внутренними З8U8Д8ЫМИ 

контрфорсами, охватывает цеитральную ось амвона, солею и ал­

тарь, сверкающие в лучах солнца, струящеrocя из окон в конхе 

апсиды,43 слова МОJlИТВЫ, должно быть, казались в самом AeJle 
ИСПОJlненными, вызывas у него видение небесного святИJIИща. 

как бы сияющего на Востоке перед его ГJlазами: 

.0 Господь и Бог наш, 
кто устанОВИJl порядки и 

создал воинства аигелов 

и apxaнгeJlOB для службы 

CJIaВe Твоей, сподоби вас, 

чтобы cвJlтыe ангелы МО1'­

JIИ войти С нами и вместе 

с вами служить и ПpocJIaв­

Jlять Твою благость •••• 44 

.Вла,цы:ко Господи Боже 

наш, уставивый па небесех 

чИны и вОинства анl'еJl и ар­

хангел, в CJlужевие Твоея 

славы, сотвори со входом 

вашим входу святых анге­

лов быти, сослужащих нам 

и сославословящих Твою 

благость ...• 

Эта ТИПОJIОГИЯ, по которой земная церковь видится как подо­

бие небесного СВ8ТИJlИща, где обитает Бог, а земная JlИТУРГИВ 
ЯВJIЯeтCJI совместным торжеством почитания, которое агнец не­

бесный и хоры ангелов совершают перед тровом Бога, ЯВJIялось 

lIервым уровнем визанТИЙСКОЙ литургической интерпретации, 

отраженным в таких литургических дополнениях, как Входная 

48 СМ. иллюстрацию 23 11 КН.: Kjjhler Н. Hagia SoрЫа. N. У., - Wash., 
1967; ер. с описанием, ibid. 28ff. 

44 LEW. 312. Р. 15-30 (левая колонка). Это ориrииал константи­
нопольской молитвы Входа. Текст, данный там же в правой кодонке, 

с литургией по чину Св. Златоуста представлиет собой особый итаJtо-гре­

ческий вариант, неизвестный в константинопольской редакции евхоло­

гия: Jacob А. La tradition manuscrite de la Liturgie de з. Jean Chrysostome 
(YIII-ХIIе siёcles). in: Eueharisties d'Orient et d'Occident 2, Lex orandi. 
47. Р., 1970. Р. 109-138; ер. Ta(t R. ТЬе Great Entranc:e ... Р. XXXI­
ХХХIl. 128-129. 



48 Глава III 

молитва и ХеРУВИМСR8Я (573-574 гг.).4& Подобное JIИТУРГИЧеС­
кое толкование было систематизировано в • Мистагогии. MaR­
сима Исповедника (ок. 630 г.).46 

Таким образом. накануне иконоборчества уже возник опреде­

ленный синтез литургии и мистагогии. В следующий период эта 

система претерпела эволюцию, достаточно радикальную, чтобы 

быть названной изменением, однако с достаточной додей преем­

ствениости по отношению к тому. что имело место раиее, чтобы 

быть определенной как эволюция. а не как резкий скачок. 

са Об этом СМ.: Та!' В. ТЬе Great Entrance ... Р. 53··118. 
40 См. выше прим. 40. 



Глава lV 

ТЕМНЫЕ ВЕКА 

И ИКОНОБОРЧЕСТВО 

Седьмой век стад для Востока тем, чем был пятый век ДЛЯ 

Запада - концом римской империи. Старый апти:чиый мир погиб 

D мучениях, когда ОК. 580 г. славянские племена пересекли Дунай 
и посели..'1ись на Балканах и в Греции, а исламские войска отторг­

~-rи навсегда от некогда римского и христианского мира Сирию, 

Палестину, Египет и Северную Африку. 

IIрирода и человечество внесли свою лепту в эту разруху. I 
Чума, засухи, постоянные землетрясения опустошили города. 

Полагали, что только Константинополь потерял от бубонной чумы 

542 Г. 300 тысяч жителей. Дорогостоящие попытки ЮсТИllиана 
отвоевать западные территории, отнятые германскими племена­

МИ, привели истощенную империю на грань экономического 

краха и сделали ее открытой д,,'IЯ персидских вторжений на Во­

стоке. После возвращения при Ираклии (610'-641 гг.) восточ­
ных ПРОВИНI~ИЙ И Иерусалима более опасная и более постоянная 

угроза В03никла со стороны арабов. Через 15 лет после реши­
тельной победы Ираклия над персаМII в 626-627 rг. СИРИЯ, Па­
Jlестина и.ItJГИllет БЫJ'И потеряны снова, на этот раз _ .. ' навсегда. 

I См. Маnео С. By7;antioe Architecture. 10: Нistory of World Architec­
ture. N. У., 1976. Р. 161. 



50 Гл.ава IУ 

Затем империя стала испытывать постоянные угрозы со Bcet 
сторов: сначала арабы осадили :Константинополь (674--678 и 717-
118 гг.), далее в IX в. С севера последовали вторжения все еще 
не обращенных в христианство болгар (онп приняли праВОСЛ8Впе 

от Византии лишь в 864-865 гг.); наконец, РОRОВОЙ стала тюр:<­
екая угроза на Востоке. 

Один за другим крупные центры - Александрия, Автиохия 

и Иерусалим - отошли к исламскому миру, в то время как 

монофиситское движевие в ЭТИХ патриархатах смертельно ослаби­

ло православвую Церковь. Времи патристики и греческого господ­

ства на Востоке подошло к КОНЦУ, между тем как империя по­

гружалась в феОД8JIИЗМ. Некогда крупные города постепенно 

умиралИ, превращаись в провинциальиые, осаждаемые врагами 

I<репости. 

:Ко времени Труллъскоro собора, СОСТОЯ1ШJеrocя в Констаитино­

поле в 691-692 гг., византийскаи Церковь замкнулась в себе, 
консолидируя свои собственные силы, И одновременно противо­

стояла обычаям других традиций. особенно латинского Запада. 

Но худшее было впереди. когда православнаи Церковь претерпела 

самый страшный в своей истории внутренний кризис - иконо­

борчество (726-843 гг.). 3а этим последовала не менее серьезная 
внешняя опасвость: растущее отчуждевие от Рима в свми с воп­

росом о юрис.цикции В Болгарии. что привело к первому серьезио­

му разрыву - так называемой Фотиевой схизме 867 г. ИCCJlедова­
тели называют этот период - от вступления на престол Ираклия 

в 610 г. примерно до середины IX в. - .темвыми веками. Ви­

зантии.2 

Что мы знаем о литургии этого периода упадка? Дли самих 

литургических обрядов это был. в первую очередь, период преем­

ственности. Обряд Великой церкви продолжал совершаться, хотя 

и в упрощенном варванте. это был также период консолидации 
и упрощения, оБУСЛОВJIеввоro снижением уровня жизни, в том 

числе сокращением общественной жизни и уменьшением числа 

2 См •• например. ОРКМ. 1. 



Те.м.ные века и UKOHot1op'tecmso 51 

ее памятников, а также периодом перестройки в ответ на иконо­

борчество. 

Кокmикуиmеm 

Ко времени Юстиниана и его непосредствевных преемников. 

в зев:ите того, что я паЗВ8JJ tимперской фазой. византийской 

литурrической истории, обряд Великой церкви, можио сказать, 

достиr апогея в своем развитии. этот константинопольский собор­

ный обряд продолжал совершаться в течение последуlOЩИХ столе­

тий, хоти он перетолковывалса и даже вытесвклся последующи­

ми изменениями. Еще в XV в. Симеон Солунский свидетельствует 
о том, что этот обряд ПРОДОJ"IЖали использовать в то время, lCогда 

он был епископом в ЭТОЙ митрополии (1416/17-1429 rr.). При 
этом тех ие менее он отмечает. что в самом Константинополе 

этот обряд ие пережил латинского завоеваиия 1204-1261 1'1'.3 
Можно за.цатьси вопросом. однако, не было ли сохранение этого 

обряда в Святой Софии и других церквах столицы в постюсти­

аниановский период подобно сохранению в придворной жизни 

многого из того. что находится в .Книге о церемониях. Х в. 

Как отмеч&..'J уже ие один византинист, этот памятник, подобно 

многим другим каноническим собраниям, являетси компиляци­

ей материалов различных уровней. Некоторые из описанных 

в нем ритуалов действительно реально существовали в церков­

ных службах.4 Модернизация, приспособление ее предписаний 
к требованиям времени при прееМПИК8Х Константина VII, Рома­
не П (959-9631'1'.) и Никифоре Фоке (963-969 гг.). указывает на 
то, что она все еще соответствовала существующему обряду,с' 

Но Ite все из описанного можно рассматривать как действительное 

3 РО. Т.155. Со!. 553О, 625В. 
4 М cCormick М. Eternal Victory. Triumphal Rulership in Late Antiquity, 

Byzantium. and the Early Medieval West. Cambridge - Р •• 1986. Р. 160. 
s Ibid. Р. 175-176; Bury J. В. ТЬе Cerl!monial Вook of Constantine 

Porphyrogennetos. - English Нistorical Review. 1907.22. Р. 217-221. 



52 Глава /V 

отраЖСllие реальности византийского общества Х в. К этому вре­

мени светская власть в известной степени сошла с общественпой 

сцены. В самом деле. в предисловии к сочинснию .. о церемони, 
ях. (.De ceremoniis.) Константин VII недвусмысленно заяВJIJl­
ет, что еl'О цеJJЬЮ является восстановление традиций. которые 

уже пришли в упадок.6 По этой IIричине для КИРИJJла MallГQ 
.Книга о церемониях., в сущности, яв,,'Jяется скорее антиквар­

ной работой. нежели практическим: руководством. 7 Зто не 
удивительно. Стилизованная формализация византийской об­

щественной жизни с ее пристрастием к порядку8 неизбежво 
обус..'lOвливала значительную долю ритуального консерватизма 

при дворе и в церкви. Так. многие аспекты придворной жизни. 

описанные в .Книге о цсрем:ониих. как все еще действующие -
ИПIIОДРОМ, бега колесниц, факции, роскошные общественные 

бани, возлежание за трапезой, . в целом. видимо, уже вышли 
из употребления: .Эти пережитки наводят на MblCJJb, что возрож­
дение в памяти угасшего стиля жизни империи периода ее вели­

чия ивляется сознательно введенным KOMlIoHeHToM придворного 
церемовиала. вот почему. возможно. книга о церемониях являет­

ся тем, что она и есть _. не справочником по существующим 

поридкам, а собранием древних устаиовлениЙ •• 9 

Можно ЛИ сказать нечто аналогичное относительно сохранения 

обряда Великой церкви после .. темных веков.? В течение седь­
мого и ВОСьмого веков, когда империи терпе,,1а военные удары 

на внешних фронтах, боroc..1ужение, несомненно, IIРОдОЛЖало 

• Le Livre des ceremonies de Constantin PorphyrogCnCte. Texte 1-11. Ed. 
А. Vogt. Р., 1935. 1939; Commentaire I-II. Р., 1935, 1940; ер.: McCormick М. 
Ор. cit. Р.175-176. 

1 Маnво С. Daily Life in Byzantium. - JOB. 1981. 31.1 Р. 346; Сате· 
гоп А. ТЬе Construction of Court Ritual: ТЬе Byzantine Вook о! Ceremonies. 
In: Cannadine D •• Price S. Rituals о! Royality. Power and Ceremonial in 
Traditional Societies. Cambridge, 1987. Р. 106-136. 

8 ер. Kazhdan А., Constable О. People and Power in Byzantium. An 
Introduction to Modern Byzantine Studies. Wash •• 1982. Р. 60 66. 126, 
134, 137, 158, 161. 

9 Mango С. Daily Life. Р. 352. 



Темны.е ве"а и и"оноборчество 53 

совершаться в Св. Софии и других святилищах столицы с обыч­

ными ритуа..'lЫlЫМИ шествиями и всем тем, что могло сохраниться 

от ее прежнего блеска. Ра3JIичные источники свидетельствуют 

об этой литургической преемственности непосредственно дО IV 
крестового похода (1204 г.). К ним относятся: типикон Великой 
церкви Х в.;10 самое раннее из сохраиившихси описаний литурги­

ческих шествий в кодексе Paris Coislin 213, рукопись евхология. 
датируемая 1027 1,.;11 патриарший евхологий в кодексе Grotta­
Сеиаtз Gb 1 XI-XII вв.;12 архиерейский устав в кодексе ХН в. 
British ЫЬгагу Add. 34060. описывающий патриаршую литур­
гию того же самого периода.13 Тем не менее вполне законно за­
даться вопросом, не CJ1eAYeт ли истолковывать некоторые литур· 

гические правила, содержащиеся в этих источниках, так же как 

и те, что сохранились в .Кпиге о церемониях •• Подобно антик­
варным реликтам ИТ8ЛbSlвского Ренессавса, существовавшим 

в придворной жизни папы до тех пор. пока папа Павел VI не 

10 Mate08 J. Le Typicon de lа Grande ЁgЦзе. Ме. Sainte-Croix по. 40. 
Х 8iecle. Introduction. texte critique. traduction et note8. - ОСА. 1962-
1963. 165-166. Vol. I-II. 

11 Д.иuтрuевс"uЙ А. Описание J1нтурrичесlCИХ рукописей. хранащихся 
в библиотеках правос.лавнаro Востока. Киев, 1901. Т. 11. С. 1009-1111, 
полностью использовано 8: Baldovin J.F. ТЬе Urban Character о' Christian 
Worship. The Origins, Development and Meaning of Stational Liturgy. -
ОСА. Кота. 1987. 228. Р. 202-204. эти рукописи положены в основу 
двух докторских диссертаций, иаписанных под руководством М. Арран­

ца в Папском Институте восточных исследований в Риме: первая часть 

этого кодекса (ff. 1-100) издана с критическим апаратом в: Duncan J. Со· 
islin 213. Euchologe de lа Grande Eg1ise. Roте. 1983; остальная часть 
(ff. 101-211). хоти все еще не опубликоааВllas, подготовлена к печати: 
Maj J. М. Coislin 213. Euchologio della Grande СЫеаа. Manoscritto della 
Biblioteca Nazionale di Parigi. Тееto critico anootato dei ff. 101-211. Roта, 
1990. 

12 Ср. Arranz М. L'office de l'Asmatikos Hesperinos (.v~res chanteest) 
de l'ancien Euchologe byzantio. - ОСР. 1918. 44. Р. 112, 115-116. 

13 Taft R. The Pontifical Liturgy оС the Great Church according to 
а Twelfth-Cent.ury Diataxis 10 Codex British Museum Add. 84060. 1. 
ОСР. 45. 1919. Р. 279-307; 11. - ОСР. 46. 1980. Р. 89-124. 



Глава IУ 

измеllИЛ порядок. некоторые из литургических предписаний. 

касающихси византийского обряда (хотя он все еще совершалея 

в Св. СОфии и ряде других церквей), видимо, sвлялись рудимен­

тами ушедшей в прошлое эры прежнего великолепия империи, 

находящеЙСR уже в упадке. н 

Кон,СОJl,uдацuя 

Литургические источники показывают, что к IX в. Великц 
церковь КонстаНТИНОПОЛR разработала свою завершенную кафед­

ральную литургическую систему, оформленную в существующем 

1:1 поныне типиконе Великой церкви. 15 Ее компоненты вклюq:а­
ют в себя местный каJlеидарь 16 и соответствующую систему 
материалов д,,"IВ чтеКИfl. 17 свою собственную евхаристическую 

\~ Как я уже отмечал выше, социа..1ЬНО-lfсторическая tконтекстуа..1иэа­
ция. литургических документов - очевидная необходимость, которой 

историки восточного богослужения (их мало, и они все еще заняты лишь 

подroТО8ите.'IЬНОЙ работой в этой области знаний) все еще не уделяют 

должного внимания; ср.: Taft R. Кеароnsе to the Вerakah Award: Аnат­
nesis. - Worship 59. 1985. Р. 314-315. 

" MateolJ J. Ор. cit. 
18 lbid.; DelehaYf! 11. Synaxarium Ecclesiae Constantinopolitanae. Pro­

pylaeum ad Acta Sanctorum Novembris, Acta Sanctorum. XI. Bruxelles, 
1902; Ehrhard А. Cberlieferung und Bestand der hagiographischen und homi­
lt!tischen Literatur im b~antinischen Reich, I-Ш.l - TU 50-52.1. Leipzig, 
1926-1943; Ш.2 - ти 52. 2. Berlin, 1952. ос. об. 1. 28-33; Morcelli В. А. 
Menologion ton Euangelion Heortastikon sive Kalendarium Ecclesiae Соп­
stantinopolitanae. Roma. 1788. 

17 О развитии лекционария (системы материалов ДJIS чтеl[ИИ во время 
церковкой службы) в дополнение к работам, цитированным в предыдущем 

примечании, см. среди [IРОЧИХ особенно многочисленные исс.'Iедовааия 

И. Бернс: Burns У. The Byzantine Weekday Gospel Lectionaries •. 
:'Ilew Testament Тооlз and Studies. Leiden (в печати); Eadem. Chapter 
Numbers in Greek and Slavonic Gospel Codices. - New Testament Studies. 
23.3. Cambridge, 1977; Eadem. The Canaanites' and other Additional Lections 
in Early Slavonic Lectionaries. - Revue des etudes sud-est europёennes. 12. 



Темные века и иконоборчество 55 

Bucharest, 1975; Eadem. ТЬе Greek Manuscripts Connected Ьу their Lection 
System wlth the Palestinian Syriac Gospel Lectionaries. - Studia Biblica 2, 
Journal for the Study о! the New Testament Supplement. Series 2. Shef­
field, 1980. Р. 13-28; Eadem. ТЬе Historical Events that Occasioned the 
Inception о! the B)'7:antine Goвреl Lectionaries. - Jбв. 32.4. 1982. Р. 119-
127: Eadeт. ТЬе Lectionary о! the Patriarch о! Constantinople. - Studia 
Patristica. 15.1. ЛТИ. 128. В., 1984. Р. 515-520; Eadeт. А Newly Юisсо­
vered l"ашНу 13 Manuscript and the Ferrar Lection System. - Studia 
Patristica. 17.1. Oxf., 1982. Р. 278-289; Eadem. ТЬе Numbering 01 the 
Johannine Saturdays and 8undays in Early Greek and Slavonic Gospel Lec­
tionaries. -- Palaeobulgarica. 1.2. Sofia, 1977. Р. 43-55: Eadem. Раcnоред 
llедеJЬНИХ перикопа у Мирослав;ьевом eBaH~eJbe. - Зборник народноr 

музеjа у Беоrраду. 6. 1970. Р. 259·-286. См. также Aland К. Kurzgef~te 
I.iste der griechiscben llandschriften des Neuen Testaments. - ANTF. 1. В .• 
1963: Idem. Die griechischen Handscbriften des Neuen Testaments. 
Erganzungen zur Kurzge1aliten Liste. Fonsetzungsliste VH. In: Materialen 
zur neutestamentlichen Handschriftenkunde 1. -- ANTF. 3. В., 1969, с до­
полнениямн в: Noret J. Manuscrits grecs du Nouveau Testament. Lection· 
naires. - Analecta Bollandiana. 87.1969. Р. 464-468: BaumstarkA. Nicht­
evangelische syrische Perikopenordnungen des ersten Jahrtausends. -­
Liturgiegescbichtliche I!'orschungen. 15. Miinster, 1921; Birdsall J. N. Two 
Lectionaries in Birmingham. - JTS. 35. 1984. Р. 448-454; Braithwaite W. С. 
ТЬе Lection 8ystem 01 the Codex Macedonianus. - JTS. 5. 1904. Р. 265-
274; Dolezal M.-L. ТЬе Lectionary and Textual Criticism. - Abstracts 01 
Рареп. Fourteenth Annual Byzantine Studiea Conference, ТЬе МепН Соllес· 
tion and the University 01 St. ТЬотае. Houston, 1988. Р. 31-32; Dragomlr N. 
Studiu istorico-liturgic privind textele biblice din cai1ile de cult ale Bisericii 
Ortodoxe •.... Studii teologice. 33. 1981. Р. 207-268; Droosten Р. Н. Proems 
о! Liturgical Lections and Gospels. - JТS. 6.1901. Р. 99-106; EngЬerdlnll Н. 
Das Riitzel einer Reiche уоm 16. Sonntagsepisteln. - ОС. 52. 1968. Р. 81-
86; Garitte G. Anаlузе d'un lectionnarire b)'7:antino-georgien des t~vangi1es 
(8in. georg. 84). - Le Museon. 91.1978. Р. 105-152; Gгegory С. В. Textkritik 
des Neuen Testaments. Lpz., 1900, 1902, 1909. Vol. 1-111; Gy Р.·М. La 
question du systeme des lectures de lа Iiturgie b)'7:antine. - Miscellanea 
liturgica in onore di В. Е. G. Lercaro. Roта, 1967.11. Р. 251-261. Junak К. 
Zu den griechischen Lektionaren und ihrer Oberlieferung der Кatholischen 
Briefe. In: К. Aland (ed.). Die Alten Obersetzungen des Neuen Testaments. 



56 Глава ТУ 

die Кirchenviiterzitate und Lektionare. - М"ТF. 5. В .• - Н.У., 1912. S. 498-
591: Metzger В. Greek Lectionaries and а Critical Edition 01 the Greek New 
Testament. - ibid., Р. 479-491; ldeт. А Comparison 01 the Palestinian 
Syriac Lectionary and the Greek Gospel Lectionary. 1n: Е. Е. ЕШs, М. Wilcox 
(eds.). Neotestamentica et Semitica. Studies in Honour о! Mathew Black. 
Edinburgh. 1969. Р. 209-220; Kniazeff А. La lecture de l'Ancien et du 
Nouveau Testament dans (е rite bp:antin. in: Mons. Cassien. В. Вotte (eds.). 
La рмие des heures. - Lex orandi. 35. Р •• 1963. Р. 201-251; Pattie Т. S. 
An Unrecorded Greek Lectionary. - JТB. 18. 1967. Р. 140-142; Scriuener 
F. Н. А. А Plain Introduction to the Criticism of the New Testament. 4th Ю. 
1894. Vol. 1. СЬ. 3. Р. 80-87. Appendix: Synaxarion and Eclogadion оС the 
Gospels and Apostolic Writings Daily Throughout the Уеаг. СМ. ТЖ. много­
численные исследовании В: Studies in the Lectionary Text о! the Greek 
New Testament. University 01 Chicago. 1933ff. Vol. 1ff. по поводу которого 
см.: Wikgren А. Chicago Studies in the Greek Lectionary 01 the New 
Testament. In: J. NеvШе Birdsall. R. ТЬот80П (eds.). BiblicaJ and Patristic 
Studies in Memory о! R. Р. Сазеу. Freiburg, 1963. Р. 96-121, который 
ВКJlючает все тома ДО той даты. Эти ИСCJIеДоваииJ.l. вместе с несколькими 

статьами и еще иеопубликоваиными докторскими диссертациями по 

лекциоварию посвящены установлению греческого текста Нового Завета 

соrласно традИltИЯМ лекционария. 

Что касается ПРОСРJТtoi..6y\оv, или лекционария Ветхого Завета. см.: Eng· 
Ьег, S. G. ТЬе Greek OJd Testament Lectionary 88 а Liturgical Book. -
Universitc: de Copenhague. Cahiers de l' Institut du Moyen.ige grec et latin. 
54.1986. Р. 39-48. (Я благодарен IIрофессору Делааэрского университета 
Питеру Джеффри, который первым обратил мое внимание на эту с'1'8тыо 
И любезно ВЫСЛ8Л мне ее фотокопию); С. Hoeg, G. Zuntz (008.). Propheto-
10gium. - ММВ. Lectionarla. 1. 1:1-6. Copenhagen, 1939-1970; 11. 1-2. 
Ed. S. G. Engberg. 1980 1981; Hoeg С .• Zuntz G. Remarks оп the 
Prophetologion. in: R. Р. Савеу, S. Lake. А. К. Lake (eds.). Quantulacumque. 
Studies Presented to К. Lake. L., 1931. Р. 189-226; Rahlfs А. Die 
alttestamentlichen Lektionen der griechischen Kirche. - Nachrichten der 
kgl. Gesel1schaft der Wissenschaften zu Gбttiпgeп, philologisch.historische 
Кlasse. 1915. Р. 28-136; Zuntz G. Das bp:antini8che Septuaginta-Lektionar 
(Prophetologion). - Classica et Mediaevalia. 11. 1956. Р. 183-198. 
К этому 11 без того длинному списку можно добавить несколько иссле­

,цований по истории искусства. посвященных иллюминированному визан· 
тийскому рукописиому лекциоварию. 



Tf'J/lHble века и Ur€он060рчество 57 

.'1итургию 18 И другие таинства,19 равио как и соборный чии бого­
СJ'Jужения суточного круга, ·ЛОj.Ш't\Ю; 'ЛколооО\u (Певческое после­

дование) ВеJ'lИКОЙ церкви.20 Для ее ЭВOJlЮЦИИ особенио харак­
терным было развитие системы богослужебных процессий 

с остановками. Но в организации своей литургической жизни, 

не считая евхаристии. монастыри патриархата все еще были 

ск.лоивы звонить в свои собственные колокола. Монахи столицы. 

называвшиеся акоiJ.Щ'tо\ (неусыпающими), поскольку отмечали 

посменно непрерывный ход часов. имели свою особую службу. 21 

18 Общий обзор И дополнительную библиографию см. в: Та!' В. F. Вeyond 
East and West. Problems in Liturgical Understanding. Wash., 1984: Ideт. 
The Liturgy of the Great Church: An lnitial Synthesis of Structure and Interpre­
tation оп the Eve of Iconoclasm. - DOP. М 84-85. 1980-1981. Р. 45-75: 
/deт. ТЬе Great Entrance. А Нistory о! the Transfer 01 Gifts and Other 
PreanaphoraJ Rites о! the Liturgy 01 St. John Chrysostom. - ОСА. 200. 
Roma, 1918: Mate08J. La cClcbration de la parole dans lа liturgie byzantinc. -
ОСА. 191. Roта, 1971: Schulz H . .J. ТЬе Byzantine Liturgy. Symbolic Structure 
and Faith Expression. N. У •• 1986. 

IV Arranz М. Les Васгетепtз de l'ancien Euchologe constantinopolitain. -
ОСР. 1:48. 1982. Р. 284-335: 2:49. 1983.Р.42-90:8:49. 1988.Р. 284-302: 
4: 50. 1984. Р. 43-64: 5: 50. 1984. Р. 392-397: 6: 51. 1985. Р. 60--86; 7: 52. 
1986. Р. 145-178: 8: 53. 1987. Р. 59-106: 9: 55. 1989. Р. 33-62; l(hm. La 
consecration du saint myron. - ОСР. 55. 1989. Р. 317-338; Idem. Les sacre­
mcnts da la restauration de l'ancien Euchologe constantinopolitain. - ОСР. 1: 
56. 1990. Р. 283-322; 2.1: 57. 1991. Р. 87-143: 2.2: 57. 1991. Р. 309-329: 
2.3: 58. 1992. Р. 23-82:3.1: 58.1992. Р. 423-459: 3.2: 59. 1993. 63-89: 3.3: 
59. 1993. 857-386; (далее на итальянском:) 4: 61. 1995. 425-416; 5: 62. 
1996.295-351: 6: 63. 1991.99-111: ldeт. Les sacrements de l'institution de 
I'ancien Euchologe constantinopolitain. - ОСР. 1: 56.1990. Р. 83-133 (с про­
должевием). 

111 См.: Ta!t R. F. Select ВiЬШоgгарhу оп the Byzantine Liturgy о! the 
Hours. -- ОСР. 48. 1982. Р. 358-370, е8Р. N08 48-60, 80-81, 104, к чему 
следует добавить недавно вышедшую антоn:оrию молитв этого обряда, со­

ставленную Parenti S. L. 11 Вignоге della gloria. Preghiere del1a tGrande 
СЫesз. byzantina. - Preghiere di tutti i tempi. 10. Milano, 1989: ldem. 
Praying with the Orthodox Tradition. Trans. Р. Clifford. L., 1989. 

21 Dagron G. Les тоinев de la ville. Le monachisme а Constantinople jusqu'au 
concjle de Chalcёdoine (451). - Travaux et rnCmoires. Т. 4. 1970. Р. 231-232. 
235-236: Ta!t R. F. Select Вibliography ... Nos 3, 9, 19. 24-26, 79. 



58 Глава IУ 

Новая мuстагогuя 

Существенные изменения в понимании литургии и в литурги­

ческой практике вскоре нарушили основы этой t,имперскоЙ. 

литургической системы. Еще до литурmческих реформ, последо­

вавших за победой над иконоборчеством.22 ЭВОЛЮЦи.в византий­
ской ИИ'l'ерпретации литургии в течение столети.в от Максима 

(ОК. 630 г.) до Германа 1 (ок. 730) обнаруживает это достаточно 
четко. К VlII в., накануне иконоборческоro кризиса, традицион­
ная космическая интерпретация литургии Максима начала УСТУ­

IlaTb дорогу более буквальному и более репрезентативно-повество­

вательному видению ~'Jитургической истории. Не отказыва.всь от 

космической небесно-литурmческой типологии (библейски под­

тверждаемой в Пославив к евреям и Апокалипсисе в упаС.i'Jедован­

ной от МИСтаroгии Максима), Герман интегрировал иной уровень 

интерпретации в византийское понимание литургии, своими 

корнями в равной степени уходящий в Новый Завет и в то же 

время присутствующий, хота и в значитеJIЫIОЙ степени менее 

очевидно, 8 творении Максима и других ранневизантийских ли­
тургических сочинениях. Это была интерпретация евхаристии 

не только как воспоминания о ней, но и как подлинноro воспроиз­

ведения истории спасения во Христе. 

В одной из более раНJIИХ работ мною прослежена эта тради­

ция антиохийскоro толка ВJIЛОТЬ дО Германа, включа.в и Феодора 

Мопсуестийскоro (ум. 428 г.).23 Создавая свои творения в конце 
IV в., - скорее всего в Антиохии в дecsТИJ1етие, предшествующее 

занятию им епископской кафедры в Мопсуестии в 392 г. - Фео­
дор был первым, кто сиитезировад эти две темы - историческоro 

самопожертвования Христа и литургию небесного Христа -
в своих .Огласительных беседах ... Феодор преДJIОЖИЛ синтез ри­
туальноro изображени.в. в котором воспоминание о Христе пони­

мается как повторное драматическое представление пасхального 

22 Зто бу.цет темой нашей с.;,едующеЙ главы. 
23 Та!, R. F. The blturgy '.' 



Те.м.ные века и иконоборчество 59 

таинства, вк .. "Iючающее весь евхаристический обряд: земной свя­
щенник, отправляющий церковную службу, видитси как образ 

небесного СВ$lщеННИRа, а земная литургия - как иконографичес­

кое изображение вечного небесного приношения. Начиная с Гер­

мана, ЭТИ два дейтмотива становятси неотъе:wлемой частью визан­

тийского синтеза. 

То, как Герман достиг этого синтеза, можно видеть из его 

интерпретации двух входов. Меньший вход, или малый вход. 

интерпретируется в чисто космических терминах в сопровожда­

ющей его Входной молитве _ ... традиционном тексте. присутству­
ющем во всех византийских евхологических рукописих и. конеч­

но. известном Герману.!4 Однако он отказывается от этого 
традиционного символизма, предпочитая интеРlIретацию этого 

входа как символизацию грядущего пришествия Христа в мир: 

« Внесение Евангелия показывает явление Сына Божьего в этот 
мир, как сказа..'1 апостол: "Когда Он (т. е. Бог-Отец) вводит Нерво­

родного в мир, говорит: "и да поклонятся Ему все Ангелы Бо­

жии" (Евр. 1:6) •. 2:1 

В другом месте Герман просто IIомещает рядом Эти два слои 

интерпретации. Он поступает так, например, в своем объясне­

нии большого, или великого входа ('Н 1!&'Y«I_'1 &\ОООЩ), интерпре­
тируемого в литургическом тексте в сопровождающем его пес­

НОIlении .Херувимскаи., которое было введено в литургию при 

Юстине 11 в 573-574 гг.: 

оМы, тайно изобража­

ющие херувимов и воспе­

вающие трисвятую песнь 

животворящей Троице, от-

.Иже херувимы тайно 

образующе и животворя­

щей Троице трисвятую 

песнь припевающе всякое 

24 Эта молитва цитируетса выше, в заключительной части третьей 
главы, 

2Ь Герман цитируетса в соответствии с номерами глав текста в: St. 
Germanus о! Constantinople оп the Divine Liturgy. ТЬе Greek Text with 
translation. introduction. and commentary Ьу Paul Meyendorff. Crestwood 
(N. У.). 1984: но перевод взят авторский из: Ta/t В. F. ТЬе Liturgy .... 
сделакный до публикации Мейендорфом своей версии. 



60 Глава lV 

ложим ныве всякое земное 

попечение, да Царя всех 

подымем, невидимо копье· 

носимаro ангельскими чи­

нами. Аллилуиаl. 

Ilыие житейское отложи.м 

попечение, яко да Царя 

всех подымем ангельскими 

невидимо ДОРИRосима чии­
ми. Лллилуиа, 8JJЛилуиа, 

8JlJJилуиа •• 

Герман не отказывается 0'1' этоrо толкования литургического 

текста: • Шествием диаконов и явлением рипиды с изображением 
Серафима херувимская песнь изображает процессию святых 

и всех праведников. входящих вместе перед херувимскими си­

лами и сонмами авгелов, невидимо шествующими перед Хрис­

том, великим Господом, идущим к таинственной жертве ... (37) •• 
Однако он обогащает текст новым историческим мемеитом: 

.Это также имитации погребеRИЯ Христа. сразу после того. как 
Иосиф свил Тело, обернул его в чистую плащаницу, помаЗ8JI его 

благовоииимв и миром. вместе с Никодимом отнес его и похоро­

иил его в пещере, вырубленной в скале. Атоарь и свитилище 

есть символ гроба Господвя, то есть cВJl'l'oro престола. на котором 

помещено непорочное и святое Тело (37) •• 
это наложение более буквальной традиции на более равний 

мистический уровень ВИ38Втийской ИВ1'ерпретации совпало с па­

чалом борьбы против иконоборчества (726-843 гг.). Это было 
время, когда изменения в византийском блаroчестии привеJlИ 

к такому росту культа изображений, что православие оказалось 

вовлеченным в смертелЫlylO схватку. защищая это новое выраже­

иие радикального воплощенческоro реализма против коисерва­

тивной реакции, которая выдвигаJlа БОJlее СИМВОJlический и 

в конечном итоге иконоборческий спиритуализм. Снмволизм 

и изобра.жеНlJе не тождественны ии в искусстве. ИИ в богослуже­

нии.26 Воздействие новой. более буквалистской меВТ8JIЬНОСТИ тот­
час же дало о себе знать в трех напраВJIеииа:х: 

20 По этому поводу см.: М аnво С. ТЬе Mosaics о! Hagia ВорЫ.. in: 
Kiihler Н. HagiaSophia. N. У .• - Wash., 1967. Ch. VI1I. Р. 48. О трех ОРИН­
[tипах украшеиия византийской церкви: иерархической орrаиизации. 



Темные века и uконобор"есmво 61 

1) в изобразительио-репрезснтативной мистаroгии, интегриро­
ванной Гермапом в более раннюю традицию Максима ОК. 730 г.; 

2) в осуждении Седьмым Вселенским собором в 787 г. учения 
иконоборческого собора 754 г. о том, что евхаристия есть едив­
ственный действительный символ Христа;! 7 

3) и. в конце концов. - как я IIцеюсь показать в главе VI . -
в иконографической программе средневизантийской Церкви. 

избирательности н эксплицнтности, наглядности, которые ВЫКРИСТ8.JIлиэо­

вались а .кл&ооичесfCой си~ме. J( IX в_, Манго пишет: • ПРИRЦИП ЭКСПJlИ­
ЦИТRОСТИ БЫJl, В опредe.nеНRОМ смысле, отказом от символизма ••• В <:&мом 
конце VII в. ТрУЛ"IЬСКИЙ собор (Quinisextum) своим знаменитым 82 кано­
ном запретил предстаВJlение Хрис,.а в образе агнца. Вместо символа пред­

почтение было отдано антропоморфной репрезентации .... ВС$! полемика 
иконобочества может рассматрива'I'ЬCЯ в этом контексте как борьба между 

символом (крест был излюблеииой эмблемой иконоборцев) и реалистич­

НЫМ образом и.ли икоиоЙ. В 843 r. предмет спора приобрел еще большую 
ясность в так называемом Синодике в НедеJlЮ Православиа ... Другими 
словами, византийское религиозное искусство требовало реализма, а не 

СИМ80J18змаt. 

r. Man,i J. D. Sacrorum conci1iorum поуа et amplissima collectio. 13:264; 
Маnво С. ТЬе Art 01 the B~antine Empire, 312-1453. - Sources and Docu­
ments in the IIistoгy о! Art Series. Englewood Cliffs (N.J.), 1972. Р. 166. 



Глава V 

СТУДИЙСКАЯ ЭРА 

Период от 800 г. до латинского завоевания 1204 -1261 гг. был 
в значительной степени временем оздоровления и консолидации 

Византийской империи. Для этой эпохи были характерны и взле­

ты, и падения. 3а начальным периодом возрождения при Маке­

донской династии последовали поражения на границах 1071 г., 
когда победы норманнов и сеJ'JЬДЖУКОВ привели к окончательной 

потере Италии и сделали Малую Азию открытой для турок. 3а­

тем IlОСJ1:едовало частичное возрождение при Комнинах в 1081-
1204 гг. 

Для Церкви, пережившей потрясение века иконоборчества 

и нарастающего заllадно-восточного конфликта и отчуждения, 

этот период стал свидетелем большего подчинения патриаршей 

власти власти императора и растущего влияния монашества 

в церковной и богослужебной жизни. 1 Поражение иконоборче­
ства в 843 г., явившееся, в сущности, победой монашества, способ­
CTBOB~~O деморализации белого духовенства и резкому росту 

1 О византиЙско:o.J монашестве см.: Taft R. F. Select ВiЬШоgгарhу оп 
the Byzantine Liturgy о! the Ноuгв. - ОСР. 48.1982. Р. 358-370. Nos 1-
28. к чему следует добавить: Capizzi С. Origine е sviluppo de! monachesi­
то nell'area di Constantinopoli fino а Giustiniano. [п: Storia еигорса. 11 
monachesimo пеl primo millennio. Convegno internazionale di studi. Ro­
та, 24-25 fcbbraio 1989. Casamari, 26 febbraio 1989. Atti. Roma, 1989. 
Р.79--97. 



Студииекая эра 63 

В.1И.яния монашества: именно в период борьбы с иконоборче­

ством и после него монахи начали играть решающую роль в ие­

рархии православной Церкви. 2 В значительной степени зто про­
изошло благодаря г Л8вевству Св. Феодора, игумена С'1'у дийского 

монастыря (ум. 826 г.). который в 799 Г. повел своих монахов из 
Саккудия (Вифиния) на помощь столице.3 Там они нашли убе­
жище в погибающем Студийском монастыре V в., который они 
скоро возродили. открыв эру студийских реформ. 4 

2 См. Beck Н. а. Оаз by~antinische Jahrtausend. Mtinchen, 1978. Р. 210-
211. ХОТЯ общую историю константинопольского монашества еще предсто­
ит написать. основополагающим исследованием истоков и роли монаше­

ства столицы в ранний период является работа Ж. Даr'рока: Dagron С. 
Les moines de la ville. I.e топасЫзте а Constantinople jusqu'au сопсilе de 
ChalcCdoine (451). - Тгауаих et memoires. Т. 4.1970. О положении белого 
духовенства в средне- и поздневизантийский период см., :в частности: 

Сuраnе С. Una .classe sociale. dimcnticata: il basso clero metropolitano. in: 
Studien ~иm Patriarchatsregister von Konstantinopel. Ed. Н. Hunger. 
Osterreichischen Akademie der Wissenschaften, phil.-hist. Кlаззе, Sitzungs­
berichtc. 383. Wien, 1981. 1, Р. 66-79; ОесоnотО8 L. L'ctat intellectuel et 
ПlОтаl des byzantins vers lе mШеи du XIVe siccle d'apres ипе page de Joseph 
IЗгуепniоs. In: Mclanges Charles Diehl. Р., 1930.1. Р. 225-233; Nicol D. М. 
Church and Society in the Last Centuries of Byzantium. Cambridge, 1979. 
Р. 98ff. 

3 Крайне необходимо новое исследование жизни и трудов Феодора. 

Пока же два, хотя и устаревшие, исследования представляют тем не менее 

научный интерес: До6РО/(ЛОIiСКUU А. П. Преподобный Феодор, исповедник 

у\ игумен Студийский. ч. I: Его эпоха, жизнь и деятельность. Одесса, 1913. 
'{. П: Его творения. Вып. 1. Одесса, 1914; Gardner А. Theodore о! Studium. 
Шs Life and Times. L., 1905. 

4 Студийский монастырь, основанный в 463 Т., был дочерним домом 
:'<!онахов-неусыпающих, о которых шла речь в предыдущей главе. См. 

там же прим. 21. См. Dagron С. ар. cit. Р. 236 et n. 46. Исследование по 
студийской реформе см.: Taft R. F. Ор. cit. Р. 358-359. 



64 Глава V 

Победа nравославuя 
и литургическая реформа 

Результаты недавних ИСС"lедований византийских евхологичес­

ких рукописей подтверждают, что иконоборчество стало глав­

ным поворотным пунктом В истории византийского богослуже­

ния. ~ Византийский ЕВХОJIОI'ИЙ, или Молитвослов, содержит 

моли'гвы, которые читали совершавшие службу епископы и свя­

щенники во время разного рода богослужений. Самая близкая 

аападная параллсль к нему - сакраментарии. Как 11 старые РИМ­

ские сакраментарии, Евхологий не является единообразной кни­

гой нет двух одинаковых рукописных богослужебных книг. 

Современные исследования Евхология, особенно моим коллегой 

Мигелем Аррапцемб и его студентами-докторантами при Папском 

~ СМ.: Arranz М, Les Sacrements de l'ancien Euchologe constantinopoli­
tain. - ОСР. 1: 48. 1982. Р. 322--323; Ta!t R. F. The Liturgy оЕ the Gree.t 
Church: Ап Initial Synthesis of Structure and lnterpretation оп the Еуе of 
lconoclasm. "' - DOP . .N2 34 - 35. 1980--1981. Р. 46, 72. 

6 Дополнительно к его серии из 15 статей о богослужении суточного кру­
га и других службах в КонстанТИНОПОЛЬСКОМ евхологии (в ОСР. 37. 1971 -
48. 1982) и ДРУГИМ отдельным исследованиям по данной проблеме, включен­
ным в: Ta!t R. Р. Select Bibliography ... Nos 29 -30, 49-61, 157, и: ldem. 
Mount Athos: А Late Chapter in the Histoгy of the Byzantine Rite. - DOP. 
ом 42. 1988. Р. 180 (прим. 7) см.: Аггаnг М. I,a liturgie de l'Euchologe sIave 
du Sinai. - In: Christianity among the Slavs. ТЬе Heritage of Saints СугН and 
Methodius. Acts of the International Congress held оп the Eleventh Centenaгy 
of the Deatll <)( St. Methodius. Rome, October 8-11, 1985, under the direction 
of the Pontifical Огiепtз.llпstitutе. Ed. Edward С. Farгugia, S.J .• R. F. T8ft, 
S.J., G. К. Piovesana, S.J., with the Edutoгial Commitee. - ОСА. 231. Roma, 
1988, Р. 15-74; /dem. Les Sacrements de l'ancien Euchologe constantinopo!i­
tain. - 1: ОСР. 48. 1982. Р. 284-335; 2: 49. 1983. Р. 42-90; 3: 49. 1983, 
Р.284-302; 4: 50. 1984. Р. 43-64; 5: 50. 1984. Р. 372-397; 6: 51. 1985. 
Р. 60-86; 7: 52. 1986. Р.145-178; 8: 53.1987. Р. 59--106; 9: 55. 1989. Р. 33-
62; ldem. La consccration du saint mугоп. - ОСР. 55. 1989. Р. 317-338; 
ldem. l..es басгеmепtБ da 18 гestauration de \'ancien Euchologe constantinopoli­
tain. - 1: ОСР. 56. 1990. Р. 283-322; 2.1: 57. 1991. Р. 87-143; 2.2: 57. 1991. 
Р. 309-329; 2.3: 58.1992. Р. 23-82; 3.1: 58. 1992. Р. 423-459; 3.2: 59. 1993. 
63-89; 3.3: 59. 1993.357-386; 4: 61. 1995.425-476; 5: 62. 1996.295--351; 



Сmудuuская эра 65 

\1нституте восточных исследований в Риме, постепенно выраба­

тывают включающую в себя бодьшее количество нюансов 

таКСОНОМИЮ свхологических рукописеЙ. 1 Эти исследования под­
тверждают и развивают критерии, выдвинутые такими исследо­

вателями, как покойный Дом Ансельм ШтриттмаТ1'ер (аббат­

ство Св. Ансельма, Вашингтон) и Андре Жакоб. Они первыми 

выделили различные семейства и редакции евхологических руко-

1IIIССЙ, а также выявили отличия константинопольской тради­

ции от истоков византийской «литургической периФерии» н -

Г,1авным образом монастырских центров Южной Италии и горы 

Синай до господства горы Афон в более поздний период.9 
Эта типология, особенно в том виде, в каком она разработана 

llареllТИ, обнаруживает <lстарый» или до-иконоборческий (спрото­

еВХОJЮI'ИЙ», сохранившийся только в рукописях из lIалестины/ 

СИllая и южной Италии, причем для последней характерны во­

сточные интерполяции. 10 Эта до-иконоборческая форма восходит 

6: 63.1997.99-117. Idem. I.es sacrements de I'institution de l'ancien Euchologe 
constantinopolitain, - 1: ОСР. 56. 1990, Р. 83-133 (с продолжением), 

: См., наЛРИ:'l1ер, его замечаЮiЯ в: Arran;: М. La liturgie, .. Р. 21-23; 
I(iem. Les Sacrements ... - 1: ОСР. 48.1982. Р. 330-335; Parenti S.lnflussi 
italo-greci nei testi eucaristici bizantini dei • Fogli Slavi~ del Sinai (XI sec.). 
ОСР. 57. 1991. Р. 145-177, 153ff; ldem. L'Eucologio manoscritto Gb IV 
(Х эес.) della Biblioteca di Grottaferrata. Edizione (докторская диссерта­
ция готовится в Папском Институте восточных иссдедований в Риме лод 

руководством М. Арранца); Thiermeyer А.-А. Das Euchologion Ottoboni gr. 
434, Rom, 1992 (неопубликованная докторская диссертация "0Д руковод­
ством Р. Тафта). Р. 85ff; Kosler St. J. Das Euchologion Sevastianov 474 (Х! 
ХI Jhdt.) der StaatsbibIiothek Lenin in Moskau (неопубликованная докторс­
"ая диссертация под руководством М. Арранца, 1991 г.). Р. 25ff. При НО­
<иу глубокую благодарност!> С. Паренти за бесчисленные ценные советы, 

"асаЮЩ11еся этой главы, особенно о сущности и истории евхология. 

" Выражение принадJlежит С. ПареllТИ. Ценной является библиогра­
фия работ IПтриттматтера и Жакоба в: Parenti S. Osservazioni sul testo 
dell' Anaforadi Giovanni Crisostomo in alcuni eucologi italo-greci (YlII-­
Хl эес.). - Ерhешегidеs Liturgicae. 105. 1991. Р. 146-148. 

9 ер.: Ta't R. F. Mount Athos: .. . 
10 C:'l1.: Parenti S. Osservazioni ... ; ldem. Influssi ... ; см. также: Idem. 

Tradizione liturgica dell' НаНа meridionale bizantina, - L'altra Europa 

; !.,~ Ю'9 



66 Глава V 

к более ранним, ныне утраченным источникам константино­

польской традиции, элементы которой можно выделить в суще­

('твующих РУ1<ОПИСЯХ. Позднее. начиная со студийской эры, 

возникла gовая редакция Евхология. ПаРСRТИ называет ее .пос­

леиконоборческим Евхологием f> и выделяет в его пределах три 

различные традиции (константинопольскую, 1 1 итало-греческую 

и ВИЗ8нтийско-палестинскую) и нескодько отчетливых типов (со­

борный, приходекой, монастырский. смешанный; архиерейский 

и священнический) в зависимости от их литургического исполь­

З0вания. 12 

Некоторые общие черты, свойственные этим разным типам 

.нового Евхология». свидетельствуют с растущей очевидностью 

о литургической реформе, предпринятой в Константинополе 

после победы иконопочнтания в 843 г. Эта реформа постепенно 
распрострапялась на периферию. где, как ;это уже случалось в дру­

гие времена в истории богослужения, она осуществлялась более 

конссрвативно: изменения вводились более медленно. в то вре­

мя как некоторые элементы старого Евхология устойчиво со­

хранялисъ. и местные особенности полностью пе исчезали. 

Сохрапившиеся рукописные свидетельства показывают. что Па­

лестина с ее монастырскими центрами. находивши:'dИСЯ в ожив­

ленных контактах со СТуДИЙСJ<ИМИ монастырями столицы в пери-' 

од борьбы с ИJ<оноборчеством и после него, восприняла перемены 

почти тотчас же. В Южной Италии изменения происходил и 

постепенно дО ХI в., после чего перемены стали ощущаться 

XIV = 5 [227]. Settcmbre·ottobre 1989. Р. 41-45 (с продолжением:); JacobA. 
La traditiol1 manuscrite de lа I,ittlrgie de Б. Jean Chrysostome (Vlпе-хпе 

si~cles). In: F.:Hcharisties d'Orient et d'Occident. 2. Lex orandi. 47. Р., 1970. 
Р. 109-138; Taft R. The Great Entrance. А Иistоrу of the Transfer of Gifts 
and Other Preanaphoral Rites of the Liturgy of St. John Chryso5tom. 
ОСА. 200. Нота, 1978. Р. ХХХII. 

11 Классическим примером ЯВ:Iяется патриарший Евхологий Великой 

церкви в кодексе Paris Coislin 213 (А. Р. 1027), упомянутом выше, 
в лрим. 11 К четвертой главе. 

12 Рагеnи "'. Influssi ... Р. 153-155: ldem. Osservazioni ... Р. 151-153; 
тан;же из беседы с Паренти; Thiermeyer А.·А. Ор. cit. Р. 85-94. 



Студийская эра 67 

достаточно сильно даже и здесь. 13 Хотя Паренти справедливо 
называет это явление литургической реформой, н это был посте­

пенный процесс, похожий скорее на литургические изменения 

римского церковного обряда. начавmиеся при Пии Х и продол­

жавшиеся с возрастающим темпом в течение длительного IIОНТИ­

фиката Пия ХН до Ватикана П, чем на спланированную и быс­

тро осуществленную общую реформу, приведенную в движение 

ЭТИ:>4 собором_ 

Византийская литургическая реформа началась, по всей види­

:vIости, после победы иконопочитания, во время краткого патриар­

шества Св. Мефодия (4 марта 840 г. - 14 июня 847 г.), которому 
приписывают несколько канонов и праздничных стихир. так же 

как и обряды обручения, венчания брака и второбрачия. 15 Однако 
наиболее важным для наших целей является другое литургичес­

кое нововведение: lltatll~t:; (Устав) для новообращенных разного 

возраста в разных обстоятельствах, составленный, по-видимому, 

самим Мефодием. Общеизвестный в широких кругах как. Устав 

Мефодия», этот новый обряд возвращения в лоно Церкви веро­

отступников стал одной из отличительных черт .нового Евхоло­

гия».lб 

13 РагепН S. Osseгvazioni ... Р. 151-153. 
14 Ibid. Р. 151; Idem. lnflussi ... Р. 173-174. 
15 Его творения и их рукописи включены в: РНга 1. В. Iuris ecc1esiastici 

Graecorum historia et monumenta. Roma, 1868. П. Р. 353 -355. Я обяза!{ 
этой ссылкой С. Паренти. 

16 Ibid. Р. 354. Перечислены 24 рукописи, содержащие Устав, по по­
воду которого см.: Arranz М. Ls. 'Diataxis' du Patriarche Methode роиг 1а 
rcconciliation des apostats. - ОСР. 56. 1990. Р. 283-322: Idem. Circon­
stances et conscquences liturgiques du СопсНе de Ferrare-Florence. in: 
Christian Unity. ТЬе Council of Ferrara-F1orence 1438/39-1989. Ed. 
С. A1berigo. - Bibliotheca Ephemeridum Theo1ogicarum Lovaniensium. 97. 
[.ouvain, 1991. Р. 425; особенно см.: Idem. Les Sacrements ... - ОСР. 55. 
1989. Р. 318-319. п. 2; Idem. Evo1ution des rites d'incorporation et de 
r~admission dans l'Eglise se10n l'Eucho1oge byzantin. in: Gestes et раго1еБ 
«апэ les diverses familles liturgiques. - BELS. 14. Roma, 1978. Р. 31-75, 
,~дecь Р. 50-51, oc.71; Idem. La liturgie ... Р. 40-42. 



68 Глава V 

Мефодий, родивrnийся в Сиракузах, стал монахом 11 игуменом" 

в Вифипии, в северо-западной части Малой Азии, по другую от' 

Константинополя и Фракии сторону Восфора и Пропонтиды. OH~ 
был патриархом иконопочитателей, поставденным после низло­

жения в 843 г. последнего патриарха-иконоборца, высокообразо-: 
ванного Иоанна УН! Грамматика, знаменующего конец эры ико- . 
ноборчества. 17 Иконопочитательское ~Торжество Православия •• 
совершаемое отныне и навеки в .Неделю Православия-. - первое; 
воскресенье Великого поста по византийскому календарю - было 

торжественно отпраздновано на типично константинопольский 

манер с богослужебной процессией к Св. Софии из церкви Бого­

матери во Вдахернах, иконопочитательском оплоте столицы. Среди 

сопровождавших патриарха Мефодия и клириков-иконопочита­

те;Iей в шествии и торжественном входе в Святую Софию. чтобы 

забрать собор у еретиков, была предав.ная иконопочитательница 

императрица Феодора (842-846 гг.) и ее императорская свита. 
включающая ее доверенного советника, евнуха Феоктиста, кото­

рый и организовал все это действо. 18 

Большее значение для богослужения, нежели « Устав Мефо­

дия. или .Неделя Православия., имели продолжавшиеся рефор­

мы в евхаристии Великой церкви, ПРОИСХОДИ8шие в этот пери­

од. Новая редакция литургии Св. Иоанна Златоуста, включавшая 

поправки в апафоральном тексте - главным образом стилисти­

ческие поправки и ассимиляцию с анафорой Св. Василия - уже 

появилась к началу нового тысячелетии. 19 Эта нОвая редакция 

17 О Мефодии СМ.: Pitra J. В. Ор. cit. Р. 351-365; Grитel V. La politique 
religieuse du patriarche saint Methode. lconoclastes et studites. - Echos 
d'orient. 34. 1935. Р. 385--401: Kazhdan А. Methodios 1. In: ODB. Vol. 2. 
Р. 1355. [Теперь см. также: АфuногеНQ6 Д. Е .. Константинопольский патриар­
хат и иконоборческий кризис в Византии (784- 849). м., 1997. - ПРUJII. ред.] 

18 GouШагd J. Le Synodikon de J'Orthodoxie. Edition et commentaire. -­
Тгауаих et memoires. 2. 1967. Р. 120-129: Hollingsworth Р. А. Theoktis­
tos.·· ODB. Vol. 3. Р. 2056; ldeт., Kazhdan А .• Cutler А. Triumph of 
Orthodoxy. - ODB. Vol. 3. Р. 2122-2123; Pitra J. В. Ор. cit. Р. 351. 

19 Тщательный анализ и современную библиографИЮ см. в: Parenti S. 
Osservazioni ... : см. тж.: Taft R. F. ТЬе Great Entrance ... Р. XXXI XXXIV. 



Студийская эра 69 

:IИТУРГИИ Св. Иоанна Златоуста в конце концов вытеСНИ.'lа литур­

гИЮ Св. Василия в качестве главного евхаристического послеДОВ8-

нИН византиiiской Церкви. Литургия Св. Василия была постепен-

110 перемещена в ПОДВИЖНЫЙ цикл па воскресенья Великого 

поста, Великий четверг, Великую субботу. В постоянном цикле 

('с использовали в день Св. Василия (1 января) и в навечерия 
(т. с. KaнyRы) Рождества и Богоявления, еёли они не приходились 
на субботу или воскресенье. В последнем случае литургия Св. Ва­

еИЛИЯ соверmалась во время самого праздника.20 Грегор Ханке, 
готовя исследование Божественной литургии по чину Великой 

церкви, таКЖе указал на изменения, имевшие место примерно 

н то же время в рукописях византийской литургической Ilсалти­

ри. 21 Здесь, как и в Евхологии. старая и новая редакция продол­
жают использоваться параллельно до конца XI в., и источники 
отражают усилия как сторонников, так и противников этих изме­

нениЙ. 22 Лишь на ру6еже XII-ХIlI пв. новая редакция победила 
полностью. 

Несмотря на эти изменения, с литургической точки зрения, 

как бы это ни казалось удивительно, соБОРНО-ПРИХОДское 60ГО­

(' лужение Визаптии было намного более консерпативпо, нежели 
:-.IОнаСТblрское. Изменения в Евхологии, начало которым было 

положено в это время, были скорее вопросом тонкой перева­

('тройки. приведеllием в соответствие. чем капитальной ре­

конструкцией. Арранц утверждает. что в период между VIII 
If XIV вв .• константинопольское богослужение мало измепи­
.lось •. 23 Логическим следствием реформы было то, что Паренти 
назвал сильной тенденцией к .речевоЙ атрофии.: гораздо боль­

шее количество молитв I1РОСТО ВЫШЛИ из употребления, не буду­

'IИ компенсированы появлением новых плодов ЛИТуРгической 

20 Другие по.10жеКИJl этой реформы см. в: Thiermeyer А.-А. Ор. eit. 
Р. 88-89. 

21 ИЗ беседы с Г. Ханке: ер.: ТЫегтеуег А.-А. Ор. cit. Р. 92. 
22 Мой студент А.-А. ТЫегтеуег показывает это в своем исследовании, 

))iataxis des Codex Barberini gr. 316. 
23 Аггаnг М. La liturgie ... Р. 23. 



70 г лава ~' 

творчесной деяте.'IЬНОСТИ, хотя на периферии и продолжали воз-' 

викать местные особенности. 

Раавuтuе монастырского обряда: 
Скааан,uе о двух городах 

в студийских монастырях литургичесная творческая деятеJIЬ-~ 
ность, подогреваемая ожесточенным сопротивлением монастырей' 
иконоборчеству, развивалась быстрыми темпами. Мы уже отмети} 
ли изменения в литургической Псалтири. ОНИ ЯВИЛИСЬ непо-

u' 
средственным результатом монашеского влияния православнои 

Цернви в послеиконоборческий период. Несмотря на многие проб­

лемы, с которыми столкнулись монахи из-за того, что на патри· 

аршем престоле оказался Мефодий, слишком снисходительный, 

на их взгляд, к бывшим иноноборцам,24 победа над иконоборче. 1 

ством поставила монахов Константинополя в более выгодное поло- I 

жение по сравнению с белым духовенством. Монастыри стали 

богаче, более независимы и более многочисленны, особенно в го-; 
родах. В период, последовавший за ранневизантийской эпохой, 

было построено гораздо больше монастырских, нежели мирских; 
церквей/" : 

В богослужении же остатки прежнего византийского церковно­

го обряда, хотя и менее значитеJ1ьные для истории ментальности, 

отражают этот симбиоз кафедрального собора и монастыря: снача­

ла как продолжающееся .Сназание о двух гopoдax~ (Константи­

нополе и Иерусалиме),26 затем как .Сказание о двух монашеских 

24 См. GrumeL V. Ор. cit.; Darrouzes J. Le patriarche Mcthode contre les 
iconoclastes et les Stoudites. - Revuc des etudes bY2:antines. 45, 1987. 
Р. 15-57; Doens 1., Hannick Ch. Das Periorismos-Dekret des Patriarchen 
Methodios I. gegen die Studiten Naukratios und Athanasios. ,_. Jбв. 22. 
1983. Р. 93-102. 

2:; Mango С. Byzantine Architecture. ln: History of World Architecture. 
N. У .• 1976. Р. 197-198. СЬ. 7-8 passim. 

26 См.: Taft R. F. А Tale of Two Cities. The Byzantine Holy Week Triduum 
аБ а Paradigm of Liturgical History. In: Time and Community, in Honor of 



Студuйская зра 71 

пустынях» Палестины и горы Афон, по мере того как процесс 

исторического синтеза шел к своему завершению в исихастском 

синтс;зе XIV 8.2. 

Я называю это продолжепием развития богослужения, так 

как это не его начало, а именно его ПРОДОJIжение. Даже до рас­

С:\<1атриваемого здесь периода, когда богослужение Константи­

нополя испытывало влияние палестинских обрядов, постепенная 

византипизация богослужения Святого города также шла своим 

чередом. Этому процессу, неСО:llшешю. способствовало господ­

ство с конца поздней античности Константинопольского патри­

архата на Востоке. В целом, согласно Дмитриевскому, дО УН в. 

г:швная роль в богослужении принадлежала именно Иерусали­

му, оказавшему влияние на Константинополь. С первой полови­

ны VII в., однако, влияние стало взаимным, причем Константи­
нополь был как источником, так и преемником литургической 

традиции. Так продолжалось в послеикопоборческий период, 

I~огда Великая церковь оправилась от постигшего ее потрясе­

НИЯ, выйдя из него победительницей, с обновленным единством 

11 силой. На рубеже двух тысячелетий тенденции претерпели 

качественные изменения, причем отныне Копстаптинополь в ли­

тургичеСI<ОМ плане господствовал над перифериеЙ. 211 

--- -----------------------
Thomas Julian Talley. Ed. J. Neil Alexandcr. - NPM Studies in СЬигсЬ 
:\1usic and Liturgy. Wash., 1990. Р. 21-41; ldem. 111 the Вгidеgгоош's АЬ­
"спсе. The Pascha! Triduum in the Byzantine Church. Jn: La celebrazione 
(iel Triduo pasquale: anamnesis е mimesis. Atti de! ПI Congresso Interna­
zionale di Liturgia. Roma, POIltifico lstituto Liturgico. 9-13 maggio 1988. 
АС. 14. ~ SA. 102. Roma, 1990. Р. 71-97. 

", Эти позднейшие изменения детализированы в: Та!! R. Р. Mount 
Athos: ... 

28 ер.: Д.мuтрuевскuЙ А. А Древнейшие патриарщие типиконы: Свято­

гробский, Иерусалимский и Великой Константинопольской Церкви. Киев, 

1907. Гл. 3; Baumstark А Denkmmer der Entstehungsgeschichte des Ьу­
zantinischen Ritus. - ОС. Series 3. Vol. 2. 1927. Р. 1 -32; ldpm. Ше 
Beiligtumer des byzantinischen Jerusalems nach einer iibersehenen Uгktlп­
(te. -- ОС. 5.1905. Р. 227-289, ос. 282- 289: Та!! R. Р. А Ргорег Offertory 
Chant for Easter in Some Slavonic Manuscripts. - ОСР. 36. 1970. Р. 440-
142; Thiermeyer А.А Ор. cit. Р. 91. 



72 Глава V 

Самая ранняя из сохранивIПИХСЯ рукописей иерусалимской 

евхаристической литургии Апостола Иакова -- свиток IX в. Vati­
сап. Gr. 2282 29 -- безошибочно свидетельствует о том, что процесс 

византинизации уже ощутимо продвинулся в своем развитии. 

В самом деле, в течение этого периода византинизация литургии 

правослаВIIЫХ патриархатов Александрии, Антиохии и Иерусали­

ма, ослабленных последовательно монофиситством. исламскими 

завоеваниями и крестовыми походами. продвигалась весьма 

быстро. Этому особенно способствовал не живший в ней патриарх 

Антиохии Феодор IV Вальсамон (1186-1203 гг.). имевший своей 
резиденцией Константинополь. З(} К концу XIII в. процесс оказался 
более или менее завершенным в Александрии и Антиохии. хотя 

В Иерусалиме литургия Иакова продолжала использоваться более 

длительное время и греческие рукописи невизантийских мелкит­

ских богослужений продолжали переписываться до конца суще­

ствования Византийской империи. 31 

Более важной стала для истории визаllТИЙСRОГQ церRОВНОГО 

обряда его внутренняя эволюция: не то. как константинополь­

ский обряд окончательпо вытеснил другие православные обряды, 

но скорее I<aK один из них, иерусалимский, повлиял на констан­

тинопольский обряд. Однако это также зависело от внешних 

29 La Liturgie de S. Jaques. Edition critique, avec traduction 1atine. Ed. 
B.-Ch. Mercier. - Patro1ogia Orientalis. 26.2. Р., 1946. Р. 115-256 (чте­
ния этой рукописи при водятся В аппарате под сиглой Н). 

з() См.: PG. Т. 137. Co1. 621; Т. 138. Col. 953. 
31 ИсторliЮ этой эволюции все еще предстоит написать. См. все же: 

Nasrallah J_ I.a liturgie des Patriarcats melchites de 969 з 1300. - ОС. 71. 
1987. Р. 156-181; и все еще остаются ПОJ1езными более ранние исследо­
вания: Koroleusky С. (Karaleusky) Histoire des ра triarcats melkites 
(Alexandrie, Antioche, Jerusalem) depuis 1e schisme monophysite du sixieme 
sicc1e jusqu'з nos jours, 1--111. Rome, 1910-1911. 1. Р. 5-9, 12-21; ldem. 
(Charon С.) Le rite byzantin et 1a liturgie chrysostomienne dans 1es pat­
riarcats melkites (Alexandrie -- Antioche - Jcrusa1em). - хрvrШ:ТОМI­

КА. Studi е ricerche intorno а S. Giovanni Crisostomo, а сига de1 comitato 
рег il хуо centenario della sua morte, 407-1908. Roma, 1908. Р. 473-497; 
Meester Р. de. Grecques (liturgies). - Dictionnaire d'archёo1ogie chretienne 
et de liturgie. VI. 2. Col. 1605-1608. 



Студиuская эра 73 

обстоятельств. К этому времени центр литургической жизни сме­

стился в сторону монастырей: сначала Палестины и Константи­

нополя, затем, в XIV в., горы Афон.З2 ХОТЯ все аспекты этого 
8заимодействия далеко еще не ясны, его общие контуры можно 

обозначить следующим образом. 

После первой фазы иконоборческого кризиса (726-787 гг.), 
когда все уже сформировавшиеся обряды Великой церкви продол­

жали свое существование даже после того, как империя уже 

вступила в эпоху своих темных веков, первые семена повой весны 

уже начали давать ростки в студийских монастырях. Ко времени 

студийской реформы новый предметно-изобразительный вид 

богослужения уже укоренился, и глава студийской реформы 

Св. Феодор принял его безоговорочно: 

«Разве вы не думаете, что божественное миро должно рас­

сматриваться как символ Христа, божественный престол - как 

животворящий гроб, плащаница -- как та, в которой Он был 

ногребен, копие священника - как то, что пронзило Его бок, 

губка - как та, из которой Он получил питье из уксуса. Отвергни­

те это, и что тогда останется, чтобы истолковать божественные 

таинства?33 

Нельзя не отметить, однако, что это положение является заим­

етвованным, и централ:ыюе место в истории византийского бого­

елужения принадлежит Феодору не благодаря тому, что он при­

нял:эту достаточно распространенную точку зрения, но блarодарл 

значительно более прагматическому обстоятельству. Его целью 

ЯН.lялась победа над иконоборчеством и осуществление монастыр­

екой реформы. Именно поэтому оп призвал в студийский мона­

стырь монахов из монастыря Св. Саввы :в иудеЙСJ<ОЙ пустыне 

между Иерусалимом и Мертвым морем, что оказалось судьбонос­

ным решением, имевшим серьезные последствия в дальнейшей 

истории византийского церковного обряда. 

~~ СМ.: ТаГ! Н. Р. Mount Athos: ... 
33 Kephalaia adv. iconomachos 1. - PG. Т. 99. Col. 489В, англ. пер. 

Шульца: Schulz H.-J. The Byzantine Liturgy. Symbolic Structure and i"aith 
I:-.;)(pression. N. У., 1986. Р. 62. 



74 Глава V 

Монастырь Св. Саввы пережил яркий период возрождения 

в результате реставрации, последовавшей за разорением Иеруса­

лима персами в 614 году. Именно этим новым возрождением 
датируется расцвет савваитской литургической поэзии, песнопе­

ний, которые Феодор рассматривал как подлинные ПРОВОДIIИКИ 

православия в борьбе с еретиками. 3~ Именно службу Св. Саввы. 

а не 'AKoAou8ia _ту аКОl~~ПОУ (чинопоследование пеусыпающих), 
распространенную тогда в монастырях столицы, студийцы соеди­

нили с элементами из ·АО/,Н.("tlю1 'Акол.оuОiа или соборной службы 

Великой церкви, чтобы создать студийское богослужение: пале­

стинский часослов с псалмопением и тропарями был включен 

в систему ектений и молитв из Евхология Великой церкви. 

Первоначально разбросанная по отличным друг от друга собра­

ниям канонов, стихир, кондаков, тропарей, седальнов, эта новая 

поэзия в конце концов была кодифицирована в более поздних 

византийских гимнографических антологиях для повседневного 

(Октоих \'III в. ЗS), пред- и послепасхального (Триодь Х в.) и фик­

сированного (Минея Х века) циклов литурl'ического года, в том 

же порядке, начиная с указанных ве}(ов. ~6 Когда этот :"4атериал 
был объединен, то из-за пересечения разных цикдов возникла 

необходимость упорядочить увеличивающееся ПРОllИКlJовение 

одного цикла в другой. Итак, в начале второго тысячелетия на­

чал появляться новый тип монастырской книги, усовершенство­

ванный типикон, с целью упорядочить взаимопроникновение 

этих противоречащих циклов. 3" 

3i Ер. Н, 15-16; PG. Т. 99. Col. 1160,-1168. 
35 В РУКОIIИСЯХ начинают унифицировать этот материал для воскрес­

иых служб, начиная с VIII 8., но название ~Октоих. впервые появляется 

в XI в. Я блаrодарен моей студентке Елене Вею(овской за сведения о наи· 
более ранних рукопис»х Минеи, 

3б См. статьи автора с ОДноименными названиями в ODB. 
з1 По поводу ТИIIикона см.: Taft R. Р. Select BibIiography ... Nos 29-47: 

см. тж. статьи автора в ODB: • Typicon, Liturgica).; • Typicon of the Great 
Church.; • Stoudi te Typica *; • Sabaitic Typica.; Skaf А. Typica. -
Dictionnaire de spiritualite. 15. Р., 1991. Р. 1358 1371: и ос. работа моего 
ученика Абрах.ама-Андреаса Тирмайера: ТЫегтеуи А А. Das Typikon-



Студийская эра 75 

Ранее студийские типиконы, подобно западному Уставу Св. Бе­

недикта,Э8 не многим отличались от монастырских уставов с эле­

:-.1ентарными литургическими устааовлениями. Но эти литурги­

ческие устанОВ.i'Iения были явно студийские, и этот обычай быстро 

распростраНИ;IСЯ ИЗ Константинополя по другим монастырским 

центрам. Основной святогорский устав на горе Афон, Устав 

СУn:оtu1tО(Щ) Афанасия из Великой Лавры, написанный самим 

Афанасием вскоре после основания Великой Лавры в 962-
963 гг. - с неБО;IЬШИМИ изменениями повторяет студийский 

устав. 39 

Этот типикон студийского типа обогащался литургически 

с развитием синтеза савваитской и константинопольской практи­

ки и распространялся повсеместно. Первый подобный усовершен· 

ствованный типикон был составлен Алексием, игуменом Сту­

дийского монастыря, а затем патриархом Константинополя 

1025-1043 rr .• для монастыря, основанного им возле столицы. 
именно этот типикон, сохранившийся ныне лишь в шести славян­

ских рукописях,10 Св. Феодосий Печерский перевел на старосла­

вянский в XI в. и ввел как Устав Киево-Печерской Лавры, т. е. 

Ktetorikon und sein literarhistorischer Kontext, -- ОСР. Это исследование 

(И3 его лиценсиатской диссертации, написанной под моим научным руко­

водством в Папском Институте восточных исследований в Риме) дает 

маКСИМ8J1ЬНО возможный тщательный анализ и типологию типикона. 

включая полное перечисление известных сохранившихея типиконов, 

опубликованных (с выходными данными) инеопубликованных. 

38 По поводу литургических кодексов в ранних латинских монастыр­

ских уставах I:M.: Taft R. Р. The Liturgy of the Ноигв in East and West. 
Thc Origins of the Divine OfЛсе and its Meaning for Today. Collegeville, 
1986. Chs. 6-7. 

3Q В их современном виде наиболее ранние студийские уставы, Устав 

Стуция и Устав Афанасия из Великой Лавры, относятся соответственно 

ко времени после Св. Феодора (ум. 826 г.) и Св. Афанасия, который умер 
в самом начале ХI в. ПО поводу этих AOKy:.feHTOB см.: Taft R. Р. Mount 
Athos: ... Р. 182-184. 

40 Эти рукописи перечислены в: Petrus D. The Typicon of the Patriarch 
Alexis the Studite: Novgorod - St. 80рЫа 1136. Cleveland, 1991. Р. 9-10, 
выдержка из докторской диссертации в Папском Институте восточных 



76 Глава V 

пещерного монастыря в Киеве, колыбели правОСЛ8ВНОГО мона­

шества у восточных славян. С Украины он распространился по 

всей Руси и Московскому государству.11 
К нач8.'lу ХН в. усовершенствованный студийский синтез по­

явился также в Великой Греции в полном варианте в типиконе 

Сан Сальваторе из Мессины (1131 г.).42 Его можно найти в Ивер­
ском монастыре на горе Афон в типиконе Георгия 111 Мтацмин­
дели (ок. 1009 _. ум. 29 июня 1065 г.), т. е .• Агиорита.,43 восьмого 
игумена Иверского монастыря примерно с 1044 Г. дО его отреше­
ния в 1065 г. Его типикон, основанный на констан'1'ИНОЦОЛЬ­

ском оригинале, датируемом временем до 906 г., был переведев 
на грузинский между 1043 и 1044 ГГ., дО игуменства Георгия. 
Он сохранился в нескольких грузинских рукописях, самую ран­

нюю из которых относят к ХI в. 44 Этот ключевой документ, пер­
вое полное описание литургической жизни на Афоне, Ilоказыва­

ет, что самое равнее святогорское богослужение следовало 

студийскому обычаю, который к этому времени был уже амальга­

мой студийских обычаев - Фб:н; tлароv (Свете тихий) во время 

вечерних молитв, палестинского брОрос; (утрени) с каноном 

и т. д. - с обрядом Великой церкви.4~ 

Слияние. заверmившееся к ХН В., придало более сдерЖан­

НЫМ молитвам палестинских пустынников ритуальную торже­

ственность, дав им то, что Арранц называет .ярко выражCl:IПОЙ 

J!сследований в Риме под научцым руководством М. Арранца, содержащей 

исследоваиие и частичный перевод третьей из старейших РУКОlНtсей 

(ХШ в.) --- Новгород Св. СоФия 1136. 
н Taft R. F. Mount Athos: ... Р. 184. 
42 Аггаnг М. Le Typicon du Monastcre du Saint-Sauveur а Messine. Codex 

Messinensis gr. 115, AD 1131. - ОСА. 185. Roma, 1969. 
43 От Mt'acminda, или .Святая гора •. 
44 Полные сведения в: Taft R. F. Mount Athos; ... Р. 185-186, к которому 

следует добавить последнее иСследование,посвященное Иверскому мона­

стырю на Афоне по одному из произведений Георгия: Manin-Hisard В. 
La Vie de Jean et Euthyme et le statut du monastere des IЬСгеэ эиг J' Athos. -­
Revue des etudes byzantines. 49. 1991. Р. 67 -142. 

4~ Taft R. Р. Mount Athos: ... Р. 186. 



Студииекая эра 77 

БИЗантийской окраской, определенной склонностью к соборной 

традиции, важную роль отводившей пению в ущерб Псалти­

ри ... ,. .16 Все это станет постоянными чертами византийского бо­

гослужения сyrочного I<pyra. 
К ХП в. этот студийский обряд, который Арранц называет «тра­

дицией византийского Запада., чтобы отличать его от «восточно­

ГО", или палестинского, неосавваитскоrо синтеза, можно было 

встретить на Афоне и на Руси, в Грузии и Южной Италии. 

Новая Страсткая седмuца 
и nасха,л,ькые с,л,ужбы 

Неотъемлемой частью этого, в значительной степени монашес­

кого взаимного обмена является постепенное оформление визан­

тийской Страстной ссдмицы и ПаСХ8JiЬНОЙ всенощной службы: 

также синтез элементов обрядов Иерусалима и Великой церкви, 

который начался в этот период и закончился лишь в следующИЙ.Н 

Церковкая муаыка 

Изменения, имевшие место в этот период, сказ8ЛИСЬ на всех 

сторонах византийской церковной жизни. Музыковед Оливер 

Штраук, например, отмечает этот процесс на основе источников 

'6 Arranz М. Les prieres presbytcrales des matines byzantines. _.- ОСР. 

:18.1972. Р. 85. 
47 JanerQI; S. Le Vendredi-saint dans lа tradition liturgique byzantine. 

Structure et histoire де эез offices .. - AI •. 12. = SA. 99. Roma, 1988 и мои 
рецензии в: ОСР. 56. 1990. Р. 227 -229; Bertoniere С. ТЬе Historical Deve­
lopment of the Easter Vigil and Related Sernces in the Greek Church. -
ОСА. 193. Roma, 1972. esp. Р. 279 -301; Та!! Я. F- In the Bridegroom's 
Absence ... ; Idem. А Тэlе ... Idem. Holy Week in the Byzantine Tradition. -
Hebdomadae sanctae celebratio. Conspectus historicus comparativus. ТЬе 
Celebration of Holy Week in Ancient Jerusalem and its Development in the 
Rites of East and West. - BELS 93. Roma, 1997. Р. 67-91. 



78 Глава V 

его области. В Константинополе изначально можно увидеть две 

традиции: соборную и монастырскую, как параллельные, но 

независимые, с легким преобладанием соборной. 3атем, в процес· 

се их взаимного влияния, монашеский обряд постепенно стм 

выходить на первый план, достигнув преобладания в XI в. 48 

Димитрий Кономос отмечает ту же эволюцию в своем исследова­

нии поздневизантийских киноников, или причастнов. 49 В самих 
ранних из сохранившихся музыкальных рукописей были изна­

чально две независимые традиции: монастырская певческая тра­

диция, и остатки ранней, единообразной первичной соборной 

медодии. 5О Эти два течения первоначадыlO развивались каждое 
по своему пути, но их взаиМ()lIрони~новеН1iе может быть отмечено 

к середине ХI в. в триодном кодексе Vatopedi 1488 (ок. 1050 г.) 
и в кодексе Grottaferrata Gb 35 (около 1100 г.).ы� 

Церковная архитектура и иконография 

Более ощутимыми на конкретном уровне народного бдагоче­

стия были изменения в архитектуре, внутреннем убранстве и ли­

тургическом ОфОРМJ1ении церкви. Как показал Мэтьюз, после 

иконоборчества каждая отдельная черта первоначального КОН­

стантинопольского устройства церкви изменил ась. Наиболее 

значительные среди них - большие одноапсидные церкви ба­

зиликального стиля с большим атриумом, нартексом и много-

48 Sfrunk О. Essays оп MUBic in the Byzantine World. N. У., 1977. Р. 137 
и passim . 

• 9 См.: Соnотов D. Е. The Late Byzantine and Slavonic Communion Cycle: 
Liturgy and Music. Wash., 1985 и мои рецензии в: ОСР. 54.1988. Р. 244-
246; также в: Worship. 62. 1988. Р. 554-557. 

~O Conomos D. Е. The Late Byzantine and Slavonic Communion Cycle: ... 
Р. 65-71 евр. 

~1 Ibid. Р. 67. где цитируется Triodium Athorum. Ed. Е. Follieri, 
О. Strunk. - ММВ. Series principalis IX. 1-2. Copenhagen. 1975; Specimena 
notationum antiquiorum. Ed. О. Strunk. ММВ. Series principalis VII. 
Copenhagen, 1966. Plates 34-42. 



Сmудцu.ская эра 79 

----------------------- ---------------.----------_.--------

численными монументальными наружными входами со всех сто­

рон, включая внешние входы на галереи, которые окружали 

неф со всех сторон, кроме восточной (алтарной) части. Для ин­

терьера была характерна необыкновенная открытость планиров­

КИ, без Вliутренних делений, без боковых I}ПСИД, пастофориев 

или вспомогательных помещений где-либо на первом этаже (сосу­

дохранилище, или ризница, являлось отдельным зданием, нахо­

дившимс.я снаружи). Алтарпа.я преграда была выполнена откры­

той: все, что цроисходидо внутри, было видно. В самом деле, 

как бы для того чтобы удостоверить это, алтарь сто.ял перед ап­

сидой, а не внутри нее, ибо в апсиде был престол и седалище 

(CiUvOpovov), возвышающееся на несколько ступеней, так чтобы 
.1СГКО можно было видеть церковный синклит. Монументальный 

3:'dBOH занимал центральную часть нефа, часто соединяемый с от­

крытым алтарем проходом -- солееЙ. Убранство, обычно в виде 

мозаики, было чрезвычайно редким. 

Многочисленные небольшие церкви после иконоборческого 

периода .свернулись внутры: без атриума или монументальных 

входов; с алтарем, отступившим в новое трехапсидное закрытое 

святилище, достаточно малое, чтобы быть полностью покрытым 

фресками; слишком маленькие, чтобы иметь хоры, монументаль­

НЫЙ амвон, солею, приподнятый синтрон; не нуждающиеся более 

n сосудохранилище, ибо дары отныне ГОТQВИЛИСЬ в новом приделе 
или боковой апсиде, в северо-восточной части здания. Подобного 

I1РОВИНЦИального типа церковное здание не сильно отличалосъ от 

своих предшественников в столице в до-иконоборческий период. 52 

Новый Евхшюгий, новый Типикон, новая Божественная литур­

гия, новая литургическая музыка, навая иконография, повая архи­

тектура и литургическое убранство церкви, новая мистагогия, 

чтобы объяснить все это: этим заканчивается средневизантийс­

кий синтез. 

~2 Mathews Т. F. ТЬе Early Churches о! Constantinople: Architecture and 
Uturgy. University Park (Penn.), _ .. L., 1971. passim. 4 esp. СЬ.; Ta!t R. F. 
The Great Entrance ... Р. 179-191. 



Глава VI 

СРЕДНЕВИЗАНТИЙСКИЙ 
СИНТЕЗ 

ХОТЯ средневизантийский синтез и внес значительные измене­

ния в церковный обряд по сравнению с тем, что имело место 

в раннепизантийский пеРИОД,l из этого, на мой взгляд, отнюдь 

не следует, что не было естественного продолжения православной 

традиции. Та же самая теология лежит в основе мистагогии и ико­

нопочитания в постиконоборческой Византии. И кан отмечалось 

в f'лаве llI, оба аСllента теологии - церковное здание и ритуал 

церковной службы нак отражение таинства спасения, и цернов­

ное здание и ритуа.'! церковной СЛУЖбы как космическое и эсхато­

логическое отражение Царства Небесного и его богослужения· -. 
оба эти аспекта дали о себе знать уже около 730 г. в толкованиях 
Германа на последование церковной службы и здание, где совер­

шаются таинства. Можно беснонечно спорить о том, что появи­

лось раньше - яйцо или курица, и я отнюдь не стремлюсь решать 

вопрос о причинпо-еледственной связи, хотя я думаю, что тако­

вая имеется между теорией иконопочитания, с одной стороны, 

и более образной мистаГОГией литургического «наноминания», 

I Ранее (гл. 1. прим. 10) л старался не ПО;Iьзоватъся :этой периодизацией 
ви;зантийской истории. но в дaHHO~ кОнтексте Она подходит достаточно 

удачно для lIериода От иконоборчества до латинского завоевания. 



Средllеви.Щllтиiu:киii синтез 81 

опирающейся на предметно-изобразительный фон, с другой. 

1:0 все они являются в равной степени определяющими в ви­
З2НТИЙСКОМ богословии этого периода и демонстрируют, на мой 

взг ляд, победу монастырского .. народного. благочестия над более 
возвышенным и символическим подходом к БOl'ослужепию. ~ 

Новая u"окографuя 

Поскодьку БОI'ОС_"lQвское истолкование нового типа благочестия 

было канонизировано в литургических комментариях, оно могло 

быТl, доведено до широких масс только через ритуал церковной 

службы и его декоративный фон: через характер ритуа,:гra и убран­

ство церковного здания, каким оно сложилось на рубеже х­

XI НВ. в течение студийской эры, которой была посвящена преды­
дущая глава. 

Есть сведепия о предметно-изобразительном декоративном уб­

ранстве церковного здания в позднеантичной Палестине и до 

студийской эры" Ритор начаJ1а VI в. Хорикий из Газы, описывая 
церКОВI, Св" Сергия в Газе, построенную, видимо, до 536 г., отме­
чает, что она была целиком расписана фресками, изобража­

ющими более 25 сцен из жизни Иисуса ОТ Благовещения до 
Вознесения. 3 Но Газа не КонстаНТИНОIlОЛЬ, и самое раннее 

-----------, -------------------------
2 Эначительно подробнее 11 останаВЛl1ваюсь на этих ра;пюгласия-х в ра­

боте: Taft R_ Р. The Liturgy о! the Great Church; Ап lnitial Synthesis of 
Structure and lnterpretation оп the Еуе о! ICOl1oclasm" - DOP. N~ 34- -35_ 
1980-1981. 

3 Laudatio M&rciani 1. 47-72. Ed. R. Foerster, Е. Richtsteig" - - Choricii 
Cazaei орега. Lpz., 1929. Р. 78ff., цитируемая в; MangQ С- The Art о! the 
Byzantine Empirc, 312--1453. - Sources and Documents in the History of 
Art Serics. Englewood СIiНэ (N. J.), 1972. Р. 32--33, 60-68. Другое, предпо­
:lОжительно палестинское свидетельство, приписываемое Иоанну Дамас­

кину, -- трактат против императора-иконоборца Константина V Кобы­
,1ятника (741-775 гг.): Adv" Constanti!\tlm Cabalinum. - PG. Т. 95. 
Col. 309-а44; о декоративном убранстве церкви, ер. гл. 3 и 10: PG. Т. 95. 
Col. 313--316, 325 -328. В ДСlkтвительности эта работа была написана 



82 Глава VI 

свидетельство о подобном декоративном убранстве в обряде 

Великой церкви принадлежит патриарху Фотию (858-867 ГГ., 
877-886 гг.), который описывает мозаики Фаросской цеРЮ1И 
Богоматери (дворцовой часовни, или главного святилища импе­

раторского дворца). Описываемая декоративная предметно-изоб­

разительная программа находилась еще в зачаточном состоянии, 

поскольку здесь еще нет упоминания о праздничном цикле .• На 
самом потолке - в красочных мозаичных кубиках -- изображена 

человеческая фигура, напоминающая Христа. Создается впечат­

ление, что Он обозревает землю, определяя ее упорядочеЮJOе 

устройство и управление, - настолько художник был вдохновден 

идеей передать хотя бы только посредством формы и цвета заботу 

Создателя о нас. В сегментах свода у самого верха полусферы 

изображен сонм ангелов, сопровождающих нашего общего Госпо­

да. Апсида, которая поднимается над алтарем, озарена ликом 

Пресвятой Богородицы, простирающей Свои пречистые руки, 

благословляя нас, жизнь и безопасность императора, ПОДВИГИ 

его в борьбе с врагами. Хор апостолов и мучеников, а также 

пророков и патриархов заполняет всю церковь своими ликами 

и делает ее прекрасной ... » 4 

Иоанном Иерусалимским, СИlIкеллом патриарха Феодора Антиохийского 

(750/51-773/74 гг.), ок. 764 Г., и позже была tJереработана в Константи­
нополе ок. 787 Т. Ср.: HOl'ck J. М. Stand und Aufgaben der Damaskenos­
Forschung. -. ОСР.17. 1951. Р. 26. прим. 2, гдецитируетс.R: Мелuораnскuu 
Б. М. Георгий КИПРИЯIIИН и Иоанн Иерусалимл.RНИН, два мадоизвестных 

борца за Православие в VIIl в. СПб., 1901. Шульц (Schulz Н. J. ТЬе 
Byzantine Liturgy. Symbolic Structure and Faith Expression. N. У., 1986. 
Р. 52-54) анализирует этот документ и цитирует по·англиЙски соответ­
ствующие отрывки. 

• Ноmilу 10.6. Перевод (слегка МОДИфицированный) из: Mango С. The 
НоmШев о! PhotiuB, Patriarch of Constantinople. Cambridge (Mass.), 1958. 
Р. 186; /deт. The Art ... Р. 186. Ранее считалось, что это поучение ОТ/{ОСJoIТ­
ся К новой церкви, торжественно открытой в 880 г. при Василии 1. ПО 
вопросу об авторстве см.: Ideт., Jenkins R. J. Н. The Date and Significance 
of the Tenth Нотilу of Photius. - DOP. 9-10. 1955-1956. Р. 123-140; 
Mango С. The Art ... Р. 185. 



CpeaHeBu.JalifflUUC"UU синтез 83 

Можно говорить о том, что и ранее современники при писывали 

сu:мволическое значение различным частям церковных зданий 

Константинополя,5 и в Св. Софии были элементы образно-декора­
тивного искусства,6 но широкое использование образно-декора­

тивного искусства начинается в Константинополе только в средне­

византийский период, следующий за окончательным поражением 

иконоборчества в 843 г., когда была разработана система иконо­
графии, которая ДОЛЖllа была донести внутренний смысл богослу­

жения до тех, кому недоступны были литературные труды Гер­

мана. 7 

Эти иконографические программы отражают двухъярусный 

символизм новой мистагогии. который мы видим у Германа: [1] 
космическое, небесно-литургическое видение, унаследованное от 

Максима Исповедника, и [2] 41 материа..'IЬНая. , 4IнапОминательная*, 
схема с ее ясным, наглядным предметно-декоративным планом, 

последовательно, эпизод за эпизодом отражающим в росписях на 

стенах храма сцен истории спасения. В космической. или иерархи­

ческой схеме церковь и ритуал являются образом церкви данного 

5 Mango С. ТЬе Art ... Р. 6, 13, 24, 57-60. 
е Ibid. Р. 87, 89; ер.: Mango С. Materials {ог the Study of the Mosaies of 

St. Sophia at Istanbul. - Dumbarton Oaks Studies. 7. Wash., 1961; Idem. 
The Mosaics о! Hagia Sophia. Ch. VlIl. Р. 47-60. in: Kiihler Н. Hagia Sophia. 
N. У., - Wash., 1967. 

7 Об эволюции декоративного убранства церкви ередневиаантийского 
периоца см., особенно: La!ontaine-Desogne J. L'cvolution du programme 
dCcQratif des eglises de 1071 а. 1261. - Actes du XVe Congrcs international 
d'F:tudes byzantines, AthCnes - Septembre 1976. Athens, 1979. 1. Р. 287-
329 .. planches XXVI-ХХХlII; ТЖ. Demus О. Byzantine Mosaic Decoration. 
Аэрее:в of Monumental Art in Byzantium. L., 1948. New Rochelle (N. У.), 
1976; Deтus О., Diez Е. Byzantine Mosaics in Greece. Hosios I.ueas and 
Daphni. Cambrige (Мавв.), 1931; Dufrenne S. Les programmes ieonogra­
phiques des cglises byzantines de Mistra. - ВibIiothCque des СА. IV. Р., 
1970; Giordani Е. Оаэ mittelbyzantinische Aussehmuckungssystem al5 
Ausdruck eines hieratisehen Bildprogramms. _. Jahrbueh der бstеггеiсhisсhеп 
byzantinischen Gesellsehaft. 1. 1951. Р. 103-134; Mathews Т. Р. The Sequel 
to Nieaea II in Byzantine Church Decoration. - Perkins Journal. 41.3. July 
1988. Р. 11-21. 



84 Глава VI 

периода, где в процессе богослужения на находящихся в нефе 

нисходит небесная благодать из божественной обители (алтаря.) 

от небесного богослужения (литургии, отправляемой Ta....'\II), которая, 

в свою очередь, предвосхищает грядущее достижение этой небес­

ной обители (эсхатологическое), когда мы войдем в эту обитель 

во славе. Симеон Солунский (ум. 1429 г.), последний из классичес­
ких византийских мистагогов, синтезировал это видение в гл. III 
своего трактата .0 святом храме»: .Церковь, RaK дом Бога, есть 

образ всего мира, ибо 601' присутствует повсюду и над всем ... 
Алтарь - символ высших, пренебесных сфер, где, как сказано, 

находится престол Божий и Его обитель. Именно этот llрестол 

символизирует алтарь. Небесные иерархии находятся повсюду, 

но здесь им сопутствуют священники, которые занимают их место. 

Епископ символизирует Христа, церковь (неф) СИМВОЛh:зирует 

видимый мир ... Снаружи находятся низшие миры, существа, 
живущие неразумно и не имеющие высшей жизни. Алтарь вмеща­

ет епископа, который символизирует богочеловека Иисуса, чьи 

всемогущие силы он преподает. Другие священнослужители пред­

ставляют апостолов и особенно ангелов и архангелов, каждый 

соответственно его чину. Я упоминаю апостолов с ангелами, епис­

копов и священников, ибо существует только одна Церковь там, 

наверху, и здесь, внизу, с тех пор как Бог сошел к нам и жил 

среди нас и совершал то, зачем Он был послан, радИ нашего блага. 

И это действо eДUHo, как жертва нашего Бога, причастис и созерца­

ние. И оно выполняется и там, наверху, и здесь, внизу, во с той 

разницей, что наверху оно совершается без какой-либо прикровен­

ности или символов, а здесь оно выполняется сиМволически ..... 8 

В .материальноЙ", .напоминательноЙ. схеме святилище с его 

алтарем является в одно и то же время: святая святых скинии 

завета Моисея; великой горницей Тайной Вечери; Голгофой распя­

тия; святым гробом Воскресения; из него нисходят, дабы озарить 

омраченный грехами темный мир, Святые Дары вознесшегося 

Бога - Его Слово, Его плоть и кровь. Этот второй уровень особо 

8 PG. Т. 155. Col. 337-340. 



СредневизантuitСКuit синтез 85 

акцентирован у Германа: .Церковь - рай на земле, где Господь 

Небесный пребывает и повелевает. она символизирует также 

распятие, положение во гроб и воскресение Христа. В славе своей 

она выше скинии завета Моисея с ее искуплением и святая свя­

тых, имеющая прообразами патриархов, основанная на апосто­

лах, украшенная в иерархах, достигшая совершенства в мучени­

ках •.. Святой алтарь символизирует место, где Христос был 
положен во гроб, на котором лежит истинный и небесный хлеб, 

таинственная и бескровная жертва, Его плоть и кровь, отданные 

верующим, как пища вечной жизни. Это также престол Госпо­

день, на котором покоится воплотивщийся Бог ... и подобно столу, 
за I\OTOPblM Он сидел среди Своих учеников во время Тайной 
Вечери ... он имеет прообразом стол Ветхого Завета, на котором 
лежала манна, которая есть Христос, сошедший с небес •. 

В иконографии и ритуале церковной службы это двойное виде­

ние принимает наглядную и динамическую форму. С центрально­

го I\упола над всей системой доминирует образ Ilантократора 

(Вседержителя), объединяя в единое целое обе схемы ._- иерархи­
чеСI<УЮ и предметно-изобразительную. Движение в рамках иерар­

хической схемы -- вертикальное, поДнимающееся от присутству­

ющей молящейся общины, собравwейся в центральном нефе, 

вверх, через сонмы святых, пророков, патриархов и апостолОВ 

к Господу на небесах, окруженному ангельскими хорами.9 Пред­
метно-изобразительная схема, или схема, Основанная на после­

довательном изображении в образах эпизодов истории спасения, 

простирается наружу и вверх от алтаря и художественно и 60-
гословски объединяется с иерархической схемой. На этом фоне 

церковная община празднует таинство своего искупления вместе 

с богослужением Небесной Церкви. Она дарует таинство Заве­

та Христа через простертые руки Богоматери. Все это становится 

доступным пониманию неграм.отных людей через таинство иконо­

графической схемы. Действительно. только в процессе церков­

ного богослужения символизм церкви оживает и становится 

9 ер. с замечаниями Манго а: Mango С. The Mosaics ... Р. 48. 



86 Глава V/ 

чем-то большим, чем статическое воплощение вселенной в ви­

димых образах, какой ее видят глаза христиан. Согласно хрис­

тианс~ой вере, динамическая связь между tTBapHblM» и "не­

тварным!) миром осуществляется Христом в Завете Его крови, 

ПО которому евхаристия оживляет, укрепляет и обновляет. Эта 

динамическая связь выражена и во внутренней архитектуре 

церкви, и в расположении изображений на стенах. 

Иконостас, отгораживающий святилище, где осуществляется 

таинство Завета, олицетворяет связь между небом и землей. 

Выше и позади алтаря, на стене центральной апсиды алтаря 

изображено причастие апостолов. Это не историческая Тайная 

Вечеря, а Христос, небесный первосвященник, окруженный анге­

лами, дарующий причастие двенадцати. Среди участников изоб­

раженного события можно видеть также Св. Василия и Св. Иоанна 

Златоуста, чьи литургические последования содержат то же самое 

таинство. Они держат в руках литургические свитки. как бы при­

нимая участие в ЧИНОПОС;Ieдованиях, совершающихся перед ними 

на земном и одновременно небесном алтаре. Над алтарем, в конхе 

алтарной апсиды. находится изображение Богородицы. Ее руки 

простерты в положении оранты, как бы моля (Бога) за нас и по­

могая своими руками донести наши молитвы до Пантократора 

в куполе над пей. С Ней. в нимбе Ее чрева, находится младенец 

Христос, образ воплощения, RОТОРЫЙ делает это жертвенное зас­

тупничество возможным; образ Марии-Церкви выступает кан чрево 

Богородицы, снова и снова рождающее Иисуса в сердцах людей. 

Над этим, в верхней части алтарной аР1Ш, изображен престол 

Божьего суда, где ДOJIЖНО осуществляться жертвенное заступни­

чество перед Богом. Из алтаря фрески литургических празднеств, 

изображающих историю спасения во Христе, простираются вдоль 

стен церкви по чаСQВОЙ стрелке горизонтальными «поясами .. , 
подобно обручам, связывая историю спасения прошлого со спаси­

тельным обновлением настоящего. 10 

10 Принято считать, что изображенные таинства спасения позднее 
были стандартизировны как ,Двунадесятые праздники •• но это ли:uь 



Cpedllf6UJanmuuc/(uu синтез 87 

-------_._---------------------

Новая архитектура 

IIоскольку предметом нашего исследования является соб­

ственно богослужение, я оставляю изучение предметно-изоб­

разительного фона историкам искусства. Замечу, однако, что 

ла предметно-изобразительная система тесно связана с измене­

ниями в церковной архитектуре, которые были в равной степе­

ни важными с точки зрения литургической перспективы. Как 

отмечает Кирилл Манго, такие унитарные, хотя и двухплано­

вые предметно-изобразительные системы были осуществимы 

только в постюстиниаllОВСКИЙ период, когда крестово-куполь­

ный интерьер значительно меньших по размеру церквей .мож-

110 было уже охватить одним взглядом (не было боковых приде­

лов), так что с точки зрения проблемы декоративного убранства 

интерьер храма мог рассматриваться как единое целое •. 1l Такое 
радикальное изменение места действия и масштаба произошло 

отчасти в связи с социально-политической и экономической си­

туацией в этот период. Как следствие .темных веков., на смену 

очень приб.1иже/{нал правда. Фактически обнаруживаются многочислен· 

ные варианты переч/{еii: <JТИХ так называемых .Великих nраздииков •. 
ТО.1ько 10 перечислены ок. 744 г. в: Иоанн Ев6е{и:кuЙ. Sermo in concepti. 
опеm S. Deiparae 10. - PG. Т. 96. Col. 1473C--1476A: Благовещение (т. е. 
аачатие) Марии, Рождество Богородицы, Благовещение Гавриила, Рож­

дество Христово. Сретение, Богоявление, Преображение, Пасха, Пя­

Тllдесятница (я обязан этой ссылкой Александру ПеТРОВJAЧУ Каждану). 

ОФициальный литургический перечень в окончательном варианте будет 

включать СJlедующие 12 праздников, дающихся эдесь в порядке. соот­
в~тствующем византийскому календарю: Рождество Богородицы (8 сент.). 
Воздвижение Креста Господня (14 сент.), Введение Богородицы во Храм 
(21 ноября), Рождество Христово (25 дек.), Богоявление (6 янв.), Сре­
тение (2 февр.). Благовещение (25 марта), Вербное Воскресение (Вход 
Господень в Иерусалим). Вознесение, Пятидесятница, Преображение 

(6 авг.), Успение (15 ав['.). Иконографические схемы также включают 

Воскресение (Пасху)· праздник праздников - и Распятие (Страстную 

пятницу). которое никогда не числится литургически среди Великих 

r[раздников. 

11 Mango С. The Mosaics ... Р. 48. 



88 Глава VI 

монумента:IЪНОЙ архитектуре юстиниановского периода пришли 

средне- и поздневизантийские церкви, часто просто миниатюр­

ные но сравнению с прежними. С уменьшением здания церкви 

литургическая жизнь становилась более компактной и более 

«частной,.. Великолепие городских обрядовых шествий и риту. 

алов в базиликах поздней античности, рассчитанных на литур­

гическое пространство, включавшее в себя город и приспособ­

ленное к величественным размерам Святой Софии. отныне 

разыгрывалось в значительно сокративmемся пространстве. 

Монашеское влияние, растущее в Константинопольском пат­

риархате после иконоборчества, сыграло роль в этой эволюции. 

Монастыри стали более богатыми, более автономными и более 

могущественными, особенно городские студийские монастыри, 

находившиеся в тесном контакте с мирскими церквами. Не слу­

чайно в последние столетия в Византии было построено намного 

больше монастырских церквей, нежели мирских. 12 Монастыр­
ское БОГОС."lужение Не было основано на шествиях. Напротив, 

оно носило затворнический, домашний характер, будучи огра­

ничено зданиями монастыря. 

Сокращенный ритуал и его символизм 

Эта вынужденная пространственная ограниченность ритуала 

церковной службы стенами продолжавших уменьшаться цер­

ковных зданий сопровождалась тенденцией ко все большей его 

СИМВОJ"Пlзации. Обряды, некогда имевшие практическую цель, 

изживают свой первоначальный смысл и для их выживания ста­

новится необходимой их реинтеграция в новую систему. В ходе 

этого процесса подобные реликты часто приобретают новую сим­

волическую ИlIтерпретацию. не имеющую ОТНОI1Iени.я к их про­

нсхождению или первовачальной цели. 

]2 Mango С. Byzantine Architecture. In: History of World Architecture. 
N. У., 1976. Р. 197- 198. Ch" 7-8 passim. 



СредневuзанmUUСI(UU синтез 89 

Классический пример - опять-таки входное шествие, с кото­

рого начинается чинопоследование евхаристии. Первоначально 

это было торжественное шествие-вход в церковь со строгими 

продольными линиями, соответствовавшими продольной оси ран­

них базилик. 13 Новый ритуал. хотя все еще внуши"тельныЙ. ока-
38JIСЯ замкнутым внутри сильно уменьшивIПИХСЯ в размере церк­

вей с центральной планировкой. Некогда грандиозное входное 

шествие. сократившееся до минимальных перемещений внутри 

крошечного пространства центрального нефа. превратилось в ру­

дименты первоначалыю масштабного обряда вхождения n цер­
ковь извне. описанного в итало-греческой Входной молитве, со­

провождавшей этот обряд и зафиксированной в некоторых 

рукописях литургии Св. Иоанна Златоуста: .Влагодетель и Соз­

датель всего сущего, прими церковь. что приближается. Даруй 

нам все, что есть благо для нас, укажи нам путь к совершен­

ству, сделай нас достойными Царства TBoeгo ... ~14 
В новой системе две процессии входа, сокращенные до риту­

ального появления священнослужителей из-за алтарной прегра­

~Ы, продолжают свое существование в уменьшенном масштабе, 

переосмысленные как Богоявление. В первой процессии, или 

малом входе, который открывает литургию Слова,' Евангелие 
выносится из алтаря, проносится через центральный неф и уно­

сится обратно. Считается, что это означает явление нам Христа 

в образе Слова". Великий вход в начале литургии верных бы., 

13 Mathews Т. Р. The Early Churches of Constantinople: Architecture 
and Liturgy. University Park (Penn.), - L .• 1971. Р. 144. 

14 LEW. 312. Р. 15-30 (прав. кол.). О происхождении этой молитвы 
C:oII.: Jacob А. La tradition manuscrite de la liturgie de S. Jean Chrysostome 
(VIII~-Xll~ siecles). In: Eucharisties d'Orient et d'Occident. 2. Lex orandi. 
47. Р .• 1970. Р. 117-118; Idem. Zum Eisodosgebet der byzantinischen 
Chrysostomusliturgie des Vat. ВагЬ. gr. 336. "- Ostkirchliche Studien. 15. 
1966. Р. 35-38 . 

• 4ЛИТУРГИЯ Слова. - термин латинского происхождения, применя­

емый в совре:ollенной науке для обозначения либо только чинопоследовl'I­

Н:ИЙ чтеНИ!l АrlOстола и Евангелия (так в данном случае), либо всей литур­

rии оглашенных. - ПРU.м.. ред. 



90 Глава V/ 
----_ .. __ . ----_.----------_._----

не1<огда также функциональным входом в церковь из находяще­

гося снаружи сосудохранилища с хлебом и вином, приготовлен­

ными для литургии заранее. Сведенная к торжественному про­

несснию хлеба и вина с жертвенника в алтаре через центральный 

неф и обратно в святилище для возложения на алтарь, эта церемо­

ния, как считается, показывает путь Христа, ведомого на жертву, 

и служит прообраЗ0М Его явления нам в таинстве причащения 

l<~ro плоти и крови. Эти два предвосхищенные таким обра:эом 

события как бы осуществляются в двух последующих ритуаль­

ных появлениях из-за святилища алтаря: выхода диакона с кни­

гой Евангелия для чтения и выхода священнослужителя. воз­

главлявшего служение, для раздачи Святых Даров во время 

причащения. 

Эта тенденция к уменьшению масщтабов также повлеЮIa за 

собой впоследствии еще большую .КОllфиденциальность» литур­

гии. Не только шествия сократились до ритуализированной ко­

пии, не имеющей никакого значения и заканчивающейся, прак­

тически не успев начаться - внутри самой церкви ритуальное 

действие было перенеССRО в еще более замкнутое святилище (ал­

тарь). Увеличение числа домовых церквей со своим клиром 

ЯВJ]яется еще одним признаком отхода от монументальных 

публичных богослужений с переходом к более .домашнему. бо­

гослужению монастырского типа.l~ 

1, См.: Mathl'Ws Т. F . • Private. Liturgy in Byzantine Architecture: 
Toward а Reappraisal .. СА. 30. 1982. Р. 125 ·138. 



СредnевUJанmuiU:/(UЙ cunтe;j 

и змен..ен..uя в церковном устройстве, 
возн,uкшuе в результате рассмотрен,nоzо 

nроцесса 

91 

в результате вышеописанного процесса во внутренней пла­

нировке церкви произошли многочисленные изменения: 16 

1. атриум исчез, а число дверных проемов резко сократилось; 
2. от внешнего сосудохранилищз (ОКЕtJOq>U;.Ctкюv) откззались. 

Его заменил пастофорий; 

3. приподнятое седалище (ouvOpovov) исчезло из апсиды; 
4. большой амвон был перемещен из середины центрального 

нефа, резко уменьшен в размере, смещен в сторону от центра 

иди даже убран совсем, так как провозглашение Слова стало 

ритуальной формальностью: даже проповедь обычно сводилась 

теперь К чтению готового TeJ<CTa из J<акого-либо сборника гоми­
.1.ий. 11 

Обратное влuяnuе повой uн..терnретацuu 
па текст 

Не только архитектура церковного здания. иконография и ри­

туал оказались затронутыми в ходе этого процесса. Ритуал бого­

служения имеет KaJ< внутреннюю, так и внешнюю историю, кото­
рые диалектически взаимодействуют. Это особенно типично для 

византийского Востока, где духовное понимание ритуала весь­

ма существенно влияет на развитие его символических форм. 18 

КО времени Германа этот новый, антиохийский вид ритуала бого­

служения уже начал плести свое алдегорическое кружево не 

lе См.: Taft R. The Great Entrance. А Нistory of the Transfer of Gifts 
and Other Preanaphoral Rites of the Liturgy of St. John Chrysostom. 
ОСА. 200. 2nd. ed. Roma, 1978. Р. 178-194. 

1< C:I5. статью автора .Sermon. in: ODB. Vol. 3. Р. 1880-1881. 
18 Об истории взаимодействия обряда и интерпретации в византийском 

бо~ослужении особеRНО ценный материал в: Schulz H.-J. ар. cit. 



92 Глава Vl 

только для ритуала входа, но и для обрядов, предшествующих 

ему или следующих за ним. 

Особенно явственно зто находит подтверждение в .материаль· 

ной ... предметно-изобразительной интерпретации великого входа 
как погребального шествия Иисуса. 19 отныне все литургическое 

действие до и после перенесения Даров стало интерпретироваться 

исходя из того, что Дары у входа символизируют тело уже распя­

того Бога. Это стимулировало: эволюцию npоскомидии. или обря­

да приготовления Даров в начале евхаристии - особенно введение 

пророческих стихов Исаии о .Страждущем рабе .. при приготовле­
нии евхаристического хлеба, который интерпретировался как 

жертвенный агнец Господа Бога иamего;2<I Rозрастание торжествен­
ности ритуала великого входа самого по себе и его символиза· 

ции; результирующее умножение тропарей с погребальными 

мотивами при возложении Даров. каждении и покрытии Даров 

на алтаре (с этого времени интерпретируемое как символ положе­

ния во гроб тела раСIlЯТОГО Христа. умащение Его благовония­

ми. заворачивание в плащаницу). Все это служит свидетельством 

не только неизбежного совершенствования ритуала. но также 

и развития благочестия и глубины восприятия. В данном слyqае 

не только интерпретируется существующий текст и ритуал, но 

и происходит как бы обратное воздействие, стимулирующее тек­

стуальные и ритуальные изменения. 

Новая литургическая кн,ига: диатаксис 

Эти эволюционные изменения. особеuпо их почти чрезмер­

ные преувеличепия в некоторых средневековых монастырских 

19 По этому вопросу в целом см.: Taft R. Р. ТЬе Great Entrance ... index 
Р. 467: Great Entrance, symbolism: cortege and burial of Christ; ldem. ТЬе 
Liturgy ... Р. 53!f. 

20 История проскомидии суммируется 8: DescQf'udres С. Die Pastophorien 
im syro-byzantinischen Osten. Eine Untersuchung zu architektur- und litugie­
geschichtlichen РгоЫетеп. _ .. Schriften zur Geistesgeschichte des бstliсhеп 
Еигора. Bd. 16. Wiesbaden, 1983. Кар. 6. 



Средневuаантuй.r:кuй. синтез 93 

рукописях, неизбежно вели к появлению новой литургической 

книги: диаmан:сиса. или Устава. Это было наставление. состоящее 

из отдельных рубрик, описывающих шаг за шагом, как именно 

должен выполняться ритуал. К Х В. можно уже видеть первые 

намеки на кодификацию рубрик. В Италии эти наставления часто 

включались прямо в литургический текст. В Константинополе 

и на горе Афон отдельные наставления, состоящие из руб. 

рик, начали увеличиваться в количестве в период между ХН 

и ХУ вв. - особенно, чтобы сдерживать нарастание изменений. 

вносимых в проскомидию. Подробнее я остановлюсь на этих ди­

атаксисах в конце следующей главы.2 ! 

21 СМ.: Taft R. F. Mount Athos: А Late Chapter in the Нistory of the 
Byzantine Rite.· DOP. М 42. 1988. Р. 192-194. 



Глава VII 

НОВО-САВВАИТСКИЙ 
СИНТЕЗ 

Как мы уже отметили, в результате победы монашества над 

иконоборчеством монахи окаЗ8.;IИСЬ в лучшем ПQ:lОжении 110 срав­

нению с белым духовенством. Процесс монастиз8ЦИИ (возраста­

ния роли монашеского элемента), имевший место еще дО IV кре­
стового похода (1204 г.).1 усилился во время латинского завоевания 
(1204-1261 гг.), когда сильно ослабленное бедое духовенство оказа­
лось не в состоянии поддерживать 'Ла~ш'tlю, 'Лколоu6iа, то есть 

песненное послеДQвание Великой церкви и вынуждено было сог ла­

ситься на следование БОl'ослужеБным уставам монашеского про­

исхождения. После прихода к власти Палеологов (1259--1453 гг.) 
византийская Церковь ПРОДОЛЖ8.)та оставаться очень важной силой 

в жизни общества, особенно во время исихастскО1'О возрождения, 

начавшегося на горе Афон.2 Но отныне это была Церковь под 

1 Strunk О. Essays оп Music in the Byzantine World. N. У., 1977. Р. 137. 
2 См.: Nicol D. М. Church and Society in the Last Centuries of Byzantium. 

Cambridge. 1979. esp. Ch. 2; Meyendorff J_ St. Gregory Palamas and Orthodox 
Spirituality. Crestwood (~. У.). 1974. Р. 56-170; ldem. А Study of Gregory 
Palamas. L., 1964. esp. part 1 [рус. пер.: И. МеЙеltдорф. Святитель Григо­
рий Палама. Жизнь и труды. СПб .• 1997 (Subsidia byzantinorossica. 2)]; По 
поводу воздействия исихастского движения на богослужебную практику 

см.: Taft Н. F. ~ount Athos: А Late Chapter in the Нistory of the Byzantine 
Rite. - DOP. М 42. 1988. Р. 190-194. 



НО60-савваuтс"иu синтез 95 

г:швенством монашества не только в том, что касаетс.я ее управ­

ления и духовного влияния, но и литургической практики. 

От студи то в к агиоритам (святогорцам) 

Ранний упадок студийских монастырей и подъем афонского 

монашества являются ключевыми факторами этой эволюции. 

В Константинополе студийские монастыри сохраняли свои пози­

ции как главная форма городского иночества вплоть дО XHI в. 
В других местах, однако, монастырские центры стали смещать­

ся к западу, поскольку под давлением турецкой угрозы на вос­

токе империи центр византийского иночества переместился из 

Малой Азии ближе к МОНalIIеским центрам Греции. Уступка Кон­

стантинополn латинянам с 1204 по 1261 Г. явилась жестоким 

ударом по византийской культуре и обществу. Однако вакуум, 

возникший в результате ослабления императорской власти, при­

вел к подъему престижа и авторитета Церкви. Юрисдикция над 

горой Афон. припадлежавmая ранее императору, перешла 

n 1312 г. к патриарху, и иночество продолжало процветать на 
территории. оставшейся от • Империи проливов~ в Европе. 3 ЭТО 

святогорское иночество, несмотря на свое студийское происхож­

дение. впоследствии отказалось от строгих форм студийского 

монашества }J пользу более структурно свободного савваитского 

иночества лавр и келий малых монастырей Палестины.4 В том, 

что касается, по крайней мере, богослужения, этот процесс уже 

имел место в самом Константинополе. К ХН в. савваитский ва­

риант во втором поколении начал ПРОIIикать в богослужение 

студийских монастырей столицы. Это было начало новой эпохи. 

1I0следняя стадия формирования современного византийского 

обряда. 

э СМ.: Kazhdan А. et аШ. Byzantium, Нistoryof. - ODB. Vol. 1. Р. 358--
382. 

I Более подробно СМ.: Taft Я_ Р. Mount Athos: ... 



96 Глава Vll 
-------- -----------

н ово-савваumс"uй сuкmеа 

я называю это ново-саnваитским синтезом .• ново» . - дабы{ 
ОТЛИЧИТЬ его от СТУДИЙСЕ:ОГО обряда, который. как отмечено в гла~ 

ве У, являлся ранним синтезом савваитских :элементов с копстан­

тинопольским обрядом. В той главе дан очерк длительного ;lИтур~ 

гического взаимообмена между Иерусалимом и Константинополем, 

особенно в период студийской реформы. Взаимообогащение усили~ 

лось в период. последовавший за крушением святоградского бого­

служения в результате разрушения иерусалимского храмв (базили. 

ки Воскресения или Гроба Господня, как его назыЩiЮТ на Западе) 

халифом алЬ-ХВl<ИМОМ в 1009 г. С ХI в. палестинские монахи 

перерабатыва...'IИ студийский синтез в соответствии со своими нуж­

дами. Это особенно касается порядка ночных бдений (а.урtщviа) 

и, далее, канопа повседпевной 6рОро<; (утрени) и количества псал­

мопения.:; 

Первым :этот процесс описал Никон Черногорец (ОЕ:. 1025-
после 1088 гг.), монах монастыря Богородицы, расположенного 
на Черной Горе к северу от Антиохии в Сирии. Он первым исполь­

.зОВдЛ слово .Типикон. ДЛЯ этих новых монастырских уставов. 

В своем духовном завещании, предпосланном его ТИПИЕ:ОНУ, он 

говорит: .я нашел и собрал различные Типиконы студитов и Ие­

русалима, и ни ОДИН ИЗ них не находился в соответствии с дру­

гим: ни один студийский с ДРУI'ИМ студийским, ни ОДИIl иеру­

салимский с другим иерусалимским. В сильном изумлении 

я принялся вопрошать мудрецов и старцев и тех, кто сведущ· 

в этих делах и кто наставлен в том, что касается богослуже­

ния - экклисиарха и других -- священного монастыря нашего 

Святого СаВБЫ в Иерусалиме, включая службу игумена ... *' 6 

; Ibid. 
6 Введение. 9. Та1{ТИКО}i Никона Черногорuа: Греческий текс'!' по РУКО-

11Иt~И ;\12 441 Синаiiскаго :'wIонастыря Св. ЕкатеРИllЫ. Изд. Н. В. Бенете­
еич. Вьш. 1. - 3аПJfСКlI ИС1'.-филол. факультета Петроградскаго Универ­
ситета. Ч. 139. ПетроГ'рад, 1917. ССЫ:IКИ на разделы этого документа 
будут сд('даны в СВ:\\ОМ тексте. См. также: ldem. Описание греческих 



НО60·савваиmскиU CUHmeJ 97 

Собрав сведения об устроении (ta~t~) церкви и псалмопения 

н о различных традициях, устных и письменных, он приспособил 

их для своих собственных целей (Тактикон, 1). Итак, в то время 
как константинопольский обряд подвергся влиянию монашеского 

через Палестину, палестинский обряд все более византинизи­

ровался. И Никон перечисляет различия между обычаями сту­

дийских монастырей и Иерусалима. Пристальное прочтевие 

Тактикова (I, 1-23) показывает, что он противопоставляет всего 
.1ИШЬ два варианта в сущности одного и того же савваитского 

обряда. И в том и другом обряде использована та же самая 

палестинская Ilсалтирь из двадцати кафизм 1 - В них просто 

по-разному распределены обязанности. В утренях в обоих вари­

антах имеются стихиры на хвалитех и стихиры на стиховне 8 -

но агиополиты опускают стихиры на хвалитех по будням. Есть 

различия в использовании Великого славословия (Слава в выш­

них Богу) в утренях (1, 22), к тому же студиты не совершают 
малые (первые) вечерни до ужина и великие вечерии после вего, 

как подобает согласно палестинской системе uуршtviа (бдений).9 
Во времена Никона единственным существенным различием 

::'У1:€жду обычаями явдялись именно эти uypoovia. Насельники мо­
настыря СВ. Саввы служили всенощную в течение всей ночи 

накануне воскресений и праздников, в то время как студиты 

придержи вались обычного монастырского порядка вечернего бо­

гослужения в следующих службах: 

• Необходимо знать, ... что нет бдения в течение всей ночи, но 
скорее существует последоваьие (акол.оuОiа) во время u1t60ЕШVОV 

рукописей Монастыря Св. Екатерины на Синае. СПб., 1911. 1. Р. 561-
601 (Полный текст нздан только для славянского перевода: Преn. Ни· 
коп. uZYJAeIt ЧернЬ/я Горы. Пандекты. Тактикон. Супрасль, 1795. -- ПРUJA. 

ред·1· 
7 Разде.nение Псалтири, охватывающее (в идеальном варианте) девять 

псалмов, на три части по три (в идеале) псалма в каждой. О византийской 

IIсалтирной традиции СМ.: Ta!t R. Р. Mount Athos: ... Р. 181-182. 
" Стихиры - поэтические композиции после стихов Священного Пи­

саиия. 

9 Та!! п. Р. Mount Athos: ... Р. 186-187. 

I \.'К 3079 



98 Глава VII 

(повечерия), ~щооvUl,П1(ОV (полунощнпцы) И opOp~ (утрени), соглас­

но Типикону Студия И Святой Горы и, одним словом, согласно 

обычаю монастырских уставов (Тактикон 1, 20)>). 
Следующая примечательная черта ново-савваитского разви~ 

тия заключается в значительном увеличении в количестве псм..: 

мопения и в девятипесненном каноне на будничных утренях. 1• 

Следует, однако, подчеркнуть, что оба обряда -- студийский и НО­

во~савваи"ский - являлись всего лишь различными варианта­

ми одной и той же основной традиции. 

Расnрострапепие Тиnи1(,опа Св. Саввы 

Вскоре ново-савваитский обряд стал популярным повсюду. 

Причины этого явления не вполне ясны. Некоторые исследовате­

ли предполагают, что это произошло благодаря большей простоте 

и менее строго монастырскому стилю, характерному для периода 

упадка и расстройства, когда Великая церковь не могла больше 

поддерживать блеск прежнего соборного обряда Святой Софии 

с ее большим числом певчих,!! а монашество стало менее строгим, 
нежели в период становления студийского монашеС'l'ва. В начале 

ХН в. студийский по своей сути Типикоп монастыря Лресвятой Бо­

городицы ~Благодетельницы. (Евергетиды),12 одного из наиболее 

10 Ibid. Р. 188-190. 
11 Это одна из ПРИЧJtI{, npиводимых Симеоном Солунским (ум. 1429 г.): 

PG. Т. 155. Col. 553О, 625В. 
12 Ed: дмumриевскuu А. А. Описание JIитургических рукописей, храня. 

щихся в бибдиотеках лравославнаго Востока. 1 . .киев, 1895. Р. 256-656. 
::ЭТОТ огромный маТСРl1ал не включен в НОlюе издание Готье: Gautier а. Le 
Typicon dc 'а ThCotokos Evergetis. Revue des etudes byzantines. 40. 1982. 
Р. 5-101. Ср.: Klentos J. Byzantine Liturgy of the Theotokos Evergetis 
(Codex Аthслs Ethnike Вibliothcke 788) - докторская диссертация в Уни­

BcpCJtTeTe Notre Оате (штат ИНДl1ана, США), 1995; доступна в виде мик­
рофильма из University Microfilms International, Ann АгЬог. См. также 
сборники статей: The Theolokos Evergetis and Eleventh - Century 
Monasticism. Papers of the Third Belfast Byzantine lnternational Col!oquium, 
1-4 Мау 1992. Eds. М. Mullet, А. Кirby. - Belfast Byzantine Texts and 



Ново-са8ваuтсlCUЙ сuнтез 99 

крупных кивовиадьных монастырей столицы,13 уже обнаружи­
вает значительное проникновение ново-савваитского материала 

в студийские монастыри Константинополя. Другие типиконы 

ХН в. немало позаимствовали из правил монастыря Пресвятой 

Богородицы Евергетиды, в частности ТИПИКОН СВ. Саввы для 

сербского монастыря Хиландарь па горе Афон, датируемый При­

~epHO 1119 Г., является немногим больше, чем сербским перево­
дом его.Н Более поздние святогорские типиконы после ХУ в. все 
принадлежат ново-савваитской традиции. 15 С Афона вслед за афон­

ским исихазмом новый обычай распространился в коцце концов 

почти повсюду. 

Повсюду, кроме Южной Италии. Приведу лишь один пример: 

Димитрий Кономос отмечает для этого периода в полной мере 

монашеский • расцвет палеологовского музыкального возрожде-

Translations, 6.1. Belfast. 1994; Work and Worship at Theotokos Evergetis 
1050-1200. Рарегз of the Fourth Belfast Byzantine International Colloqium, 
14-17 September 1995, Eds. М. Mullet, А. Кiгby. - Belfast Byzantine 
Texts and Translations. 6.2. Belfast. 1997. 

13 О монастыре см.: Janin Я. La geographie ecclcsiastique de l'empire 
byzantin. I.Ш: Les cglises et les monasteres. Р., 1969. Р. 178-184; Pargoi­
re J. Constantinople. Le couvent (monastere) de l'Evergetis. - Echos d'Orient. 
1906. 9.Р. 366-373; 1907. 10. Р. 155-167, 259-263. 

14 ThQmas J. The Evergetis Monastery at Constantinople аэ а Center о! 
Ecclesiastical Reform. -- Eleventh Annual Byzantine Studies Conference. 
Abstract о! Рарегз. 1985. 18. 

1~ Arranz М. Les grandes etapes de la Liturgie Byzantine: Palestine­
Byzance-Russie. Essai d'aper~u historique. in: Liturgie de l'eglise раг­
tiсuШ~ге, liturgie de l'eglise universelle. - BELS. 7. Ноте, 1976. Р. 67; 
/dem. Les prieres presbyterales des matines byzantines. - ОСР. 1972. 38. 
Р.86. Note 1; Idem. Les prieres presbyterales de la .. Pannychis •. - ОСР. 

40. 1974. Р. 331-332, cf. 342; Idem. L'office de l'Лsmаtikоs Hesperinos 
(<< уергез chantees.) de l'ancien Euchologe byzantin. - ОСР. 1978. 44. 
Р. 113 and note 20. Как показывает Арранц, ранние афонские типиконы 
отражают студийскую традицию. Большое количество ново-савваитских 

типиконов издано В.: Дмuтрuевскuй А. А. Описание литургических руко­

писей ... 1II. Петроград, 1917. По поводу этих документов см. также: 
Bertoniere а. The Historical Development о! the Easter Vigi1 and Related 
Services in the Greek Church. -- ОСА. 193. 1973. Part 11. 



100 Глава yтr 

НИЯ>Jo,16 который, подобно другим постстудийским литургически 

переменам, почти не нашел поддержки в Великой Греции, г 

продолжали использоваться более старые репертуары Асматико 

и Псалтикон. Это новое движение в конце концов было системати' 

зировано в первой половине XIV в., накануне подъема исихазма: 
новым сочинителем .. - Св. Иоанном Кукузелем ИЗ Великой Лаврьt. 

горы Афон. 17 1 
·~I 

Торжество uсuхазма ка Афоке: 
Устав Фuлофея 

j 
J 

В распространении новых савваи'l'СКИХ обрядов особая заслуга; 

принадлежит исихасту Филофею Коккину (ум. 1379 г.).16 С оп-; 
равданием исихастского учения, утвержденного в качестве офи- ~ 
циальной доктрины на соборах 1347 и 1351 ГГ., исихасты ока-; ., 
зались победителями в длительной борьбе за преобладаниеJ 

в православной Церкви и получили важные посты в церковной; 
иерархии. Представители исихастов обладали вселенским престо-' 

лом на протяжении оставшейся части XIV в. Самым знамени­
тым среди них был Филофей, игумен Великой Лавры на Афоне~' 

епископ Ираклии с 1347 г. и дважды патриарх Константинополя 
(1353 ·1355 гг., 1364-1376 гг.). Второе восшествие на патриар­
ший престол Фидофей ознаменовал периодом интенсивных ОТН01 

шений между Фана ром и поместными православными Церквам 

за пределами грекоязычного мира. Наряду с преобладанием влия­

ния исихастов в области вероучения, духовной жизни и церков' 

ной иерархии, заметно их влияние и в области богослужения. 

16 Соnотов D. Е. The Late Byzantine and Slavonic Communion Cycle:. 
Liturgy and Music. Wash .• 1985. Р. 68. 

17 Ibid. Р. 68 и след. Об этом сочинителе см.: WШiатs Е. V. JоhПj' 
Koukouzcles' Reform о! Буzаntiпе Chanting {ог Great Vespers in the 
FO\lrteenth Сепuгу. Уа!е University disscrtation. Ann Arbor (Mich.), 1968. 
(University Microfilms); Strunk О. Еввауs оп Music ... Р. 17 и Сд. (см. ln­
dex. Р. 338); Conomos п. Е. Koukouzeles. John. - ODB. Уо!. 2. Р. 1155. 

IS Более подробно см.: Taft R. Р. Mount Athos: ... Р. 190-194, 



Ново савваumскиu сиnmе:/ 101 

----_._-------------

Будучи игуменом Великой Лавры, Филофей составил два важ­

ных устава (ЛннаЕрс;): Устав священвослужения (ЛLCt1'U';t:; 1~C; 

iЦЮОtaКОviuс;) для богослужения суточного круга и Устав Боже­

ственной литургии (Лt(пu~\(; 1ftC; Оf:1Ш; AzL10UPY1U;) для евхаристии. 
дJ1Я всех практических целей эти Уставы Филофея все еще и сей­

час являются руководством для богослужения по византийскому 

обряду. Рукописи СТУДИЙС1<ОЙ традиции могли еще использовать­

ся на горе Афон в XIV в., до реформы ФИЛОфея, одн8.I<О, как 
наказывают практически все греческие кодексы XIV-XV вв., 
Jlово-савваитский чин богослужения, канонизированный Филофе­

см, перешел границы Южной Италии и в конце концов пробил 

себе дорогу в первые печатные издания византийских литургичес­

ких книг. 19 

Несмотря на то что все:эти книги быЛИ напечатаны в Италии, 

['давным образом в Венеции, иногда -- в Риме, богослужение по 

более раннему студийскому обряду все еще имело место в Юж­

ной Италии. 2О Что касается евхаристии, первое итало-греческое 
издание, напечатанное в Риме для нужд итало-греческих мона­

хов, все еще сохраняет для проскомидии, то есть прИ1'отовления 

Даров до литургии, местный калабрийский обряд, значительно 

более простой, нежели Устав Филофея. 

Это не удивительно. Даже в монастырях горы Лфоп в течение 

XIV в. продолжали составляться и использоваться другие Уста­
вы, соперничая с Уставом Филофся. Понадобилось более дли-

19 Ibid. Там же и литература воцроса. 
20 Еще в 1587 г. Типиков монастыря Гроттаферрата. составленный 

еще в студийской традиции, БЫ]1 принят В монастыре Св. Сflас~теля в Мес­

сине по велению Папы Сикста V (Arranz М. Le Typicon du Monastcre 
du Saint-Sauveur а Messine. Содех Messinensis gr. 115. АО 1131. - ОСА. 
185. Roma, 1969. Р. ХХVЩ. Работа Арранца .Священнические молитвы 
утрени .... (Arranz М. Les prieres presbyterales des matines ... 1972. 38. 
Р. 91. Note 2.), основываясь на которой я сделал неточное утверждение 
в :\'(оей работе • Гора АфОII. (Taft R_ F. Mount Athos: ... Р. 192), нриводила 
к неверному убеждению, что этот Типикон представлял собой сдвиг в сто­

рону Савваитского Типикона. Я благодарен :.IoeMY коллеге С. lIаренти 
;lа указание на мою ошибку. 



102 Глава Vll 

тельное время, чтобы новый обычай распространился в странах 

византийского влияния за пределами Греции и Константинополя: 

славянские рукописи воспроизводят новый Устав лишь два столе­

тия спустя. Вместе с тем еще до конца ХIУ в. Устав Филофеи 

был дважды переведен на старославянский язык, 21 а hobo-савваиТ­

екий обряд попал на Русь до конца XIV в. при Киприане, митро­
полите Киева (1381-1382 гг., 1390-1406 гг.), где он постепенно 
вытеснил старый студийский обряд. Троице-Сергиева Лавра, рас­

положенная к северу от Москвы, приняла его в 1441 г. Он был 

принят в Новгороде в 1441 г. и к 1494 г. достиг крайних преде­
лов - Соловков на Белом море. 22 

К ХУI в. почти повсюду местные традиции уступили дорогу 

новой системе. К ХУН в. венецианские издания получили общее 

распространение, и период формирования византийского обряда. 

каким мы его знаем, подошел к концу. Ново-савваитский обряд. 

кодифицированный на Афоне, - по сути своей обряд Великой 

Лавры в игуменство Филофея - отображает не только победу 

исихастского монашества над городским студийским вариантом 

богослужения. Если мы исключим случайное местное использова­

ние студийского обряда. мы можем заключить, что hobo-савваиТ­

ский обряд стал обрядом православного мира. И он ееть то, что 

и сейчас мы знаем как .византиЙскиЙ обряд». 

21 Taft R. Р. Mount Athos: ... Р. 193 and note 120. 
22 Arranz М. Les grandes аареэ ... Р. 70-72. 



список СОКРАЩЕНИЙ 

ЛL 

ANTF 
ЛОС 

BELS 
BSGRT 

БZ 

СА 

CJC 
ера 

СSИВ 

оор 

GCS 

JGB 
JTS 
LEW 

ммв 

ос 

ОСА 

ОеР 

Analecta Uturgica. Roma 
Arbciten zur neutestamentlichen Forschung 
Archives de l'Orient chretien. Bucharcst, Рагiз. 
Вibliot}leca Ephemerides Liturgicae. Subsidia. Roтa. 
BibJiotheca Scriptorum Graccorum et Romanorum 
Tcubneriana. Leipzig. 
Буzапtiпisсhе ?;eitschrift. Munchen. 
Ca11iers archcologiqucs. Paris. 
Corpus iuris сivШs. BerIin. 
Clavis patrum агаесогиrn I·--V. Ed. М. Geerard, 
F. Glorie. Corpus Christianorurn. Turnhout. 1983-
1987. 
Corpus scriptorum historiae Byzantinae. Бопп. 
Dumbarton Oaks Papers. Washington. 
Ше gricchischen christlichen Schriftstellcr der 
ersten drei Jahrhunderte. - Бегliп. 

Jahrbuch der ()stcrreichischen Byzantinistik. Wien. 
The Journal of Theological Studies 
Brightman F. Е. Uturgies Eastern and Western. 
Oxf., 1896. 
Monumenta Musicae Byzantinae. КйЬепhаvп. 
Oriens Christianus. Munchen. 
Orientalia Christiana Analecta. Roma. 
Orientalia Christiana Periodica. Roma. 



ODB 

РС 

SA 
TU 

Список сокращении 

The Oxford Dictionary of Byzantium. Ed. А. 
Kazhdan. N. У., - Ох!., 1991. Vol. 1--3. 

" 
Migne J.-P. Patrologiae cursus completus. Seriee: 

,1 

graeca. Parisiis. 
Studia Anselmiana. Roma. 
Texte und Untersuchungen ... Berlin. 



ПОСf1ЕСl10ВИЕ РЕдАКТОРА 

РУССКОПD ПЕРЕВОдА 

Понять место богослужения в жизни средневекового хрис­

тианского общества современному человеку почти так же СJIОЖ­

но, как и человеку дореволюциолной России. Между тем пони­

мать это - одинаково важно и тем, кому желатедьно знать, что 

такое христианское богослужение, и тем, кто стремится пред­

ставить себе, в каких занятиях преимущественно проходила 

жизнь средневекового христианского общества, в частности ви­

зантийского. 

В так называемых христианских государствах Нового време­

ни, - а Россия Синодального периода была в их числе - бого­

служение еще сохраняло общественную значимость, но разрыв 

со средневековым ПОНh.манием уже произошел. В Новое время 

христианскому общественному богослужению была уготована 

роль официального церемониала для государственного или на­

ционального праздника; это ничем не отличалось от роли совре­

менных безрелигиозных церемоний ИJIИ от государственных 

культов времен язычества. Такое переосмысление христианских 

обрядов потребовало их существенного пересмотра: прежде все­

го, радикального сокращения по времени и ограничения в про­

странстве. Так, многочасовые и иногда продолжаВlПиеся сутка­

ми бдения и религиозные процессии были сведены 1< нескольким 

часам церковной службы и минимуму .крестных ходов., едва 

заметных на фоне городской сутолоки. Богослужение утратило 



106 В. М. Лурье 

роль структурообразующего фактора общественной жизни, осо­

бенно городской, превратившись лишь в один из элемевтов ее 

4Iдекоративной отделки •. 
Христианин участвует в общественном богослужении, чтобы 

научиться молиться самому. чтобы научиться постоянной памя­

ти Вожией в течение всей жизни. Только имея память Вожию, 

человек мысденно ставит себя при всяких жизнелных обстоя­

тельствах пред лицем Вожиим, только тогда оп боится согре­

IIIИТЬ и ищет воли Вожией при всяком деле, только тогда он 

спасается, а не погибает в своем I1равославии. Публичное бого­

служение как раз и предназначено специально и исключитель­

но обучению такой модитве, то есть молитве не на одно только 

время богосдужения, а молитве непрестанной на всякий момент 

жизни, которая должна продолжаться и после цеРRОВИОЙ служ­

бы. Такую молитву, или, иначе, .,:мное делание, святые отцы 

называют 4<художеством художеств., или 4;ИСКУССТВОМ искусств •. 
Если даже обыкновенному ремеслу необходимо учиться продол­

жительное время, то что сказать относительно молитвы? Сред­

невековое христианское богослужение, становясь одной из ос­

новных частей всей вообще общественной жизни, давало любому 

желающему вОJможность постоянного обучения ей. 

Предлагаемая вниманию читателя Rнига содержит краткий 

исторический очерк богослужения Имперского периода церков­

ной истории - того времени, когда Церковь существовала внут­

ри христианской Империи. Автор начинает со времен Констан­

тина Великого и заканчивает ВизантиеЙ XV в., но нарисованная 
им картина будет верна для России вплоть до катаС'l'рофических 

событий царствований Алексия Михайловича и Петра 1, когда 
органическое развитие России было прервано, прежде всего, 

именно ударом по ее богослужению. 

Автор настоящей книги рассматривает время, I<огда форми­

ровалось. развивалось и жило то своеобразное явление, которое 

он называет 41 византийским богослужебным обрядом •. Оно живо 
и до сих пор, по претерпело и продолжает претерпевать столь 

серьезные трансформации, что они потребовали бы отдеJIЬНОГО 

описания. Тем не менее материал, рассматриваемый в книге, 



Послесловие редактора русского перевода 107 

помогает понять нечто большее, нежели просто историческую 

основу современного богослужения и первонаЧ8J"lЬНЫЙ смысл 

многих сохраняющихся до сих пор богослужебных обрядов. 

Византийский обряд - это все еще живой корень современного 

православного богослужении. Его жизнеспособность доказыва­

ется всякий раз, когда в кахом-либо месте (и особенно в мона­

шеСRИХ общинах) православные получают возможность органи­

зовать свою богослужебную жизнь без давления всевозможных 

мирских факторов. Богослужение таких общин - как тому и Сле­

дует быть - всегда несет на себе отпечаток чисто местных ду­

ховных потребностей, но в то же время оказывается молодым 

ростком древнего византийского обряда ... 

* * * 
Мы сознаем, что в России интерес к истории богослужения не 

исчерпывается ни религиозным, ни историко-культурным ас­

пектами. Огромный интерес в нашем обществе вызывает теперь 

и сама историческая литургика - наука об истории и закономер­

ностях развития богослужениs:. Книга о. Роберта Тафта .Визан­

тийский церковный обряд. написана таким образом, чтобы по­

служить первоначальным введением в эту научную дисциплину. 

Такого рода введение, отвечающее современному уровню науч­

ных знаний об истории богослужения, появляется на PYCCItOM 

языке впервые. Нельзя об этом писать без прискорбия, посколь­

ку именно дореволюционная Российская империя дала миру 

многих основоположников иауки о богослужении христианско­

го Востока ~ прежде всего, Н. Ф. Красносельцева, А. А. Дмит­

риевского, Н. И. Карабивова, В. В. Болотова, Б. А. Тураева, 

К. С. Кекелидзе. I Однако скорбь о седмидесятилетнем пленении 

1 Нужно. зпрочем, заметить, что в конце советского периода труды 
К. С. Кекелидзе по истории грузинского богослужении (а это одна из 

разновидностей византийского обрида) были продолжены Е. Метревели 

и ее учениками в Тбилиси. 



108 В. М. Лурье 

российской науки прелагается на радость, когда мы обращаемся 

к трудам целой научной rпколы, признапным главой которой 

сейчас является о. Роберт Тафт, а основателем -- начавший пуб­

ликоваться в 1950-е гг. учитель о. Роберта, о. Хуан Матеос (Juan 
Mateos).2 В трудах Этой школы воскресли идеи и методы работы 
русских дитургистов, получив при этом, как и должно быть при 

подлинном воскресении, качественно новое бытие. 

Неско.1ЬКО иезуитов. собравшихся в Папском Институте вос­

точных исследований в Риме вокруг о. Матеоса, а также несколь­

ко светских и монашествующих ученых, принявших их методы 

работы (имена почти всех из них читатель найдет в библиогра­

фических примечаниях у автора настоящей книги), фактически 

создали современную историческую литургику. В трудах этой 

школы был достигнут синтез между двумя направлениями 

исторической литургики начала хх в., одно из которых ассоци­

ируется прежде всего с именами Н. Ф. Красносельцева и особенно 

его ученика, А. А. Дмитриевского, а второе -- с именем немец­

кого востоковеда и литургиста Антона Баумmтарка. 

Русские литургисты опубликовали и начали изучение Болыlo-­

го числа литургических рукописей, с большой подробностью от­

ражающих развитие византийского обряда, начиная с Х - XI вв. 
Это был настоящий прорыв в изучении литургических обрядов 

поздневизантийского времени. Но, по контрасту, фрагментарность 

доступных источников и скудость наших знаний по более ранне­

му периоду от этого стала только еще заметнее. Тут и пришел на 

помощь разработанный А. Баумштарком метод сравнительно-ис­

торического исследования. Оказалось, что византийский обряд 

имеет общие корни со многими из невизантийских обрядов -
особенно с обрядами сирийских церквей (различающихся между 

собой 110 вероисповеданию) - и армянским. Если так, то для 

реконструкции истории этих обрядов можно примепить сравни­

теЛЬНО-ИСТОРИ'lеский метод. аналогичный тому, который был уже 

разработан в сравнительно-исторической лингвистике XIX в. 

~ Отец Хуан перестал публиковаться около 20 лет назад; ceiRac он 
пенсионер и живет у себя иа родине, в Испании. 



Послесловие редактора русского перевода 109 

Школа о. Матеоса последовательно применила сравпитедьно­

исторический метод исследования. прежде всего к обрядам си· 

рийским, двум византийским (старому Константинопольскому 

и Палестинскому) и армянскому. Результатом стала реконструк­

ция в основвых чертах истории христианского БОI'ослужения 

в пределах крупных церковных образований (патриархатов). 

сформировавmихся в IV -V вв. I1рименение существующих ме· 
тодов исследования к изучению более раннего периода затруд­

нительно - как ввиду скудости источников, так и вследствие 

существенно иного характера организации земного бытия тог­

дашней Церкви и. следовательно, ее богослужения. 

* * * 

Настоящая книга о. Роберта Тафта, ивляясь обобщающим тру­

дом в своей области, во многом избавляет редактора неревода от 

необходимости представлять научные труды автора: читатель 

сам увидит ссылки на иих в соответствующих местах кииги. 

Обобщая, можно сказать, что едва ли найдется какая-то область 

в истории византийского богослужения, научные представления 

о которой не были бы в той ИЛИ иной степени сформированы 

исследованиями о. Роберта Тафта; едва ли среди молодых или 

среднего поколения учеНЫХ-ЛИТУРГИСТQВ найдется сейчас хоть 

один, кто не был бы, в той или иной степени, прямо или косвенно, 

его учеником. 

Учитывая особенное значение работ о. Роберта Тафта для ли­

тургической науки в цедом и в то же время понимая, насколько 

в россии все еще затруднен доступ к библиографической информа­

ции, издатели настоящей книги сочли полезным llРИЛОЖИТЬ пол­

ный список пубдикаций о. Роберта по СОСТОЯIlИЮ на октябрь 

1999 г. (читатель найдет его в конце книги).3 

3 Читателю, только начинающему знакомиться со статьями о. Роберта, 

можно l10рекомендоватъ в первую очередь сборник репринтов его важнейших 

работ, вышедший в 1995 г. в серии Variorum (М 303 в библиографИИ). 



110 В. М. Лурье 

Нескозько слов о биографии автора. Отец Роберт Ф. ТафТ ро­

дился 9 января 1932 г. в Провиденсе (США). В возрасте 17 лет 
вступил в Общество Иисусово (Орден иезуитов) и в 1999 Г. отметИJI 
50-летний юбилей своего пребывания в Ордене. 3а вступлением 

в Орден последовало более 20 лет учебы и исполнения различных 
послymаний, прежде всего преподавательских. Преподавать при­

ходилось в разных странах - начиная с Ирака в 1950-е гг. и кон­

чая, уже в после:коммунистичес:кие времена, Болгарией. Нередко 

о. Роберт бывает в Америке, где также не оставляет преподава­

ния. Однако с 1970 Г. по настоящее время его главное место 
работы - Папский Институт восточных исследований в Риме. 

Сейчас о. Роберт занимает там должность проректора (Vice Rector) 
и профессора восточной литургики, а также является главным 

редактором издаваемой Институтом серии монографий и сбор­

ников статей Orientalia Christiana Analecta. Едва ли не само собой 
разумеется, что о. Роберт служит по восточному обряду. Он был 

рукоположен в Грека-католической церкви и имеет там сан архи­

мандрита. В ноябре 1999 г. он был награжден от :Константино­
польского патриарха правом ношения второго наперсного креста. 

Его первой специальностью был русский язык и славянский бого­

служебный обряд. В 1960-е ГГ., под влиинием о. Хуана Матеоса, 

он обратился к изучению языков и богослужения других христи­

анских традиций. 

* * * 
Итак, новый автор, о. Роберт Тафт, приходит почти впервые 

к российсltому читателю, а вместе с ним возращаются - но уже 

в обновленном виде - идеи .. старой. дореволюционной школы 
русских литургистов. 

Можно только позавидовать нывешнему поколению россий­

ских студентов, которые получают возможвость flачать свое обра­

зование в обдасти исторической литургики непосредственно с выс­

шей точки развития современной науки. 

СвящеЮlUIC Васuлии Лурье 



Список пубnикаций 
о. Роберта Тафга* 

н сnользуе мые сокращеnuя: 

AL = Analecta Liturgica (S. Anselmo, Rome) 
BBGG = Bolletino dplla Badia Огееа di Grottalerrata 
BELS = Bibliotheca Ephemerides Liturgicap, S\lbsidia 
DOP = Dumbarton Oaks Рарегв 
ЕОгапэ = Ecclesia Огаnв 
LMD = La Maison-Dieu 
ОС = Oriens Christianus 
ОСА = Orientalia Christiana Analecta 
ОСР = Orientalia Christiana Periodica 
OKS = Ostkirchliche Studien 
РIO = Pontifical Oriental Institute (Rome) 

РОС = Proche-Orient сhnШеn 
SA = Studia Anselmiana 
SL = Studia Liturgiea 
TS ~ Theological Studies 

• Вез учета нескольких рефератов, опубликованных в New Testament 
Abstracts за 1960-'1964 ГГ. Библиографические дополнения сдеJIаны по 
изданию: R. Р. Taft. Storia sintetica del rito bizantino. Vnticano, 1999 
(Соllала di pastorale liturgica, 20). 



158 Список nублuкацuи о. Роберта Тафта 

(Bulletia of the Collegium Orientale. Eichstatt. Germany). 
1 (1999) in press. 

577 .• Coттunion in the Holy Spirit in the Byzantine Eucharist •• 
to арреаг in Eastern Churches Journal. 

578 .• Liturgy in the Life of the Christ •• 
to appear in Eastern Churches Journal. 



СОДЕРЖАНИЕ 

А. А. Чекалова. Несколько слов об авторе 

и его книге ....................................................... 5 

Введение .......... "." ..... "."""" ............................................................ " ....... " ...... 1 О 
Глава /. Византийский церковный обряд ............... 16 
r лава 11. Палео-византийское 
богослужение: Византия до Византии ................. 23 

Глава /11. Византийский обряд 
становится имперским ...................................... 31 

Глава /V. Темные века и иконоборчество ............... 49 
Глава V. Студийская эра ...................................... 62 
Глава У/. СреДllевизантийский синтез ................... 80 
Глава VlI. Ново-саваитский синтез ....................... 94 
Список сокращений ........................................... 103 

В. М. Л урье. Послесловие редактора 

русского перевода ........................................... 105 
Список публикаций о. Роберта Тафта .................. 111 


