




РОССИЙСКАЯ АКАДЕМИЯ НАУК

ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ



ПАМЯТНИКИ
ПИСЬМЕННОСТИ

ВОСТОКА

CXLIII

Серия основана в 1965 году

Наука — Восточная литература



ПУДЖЬЯПАДА

САРВАРТХАСИДДХИ

Вступительная статья, 
перевод с санскрита и приложения 

Н.А.Железновой

Москва
2015



УДК 1(091)
ББК 87.3(5Инд)

П88

РЕДАКЦИОННАЯ КОЛЛЕГИЯ СЕРИИ
«ПАМЯТНИКИ ПИСЬМЕННОСТИ ВОСТОКА»

А.Б.Куделин (председатель), И.Ф.Попова (зам. председателя),
Н.С.Яхонтова (секретарь), В.М.Алпатов, С.М.Аникеева,

М.И.Воробьева-Десятовская, М.А.Дандамаев, Ю.А.Иоаннесян, В. С.Мясников,
М.Б.Пиотровский, С.М.Прозоров, И.М.Стеблин-Каменский,

А.Ф.Троцевич, А.Д.Цендина, О.М. Чунакова

Издание осуществлено при финансовой поддерэ/ске
Российского гуманитарного научного фонда,

проект № 15-03-16007

Пуджьяпада
Сарвартхасиддхи / Пуджьяпада ; вступит, ст., пер. с санскрита,

прил. H.A. Железновой; Ин-т востоковедения РАН. — М.: Нау-
ка — Вост. лит., 2015. — 390 с. — (Памятники письменности Вос-
тока. CXLIII / редкол.: А.Б. Куделин (пред.) и др.). — ISBN 978-5-
02-036588-9

«Сарвартхасиддхи» Пуджьяпады (V-VI вв.) является первым известным
в рамках дигамбарской ветви джайнизма комментарием на «Таттвартхадхига-
ма-сутру» Умасвати — основополагающее сочинение всей джайнской фило-
софско-религиозной традиции. В этом комментарии, полемизируя с доктрина-
ми других философских школ Индии (санкхьи, буддизма, вайшешики и др.),
Пуджьяпада отстаивает особенности джайнского подхода к решению ряда
фундаментальных онтологических проблем (трактовка природы души, связь
души с кармой и т.д.), показывает глубину учения собственной традиции и
эффективность применения джайнской логики.

Первый перевод сочинения на русский язык сопровождается вступитель-
ной статьей и приложениями.

© Железнова H.A., вступительная статья,
перевод, приложения, 2015

О Институт востоковедения РАН, 2015
О Редакционно-издательское оформление,

ISBN 978-5-02-036588-9 Наука — Восточная литература, 2015



Полный список книг серий «Памятники литературы народов Востока» и «Па-
мятники письменности Востока» за 1959-1985 гг. опубликован в брошюре «Па-
мятники литературы народов Востока. Каталог серийных изданий. 1959-1985». М.,
1986. Ниже приводится список книг, вышедших в свет после публикации каталога.

XXXII, 4. Сыма Цянь. Исторические записки («Ши цзи»). Т. IV. Пер. с китай-
ского, предисл. и коммент. Р.В.Вяткина. М, 1986.

XXXII, 5. Сыма Цянь. Исторические записки («Ши цзи»). Т. V. Пер. с китайско-
го, предисл. и коммент. Р.В.Вяткина. М, 1987.

XXXII, 6. Сыма Цянь. Исторические записки («Ши цзи»). Т. VI. Пер. с китай-
ского, предисл. и коммент. Р.В.Вяткина. М., 1992.

XXXII, 7. Сыма Цянь. Исторические записки («Ши цзи»). Т. VII. Пер. с китай-
ского Р.В.Вяткина. Коммент. Р.В.Вяткина и А.Р.Вяткина. Предисл.
Р.В.Вяткина. М., 1996.

XXXII, 8. Сыма Цянь. Исторические записки («Ши цзи»). Т. VIII. Пер. с ки-
тайского Р.В.Вяткина и А.М.Карапетьянца, коммент. Р.В.Вяткина,
А.Р.Вяткина и А.М.Карапетьянца, вступит, статья Р.В.Вяткина. М., 2002.

XXXII, 9. Сыма Цянь. Исторические записки («Ши цзи»). Т. IX. Пер. с китай-
ского и коммент. под ред. А.Р.Вяткина, вступит, статья А.Р.Вяткина.
М.,2010.

LXI. Мела Махмуд Байазиди. Таварих-и кадим-и Курдистан («Древняя
история Курдистана»). Т. I. Перевод «Шараф-наме» Шараф-хана Бид-
лиси с персидского языка на курдский язык (курманджи). Изд. текста,
предисл., указатели, оглавление К.К.Курдоева и Ж.С.Мусаэлян. М.,
1986.

LXXIII, 2. Памятники индийской письменности из Центральной Азии. Вып. 2.
Изд. текстов, исслед., пер. с санскрита и коммент. Г.М.Бонгард-
Левина и М.И.Воробьевой-Десятовской. М., 1990 (Bibliotheca Buddhi-
са. XXXIV).

LXXIII, 3. Памятники индийской письменности из Центральной Азии. Вып. 3.
Изд. текстов, исслед., пер. и коммент. Г.М.Бонгард-Левина, М.И.Во-
робьевой-Десятовской, Э.Н.Темкина. М., 2004 (Bibliotheca Buddhica.
XL).

LXXVI. Бай юй цзин (Сутра ста притч). Пер. с китайского и коммент. И.С.Гу-
ревич. Вступит, статья Л.Н.Меньшикова. М., 1986.

LXXVII. Григор Нарекаци. Книга скорбных песнопений. Пер. с древнеармян-
ского и примеч. М.О.Дарбинян-Меликян и Л.А.Ханларян. Вступит,
статья С.С.Аверинцева. М., 1988.

LXXVIII. Книга деяний Ардашира, сына Папака. Транскрипция текста, пер. со
среднеперсидского, введ., коммент. и глоссарий О.М.Чунаковой. М.,
1987.



LXXIX. Мебде-и канун-и йеничери оджагы тарихи (История возникновения
законов янычарского корпуса). Факсимиле рукописи. Изд. текста,
пер. с турецкого, коммент. и введ. И.Е.Петросян. М, 1987.

LXXX. Махабхарата. Книга третья. Лесная (Араньякапарва). Пер. с санскри-
та, коммент. и предисл. Я.В.Василькова и СЛ.Невелевой. М., 1987.

LXXXI, 1^. Измененный и заново утвержденный кодекс девиза царствования
Небесное процветание (1149-1169). Изд. текста, пер. с тангутского,
исслед. и примеч. Е.И.Кычанова. В 4 кн.
Кн. 1. Исследование. М., 1987.
Кн. 2. Факсимиле, пер. и примеч. (гл. 1-7). М., 1987.
Кн. 3. Факсимиле, пер. и примеч. (гл. 8-12). М., 1989.
Кн. 4. Факсимиле, пер., примеч. и глоссарий (гл. 13—20). М., 1989.

LXXXII. Шихуа о том, как Трипитака Великой Тан добыл священные книги
(Да Тан Сань-цзан цюй цзин шихуа). Пер. с китайского, исслед. и
примеч. Л.К.Павловской. М., 1987.

LXXXIII. 'Аджа'иб ад-дунйа (Чудеса мира). Критич. текст, пер. с персидского,
введ., коммент. и указатели Л.П.Смирновой. М., 1993.

LXXX1V. 'Али ибн Мухаммад ибн 'Абдаллах ал-Фахри. Китаб талхис ал-байан
фи зикр фирак ахл ал-адйан (Краткое разъяснение к перечню после-
дователей разных вер). Факсимиле рукописи. Изд. текста, вступит,
статья, краткое изложение содержания, примеч. и указатели С.М.Про-
зорова. М., 1988.

LXXXV. Аннамбхатта. Тарка-санграха («Свод умозрений») и Тарка-дипика
(«Разъяснение к своду умозрений»). Пер. с санскрита, введ., коммент.
и историко-философские исслед. Е.П.Островской. М., 1989.

LXXXVI. Васубандху. Абхидхармакоша (Энциклопедия Абхидхармы). Пер.
с санскрита, исслед. и коммент. В.И.Рудого. М., 1990 (Bibliotheca
Buddhica. XXXV).

LXXXVII. Вновь собранные записи о любви к младшим и почтении к старшим.
Изд. текста, вступит, статья, пер. с тангутского, коммент. и прил.
К.Б.Кепинг. М., 1990.

LXXXVIII. Вопросы Милинды (Милиндапаньха). Пер. с пали, исслед. и коммент.
А.В.Парибка. М., 1989 (Bibliotheca Buddhica. XXXVI).

LXXX1X. Дзэами Мотокиё. Предание о цветке стиля (Фуси кадэн), или Предание
о цветке (Кадэнсё). Пер. со старояпонского, вступит, статья и примеч.
Н.Г.Анариной. М., 1989.

ХС. История Чойджид-дагини. Факсимиле рукописи. Транслитерация
текста, пер. с монгольского, исслед. и коммент. А.Г.Сазыкина. М.,
1990 (Bibliotheca Buddhica. XXXVII).

XCI. Махабхарата. Книга восьмая. О Карне (Карнапарва). Пер. с санскрита,
предисл. и коммент. Я.В.Василькова и СЛ.Невелевой. М., 1990.

ХСП. Мах Шараф-ханум Курдистани. Хроника дома Ардалан (Та'рих-и Ар-
далан). Пер. с персидского, введ. и примеч. Е.И.Васильевой. М., 1990.

XCIV. Изведать дороги и пути праведных. Пехлевийские назидательные
тексты. Введ., транскрипция, пер., коммент., глоссарий и указатели
О.М.Чунаковой. М., 1991.

XCV. Кабир. Грантхавали (Собрание). Пер. с браджа и коммент. Н.Б.Гафу-
ровой, введ. Н.Б.Гафуровой и Н.М.Сазановой. М., 1992.



XCVI. Me'op айин («Светоч глаза»). Караимская грамматика древнееврей-
ского языка. По рукописи 1208 г. Изд. текста,хпер., исслед. и коммент.
М.Н.Зислина. М., 1990.

XCVII. Норито. Сэммё. Пер. со старояпонского, коммент. и предисл. Л.М.Ер-
маковой. М., 1991.

XCVIII. Та'рих-и Бадахшан (История Бадахшана). Факсимиле рукописи. Изд.
текста, пер. с персидского А.Н.Болдырева при участии С.Е.Григорье-
ва. Введ. А.Н.Болдырева и С.Е.Григорьева. Примеч. и прил. С.Е.Гри-
горьева. М, 1997.

XCIX. Хуэй цзяо. Жизнеописания достойных монахов (Гао сэн чжуань). Раз-
дел 1. Переводчики. Пер. с китайского, исслед. и коммент. М.Е.Ер-
макова. М., 1991 (Bibliotheca Buddhica. XXXVIII).

С. Биджой Гупто. Сказание о Падме (Подмапуран). Пер. с бенгальского,
предисл., коммент. и прил. И.А.Товстых. М., 1992.

СН. Каталог Петербургского рукописного «Ганджура». Сост., введ.,
транслитерация и указатели З.К.Касьяненко. М., 1993 (Bibliotheca
Buddhica. XXXIX).

CIV. Мухаммад ибн ал-Харис ал-Хушани. Книга о судьях (Китаб ал-
кудат). Пер. с арабского, предисл. и примеч. К.А.Бойко. М., 1992.

CV, 1. Угаритский эпос. Введ., пер. с угаритского и коммент. И.Ш.Шиф-
мана. М., 1993.

CV, 2. О Ба'лу. Угаритские поэтические повествования. Пер. с угаритского,
введ. и коммент. И.Ш.Шифмана. М., 1999.

CVI. Шамс ад-Дин Мухаммад ибн Кайс ар-Рази. Свод правил персидской
поэзии (ал-Му'джам фи ма'айир аш'ар ал-'аджам). Часть II. О науке
рифмы и критики поэзии. Пер. с персидского, введ. и коммент.
Н.Ю.Чалисовой. М, 1997.

CVII. Шихаб ад-Дин Мухаммад ибн Ахмад ан-Насави. Сират Султан Джалал
ад-Дин Манкбурны (Жизнеописание султана Джалал ад-Дина Ман-
кбурны). Критич. текст, пер. с арабского, коммент. и введ. З.М.Буния-
това. М., 1996.

CIX. Классическая йога («Йога-сутры» Патанджали и «Вьяса-бхашья»). Пер. с
санскрита, введ., коммент. и реконструкция системы Е.П.Островской и
В.И.Рудого. М., 1992.

СХ. Малик Шах-Хусайн Систани. Хроника воскрешения царей (Та'рих-и
ихйа' ал-мулук). Пер. с персидского, предисл. и коммент. Л.П.Смир-
новой. М., 2000.

CXI. Ватсьяяна Малланага. Камасутра. Пер. с санскрита, вступит, статья и

коммент. А.Я.Сыркина. М., 1993.

СХП. Джаядева. Гитаговинда. Пер. с санскрита, вступит, статья, коммент. и
прил. А.Я.Сыркина. М., 1995.

CXIII, 1. Законы Великой династии Мин со сводным комментарием и прило-
жением постановлений (Да Мин люй цзи цзе фу ли). Часть 1. Пер.
с китайского, исслед., примеч. и прил. Н.П.Свистуновой. М., 1997.

СХШ, 2. Законы Великой династии Мин со сводным комментарием и прило-
жением постановлений (Да Мин люй цзи цзе фу ли). Часть 2. Пер.
с китайского, исслед., примеч. и прил. Н.П.Свистуновой. М., 2002.



СХШ, 3. Законы Великой династии Мин со сводным комментарием и прило-
жением постановлений (Да Мин люй цзи цзе фу ли). Часть 3. Пер.
с китайского, введ., примеч. и прил. Н.П.Свистуновой. М., 2012.

CXIV. Зороастрийские тексты. Суждения Духа разума (Дадестан-и меног-и
храд). Сотворение основы (Бундахишн) и другие тексты. Издание
подготовлено О.М.Чунаковой. М., 1997.

CXV. Кефалайа («Главы»). Коптский манихейский трактат. Пер. с коптско-
го, исслед., коммент., глоссарий и указатели Е.Б.Смагиной. М, 1998.

CXVI. Арабские источники XIII-XIV вв. по этнографии и истории Африки юж-
нее Сахары. Т. 4. Пер. с арабского В.В.Матвеева, Л.Е.Куббеля, М.А.Тол-
мачевой при участии Н.А.Добронравина. Предисл. М.А.Толмачевой.
Издание подготовлено Н.А.Добронравиным и В.А.Поповым. М., 2002.

CXVII. Запись у алтаря о примирении Конфуция. Факсимиле рукописи. Из-
дание текста, пер. с тангутского, вступит, статья, коммент. и словарь
Е.И.Кычанова. М., 2000.

CXVIII. История Эрдэни-дзу. Факсимиле рукописи. Пер. с монгольского,
введ., коммент., прил. А.Д.Цендиной. М., 1999.

CXIX. Манихейские рукописи из Восточного Туркестана. Среднеперсидские
и парфянские фрагменты. Введ., транслитерация, перевод, коммент.,
прил. О.М.Чунаковой. М., 2011.

СХХ. Ойратский словарь поэтических выражений. Факсимиле рукописи.
Транслитерация, введение, пер. с ойратского, словарь с коммент., прил.
Н.С.Яхонтовой. М., 2010.

CXXI. Смешанные знаки [трех частей мироздания]. Факсимиле ксилографа.
Вступит, статья, пер. с тангутского А.П.Терентьева-Катанского под
ред. М.В.Софронова. Реконструкция текста, предисл., исслед. и ком-
мент. М.В.Софронова. М., 2002.

СХХИ. О сознании (Синь). Из философского наследия Чжу Си. Пер. с китай-
ского А.С.Мартынова и И.Т.Зограф, вступит, статья и коммент. к пер.
А.С.Мартынова, грам. очерк И.Т.Зограф. М., 2002.

CXXIII. Сутры философии Ньяя (Ньяя-сутры и Ньяя-бхашья). Пер. с санскри-
та, исслед. и коммент. В.К.Шохина. М., 2001.

CXXIV. Толкование Корана (Лахорский тафсир). Пер. с персидского, примеч.
и указ. Ф.И.Абдуллаевой. М., 2001.

CXXV, 1. Хуань Куань. Спор о соли и железе (Янь те лунь). Т. I. Пер. с китай-
ского, введ. и коммент. Ю.Л.Кроля. М., 2001.

CXXV, 2. Хуань Куань. Спор о соли и железе (Янь те лунь). Т. II. Пер. с китай-
ского, коммент. и прил. Ю.Л.Кроля. М., 2001.

CXXVI. Пехлевийская Божественная комедия. Книга о праведном Виразе
(Арда Вираз намаг) и другие тексты. Введ., транслитерация пехле-
вийских текстов, пер. и коммент. О.М.Чунаковой. М., 2001.

CXXVII. Сутра Общины белого лотоса: тюркская версия. Факсимиле рукопи-
си. Транскрипция текста. Пер. с раннесредневекового тюркского
языка, предисл., примеч., указ. слов Л.Ю.Тугушевой. М., 2008.

CXXVIII, 1. Махмуд ал-Кашгари. Диван лугат ат-турк (Свод тюркских слов). В 3
томах. Т. 1. Пер. с араб. А.Р.Рустамова под ред. И.В.Кормушина, пре-
дисл. и введ. И.В.Кормушина, примеч. И.В.Кормушина, Е.А.Поце-
луевского, А.Р.Рустамова. М., 2010.



CXXIX. Повесть о махарадже Маракарме. Факсимиле рукописи. Транслите-
рация, пер. с малайского, исслед., коммент. и прил. Л.В.Горяевой. М.,
2008.

СХХХ, 1. Полное собрание исторических записок Дайвьета (Дайвьет шы ки
тоан тхы). В 8 томах. Т. 1. Пер. с ханвьета К.Ю.Леонова, А.В.Никити-
на. Предисл., вступит, ст., коммент. и указ. К.Ю.Леонова, А.В.Ники-
тина при участии В.И.Антощенко, М.Ю.Ульянова, А.Л.Федорина. М.,
2002.

СХХХ, 2. Полное собрание исторических записок Дайвьета (Дайвьет шы ки
тоан тхы). В 8 томах. Т. 2. Пер. с ханвьета, коммент., предисл. и прил.
К.Ю.Леонова, А.В.Никитина и А.Л.Федорина. Вступит, статья А.Л.Фе-
дорина. М., 2010.

СХХХ, 3. Полное собрание исторических записок Дайвьета (Дайвьет шы ки
тоан тхы). В 8 томах. Т. 3. Пер. с ханвьета и коммент. К.Ю.Леонова и
А.Л.Федорина при участии М.Ю.Ульянова, предисл., вступит, статья
и прил. А.Л.Федорина. М., 2012.

СХХХ, 5. Полное собрание исторических записок Дайвьета (Дайвьет шы ки
тоан тхы). В 8 томах. Т. 5. Пер. с ханвьета, коммент., вступит, статья
и прил. А.Л.Федорина. М., 2014.

CXXXI. Чжоу Цюй-фэй. За Хребтами. Вместо ответов (Лин вай дай да). Пер. с
китайского, введ., коммент. и прил. М.Ю.Ульянова. М., 2001.

СХХХП. Вишну-смрити. Пер. с санскрита, предисл., коммент. и прил.
Н.А.Корнеевой. М., 2012.

СХХХШ. Агван Доржиев. Занимательные заметки. Описание путешествия
вокруг света (Автобиография). Факсимиле рукописи. Пер. с монголь-
ского А.Д.Цендиной. Транслитерация, предисл., коммент., глоссарий
и указ. А.Г.Сазыкина, А.Д.Цендиной. М., 2003.

CXXXIV. Мукундорам Чокроборти Кобиконкон. Песнь о благодарении Чанди
(Чондимонгол). Сказание о Дхонопоти (Дхонопоти упакхан). Пер. с
бенгальского, предисл., коммент. и прил. И.А.Товстых. М., 2004.

CXXXV, 1. Атхарваведа (Шаунака). Пер. с ведийского, вступит, статья, коммент.
и прил. Т.Я.Елизаренковой. В 3 томах. Т. 1. Книги I—VII. М., 2005.

CXXXV, 2. Атхарваведа (Шаунака). Пер. с ведийского, вступит, статья, коммент.
и прил. Т.Я.Елизаренковой. В 3 томах. Т. 2. Книги VIII—XII. М., 2007.

CXXXV, 3. Атхарваведа (Шаунака). Пер. с ведийского, вступит, статья, коммент.
и прил. Т.Я.Елизаренковой. В 3 томах. Т. 3. Книги XIII-XIX. М., 2010.

CXXXVI, 1. Установления династии Чжоу (Чжоу ли). Раздел 1. Небесные чиновни-
ки. Цзюань 1. Пер. с кит., вступит, статья, коммент. и прил. С.Кучеры.
М.,2010.

CXXXVII. Памятники малайской книжности XV-XVII вв.: Повесть о победонос-
ных Пандавах; Бухари ал-Джаухари. Корона царей. Пер. с малайско-
го, исслед., коммент., прил. и указ. Л.В.Горяевой. М., 2011.

CXXXVIII. Уйгурские деловые документы X-XIV вв. из Восточного Туркестана.
Факсимиле рукописей. Предисл., транскрипция, пер. с древнеуйгурско-
го Л.Ю.Тугушевой. М., 2013.

CXXXIX. Кэйтю. Вадзисёрансё (Исправление царящего в нашей азбуке беспо-
рядка). Введение. Вступит, статья, пер. с японского, коммент. и прил.
К.Г. Маранджян. М, 2015.



CXL. «Новые законы» тангутского государства (первая четверть XIII в.). Изд.
текста, пер. с тангутского, введ. и коммент. Е.И.Кычанова. М., 2013.

CXLI. Цзоуяньшу («Сборник судебных запросов»): палеографические доку-
менты древнего Китая. Изд. текста, пер. с китайского, вступит, статья,
коммент. и прил. М.В.Королькова. М , 2013.

CXLII. Ли Сунсин. Военный дневник (Нанчжун ильги). Вступит, статья, пер.

с ханмуна, коммент. и прил. О.С.Пироженко. М., 2013.

ПАМЯТНИКИ ЛИТЕРАТУРЫ НАРОДОВ ВОСТОКА

I, 3. Ким Бусик. Самгук саги. Разные описания. Биографии. Изд. текста, пер.,
вступит, статья, коммент., прил. под общей ред. М.Н.Пака и Л.Р.Кон-
цевича. М., 2002.



СОДЕРЖАНИЕ

Введение 12
1. Становление джайнской доктрины до Пуджьяпады 13
2. Пуджьяпада и его время 19
3. «Сарвартхасиддхи» и комментаторская традиция 28

Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи. Перевод 41

Первая адхъяя. [Видение и знание] 43
Вторая адхъяя. [Душа] 119
Третья адхъяя. [Нижний и средний миры] 149
Четвертая адхъяя. [Боги] 168
Пятая адхъяя. [Субстанции] 186
Шестая адхъяя. [Приток кармы] 218
Седьмая адхъяя. [Обеты] 237
Восьмая адхъяя. [Кармическая связанность] 259
Девятая адхъяя. [Остановка притока и уничтожение кармы] ... 278
Десятая адхъяя. [Освобождение] 315

Комментарии 325

Приложения 359

Словарь санскритских терминов 361

Единицы измерения пространства и времени в джайнизме 374

Библиография 376

Указатель имен 381

Указатель сочинений 385

Summary 388



ВВЕДЕНИЕ

«Сарвартхасиддхи» (Sarvârthasiddhî) Пуджьяпады Деванандина
представляет собой первый дигамбарский комментарий на «Тат-
твартхадхигама-сутру» (Tattvärthädhigama-sütra) Умасвати (в ди-
гамбарском произношении — Умасвамин) — основополагающее
сочинение всей джайнской философско-религиозной традиции,
причем как в шветамбарской, так и в дигамбарской версиях (более
подробно об Умасвати/Умасвамине и о «Таттвартхадхигама-сутре» см.
[Железнова 2012: 51-73]). Именно «Сарвартхасиддхи» (далее — Сс)
является фундаментом всей последующей комментаторской традиции
в рамках дигамбарской ветви джайнизма, ибо толкование Пуджья-
падой лапидарных сутр «Таттвартхадхигама-сутры» (далее — ТС)
послужит отправной точкой для развернутых и философски чрез-
вычайно значимых комментариев «Таттвартхараджа-варттика» Ака-
ланки Бхатты (VIII в.) и «Таттвартхашлока-варттика» Видьянанди-
на/Видьянанды (IX в.), ставших ярким и бесспорным свидетельст-
вом расцвета джайнской философии вообще и дигамбарской тра-
диции в частности.

В Сс в свернутом виде содержатся все основные темы и проло-
жены все основные интеллектуальные ходы, по которым будет
двигаться мысль Акаланки и Видьянанды (не говоря уже о более
поздних комментаторах ТС). Текст комментария демонстрирует со
всей очевидностью, что его автор не только разбирался в тонкостях
учения Махавиры, но и был хорошо знаком с доктринами других
школ философской мысли Индии, в том числе санкхьи, буддизма,
вайшешики. В полемике с положениями этих школ Пуджьяпада
отстаивает особенности джайнского подхода к решению ряда фун-
даментальных онтологических проблем (трактовка природы души,
связь души с кармой и т.д.), что позволяет автору показать глубину
учения собственной традиции и эффективность применения джайн-
ской логики с ее опорой на доктрину «неодносторонности». Эта
стратегия будет продолжена и расширена в масштабном субком-

12



Введение

ментарии Акаланки, но достигнет своей кульминации в «Таттвар-
тхашлока-варттике» Видьянанды, который продемонстрирует не-
дюжинную эрудицию и виртуозное мастерство при использовании
логического инструментария.

1
Становление джайнской доктрины

до Пуджьяпады

Джайнская традиция возникает в шраманскую эпоху, на рубеже
VI-V вв. до н.э., когда на исторической сцене Индийского субкон-
тинента появляются странствующие аскеты-проповедники, шраманы,
отстаивающие принципиально иные по сравнению с традиционными
брахманистскими идеи и взгляды на устройство мироздания. Шрама-
ны выступили в качестве оппонентов брахманизму по целому ряду
вопросов, включая необходимость совершения жертвоприношений;
признание Вед в качестве источника достоверного познания; учение
о существовании вечной индивидуальной души — атмана, понимае-
мой в качестве порождения высшей творящей духовной сущности —
Брахмана, и т.п. Основной круг проблем, который находился в цен-
тре дискуссий этих странствующих учителей, охватывал и вопросы
о том, что представляет собой этот мир, существует ли иной мир,
несет ли человек ответственность за свои поступки, имеет ли смысл
аскеза и т.п. В рамках этих дискуссий окончательно сложилось пред-
ставление о мире как круговороте перерождений (сансара) души и
законе морального воздаяния (карма), определяющем цепь перево-
площений живых существ. Эти идеи получили затем широкое рас-
пространение во всей индийской философии (более подробно о
шраманской эпохе см. [Шохин 1997: 2007]).

Становление и формирование собственно джайнской доктрины
связано с деятельностью Джины Махавиры Вардхаманы, последнего,
24-го1, тиртханкара (букв, «создатель брода/переправы»), чьи пропо-

1 Среди всех тиртханкаров джайнизма реально существовавшими личностями
можно считать только Махавиру и его предшественника Паршву/Паршванатху,
который жил на 250 лет ранее Джины и последователями которого, согласно пре-
данию, были родители Вардхаманы. Остальные (Ришабхадева/Адинатха, Аджита-
натха, Самбхаванатха, Абхинандана, Суматинатха, Падмапрабха, Супаршванатха,
Чандрапрабха, Сувидхинатха/Пушпаданта, Шиталанатха, Шреямсанатха, Васу-
пуджья, Вималанатха, Анантанатха, Дхарманатха, Шантинатха, Кунтхунатха, Ара-
натха, Маллинатха, Мунисуврата, Наминатха, Неминатха/Ариштанеми) тиртханка-
ры являются героями лишь джайнской «историософии».

13



Введение

веди послужили основой для составленного позднее собрания кано-
нических текстов, получившего в джайнизме статус «священного пи-
сания» (во всяком случае, в шветамбарской его ветви) и названного
«сиддханта», или «агама». Кодификация этого корпуса, вероятно,
произошла в V в. на соборе в Валабхи (совр. штат Гуджарат)2, где уже
существовавшие в той или иной форме тексты приобрели вид, в кото-
ром они дошли до нашего времени3. Этот период в истории джайнско-
го учения получил название «агамического», или «эпоха агам» [Dixit
1971: 12-87]. Современное собрание агам в его шветамбарской версии
составляет 45 текстов, разбитых на шесть групп: 11 анг («первичных
членов»)4; 12упанг5 («вторичных членов»); Юпракирнак («разроз-
ненных пассажей»); 6 чхеда-сутр («дисциплинарных сутр»); 4 мула-
сутры («корневые сутры») и 2 чулика-сутры («малые сутры») .

2 П. Дандас уточняет на основании джайнских источников, что речь идет о 453
или 466 г. (см. [Dundas 2002: 49]).

3 Очевидно, что представление о «неизменности» корпуса текстов, дошедшего до
нас с последнего собора, является, мягко говоря, неубедительным. Оно возникло на
основании собрания джайнских рукописей, присланных из Индии, и списка текстов
канона, с которыми имели дело пионеры в области изучения джайнизма на Западе
А. Вебер и Г. Бюлер. В действительности же речь может идти только о «выборе»
текстов, являвшихся каноническими лишь для одной шветамбарской ветви — мурти-
пуджаков (букв, «почитающие изображения»). Сам список из 45 сутр возникает в
этой среде не ранее XIII в. (более подробно об этом см. [Dundas 2002: 76-79]). Исто-
рию джайнских соборов, состав канонического корпуса текстов, а также общую
характеристику проблематики этих текстов см. [Железнова 2012: 40-50].

4 Статус анг как главных частей канона определяется тем, что, согласно тради-
ции, они были составлены ганадхарами, т.е. непосредственными учениками самого
Махавиры, тогда как остальные тексты созданы последующими учителями, хотя и
на основании того знания, которое было им передано от слышавших проповедь
тиртханкара. И дигамбары (отрицающие аутентичность нынешнего шветамбарско-
го корпуса агам) и шветамбары признают, что изначально анг было 12, но первые
утверждают, что подлинное знание анг со временем было утеряно целиком, а вто-
рые настаивают на потере только последней, 12-й, анги. Таким образом, даже ны-
нешняя версия канона является неполной. О разногласиях по этому вопросу внутри
джайнской традиции см. [Железнова 2012: 22-40].

5 Все названия разделов канона и текстов даются в санскритском произношении из
удобства. Названия на пракрите и санскрите приводятся в [Железнова 2012:22-40].

6 Собственно, данный корпус из 45 текстов является каноническим только для мур-
типуджаков, тогда как две другие шветамбарские ветви джайнизма — стханакавасины
(букв, «живущие в стханаках / странноприимных домах») и терапантхи (букв, «[сле-
дующие] путем тринадцати [правил]» — не путать с дигамбарскими терапаитхами!),
отколовшиеся в XV и XVIII вв. соответственно, признают аутентичными учению Маха-
виры только 32 текста, поскольку они полностью исключили пракирнаки, две чхеда-
сутры и одну мула-сутру. Кроме того, они объединили в класс мула-сутр две оставшие-
ся из этой группы и чулика-сутры, а также выделили особняком «Авашьяка-сутру».
Поэтому корпус текстов агам стханакавасинов состоит из пяти разделов.

14



Введение

Эти тексты имеют самое разнообразное содержание — от опи-
сания структуры мироздания до классификации живых существ,
включая наимельчайших из них. С точки зрения собственно фило-
софских представлений наиболее ранними считаются десять сутр:
пять анг — «Ачаранга», «Сутракританга», «Стхананга», «Самавая»
и «Бхагавати», три упанги — «Раджапрашния», «Дживадживабхи-
гама» и «Праджняпана» и две мула-сутры — «Уттарадхъяяна» и
«Дашавайкалика». Содержательно к ним примыкают две чулика-
сутры — «Ануйогадвара» и «Нанди-сутра», которые принадлежат
к более позднему времени — времени Умасвати [Dixit 1971: 8].
В дигамбарской традиции «период агам» представлен текстом под
названием «Шаткхандагама» и сочинениями, входящими в Corpus
Cundacundae (характеристику текстов и учение, изложенное в них,
см. [Железнова 2005]).

Индийский исследователь К.К. Диксит предложил различать в
истории джайнской философии три вехи: период агам, период ло-
гики и современный период [Dixit 1971: 9-11]. В агамическом пе-
риоде он выделил три этапа, которые соотносит с определенными
текстами:

V-II вв. до н.э. — первый этап, включает в себя наиболее ран-
ние части «Бхагавати», а также философские пассажи «Ача-
ранги», «Сутракританги» и «Дашавайкалики».

II—I вв. до н.э. — второй этап, куда входят «Праджняпана» и бо-
лее поздние части «Бхагавати», а также «Дживадживабхига-
ма», «Раджапрашния» и «Уттарадхъяяна» (за исключением
28-й главы).

I-VI вв. н.э. — третий этап, по мысли К.К. Диксита, охватывает
ТС Умасвати вместе с автокомментарием, 28-ю главу «Утта-
радхъяяны», «Ануйогадвару», «Нанди-сутру», «Авашьяка-
ниръюкти» и «Шаткхандагаму» [Там же: 9, 31]7.

Как представляется, к этому же этапу следует отнести и сочине-
ния Кундакунды, хотя К.К. Диксит полагает, что они принадлежат
к следующему периоду — периоду логики [Там же: 89]. Тем не ме-
нее, несмотря на свою обширность и почти всеохватность пробле-
матики, Corpus Cundacundae вряд ли может рассматриваться как
собрание сугубо философских текстов, поскольку собственно ло-
гическая аргументация и полемика с оппонентами в этих сочине-
ниях если и представлены, то в самом зачаточном виде.

7 П. Дандас датирует «Шаткхандагаму» серединой II в. (см. [Dundas 2002: 63]).

15



Введение

Содержательно эти три этапа формирования джайнской доктри-
ны выражаются в следующем: на первом этапе появляются концеп-
ция структуры мироздания в целом, общая концепция кармы и уче-
ние о пяти «протяженных субстанциях» (astikäya): душе (//va), ма-
терии (pudgala), пространстве (äkäsa), условиях движения (dharma)
и покоя (adharma); к ним примыкает и представление о времени
(käla), закладываются основы джайнской этической доктрины. На
втором этапе детализируется описание устройства мира, вводится
система исчисления, создается классификация душ, обозначаются
основные идеи теории познания и возникает представление о пара-
метрах (märgana) описания души. Третий этап характеризуется глав-
ным образом появлением трех составляющих эпистемологию джай-
низма учений — об источниках достоверного знания (pramäna),
о точках зрения (пауа), а также характеристиках исследования
(anuyogadvära) явлений в целом и их различных аспектах (niksepa)
в частности. Этот же период отмечен детальной проработкой тео-
рии кармы8.

Завершение данного этапа становления и развития джайнской
доктрины знаменуется появлением ТС Умавати. И то обстоятельст-
во, что этот трактат написан уже на санскрите (тогда как все выше-
перечисленные тексты были созданы на различных пракритах: ар-
дхамагадхи шветамбарских сутр и джайн-шаурасени дигамбарской
«Шаткхандагамы»), свидетельствует о том, что джайнская фило-
софско-религиозная традиция вступила в новую фазу.

В ТС все учение Махавиры от мироустройства до теории позна-
ния представлено в компактном виде небольших, крайне лапидар-
ных фраз-сутр, что сводит в единую и целостную картину сущест-
вовавшие ранее зачастую в качестве разрозненных пассажей раз-
личных сутр и «разбросанные» по всему корпусу канонических
текстов идеи и учения, выделяя тем самым наиболее важное и уни-
фицируя категориальный аппарат всей доктрины джайнизма. Кро-
ме того, язык текста, санскрит, являясь в истории цивилизации Ин-
дийского субконтинента своеобразным lingua franca, выводит ТС
на общеиндийскую арену, где в борьбе за интеллектуальное пре-
восходство и победу над умами современников будут сражаться

Приведенное здесь описание «истории идей» периода агам носит самый обоб-
щенный и приблизительный характер и, очевидно, нуждается в дальнейшем изуче-
нии и детализации. Его наличие оправдано только необходимостью дать читателю
самое общее представление о развитии джайнской доктрины до Пуджьяпады, что-
бы обозначить место Сс в контексте истории философии джайнизма.

16



Введение

все философские школы и учения, и джайнизм займет в этом поле-
мическом противостоянии далеко не последнее место и окажется
одним из самых сильных и подготовленных «бойцов».

После периода агам наступает период логики и философии, ко-
торый отличается от предыдущего прежде всего тем, что отныне
джайнские учителя не просто провозглашают истины джайнизма и
описывают реальность такой, какая она есть на самом деле (оче-
видно для самой традиции, что только учение Махавиры и предос-
тавляет такую возможность), но отстаивают свою доктрину с по-
мощью логического инструментария и зачастую в полемике с пред-
ставителями оппозиционных школ.

К.К. Диксит также выделяет в этом периоде три этапа, соотноси-
мые уже с конкретными авторами (понятно, вкупе с их текстами)9:

VI-VII вв. — шветамбары Сиддхасена и Маллавадин, дигамба-
ры Кундакунда10 и Самантабхадра;

VIII—IX вв. — шветамбар Харибхадра, дигамбары Акаланка и
Видьянанда;

X-XVIII вв. — дигамбар Прабхачандра, шветамбары Абхаядева,
Вадидева и Яшовиджая.

Отличительной особенностью всего этого длительного периода
является преимущественный интерес к собственно философским
концепциям (в особенности — к эпистемологической проблематике)
с упором на логическую аргументацию и отстаивание своей пози-
ции в активных спорах как с оппонентами из внешних по отноше-
нию к джайнизму традиций (буддизм, различные школы брахмани-
стского толка: санкхья, вайшешика, ньяя, веданта и т.д.), так и со
своими собратьями по вере внутри джайнского «философского со-
общества», придерживающимися альтернативной точки зрения.
В этот период бурно развиваются и детализируются «учение о не-
односторонности» (anekäntaväda) и его подразделы — так называе-
мые «семичленка» (saptabhangï) и «теория точек зрения» (nayaväda).

9 Сам индийский исследователь такую схему не приводит, в отличие от четкой
периодизации предыдущего периода агам. Он выделяет лишь три этапа, соотноси-
мые с именами джайнских учителей. Датировка этапов осуществлена мною на
основании встречающихся в разных местах его книги дат (см. [Dixit 1971]).

10 Как я уже выше отмечала, содержательно и формально (стиль и язык, джайн-
шаурасени) сочинения Кундакунды скорее следует относить к предыдущему этапу,
чем к периоду логики. Тем более, что и сам К.К. Диксит признает у Кундакунды
«полу-агамическое решение проблем» (whose treatment of problems is semi-Ägamic).
[Dixit 1971: 10].

17



Введение

Кроме того, серьезное внимание уделяется учению о достоверных
источниках познания (pramänaväda), которое в общеиндийской
эпистемологической традиции занимает отдельное место.

С XIX по XX в. (теперь уже — по XXI в.) длится современный
период истории джайнской философии, унаследовавший интеллек-
туальное богатство от предыдущих эпох, и ныне, как полагал
К.К. Диксит, задача заключается в том, чтобы приспособить это
наследство к нуждам современности [Dixit 1971: 11].

Индийский исследователь предложил общую периодизацию ис-
тории джайнской философской доктрины, которая может уточняться
по мере расширения и углубления наших знаний о тех или иных
учителях и мыслителях джайнизма. Однако значительным недостат-
ком приведенной схемы является полное отсутствие каких бы то ни
было упоминаний о Сс и Пуджьяпаде. Объяснить это ни с точки зре-
ния формальной (текст Сс был неизвестен широкой джайнской ау-
дитории), ни с точки зрения содержательной (Сс не имеет никакого
отношения к развитию джайнской философии) невозможно — не-
смотря на определенную «партийность» позиции индийского исто-
рика (К.К. Диксит уделяет значительно большее внимание именно
шветамбарским авторам и совершенно не пользуется никакими ди-
гамбарскими справочниками и исследовательской литературой), тем
не менее он приводит имена и учения Кундакунды, Акаланки, Пра-
бхачандры и т.д., чьи трактаты представляют именно дигамбарскую
сторону. Впервые текст Сс был опубликован в 1904 г. в Колхапу-
ре — задолго до публикации книги К.К. Диксита, вышедшей в 1971 г.
Содержательно же Сс, в качестве комментария на ТС, заслуживала
рассмотрения даже с учетом искаженной и переписанной (по мне-
нию шветамбаров) версии ТС. Однако никаких отсылок к этому
комментарию и даже упоминания имени его автора в работе индий-
ского исследователя нет. Поэтому для полноты картины и ради ис-
правления досадной оплошности, допущенной К.К. Дикситом, сле-
дует вписать имя Пуджьяпады в историю джайнской философии.

Если придерживаться введенной ранее схемы этапов формиро-
вания философии джайнизма, то Пуджьяпада, вне всякого сомне-
ния, относится к периоду логики, причем к раннему его этапу. По-
скольку вершиной данного периода К.К. Диксит в дигамбарском
лагере считает (и совершенно справедливо) творчество Акаланки и
Видьянанды, то вполне очевидно, что Сс, большая часть которого
входит в субкомментарий Акаланки на ТС, предшествует и стади-
ально «Раджа-варттике» последнего.

18



Введение

2
Пуджьяпада и его время

Мало о ком в истории индийской философии вообще и джайн-
ской в частности можно сообщить какие-то сведения о жизни (за
исключением сведений сугубо агиографического характера, став-
ших «известными» спустя несколько веков после предполагаемого
времени жизни героя, когда пишутся традиционные повествования
о знаменитых наставниках и учителях прошлого с целью их про-
славления11), кроме как приблизительное время создания текстов,
атрибутируемых традицией этому автору. Да и само авторство тек-
стов зачастую сомнительно. Не составляет исключения в данном
случае и Пуджьяпада. Данные, дошедшие до нашего времени о
Пуджьяпаде, крайне скупы. Традиция сообщает, что настоящим
именем знаменитого дигамбарского учителя было «Деванандин»,
но прославился он под титулом «Пуджьяпада», который получил
после посвящения в монахи12. За остроту своего ума и разносто-
ронние познания он заслужил прозвище «Джинендрабуддхи»
(букв, «обладающий умом повелителя джин») 3. Пуджьяпада воз-
главлял Нанди-сангху (Nandî-samgha), или Дешия-гану (Desïya-
ganà) — ответвление Мула-сангхи (Mula-samgha)14, возводящей

11 Как, например, в случае с Кундакундой (подробнее см. [Железнова 2005: 20-25]).
12 Впрочем, и по данному вопросу существуют расхождения между джайнски-

ми авторами. Так, приведенной выше точки зрения придерживаются К.С. Джайн
[Jain 2010: 590] и Дж.П. Джайн [Jain 2005: 98], а вот Р.П. Сингх полагает, опираясь на
надписи из Шраваны Белголы (№ 40), что имя «Деванандин» Пуджьяпада получил не
при рождении, а после посвящения в монахи (см. [Singh 1975: 71]; см. также [Jaina
Siddhänta Bhäskara 1938: 1]).

13 Надпись № 4 0 (1163) из Шраваны Белголы: «После него был Пуджьяпада, чье
первое имя [было] „Деванандин", в силу своей великой учености названный „Джи-
нендрабуддхи", чьи стопы были почитаемы божествами. [Его] несравненная грамма-
тика „Джайнендра", „Сарвартхасиддхи", способности в учении, превосходная поэзия,
„Джайнабхишека", наитончайшая в просодии „Самадхишатака" — это [сделало]
муни Пуджьяпаду достойным прославления собраниями монахов».

у о devanandiprathamübhidhäno buddhyü mahatyâ sa jinendrabuddhih \\2\\
s rip ûjy apâ do 'jani devatäbhiryatpujitam pädayugam yadïyam ||3||
jainendram nijasabdabhïïgamatulam sarvïïsiddhih para siddhante

nipunatvamuddhakavitïïmjainubhisekah svakah \
chandah suksmadhiyam samâdhisatakam svüsthyam yadïyam vidämäkhyätiha sa

pujyapâdamunipah pïijyo munïnum ganaih ||4||

[Rice 1889: 9].
14 Мула-сангха (букв, «коренная/основная община») — так джайнские (в пер-

вую очередь дигамбарские) источники называют главную дигамбарскую общину,

19



Введение

свою духовную «генеалогию» к самому Кундакунде (более подроб-
но см. [Железнова 2005]). Согласно спискам учителей — паттавали
(pattavalï) Мула-сангхи, Пуджьяпада был 10-м главой общины, его
предшественником значился Яшонандин, унаследовавший место
«понтифика» от Джаянандина15. А ученик Пуджьяпады Ваджранан-
дин/Ваджрасури основал знаменитую Дравида-сангху [Rice 1921:
27]16.

Поздние джайнские сочинения на каннада, такие как «Пуджья-
падачарите» (1800) Падмараджи и Чандайяи, а также «Раджавали-
катхе» (1834) Девачандры, рассказывают о том, что Пуджьяпада
происходил из Карнатаки и был родом из брахманской семьи. Он
родился в деревне Коле. Его отец по имени Мадхава Бхатта принял

существовавшую, по преданию, еще до нашей эры в Карнатаке на юге Индии и
основанную Кундакундой, чья «духовная генеалогия» восходила к последнему
«знатоку предания» (шрутакевалину) Бхадрабаху, а от него — к самому Махавире.
Согласно эпиграфическим данным из Шраваны Белголы, в первые века нашей эры
тогдашний глава общины Архадбали (29-й ачарья в списке учителей, начиная с га-
надхары, т.е. непосредственного ученика Махавиры, Индрабхути Гаутамы), опасаясь
разлагающего влияния мира на монахов, разделил общину на четыре ответвления:
Нанди-сангху (Дешия-гана), Сена-сангху, Дева-сангху и Симха-сангху. Со време-
нем они также стали дробиться на более мелкие субтрадиции — гаччхи (букв,
«община»), шакхи (букв, «ветвь») и т.д. (как, например, Дешия-гана — на Пустака-
гачхху, Пансогавали-шакху и т.д.). По всей вероятности, подобные нарративы от-
ражают процесс структуризации разрозненных общин в рамках дигамбарского
направления и поиск самоидентичности посредством соотнесения истории своей
локальной общины под руководством конкретного учителя с общеджайнской (в дан-
ном случае — общедигамбарской) учительской традицией, возводя свою «родо-
словную» через прославленных наставников к некоей единой, в прямом смысле
«корневой» праобщине, давшей начало различным ответвлениям-шакхам. См. так-
же [Dundas 2002: 121-122].

15 Jaina Siddhänta Bhäskara 1938: 78 (цит. по [Jain 2005: 98]).
16 В южноиндийских надписях начиная с X в. Дравида-сангха упоминается как

Dramida, Drävida, Dravina, Davila и Tibula. А. Чакраварти отождествляет ее с Му-
ла-сангхой, соотносимой с южной Паталипутрой, соотносимой, в свою очередь,
с современным Тируппаппилиуром, пригородом Чуддалоре [Chakravarti 1974: 16].
Дравида-сангха была чрезвычайно влиятельной в Карнатаке и Майсуре, ей оказы-
вали покровительство правители из династий Хойсала, Конгалва и Шантара. Со-
гласно тем же надписям, свою учительскую линию преемственности представители
этой сангхи возводили к Кундакунде. Особым почитанием в Дравида-сангхе поль-
зовалась Падмавати (сопровождающее Паршву божество-якшини). Почти ничего
неизвестно относительно аскетической практики этой сангхи, за исключением кри-
тики Девасены в адрес монахов Дравида-сангхи из-за их постоянного проживания в
одном месте, вкушения определенного вида растений и омовений (что традиционно
являлось непозволительным с точки зрения монашеского устава). Более подробно
об этом см. [Jain 2010: 749-750].

20



Введение

джайнское учение по настоянию своей жены Шридеви ([Narasim-
hacharya 1940, pt. II] цит. по [Jain 2005: 10]). Помимо сына, впо-
следствии прославленного джайнского учителя, у пары родилась
еще девочка, которую назвали Камалини. Однажды Пуджьяпада в
саду увидел лягушку в пасти змеи, это зрелище вызвало в нем от-
вращение к жизни, и он стал джайнским монахом17.

Традиция атрибутирует Пуджьяпаде помимо Сс авторство,
во-первых, сочинения по грамматике «Джайнендра-вьякарана»
(букв. «Грамматика Джайнендры») ; во-вторых, собрания из деся-
ти гимнов-восхвалений архатов и сиддх, содержащих также неко-
торые агиографические подробности жизни Махавиры, под назва-
нием «Дашабхактьяди-самграха» (букв. «Собрание десяти восхва-
лений»); в-третьих, «руководства» из 106 стихов по йоге, медитации
и учению об истинной сущности атмана (adhyätma), именуемого
«Самадхи-тантра» (букв. «Метод сосредоточения»), или «Самадхи-
шатака» (букв. «Сотня стихов о сосредоточении»)19; в-четвертых,
стихотворного сочинения из 51 стиха в жанре восхваления-стотра
«Иштопадеша» (букв. «Желанное наставление»)20, в котором на

17 Далее в «Пуджьяпадачарите» повествуется о том, как Пуджьяпада закончил
грамматику Панини, умершего и не успевшего дописать «Аштадхъяи» (букв. «Вось-
микнижие»). После смерти Панини возродился в облике змеи. Однажды эта змея,
увидев Пуджьяпаду, зашипела, на что Пуджьяпада сказал: «Будь уверен, я твою
грамматику закончу», — и спустя некоторое время завершил труд Панини. К тому же
он написал еще несколько произведений. Затем рассказывается о том, как Пуджья-
пада творил разнообразные чудеса с помощью сверхъестественных сил и мантры
Падмавати (эта богиня, имеющая отношение к джайнскому тантризму, пользуется
особой популярностью у дигамбаров, в особенности на юге Индии, благодаря своей
способности даровать всяческие мирские блага ее почитателям). А также, воспользо-
вавшись виманой (летательным средством Небесных богов — Вайманика), совершил
несколько полетов к джайнским тиртхам. Умер Пуджьяпада, как говорится в заверше-
ние его жизнеописания, медитируя в своей родной деревне (см. [Premi 1956: 123-124]).

18 Опубликована в Варанаси в 1910 г. и с тех пор, кажется, не переиздавалась.
В этом издании автором грамматики значится Деванандин, имя же «Пуджьяпада» не
фигурирует. «Джайнендра-вьякарана» никогда не переводилась ни на один европейский
язык. Наиболее подробная ее характеристика (история названия, время создания и ком-
ментарии на нее) дана только пандитом Натхурамом Преми [Premi 1956: 100-115].

19 В действительности текст включает в себя 105 стихов. Последние известные
мне издания: Samadhitantra 2012; Spiritual Insights 2000.

2 0 Это сочинение неоднократно издавалось и переводилось на английский язык.
Последнее издание — Spiritual Insights 2000. «Иштопадеша» в данном издании
переведена известным джайнским общественным деятелем первой половины XX в.,
адвокатом и реформатором Чампатраем Джайном, автором нескольких популярных
книг о джайнизме и месте учения тиртханкаров в ряду других религий (преимуще-
ственно христианство и ислам).

21



Введение

примерах обыденной жизни автор разъясняет учение о душе и цели
ее реализации; и в-пятых, небольшого текста из 8 стихов «Шанть-
яштака» (букв. «Восьмерка [стихов о] Шанти»), прославляющего
16-го тиртханкара Шантинатху. Все эти тексты сохранились до
нашего времени.

Кроме того, Пуджьяпаде приписывается еще ряд сочинений,
считающихся утерянными: стихотворный комментарий «Шабдава-
тараньяса» (или «Шабдаватара») на грамматику Панини21, трактат
по аюрведе «Вайдья-шастра» (возможно, под названием «Кальяна-
карака», букв. «Благое средство»22), руководство по джайнскому
ритуалу «Джайнабхишека» (букв. «Джайнское окропление») и со-
чинение по джайнской просодии «Чханда-шастра» (букв. «Наука
просодии»). Наиболее значимыми из вышеперечисленных тракта-
тов являются комментарий Сс и грамматика «Джайнендра-вьяка-
рана», которая состоит из пяти глав и поэтому также известна как
«Панчадхъяи» (букв. «[Состоящая] из пяти глав»)23. В ней Пуджья-
пада ссылается на более ранних джайнских учителей, таких как
Шридатта (1.4.34), Яшобхадра (2.1.99), Бхутабали (3.4.83), Прабха-
чандра (4.3.180), Сиддхасена (5.1.7) и, наконец, Самантабхадра
(5.4.140). Кроме того, в тексте нашли отражение идеи и не-джайн-
ских авторов, возможно, буддийского логика Дигнаги24 и санкхья-
ика Ишваракришны. Существуют четыре ранних комментария на
грамматику Пуджьяпады: «Махавритти» Абхаянандина, «Шабдан-
бходжабхаскараньяса» Прабхачандры, «Панчаваступракрия» Арья-
шрутикирти и «Лагхуджайнендра» пандита Махачандры [Premi
1956: 106].

Значение Сс и «Джайнендра-вьякараны» для джайнской тради-
ции трудно переоценить, поскольку первое является обязательным

21 Надпись № 46 из Ш и м о г и , округ Нагар (цит. по [Premi 1956: 107]).
2 2 Эти данные приводятся во многих книгах по истории джайнизма (см., напри-

мер [Jain 2005: 102]). Якобы «Вайдья-шастра» была переведена на каннада поэтом
Джагаддалой Соманатхой ок. 1150 г. См. [Rice 1921: 37; Saletore 1938: 21]. В дигам-
барской литературе существует сочинение на санскрите под названием «Кальянака-
рака», состоящее из 25 глав в 8000 стихов, его автором является Уградитья (VIII-
IX вв.). В тексте автор упоминает Пуджьяпаду наряду с Мегханадой, Симханадой,
Самантабхадрой и др. в качестве тех авторитетов, на кого он опирался. Возможно,
отсюда и возникла легенда о том, что у Пуджьяпады было произведение с подобным
названием (см. [Nagarajaiah 2010: 97]).

2 3 «Джайнендра-вьякарана» состоит из пяти глав, 20 пад и 2067 сутр.
2 4 И если это так, то данный текст относится к рубежу V-VI вв. Однако предпо-

ложение об отсылках к идеям буддийского философа нуждается в дальнейшем
исследовании и уточнении.

22



Введение

для изучения студентами всех школ традиционного типа (гурукул)
и монастырей-матх [Nagarajaiah 2010: 223], уже прошедшими опре-
деленный этап подготовки и стремящимися к более глубокому про-
никновению в суть учения архатов, а второе рассматривается как
вершина грамматической мысли — в эпиграфических текстах из
Шраваны Белголы об одном из дигамбарских наставников, Мегхачан-
дра-трайвидьядеве (ум. в 1115 г.), сказано, что он был «сведущ во всей
грамматике, сам [будучи] господином благословенным „Пуджьяпа-
дой"»25, что показывает тем самым, что данный учитель достиг небы-
валых высот во владении санскритом.

Время жизнедеятельности Пуджьяпады, как это часто встреча-
ется в истории джайнской, да и всей индийской философии, варьи-
руется — от V до VII в . 2 6 . Дигамбарские паттавали помещают
Пуджьяпаду между 258 и 308 гг. эры Викрамы (201-251 гг. н.э.)
[Jaina Siddhänta Bhäskara 1938: 58, 78; Hoernle 1891: 351]. Однако
очевидно, что Пуджьяпада не мог жить ранее 450 г. н.э., поскольку
достоверно известно, что он был предшественником Акаланки
Бхатты (VIII в.), а также Ваманы и Джаядитьи (VII в.), которые
ссылаются на грамматику Пуджьяпады в своем сочинении «Каши-
ка-вритти» (букв. «Комментарий из Каши») [Pathak 1889: 1-11].
Кроме того, большинство исследователей полагают, что автор Сс
жил после Самантабхадры (до V в.)2 7.

Пуджьяпада традиционно считается первым джайнским (во вся-
ком случае, первым дигамбарским) автором, прославившимся не
только как джайнский гуру, создатель философско-религиозных
сочинений и религиозный деятель (по преданию, он был главой

25 siddhünte jinavirasenasadrsah sïïstmbjinïbhaskarah
sattarkesvakalankadevavibudhah säksädayam bhutale \
sarvavyükarane vipascidadhipah sripujyapïïdah svayam
traividyottamameghacandramunipo vâdïbhapancunanah\\

Epigraphia Carnatica II, 156 (цит. по [Premi 1956: 98])
Важность этого обстоятельства подчеркивают также и другие авторы. См. [Set-

tar 1986: 162; Sangave 1981: 119].
26 Самая поздняя датировка предложена Э. Райсом — 700 г. н.э., к нему примы-

кает и Бхандаркар — 678 г. [Rice 1921: 41; Bhandarkar 1975: 59]. Однако Э. Райе,
далее в своей книге упоминая вновь Пуджьяпаду, относит его то к V в. (более тра-
диционный подход), то к 600 г. н.э., видимо, «забыв» о своей прежней датировке
[Rice 1921:45, ПО].

27 Исключение составляет К.Б. Патхак, полагавший, что Пуджьяпада жил перед
Самантабхадрой [Pathak 1930: 93]. Аргументация этого исследователя показалась
убедительной авторитетному историку индийской литературы М. Винтерницу
[Winternitz 1999: 459].

23



Введение

крупного центра обучения в Талкаде (Talkad) — столице дина-
стии Западных Рангов в южной Карнатаке), но и как знаток «мир-
ских» наук — помимо известности в качестве грамматиста Пу-
джьяпада стяжал славу и своими познаниями в медицине. А позд-
нейшая традиция, как водится, приписала ему посещение джины
во время мистического путешествия в Видеху28 и способности
чудотворения: вода, в которой были омыты его стопы, превраща-
ла железо в золото29.

В литературе длительное время дебатировался вопрос об отно-
шениях Пуджьяпады и династии Рангов из Майсура, имевшей тес-
ные связи с джайнизмом. Поздняя традиция полагала, что основа-
тель династии Рангов Конгуниварма (350-400) был непосредствен-
ным учеником джайнского наставника Симханандина и что все
потомки династии были последователями учения Махавиры [Jain
2010; Rice 1909: 373; Rice 1921: 17]31. Сама дигамбарская традиция
(и ряд ученых, в первую очередь индийских) придерживается
взгляда, согласно которому Пуджьяпада был выбран правителем
Талкада — Авинитой Конгини в качестве наставника своему сыну
Дурвините Конгини (570-600) перед восхождением последнего на
трон [Jain 2010: 591; Rice 1909: Introduction].

Такие европейские ученые, как Б.Л. Райе, Э.П. Райе и Г. Бюлер,
полагали, что Дурвинита и, соответственно, Пуджьяпада жили во
второй половине V в., и не сомневались, что Дурвинита был учени-
ком дигамбарского учителя [Rice 1909: 373; Rice 1921: 25].

Р. Нарасимхачарья и его сторонники сначала придерживались
вышеозначенной позиции, но впоследствии на основе свидетельства
текста под названием «Авантисундарикатха-сара» (букв. «Суть рас-
сказа о Сундари из Аванти») высказали предположение, что Дурвини-
та жил значительно позже (т.е. в 605—660 гг.) и, следовательно, не был
знаком с Пуджьяпадой. Другие сторонники этой датировки попыта-

2 8 П о д р а з у м е в а е т с я к о н т и н е н т Видеха, где, с о г л а с н о д ж а й н с к о й к о с м о г р а ф и и ,
в н а с т о я щ е е время ведет п р о п о в е д ь д ж и н а С и м а н д х а р а с в а м и н . В и д е х а не и м е е т
р е а л ь н о г о г е о г р а ф и ч е с к о г о с о о т в е т с т в и я . О д н а к о н е к о т о р ы е с о в р е м е н н ы е д ж а й н -
ские и с с л е д о в а т е л и полагают, что р е ч ь идет и м е н н о о р е а л ь н о м г е о г р а ф и ч е с к о м
месте, р а с п о л о ж е н н о м в Б и х а р е .

29 Надпись № 108, 1433 г. См. [Epigraphia Carnatica 1923: 117; Rice 1889: 167;
Jainendra Siddhänta Kosa 2003: 81-82; Sangave 1981: 118].

30 Об этом свидетельствуют поздние эпиграфические данные из Шраваны Бел-
голы [Sangave 1981: 117].

31 Современными индийскими учеными приверженность Рангов джайнизму ab
initio принимается как факт, не подлежащий сомнению. См., например [Nagarajaiah
2010: 15,74].

24



Введение

лись найти аргументы в свою пользу на основании свидетельств ди-
настических связей Рангов с представителями Чалукьев, Кадамбов,
Паллавов, Пуннатов и т.д. во времена правления Дурвиниты32, оста-
вив линию Дурвинита—Пуджьяпада в стороне [Moraes 1931: 55—56;
Dubreuil 1920: 107].

Сторонники третьей позиции, исходя из данных эпиграфики
VII—VIII вв., содержащих отсылки к некоему Пуджьяпаде, предпо-
ложили, что и Пуджьяпада, и Дурвинита жили значительно позднее,
чем считалось ранее, т.е. в VII—VIII вв. [Sircar 1939: 300; Pathak
1889: 1-11].

В настоящее время проблема отношений между Пуджьяпадой и
Дурвинитой так и не нашла своего окончательного разрешения.
Часть ученых придерживается традиционной (в первую очередь
дигамбарской) точки зрения, которая отстаивает линию ученичест-
ва Дурвиниты у Пуджьяпады (см., например [Nagarajaiah 2010: 99])33

и относит время их жизнедеятельности ко второй половине V в.
Остальные историки воспринимают скептически подобного рода
предположения. Основой для их скептицизма послужила одна из
надписей на медных пластинках Хирематха, найденных в Хоббуру,
Тумкур талука, датируемая ок. 700 г. Надпись относится к четвер-
тому году царствования Дурвиниты [Saletore 1938: 19 и ел.] и гла-
сит: sabdüvatüraküra-deva-Bhürati-nivaddha Brhad[k\athä — «со-
ставитель „Шабдаватары" божественный [царь] переложил на [язык]
Бхараты (т.е. санскрит. — Н.Ж.) „Брихаткатху"» [Epigraphia Car-
natica 1923: 7; Rice 1909: 35-196]34.

32 Д у р в и н и т а б ы л с ы н о м А в и н и т ы и в н у к о м Таданглалы М а д х а в ы , или Мадха-
вавармана III (ок. IV в.), из династии З а п а д н ы х Рангов из Талкада. Е м у наследовал
М у ш к а р а (ок. VI в.), который приходился д е д у ш к о й Бхувикарме (ок. 609 — 670).
Сам Д у р в и н и т а являлся тестем В и д ж а я д и т ь и из рода Чалукья. С ы н же Виджаяди-
тьи, Д ж а я с и м х а Валлабха В и ш н у в а р д х а н а , был основателем д и н а с т и и Западных
Чалукьев из Ватапи (Vätäpi) и дедом П у л а к е ш и н а I. Д у р в и н и т а был убит в битве
Кадуветти Т р и л о ч а н о й (Чандаданда или Н а н д и в а р м а н а Паллава) , дедом Симха-
в и ш н у (ок. 550 — 600). Б а б у ш к а Д у р в и н и т ы была д о ч е р ь ю Какутстхавармы, про-
исходившей из К а д а м б о в , и сестрой К р и ш н а в а р м ы I (450 г.). Тестем ж е Д у р в и н и т ы
стал Сканда Пунната, с ы н Бхуджаги П у н н а т ы , который, в с в о ю очередь, был тес-
тем Ранги М а д х а в ы С и м х а в а р м а н а из л и н и и П е р у р (IV в.). Д у р в и н и т а получил
П у н н а т (Punnäta) в качестве приданого за своей женой. С м . [Jain 2005: 99] .

33 Однако необходимо уточнить, что X. Нагараджаиах полагает, что Пуджьяпа-
да жил в конце VI в.

34 Первоначально Райе понял ее следующим образом: «ограниченный путем ве-
личия наставлением божественного, создавшего „Шабдаватару"».

25



Введение

Позднее историк литературы на каннада Р. Нарасимхачарья под-
верг сомнению связь Пуджьяпады (автора «Шабдаватары») [My-
sore Archeological Report 1912: 31-32] с Дурвинитой и интерпрети-
ровал вышеприведенную надпись таким образом, что правитель, т.е.
Дурвинита, написал «Шабдаватару» и перевел на санскрит «Бри-
хаткатху» Гунадхьи [Narasimhacharya 1940: 12-13].

Другой индийский историк, Б.А. Салеторе, поясняет, что Дур-
винита просто переложил на каннада «Шабдаватару», трактат по
грамматике, написанный Пуджьяпадой [Saletore 1938: 19]. По
мнению же известного историка джайнизма А.К. Чаттерджи, Дур-
винита не мог жить ранее второй половины VI в., а Пуджьяпада
должен был умереть как минимум за 50 лет до возможной даты
рождения Дурвиниты. Поэтому нет оснований утверждать, что
Дурвинита был непосредственным учеником Пуджьяпады. Одна-
ко А.К. Чаттерджи допускает, что спустя некоторое время после
смерти Пуджьяпады Дурвинита по собственной инициативе пере-
вел грамматический трактат этого джайнского учителя [Chatterjee
1978: 122]. Но и это утверждение является только предположе-
нием.

Чрезвычайно значимое с исторической точки зрения сочинение
под названием «Даршана-сара» (933 г.) дигамбарского автора Дева-
сены35 сообщает, что Ваджранандин, основавший Дравида-сангху
в южной Матхуре (т.е. в Мадуре) в 526 г. эры Викрамы, был учени-
ком Пуджьяпады36. Однако паттавали свидетельствуют о 50-летнем
промежутке между Пуджьяпадой и Ваджранандином и помещают
между ними еще двух учителей. Кроме того, согласно паттавали,
Пуджьяпада возглавлял общину 50 лет, а Ваджранандин — 22 года.
Если принять эти сведения во внимание, получается, что Пуджья-
пада жил во второй половине IV в.

Размышляя о времени жизни Пуджьяпады с учетом приводимой
в «Даршана-саре» информации, Дж.П. Джайн небезосновательно

35 Несмотря на то, что М. Винтерниц в своей «Истории индийской литературы»
однажды упоминает «Даршана-сару» Девасены [Winternitz 1999: 561], складывает-
ся впечатление, что, возможно, он не был знаком подробно с ее содержанием и не
учитывал данные, приводимые этим источником.

36 siri pujjapudasïmo duvida samghassa kïïragoduttho \
пйтепа vajjanahdi pügudavedi mahïïsatto \\
pamcasae chabbise vikkamarâyassa maranapattassa \
dakkhina mahuräjädo duvidasamgho mahâmoho \\

[Devasena 1887-1889: 74].

26



Введение

предполагает, что, возможно, Девасена ошибался. Дравида-сангха
была действительно основана в стране Пандьев, и более чем веро-
ятно, она была организована Ваджранандином и его сподвижника-
ми [Jain 2005: 101-102]. Поэтому время (526 г. эры Викрама, т.е. ок.
468 г. н.э.) выглядит относительно приемлемым. Но Девасена, по-
хоже, ошибся в системе летоисчисления — имеется в виду 526 г.
эры Шака (604 г. н.э.), а не эры Викрама . Дело в том, что на юге
Индии летоисчисление велось именно по эре Шака, но Девасена,
сам будучи северянином, привыкшим к летоисчислению по Викра-
ма самват, приводит все датировки в соответствии с северной тра-
дицией. Похоже, он «забыл» перевести эру Шака в эру Викрама.
Это предположение подтверждается и на более поздних авторах39.
Таким образом, принимая 604 г. н.э. за год основания Дравида-
сангхи Ваджранандином и допуская, что он возглавлял Нанди-
саигху в течение 22 лет, получаем 524 г. в качестве нижнего предела
времени жизни Пуджьяпады. И если учесть свидетельство традиции
об ученичестве Дурвиниты и 50-летний «понтификат» Пуджьяпады,
то вполне возможно, что Пуджьяпада жил ок. 464 — 524 гг., или
более осторожно — в VI в., но в любом случае — не ранее второй
половины V в.

Джайнская традиция, как литературная, так и эпиграфическая,
помещает Пуджьяпаду между Самантабхадрой и Акаланкой.
Пуджьяпада сам ссылается на Самантабхадру в «Джайнендра-
вьякаране», а его Сс несет на себе ощутимый след влияния
Самантабхадры. Акаланка Бхатта в «Таттвартхараджа-варттике»
неоднократно цитирует грамматику Пуджьяпады и почти полно-
стью искусно вплетает Сс в текст своего мастерски написанного
комментария, являющегося, без преувеличения, вершиной экзеге-
тической традиции джайнизма. Можно смело утверждать, что
трактат Акаланки является скорее комментарием на Сс, чем на
собственно ТС Умасвати.

37 Эра Шака начинает отсчет от 78 г. н.э.
3 8 Эра Викрама начинает отсчет от 58/57 г. до н.э.
3 9 Так, сходная ситуация имеет место и в отношении времени жизнедеятельно-

сти Кумарасены, основателя Каштха-сангхи (Kästhä-samgha) в Нандитате (совр.
Нандед, шт. Махараштра), бывшего учеником Винаясены, ученика, в свою очередь,
Джинасены (IX в.). Кумарасена жил в конце IX — начале X в. Однако Девасена
помещает его в 793 г. Викрама самват, т.е. начало VIII в. Если же допустить, что
речь идет именно об эре Шака, а не Викрама, тогда все встает на свои места.

27



Введение

3
«Сарвартхасиддхи» и комментаторская традиция

В истории дигамбарской литературы трактат Пуджьяпады при-
знается первым комментарием на ТС, однако «экзегетическое»
первенство Пуджьяпады оспаривается шветамбарской традицией,
в которой сутра Умасвати дошла в контексте автокомментария
«Свопаджня-бхашья» (далее — Сб). Японская исследовательница
Судзуко Охира проанализировала Сб, и согласно ее выводам «хро-
нологический приоритет» Сб перед Сс очевиден [Ohira 1982: 40].
Более того, когда Пуджьяпада составлял свой комментарий, он
имел перед собой текст Сб и, уже отталкиваясь от него, вносил
коррективы в базовый текст ТС, редактируя и «улучшая» сутру с
точки зрения дигамбарской традиции [Там же].

Отличие Сб от Сс заключается в следующем: во-первых, язык
Сб является более архаичным, тогда как классический санскрит Сс
свидетельствует о принадлежности текста к начальному периоду
санскритской схоластики40. Сб в целом следует «агамическому ме-
тоду» (выражение С. Охира) комментирования путем приведения
множества синонимов, без указания их значений. Предполагается,
что смысл каждого слова самоочевиден и не нуждается в дополни-
тельном пояснении. Комментарий же Пуджьяпады дает именно
разъяснение терминов с указанием их точного значения, использо-
ванием грамматической терминологии, показывая, каким образом
(с помощью каких корневых основ и суффиксов) образовано дан-
ное слово. Так, Пуджьяпада поясняет «пять тел» (ТС 2.36) или по-
нятие parinama (ТС 5.42-44), которые остаются непонятными в кон-
тексте Сб. Тем самым дигамбарский комментатор делает текст ТС
более прозрачным. Такие «улучшения» стали возможны, считает
С. Охира, благодаря уже имевшейся на тот момент Сб, с одной
стороны, а с другой — знаниям и умениям санскритского грамма-
тиста, каковые наличествовали у Пуджьяпады, автора «Джайнен-
дра-вьякараны», поскольку «он был санскритским грамматистом,
способным выразить себя простым стилем на санскрите» [Ohira
1982: 40]41.

4 0 О б щ и е характеристики схоластического санскрита см. в [Tubb, Boose 2 0 0 7 ] .
41 К о н е ч н о , этот аргумент и м е е т силу т о л ь к о в т о м случае, если п р и н я т ь , что

автор г р а м м а т и к и « Д ж а й н е н д р а - в ь я к а р а н а » и к о м м е н т а р и я С с — о д н о и т о ж е
л и ц о . С. О х и р а (которая не с т а в и т п о д с о м н е н и е т р а д и ц и о н н у ю точку з р е н и я отно-
с и т е л ь н о а в т о р с т в а о б о и х с о ч и н е н и й ) делает л ю б о п ы т н ы й в ы в о д , согласно е м у С с
создается П у д ж ь я п а д о й п о с л е и с у ч е т о м « Д ж а й н е н д р а - в ь я к а р а н ы » [Ohira 1982: 4 1 ] .

28



Введение

Во-вторых, Пуджьяпада имел преимущество и во времени. К мо-
менту появления его комментария был создан текст «Шаткханда-
гамы», где учение о 14 ступенях духовного совершенствования
(gunästhäna), 14 ступенях исследования (märganästhäna) и 14 сту-
пенях/аспектах души (jlvasthäna/ßvasamäsa) сформулировано чет-
ко и определенно, именно в том виде, в каком оно будет исполь-
зоваться последующими джайнскими учителями. Из автокоммен-
тария Умасвати следует, что он не был знаком с этим учением в
окончательном виде42. Однако, как считает С. Охира, в ряде слу-
чаев попытки Пуджьяпады объяснить некоторые проблематичные
сутры выглядят не очень успешными. Это относится в первую
очередь к ТС 5.28, 5.35-36, 9.27. Также и усилия автора Сс утвер-
дить дигамбарскую позицию в отношении претерпевания не-
удобств (parisaha) джиной (ТС 9.11), равно как и намерение обос-
новать хаотические перечисления 16 кальп (ТС 4.3) оказываются
тщетными.

В-третьих, Пуджьяпада, в отличие от автора Сб, демонстрирует
открытость взглядам оппонентов и готовность отстаивать свою по-
зицию в споре. Об этом свидетельствует и «диалогический» харак-
тер Сс. Наличие позиции оппонентов, реальных или же «виртуаль-
ных» (по выражению В.К. Шохина), является знаком времени: фи-
лософская комментаторская традиция в качестве обязательного
элемента включает в себя полемические пассажи . Умасвати же
лишь эпизодически ссылается на не-джайнские взгляды и без явно-
го желания оспорить приведенную позицию.

Ревизия текста ТС, которую осуществил Пуджьяпада, была
сделана с «партийных позиций» — задача заключалась в прида-

4 2 В период агам р а з н ы е сутры содержали различные списки перечислений этих
параметров. Так, «Бхагавати-сутра» включала в себя от 15 до 20 ступеней духовного
совершенствования и 12 аспектов души, «Праджняпана-сутра» и «Авашьяка-ниръюк-
ти» приводят списки из 20 ступеней. П е р е ч и с л е н и е 20 или 24 аспектов д у ш и харак-
терно и для «Праджняпана-сутры», и для «Бхагавати». И н ы м и словами, эти списки
еще не устоялись в середине агамического периода, а с в о ю о к о н ч а т е л ь н у ю форму
они приобрели л и ш ь на его исходе, с появлением « Ш а т к х а н д а г а м ы » [Dixit 1971:
14-15,52].

43 Об особенностях философских комментариев на санскрите см. чрезвычайно
содержательную статью английского индолога индийского происхождения Дж. Га-
нери [Ganeri 2010: 187-207]. Данный журнал мне был недоступен, поэтому я вос-
пользовалась интернет-версией этой статьи [http://www.columbia.edu/itc/mealac/pollock/
sks/papers/Ganeri(commentary).pdf] (дата обращения 10.04.2014). Далее ссылки на
страницы статьи приводятся по этой интернет-версии.

29



Введение

нии ТС правильного (читай: дигамбарского) вида, и это прояви-
лось не только в расстановке определенных акцентов в процессе
комментирования (например, ТС 1.20, 5.34-36, 6.13, 9.11, 10.9
и т.д.), но и в иной разбивке самих сутр и даже добавлении неко-
торых из них в ТС44.

Сходных со взглядами японской исследовательницы идей при-
держивались и другие ученые: в частности, индийский историк
X. Кападиа, а также первый отечественный переводчик ТС —
A.A. Терентьев [Kapadia 2000: 11, 46; Терентьев 1991]. Они тоже
высказали предположение о том, что Пуджьяпада и Акаланка, по
всей видимости, были знакомы с текстом Сб и даже учитывали
его при комментировании ТС. Однако европейские индологи
Р. Уильяме и Дж. Бронкхорст отстаивали иную точку зрения, со-
гласно которой текст ТС принадлежит дигамбарской традиции,
а Сб предлагает шветамбарскую редакцию сутры Умасвати
[Bronkhorst 1985: 172; Williams 1998: 2-3]. Впрочем, рассуждать
о конфессиональной принадлежности самой ТС вряд ли имеет
смысл; вероятнее всего, текст создавался, как вполне резонно
предположил английский исследователь джайнизма П. Дандас, до
окончательного размежевания двух основных джайнских направ-
лений [Dundas 2002: 86-87]. В процессе же самоопределения и
институционализации собственной традиции каждая община зая-
вила свои «права» на автора сутры и начала процесс легитимиза-
ции этого посредством создания базовых комментариев — Сб для
шветамбарской и Сс для дигамбарской ветви, придавая тем самым
«партийную окраску» ТС.

Относительно принципиальных теоретических расхождений
следует отметить, что они касаются, во-первых, количества сутр
(Сб содержит 344 сутры, тогда как текст Пуджьяпады — 357) и, во-
вторых, разночтения в ряде сутр. Большее количество сутр у Пуджья-
пады достигается зачастую за счет дробления отдельных фраз и
более подробного изложения джайнской «географии»: 42 сутры в
Сс против 18 Сб. В ТС 4.19 Сб говорит о 12 небесах, а дигамбар-
ская Сс — о 16. В пятой главе в сутре 39, где идет речь о том, что
время является субстанцией (dravya), т.е. обладает онтологическим
статусом, Сб дает чтение kâlascetyeke «и время, [по словам] неко-
торых», поскольку шветамбары не признавали время субстанцией;

4 4 Более подробно о текстуальных различиях дигамбарской и шветамбарской
версий см. [Ohira 1982: 6-15, 174-178].

30



Введение

тогда как Сс — только kälasca «и время», так как для дигамбарских 
мыслителей время является субстанцией. И наконец, в главе восьмой 
сутра 25 Сс среди религиозных заслуг, или добродетелей (рипуа), не 
приводит присутствующие в Сб праведность (samyaktva), веселость 
(,hasya), страстность (га//) и наличие тела мужчины (purusavedà).

Название трактата Пуджьяпады, считающегося первым коммен­
тарием в дигамбарской экзегетической традиции45 на ТС Умасвати, 
имеет два смысла: первый, «эпистемологический», подразумеваю­
щий буквальный перевод — «Достижение всех смыслов», или «По­
стижение всех категорий», отсылающий к названию комментируе­
мого сочинения Умасвати — «Таттвартхадхигама-сутра» (букв. 
«Сутра постижения категорий реальности»46) и предполагающий 
претензию на экспликацию всех смыслов ТС; и второй, космологи- 
чески-«сотериологический», связанный с тем, что в джайнской 
космографии Сарвартхасиддхи — это название высшей области 
небес, расположенной непосредственно перед местом обитания 
совершенных, достигших освобождения душ. Тот, кто достиг об­
ласти Сарвартхасиддхи, пространственно находится в непосредст­
венной близости к месту освобождения.

Поскольку базовый текст ТС является собранием коротких сутр, 
в которых в свернутом, «спрессованном» виде представлена вся 
джайнская доктрина, то задачей комментария Пуджьяпады является

45 В современной джайнской литературе есть ссылки на якобы существовавшие 
комментарии Самантабхадры «Гандхахасти-махабхашью» из 84 ООО шлок и «Ратна- 
малу» его ученика Шивакоти. Однако до нашего времени (если они и существовали) 
эти тексты не дошли. Время жизнедеятельности Самантабхадры традиционно от­
носится ко II в. н.э. Во всяком случае не вызывает сомнений, что Самантабхадра 
был предшественником Пуджьяпады. Считается, что его сочинение «Аптамиман- 
са» (другое название —  «Девагама-стотра») является введением (мангалачарана) 
к «Гандхахасти-махабхашье». О Шивакоти дигамбарская традиция сообщает, что 
он вместе с братом Шиваяной принял монашество по совету своего учителя. Ин­
дийский историк Дж.Р. Джайн высказал предположение, что Шивакоти —  это не 
кто иной, как Шивасканда Шри (III в. н.э.), второй правитель из династии Кадамбов. 
Однако никаких аргументов в пользу выдвинутого предположения индийский ис­
торик не привел (см. подробнее [Jain 2005: 94]). История обращения Самантабхад- 
рой царя, ставшего впоследствии учеником по имени Шивакоти, рассказывается в 
написанном на языке каннада сочинении Девачандры под названием «Раджавали- 
катхе» (см. [Narasimhacharya 1940: 2-4]). На возможность существования коммен­
тария Шивакоти указывает надпись № 105 (1398 г.) из Шраваны Белголы, в кото­
рой среди прочего говорится, что «ученик Самантабхадры Шивакоти Сури украсил 
„Таттвартхасутру“» [Rice 1889: 77, 162].

46 Название главного трактата Умасвати может пониматься и иначе, а именно 
как «Сутра постижения смысла истины».

31



Введение

своеобразная «декомпрессия» текста (по выражению Дж. Ганери) и

экспликация смыслов, заложенных в комментируемый текст. Анг-

лийский индолог видит в этом первую отличительную черту фило-

софского комментария [Ganeri 2010: I ] 4 7 . Вторая особенность ком-

ментаторской текстовой философской традиции в Индии заключает-

ся в своеобразном паттерне, в соответствии с которым выстраивает-

ся последующая деятельность комментаторов и которому следует

собственно развитие философии: сначала формулируется основной

текст сутры (как собрание кратких фраз-сутр), затем создается базо-

вый комментарий-бхашья (bhäsya), осуществляющий функцию од-

новременно извлечения смыслов и их сплетения; потом пишется

субкомментарий (vârttikàf*\ защищающий именно ту последователь-

ность сутр, которая представлена в бхашье, разъясняется смысл

бхашьи, при необходимости пересматриваются и согласовываются

положения сутры; и, наконец, возникает комментарий более высоко-

го уровня (nibandhd), продолжающий процесс пересмотра и согла-

сования до достижения удовлетворительного, с точки зрения автора,

вида. Иногда нибандха может принимать вид комментария на суб-

комментарий. В дальнейшем комментаторы могут возвращаться к

истолкованию базового текста, или бхашьи, либо же сочетать основ-

ные идеи и подходы в комментировании своих предшественников49.

4 7 П р и в о д и м а я н и ж е в т е к с т е схема (с н е к о т о р ы м и у т о ч н е н и я м и ) взята из ста-
тьи Д ж . Г а н е р и [Ganeri 2 0 1 0 ] .

4 8 Т е р м и н «варттика» м о ж е т использоваться в к о м м е н т а т о р с к о й т р а д и ц и и (при-
ч е м не о б я з а т е л ь н о ф и л о с о ф с к о й ) и несколько иначе — в качестве н е б о л ь ш и х ф р а з ,
ф о р м у л и р у ю щ и х или « к о д и р у ю щ и х » некое п о л о ж е н и е , т е м с а м ы м как б ы « п р и н и -
мая» на себя ф у н к ц и ю б а з о в ы х сутр. П р и м е р а м и т а к о г о р о д а я в л я ю т с я в а р т т и к и
К а т ь я я н ы к с у т р а м « А ш т а д х ъ я и » П а н и н и в г р а м м а т и ч е с к о й т р а д и ц и и и « П р а м а н а -
в а р т т и к а » Д х а р м а к и р т и , т р а к т а т по т е о р и и п о з н а н и я в б у д д и й с к о й ш к о л е йогачара .
С о ч и н е н и е м и м а н с а к а К у м а р и л ы Б х а т т ы « Ш л о к а - в а р т т и к а » д е м о н с т р и р у е т у с п е ш -
ное и с п о л ь з о в а н и е обоих з н а ч е н и й слова «варттика» .

4 9 Примерно о такой же схеме в рамках индийской школьной литературы пишет и
отечественный индолог В.К. Шохин: «Литература эта развивалась по достаточно
четкой схеме: вначале та или иная дисциплина знания (в случае с философией это
была философская школа) порождала определенный континуум учительских текстов,
сопровождавшихся толкованиями последователей, затем, по мере ее кристаллизации,
преобладавшая учительская традиция фиксировала некоторую совокупность осново-
положений дисциплины в виде базовых текстов (как правило, прозаических сутр,
реже — стихотворных строф), а далее положения базовых текстов развивались в трех
классах текстов — комментариях к ним, специальных трактатах и учебных пособиях.
Базовые тексты нередко приписывались ради авторитетности «знаковым» легендар-
ным персонажам, что усиливало впечатление анонимности, а комментарии, состав-
лявшие основной жанр индийской интеллектуальной литературы, делились по своим

32



Введение

Комментарий в целом (и философский в том числе) имеет пять
отличительных характеристик: во-первых, это разделение слов (ра-
daccheda); во-вторых, установление значения слов, изложение дру-
гими словами (padärthokti); в-третьих, анализ грамматических
структур (vigraha); в-четвертых, конструкция предложений, опре-
деляющих конструкцию текста (väkyayojanä); и, в-пятых, устране-
ние проблем (äksepesu samädhäna) [Tubb, Boose 2007: 3-5]. Тот вид
комментария, для которого вышеозначенные характеристики явля-
ются наиболее значимыми, носит название vrtti, или vivrtti, или
vivarana50. Как замечает в связи с этим Дж. Ганери, «vivarana...
представляет собой тип грамматико-семантического анализа, соче-
тающего структурное перефразирование и лексические замены»
[Ganeri2010:2].

Джайнская экзегетическая традиция приспособила общеиндий-
скую комментаторскую парадигму к своим целям и задачам, создав
довольно обширный массив разножанровых текстов, различие ме-
жду которыми нередко определялось характером базового коммен-
тируемого сочинения и нуждами времени (более подробно см.
[Aisdorf 1977: 1-9; Kapadia 2000: 157-186; Leumann 2010]). Боль-
шая часть подобного рода трактатов объединяется под общим на-
званием «истолкование агам» (ägamavyäkhyä); и эти сочинения
создаются сначала на пракрите, затем на санскрите и на старом
гуджарати джайнскими ачарьями в промежутке с III в. н.э. вплоть
до начала XIX в. Весь этот текстовый комплекс, как правило, де-
лится на четыре (или пять, если учитывать комментарии на мест-
ных языках — lokabhäsa) класса: 1) ниръюкти (niryukti), 2) бхашья,
3) чурни (cürni) и 4) вритти, или же тика (tikä) [Khadabadi 1997:
165]5 . Вопрос жанровых отличий этих классов текстов до сих пор

задачам. Одни имели назначением канонизацию смысла базовых текстов путем уст-
ранения разночтений (точнее „разнопониманий"), другие — популяризацию их по-
ложений, третьи — углубление их смысла. Составители комментариев третьего типа
практически пользовались положениями базовых текстов (равно как и предшество-
вавших им комментариев к ним) лишь как исходным материалом для развития собст-
венных доктрин, и „смысловое расстояние" между комментарием и комментируемым
в таких случаях было весьма значительным» [Шохин 2013: 292-293].

5 0 Объяснение этих терминов см. в авторитетном словаре на хинди «Шабда-
кальпадрума» [Sabdakalpadruma 2006].

51 Один из индийских авторов обзорной статьи по истории джайнской литера-
туры предложил такую датировку этих текстов: ниръюкти — III—IV вв., бхашья —
VI в., чурни — VII в. и вритти (или же виварана) — VIII—XI вв. [Jain 1999: 7-8]. Одна-
ко представляется более реалистичной датировка ниръюкти и бхашьи, предложенная

33



Введение

не прояснен до конца, несмотря на попытки как западных, так и
индийских ученых решить эту проблему52. Очевидно, что коммен-
тарии возникали последовательно, даже если между ними был не-
большой временной промежуток: сначала появились стихотворные
ниръюкти, написанные на пракрите; за ними шли написанные так-
же в стихах пракритские и санскритские бхашьи; затем появились
чурни, проза которых включала оба языка одновременно; за чурни
следовали санскритские прозаические комментарии с уклоном в
философскую проблематику, имеющие самые разные названия —
тика, вритти (vrtti), варттика (värttika), виварана iyivaranä), дипика
(dïpikïï) и т.д. [Mehta 2008: 7-9]53. Каждый текст нового класса от-
части опирался на предыдущий. Завершающим этапом развития
экзегезы канона стали комментарии на местных языках, преимуще-
ственно на старом гуджарати и раджастхани. Однако следует под-
черкнуть, что пока у нас нет единого четкого представления об
этом процессе.

Несмотря на несомненную принадлежность к джайнской экзеге-
тической традиции, Сс следует рассматривать не столько в русле
комментаторской литературы «истолкования агам», сколько в кон-
тексте санскритского философского комментария. С точки зрения

В. Мехтой, — V-VI вв. и VI-VII вв. соответственно. По мнению В. Мехты, чурни
создавались приблизительно в тот же период, что и бхашьи [Mehta 2008: 7-9].

52 Первыми, кто заинтересовался джайнскими комментариями, были пионеры
изучения джайнизма на Западе А. Вебер и Г. Якоби, впоследствии некоторый интерес
проявили В. Шубринг и Л. Альсдорф. Наиболее значительный вклад был сделан
Э. Леуманном, однако после него, к сожалению, изучение джайнской экзегетической
литературы не получило никакого продолжения. Последнее, что было опубликова-
но по этой теме, — это небольшая статья самого общего характера В. Мехты [Me-
hta 2008: 7-19]. Сложность данной проблемы определяется количеством и недос-
тупностью текстов (большая часть текстов либо не опубликована, либо опублико-
вана, но практически недоступна для изучения), необходимостью знания сразу
двух языков (пракрита и санскрита) и общей ориентацией нынешних специалистов
по джайнизму на изучение современного состояния джайнских общин в контексте
антропологических или социальных штудий. Интерес к изучению текстов как тако-
вых крайне невысок.

5 3 Индийский ученый предлагает следующую датировку текстов: 1) ниръюкти —
V-VI вв.; 2) бхашьи — VI-VTI вв.; 3) чурни — VI-VII вв.; 4) санскритские тики,
вивараны и т.д. (сам Мехта не уточняет время составления этих комментариев, но
исходя из предложенной схемы можно предположить, что речь идет о периоде
VIII-XV вв.); 5) комментарии на региональных языках — XVI-XVIII вв. Кроме
того, он составил сводную таблицу наличествующих на сегодняшний день коммен-
тариев с указанием имен авторов, которым традиция приписывает тот или иной вид
комментария.

34



Введение

жанра Ce гораздо ближе к автокомментарию «Абхидхармакоша-
бхашья» вайбхашика Васубандху, чем к «Вишешавашьяка-бхашье»
Джинабхадры.

Сс написана в жанре «вритти»54 — относительно небольшого по
объему прозаического комментария, где отдельные сутры ТС ис-
толковываются сжато и по наиболее важным, с точки зрения ком-
ментатора, позициям. Это отличает данный тип комментария от
другого — «варттики», который представляет собой пространный и
подробный (степень детальности определяется желанием и мастер-
ством толкователя) разбор базового текста с привлечением других
комментариев и зачастую содержит значительные полемические
пассажи с опорой на тексты оппонентов. Примером комментариев
типа «варттика» применительно к дигамбарской экзегезе и непо-
средственно к ТС являются «Раджа-варттика» Акаланки и «Шлока-
варттика» Видьянандина.

Большая часть сочинения Пуджьяпады входит в комментарий
«второго уровня» — «Раджа-варттику» Акаланки Бхатты, где от-
дельные строки Сс выступают в качестве комментируемых Ака-
ланкой положений — варттик — наряду с базовыми сутрами Ума-
свати.

В процессе комментирования для подкрепления своего понима-
ния ТС Пуджьяпада время от времени ссылается на другие автори-
тетные дигамбарские сочинения, созданные как на пракрите, так и
на санскрите. Источник некоторых цитат определить не удалось55,
значительная же часть установленных цитат почерпнута из тракта-
тов, входящих в Corpus Cundacundae. Авторство этих сочинений,
написанных на джайн-шаурасени, атрибутируется знаменитому
дигамбарскому учителю Кундакунде56.

Сс, как и большая часть философских комментариев джайнской
традиции, не привлекала внимания западных специалистов по джай-
низму. Единственный перевод на европейский язык (английский)

54 В исследовательской литературе (преимущественно на хинди) Сс зачастую
именуется и бхашьей (bhäsya), и тикой (tikä).

55 В подобных случаях я обращалась и к справочной дигамбарской литературе
(такой, как наиболее авторитетная энциклопедия [Jainendra Siddhänta Kosa 2003]),
и к помощи известных джайнских пандитов, которые, впрочем, также пытались
найти источник цитат в указанном издании. В этой энциклопедии Сс сама приво-
дится как первый источник данных «неопознанных» цитат.

56 Об этом корпусе сочинений, а также о Кундакунде более подробно см. [Же-
лезнова 2005; 2012: 179-305].

35



Введение

был осуществлен индийским профессором Тхиагараджар колледжа
(Мадурай, совр. штат Тамилнаду) Шри Аппандаем Джайном в 1960 г.
Существенным недостатком этого издания является не только до-
вольно свободный пересказ санскритского оригинала (что в целом
отличает многие переводы, сделанные индийскими учеными), но
и сознательный пропуск почти 40 страниц санскритского текста Сс:
переводчик сослался на сугубо «технический» характер опущенно-
го пассажа и счел излишним утомлять читателя этой информацией,
предложив интересующимся обратиться в случае необходимости
к оригиналу [Reality 1992: 16].

Помимо указанного выше английского перевода существует
перевод на хинди, сделанный пандитом Пхулчандрой Шастри, из-
данный в 1944 г. в Варанаси в серии Bharatiya Jnânapïtha Mûrtidevï
Jaina granthamälä и являющийся наиболее авторитетным изданием
Сс на санскрите и хинди, неоднократно переиздаваемым вплоть до
настоящего времени.

В своей работе над переводом Сс я руководствовалась теми же
принципами, на которые опиралась в своих более ранних книгах.
Безусловно, постепенно увеличивающийся опыт работы с текстами
различных авторов философских трактатов позволяет со временем
более точно и аккуратно передавать по-русски мысль того или ино-
го учителя, но в целом принципы перевода джайнских текстов с
санскрита и пракрита остаются неизменными. И хотя нередко воз-
никает искушение оставить тот или иной термин без перевода в
силу его многозначности, тем не менее я старалась не перегружать
и без того весьма непростой текст санскритскими словами, понят-
ными для индолога, но, возможно, излишними для читателя, не
имеющего соответствующей индологической подготовки. В список
устоявшихся в русскоязычной литературе санскритских терминов
вроде «атман», «нирвана», «ниргрантха», «тиртханкар», «архат»,
частично «дхарма/Дхарма» и т.п. включаются и такие непереводи-
мые однозначно понятия, как «индрия», «саллекхана», «прана»,
«ганадхара», «сиддха» и т.д. Кроме того, перевод некоторых сутр
ТС, изданной полностью в книге «Дигамбарская философия от
Умасвати до Немичандры: историко-философские очерки» [Желез-
нова 2012], был скорректирован в соответствии с комментарием
Пуджьяпады.

36



Введение

Перевод с санскрита на русский осуществлен по изданию:
Srïmad Äcärya Püjyapäd viracit Sarvärthasiddhi. Sampädan-anuväd
Siddhäntäcärya Pan. Phülcandra Sâstrï. Dillï: Bhâratïya Jnânapïtha,
2006.

Разбивка теста комментария на параграфы сделана издателями
санскритского текста и приводится по вышеуказанному изданию,
выделение полемики «вопрос-ответ» предпринято мною с целью
облегчения восприятия текста Сс 5 7 . Условные названия глав-
адхъяй даны мной в соответствии с основной тематикой каждой
адхъяи.

Во время поездок по Индии с целью посещения джайнских об-
щин, центров изучения джайнизма, священных для джайнизма гор
и мест паломничества мне неизменно оказывали всяческое содей-
ствие сами джайны, всегда готовые помочь в поисках необходимой
литературы, гостеприимно предоставить кров и содействовать в
налаживании контактов с представителями монашеской общины
(поскольку, согласно уставу, большую часть года монахи и мона-
хини странствуют из селения в селение, совершая так называемый
вихар, и место их нахождения в данный момент известно только
самим жителям той местности, где вихар осуществляется). В силу
того, что моя работа по изучению этого направления философско-
религиозной мысли во многом зависит от успешности взаимодей-
ствия с джайнами, я считаю своим долгом выразить благодарность
тем моим индийским друзьям, без чьей помощи она была бы не-
возможна, в первую очередь Махендре Лапу Джайну, Йогешу Джай-
ну и всему джайнскому сообществу «Вир Сева Мандир» (Ансари
Роуд, Дарьягандж, Дели), и чьим гостеприимством я регулярно поль-
зовалась на протяжении последних нескольких лет. М.Л. Джайн не
только оказывал мне всяческую поддержку в поисках литературы,
связываясь с издателями, книжными магазинами и просто облада-
телями необходимых текстов, но и организовывал встречи и неодно-
кратно сопровождал меня в поездках по различным местам джайн-

5 7 Сходной стратегии придерживается и Карл Поттер, приводящий в англий-
ском переводе очень сжатое изложение Сс в томе X (ч. 1) «Энциклопедии индий-
ской философии», посвященном джайнским философским сочинениям. См. [Ency-
clopedia 2007: 159-173].

37



Введение

ского паломничества, при посещении монашеских общин зачастую
выполняя роль добровольного интерпретатора моих вопросов, ибо
мне не всегда удавалось объяснить даже наиболее грамотным и
теоретически подкованным монахам суть своих проблем при пере-
воде и интерпретации терминов и концептов джайнизма, а также
отдельных мест комментария Пуджьяпады. Заинтересованное со-
действие в таких случаях моего старшего друга оказывалось бес-
ценным, поскольку, будучи знакомым с методологией современно-
го научного подхода к познанию и в то же время понимая образ
мышления представителей традиционного общества, каковыми яв-
ляются джайнские монахи и монахини и по сей день, М.Л. Джайн
всегда находил такие формулировки моих затруднений, которые
позволяли обеим сторонам диалога прояснять позицию друг друга
и искать совместное решение возникших проблем (там, где это бы-
ло возможно, конечно, поскольку ряд проблем остается в рамках
джайнской доктрины нерешенным и даже нерешаемым в принципе
с точки зрения логико-дискурсивного подхода).

Особенно я хотела бы отметить поддержку и бескорыстную по-
мощь моего давнего индийского друга Ришабха Джайна из Джай-
пура, на протяжении последних шести лет оказывающего мне не-
изменное содействие во встречах с джайнскими пандитами и пред-
ставителями монашеской сангхи в Раджастхане и Мадхъя-Прадеше.
Его готовность, несмотря на собственную занятость, организовать
поездку в труднодоступную местность, где в данный момент пре-
бывает тот или иной джайнский наставник, всегда вызывала у меня
чувство глубокой признательности.

При подготовке перевода Сс большую помощь мне оказали два
джайнских пандита, с которыми мне довелось попеременно зани-
маться в гурукуле (школе традиционно-религиозного типа) в Сан-
ганере (Раджастхан), — Арун Джайн и Махеш Джайн. Каждый из
них помог мне лучше понять отдельные пассажи данного текста.
Сочинение Пуджьяпады по настоящее время входит в обязатель-
ный корпус текстов, изучаемых и преподаваемых в дигамбарских
гурукулах, поэтому оба моих наставника имеют большой опыт в
чтении и истолковании Сс. Пандит Арун Джайн показал мне осо-
бенности джайнской грамматики, послужившей основой для ком-
ментария Пуджьяпады, и ее отличие в вопросах словообразования
от классической грамматики Панини. Мой интерес к этой области
встречал самый живой отклик и понимание со стороны А. Джайна,

38



Введение

посвятившего всю свою жизнь преподаванию санскрита в различ-
ных джайнских учебных заведениях, и его эрудиция не только в об-
ласти джайнской доктрины, но и истории всей индийской филосо-
фии превращала наши обсуждения в чрезвычайно увлекательные
занятия. Пандит Махеш Джайн пояснил мне ряд тонкостей джайн-
ской монашеской практики и аскезы, которые упоминаются как в
базовом тексте ТС, так и в комментарии.

Без выражения особой благодарности за неизменную всесто-
роннюю поддержку всех моих начинаний в области исследования
и перевода текстов дигамбарской философской традиции нынеш-
нему главе школы бисапантха58 ачарье Видьянанде мой список
тех, кому я обязана, был бы неполным. Ачарья Видьянанда-джи
и его ближайшие ученики — элачарья59 Шрутсагара-джи и упа-
дхъяя60 Прагьясагара-джи с первой нашей встречи пять лет назад
и по настоящее время проявляют живой интерес к моим изыска-
ниям в области джайнской философии, находя время и возмож-
ность встретиться со мной каждый раз, когда я бываю в Дели.
И именно благодаря инициативе ачарьи Видьянанды моя первая
книга по философско-религиозному учению Кундакунды в марте
2010 г. была удостоена высшей дигамбарской награды «Кунда-
кунда пурускар».

Я хотела бы также поблагодарить коллег, прочитавших перво-
начальный вариант рукописи этой книги и сделавших критические
замечания, которые помогли мне внести необходимые поправки:
В.П. Андросова, В.В. Вертоградову, Д.И. Жутаева, H.A. Канаеву
и В.К. Шохина. Выразить свою признательность я должна и своему
научному руководителю в студенческие и аспирантские годы

58 Б и с а п а н т х а (хинди Ы sap ant ha), или в и ш в а п а н т х а (visvapantha), — букв,
«путь двадцати», или « в с е о б щ и й путь», одна из о с н о в н ы х д и г а м б а р с к и х тради-
ций, п о ч и т а ю щ а я изображения т и р т х а н к а р о в и р а з л и ч н ы х божеств, и с п о л ь з у ю -
щих в х р а м о в о м ритуале восемь с у б с т а н ц и й и огонь. К р о м е того, последователи
бисапантха п р и з н а ю т д у х о в н ы й авторитет бхаттараков — р е л и г и о з н ы х л и д е р о в
о б щ и н ы , не п р и н и м а ю щ и х м о н а ш е с к и е обеты, однако с о б л ю д а ю щ и х целибат и
и м е ю щ и х право собственности. Д а н н о е обстоятельство отличает бисапантха от
другой д и г а м б а р с к о й субстрадиции — терапантха (букв, «твой путь»), не при-
з н а ю щ и х авторитет бхаттараков.

59 Элачарья (eläcärya) — младший ачарья; тот, кто впоследствии наследует ста-
тус ачарьи.

6 0 Упадхъяя {upadhyäyd) — букв, «наставник», монашеский титул в джайн-
ской традиции, дающий право преподавать основы доктрины монахам и настав-
лять мирян.

39



Введение

MA. Гарнцеву, всегда с готовностью откликающемуся на мои
просьбы помочь в поиске индологической литературы.

Признавая неоценимую помощь в работе над переводом ком-
ментария Пуджьяпады со стороны большого круга людей, хочу
отметить, что ответственность за все возможные недочеты и ошиб-
ки несу только я.



ПУЛЖЬЯПАЛА

САРВАРТХАСИДДХИ

ПЕРЕВОД





Первая адхъяя
[Видение и знание]

Я поклоняюсь проводнику на Пути Освобоэюдения,
разрушителю кармических «гор», знатоку всех «реальностей»1,

[насколько мне] возможно постичь эти атрибуты.

1. Некий обладающий высшей мудростью [человек], приблизив-
шись к способности [достичь освобождения], желая постичь свое
благо, пришел в уединенное, приятное в высшей [степени] место,
умиротворяющее способных [к освобождению] живых существ.
В этом ашраме2 он увидел восседавшего посреди сидящих мона-
хов3 [ачарью], воплощение Пути Освобождения, безмолвно указы-
вающего [Путь] самим своим обликом. Он подошел к ачарье4 нир-
грантхов5, наделенному хорошим [знанием] агам6, чья единствен-
ная обязанность — принесение блага другим, и почитаемому благо-
родными, и почтительно спросил: «Благословенный7, что же может
быть благом для атмана?». Тот ответил: «Освобождение». Он снова
вопросил: «Какова собственная сущность освобождения, и каково
средство его обретения?». Ачарья ответил: «Освобождение — это
совершенно лишенное пятен кармической „грязи" у тела и атмана
пребывание в вечно длящемся состоянии безграничного счастья,
[проявляющемся в] невообразимом естественном знании и других
атрибутах».

2. Оно — за пределами восприятия не достигших всеведения.
Другие8, провозглашающие себя тиртханкарами, придумывают лож-
ные обоснования, не затрагивающие природы [освобождения] утвер-
ждения: «Собственная сущность Пуруши9 — сознание10. И оно пол-
ностью отлично от познаваемых объектов»11. Но это не так в силу
неоформленности [подобного сознания]. [Вайшешики утверждают,
что] освобождение — отсечение12 сознания13 и других отличитель-
ных атрибутов. Это — ложная выдумка, так как не бывает предме-
тов, лишенных отличительных характеристик. [Буддисты] говорят,

43



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

что нирвана атмана14 подобна угасанию светильника. Эта выдумка,
подобная «рогам осла»15, опровергается их же собственными сло-
вами. Так же [обстоит дело] и с другими [школами]. Далее мы рас-
скажем о совершенной собственной сущности этого [освобождения].

3. Они также спорят относительно средства его обретения, гово-
ря: «Только посредством знания обретается освобождение, незави-
симо от поведения»16, или же «только посредством веры или пове-
дения, независимо от знания»17. Охваченный болезнью не выздо-
равливает лишь от знания природы [болезни] и средства избавле-
ния [от нее], и средство обретения освобождения не возникает
лишь от знания, поклонения и поведения.

4. [Вопрос:] Чем же [оно достигается]?
[Ответ:] Сказано, что всеми тремя:

samyagdarsanajnänacäriträni moksamärgah \\ 1 ||
1. Путь Освобождения — [это] правильные видение, знание,

поведение.

5. Слово «правильные» (samyag) — этимологически неясно.
Оно состоит [из корня] апс, [приставки] sam и [суффикса] kvip и
значит «восхваление». Оно добавляется к каждому [слову сутры]:
«правильное видение», «правильное знание», «правильное поведе-
ние». Ниже мы дадим им определение, опишем собственную сущ-
ность [каждого] и [их] разновидности. Здесь же приводятся только
названия. Смысл характеристики «правильный» у видения означает
веру в объекты на основе подлинного понимания категорий. По-
стижение, посредством которого схватываются категории «душа»
и т.д. такими, какие они есть сами по себе, называется «правиль-
ным знанием». Характеристика «правильный» значит «свободный
от заблуждения, сомнений и ошибок». Правильное поведение [ве-
дет к] прекращению активности, [являющейся] причиной усвоения
кармы знающим [человеком], стремящимся уничтожить причину
сансары. Характеристика «правильное» означает прекращение
прошлого поведения, [основанного на] незнании.

6. То, что видит, то, посредством чего видят, и само видимое
[есть] видение. То, что знает, то, посредством чего знают, и само
познаваемое [есть] знание. То, что действует, то, посредством чего
действуют, и сам образ действия [есть] поведение.

[Возражение:] Следовательно, получается, что деятель и средст-
во действия — одно и то же, [что является] противоречием.

44



Перевод

[Ответ:] Это [утверждение] верно, ибо оно сделано с точки зре-
ния различия между собственным изменением18 и вызывающим
изменения [внешним фактором]; подобно огню, сжигающему топ-
ливо в силу [природного] изменения. Следует отметить, что в зави-
симости от различных точек зрения19 модус и субстанция могут
быть и тождественны, и различны. Нет противоречия в рассмотре-
нии их как независимого деятеля и зависимого инструмента, точно
так же, как относительно горения [можно] считать огонь и деяте-
лем, и средством действия.

7. [Возражение:] Отсюда следует, что в предыдущей [сутре сло-
во] «знание» должно предшествовать «видению», и, [кроме того,]
в нем меньше букв20.

[Ответ:] Это не связано, так как [они оба] возникают одновре-
менно. Когда у атмана по причине подавления, подавления-с-унич-
тожением и уничтожения21 [кармы, вводящей] в заблуждение [от-
носительно] видения, проявляется правильное видение, тогда у не-
го с уничтожением ложного чувственного знания и ложного знания
из писаний проявляются [истинные] чувственное знание и знание
из писаний, [подобно тому как] с исчезновением облаков у солнца
проявляются [одновременно] жар и свет. Более значимое ставится
перед тем, что состоит из меньшего [количества] букв22.

[Вопрос:] Почему оно более значимо?
[Ответ:] Знание называется «правильным» на основе [правиль-

ного видения]. Знание упомянуто перед поведением, так как оно
предшествует правильному поведению.

8. Освобождения — избавления от всех карм; Путь — средство
его обретения. Слово Путь стоит в единственном [числе], так как
[все три «жемчужины»] вместе составляют Путь [Освобождения].
Это опровергает [утверждения тех, кто полагает, что] каждое по от-
дельности [может быть] Путем [Освобождения]. Поэтому следует
знать, что Путь Освобождения — это все три [«жемчужины»] вместе:
правильное видение, правильное знание и правильное поведение.

9. Далее, с целью определения характеристики упомянутого
первым правильного видения говорится следующее:

tattvärthasraddhünam samyagdarsanam \\2\\
2. Правильное видение — вера в категории реальности.

10. Слово реальности (tattva) обозначает абстрактное сущест-
вительное.

[Вопрос:] Каким образом?

45



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] tat — местоимение, местоимение же относится к обще-
му, поэтому его значение «тот-ность» (реальность).

[Вопрос:] Каков [же его смысл]?
[Ответ:] Оно значит «то, как оно установлено [на самом деле]».

[Словосочетание] tattvärtha [может быть] истолковано [двумя спосо-
бами]: как tattvenärtha23 (букв, «категории вместе с реальностью». —
Н.Ж.), т.е. сущность описывается вместе с проявлениями, посколь-
ку они неразделимы, [или же как] tattvamevärtha24 (букв, «катего-
рии и есть „реальность"». — Н.Ж.). Правильное видение — вера в
категории реальности следует понимать [именно как] веру в ка-
тегории реальности. [Далее] рассказывается о категориях реально-
сти — душе и т.п.

11. [Возражение:] [Слово darsana] образовано от корня drs, озна-
чающего «видеть», [поэтому] значение «вера» из него не вытекает.

[Ответ:] [В этом] нет ошибки в силу многозначности значения
корня.

[Вопрос:] Почему же отброшено общепринятое значение?
[Ответ:] Для разъяснения Пути Освобождения. Вера в категории

реальности связана с изменением атмана, стремлением к освобож-
дению в силу характеристик способной [к освобождению] души.
Однако зрение, зависящее от глаз и т.д., привычно для всех сансар-
ных душ и не связано с Путем Освобождения.

12. [Вопрос:] Разве [в сутре не подразумевается] «вера в пользу»
{arthasraddhänam)!

[Ответ: Возникло бы] сведение к абсурду всех значений {artha)
[слова: польза, выгода, цель и т.д.].

[Возражение:] Но ведь [стоит] tattvasraddhünal
[Ответ:] [Возникло бы] сведение к абсурду только состояния. Не-

которые25 вообразили, что реальность — это сущее, субстанциаль-
ность, атрибутивность, действенность и т.д. Или же26 «реальность»
охватывает все это, подразумевая его единым. Другие вообразили,
что «все это [есть] именно Пуруша»27. Однако подобные взгляды про-
тиворечат истине. Поэтому использованы оба [слова], чтобы избе-
жать неверного толкования. Это [правильное видение бывает] двух
видов: наделенное вожделением и лишенное вожделения28. Первое
характеризуется проявлением умиротворения, трепета [перед санса-
рой], сострадания и набожности29. Другое — лишь чистота атмана.

13. [Вопрос:] Как возникает правильное видение объекта — ду-
ши и других категорий?

[Ответ:] Сказано далее:

46



Перевод

tannisargädadhigamädvä || 3 ||
3. Оно врожденное или [достигается] постижением.

14. врожденное означает «естественное»; постижением озна-
чает «пониманием». Они названы в качестве причин.

[Вопрос: Причин] чего?
[Ответ:] Действий.
[Вопрос:] Каких действий?
[Ответ:] «Появляющихся» — так подразумевается, для поясне-

ния. Оно, то есть правильное видение, врожденно или рождается
через постижение.

15. [Вопрос:] Так, сказано, что при врожденном правильном
видении возможно постижение категорий или нет? Если да, [тогда]
оно [является] постижением, и [между ними] нет различия. Если же
нет, [тогда] каким образом [возможна] вера в категории реальности
без постижения?

[Ответ:] В этом нет ошибки30. В обоих [видах] правильного ви-
дения внутренняя причина одна и та же: подавление, уничтожение
или подавление-с-уничтожением [кармы, вводящей] в заблуждение
[относительно] видения. При ее наличии, [но] без внешних настав-
лений [правильное видение] возникает самопроизвольно. Второй
[вид] появляется по причине постижения души и других [категорий
с помощью] внешних наставлений. Таково отличие между ними.

16. [Вопрос:] Для чего употреблено [слово] Оно?
[Ответ:] Для отсылки к слову предыдущей [сутры], имеется в

виду «правильное видение». В противном случае подразумевался
бы «Путь Освобождения», предмет31 этого [обсуждения].

[Возражение:] Однако [согласно правилу] «утверждение или от-
рицание относится к ближайшему»3 , понятно, [что речь идет о]
правильном видении.

[Ответ:] Нет, в таком случае предпочитается более ранний [пред-
мет обсуждения, т.е. было бы] связано с Путем Освобождения. По-
этому использовано слово Оно.

17. Так связывается правильное видение с верой в категории ре-
альности. Далее сказано, что такое «реальность»:

jlvüfivüsravabandhasamvaranirjarämoksustattvam || 4 ||
4. «Реальности» — [Э/WÖ] душа, не-душа, приток [кармы],

связанность, остановка, уничтожение, освобождение.

18. Так, душа характеризуется сознанием, которое подразделя-
ется на несколько видов: знание и др.33; не-душа [обладает] проти-

47



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

воположными характеристиками; приток [есть] форма проникно-
вения34 благой и не-благой кармы [в душу]; связанность [есть]
взаимопроникновение точек пространства35 атмана и кармы; оста-
новка определяется как прекращение притока; уничтожение оп-
ределяется как полное или частичное отделение карм; освобожде-
ние определяется как полное разъединение с кармой. Эти пять [ка-
тегорий] объясняются далее. Все плоды деятельности пожинаются
атманом, поэтому душа упомянута первой. В силу использования
[душой] не-душа упоминается вслед за ней. После этих двух стоит
приток, [поскольку] он относится к ним обеим. Затем упоминается
связанность, поскольку она [является] следствием предыдущего.
В силу отсутствия связанности у остановившей [приток кармы ду-
ши] остановка стоит после [связанности] для обозначения ее пол-
ной противоположности предыдущему. Уничтожение [кармы] воз-
никает после остановки, поэтому слово уничтожение стоит после
нее. Поскольку освобождение достигается в конце Пути, то и слово
[стоит] последним.

19. [Возражение:] Сюда следовало бы включить «добродетель»
и «порок», поскольку другие [джайнские авторы] говорят о девяти
категориях36.

[Ответ:] [Нет], не следует, поскольку они включаются в [поня-
тия] приток и связанность.

[Возражение:] Если так, то бессмысленно упоминать приток,
так как он включается в душу и не-душу.

[Ответ:] Не бессмысленно. Здесь предмет [обсуждения] — осво-
бождение. Оно обязательно должно быть описано [последователь-
но:] ему предшествует сансара; первопричины сансары — приток и
связанность; первопричины же освобождения — остановка [прито-
ка] и уничтожение [кармы]. Здесь причины и следствия для на-
глядности описаны по отдельности. Очевидно, что частное37 вклю-
чается в общее и выделяется особо [лишь] при необходимости, [на-
пример,] говорится: «Кшатрии пришли, также и Сураварма38».

20. [Возражение:] Слово «реальность» — абстрактное сущест-
вительное39, так сказано [ранее]. Каким образом оно прилагается
к таким словам, [как] «душа», и другим субстанциям?

[Ответ:] [Оно] прилагается в силу неотделимости от них и в си-
лу включения [в себя значения] «природа», подобно утверждению
«атман — именно направленность [сознания]».

[Вопрос:] Если так, то род и число [по правилам грамматики долж-
ны] согласовываться между существительным и прилагательным.

48



Перевод

[Ответ:] [Есть правило:] «В соединении определяемого и опре-
деляющего в соответствии с природой слова, эти [слова могут и] не
изменять свои собственные род и число»40. Это применимо к на-
чальной сутре.

21. Таким образом, об этих вышеупомянутых правильном виде-
нии и других [«жемчужинах»], душе и других [категориях] с целью
прекращения извращений, характерных для обыденной практики,
сказано:

namasthupanïïdravyabhuvatastannyïïsah \\5\\
5. Они фиксируются посредством названия, формы,

субстанции и состояния.

22. «Название» [есть] придание названия предметам безотноси-
тельно к [их] качествам по собственному желанию для удобства в
общении между людьми; «форма» [есть] установление в вещах,
[сделанных из] дерева, глины, в картинах, «это есть то»; «субстан-
ция» [есть] то, что воспринято через атрибуты, восприняло атрибу-
ты, воспринимается через атрибуты или воспримет атрибуты; «со-
стояние» [есть] то, что характеризует субстанцию в ее нынешних
модусах. Так, например, значение слова «душа» устанавливается
четырьмя способами: душа [как] имя41, душа [как] форма, душа
[как] субстанция и душа [как] состояние. Придание названия «ду-
ша» чему-либо безотносительно к качествам [есть] душа [как] имя.
Стороны, аспекты [рассмотрения] и т.д.42: «это — душа» или «это —
душа человека» [есть] душа [как] форма. Душа [как] субстанция
бывает двух видов: реализующаяся4 душа-субстанция и не-реали-
зующаяся душа-субстанция. Далее, реализующаяся душа-субстан-
ция — это атман, знающий сочинения44 о душе, знающий сочине-
ния о душе человека или же не применяющий [в данный момент
эти знания]. He-реализующаяся душа-субстанция бывает трех ви-
дов из-за разделения на [имеющую] тело знающего, потенциаль-
ную и отличную от них. Так, тело знающего — тело знающего об-
ласть трех времен. Относительно общего45 не существует не-реали-
зующейся души по причине сопутствующего общего одушевления.
Но относительно особенного46 душа, на определенном уровне [су-
ществования] намеренная воплотиться в состоянии человека, явля-
ется потенциально человеческой душой. Отличная от этих видов
[бывает в виде] кармы и не-кармы47. Душа [как] состояние [бывает]
двух видов: реализующаяся душа-состояние и не-реализующаяся
душа-состояние. Так, атман, направленный на изучение сочинений

49



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

о душе или направленный на изучение сочинении о душе человека,
[является] реализующейся душой-состоянием. Не-реализующаяся
душа-состояние [есть] атман, принявший модус человека или [дру-
гого] живого существа. Таким же образом следует применять пра-
вило аспектов [относительно] не-души и [других] категорий.

[Вопрос:] Для чего?
[Ответ:] Для устранения ненастоящего48 и принятия настоящего.

Значение слова проясняется через уточнение аспектов.
[Вопрос:] С какой целью использовано слово Они!
[Ответ:] Для охватывания всех [понятий]. Без этого слова пра-

вило могло бы быть отнесено только к первым: правильному виде-
нию и другим [«жемчужинам»], но не к последующим: душе и дру-
гим [категориям]. Однако использованием слова Они достигается
охват и тех и других.

23. Каким образом [происходит] постижение реальности протя-
женных сущностей вместе с именем и другими аспектами, говорит-
ся следующее:

pramânanayairadhigamah || 6 ||
6. [Их] постижение [происходит] с помощью источников

познания и «точек зрения»,

24. Реальность души и других [категорий], детально описанных
«именем» и другими аспектами, постигается через «точки зрения»
и источники познания. Виды и характеристики источников позна-
ния и «точек зрения» описываются [далее]. Так, источники позна-
ния [бывают] двух видов: «для себя» и «для других». Далее, источ-
ник познания «для себя» — [всё], кроме [знания из] писаний. [Зна-
ние из] писаний бывает «для себя» и «для других». «Для себя» —
собственно знание [как таковое], «для других» — [знание] в виде
речи. «Точки зрения» — подвиды этих [источников познания].

[Возражение:] Здесь сказано, словосочетание] «точка зрения»
[должно] стоять первым из-за меньшего количества [букв].

[Ответ:] [В этом] нет ошибки. Источник познания следует пер-
вым в силу большей значимости. Большая значимость всегда важ-
нее.

[Вопрос:] Почему большая значимость?
[Ответ:] Потому что [источники познания] порождают «точки

зрения», ведь сказано: «Точка зрения есть придание особого значе-
ния [чему-либо] в результате восприятия через источник позна-
ния»49. Все [является] объектом источников познания, ведь сказа-

50



Перевод

но: «Источник познания охватывает всё, точка зрения же охватыва-
ет не всё»50. [Существует] два вида точек зрения: точка зрения суб-
станции и точка зрения модусов. С точки зрения модусов следует
постигать [лишь] состояние, остальные три [аспекта] следует по-
стигать с точки зрения субстанции в силу ее всеобщности. Точка
зрения субстанции имеет объектом своего применения субстанцию,
точка зрения модусов имеет объектом своего применения модусы.
Все они считаются включенными в [понятие] «источник познания».

25. Таким образом, для указания на различные средства пости-
жения описанных посредством источников знания и точек зрения
души и других [категорий], а также [правильного видения и других
«жемчужин»] сказано:

nirdesasvämitvüsädhanädhikaranasthitividhünatah || 7 ||
7. [а также с помощью] определения, «управителя», основы,

носителя, продолжительности [существования], видов;

26. определения — описания собственной природы; «управи-
теля» — обладателя; основы — причины появления; носителя —
местонахождения; продолжительности — длительности; видов —
подразделений. Тогда на вопрос, что такое правильное видение,
[ответ]: вера в категории реальности или же определение имени
и других [аспектов].

[Вопрос:] С кем это связано?
[Ответ:] Относительно общего — с душой; но относительно

особенного — с уровнем [существования]51. На уровне ада: во всех
землях ада у развитых52 [душ] бывает подавляющее [карму] и по-
давляющее-с-уничтожением [правильное видение]53. В первой зем-
ле у развитых и неразвитых [душ] бывает уничтожающее [карму]
и подавляющее-с-уничтожением [правильное видение]. На уровне
[существования] животных: у развитых животных бывает подав-
ляющее [карму видение]. У развитых и неразвитых [душ] бывает
уничтожающее и подавляющее-с-уничтожением [видение]. Но у са-
мок животных не бывает уничтожающего [карму видения]. Подав-
ляющее и подавляющее-с-уничтожением [видения возможны] толь-
ко у развитых и неразвитых самок. На уровне людей: у развитых
и неразвитых людей бывают уничтожающее и подавляющее-с-
уничтожением [видения]. Подавляющее [карму видение возможно]
только у развитых, но не у неразвитых [душ]. На уровне [сущест-
вования] богов: бывают [все] три [вида видения] и у развитых,
и у неразвитых [душ].

51



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Вопрос:] Как [возможно там] подавляющее [карму видение] и
у неразвитых [душ]?

[Ответ:] [Возможно] у умершего вместе с подавлением [кармы,
вводящей в] заблуждение [относительно] поведения. У Светил, Во-
дворцах-живущих, Блуждающих богов и богинь, обитающих на не-
бесах Саудхарма и Айшана54, не бывает уничтожающего [карму
правильного видения]. Среди них у развитых [богов] бывает подав-
ляющее и подавляющее-с-уничтожением [видение].

27. С точки зрения индрий55: у обладающих пятью индриями
и разумом56 бывают также и три вида [видения], но не у других.
С точки зрения тела: у подвижных тел также бывают три вида, но
не у других. С точки зрения активности: у обладающих троякой
активностью57 также бывают три вида, у лишенных активности —
только уничтожающее [карму видение]. С точки зрения влечения58:
у трех полов также бывают три вида. У лишенных влечения [душ]
бывает подавляющее и уничтожающее [карму видение]. С точки
зрения страстей: у обладающих четырьмя страстями59 [душ] также
бывают три вида. У бесстрастных бывает подавляющее и уничто-
жающее [карму видение]. С точки зрения знания: у обладающих
знанием из писаний, телепатией и ясновидением также бывает три
вида, у всеведущих — только уничтожающее [карму видение].
С точки зрения самообладания: у наделенных «самотождествен-
ным»60 и «восстановленным» самообладанием61 также бывает три
вида. У [наделенных] чистым от зла самообладанием подавляюще-
го [карму видения] не бывает, а только два других вида. У [наде-
ленных] «с тонкими проявлениями» и наделенных «так-предпи-
санным» самообладанием бывает подавляющее и уничтожающее
[карму видение]. У достигших частичного самообладания и лишен-
ных самообладания [мирян] также бывают три вида. С точки зре-
ния видения у обладающих визуальным видением, не-визуальным
видением и ясновидящих также бывают три вида, у всевидящих —
только уничтожающее [карму видение]. С точки зрения «цвета»62:
у обладающих шестью «цветами» также бывают три вида, у не
обладающих «цветом» — только уничтожающее [карму видение].
С точки зрения способности [к освобождению]: у способных также
бывают три вида, но не у неспособных. С точки зрения праведно-
сти63: правильное видение следует познавать именно таким и там,
где оно [есть]. С точки зрения разумности: у разумных также бы-
вают три вида, но не у неразумных; у вышедших за пределы этих
двух — только уничтожающее [карму видение]. С точки зрения

52



Перевод

пищи: у принимающих пищу также бывают три вида; у не-прини-
мающих, но с [небольшим] покровом [кармы] 4, также бывают три
вида, у распространяющих65 всеведение — только уничтожающее
[карму видение].

28. Способ6 [обретения правильного видения бывает] двух ви-
дов: внутренний и внешний. Внутренний — [это] подавление,
уничтожение или подавление-с-уничтожением [кармы, вводящей в]
заблуждение [относительно] видения. Внешний — это возникнове-
ние правильного видения у обитателей до четвертого ада67: у кого-
то из-за памяти [прошлых] рождений, у кого-то из-за слушания
Дхармы, у кого-то из-за претерпевания боли. Начиная с четвертого
до седьмого ада память [прошлых] рождений и претерпевание боли
[порождают правильное видение]. Среди животных [видение воз-
никает] у кого-то из-за памяти [прошлых] рождений, у кого-то из-
за слушания Дхармы, у кого-то из-за видения образа6 джины. Та-
ким же образом [происходит и] у людей. Среди богов [видение
возникает] у кого-то из-за памяти [прошлых] рождений, у кого-то
из-за слушания Дхармы, у кого-то из-за видения величия джины,
у кого-то из-за видения сверхъестественных сил69 богов. Это [отно-
сится к небесам] ниже [небес] Аната. У богов [небес] Аната, Пра-
ната, Арана и Ачьюта7 также бывают три вида, за исключением
видения сверхъестественных сил богов. Среди Во-дворцах-живу-
щих на девяти [небесах] Грайвеяка — у кого-то из-за памяти [про-
шлых] рождений, у кого-то из-за слушания Дхармы. Но это не от-
носится к Во-дворцах-живущим [богам небес] Анудиша и Анутта-
ра, так как они там уже рождаются обретшими праведность.

29. «Носитель» [бывает] двух видов — внутренний и внешний.
Внутренний — собственно сам носитель [правильного видения],
свой собственный атман. Падежи используются в зависимости от
точки зрения. Внешний [носитель] — канал мира71.

[Вопрос:] Насколько он протяжен?
[Ответ:] В ширину — один раджджу72, в высоту — четырна-

дцать раджджу.
30. Минимальная и максимальная продолжительность подав-

ляющего [карму видения] — одна антар-мухурта73; минимальная
[продолжительность] уничтожающего [карму видения] у мирских
[душ] — одна антар-мухурта, максимальная — тридцать три сага-
ропамы74, два пурвакоти 5 минус восемь лет и одну антар-мухурту.
У освободившихся [видение имеет] начало, но не [имеет] конца.
Минимальная [продолжительность] подавляющего-с-уничтожени-

53



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ем [видения] — одна антар-мухурта, максимальная — шестьдесят
шесть сагаропам.

31. Вид [видения] в общем — один: правильное видение. Он
[бывает] двояким из-за разделения на врожденное и [приобретен-
ное посредством] постижения, трояким из-за разделения на подав-
ляющее [карму], уничтожающее и подавляющее-с-уничтожением.
С точки зрения слов [оно может быть] многих видов. При разделе-
нии на верующих и предмет веры [оно может быть] неисчисляе-
мым и бесчисленным. Так, в соответствии с агамами, это определе-
ние и другие [аспекты] следует связывать вместе с правильным
знанием и поведением с душой, не-душой и другими [категория-
ми].

32. [Вопрос:] Только такие бывают средства постижения души и
других [категорий] или же существуют другие виды постижения?

[Ответ:] Да, сказано, что существуют:

satsaritkhyüksetrasparsanakulüntarabhüvälpabahutvaisca || 8 ||
8. и с помощью [изучения таких характеристик, как]
сущность, число, место, распространенность, время,

промежуток, состояние [сознания], малость-множество.

33. сущность определяется как существование; «восхваление»
и другие значения здесь не имеются в виду; число — перечисление
классов; место — местопребывание в настоящее время; распро-
страненность 7 6 — странствование в трех временах; время бывает
двух видов: обыденное и главное, их описание дается далее; про-
межуток — временное пребывание77; состояние [сознания] —
подавляющее [карму видение] и другие характеристики; малость-
множествоп — разделение на основе сравнения друг с другом.
При помощи этих [характеристик] и следует постигать правильное
видение и другие [«жемчужины»].

[Возражение:] Однако «сущность» охватывается понятием «оп-
ределение»; «число» — понятием «вид»; «место» и «распростра-
ненность» постигаются понятием «носитель»; «время» — понятием
«продолжительность», а «состояние [сознания]» — понятием «имя»
и т.д. С какой целью они здесь снова упомянуты?

[Ответ:] Для достижения истины. Виды предметов наставлений
определяются способностями воспринимающих. Некоторые пред-
почитают краткое [изложение], другие предпочитают пространное
[изложение], а третьи предпочитают не слишком краткое и не
слишком пространное. Для восприятия всеми живыми существами

54



Перевод

усилиями знающих объясняются различия в постижении наставле-
ний. В противном [случае] было бы достаточным сказать «пости-
жением с помощью источников познания и „точек зрения"», и не
было бы нужды в познании других [средств] восприятия.

34. Далее дается описание исследования субстанции «душа» по
отношению к «сущности» и другим пунктам исследования79. Души
проходят четырнадцать ступеней совершенствования80: на ступенях
«ложные взгляды», «правильные взгляды с сомнением», «правиль-
ные и ложные взгляды», «правильные взгляды без самообладания»,
«частичное самообладание», «невнимательный самоконтроль», «вни-
мательный самоконтроль», «не-бывшее-средство» [возможно] подав-
ление и уничтожение [кармы]; на ступени «преодоление грубых
проявлений» [также возможно] подавление и уничтожение [кармы];
на ступени «тонкие проявления» [также возможно] подавление и
уничтожение кармы; на [ступени] «подавленные страсти» [душа]
бесстрастна, но пребывает под покровом [кармы]; на ступени «унич-
тоженные страсти» [душа] бесстрастна, но пребывает под [неболь-
шим] покровом [кармы]; затем — «всеведение с активностью» и
«всеведение без активности». По отношению к этим ступеням для
описания классов душ следует различать четырнадцать параметров:
уровень [существования], индрия, тело, активность, влечение, стра-
сти, знание, самообладание, видение, «цвет», способность [к осво-
бождению], праведность, разум и принятие пищи.

35. Кроме того, объяснение может быть двух видов: относи-
тельно общего и относительно особенного. Относительно общего —
существуют «ложные взгляды», «правильные взгляды с сомнени-
ем» и другие [ступени]. Относительно особенного — с точки зре-
ния уровня [существования]: на уровне ада во всех землях сущест-
вуют первые четыре ступени совершенствования; на уровне жи-
вотных — вплоть до [ступени] «частичное самообладание»; на
уровне людей: существуют [все] четырнадцать [ступеней совер-
шенствования]; на уровне богов — как в аду. С точки зрения инд-
рий: у душ с одной до четырех индрий [включительно] существует
только [ступень] «ложные взгляды»; у [обладающих] пятью инд-
риями существуют [все] четырнадцать [ступеней]. С точки зрения
тела: начиная с тел земли и заканчивая телами растений, существу-
ет только [ступень] «ложные взгляды»; у подвижных тел сущест-
вуют четырнадцать [ступеней]. С точки зрения активности: у [об-
ладающих] троякой активностью существуют тринадцать [ступе-
ней]; выше этого — «всеведение без активности». С точки зрения

55



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

влечения: у имеющих три [вида] влечения существуют [ступени],
начиная со [ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью]
«преодоление грубых проявлений»; у свободных от влечения —
начиная со [ступени] «тонкие проявления» и заканчивая [ступенью]
«всеведение без активности».

36. С точки зрения страстей: гнев, гордыня и лживость бывают,
начиная со ступени «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью]
«преодоление грубых проявлений»; алчность существует до поло-
вины [ступени] «тонкие проявления»; бесстрастие бывает на ступе-
нях «подавленные страсти», «уничтоженные страсти», «всеведение
с активностью» и «всеведение без активности».

37. С точки зрения знания: ложное чувственное знание, ложное
знание из писаний, обрывочное ясновидение бывают [на ступенях]
«ложные взгляды» и «правильные взгляды с сомнением»; истинные
чувственное знание, знание из писаний, ясновидение появляются,
начиная [со ступени] «правильные взгляды с самоконтролем» и
заканчивая [ступенью] «уничтоженные страсти»; телепатия бывает,
начиная [со ступени] «невнимательный самоконтроль» и заканчи-
вая [ступенью] «уничтоженные страсти»; всеведение — на [ступе-
нях] «всеведение с активностью» и «всеведение без активности».

Я1

38. С точки зрения самообладания : самоконтроль бывает, на-
чиная [со ступени] «невнимательный самоконтроль» и заканчивая
[ступенью] «всеведение без активности»; «самотождественное»,
«восстановленное» и чистое самообладания бывают, начиная со
[ступени] «невнимательный самоконтроль» и заканчивая [ступе-
нью] «преодоление грубых проявлений»; чистое от зла самообла-
дание — на [ступенях] «невнимательный самоконтроль» и «внима-
тельный самоконтроль»; чистое самообладание и [самообладание]
«с тонкими проявлениями» — на односменной] ступени «тонкие
проявления»; обладание «так-предписанным» самообладанием —
начиная [со ступени] «подавленные страсти» и заканчивая [ступе-
нью] «всеведение без активности»; частичный самоконтроль — на
односменной] ступени «частичный самоконтроль»; отсутствие
самоконтроля — на всех четырнадцати ступенях.

39. С точки зрения видения: визуальное видение, не-визуальное
видение — начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая
[ступенью] «уничтоженные страсти»; ясновидение бывает, начиная
[со ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» и заканчивая
[ступенью] «уничтоженные страсти»; всевидение — на [ступенях]
«всеведение с активностью» и «всеведение без активности».

56



Перевод

40. С точки зрения «цвета»: черный, синий, серый «цвета» [у души]
бывают, начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [сту-
пенью] «правильные взгляды без самоконтроля»; желтый и розовый
«цвета» — начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая
[ступенью] «внимательный самоконтроль»; белый — начиная со
[ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «всеведение
с активностью»; у всеведущего без активности бесцветная душа.

41. С точки зрения способности [к освобождению]: способные
[к освобождению] бывают на [всех] четырнадцати ступенях, неспо-
собные — только на первой ступени.

42. С точки зрения праведности: уничтожающая [карму] пра-
ведность бывает, начиная [со ступени] «правильные взгляды без
самоконтроля» и заканчивая [ступенью] «всеведение без активно-
сти»; подавляющая-с-уничтожением праведность — начиная со
[ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» и заканчивая
[ступенью] «внимательный самоконтроль»; подавляющая [карму]
праведность — начиная [со ступени] «правильные взгляды без са-
моконтроля» и заканчивая [ступенью] «подавленные страсти»; пра-
вильные взгляды с сомнением [бывают] на ступенях «ложные
взгляды» и «правильные взгляды, смешанные с ложными».

43. С точки зрения разумности: [проявления] разума [бывают]
на первых двенадцати ступенях совершенствования, заканчивая
[ступенью] «уничтоженные страсти»; неразумные [пребывают]
только на ступени «ложные взгляды»; вышедшие за границы их
обоих82 — на [ступенях] «всеведение с активностью» и «всеведе-
ние без активности».

44. С точки зрения принятия пищи: принятие пищи [бывает], на-
чиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «все-
ведение». Отказ от принятия пищи бывает на трех ступенях —
«ложные взгляды», «правильные взгляды с сомнением» и «правиль-
ные взгляды без самоконтроля»; распространение83 всеведения — на
[ступени] «всеведение с активностью»; высочайшие сидцхи84 оста-
вили ступени совершенствования. Вот описание «сущности».

45. Теперь приводится описание «числа». Оно [бывает] двух ви-
дов: относительно общего и относительно особенного. Относительно
общего — душ с ложными взглядами существует бесчисленно-
бесчисленное количество. [На каждой ступени] — «правильные
взгляды с сомнением», «правильные и ложные взгляды», «правиль-
ные взгляды без самоконтроля», «частичный самоконтроль» — на-
считывается пальопама85 подвидов [классов душ]; на [ступени]

57



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

«невнимательный самоконтроль» — коти «по отдельности» . «По
отдельности» агамы объясняют, как «среднее между тремя и девя-
тью коти». На ступени «внимательный самоконтроль» — исчисляе-
мое8 7 количество [душ]. На четырех [ступенях] подавления [кармы],
начиная с одной, двух, трех [душ], — максимум пятьдесят четыре
[души]; в свое время [они были] подсчитаны. На четырех [ступенях]
уничтожения [кармы] и у всеведущего без активности, начиная с
одной, двух, трех [душ], — максимум сто восемь [душ]; в свое время
[они были] подсчитаны. У всеведущих с активностью, начиная с од-
ной, двух, трех [душ], — максимум сто восемь [душ]; в свое время
[они были] подсчитаны — десять тысяч «по отдельности».

46. Относительно особенного — с точки зрения уровня [сущест-
вования:] на уровне ада неисчисляемые классы обитателей первой
земли с ложными взглядами насчитывают еще более неисчисляемое
[количество] подвидов; со второй по седьмую земли класс [душ] с
ложными взглядами насчитывает неисчисляемое [количество] под-
видов. И это неисчисляемое [количество] подвидов — неисчисляе-
мые котикоти йоджан88. Среди земель [ада] душ на ступенях «пра-
вильные взгляды с сомнением», «правильные и ложные взгляды»,
«правильные взгляды без самоконтроля» насчитывается пальопама
неисчисляемых подвидов. На уровне животных: среди животных с
ложными взглядами — бесчисленно-бесчисленное [количество душ];
начиная [со ступени] «правильные взгляды с сомнением» и заканчи-
вая [ступенью] «частичный самоконтроль», насчитывается пальопа-
ма неисчисляемых подвидов. На уровне людей: класс людей с лож-
ными взглядами насчитывает неисчисляемое [количество] подвидов.
Это неисчисляемое [количество] подвидов — неисчисляемые коти-
коти йоджан; начиная [со ступени] «правильные взгляды с сомнени-
ем» и заканчивая [ступенью] «частичный самоконтроль», — исчис-
ляемое [количество]; начиная [со ступени] «невнимательный само-
контроль» — [как] сказано о «числе» относительно общего. На
уровне богов: неисчисляемые классы богов с ложными взглядами
насчитывают еще более неисчисляемое [количество] подвидов; под-
видов [душ на ступенях] «правильные взгляды с сомнением», «пра-
вильные и ложные взгляды», «частичный самоконтроль» насчиты-
вается пальопама неисчисляемого [количества душ].

47. С точки зрения индрий: [душ] с одной индрией с ложными
взглядами — бесчисленно-бесчисленное [количество]; неисчис-
ляемые классы [душ] с двумя, тремя, четырьмя индриями насчиты-
вают еще более неисчисляемое [количество] подвидов; неисчис-

58



Перевод

ляемые классы [душ] с пятью индриями с ложными взглядами на-
считывают еще более неисчисляемое [количество] подвидов; начи-
ная со [ступени] «правильные взгляды с сомнением» и заканчивая
[ступенью] «всеведение без активности» — [как] сказано о «числе»
относительно общего.

48. С точки зрения тела: [душ] тел земли, воды, огня и возду-
ха— неисчисляемые миры; растительных душ — бесчисленно-
бесчисленное [количество]; число подвижных душ такое же, как
[и душ] с пятью индриями.

49. С точки зрения активности: неисчисляемые классы [душ] с
активностью ума 9 и речи с ложными взглядами насчитывают еще бо-
лее неисчисляемое [количество] подвидов; с активностью тела с лож-
ными взглядами — бесчисленно-бесчисленное [количество]; с троя-
кой активностью, начиная [со ступени] «правильные взгляды с сомне-
нием» и заканчивая [ступенью] «частичный самоконтроль», насчиты-
вается пальопама неисчисляемых подвидов; начиная [со ступени]
«невнимательный самоконтроль» и заканчивая [ступенью] «всеведе-
ние с активностью» — исчисляемое [количество]; число всеведущих
без активности — [как] сказано о «числе» относительно общего.

50. С точки зрения влечения: неисчисляемые классы [душ],
имеющих влечение к женщинам и мужчинам, с ложными взгляда-
ми насчитывают еще более неисчисляемое [количество] подвидов;
имеющих влечение к бесполым90 с ложными взглядами — бесчис-
ленно-бесчисленное [количество]; имеющих влечение к женщинам
и бесполым, начиная [со ступени] «правильные взгляды с сомнени-
ем» и заканчивая [ступенью] «частичный самоконтроль», — [как]
сказано о «числе» относительно общего; начиная [со ступени]
«невнимательный самоконтроль» и заканчивая [ступенью] «пре-
одоление грубых воздействий» — исчисляемое [количество];
имеющих влечение к мужчинам, начиная [со ступени] «правильные
взгляды с сомнением» и заканчивая [ступенью] «преодоление гру-
бых воздействий», — [как] сказано о «числе» относительно обще-
го; свободных от влечения, начиная [со ступени] «преодоление
грубых проявлений» и заканчивая [ступенью] «всеведение без ак-
тивности», — [как] сказано о «числе» относительно общего.

51. С точки зрения страстей: [душ, обладающих] гневом, горды-
ней, лживостью, начиная со [ступени] «ложные взгляды» и закан-
чивая [ступенью] «частичный самоконтроль», — [как] сказано о
«числе» относительно общего; начиная [со ступени] «невниматель-
ный самоконтроль» и заканчивая [ступенью] «преодоление грубых
проявлений» — исчисляемое [количество]; последовательность

59



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[исчисления душ, обладающих] алчностью, точно такая же, отли-
чие лишь на [ступени] «тонкие проявления», [число душ на кото-
рой соответствует тому, что] сказано о «числе» относительно об-
щего; бесстрастных, начиная со [ступени] «подавленные страсти» и
заканчивая [ступенью] «всеведение без активности», — [как] ска-
зано о «числе» относительно общего.

52. С точки зрения знания: [душ, обладающих] ложными чувст-
венным знанием и знанием из писаний, [на ступенях] «ложные
взгляды», «правильные взгляды с сомнением» — [как] сказано о
«числе» относительно общего; неисчисляемые классы [душ] с обры-
вочным ясновидением с ложными взглядами насчитывают еще более
неисчисляемое [количество] подвидов; [на ступени] «правильные
взгляды с сомнением» — пальопама неисчисляемых подвидов; [об-
ладающих] истинными чувственным знанием и знанием из писаний,
начиная [со ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» и за-
канчивая [ступенью] «уничтоженные страсти», — [как] сказано о
«числе» относительно общего; [обладающих] ясновидением [на сту-
пенях] «правильные взгляды без самоконтроля» и «частичный само-
контроль» — [как] сказано о «числе» относительно общего; начиная
[со ступени] «невнимательный самоконтроль» и заканчивая [ступе-
нью] «уничтоженные страсти» — исчисляемое [количество; обла-
дающих] телепатией, начиная [со ступени] «невнимательный само-
контроль» и заканчивая [ступенью] «уничтоженные страсти», —
исчисляемое [количество]; всеведущих с активностью и без актив-
ности — [как] сказано о «числе» относительно общего.

53. С точки зрения самообладания: [душ, наделенных] «самотож-
дественным» и «восстановленным» самообладанием, начиная [со
ступени] «невнимательный самоконтроль» и заканчивая [ступенью]
«преодоление грубых проявлений», — [как] сказано о «числе» отно-
сительно общего; наделенных чистым от зла самообладанием [на
ступенях] «невнимательный» и «внимательный самоконтроль» —
исчисляемое [количество]; обладающих чистым самоконтролем
«с тонкими проявлениями» и «так-предписанным» странничеством
[на ступенях] «частичный самоконтроль» и «невнимательный са-
моконтроль» — [как] сказано о «числе» относительно общего.

54. С точки зрения видения: неисчисляемые классы [душ, обла-
дающих] визуальным видением с ложными взглядами, насчитыва-
ют еще более неисчисляемое [количество] подвидов; [обладающих]
не-визуальным видением с ложными взглядами — бесчисленно-
бесчисленное [количество]; и этих обоих [классов], начиная [со

60



Перевод

ступени] «правильные взгляды с сомнением» и заканчивая [ступе-
нью] «уничтоженные страсти», — [как] сказано о «числе» относи-
тельно общего; ясновидящих — как и яснознающих91, всевидя-
щих — как и всеведущих.

55. С точки зрения «цвета»: [душ, обладающих] черным, синим
и серым «цветами», начиная со [ступени] «ложные взгляды» и за-
канчивая [ступенью] «правильные взгляды без самоконтроля», —
[как] сказано о «числе» относительно общего; [обладающих] жел-
тым и розовым «цветами», начиная [со ступени] «ложные взгляды»
и заканчивая [ступенью] «частичный самоконтроль», — как и
имеющих влечение к женщинам; [на ступенях] «невнимательный»
и «внимательный самоконтроль» — исчисляемое [количество]; об-
ладающих белым «цветом», начиная [со ступени] «ложные взгля-
ды» и заканчивая [ступенью] «частичный самоконтроль», насчиты-
вается пальопама неисчисляемых подвидов; [на ступенях] «невни-
мательный» и «внимательный самоконтроль» — исчисляемое [ко-
личество]; начиная [со ступени] «не-бывшее-средство» и заканчи-
вая [ступенью] «всеведение с активностью», бесцветных [душ] —
[как] сказано о «числе» относительно общего.

56. С точки зрения способности [к освобождению]: способных
[к освобождению душ], начиная [со ступени] «ложные взгляды» и
заканчивая [ступенью] «всеведение без активности», — [как] ска-
зано о «числе» относительно общего; неспособных [к освобожде-
нию] — бесчисленное [количество].

57. С точки зрения праведности: [имеющих] уничтожающие
[карму] правильные взгляды [на ступенях] «правильные взгляды
без самоконтроля» насчитывается пальопама неисчисляемых под-
видов; начиная [со ступени] «частичный самоконтроль» и заканчи-
вая [ступенью] «подавленные страсти» — исчисляемое [количест-
во]; на четырех уничтожающих [карму ступенях]92 всеведущих с
активностью и без активности — [как] сказано о «числе» относи-
тельно общего; имеющих подавляющие-с-уничтожением правиль-
ные взгляды, начиная [со ступени] «правильные взгляды без само-
контроля» и заканчивая [ступенью] «внимательный самокон-
троль», — [как] сказано о «числе» относительно общего; имеющих
подавляющие [карму] правильные взгляды [на ступенях] «правиль-
ные взгляды без самоконтроля» и «частичный самоконтроль» на-
считывается пальопама неисчисляемых подвидов; на ступенях
«невнимательный» и «внимательный самоконтроль» — исчисляе-
мое [количество]; на четырех подавляющих [карму ступенях]93 —

61



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[как] сказано о «числе» относительно общего; [на ступенях] «пра-
вильные взгляды с сомнением», «правильные и ложные взгляды» и
«ложные взгляды» — [как] сказано о «числе» относительно общего.

58. С точки зрения разумности: разумных [душ], начиная [со
ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «уничтожен-
ные страсти», — как и обладающих зрением; неразумных с лож-
ными взглядами — бесчисленно-бесчисленное [количество]; вы-
шедших за границы их обоих — [как] сказано о «числе» относи-
тельно общего.

59. С точки зрения принятия пищи: принимающих пищу, начи-
ная со [ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «все-
ведение без активности», — [как] сказано о «числе» относительно
общего; не принимающих пищу [на ступенях] «ложные взгляды»,
«правильные взгляды с сомнением» и «правильные взгляды без
самоконтроля» — [как] сказано о «числе» относительно общего;
всеведущих с активностью — исчисляемое [количество]; всеведу-
щих без активности — [как] сказано о «числе» относительно обще-
го. Так определяется «число».

60. Теперь рассказывается о «месте». Оно [бывает] двух видов:
относительно общего и относительно особенного. Относительно
общего — [души] с ложными взглядами пребывают по всему миру;
начиная [со ступени] «правильные взгляды с сомнением» и закан-
чивая [ступенью] «всеведение без активности» — до неисчисляе-
мой части мира94; всеведущие с активностью — в неисчисляемых
частях неисчисляемых частей мира, т.е. по всему миру.

61. Относительно особенного — с точки зрения уровня [сущест-
вования:] на уровне ада во всех землях [мест] обитателей ада [на
первых] четырех ступенях совершенствования — до неисчисляе-
мой части мира; на уровне животных: [мест обитания] животных,
начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью]
«частичный самоконтроль», — [как] сказано о «месте» относитель-
но общего; на уровне людей: [мест обитания] людей, начиная [со
ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «всеведение
без активности», — до неисчисляемой части мира; всеведущих с
активностью — [как] сказано о «месте» относительно общего; на
уровне богов: [мест обитания] богов на всех ступенях совершенст-
вования — до неисчисляемой части мира.

62. С точки зрения индрий: [мест обитания душ] с одной индри-
ей — весь мир, с недостаточным [количеством] индрий95 — до не-
исчисляемой части мира; с пятью индриями — как и людей.

62



Перевод

63. С точки зрения тела: начиная с душ тел земли и заканчивая
душами растительных тел, — весь мир; подвижных тел — как и
с пятью индриями.

64. С точки зрения активности: [мест обитания душ] с активно-
стью речи и ума, начиная [со ступени] «ложные взгляды» и закан-
чивая [ступенью] «всеведение с активностью», — до неисчисляе-
мой части мира; с активностью тела, начиная со [ступени] «ложные
взгляды» и заканчивая [ступенями] «всеведение с активностью» и
«без активности», — [как] сказано о «месте» относительно общего.

65. С точки зрения влечения: [мест обитания душ,] имеющих
влечение к женщинам и мужчинам, начиная [со ступени] «ложные
взгляды» и заканчивая [ступенью] «преодоление грубых проявле-
ний», — до неисчисляемой части мира; имеющих влечение к бес-
полым, начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [сту-
пенью] «преодоление грубых проявлений», а также свободных от
влечения — [как] сказано о «месте» относительно общего.

66. С точки зрения страстей: [мест обитания душ, обладающих]
страстями гнева, гордыни, лживости, а также страстью алчности,
начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью]
«преодоление грубых проявлений», а также на ступени «тонкие
проявления» и бесстрастных — [как] сказано о «месте» относи-
тельно общего.

67. С точки зрения знания: [мест обитания душ, обладающих]
ложными чувственным знанием, знанием из писаний на ступенях
«ложные взгляды», «правильные взгляды с сомнением», — [как]
сказано о «месте» относительно общего; [обладающих] обрывоч-
ным ясновидением [на ступенях] «ложные взгляды» и «правильные
взгляды с сомнением» — до неисчисляемой части мира; [обладаю-
щих] истинными чувственным знанием, знанием из писаний, ясно-
видением, начиная [со ступени] «правильные взгляды без самокон-
троля» и заканчивая [ступенью] «уничтоженные страсти», и [обла-
дающих] телепатией, начиная со [ступени] «невнимательный само-
контроль» и заканчивая [ступенью] «уничтоженные страсти», и [об-
ладающих] всеведением с активностью и без активности — [как]
сказано о «месте» относительно общего.

68. С точки зрения самообладания: [мест обитания на первых]
четырех [ступенях] душ, наделенных чистым «самотождествен-
ным» и «восстановленным» [видами] самообладания, чистым от
зла [самообладанием на ступенях] «невнимательный» и «внима-
тельный [самоконтроль]», [на последующих] четырех [ступенях,

63



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

включая ступени] «частичный самоконтроль» и «без самоконтро-
ля», наделенных чистым самообладанием с тонкими проявлениями
и «так-предписанным» странничеством — [как] сказано о «месте»
относительно общего.

69. С точки зрения видения: [мест обитания душ, обладающих]
визуальным видением, начиная [со ступени] «ложные взгляды» и
заканчивая [ступенью] «уничтоженные страсти», — до неисчис-
ляемой части мира; [обладающих] не-визуальным видением, начи-
ная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью]
«уничтоженные страсти», — [как] сказано о «месте» относительно
общего; [обладающих] ясновидением — как и обладающих ясно-
знанием, всевидящих — как и всеведущих.

70. С точки зрения «цвета»: [мест обитания душ, обладающих]
черным, синим и серым «цветами», начиная [со ступени] «ложные
взгляды» и заканчивая [ступенью] «правильные взгляды без само-
контроля», — [как] сказано о «месте» относительно общего; [обла-
дающих] желтым и розовым «цветами», начиная [со ступени]
«ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «невнимательный са-
моконтроль», — до неисчисляемой части мира; [обладающих] бе-
лым «цветом», начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчи-
вая [ступенью] «уничтоженные страсти», — до неисчисляемой час-
ти мира; всеведущих с активностью и лишенных «цвета» — [как]
сказано о «месте» относительно общего.

71. С точки зрения способности [к освобождению: мест обита-
ния душ], способных [к освобождению на всех] четырнадцати [сту-
пенях], — [как] сказано о «месте» относительно общего; неспособ-
ных [к освобождению] — весь мир.

72. С точки зрения праведности: [мест обитания душ, обладаю-
щих] уничтожающими [карму] правильными взглядами, начиная [со
ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» и заканчивая [сту-
пенью] «всеведение без активности», подавляющими-с-уничтоже-
нием правильными взглядами, начиная [со ступени] «правильные
взгляды без самоконтроля» и заканчивая [ступенью] «внимательный
[самоконтроль]», подавляющими [карму] правильными взглядами,
начиная [со ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» и за-
канчивая [ступенью] «подавленные страсти», правильными взгляда-
ми с сомнением, правильными и ложными взглядами и ложными
взглядами — [как] сказано о «месте» относительно общего.

73. С точки зрения разумности: [мест обитания] разумных —
как и обладающих визуальным видением; неразумных — весь мир;

64



Перевод

вышедших за пределы их обоих — [как] сказано о «месте» относи-
тельно общего.

74. С точки зрения принятия пищи: [мест обитания душ,] прини-
мающих пищу, начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая
[ступенью] «уничтоженные страсти», — [как] сказано о «месте» отно-
сительно общего; всеведущих с активностью — до неисчисляемои
части мира; не принимающих пишу [на ступенях] «ложные взгляды»,
«правильные взгляды с сомнением», «правильные взгляды без само-
контроля» и всеведущих без активности — [как] сказано о «месте»
относительно общего; всеведущих с активностью — до неисчисляе-
мои части мира или весь мир. Так определяется «место».

75. [Теперь] рассказывается о «распространенности». Она [бывает]
двух видов: относительно общего и относительно особенного. Отно-
сительно общего — [души на ступени] «ложные взгляды» распро-
странены по всему миру; на [ступени] «правильные взгляды с сомне-
нием» — до неисчисляемои части мира или немногим менее восьми,
двенадцати из четырнадцати уровней [мира]96; на [ступени] «правиль-
ные и ложные взгляды» — до неисчисляемои части мира или немно-
гим менее восьми из четырнадцати уровней [мира]; на [ступени] «час-
тичный самоконтроль» — до неисчисляемои части мира или немно-
гим менее шести из четырнадцати уровней [мира]; начиная [со ступе-
ни] «невнимательный самоконтроль» и заканчивая [ступенью] «всеве-
дение без активности» — распространенность подобна «месту».

76. Относительно особенного — с точки зрения уровня [сущест-
вования]: на уровне ада в первой земле обитатели ада [первых] че-
тырех ступеней совершенствования распространяются до неисчис-
ляемои части мира; со второй по шестую землю [на ступенях]
«ложные взгляды», «правильные взгляды с сомнением» — до неис-
числяемои части мира или немногим менее одного, двух, трех, че-
тырех и пяти из четырнадцати уровней [мира соответственно]; [на
ступенях] «правильные и ложные взгляды» и «правильные взгляды
без самоконтроля» — до неисчисляемои части мира; на седьмой
земле с ложными взглядами — до неисчисляемои части мира или
немногим менее шести из четырнадцати уровня [мира]; на осталь-
ных трех [ступенях] — до неисчисляемои части мира. На уровне
животных: животные с ложными взглядами распространены по
всему миру; [на ступенях] «правильные взгляды с сомнением» —
до неисчисляемои части мира или немногим менее семи из четыр-
надцати уровней [мира]; [на ступени] «правильные и ложные
взгляды» — до неисчисляемои части мира; [на ступени] «правиль-

65



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

ные взгляды без самоконтроля» и «частичный самоконтроль» — до
неисчисляемои части мира или немногим менее шести из четырна-
дцати уровней [мира]. На уровне людей: людей с ложными взгля-
дами — до неисчисляемои части мира или по всему миру; [на сту-
пени] «правильные взгляды с сомнением» — до неисчисляемои
части мира или немногим менее семи из четырнадцати уровней
[мира]; начиная [со ступени] «правильные и ложные взгляды» и
заканчивая [ступенью] «всеведение без активности» — распро-
страненность подобна «месту». На уровне богов: богов [на ступе-
нях] «ложные взгляды» и «правильные взгляды с сомнением» — до
неисчисляемои части мира или немногим менее восьми, девяти из
четырнадцати уровней [мира]; [на ступени] «правильные взгляды
без самоконтроля» — до неисчисляемои части мира или немногим
менее восьми из четырнадцати уровней [мира].

77. С точки зрения индрий: души с одной индрией распространены
по всему миру; с недостаточным [количеством] индрий — до неис-
числяемои части мира или по всему миру; с пятью индриями с лож-
ными взглядами — до неисчисляемои части мира или немногим менее
восьми из четырнадцати уровней [мира], или по всему миру; осталь-
ные — [как] сказано о «распространенности» относительно общего.

78. С точки зрения тела: неподвижные тела распространены по
всему миру, распространенность подвижных тел — как и у душ
с пятью индриями.

79. С точки зрения активности: [души, наделенные] активно-
стью речи и ума с ложными взглядами, распространены до неис-
числяемои части мира или немногим менее восьми из четырнадца-
ти уровней [мира], или по всему миру; начиная [со ступени] «пра-
вильные взгляды с сомнением» и заканчивая [ступенью] «уничто-
женные страсти» — [как] сказано о «распространенности» относи-
тельно общего; всеведущие с активностью — до неисчисляемои
части мира; [души, наделенные] активностью тела, начиная [со
ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «всеведение
с активностью», и всеведущие без активности — [как] сказано о
«распространенности» относительно общего.

80. С точки зрения влечения: [души, испытывающие] влечение
к женщинам и мужчинам, с ложными взглядами распространены до
неисчисляемои части мира или немногим менее восьми из четыр-
надцати уровней [мира], или по всему миру; с правильными взгля-
дами с сомнением — до неисчисляемои части мира или немногим
менее восьми, девяти из четырнадцати уровней [мира]; начиная [со

66



Перевод

ступени] «правильные и ложные взгляды» и заканчивая [ступенью]
«преодоление грубых проявлений» — [как] сказано о «распростра-
ненности» относительно общего; [души, испытывающие] влечение
к бесполым, [на ступенях] «ложные взгляды» и «правильные взгля-
ды с сомнением» — [как] сказано о «распространенности» относи-
тельно общего; [на ступени] «правильные и ложные взгляды» — до
неисчисляемой части мира; [на ступенях] «правильные взгляды без
самоконтроля» и «частичный самоконтроль» — до неисчисляемой
части мира или немногим менее шести из четырнадцати уровней
[мира], или по всему миру; начиная [со ступени] «невнимательный
самоконтроль» и заканчивая [ступенью] «преодоление грубых про-
явлений», а также свободные от влечения — [как] сказано о «рас-
пространенности» относительно общего.

81. С точки зрения страстей: [души] с четырьмя страстями и
бесстрастные — [как] сказано о «распространенности» относитель-
но общего.

82. С точки зрения знания: [души, обладающие] ложными чув-
ственным знанием, знанием из писаний [на ступенях] «ложные
взгляды» и «правильные взгляды с сомнением», — [как] сказано о
«распространенности» относительно общего; [обладающие] обры-
вочным ясновидением с ложными взглядами — до неисчисляемой
части мира или немногим менее восьми из четырнадцати уровней
[мира], или по всему миру; [на ступени] «правильные взгляды с
сомнением» — [как] сказано о «распространенности» относительно
общего; [души, обладающие] истинными чувственным знанием,
знанием из писаний, ясновидением, телепатией и всеведением, —
[как] сказано о «распространенности» относительно общего.

83. С точки зрения самообладания: все [души, обладающие] са-
моконтролем, частичным самоконтролем, и без самоконтроля —
[как] сказано о «распространенности» относительно общего.

84. С точки зрения видения: [души, обладающие] визуальным
видением, начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая
[ступенью] «уничтоженные страсти», — как и души с пятью инд-
риями; [обладающие] не-визуальным видением, начиная [со ступе-
ни] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «уничтоженные
страсти», а также всевидящие — [как] сказано о «распространенно-
сти» относительно общего.

85. С точки зрения «цвета»: [души, обладающие] черным, синим
и серым «цветами», распространены по всему миру; [на ступени]
«правильные взгляды с сомнением» — до неисчисляемой части мира

67



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

или немногим менее пяти, четырех, двух из четырнадцати уровней
[мира соответственно]; [на ступенях] «правильные и ложные взгля-
ды» и «правильные взгляды без самоконтроля» — до неисчисляемой
части мира; [души, обладающие] желтым «цветом», [на ступенях]
«ложные взгляды» и «правильные взгляды с сомнением» — до неис-
числяемой части мира или немногим менее восьми, девяти из четыр-
надцати уровней [мира], [на ступенях] «правильные и ложные взгля-
ды», «правильные взгляды без самоконтроля» — до неисчисляемой
части мира или немногим менее восьми из четырнадцати уровней
[мира]; [на ступени] «частичный самоконтроль» — до неисчисляе-
мой части мира или немногим менее двух из четырнадцати уровней
[мира]; [на ступенях] «невнимательный» и «внимательный [само-
контроль]» — до неисчисляемой части мира; [души, обладающие]
розовым «цветом», начиная [со ступени] «ложные взгляды» и закан-
чивая [ступенью] «правильные взгляды без самоконтроля», — до
неисчисляемой части мира или немногим менее восьми из четырна-
дцати уровней [мира]; [на ступени] «частичный самоконтроль» — до
неисчисляемой части мира или немногим менее пяти из четырнадца-
ти уровней [мира]; [на ступени] «невнимательный» и «внимательный
[самоконтроль]» — до неисчисляемой части мира; [души, обладаю-
щие] белым «цветом», начиная [со ступени] «ложные взгляды» и
заканчивая [ступенью] «частичный самоконтроль», — до неисчис-
ляемой части мира или немногим менее шести из четырнадцати
уровней, начиная [со ступени] «внимательный самоконтроль» и за-
канчивая [ступенью] «всеведение с активностью», а также бесцвет-
ные — [как] сказано о «распространенности» относительно общего.

86. С точки зрения способности [к освобождению: души,] спо-
собные [к освобождению], начиная [со ступени] «ложные взгляды»
и заканчивая [ступенью] «всеведение без активности», — [как] ска-
зано о «распространенности» относительно общего; неспособные
[к освобождению] распространены по всему миру.

87. С точки зрения праведности: [души, обладающие] уничто-
жающими [карму] правильными взглядами, начиная [со ступени]
«правильные взгляды без самоконтроля» и заканчивая [ступенью]
«всеведение без активности», — [как] сказано относительно обще-
го, но [обладающие] частичным самоконтролем [распространены]
до неисчисляемой части мира; [обладающие] подавляющими-с-
уничтожением правильными взглядами — [как] сказано относи-
тельно общего; [обладающие] подавляющей [карму] праведностью
и с правильными взглядами без самоконтроля — [как] сказано от-

68



Перевод

носительно общего; остальные — до неисчисляемой части мира;
[на ступенях] «правильные взгляды с сомнением» и «правильные и
ложные взгляды» — [как] сказано относительно общего.

88. С точки зрения разумности: разумные [души распростране-
ны] — как и [обладающие] пятью индриями, неразумные распро-
странены по всему миру; вышедшие за границы их обоих — [как]
сказано относительно общего.

89. С точки зрения принятия пищи: [души,] принимающие пищу,
начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью]
«уничтоженные страсти», [распространены как] сказано относитель-
но общего; [на ступени] «всеведение с активностью» — до неисчис-
ляемой части мира; не принимающие пищу с ложными взглядами
распространены по всему миру; [на ступени] «правильные взгляды с
сомнением» — до неисчисляемой части мира или немногим менее
одиннадцати из четырнадцати уровней [мира]; [на ступени] «правиль-
ные взгляды без самоконтроля» — до неисчисляемой части мира или
немногим менее шести из четырнадцати уровней [мира]; [на ступени]
«всеведение с активностью» — до неисчисляемой части мира или по
всему миру; [на ступени] «всеведение без активности» — до неис-
числяемой части мира. «Распространенность» описана.

90. [Теперь] рассказывается о «времени». Оно [бывает] двух ви-
дов: относительно общего и относительно особенного. Относительно
общего — души с ложными взглядами [существуют] во всякое вре-
мя. Применительно к одной душе [возможны] три вида [времени]: не
имеющее начала и конца, не имеющее начала, но имеющее конец,
имеющее начало и конец. Теперь [описывается время,] имеющее
начало и конец. Минимум времени [наличия у души] ложных взгля-
дов — антар-мухурта; максимум — немногим менее половины пре-
бывания материи97. [Ступень] «правильные взгляды с сомнением»
[длится] применительно к различным душам минимум — мгновение,
максимум — пальопаму неисчисляемых частей; применительно к
одной душе минимум — мгновение, максимум — шесть авалик .
[Ступень] «правильные и ложные взгляды» [длится] применительно
к различным душам минимум — антар-мухурту, максимум — паль-
опаму неисчисляемых частей; применительно к одной душе мини-
мум и максимум — антар-мухурту. [Ступень] «правильные взгляды
без самоконтроля» [длится] применительно к различным душам все
время; применительно к одной душе минимум — антар-мухурту,
максимум — более тридцати трех сагаропам. [Ступень] «частичный
самоконтроль» [длится] применительно к различным душам все

69



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

время; применительно к одной душе минимум — антар-мухурту,
максимум — немногим менее пурвакоти. [Ступени] «невниматель-
ный» и «внимательный [самоконтроль» длятся] применительно к раз-
личным душам все время; применительно к одной душе минимум —
одно мгновение, максимум — антар-мухурту. Четыре подавляющие
[карму ступени длятся] применительно к различным душам и при-
менительно к одной душе минимум — одно мгновение, максимум —
антар-мухурту. Четыре уничтожающие [карму ступени] и «всеведе-
ние без активности» применительно к различным душам и примени-
тельно к одной душе [длятся] минимум и максимум антар-мухурту.
[Ступень] «всеведение с активностью» [длится] применительно к
различным душам все время; применительно к одной душе мини-
мум — антар-мухурту, максимум — немногим менее пурвакоти.

91. Относительно особенного — на уровне ада: у обитателей ада
в семи землях [ступень] «ложные взгляды» [длится] применительно
к различным душам все время; применительно к одной душе ми-
нимум — антар-мухурту, максимум — такое количество [времени]:
одну, три, семь, десять, семнадцать, двадцать, тридцать три сагаро-
памы. [Ступени] «правильные взгляды с сомнением» и «правиль-
ные и ложные взгляды» [длятся — как] сказано о «времени» отно-
сительно общего. [Ступень] «правильные взгляды без самоконтро-
ля» [длится] применительно к различным душам все время; приме-
нительно к одной душе минимум — антар-мухурту, максимум —
немногим менее указанного выше максимума.

92. На уровне животных: у животных [ступень] «ложные взгляды»
[длится] применительно к различным душам все время; применитель-
но к одной душе минимум — антар-мухурту, максимум — бесконеч-
ное время пребывания неисчисляемой материи. [Ступени] «правиль-
ные взгляды с сомнением», «правильные и ложные взгляды», «частич-
ный самоконтроль» [длятся — как] сказано о «времени» относительно
общего. [Ступень] «правильные взгляды без самоконтроля» [длится]
применительно к различным душам все время; применительно к од-
ной душе минимум — антар-мухурту, максимум — три пальопамы.

93. На уровне людей: у людей [ступень] «ложные взгляды» [длит-
ся] применительно к различным душам все время; применительно к
одной душе минимум — антар-мухурту, максимум — пурвакоти и три
пальопамы. [Ступень] «правильные взгляды с сомнением» [длится]
применительно к различным душам минимум одно мгновение, мак-
симум — антар-мухурту; применительно к одной душе минимум —
одно мгновение, максимум — шесть авалик. [Ступень] «правильные и

70



Перевод

ложные взгляды» [длится] применительно к различным душам и при-
менительно к одной душе минимум и максимум — антар-мухурту.
[Ступень] «правильные взгляды без самоконтроля» [длится] приме-
нительно к различным душам все время; применительно к одной
душе минимум — антар-мухурту, максимум — больше трех пальо-
пам. Остальные — [как] сказано о «времени» относительно общего.

94. На уровне богов: у богов [ступень] «ложные взгляды» [длится]
применительно к различным душам все время; применительно к одной
душе минимум — антар-мухурту, максимум — тридцать одну сага-
ропаму. [Ступени] «правильные взгляды с сомнением» и «правильные
и ложные взгляды» — [как] сказано о «времени» относительно обще-
го. [Ступень] «правильные взгляды без самоконтроля» применительно
к различным душам — все время; применительно к одной душе ми-
нимум — антар-мухурту, максимум — тридцать три сагаропамы.

95. С точки зрения индрий: [обладающие] одной индрией при-
менительно к различным душам — все время; применительно к
одной душе минимум восприятие [длится] ничтожное [время], мак-
симум — бесконечное время пребывания неисчисляемой материи;
[обладающие] недостаточным [количеством] индрий применитель-
но к различным душам — все время, применительно к одной душе
минимум восприятие [длится] ничтожное [время], максимум —
исчисляемые тысячи лет; у [обладающих] пятью индриями [сту-
пень] «ложные взгляды» [длится] применительно к различным ду-
шам все время, применительно к одной душе минимум — антар-
мухурту, максимум — более пурвакоти и тысячи сагаропам. У ос-
тальных — как у [обладающих] пятью индриями.

96. С точки зрения тела: у [обладающих] телами земли, воды,
огня и воздуха применительно к различным душам — все время,
применительно к одной душе минимум восприятие [длится] ни-
чтожное [время], максимум — неисчисляемые миры. У душ расте-
ний — как у [обладающих] одной индрией. У подвижных душ
[ступень] «ложные взгляды» [длится] применительно к различным
душам все время, применительно к одной душе минимум — антар-
мухурту, максимум — пурвакоти и две тысячи сагаропам. У ос-
тальных — как у [обладающих] пятью индриями.

97. С точки зрения активности: у [обладающих] активностью
речи и ума [ступени] «ложные взгляды», «правильные взгляды без
самоконтроля», «частичный самоконтроль», «невнимательный» и
«внимательный [самоконтроль]», «всеведение с активностью»
[длятся] применительно к различным душам все время, примени-

71



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

тельно к одной душе минимум — одно мгновение, максимум — ан-
тар-мухурту. [Ступень] «правильные взгляды с сомнением» — по-
добно [сказанному] относительно общего, [ступень] «правильные и
ложные взгляды» применительно к различным душам минимум —
одно мгновение, максимум — пальопамы неисчисляемых периодов;
применительно к одной душе минимум — одно мгновение, макси-
мум — антар-мухурту. Четыре подавляющие и уничтожающие [кар-
му ступени длятся] применительно к различным душам и примени-
тельно к одной душе минимум — одно мгновение, максимум — ан-
тар-мухурту. У [обладающих] активностью тела [ступень] «ложные
взгляды» [длится] применительно к различным душам все время,
применительно к одной душе минимум — одно мгновение, макси-
мум — бесчисленное время пребывания неисчисляемой материи.
У остальных — как у [обладающих] активностью ума. У не обладаю-
щих активностью — подобно [сказанному] относительно общего.

98. С точки зрения влечения: у испытывающих влечение к жен-
щинам [ступень] «ложные взгляды» применительно к различным
душам [длится] все время, применительно к одной душе минимум —
антар-мухурту, максимум — сто пальопам. Начиная [со ступени]
«правильные взгляды с сомнением» и заканчивая [ступенью] «пре-
одоление грубых проявлений» — подобно [сказанному] относи-
тельно общего. Однако [ступень] «правильные взгляды без само-
контроля» применительно к различным душам [длится] все время,
применительно к одной душе минимум — антар-мухурту, макси-
мум — немногим менее пятидесяти пяти пальопам. У испытываю-
щих влечение к мужчинам [ступень] «ложные взгляды» примени-
тельно к различным душам [длится] все время, применительно к
одной душе минимум — антар-мухурту, максимум — сто сагаро-
пам. Начиная [со ступени] «правильные взгляды с сомнением» и
заканчивая [ступенью] «преодоление грубых проявлений» — по-
добно [сказанному] относительно общего. У испытывающих вле-
чение к бесполым [ступень] «ложные взгляды» [длится] примени-
тельно к различным душам все время, применительно к одной ду-
ше минимум — антар-мухурту, максимум — бесчисленное время
пребывания неисчисляемой материи. Начиная [со ступени] «пра-
вильные взгляды с сомнением» и заканчивая [ступенью] «преодо-
ление грубых проявлений» — подобно [сказанному] относительно
общего. Однако [ступень] «правильные взгляды без самоконтроля»
применительно к различным душам [длится] все время, примени-
тельно к одной душе минимум — антар-мухурту, максимум — не-

72



Перевод

многим менее тридцати трех сагаропам. У свободных от влече-
ния — подобно [сказанному] относительно общего.

99. С точки зрения страстей: четыре страсти, начиная [со ступе-
ни] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «невнимательный
самоконтроль», — как у [обладающих] активностью ума. У [наде-
ленных] только алчностью и у бесстрастных на двух подавляющих
[карму] и двух уничтожающих [карму ступенях] — [как] сказано о
«времени» относительно общего.

100. С точки зрения знания: у [обладающих] ложными чувствен-
ным знанием, знанием из писаний [ступени] «ложные взгляды» и
«правильные взгляды с сомнением» [длятся, как] сказано о «време-
ни» относительно общего. У [обладающих] обрывочным ясновиде-
нием [ступень] «ложные взгляды» применительно к различным ду-
шам [длится] все время, применительно к одной душе минимум —
антар-мухурту, максимум — немногим менее тридцати трех сагаро-
пам; [ступень] «правильные взгляды с сомнением» — [как] сказано
о «времени» относительно общего. У [обладающих] истинными чув-
ственным знанием, знанием из писаний, ясновидением, телепатией и
всеведением — [как] сказано [о «времени»] относительно общего.

101. С точки зрения самообладания: у наделенных «самотожде-
ственным», «восстановленным», чистым от зла, «с тонкими прояв-
лениями», «так-предписанным» чистым самоконтролем, частичным
самоконтролем четыре ступени без самоконтроля [длятся, как] ска-
зано о «времени» относительно общего.

102. С точки зрения видения: у [обладающих] визуальным виде-
нием [ступень] «ложные взгляды» применительно к различным
душам [длится] все время, применительно к одной душе мини-
мум — антар-мухурту, максимум — две тысячи сагаропам; начиная
[со ступени] «правильные взгляды с сомнением» и заканчивая
[ступенью] «уничтоженные страсти» — [как] сказано о «времени»
относительно общего. У [обладающих] не-визуальным видением,
начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью]
«уничтоженные страсти», — [как] сказано о «времени» относи-
тельно общего. У [обладающих] ясновидением и всевидением —
как у обладающих яснознанием и всеведением.

103. С точки зрения «цвета»: у [обладающих] черным, синим
и серым «цветами» [ступень] «ложные взгляды» применительно к
различным душам [длится] все время; применительно к одной душе
минимум — антар-мухурту, максимум — более тридцати трех, сем-
надцати и семи сагаропам [соответственно]. [Ступени] «правильные

73



Пудэюъяпада. Сарвартхасиддхи

взгляды с сомнением» и «правильные и ложные взгляды» — [как]
сказано о «времени» относительно общего. [Ступень] «правильные
взгляды без самоконтроля» применительно к различным душам [длит-
ся] все время, применительно к одной душе минимум — антар-
мухурту, максимум — немногим менее тридцати трех, семнадцати и
семи сагаропам. У обладающих желтым и розовым «цветами» [ступе-
ни] «ложные взгляды» и «правильные взгляды без самоконтроля»
применительно к различным душам [длятся] все время; применитель-
но к одной душе минимум — антар-мухурту, максимум — более двух
и восемнадцати сагаропам [соответственно]. [Ступени] «правильные
взгляды с сомнением» и «правильные и ложные взгляды» — [как] ска-
зано о «времени» относительно общего. [Ступени] «частичный само-
контроль», «невнимательный» и «внимательный самоконтроль» при-
менительно к различным душам [длятся] все время; применительно
к одной душе минимум — одно мгновение, максимум — антар-
мухурту. У [обладающих] белым «цветом» [ступень] «ложные взгля-
ды» применительно к различным душам [длится] все время; примени-
тельно к одной душе минимум — антар-мухурту, максимум — более
тридцати одной сагаропамы; начиная [со ступени] «правильные взгля-
ды с сомнением» и заканчивая [ступенью] «всеведение с активно-
стью», и у бесцветных — [как] сказано о «времени» относительно об-
щего. Однако [ступень] «частичный самоконтроль» применительно к
различным душам [длится] все время; применительно к одной душе
минимум — одно мгновение, максимум — антар-мухурту.

104. С точки зрения способности [к освобождению]: у способ-
ных [к освобождению ступень] «ложные взгляды» применительно к
различным душам [длится] все время; применительно к одной душе
[существуют] два вида состояния — не имеющее начала, но имею-
щее конец и имеющее начало и конец. Так, имеющее начало и конец
[состояние длится] минимум антар-мухурту, максимум — немногим
менее половины пребывания материи; начиная [со ступени] «пра-
вильные взгляды с сомнением» и заканчивая [ступенью] «всеведение
без активности» — [как] сказано о «времени» относительно общего.
У неспособных [к освобождению] — без начала и конца.

105. С точки зрения праведности: у [обладающих] уничтожаю-
щими [карму] правильными взглядами, начиная [со ступени] «пра-
вильные взгляды без самоконтроля» и заканчивая [ступенью] «все-
ведение без активности», — [как] сказано о «времени» относительно
общего. У [обладающих] подавляющими-с-уничтожением правиль-
ными взглядами четыре [соответствующие ступени длятся — как]

74



Перевод

сказано о «времени» относительно общего. У [обладающих] подав-
ляющей [карму] праведностью [ступени] «правильные взгляды без
самоконтроля» и «частичный самоконтроль» применительно к раз-
личным душам [длятся] минимум антар-мухурту, максимум — паль-
опаму неисчисляемых периодов; применительно к одной душе ми-
нимум и максимум — антар-мухурту; [ступени] «невнимательный»,
«внимательный [самоконтроль]» и четыре подавляющие [карму сту-
пени] применительно к различным душам и применительно к одной
душе [длятся] минимум одно мгновение, максимум — антар-мухурту;
[ступени] «правильные взгляды с сомнением» и «правильные и лож-
ные взгляды» — [как] сказано о «времени» относительно общего.

106. С точки зрения разумности: у разумных, начиная [со ступе-
ни] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «преодоление гру-
бых проявлений», — как у испытывающих влечение к мужчинам.
У остальных — [как] сказано о «времени» относительно общего.
У неразумных применительно к различным душам — все время;
применительно к одной душе минимум восприятие [длится] ни-
чтожное [время], максимум — бесчисленное время пребывания
неисчисляемой материи. У вышедших за границы их обоих — [как]
сказано о «времени» относительно общего.

107. С точки зрения принятия пищи: у принимающих пишу [сту-
пень] «ложные взгляды» применительно к различным душам [длится]
все время; применительно к одной душе минимум — антар-мухурту,

99

максимум — ангулу неисчисляемых периодов неисчисляемо-
неисчисляемых восходящих и нисходящих100 эр. У остальных — [как]
сказано о «времени» относительно общего. У не принимающих пищу
[ступень] «ложные взгляды» применительно к различным душам
[длится] все время; применительно к одной душе минимум — одно
мгновение, максимум — три мгновения; [ступени] «правильные взгля-
ды с сомнением» и «правильные взгляды без самоконтроля» примени-
тельно к различным душам [длятся] минимум одно мгновение, мак-
симум — авалику неисчисляемых периодов, применительно к одной
душе минимум — одно мгновение, максимум — два мгновения; [сту-
пень] «всеведение с активностью» применительно к различным ду-
шам [длится] минимум три мгновения, максимум — исчисляемые
мгновения, применительно к одной душе минимум и максимум — три
мгновения; [ступень] «всеведение без активности» — [как] сказано о
«времени» относительно общего. [Так] описывается «время».

108. [Теперь] объясняется «промежуток». Переход от одной со-
вокупности качеств к другой и обратно, интервал между предыду-

75



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

щим и последующим называется промежутком. Он [бывает] двух
видов: относительно общего и относительно особенного. Что каса-
ется общего — [ступень] «ложные взгляды» применительно к раз-
личным душам не имеет промежутка, применительно к одной душе
[он составляет] минимум антар-мухурту, максимум — [от] немно-
гим менее двух [сагаропам до] шестидесяти шести сагаропам;
[промежуток на ступени] «правильные взгляды с сомнением» при-
менительно к различным душам [составляет] минимум одно мгнове-
ние, максимум — пальопаму неисчисляемых периодов; примени-
тельно к одной душе минимум — пальопаму неисчисляемых перио-
дов, максимум — немногим менее половины пребывания материи;
[промежуток на ступени] «правильные и ложные взгляды» примени-
тельно к различным душам — как и [на ступени] «правильные
взгляды с сомнением», применительно к одной душе минимум —
антар-мухурту, максимум — немногим менее половины пребывания
материи; начиная [со ступени] «правильные взгляды без самокон-
троля» и заканчивая [ступенью] «невнимательный самоконтроль»,
применительно к различным душам промежутка нет, применительно
к одной душе [он составляет] минимум антар-мухурту, максимум —
немногим менее половины пребывания материи; [промежуток] на
четырех подавляющих [карму ступенях] применительно к различ-
ным душам минимум — одно мгновение, максимум — по году соот-
ветственно, применительно к одной душе минимум — антар-
мухурту, максимум — немногим менее половины пребывания мате-
рии; [промежуток] на четырех уничтожающих [карму ступенях] и
[ступени] «всеведение без активности» применительно к различным
душам минимум — одно мгновение, максимум — шесть месяцев,
применительно к одной душе промежутка нет; на [ступени] «всеве-
дение с активностью» применительно к различным душам и приме-
нительно к одной душе промежутка нет.

109. Относительно особенного — с точки зрения уровня существо-
вания: на уровне ада у обитателей ада в семи землях [на ступенях]
«ложные взгляды» и «правильные взгляды без самоконтроля» приме-
нительно к различным душам промежутка нет, применительно к од-
ной душе [он составляет] минимум антар-мухурту, максимум — не-
многим менее одной, трех, семи, десяти, семнадцати, двадцати и три-
дцати трех сагаропам [соответственно]; [на ступенях] «правильные
взгляды с сомнением» и «правильные и ложные взгляды» примени-
тельно к различным душам минимум — одно мгновение, максимум —
пальопаму неисчисляемых промежутков, применительно к одной ду-

16



Перевод

ше минимум — пальопаму неисчисляемых промежутков и антар-
мухурту, максимум — немногим менее одной, трех, семи, десяти,
семнадцати, двадцати и тридцати трех сагаропам [соответственно].

ПО. На уровне животных: у животных [на ступени] «ложные
взгляды» применительно к различным душам промежутка нет, при-
менительно к одной душе [он составляет] минимум — антар-мухур-
ту, максимум — немногим менее трех пальопам; начиная [со ступе-
ни] «правильные взгляды с сомнением», на четырех [последующих
ступенях] — [как] сказано о «промежутке» относительно общего.

111. На уровне людей: у людей [промежуток на ступени] «лож-
ные взгляды» — как у животных; [промежуток на ступенях] «пра-
вильные взгляды с сомнением» и «правильные и ложные взгляды»
применительно к различным душам — [как] сказано о «промежут-
ке» относительно общего, применительно к одной душе минимум —
пальопама неисчисляемых промежутков и антар-мухурта, макси-
мум — больше трех пальопам и пурвакоти; на [ступени] «правиль-
ные взгляды без самоконтроля» применительно к различным ду-
шам промежутка нет, применительно к одной душе [он составляет]
минимум — антар-мухурту, максимум — больше трех пальопам и
пурвакоти; [на ступенях] «частичный самоконтроль», «невнима-
тельный» и «внимательный [самоконтроль]» применительно к раз-
личным душам промежутка нет, применительно к одной душе [он
длится] минимум — антар-мухурту, максимум — пурвакоти на ка-
ждой; на четырех подавляющих [карму ступенях] применительно к
различным душам — [как] сказано о «промежутке» относительно
общего, применительно к одной душе минимум — антар-мухурту,
максимум — пурвакоти на каждой; на остальных — [как] сказано
о «промежутке» относительно общего.

112. На уровне богов: у богов [на ступенях] «ложные взгляды» и
«правильные взгляды без самоконтроля» применительно к различным
душам промежутка нет, применительно к одной душе [он длится] ми-
нимум антар-мухурту, максимум — немногим менее тридцати одной
сагаропамы; [на ступенях] «правильные взгляды с сомнением» и «пра-
вильные и ложные взгляды» применительно к различным душам —
подобно [сказанному] относительно общего, применительно к одной
душе минимум — пальопаму неисчисляемых периодов и антар-
мухурту, максимум — немногим менее тридцати одной сагоропамы.

113. С точки зрения индрий: у [обладающих] одной индрией
применительно к различным душам промежутка нет, применитель-
но к одной душе минимум восприятие [длится] ничтожное время,

77



Пуджъяпада. Сарвартхас -)дхи

максимум — одну тысячу сагаропам и девяносто шесть пурвакоти.
У [обладающих] недостаточным [количеством] индрий примени-
тельно к различным душам промежутка нет, применительно к од-
ной душе минимум схватывается ничтожное время, максимум —
бесчисленное время пребывания неисчисляемой материи. Так ска-
зано о «промежутке» по отношению к индриям. Относительно [сту-
пеней] совершенствования в обоих [случаях] промежутка нет.
У [обладающих] пятью индриями [на ступени] «ложные взгля-
ды» — подобно [сказанному] относительно общего; [на ступенях]
«правильные взгляды с сомнением» и «правильные и ложные
взгляды» применительно к различным душам — подобно [сказан-
ному] относительно общего, применительно к одной душе мини-
мум — пальопама неисчисляемых периодов и антар-мухурта, мак-
симум — тысяча сагаропам и девяносто шесть пурвакоти 0 1; начи-
ная [со ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» и закан-
чивая [ступенью] «невнимательный самоконтроль», применительно
к различным душам промежутка нет, применительно к одной душе
минимум — антар-мухурта, максимум — более тысячи сагаропам и
пурвакоти; на четырех подавляющих [карму ступенях] примени-
тельно к различным душам — подобно [сказанному] относительно
общего, применительно к одной душе минимум — антар-мухурта,
максимум — тысяча сагаропам и девяносто шесть пурвакоти; на
остальных — [как] сказано относительно общего.

114. С точки зрения тел: у [обладающих] телами земли, воды, огня
и воздуха применительно к различным душам промежутка нет, при-
менительно к одной душе минимум схватывается ничтожное время,
максимум — бесчисленное время пребывания неисчисляемой мате-
рии. У растительных тел применительно к различным душам проме-
жутка нет, применительно к одной душе минимум схватывается ни-
чтожное время, максимум — неисчисляемые миры. Так сказано о
«промежутке» по отношению к телу. Относительно ступеней [совер-
шенствования] в обоих [случаях] промежутка нет. У подвижных тел
[ступень] «ложные взгляды» — подобно [сказанному] относительно
общего; [ступени] «правильные взгляды с сомнением» и «правильные
и ложные взгляды» применительно к различным душам — подобно
[сказанному] относительно общего, применительно к одной душе ми-
нимум — пальопама неисчисляемых периодов и антар-мухурта, мак-
симум — две тысячи сагаропам и девяносто шесть пурвакоти; начиная
[со ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» и заканчивая
[ступенью] «невнимательный самоконтроль», применительно к раз-

78



Перевод

личным душам промежутка нет, применительно к одной душе мини-
мум — антар-мухурта, максимум — более двух тысяч сагаропам и
пурвакоти; на четырех подавляющих [карму ступенях] применительно
к различным душам — подобно [сказанному] относительно общего,
применительно к одной душе минимум — антар-мухурта, макси-
мум — более двух тысяч сагаропам и пурвакоти; на остальных — как
у [обладающих] пятью индриями.

115. С точки зрения активности: у [обладающих] активностью те-
ла, речи и ума [на ступенях] «ложные взгляды», «правильные взгля-
ды без самоконтроля», «частичный самоконтроль», «невниматель-
ный» и «внимательный самоконтроль» и «всеведение с активно-
стью» применительно к различным душам и применительно к одной
душе промежутка нет; на [ступенях] «правильные взгляды с сомне-
нием», «правильные и ложные взгляды» применительно к различ-
ным душам — подобно [сказанному] относительно общего, приме-
нительно к одной душе промежутка нет; на четырех подавляющих
[карму ступенях] применительно к различным душам — подобно
[сказанному] относительно общего, применительно к одной душе
промежутка нет; на четырех уничтожающих [карму ступенях] и
[ступени] «всеведение без активности» — подобно [сказанному] от-
носительно общего.

116. С точки зрения влечения: у испытывающих влечение к жен-
щинам [на ступени] «ложные взгляды» применительно к различным
душам промежутка нет, применительно к одной душе минимум —
антар-мухурта, максимум — немногим менее пятидесяти пяти пальо-
пам; на [ступенях] «правильные взгляды с сомнением» и «правильные
и ложные взгляды» применительно к различным душам — подобно
[сказанному] относительно общего, применительно к одной душе ми-
нимум — пальопама неисчисляемых периодов и антар-мухурта, мак-
симум — десять пальопам на каждой; начиная [со ступени] «правиль-
ные взгляды без самоконтроля» и заканчивая [ступенью] «невнима-
тельный самоконтроль», применительно к различным душам проме-
жутка нет, применительно к одной душе минимум — антар-мухурта,
максимум — десять пальопам на каждой; на двух подавляющих [кар-
му ступенях] применительно к различным душам — [как] сказано о
«промежутке» относительно общего, применительно к одной душе
минимум — антар-мухурта, максимум — десять пальопам на каждой;
на двух уничтожающих [карму ступенях] применительно к различным
душам минимум — одно мгновение, максимум — год на каждой,
применительно к одной душе промежутка нет.

79



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

117. У испытывающих влечение к мужчинам: [промежуток на
ступени] «ложные взгляды» — [как] сказано о «промежутке» отно-
сительно общего, [на ступенях] «правильные взгляды с сомнени-
ем», «правильные и ложные взгляды» применительно к различным
душам — подобно [сказанному] относительно общего, примени-
тельно к одной душе минимум — пальопама неисчисляемых пе-
риодов и антар-мухурта, максимум — десять сагаропам на каждой;
начиная [со ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» и
заканчивая [ступенью] «невнимательный самоконтроль», примени-
тельно к различным душам промежутка нет, применительно к од-
ной душе минимум — антар-мухурта, максимум — десять сагаро-
пам на каждой; на двух подавляющих [карму ступенях] примени-
тельно к различным душам — [как] сказано о «промежутке» отно-
сительно общего, применительно к одной душе — десять сагаро-
пам на каждой; на двух уничтожающих [карму ступенях] примени-
тельно к различным душам минимум — одно мгновение, макси-
мум — более года, применительно к одной душе промежутка нет.

118. У испытывающих влечение к бесполым: [на ступени] «лож-
ные взгляды» применительно к различным душам промежутка нет,
применительно к одной душе минимум — антар-мухурта, макси-
мум — немногим менее тридцати трех сагаропам; начиная [со сту-
пени] «правильные взгляды с сомнением» и заканчивая преодолени-
ем и подавлением [кармы] — подобно [сказанному] относительно
общего; на двух уничтожающих [карму ступенях] — как у испыты-
вающих влечение к женщинам; у свободных от влечения [на ступе-
нях] «преодоление грубых проявлений», «подавленные страсти»,
«тонкие проявления» применительно к различным душам — подоб-
но [сказанному] относительно общего, применительно к одной душе
минимум и максимум — антар-мухурта; [на ступени] «подавленные
страсти» применительно к различным душам — подобно [сказанно-
му] относительно общего, применительно к одной душе промежутка
нет; на остальных — подобно [сказанному] относительно общего.

119. С точки зрения страстей: у [обладающих] страстями гнева,
гордыни, лживости и алчности, начиная [со ступени] «ложные взгляды»
и заканчивая [ступенями] «преодоление [грубых проявлений]» и «по-
давленные [страсти]», — как у [обладающих] активностью ума; на двух
уничтожающих [карму ступенях] применительно к различным душам
минимум — одно мгновение, максимум — более года; у [обладающих]
только алчностью [на ступени] «подавление тонких проявлений» при-
менительно к различным душам — подобно [сказанному] относительно

80



Перевод

общего, применительно к одной душе промежутка нет; у бесстрастных
[на ступени] «подавленные страсти» применительно к различным
душам — подобно [сказанному] относительно общего; на остальных
трех — [как] сказано о «промежутке» относительно общего.

120. С точки зрения знания: у [обладающих] ложными чувст-
венным знанием, знанием из писаний и обрывочным ясновидением
[на ступени] «ложные взгляды» применительно к различным ду-
шам и применительно к одной душе промежутка нет; на [ступени]
«правильные взгляды с сомнением» применительно к различным
душам — подобно [сказанному] относительно общего, примени-
тельно к одной душе промежутка нет; у [обладающих] истинными
чувственным знанием, знанием из писаний и ясновидением на [сту-
пени] «правильные взгляды без самоконтроля» применительно к раз-
личным душам промежутка нет, применительно к одной душе мини-
мум — антар-мухурта, максимум — немногим менее пурвакоти, на
[ступени] «частичный самоконтроль» применительно к различным
душам промежутка нет, применительно к одной душе минимум —
антар-мухурта, максимум — более шестидесяти шести сагаропам, на
[ступенях] «невнимательный» и «внимательный [самоконтроль]» при-
менительно к различным душам промежутка нет, применительно к
одной душе минимум — антар-мухурта, максимум — более тридцати
трех сагаропам; на четырех подавляющих [карму ступенях] примени-
тельно к различным душам — подобно [сказанному] относительно
общего, применительно к одной душе минимум — антар-мухурта,
максимум — более шестидесяти шести сагаропам; на четырех унич-
тожающих [карму ступенях] — подобно [сказанному] относительно
общего; однако у [обладающих] ясновидением применительно к раз-
личным душам минимум — одно мгновение, максимум — год на ка-
ждой, применительно к одной душе промежутка нет; у [обладающих]
телепатией на [ступенях] «невнимательный» и «внимательный [само-
контроль]» применительно к различным душам промежутка нет, при-
менительно к одной душе минимум и максимум — антар-мухурта; на
четырех подавляющих [карму ступенях] применительно к различным
душам — подобно [сказанному] относительно общего, применительно
к одной душе минимум — антар-мухурта, максимум — немногим ме-
нее пурвакоти; на четырех уничтожающих [карму ступенях] — как
у [обладающих] ясновидением; на двух [ступенях] всеведения —
подобно [сказанному] относительно общего.

121. С точки зрения самообладания: у [наделенных] «самотождест-
венным», «восстановленным», чистым самообладанием на ступенях

81



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

«невнимательный» и «внимательный [самоконтроль]» применительно
к различным душам промежутка нет, применительно к одной душе
минимум и максимум — антар-мухурта; на двух подавляющих [карму
ступенях] применительно к различным душам — подобно [сказанно-
му] относительно общего, применительно к одной душе минимум —
антар-мухурта, максимум — немногим менее пурвакоти; на двух
уничтожающих [карму ступенях] — подобно [сказанному] относи-
тельно общего; у [наделенных] чистым от зла [самообладанием] на
[ступенях] «невнимательный» и «внимательный [самоконтроль]»
применительно к различным душам промежутка нет, применительно к
одной душе минимум и максимум — антар-мухурта; у [наделенных]
чистым и «с тонкими проявлениями» [самообладанием] применитель-
но к различным душам — подобно [сказанному] относительно обще-
го, применительно к одной душе промежутка нет, у них же [на ступе-
нях] уничтожения кармы — подобно [сказанному] относительно об-
щего; у [наделенных] «так-предписанным» [самообладанием] — как
у бесстрастных; на ступени «частичный самоконтроль» применитель-
но к различным душам и применительно к одной душе промежутка
нет; у не [наделенных] самообладанием с ложными взглядами приме-
нительно к различным душам промежутка нет, применительно к од-
ной душе минимум — антар-мухурта, максимум — немногим менее
тридцати трех сагаропам; на остальных трех — подобно [сказанному]
относительно общего.

122. С точки зрения видения: у [обладающих] визуальным виде-
нием [на ступени] «ложные взгляды» — подобно [сказанному] отно-
сительно общего; на [ступенях] «правильные взгляды с сомнением» и
«правильные и ложные взгляды» применительно к различным ду-
ш а м — подобно [сказанному] относительно общего, применительно
к одной душе минимум — пальопама неисчисляемых периодов и ан-
тар-мухурта, максимум — немногим менее двух тысяч сагаропам;
начиная [со ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» и за-
канчивая [ступенью] «невнимательный самоконтроль», применитель-
но к различным душам промежутка нет, применительно к одной душе
минимум — антар-мухурта, максимум — немногим менее двух тысяч
сагаропам; на четырех подавляющих [карму ступенях] применительно
к различным душам — подобно [сказанному] относительно общего,
применительно к одной душе минимум — антар-мухурта, макси-
м у м — немногим менее двух тысяч сагаропам; на четырех уничто-
жающих [карму ступенях] — подобно [сказанному] относительно об-
щего; у [обладающих] не-визуальным видением, начиная [со ступени]

82



Перевод

«ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «уничтоженные стра-
сти», — [как] сказано о «промежутке» относительно общего; у [обла-
дающих] ясновидением — как у [обладающих] яснознанием; у [обла-
дающих] всевидением — как у [обладающих] всеведением.

123. С точки зрения «цвета»: у [обладающих] черным, синим и
серым «цветами» [на ступенях] «ложные взгляды» и «правильные
взгляды без самоконтроля» применительно к различным душам
промежутка нет, применительно к одной душе минимум — антар-
мухурта, максимум — немногим менее тридцати трех, семнадцати
и семи сагаропам [соответственно]; [на ступенях] «правильные
взгляды с сомнением» и «правильные и ложные взгляды» примени-
тельно к различным душам — подобно [сказанному] относительно
общего, применительно к одной душе минимум — пальопама неис-
числяемых периодов и антар-мухурта, максимум — немногим менее
тридцати трех, семнадцати и семи сагаропам [соответственно].

124. У [обладающих] желтым и розовым «цветами» [на ступе-
нях] «ложные взгляды» и «правильные взгляды без самоконтроля»
применительно к различным душам промежутка нет, применитель-
но к одной душе минимум — антар-мухурта, максимум — две са-
гаропамы и восемнадцать сагаропам соответственно; [на ступенях]
«правильные взгляды с сомнением» и «правильные и ложные
взгляды» применительно к различным душам — подобно [сказан-
ному] относительно общего, применительно к одной душе мини-
мум — пальопама неисчисляемых периодов и антар-мухурта, мак-
симум — две сагаропамы и восемнадцать сагаропам соответствен-
но; [на ступенях] «частичный самоконтроль», «невнимательный» и
«внимательный [самоконтроль]» применительно к различным ду-
шам и применительно к одной душе промежутка нет.

125. У [обладающих] белым «цветом» [на ступенях] «ложные
взгляды» и «правильные взгляды без самоконтроля» применительно к
различным душам промежутка нет, применительно к одной душе ми-
нимум — антар-мухурта, максимум — немногим менее тридцати од-
ной сагаропамы; [на ступенях] «правильные взгляды с сомнением» и
«правильные и ложные взгляды» применительно к различным ду-
шам — подобно [сказанному] относительно общего, применительно к
одной душе минимум — пальопама неисчисляемых периодов и антар-
мухурта, максимум — немногим менее тридцати одной сагаропамы;
[на ступенях] «частичный самоконтроль» и «невнимательный [само-
контроль]» — как у [обладающих] желтым «цветом»; [на ступени]
«внимательный [самоконтроль]» применительно к различным душам

83



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

промежутка нет, применительно к одной душе минимум и макси-
мум — антар-мухурта; на трех подавляющих [карму ступенях] приме-
нительно к различным душам — подобно [сказанному] относительно
общего, применительно к одной душе минимум и максимум — антар-
мухурта; [на ступени] «подавленные страсти» применительно к раз-
личным душам — подобно [сказанному] относительно общего, при-
менительно к одной душе промежутка нет; на четырех уничтожающих
[карму ступенях, на ступени] «всеведение с активностью» и у бес-
цветных — подобно [сказанному] относительно общего.

126. С точки зрения способности [к освобождению]: у способ-
ных [к освобождению], начиная [со ступени] «ложные взгляды» и
заканчивая [ступенью] «всеведение без активности», — подобно
[сказанному] относительно общего; у неспособных [к освобожде-
нию] применительно к различным душам и применительно к одной
душе промежутка нет.

127. С точки зрения праведности: у [обладающих] уничтожаю-
щими [карму] правильными взглядами [на ступени] «правильные
взгляды без самоконтроля» применительно к различным душам про-
межутка нет, применительно к одной душе минимум — антар-му-
хурта, максимум — немногим менее пурвакоти; [на ступенях] «час-
тичный самоконтроль», «невнимательный» и «внимательный само-
контроль» применительно к различным душам промежутка нет, при-
менительно к одной душе минимум — антар-мухурта, максимум —
более тридцати трех сагаропам; на четырех подавляющих [карму сту-
пенях] применительно к различным душам — подобно [сказанному]
относительно общего, применительно к одной душе минимум —
антар-мухурта, максимум — более тридцати трех сагаропам; на ос-
тальных ступенях — подобно [сказанному] относительно общего.

128. У обладающих подавляющими-с-уничтожением правильными
взглядами [на ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» при-
менительно к различным душам промежутка нет, применительно к
одной душе минимум — антар-мухурта, максимум — немногим менее
пурвакоти; [на ступени] «частичный самоконтроль» применительно
к различным душам промежутка нет, применительно к одной душе
минимум — антар-мухурта, максимум — немногим менее шестидеся-
ти шести сагаропам; [на ступенях] «невнимательный» и «вниматель-
ный самоконтроль» применительно к различным душам промежутка
нет, применительно к одной душе минимум — антар-мухурта, макси-
мум — более тридцати трех сагаропам.

129. У обладающих подавляющими [карму] правильными взгля-
дами применительно к различным душам минимум — одно мгно-

84



Перевод

вение, максимум — семь дней и ночей, применительно к одной
душе минимум и максимум — антар-мухурта; [на ступени] «час-
тичный самоконтроль» применительно к различным душам мини-
мум — одно мгновение, максимум — четырнадцать дней и ночей,
применительно к одной душе минимум и максимум — антар-му-
хурта; [на ступенях] «невнимательный» и «внимательный самокон-
троль» применительно к различным душам минимум — одно мгно-
вение, максимум — пятнадцать дней и ночей, применительно к од-
ной душе минимум и максимум — антар-мухурта; на трех подав-
ляющих [карму ступенях] применительно к различным душам ми-
нимум — одно мгновение, максимум — год на каждой, примени-
тельно к одной душе минимум и максимум — антар-мухурта; [на
ступени] «подавленные страсти» применительно к различным ду-
шам — подобно [сказанному] относительно общего, применительно
к одной душе промежутка нет; [на ступенях] «правильные взгляды
с сомнением» и «правильные и ложные взгляды» применительно к
различным душам минимум — одно мгновение, максимум — пальо-
пама неисчисляемых периодов, применительно к одной душе про-
межутка нет; [на ступени] «ложные взгляды» применительно к раз-
личным душам и применительно к одной душе промежутка нет.

130. С точки зрения разумности: у разумных [на ступени] «ложные
взгляды» — подобно [сказанному] относительно общего; [на ступе-
нях] «правильные взгляды с сомнением» и «правильные и ложные
взгляды» применительно к различным душам — подобно [сказанно-
му] относительно общего, применительно к одной душе минимум —
пальопама неисчисляемых периодов и антар-мухурта; максимум —
десять сагаропам на каждой; начиная [со ступени] «правильные взгля-
ды без самоконтроля» и заканчивая [ступенью] «внимательный само-
контроль», применительно к различным душам промежутка нет, при-
менительно к одной душе минимум — антар-мухурта, максимум —
десять сагаропам на каждой; на четырех подавляющих [карму ступе-
нях] применительно к различным душам — подобно [сказанному]
относительно общего, применительно к одной душе минимум — ан-
тар-мухурта, максимум — десять сагаропам на каждой; на четырех
уничтожающих [карму ступенях] — подобно [сказанному] относи-
тельно общего; у неразумных применительно к различным душам и
применительно к одной душе промежутка нет; у вышедших за грани-
цы их обоих — подобно [сказанному] относительно общего.

131. С точки зрения принятия пищи: у принимающих пищу на
ступени «ложные взгляды» — подобно [сказанному] относительно

85



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

общего; [на ступенях] «правильные взгляды с сомнением» и «пра-
вильные и ложные взгляды» применительно к различным душам —
подобно [сказанному] относительно общего, применительно к од-
ной душе минимум — пальопама неисчисляемых периодов и ан-
тар-мухурта, максимум — ангула неисчисляемых периодов неис-
числяемых восходящих и нисходящих эр; начиная [со ступени]
«правильные взгляды без самоконтроля» и заканчивая [ступенью]
«внимательный самоконтроль», применительно к различным ду-
шам промежутка нет, применительно к одной душе минимум —
одно мгновение, максимум — ангула неисчисляемых периодов не-
исчисляемых восходящих и нисходящих эр; на четырех подавляю-
щих [карму ступенях] применительно к различным душам — по-
добно [сказанному] относительно общего, применительно к одной
душе минимум — антар-мухурта, максимум — ангула неисчисляе-
мых периодов неисчисляемых восходящих и нисходящих эр; на
четырех уничтожающих [карму ступенях и ступени] «всеведение с
активностью» — подобно [сказанному] относительно общего.

132. У не принимающих пищу [на ступени] «ложные взгляды»
применительно к различным душам и применительно к одной душе
промежутка нет; [на ступенях] «правильные взгляды с сомнением»
и «правильные и ложные взгляды» применительно к различным
душам минимум — одно мгновение, максимум — пальопама неис-
числяемых периодов, применительно к одной душе промежутка
нет; [на ступени] «правильные взгляды без самоконтроля» приме-
нительно к различным душам минимум — одно мгновение, макси-
мум — месяц, применительно к одной душе промежутка нет; у все-
ведущих с активностью применительно к различным душам мини-
мум — одно мгновение, максимум — шесть месяцев, примени-
тельно к одной душе промежутка нет. «Промежуток» описан.

133. Теперь разъясняется «состояние [сознания]». Оно [бывает]
двух видов: относительно общего и относительно особенного. От-
носительно общего — «ложные взгляды» — это состояние проявле-
ния [кармы]. «Правильные взгляды с сомнением» — это состояние
изменения [кармы]. «Правильные и ложные взгляды» — это состоя-
ние подавления-с-уничтожением. «Правильные взгляды без само-
контроля» — это состояние или подавления, или уничтожения, или
подавления-с-уничтожением. Утрата самоконтроля — состояние
снова с проявлением [кармы]. «Частичный самоконтроль», «невни-
мательный самоконтроль» и «внимательный самоконтроль» — это
состояние подавления-с-уничтожением. Четыре подавляющие [кар-

86



Перевод

му ступени] — это состояние подавления. На четырех уничтожаю-
щих [карму ступенях и на ступенях] «всеведение с активностью»,
«[всеведение] без активности» — состояние уничтожения [кармы].

134. Относительно особенного — состояние [сознания] с точки
зрения уровня [существования]: на уровне ада у обитателей первой
земли, начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступе-
нью] «правильные взгляды без самоконтроля», — подобно [сказанно-
му] относительно общего, начиная со второй и заканчивая седьмой
[землей], на ступенях «ложные взгляды», «правильные взгляды с со-
мнением», «правильные и ложные взгляды» — подобно [сказанному]
относительно общего; [на ступени] «правильные взгляды без самокон-
троля» — состояние подавления [кармы] или подавления-с-
уничтожением; лишенный самоконтроля — состояние снова с прояв-
лением [кармы]. На уровне животных: у животных, начиная [со сту-
пени] «ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «частичный само-
контроль», — подобно [сказанному] относительно общего. На уровне
людей: у людей, начиная [со ступени] «ложные взгляды» и заканчивая
[ступенью] «всеведение без активности», — подобно [сказанному]
относительно общего. На уровне богов: у богов, начиная [со ступени]
«ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «правильные взгляды без
самоконтроля», — подобно [сказанному] относительно общего.

135. С точки зрения индрий: у [обладающих] одной индрией и
недостаточным [количеством] индрий — состояние проявления
кармы; у [обладающих] пятью индриями, начиная [со ступени]
«ложные взгляды» и заканчивая [ступенью] «всеведение без актив-
ности», — подобно [сказанному] относительно общего.

136. С точки зрения тела: у [обладающих] неподвижным те-
лом — состояние проявления [кармы], у [обладающих] подвижным
телом — подобно [сказанному] относительно общего.

137. С точки зрения активности: у [обладающих] активностью
тела, ума и речи, начиная [со ступени] «ложные взгляды» и закан-
чивая [ступенью] «всеведение с активностью», — подобно [сказан-
ному] относительно общего.

138. С точки зрения влечения: у испытывающих влечение к жен-
щинам, мужчинам и бесполым, а также свободных от влечения —
подобно [сказанному] относительно общего.

139. С точки зрения страстей: у [обладающих] гневом, горды-
ней, лживостью, алчностью и бесстрастных — подобно [сказанно-
му] относительно общего.

140. С точки зрения знания: у [обладающих] ложными чувст-
венным знанием, знанием из писаний, обрывочным ясновидением,

87



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

а также истинными чувственным знанием, знанием из писании,
ясновидением, телепатией и всеведением — подобно [сказанному]
относительно общего.

141. С точки зрения самообладания: у всех [наделенных] пол-
ным и частичным самообладанием — подобно [сказанному] отно-
сительно общего.

142. С точки зрения видения: у [обладающих] визуальным, не-
визуальным видением, ясновидением и всевидением — подобно
[сказанному] относительно общего.

143. С точки зрения «цвета»: у [обладающих] шестью «цветами»
и бесцветных — подобно [сказанному] относительно общего.

144. С точки зрения способности [к освобождению]: у способ-
ных [к освобождению], начиная [со ступени] «ложные взгляды» и
заканчивая [ступенью] «всеведение без активности», — подобно
[сказанному] относительно общего. У неспособных [к освобожде-
нию] — состояние изменения [кармы].

145. С точки зрения праведности: среди [обладающих] уничто-
жающими [карму] правильными взглядами у [обладающих] пра-
вильными взглядами без самоконтроля — состояние уничтожения
[кармы]. [Это] уничтожающая [карму] праведность. Но у лишен-
ных самоконтроля — состояние проявления [кармы]. У [обладаю-
щих] частичным самоконтролем, невнимательным и внимательным
самоконтролем — состояние подавления-с-уничтожением. [Это]
уничтожающая [карму] праведность. На четырех подавляющих
[карму ступенях] — состояние подавления [кармы]. [Это] уничто-
жающая [карму] праведность. На остальных [ступенях] — подобно
[сказанному] относительно общего. Среди [обладающих] подав-
ляющими-с-уничтожением правильными взглядами у [обладаю-
щих] правильными взглядами без самоконтроля — состояние по-
давления-с-уничтожением. [Это] подавляющая-с-уничтожением
праведность. Но у лишенных самоконтроля — состояние проявле-
ния [кармы]. У [обладающих] частичным самоконтролем, невнима-
тельным и внимательным самоконтролем — состояние подавления-
с-уничтожением. [Это] подавляющая-с-уничтожением праведность.
Среди [обладающих] подавляющими [карму] правильными взгля-
дами у [обладающих] правильными взглядами без самоконтроля —
состояние подавления кармы. [Это] подавляющая [карму] правед-
ность. Но у лишенных самоконтроля — состояние проявления
[кармы]. У [обладающих] частичным самоконтролем, невнима-
тельным и внимательным самоконтролем — состояние подавления-



Перевод

с-уничтожением. [Это] подавляющая [карму] праведность. На че-
тырех подавляющих [карму ступенях] — состояние подавления
[кармы]. [Это] подавляющая [карму] праведность. У [обладающих]
правильными взглядами с сомнением — состояние изменения [кар-
мы], у [обладающих] правильными и ложными взглядами — со-
стояние подавления-с-уничтожением. У [обладающих] ложными
взглядами — состояние проявления [кармы].

146. С точки зрения разумности: у разумных — подобно [ска-
занному] относительно общего. У неразумных — состояние прояв-
ления [кармы]. У вышедших за пределы их обоих — подобно [ска-
занному] относительно общего.

147. С точки зрения принятия пищи: у принимающих и не при-
нимающих пищу — подобно [сказанному] относительно общего.
[Описание] «состояния» закончено.

148. [Теперь] описывается «малость-множество». Оно [бывает]
двух видов: относительно общего и относительно особенного. От-
носительно общего — пребывание на трех подавляющих [карму]
ступенях совершенствования наименьшее по времени — сравни-
тельно исчисляемое. Это «подавление страстей». Три уничтожаю-
щие [карму ступени длятся] исчисляемое количество [времени] —
это [ступени] «уничтоженные страсти», «бесстрастие, но с [неболь-
шим] покровом [кармы]», «всеведение с активностью» и «всеведение
без активности» — сравнительно исчисляемое. [Ступень] «всеведе-
ние с активностью» по своему времени считается длящейся исчис-
ляемое время; [ступень] «внимательный самоконтроль» — исчис-
ляемое количество; «невнимательный самоконтроль» — исчисляе-
мое количество; «частичный самоконтроль» — неисчисляемое ко-
личество; «правильные взгляды с сомнением» — неисчисляемое
количество; «правильные и ложные взгляды» — исчисляемое ко-
личество; «правильные взгляды без самоконтроля» — неисчисляе-
мое количество; «ложные взгляды» — бесчисленное количество.

149. Относительно особенного — с точки зрения уровня [сущест-
вования]: на уровне ада во всех землях у всех обитателей ада наи-
меньшая [ступень] «правильные взгляды с сомнением»; [ступень]
«правильные и ложные взгляды» [длится] исчисляемое количество
[времени]; «правильные взгляды без самоконтроля» — неисчисляемое
количество; «ложные взгляды» — неисчисляемое количество. На
уровне животных: у животных повсюду [ступень] «частичный само-
контроль» [измеряется] наименьшим [количеством времени]; у ос-
тальных — подобно [сказанному] относительно общего. На уровне

89



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

людей: у людей, начиная с подавления кармы и заканчивая [ступенью]
«невнимательный самоконтроль», — подобно [сказанному] относи-
тельно общего; поэтому [ступень] «частичный самоконтроль» [длит-
ся] исчисляемое количество; «правильные взгляды с сомнением» —
исчисляемое количество; «правильные и ложные взгляды» — исчис-
ляемое количество; «правильные взгляды без самоконтроля» — ис-
числяемое количество; «ложные взгляды» — неисчисляемое количе-
ство. На уровне богов: у богов — как у обитателей ада.

150. С точки зрения индрий: у [обладающих] одной индрией и
недостаточным [количеством] индрий нет соотношения «малость-
множество». У [обладающих] пятью индриями — подобно [сказан-
ному] относительно общего, но есть особенность: [ступень] «лож-
ные взгляды» [длится] неисчисляемое количество [времени].

151. С точки зрения тела: у неподвижных тел в силу отсутствия
различия между ступенями совершенствования нет [параметра]
«малость-множество». У подвижных тел — как у [обладающих]
пятью индриями.

152. С точки зрения активности: у [обладающих] активностью
речи и ума — как у [обладающих] пятью индриями; у [обладаю-
щих] активностью тела — подобно [сказанному] относительно об-
щего. С точки зрения влечения: у испытывающих влечение к жен-
щинам и мужчинам — как у [обладающих] пятью индриями; у ис-
пытывающих влечение к бесполым и у свободных от влечения —
подобно [сказанному] относительно общего.

153. С точки зрения страстей: у [обладающих] страстями гнева,
гордыни и лживости — как у испытывающих влечение к мужчи-
нам, но есть особенность: [ступень] «ложные взгляды» [длится]
бесчисленное количество [времени]. У [обладающих] страстью алч-
ности две подавляющие [карму ступени длятся] сравнительно ис-
числяемое количество; уничтожающие [карму] — исчисляемое ко-
личество; но [ступени] «тонкие проявления» и «подавленные [стра-
сти]» [обладают] значительным отличием: «тонкие [проявления»
длятся] исчисляемое количество. Остальные — подобно [сказанно-
му] относительно общего.

154. С точки зрения знания: среди [обладающих] ложными чув-
ственным знанием и знанием из писаний повсюду [ступень] «пра-
вильные взгляды с сомнением» [длится] наименьшее количество
[времени], «ложные взгляды» — бесчисленное количество; среди
[обладающих] обрывочным ясновидением повсюду [ступень] «пра-
вильные взгляды с сомнением» [длится] наименьшее количество,
«ложные взгляды» — бесчисленное количество [времени]; среди

90



Перевод

[обладающих] истинными чувственным знанием, знанием из писа-
ний и ясновидением повсюду четыре подавляющие [карму ступени
длятся] наименьшее количество, четыре уничтожающие [карму сту-
пени] — исчисляемое количество, «внимательный самоконтроль» —
исчисляемое количество, «невнимательный самоконтроль» — ис-
числяемое количество, «частичный самоконтроль» — неисчисляемое
количество, «правильные взгляды без самоконтроля» — неисчис-
ляемое количество; среди [обладающих] телепатией повсюду четыре
подавляющие [карму ступени длятся] наименьшее количество, че-
тыре уничтожающие [карму ступени] — исчисляемое количество,
«внимательный самоконтроль» — исчисляемое количество, «не-
внимательный самоконтроль» — исчисляемое количество, среди
[обладающих] всеведением [ступени] «всеведение без активности»
и «всеведение с активностью» — исчисляемое количество.

155. С точки зрения самообладания: у [наделенных] «самотожде-
ственным», «восстановленным», чистым самообладанием две подав-
ляющие [карму ступени длятся] сравнительно исчисляемое количе-
ство [времени], уничтожающие [карму ступени] — исчисляемое ко-
личество, [ступень] «внимательный самоконтроль» — исчисляемое
количество, [ступень] «невнимательный самоконтроль» — исчис-
ляемое количество; у [наделенных] чистым от зла самообладанием
[ступени] «внимательный» и «невнимательный самоконтроль» —
исчисляемое количество, [у наделенных] самообладанием «с тонки-
ми проявлениями» [ступени] «подавленные страсти» и «уничтожен-
ные [страсти]» [длятся] исчисляемое количество; у [наделенных]
чистым «так-предписанным» странничеством [ступени] «подавлен-
ные страсти» и «уничтоженные страсти» — исчисляемое количест-
во, [ступень] «всеведение без активности» — наименьшее [количе-
ство], «всеведение с активностью» — исчисляемое количество, [на
ступени] «частичный самоконтроль» нет [параметра] «малость-мно-
жество». У лишенных самообладания повсюду [ступень] «правиль-
ные взгляды с сомнением» [длится] наименьшее [количество време-
ни], [ступень] «правильные и ложные взгляды» — исчисляемое ко-
личество, «правильные взгляды без самоконтроля» — неисчисляе-
мое количество, «ложные взгляды» — бесчисленное количество.

156. С точки зрения видения: у [обладающих] визуальным виде-
нием — как у [обладающих] активностью ума; у [обладающих] не-
визуальным видением — как у [обладающих] активностью тела;
у [обладающих] ясновидением — как у [обладающих] яснознанием;
у [обладающих] всевидением — как у [обладающих] всеведением.

91



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

157. С точки зрения «цвета»: у [обладающих] черным, синим и
серым «цветами» — как у лишенных самообладания. У [обладаю-
щих] желтым и розовым «цветами» повсюду [ступень] «вниматель-
ный [самоконтроль» длится] наименьшее [количество]; «невнима-
тельный [самоконтроль]» — исчисляемое количество, остальные
[ступени] — как у [обладающих] пятью индриями. У [обладающих]
белым «цветом» повсюду подавляющие [карму ступени длятся] наи-
меньшее [количество времени], уничтожающие [карму ступени] —
исчисляемое количество, [ступень] «всеведение с активностью» —
исчисляемое количество, «внимательный самоконтроль» — исчис-
ляемое количество, «невнимательный самоконтроль» — исчисляе-
мое количество, «частичный самоконтроль» — неисчисляемое коли-
чество, «правильные взгляды с сомнением» — неисчисляемое коли-
чество, «правильные и ложные взгляды» — исчисляемое количество,
«ложные взгляды» — неисчисляемое количество, «правильные
взгляды без самоконтроля» — исчисляемое количество.

158. С точки зрения способности [к освобождению]: у способ-
ных [к освобождению] — подобно [сказанному] относительно об-
щего; у неспособных [к освобождению] нет [параметра] «малость-
множество».

159. С точки зрения праведности: у [обладающих] уничтожающи-
ми [карму] правильными взглядами повсюду четыре подавляющие
[карму ступени длятся] наименьшее [количество времени]; осталь-
ные, заканчивая [ступенью] «невнимательный [самоконтроль]», —
подобно [сказанному] относительно общего; а «частичный самокон-
троль» — исчисляемое количество, «правильные взгляды без само-
контроля» — неисчисляемое количество. У [обладающих] подавляю-
щими-с-уничтожением правильными взглядами повсюду [ступень]
«внимательный [самоконтроль» длится] наименьшее [количество],
«невнимательный самоконтроль» — исчисляемое количество, «час-
тичный самоконтроль» — неисчисляемое количество, «правильные
взгляды без самоконтроля» — неисчисляемое количество. У [обла-
дающих] подавляющими [карму] правильными взглядами повсюду
четыре подавляющие [карму ступени длятся] наименьшее [количе-
ство], [ступень] «внимательный [самоконтроль]» — исчисляемое
количество, «частичный самоконтроль» — неисчисляемое количест-
во, «правильные взгляды без самоконтроля» — неисчисляемое коли-
чество, на остальных нет [параметра] «малость-множество».

160. С точки зрения разумности: у разумных — как у [обладаю-
щих] визуальным видением; у неразумных нет [параметра] «ма-

92



Перевод

лость-множество»; у вышедших за пределы их обоих — как у [об-
ладающих] всеведением.

161. С точки зрения принятия пищи: у принимающих пищу —
как у [обладающих] активностью тела; у не принимающих повсюду
[ступень] «всеведение с активностью» [длится] наименьшее [количе-
ство времени], «всеведение без активности» — исчисляемое количе-
ство, «правильные взгляды с сомнением» — неисчисляемое количе-
ство, «правильные взгляды без самоконтроля» — неисчисляемое
количество, «ложные взгляды» — бесчисленное количество.

162. Таким образом исследованы уровень [существования] и
другие [параметры] на [ступени] «ложные взгляды» и других [сту-
пенях]. Среди них следует проводить [более] тонкие различия, со-
гласно агамам.

163. Таким образом описаны способы постижения характери-
стик, происхождения, «управителя», объектов, отпечатков упомя-
нутого первым правильного видения, и в связи с ним описаны имя,
изменения и другие [аспекты] души и других [категорий]. Теперь
стоит дать представление о следующем за ним (правильным виде-
нием. — H Ж,) правильном знании. Поэтому сказано:

matisrutüvadhimanahparyayakevalünijhunam \\9\\
9. Знание [подразделяется на] чувственное,

[знание] из писаний, ясновидение, телепатию, всеведение.

164. Слово Знание относится к каждому [слову сутры]: чувст-
венное знание, знание из писаний, знание-ясновидение, знание-
телепатия, знание-всеведение; чувственное [знание] — то, что по-
знает [свои] объекты при помощи индрий и ума, или то, посредст-
вом чего они познаются, или собственно само познание; [знание]
из писаний102 — то, что при подавлении-с-уничтожением покрова
[кармы] следует слушать, посредством чего слушается и собствен-
но само слушание. Эти [два вида] упомянуты по отдельности, по-
скольку соотносятся друг с другом как следствие и причина, по-
этому и сказано: «Знание из писаний предшествует чувственно-
му»1 3. ясновидение — восприятие объектов низшего уровня или
ограниченное [знание]. Мыслью называется то, что располагается в

104

умах других, а телепатия — проникновение в эти мысли .
[Вопрос:] Разве не [возникает] сведение к абсурду чувственного

знания?
[Ответ:] Нет, в силу лишь относительности: управляемый силой

подавления-с-уничтожением [кармы ум] только соотносит себя и
другие [умы], подобно тому как говорится: «Посмотри на серп луны

93



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

в небе»105. Всеведение — это цель на Пути [Освобождения], которой
достигают внешней и внутренней аскезой и без [посторонней] по-
мощи. Оно стоит в конце [сутры], так как достигается в конце [Пу-
ти]. Телепатия упомянута близко к нему, поскольку близка ему.

[Вопрос:] Почему близка?
[Ответ:] В силу того, что единой причиной [обоих является] са-

мообладание. Ясновидение же от него далеко.
[Вопрос]: Почему?
[Ответ:] В силу того, что безгранично далеко. Непосредственное

[знание] названо перед опосредованным в силу [более] легкой дос-
тижимости. Все виды живых существ часто слышали, узнавали,
испытывали и обретали чувственное [знание и знание] из писаний.
Поэтому это знание [бывает] пяти видов, а его подвиды описыва-
ются далее.

165. [Их] постижение [происходит] с помощью источников
познания и «точек зрения» — так сказано [в ТС 1.6]. Некоторые
считают источником познания знание, некоторые — контакт [меж-
ду объектом и субъектом]; поэтому именно с целью прояснения
природы источников познания названных чувственного [знания]
и т.д. сказано:

tatpramane || 10 ||
10. Это источники [истинного] познания.

166. [Вопрос:] С какой целью [использовано] слово Это?
[Ответ:] Для того, чтобы не придумывали иных источников по-

знания. Некоторые воображают, что источник познания — это кон-
такт между источником познания и индриями. Для предотвращения
этого использовано слово Это. Именно чувственное [знание] и
другие [виды являются] источниками познания, а не что иное.

167. [Вопрос:] Что за ошибка [считать] источником познания
контакт или индрии?

[Ответ:] Если контакт [считать] источником познания, тогда не-
возможно восприятие тонких, скрытых и удаленных объектов, ведь
они не имеют контакта с индриями. Кроме того, всеведение было
бы невозможно. Если же источником познания [считать] индрии,
то [возникает] та же самая ошибка: объекты зрения и других
[индрии] — малы, а объекты [познания] — неизмеримы.

168. И в отношении остальных индрии контакт отсутствует в
силу отсутствия взаимодействия зрения и ума. Об отсутствии взаи-
модействия рассказывается далее.

94



Перевод

169. [Возражение:] Если знание [считать] источником познания,
то невозможен результат. Однако постижение ценно результатом,
и ничем иным: если бы оно было источником познания, то был бы
невозможен никакой результат. Но у источника познания должен
быть результат. [Если бы] источником познания были контакт или
индрии, то как постижение [было бы] связано с отличным [от них]
результатом?

[Ответ:] Если бы контакт [был] источником познания, а пости-
жение объектов — результатом, то он [должен был бы быть сразу]
в двух [местах:] в индриях и объекте. Так же результат и постиже-
ние [должны были бы быть] в двух [местах], поэтому постижение
обретает объекты и т.д. Поэтому это неубедительно.

[Возражение:] Из-за того, что атман есть способность сознания,
то знание присуще ему.

[Ответ:] Нет, если бы знание не было со-природно [атману], то
все было бы лишено сознания, а если принять, что знание со-при-
родно атману, то это [будет] противоречить собственному учению.

170. [Возражение:] Однако сказано, что [если] знание является
источником познания, то не будет результата.

[Ответ:] В этом нет ошибки, в силу очевидности удовлетворения
при постижении объектов. Атман, [чья] собственная природа —
знание, загрязненный кармой, находит удовлетворение в определе-
нии объектов посредством органов чувств106. И это называется «ре-
зультатом». Результат [есть] безразличие107 или уничтожение не-
знания. Безразличие — [это] независимость от вожделения и от-
вращения. Уничтожение незнания, подобного слепоте, называется
«результатом».

171. [Вопрос:] Что этим познается?
[Ответ:] Душа и другие категории.
[Возражение:] Если источником познания является постижение

души и других [категорий], то должен быть источник познания для
постижения источника познания, и так до бесконечности.

[Ответ:] Бесконечности нет, как [в случае] со светильником. По-
добно тому как светильник освещает горшок и другие [предметы],
точно так же он освещает и самое себя, и нет необходимости
искать другой источник света для него. Так же [дело обстоит] и с
источником познания. [Если] для познания источника познания
придумывать другой источник познания, то из-за невозможности
самопостижения [оказывается] невозможной и память. И по этой
причине [оказываются] невозможными и обыденные связи.

95



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

172. Двойственное [число в сутре] использовано по отношению
к делению, разъясняемому [далее], ведь говорится [ниже, в ТС 1.11-
12]: Первые два — опосредованные. Остальные — непосредст-
венные, и здесь использовано двойственное [число] для предот-
вращения перечисления других источников познания.

173. Пять видов знания включены в два [типа] источников по-
знания, но с целью предотвращения выдумывания ложных видов
[могут] включаться в источники познания непосредственное [вос-
приятие], [логический] вывод и т.д., поэтому и сказано:

ädyeparoksam || 11 ||
11. Первые два — опосредованные.

174. Слово Первые означает «первичные». Первый [означает то,
что] возникло сначала.

[Вопрос:] Как же два могут быть первыми?
[Ответ:] В прямом и переносном смысле. Чувственное знание

[является] первым в прямом смысле, а знание из писаний, возникая
вслед за ним, [является] первым в переносном смысле. Двойствен-
ное [число] использовано из-за сходства качеств: и то и другое, т.е.
чувственное [знание и знание] из писаний, [включены] в Первые.
Они оба связаны с опосредованными источниками познания.

[Вопрос:] Почему же с опосредованными?
[Ответ:] В силу зависимости от других, ведь говорится: «Чувст-

венное знание [обретается] посредством индрий и не-индрии»108,
а также: «Знание из писаний — не-индрией». Поэтому посредством
индрий и ума с помощью просвещающего наставления и других
[деяний], а также на основе внешних причин при подавлении-с-
уничтожением покрова кармы в атмане появляются чувственное
знание и знание из писаний, поэтому [они] считаются опосредо-
ванными. Сравнение, агамы и другие [виды знания] включаются
в них.

175. Характеристики опосредованного [знания] приведены, а для
описания другого, непосредственного [знания] сказано:

pratyaksamanyat || 12 ||
12. Остальные — непосредственные.

176. Атман — «глаз», [который] видит, простирается, знает. То,
что при подавлении-с-уничтожением после разрушения покрова
[кармы] проявляет [себя, является] непосредственным [знанием].

96



Перевод

[Возражение:] Ясновидение и совершенное видение, появляясь
только в душе, также должны в него (т.е. знание. — Н.Ж.) вклю-
чаться.

[Ответ:] В этом нет ошибки, [слово] «знание» подразумевается,
поэтому «видение» не включается.

[Возражение:] Если обрывочное ясновидение проявляется в ду-
ше, оно также должно быть включено.

[Ответ:] [Слово] «правильный» здесь отсутствует в силу [того,
что речь и так идет] об истинных средствах [познания]. «Правиль-
ное» подразумевается, и им характеризуется «знание». Обрывочное
ясновидение исключено, так как из-за проявления ложного видения
оно превратно [воспринимает] объекты, и поэтому оно не [являет-
ся] «правильным».

177. [Возражение:] Знание, рожденное действием индрий, счи-
тается непосредственным, а восприятие объектов без участия инд-
рий — опосредованным. Это должно быть принято в качестве бес-
спорной характеристики.

[Ответ:] Это не так, ибо тогда невозможна связь с непосредствен-
ным знанием всеведущего: если непосредственным [является] знание,
[полученное] с помощью индрий, то знание всеведущего не может
считаться непосредственным, ведь у него постижение объектов [про-
исходит] без помощи индрий. Если принять, что его знание получено
посредством органов чувств, тогда он не может быть всезнающим.

[Возражение:] Его ум непосредственно обретает [знание].
[Ответ:] Именно из-за посредничества ума оно не может быть

всезнанием.
[Возражение:] Оно получено из агам.
[Ответ:] Но там [излагается] знание, полученное непосредственно.
178. [Возражение:] Но ведь существует другое знание, небесное

йогическое восприятие.
[Ответ:] Оно не [является] непосредственным, ибо получено не

с помощью индрий. Только то [знание] должно считаться непо-
средственным, которое возникает посредством органов чувств.

179. Согласно тезису [оппонента получается, что] всеведение не-
возможно. Кроме того, как это йогическое знание познает объекты:
один за другим или все вместе? Если один за другим, то это йогиче-
ское [знание] — не всеведение, так как познаваемые [объекты] бес-
численны, а если одновременно — то это противоречит тезису [оп-
понента]: «подобно тому как один [акт] познания не познает два
объекта, точно так же два [акта] познания не познают один объект».

97



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

180. Далее, тезис [буддистов] «все составные дхарма-частицы —
мгновенны»109 не принимается, так как один [акт] познания может
длиться несколько мгновений, а восприятие нескольких объектов
[происходит] последовательно.

[Возражение:] Одновременно.
[Ответ:] То, что рождается мгновенно, обретает свою сущ-

ность1 1 0 и лишь после обретения своей сущности начинает произ-
водить действия в соответствии с ней.

[Возражение:] Это подобно светильнику, [который производит
два разных действия: освещает и горит].

[Ответ:] Это не так, если принять, что он светит и освещает объ-
екты несколько мгновений. [Если знание] воображаемо, то оно ока-
зывается пустотой111.

181. С целью разъяснения особенностей первого из приведен-
ных двух видов источников познания сказано:

matih smrtih samjnïï cintabhinibodha ityanarthantaram || 13 ||
13. Чувственное [знание], память, представление, мысль,

распознавание — это синонимы.

182. Следует понимать, что все эти слова имеют то же значение,
что и первое слово. Эти [виды знания] появляются из-за направ-
ленности сознания на объекты, возникшей в результате подавления-
с-уничтожением затемняющей чувственное [знание кармы], тогда
как знание из писаний и другие [виды знания] не проявлены. Чувст-
венное [знание] — понимание, память — памятование, представ-
ление — [акт] представления, мышление — мысль, распознава-
ние — рассуждение. Следует знать и их соответствующие подвиды.

183. И хотя эти [слова] образованы от разных корней, они [ис-
пользуются как] синонимы, подобно тому как «Индра», «Шакра»,
«Пурандара» [образованы] от разных глаголов — «владычествовать»
(indana) и т.д., но имеют одно значение: «муж Шачи»112. Примени-
тельно к синонимической точке зрения у этих слов разные значения.
Этот же подход может быть применен и к чувственному [знанию] и
другим видам. Однако это подразумеваемое значение не переносится
на направленность сознания, вызванную подавлением-с-уничтоже-
нием затемняющей чувственное [знание кармы]. Слово это [в сутре]
означает «вид», эти виды — синонимы, или обозначения типов по-
знания: чувственное [знание], память, представление, мысль, распо-
знавание. Все они подразумевают один и тот же смысл.

184. Затем сказано, каким образом оно обретается:

98



Перевод

tadindriyünindriyanimittam || 14 ||
14. Оно [определяется] сигналами индрий и «не-индрии»

[таким образом]:

185. «Индра» [происходит от слова] «владычествует» {indatî),
[это] атман113. Знающий по своей природе при подавлении-с-унич-
тожением покрова [кармы] сам по себе неспособен к восприятию
объектов. Тот «знак»1 4, который схватывает объекты, называется
индрией. Или же: «знак» — то, что достигает скрытых объектов;
индрия — «знак», постигающий существование тонкого атмана.
Это подобно тому, как здесь дым [является] «знаком» огня. Осяза-
ние и другие [чувства] не могут существовать без действующего
органа, точно так же выводится и существование познающего [ат-
мана]. Кроме того, «индрой» называется определяющая тело [кар-
ма], а то, что ею создано, — индрий. Осязание и другие [чувства]
разъясняются далее.

186. [Возражение:] «Не-индрия», «ум», «внутренний орган» —
синонимы. Как же может отрицающее индрий слово использовать-
ся для [обозначения] ума — «знака» [атмана]-Индры?

[Ответ:] По причине значения «легкий», «псевдо-» у отрицания:
«не-индрия» [в смысле] «легкая индрия», подобно «девушке с тон-
кой талией» {anudara капу а, букв, «девушка без живота»).

[Вопрос:] Откуда [берется] значение «легкий»?
[Ответ: Восприятие] объектов индриями ограничено их прояв-

лениями и временем, но ум не таков, и хотя он «знак» [атмана]-
Индры, в [восприятии] объектов он не ограничен их проявлениями
и временем.

187. Он называется «внутренним органом»115. В различении
достоинств и недостатков, памяти и других [проявлениях ум] не
зависит от индрий, не виден внешне, подобно глазам и другим [ор-
ганам], поэтому находящийся внутри орган называется «внутрен-
ним органом».

188. [Вопрос:] Однако с какой целью [в сутре стоит слово] Оно?
[Ответ:] С целью обозначения чувственного знания.
[Возражение:] Здесь Оно относится к последнему [слову, со-

гласно правилу] «утверждение или отрицание относится к бли-
жайшему»116. Подразумевалось бы оно здесь, [если бы это слово не
стояло]?

[Ответ:] Оно относится и к этой [сутре], и к последующей. То зна-
ние, [название которого является] синонимом чувственного и других
[видов знания, определяется] сигналами индрий и не-индрии и

99



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[включает в себя]: восприятие в общих чертах, [предварительное]
усилие, распознавание [образа] и удержание [в памяти]. Иначе та-
кие [синонимы] чувственного [знания] и других [видов будут отно-
ситься] лишь к первому слову: знание, [определяемое] сигналами
индрий и не-индрии, [будет относиться] к знанию из писаний. Оно
связывается именно с восприятием в общих чертах, [предваритель-
ным] усилием, распознаванием [образа] и удержанием [в памяти]
для [исключения] нежелательного [значения].

189. Таким образом разъяснены причины появления чувствен-
ного знания. С целью указания на его виды сказано:

avagrahehäväyadhäranäh || 15 ||
75. восприятие в общих чертах, [предварительное] усилие,

распознавание [образа],удержание [в памяти].

190. восприятие в общих чертах схватывает то, что возникает
сразу после контакта объекта и направленной на объект [индрий].
При контакте объекта и направленной на объект [индрий] возника-
ет видение; восприятие в общих чертах без промедления схватыва-
ет его значение, подобно тому как: «я вижу нечто белое». Это
[схватывание цвета есть] восприятие в общих чертах. Стремление
узнать особенности воспринятого в общих чертах объекта —
[предварительное] усилие, подобно тому как [возникает вопрос:]
«этот белый цвет — флаг или цапля?». В силу ознакомления с осо-
бенностями распознавание объекта таким, какой он есть, —распо-
знавание [образа]. Поднятие и опускание крыльев, хлопанье и т.д.
[говорят о том, что] это — цапля, а не флаг. Причина запоминания
прежде познанного —удержание [в памяти], подобно тому как:
«это та самая цапля, что я видел сегодня утром». Это восприятие
в общих чертах и другие [акты познания] разъяснены в порядке их
возникновения.

191. С целью описания подвидов упомянутых восприятия в об-
щих чертах и т.д. сказано:

bahubahuvidhaksipranihsrtänuktadhruvunümsetarunum || 16 ||
16. [Эти ступени могут относиться ко] многим,

разнообразным, быстрым, скрытым, невыраженным,
продолжительным или [им] противоположным

192. [Здесь] предмет рассмотрения — восприятие в общих чер-
тах и т.д. Действия описаны по отношению к этим [параметрам]:
«многим... противоположным». Слово «многие» подразумевает

100



Перевод

и число, и массу из-за отсутствия указания [на что-то одно]. «Чис-
ло» обозначает цифры, подобно: один, два, много. Масса понима-
ется как «много риса», «много супа»; «разнообразные» обозначает
«виды»; «быстрый» подразумевает «немедленный»; «скрытый»
означает частично скрытую, частично видимую вещь; «невыра-
женный» подразумевает «не проявленный»; «продолжительный»
подразумевает «такой, какой есть»; «противоположные» подразу-
мевает противоположные характеристики.

193. Восприятие в общих чертах [бывает] двенадцати видов:
восприятие в общих чертах многих [объектов], восприятие в общих
чертах немногих [объектов], восприятие в общих чертах [объектов]
многих видов, восприятие в общих чертах [объектов] одного вида,
быстрое восприятие в общих чертах, медленное восприятие в об-
щих чертах, восприятие в общих чертах скрытого [объекта], вос-
приятие в общих чертах проявленного [объекта], восприятие в об-
щих чертах невыраженного [объекта], восприятие в общих чертах
выразимого [объекта], постоянное восприятие в общих чертах, не-
постоянное восприятие в общих чертах. Таковы же виды [предва-
рительного] усилия и других [актов познания]. Каждый из них воз-
никает при наличии пяти индрий и ума. Большее [количество] вос-
приятия в общих чертах и других [актов познания] проявляется в
результате подавления-с-уничтожением затемняющей чувственное
знание [кармы], но не [в случае с их] противоположностями. Они
[стоят в сутре] первыми из-за их большей значимости.

194. [Вопрос:] В чем различие между многим (bahu) и разнооб-
разным (bahuvidha), ведь и в многим и в разнообразным присут-
ствует [слово] «многие» (bahu)?

[Ответ:] Различие [состоит в том, что первое относится] к объ-
ектам одного типа, а второе — многих типов.

[Вопрос:] В чем различие между «проявленным» и выражен-
ным, ведь «проявленный» означает полное несокрытие и «выра-
женный» — то же самое?

[Ответ:] Различие между ними [состоит в том, что] «выражен-
ный» [означает] воспринятый через наставление, [преподанное]
другими, а «проявленный» — воспринятый лишь посредством са-
мого себя.

195. Другое чтение — «быстро проявленное». Оно понимается
таким образом: посредством индрий слуха воспринимающий звук
задается вопросом: «это павлин или скупа117?», а другой знает это
в силу своей природы.

101



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

196. [Вопрос:] В чем различие между постоянным восприятием
в общих чертах и удержанием [в памяти]?

[Ответ:] Говорится, что во время обретения подавления-с-унич-
тожением у обладающего чистой активностью сознания такое вос-
приятие в общих чертах, каким оно бывает в первое мгновение об-
ретения подавления-с-уничтожением, остается и во второе и другие
мгновения, [оно не становится] ни больше, ни меньше, поэтому и
называется «постоянным восприятием в общих чертах». Однако из-
за смешения чистой активности сознания с омраченной активно-
стью [подчиненное] подавлению-с-уничтожением [кармы] воспри-
ятие в общих чертах бывает иногда больше — иногда меньше, ино-
гда многих [объектов] — иногда нескольких, иногда многих ви-
дов — иногда одного вида, поэтому и называется «непостоянным
восприятием в общих чертах». Удержание [в памяти] есть причина
запоминания ранее воспринятых объектов. Между этими [актами
познания существует] огромная разница.

197. Если восприятие в общих чертах и другие [акты познания]
познают многие и т.д. объекты, то для различения чего именно
«многих» сказано:

arthasya || 17 ||
17. объектам.

198. Объекты зрения и других [органов чувств] — предметы.
«Многие» и другие отличия восприятия в общих чертах и других
[актов познания] возникают при установлении связи [с объектом].

[Вопрос:] С какой целью это говорится, ведь и так понятно, что
имеются в виду «многие и т.д.» объекты?

[Ответ:] Это верно, но с целью предотвращения выдумок оппо-
нентов здесь сказано: объектам. Некоторые оппоненты полагают,
что индрии контактируют лишь с формой118 и другими качествами
и воспринимают только их. Однако это неубедительно, ведь форма
и другие нематериальные качества не могут контактировать с инд-
риями.

[Возражение:] В таком случае было бы невозможно [утвер-
ждать:] «я видел цвет, обонял запах». [Тем не менее это] происхо-
дит. Как же так?

[Ответ:] То, что воспринимается через модусы, есть объект, т.е.
субстанция, она вступает в контакт с индриями, а форма и другие
качества неотделимы от нее. Так обстоит дело в обыденной прак-
тике.

102



Перевод

199. [Вопрос:] Восприятие в общих чертах и другие [акты по-
знания] возникают при наличии всех индрий и не-индрии, или есть
какое-то различие в их объектах?

[Ответ:] Далее сказано:

vyanjanasyävagrahah || 18 ||
18. Восприятие в общих чертах знака

200. Восприятие знака в общих чертах бывает у непроявленного
звука и т.д.

[Вопрос:] С какой целью это [стоит здесь]?
[Ответ:] Из-за правила «лишь восприятие в общих чертах, но не

[предварительное] усилие и другие [виды знания]»119.
[Возражение:] В таком случае должен быть упомянут деятель.
[Ответ: Нет,] не должен, ибо [согласно положению] «когда прави-

ло следует сразу за предметом [рассуждения], то оно подразумевается
[само собой]», нет деятеля, поскольку он будет подразумеваться.

[Вопрос:] Однако если восприятие в общих чертах и [просто]
восприятие сходны друг с другом, то какая между ними разница?

[Ответ:] Различие между определенным и неопределенным вос-
приятием в общих чертах такое же, как и между проявленным и
непроявленным.

[Вопрос:] Каким образом?
[Ответ:] Это подобно совершенно новой чаше. Подобно тому

как совершенно новая чаша, окропленная двумя-тремя маленькими
каплями воды, не становится мокрой, но лишь окропляемая снова
и снова постепенно делается мокрой, так и материя в виде звука и
других [проявлений], воспринимаемая два-три мгновения, не раз-
личается слухом и другими индриями, но лишь воспринимаемая
снова и снова становится различимой. Поэтому прежде возникает
восприятие в общих чертах знака, [а затем возникает] восприятие
проявленного — восприятие в общих чертах объекта. Поэтому из
восприятия в общих чертах непроявленного не возникают [предва-
рительное] усилие и другие [акты познания].

201. С целью опровержения того, что неопределенное воспри-
ятие в общих чертах невозможно при отсутствии различения всех
индрий сказано:

па caksuranindriyäbhyum || 19 ||
19. невозможно] посредством зрения и не-индрии.

202. Посредством зрения и не-индрии восприятие в общих чер-
тах знака невозможно.

103



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Из-за отсутствия непосредственного контакта. Зрение

воспринимает объект, не вступая в непосредственный контакт с под-
ходящим объектом, находящимся поблизости и освещаемым внеш-
ним светом, также и ум. Поэтому в этом случае восприятия в об-
щих чертах знака нет.

203. [Вопрос:] Откуда известно, что нет контакта в случае со
зрением?

[Ответ:] Из агам и посредством умозаключения, ведь в агамах
сказано:

[Ухо] слышит звук, соприкасаясь [с ним,] [глаз] видит цвет,
не соприкасаясь.

Знай, что запах, вкус и осязание связаны со соприкосновением .

204. Умозаключение делается [следующим образом]: зрение не
вступает в непосредственный контакт [с объектом] в силу отсутст-
вия восприятия в общих чертах соприкосновением. Если бы [оно]
вступало в непосредственный контакт, то, подобно индрии осяза-
ния, воспринимало бы касание сетчаткой [глаза], однако [оно] не
касается, поэтому следует понимать, что подобно уму [зрение] не
вступает в непосредственный контакт. Следовательно, восприятие
в общих чертах знака возникает в случае всех индрий за исключе-
нием зрения и ума. Доказано, что восприятие в общих чертах объ-
екта [возникает] у всех индрий и не-индрии.

205. Чувственное знание описано по [всем] признакам и подви-
дам. Теперь для описания признаков и подвидов знания из писаний
сказано так:

srutarii matipürvam dvyanekedvüdasabhedam || 20 ||
20. Чувственное [знание] предшествует [знанию] из писаний,

[которое бывает] двух, нескольких и двенадцати видов.

206. Хотя слово «услышанное» (sruta)nx образовано от «слуша-
ния» (sravana), тем не менее этимологически оно имеет другое зна-
чение, как, например, слово «благой» (kusala), образованное от
«вырывание [травы] куша в лесу» (kusalavanakarma), этимологи-
чески значит «чистый».

[Вопрос:] В чем особенность этого [вида] знания?
[Ответ:] Здесь сказано: Чувственное [знание] предшествует

[знанию] из писаний. Это [подтверждает] достоверность [знания]
из писаний, и предшествует означает «прежде» и действующую

104



Перевод

причину. Чувственное [знание уже] описано. Чувственное [зна-
ние] предшествует означает, что чувственное [знание выступает]
причиной [знания] из писаний.

[Возражение:] Если бы [знание] из писаний предшествовало
чувственному, то оно само стало бы чувственным, ибо сказано:
«Очевидно, что в [этом] мире причина есть то же самое, что и след-
ствие»

[Ответ:] Нет такой односторонности. И хотя горшок сделан [с по-
мощью] оси [гончарного круга] и других орудий, он сам не состоит
из оси и других [орудий]. Кроме того, это [чувственное знание] бы-
вает и при отсутствии [знания из писаний]. Даже если присутст-
вуют чувственное знание и внешние причины знания из писаний,
в силу проявления мощной затемняющей [знание] из писаний [кар-
мы истинное] знание из писаний невозможно. Но при действии по-
давления-с-уничтожением затемняющей [знание] из писаний [кар-
мы] возможно появление [истинного знания] из писаний. Следует
знать, что чувственное знание всего лишь средство [знания из пи-
саний].

207. [Возражение:] Сказано, что [знание] из писаний считается
безначальным и бесконечным. Если ему предшествует чувственное
[знание], то это невозможно, ибо имеющее начало должно иметь
и конец. Кроме того, в силу человеческого характера оно не явля-
ется достоверным.

[Ответ:] В этом нет ошибки, ибо при рассмотрении общего —
субстанции и других [категорий] — [знание] из писаний считается
безначальным и бесконечным. Оно не было создано никогда, нигде,
никак, никаким человеком. Но относительно особенного — у него
возможны и начало, и конец, поэтому и сказано: Чувственное
[знание] предшествует... Подобно тому как побегу предшествует
семя, но в отношении распространения он [считается] безначаль-
ным и бесконечным. Достоверность же не [является] причиной не-
человеческого характера, ибо в этом случае и наставление в воров-
стве в силу забвения [имени наставника] было бы достоверным.
Так в чем же противоречие между невечным и достоверным [ха-
рактером] непосредственного [знания]?

208. [Возражение:] Сказано, что чувственное [знание] предше-
ствует [знанию] из писаний, но оба возникают одновременно с пер-
вым проявлением праведности.

[Ответ:] Это неубедительно, ибо праведность хотя и связана
с этим [чувственным знанием], но ее реализация123 происходит по-

105



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

следовательно, поэтому это и не [является] препятствием предше-
ствованию чувственного [знания].

209. [Возражение:] Сказано, что чувственное [знание] предше-
ствует [знанию] из писаний, но [в этом суждении есть] ошибка «не-
включения», ведь понятно, что [знанию] из писаний предшествует
[знание] из писаний же. Это подобно тому, как человек восприни-
мает объект зрением или звуковые сочетания материи, [состоящие
из] предложений, [которые состоят в свою очередь из] слов, [а те —
из] звуков. Услышав [слово] «горшок», схватывает указание на его
назначение — хранение воды и других [жидкостей]. [Так же обсто-
ит дело] с дымом и огнем и другими предметами. Разве [знание] из
писаний не возникает из [знания] из писаний же?

[Ответ:] В этом нет ошибки, ибо здесь сказано в переносном
смысле, что чувственное [знание] предшествует. Кроме того, в не-
котором смысле [само знание] из писаний является чувственным,
поэтому чувственное [знание] и должно предшествовать.

210. Слово видов [в сутре] относится к каждому члену: «два ви-
да, несколько видов, двенадцать видов». Два вида таковы: внешние
анги1 2 4 и внутренние. Внешние анги — нескольких видов: «Даша-
вайкалика»1 5, «Уттарадхъяяна»126 и другие [сутры]. Внутренние
анги двенадцати видов, они таковы: «Ачара»127, «Сутра»128, «Стха-
на»1 2 9, «Самавая»130, «Вьякхьяпраджняпти»131, «Джнятридхарма-
катха» , «Упасакадхъяяна» , «Антакриддаша» , «Ануттараупа-
падикадаша»135, «Прашна-вьякарана»136, «Випака-сутра»137 и Дришти-
вада138. Дриштивада пяти видов: «Парикарма»139, «Сутра»140, «Пра-
тхама-ануйога»141, «Пурвагата» и «Чулика»142. «Пурвагата» четыр-
надцати видов: «Утпадапурва»143, «Аграяния»144, «Вирья-анупра-
вада»145, «Астинасти-правада»146, «Джняна-правада»147, «Сатья-пра-
вада»148, «Атма-правада»149, «Карма-правада»! 5 0, «Пратьякхьяна-
намадхея»151, «Видья-ануправада»152, «Кальянанамадхея»153, «Пра-
навая»154, «Криявишала»15 и «Локабинду-сара»156. Таково знание
из писаний двух видов, нескольких видов и двенадцати видов.

211. [Вопрос:] Как произведено это деление?
[Ответ:] Оно произведено [на основании] трех [видов] пропове-

дующих: всезнающих тиртханкаров, шрутакевалинов157 и арати-
ев 1 5 8 . Так, совершенное знание, высшее и немыслимое, [изложен-
ное] всеведущим высшим риши1 5 9, отличающимся величием, на-
звано «агама», его достоверность [обоснована] непосредственным
видением и свободой от ошибок. Его непосредственные ученики,
ганадхары160, наделенные изобильными сверхъестественными си-

106



Перевод

лами и умом, [на основе] запомненного шрутакевалинами состави-
ли книги под названием «анги» и «пурвы»161. Это [достоверный]
источник познания в силу [своей] истинности. Аратии, последую-
щие учителя, для восприятия учениками, [чей] срок жизни, ум и
могущество невелики из-за недостатков [нашего] времени, соста-
вили «Дашавайкалику» и другие [подобные ей сутры]. Это также
[достоверный] источник познания, поскольку излагает то же самое
[знание в сжатом виде] и подобно взятой из Молочного Океана во-
де в горшке162.

212. Опосредованное [знание] описано. Теперь будет рассказано
о непосредственном [знании]. Оно [бывает] двух видов: ограничен-
ное непосредственное [знание] и безграничное непосредственное
[знание]. Ограниченное непосредственное знание — это ясновиде-
ние и телепатия. Неограниченное непосредственное [знание] —
всеведение. Раз так, то ясновидение из этих трех видов непосредст-
венного [знания] описывается первым. Ясновидение [бывает] двух
видов — обусловленное рождением и вызванное подавлением-с-
уничтожением [кармы]. Далее говорится об обусловленном рожде-
нием:

bhavapratyayo 'vadhidevanärakänäm || 21 ||
21. Обусловленное рождением ясновидение [бывает] у богов

и обитателей ада.

213. рождением — так сказано.
[Вопрос:] Что такое «рождение»?
[Ответ:] Модус атмана — рождение, вызванное проявлением

[определяющей] продолжительность жизни и [формирующей] тело
кармы. Обусловленное означает причину. Следует знать, что у оби-
тателей ада и богов ясновидение — врожденное, т.е. обусловлено
рождением.

[Вопрос:] Если это так, то они не обретают ясновидения, обу-
словленного подавлением-с-уничтожением кармы?

[Ответ:] В этом нет ошибки, в силу доказанности этого из его
(ясновидения. —Н.Ж.) носителя. Возникает Обусловленное рож-
дением... или подавлением-с-уничтожением, поэтому «рождение»
упомянуто в качестве первой причины, подобно тому как птицы
летают в небе по причине рождения, а не в силу обучения. Так и
у богов и обитателей ада [ясновидение] появляется не в силу обе-
тов, воздержания и других [деяний], поэтому и говорится: Обуслов-
ленное рождением. В противном же [случае] это состояние обре-

107



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

тали бы все обычные существа без различия, однако считается, что
существуют различные уровни ясновидения. [В сутре] у богов и
обитателей ада это ясновидение относится лишь к воспринявшим
правильные взгляды.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу употребления [слова] ясновидение, ибо в случае

с наделенными ложными взглядами говорится «обрывочное [ясно-
видение]». Уровни ясновидения следует узнавать из агам.

214. Если ясновидение обусловлено рождением у богов и обита-
телей ада, то далее сказано, у кого оно обусловлено подавлением-с-
уничтожением [кармы]:

ksayopasamanimittah sadvikalpah sesänäm || 22 ||
22. У остальных вызвано подавлением-с-уничтожением

[кармы] шести видов.

215. Состояние наличия частично разрушающей163 [кармы], за-
темняющей ясновидение, но отсутствия все разрушающей [кармы],
затемняющей ясновидение, [называется] уничтожением [кармы]; на-
личие их обеих в не проявленном виде [называется] подавлением
[кармы], а состояние, вызывающее эти два, — подавлением-с-унич-
тожением. Следует знать, что оно [присутствует] у всех остальных.

[Вопрос:] Какие остальные?
[Ответ:] Люди и животные. Однако следует понимать, что даже

среди них — лишь у способных. Такая способность отсутствует
у неразумных и неразвитых [существ] и [наличествует] даже не
у всех разумных и развитых.

[Вопрос:] У кого же в таком случае?
[Ответ:] Как сказано, обретение этой способности бывает лишь

у наделенных правильным видением и другими [«жемчужинами»],
и у кого карма подавлена или уничтожена. И [хотя ясновидение воз-
никает] во всех случаях подавления-с-уничтожением [кармы], именно
оно [названо] в качестве причины: вызвано подавлением-с-уничто-
жением, а не рождение. И это ясновидение [бывает] шести видов.

[Вопрос:] Каких?
[Ответ:] В силу разделения на сопутствующее, не сопутствую-

щее, увеличивающееся, уменьшающееся, устойчивое и неустойчи-
вое. Первое ясновидение сопутствует обладающему им, подобно
тому как свет сопутствует солнцу; второе — не сопутствует, по-
добно пропущенному мимо ушей безразличным человеком ответу
на вопрос; третье ясновидение разрастается с начального уровня до

108



Перевод

неисчисляемых миров в соответствии с чистотой активности [соз-
нания], правильным видением и другими достоинствами, подобно
возникшему из-за трения кусков дерева среди кучи сухих листьев в
качестве топлива быстро распространяющемуся огню; четвертое ясно-
видение уменьшается до размера ангулы в соответствии с умень-
шением правильного видения и других достоинств последующей
омраченной активности [сознания]; пятое ясновидение, раз возник-
нув, пребывает неизменным в соответствии с правильным видением
и другими достоинствами, подобно признаку, существующему до
самой смерти, или до обретения всеведения; последнее ясновидение
неустойчиво, словно вздымаемые ветром волны, оно увеличивается
или уменьшается в зависимости от увеличения или уменьшения пра-
вильного видения и других достоинств с последующей активностью
[сознания]. Таковы шесть видов ясновидения.

216. Так объясняется ясновидение. Теперь следует рассказать
о телепатии. С целью разъяснения ее видов и характеристик сказа-
но следующее:

rjuvipulamatl manahparyayah || 23 ||
23. Телепатия — прямое и полное [чтение] мыслей.

217. прямое — произведенное и выпрямленное.
[Вопрос:] Произведенное от чего?
[Ответ:] От распознавания чужих мыслей и объектов, созданных

речью, телом и умом. «Прямое» и «чья мысль» — это прямое [чте-
ние] мыслей; полное — непроизведенное и изогнутое.

[Вопрос:] Непроизведенное от чего?
[Ответ:] От распознавания чужих мыслей и объектов, созданных

речью, телом и умом. «Полное» и «чья мысль» — полное [чтение]
мыслей. «Прямое [чтение] мыслей» и «полное [чтение] мыслей» —
прямое и полное [чтение] мыслей. В силу бессмысленности от-
сутствует [второе] употребление одного слова «мысль». Или же
так: «прямое» и «полное» — прямое и полное, «мысль которых» —
прямое и полное [чтение] мыслей. Так, эта телепатия [бывает]
двух видов; прямое [чтение] мыслей и полное [чтение] мыслей.

218. [Возражение:] О видах уже сказано, теперь следует расска-
зать об их признаках.

[Ответ:] Телепатия — это направленность [сознания], актив-
ность, обретенная посредством связи своего [ума] с умами других
[людей] в силу опоры на обретение формирующей главные и вто-
ростепенные члены [тела кармы] и подавление-с-уничтожением

109



Пуджъяпада. Сарвартхы )Охи

затемняющей знание-телепатию и препятствующей [проявлению]
силы [кармы].

[Вопрос:] Разве это не сводит к абсурду чувственное знание?
[Ответ:] Это опровергнуто ранее — оно соотносится с умом

[лишь] как с причиной. Им постигаются находящиеся в других
умах объекты. Далее, прямая телепатия по времени простирается
минимум на два-три рождения души, максимум — семь-восемь
прошлых или будущих уровней [существования]; в пространстве
минимум — гавьюти164, максимум — вплоть до йоджаны, но не бо-
лее. Второй [вид телепатии] простирается по времени минимум на
семь-восемь рождений, максимум — на неисчисляемые уровни
[существования]; в пространстве минимум — на йоджану, макси-
мум — вплоть до пределов Манушоттары165, но не более.

219. С целью описания отличия двух вышеупомянутых видов
сказано:

visuddhapratipütübhyäm tadvisesah || 24 ||
24. Различие между ними в чистоте и неустойчивости.

220. чистоте — спокойствии атмана при подавлении-с-уничто-
жением затемняющей [телепатию кармы]; неустойчивости — паде-
нии, устойчивость — отсутствие падений. У подавившего страсти,
наделенного самообладанием аскета из-за действия [кармы, вводя-
щей] в заблуждение [относительно] поведения, бывают падения, но
у уничтожившего страсти падений нет в силу отсутствия причин па-
дения. «Чистота» и «неустойчивость» [вместе дают словосочетание]
чистоте и неустойчивости'^ между ними — между их чистотой и
неустойчивостью; Различие между ними — различие между ними.
Сначала что касается чистоты. Полная телепатия чище прямой в от-
ношении объектов, пространства, времени и состояний сознания.

[Вопрос:] Каким образом?
[Ответ:] Здесь объект прямой телепатии — предельная часть бес-

предельной части совершенного ясновидения, постигшего беспре-
дельную часть кармической материи, а объект полной телепатии —
предельная часть беспредельной части прямой телепатии. [Это воз-
можно] из-за различимости беспредельного в беспредельном. О чис-
тоте [в отношении] сущности, пространства и времени [уже] сказано.
Чистота состояний сознания позволяет познавать более тонкие мате-
риальные объекты благодаря активности, вызванной большим по-
давлением-с-уничтожением [кармы]. Полная телепатия отличается
отсутствием падений из-за улучшающегося поведения у носителя.

ПО



Перевод

Прямая телепатия неустойчива из-за ухудшающегося поведения,
подверженного действию страстей у носителя.

221. [Вопрос:] Если таково различие между видами телепатии,
тогда каково же различие между ясновидением и телепатией?

[Ответ:] Об этом отличии сказано так:

visuddhaksetrasvami visayebhyo 'vadhi manah paryayah || 25 ||
25. Ясновидение и телепатия различаются чистотой,

«полем», носителем и объектом.

222. чистотой — ясностью; «полем» — местом, где сейчас на-
ходятся объекты; носителем — исполнителем; объектом — по-
знаваемым. В отношении них телепатия чище ясновидения.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу тонкости объектов. О пространстве рассказано.

Объект разъясняется [далее]. Здесь же говорится о носителе. Это
относится к обладателям достоинств высокого поведения, начиная
со ступени «невнимательный [самоконтроль]» и заканчивая [ступе-
нью] «уничтоженные страсти». [Телепатия] появляется лишь у об-
ладающих улучшающимся поведением, но не у обладающих ухуд-
шающимся поведением. И среди обладающих улучшающимся по-
ведением [она] возникает лишь у обретших одну или более из семи
видов сверхъестественных сил1 6. И [даже] не среди всех обладаю-
щих сверхъестественными способностями, а [только] у некоторых.
Так указано в предложении отличие в носителях или в наличии
превосходного самообладания. Но ясновидение на четырех уровнях
[существования] различается в силу разделения его носителей.

223. Теперь пришло время дать определение всеведению. Одна-
ко прежде этого надо обсудить «объект».

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Из-за сказанного далее [ТС 10.1]: Всеведение [возника-

ет] из-за уничтожения заблуждения и уничтожения затем-
няющей знание, видение [карм, а также кармы], препятствую-
щей проявлению силы. Если это так, то к каким объектам относят-
ся чувственное и знание из писаний, сказано следующее:

matisrutayornibandhodravyesvasarvaparyäyesu || 26 ||
26. Чувственное и [знание] из писаний относятся ко всем

субстанциям, но не ко всем модусам;

224. относятся — имеют отношение.
[Вопрос:] К чему?

111



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] К объекту.
[Вопрос:] Это слово «объект» должно быть включено [в сутру]?
[Ответ:] Нет, не должно, поскольку было включено ранее.
[Вопрос:] Куда включено?
[Ответ:] Сюда: различаются чистотой, «полем», носителем

и объектом. Поэтому [в соответствии со] смыслом изменяется и
окончание167 — «объект» оформляется родительным168 [падежом].
Слово субстанциям определено множественным числом, [посколь-
ку] охватывает все [субстанции]: душу, условия движения и покоя,
время, пространство и материю; но не ко всем модусам использо-
вано для отличия этого [от слова «субстанция»]. Эти порождающие
природу объектов лишь чувственного [знания и знания из] писаний
субстанции схватываются только в нескольких модусах, но не вос-
принимаются во всех своих бесчисленных модусах. Поэтому и ска-
зано, что условие движения и другие протяженные субстанции не-
доступны индриям, ибо они не входят [в сферу] чувственного зна-
ния.

[Вопрос:] Почему же [тогда] сказано: «все субстанции воспри-
нимаются чувственным знанием»?

[Ответ:] В этом нет ошибки, ведь существует сверхчувственный
орган (ум. — Н.Ж.). С его помощью при предварительном подав-
лении-с-уничтожением затемняющей ум [кармы] возникают вос-
приятие в общих чертах и другие формы [познания]. Поэтому пред-
шествующее ему знание из писаний относится к соответствующим
ему объектам.

225. Далее сказано, к каким объектам относится следующий за
чувственным [знанием и знанием из] писаний термин — ясно-
видение:

rûpisvavadheh || 27 ||
27. ясновидение — к обладающим формой;

226. Здесь подразумевается — «относится к объектам». Под
словами к обладающим формой понимается материя и связанные
материальной субстанцией души. Это ограничивает ясновидение
только обладающими формой объектами, но не распространяется
на бесформенные. И даже не ко всем обладающим формой — с це-
лью соответствующего ограничения подразумевается: но не ко
всем модусам.

221. Далее сказано, к каким объектам относится следующий за
ним термин:

112



Перевод

tadanantabhage manahparyayasya || 28 ||
28. телепатия — к бесконечно малой их части;

228. Телепатия удостоверяет бесчисленную часть обладающей
формой субстанции, [которая] является объектом полного ясно-
видения.

229. Далее сказано, каковы объекты всеведения, упомянутого
последним:

sarvadravyaparyüyesu kevalasya || 29 ||
29. всеведение — ко всем субстанциям и модусам.

230. субстанциям и модусам — использован тип [словосочета-
ния] двандва169. Это [слово] всем относится к каждому члену [пред-
ложения]: «всем субстанциям, всем модусам». То есть бесчислен-
но-бесчисленные духовные субстанции, бесчисленно-бесчислен-
ные материальные субстанции и их виды и подвиды — атомы и их
сочетания170; три [субстанции] — условия движения и покоя и про-
странство; неисчисляемое время; и бесчисленно-бесчисленные мо-
дусы каждой субстанции в трех временах. Не существует никаких
других объектов, [будь то] субстанция или модус, [которые бы] не
охватывались всеведением. Поэтому и сказано: ко всем субстан-
циям и модусам, чтобы показать безграничность величия [всеведе-
ния].

231. Так описаны уровни чувственного и других [видов знания].
Однако не было сказано, сколько возникающих по своим собствен-
ным причинам [видов] знания [могут] существовать в одной душе
одновременно:

ekädini bhäjyäniyugapadekasminnücaturbhyah || 30 ||
30. У одного [атмана] одновременно [могут] присутствовать

от одного до четырех видов знания.

232. Слово одного означает число, слово «начало» (ädi) — «на-
чиная с», от одного означает «начиная с одного», присутство-
вать означает «пребывать», одновременно — в одном атмане.

[Вопрос:] До скольких [видов знания]?
[Ответ:] До четырех. Если же есть всеведение, то только оно од-

но, ибо вместе с ним подавляющие-с-уничтожением [карму виды
знания] сосуществовать не могут. Два [вида] значит чувственное и
[знание из] писаний; три — чувственное, знание из писаний и яс-
новидение или — чувственное, [знание из] писаний и телепатия;

113



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

четыре — чувственное, [знание из] писаний, ясновидение и телепа-
тия; пять [видов знания] существовать вместе не могут в силу ис-
ключительности всеведения171.

233. Затем сказано, термин «знание» относится не только к чув-
ственному и т.д., но и другим [видам знания]:

matisrutävadhayo viparyayasca || 31 ||
31. Чувственное, [знание] из писаний, ясновидение [бывают]

и ложными

234. ложными означает «неверными».
[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу того что темой [обсуждения является лишь]

правильное [знание]. Частица и [является] соединительным [сою-
зом]: и ложными, и истинными.

[Вопрос:] Снова, почему они [могут быть] ложными?
[Ответ:] В силу сосуществования с ложным видением в одной

душе, подобно молоку, находящемуся в горькой тыкве, чей вкус
меняется из-за того, в чем хранится.

Подобно тому как [обладающий] правильными взглядами [вер-
но] воспринимает форму и другие [качества], так и [обладающий]
ложными взглядами получает ложное чувственное знание. Подобно
тому как [обладающий] правильными взглядами посредством зна-
ния из писаний [верно] познает форму и другие [качества] и пред-
ставляет [их], так же [обстоит дело и с обладающим] ложными
взглядами в отношении ложного знания из писаний. Подобно тому
как [обладающий] правильными взглядами посредством ясновиде-
ния постигает наделенные формой предметы, так же [обстоит дело
и с обладающим] ложными взглядами в отношении ложного ясно-
видения.

235. Далее говорится:

sadasatoravisesädyadrcchopälabdherunmattavat\\ 32 ||
32. из-за неразличения сущего и не-сущего и из-за

произвольного понимания, подобно сумасшедшему.

236. сущего означает «наличествующего», не-сущего означает
«отсутствующего», из-за неразличения их обоих и произвольного
понимания знание может быть ложным. Иногда в силу проявления
[кармы, определяющей] ложное видение, существующие форма и
другие [качества] кажутся несуществующими, а несуществую-
щие — существующими; иногда же существующие — существую-

114



Перевод

щими, а несуществующие — несуществующими. Это подобно то-
му, как наполненное желчью сознание принимает мать за жену,
жену — за мать, а иногда мать — за мать, жену — за жену, но, [тем
не менее,] это не [является] правильным знанием. Точно таким же
образом [обстоит дело] с ошибками чувственного и других [видов
знания] в отношении формы и т.д. Точно так же какое-нибудь из-
менение в атмане, вызванное ложным видением, порождает ошиб-
ки [в понимании] причины, ошибки [в понимании] тождества и
различия, ошибки [в понимании] собственной сущности даже при
[истинном] восприятии формы и других [качеств].

237. Ошибки [в понимании] причины таковы. Некоторые вооб-
ражают, что существует единственная, бестелесная и вечная при-
чина формы и других [качеств]172. Другие173 утверждают, что пер-
вичные атомы, составляющие землю и другие [великие элементы],
различны и [обладают] четырьмя, тремя, двумя и одним атрибутом
соответственно, и атомы каждого класса производят вещи одного
класса. Третьи полагают, что земля и т.д. [являются] четырьмя эле-
ментами, наделенными качествами цвета, запаха, вкуса и осязания.
Они составляют различные классы первичных атомов, [называе-
мые] «восьмичастными». Еще одни считают, что различные классы
первичных атомов, составляющих землю, воду, огонь и воздух, ха-
рактеризуются твердостью, текучестью, жаром и подвижностью
[соответственно].

238. Ошибки [в понимании] тождества и различия [заключаются
в том, чтобы] воображать, будто причина и следствие либо совер-
шенно различны174, либо совершенно тождественны [друг другу]17 .

239. Ошибки [в понимании] собственной сущности — форма
и другие качества воображаются существующими или несущест-
вующими. Именно это сознание становится неопределенным, и для
него нет внешней опоры. Точно так же из-за проявления ложного
видения некоторые придумывают различные глупости, противоре-
чащие истинным взглядам, и заставляют других придерживаться
этих верований. Поэтому возникают ложное чувственное знание,
ложное знание из писаний и ложное ясновидение. Правильное же
видение порождает веру в постижение категорий реальности. По-
этому возникают истинное чувственное знание, истинное знание из
писаний и истинное ясновидение.

240. Два вида источников познания описаны. Одна часть источ-
ника познания — это «точки зрения», определяемые как его аспект,
поэтому сказано:

115



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

naigamasamgrahavyavahürarjusutrasabdasamabhirüdhaivambhutä
nayäh У 33 ||

55. «Точки зрения» — охватывающая, общая, обыденная,
пространственно-временная, контекстуальная,

синонимическая, частная.

241. Следует объяснить их общие и отличительные характери-
стики. Общая характеристика такова: «точкой зрения» называется
способ, подходящий для непротиворечивого постижения действи-
тельности многочисленных [характеристик] объектов, [начиная от]
главного источника до простых особенностей [включительно. Они
бывают] двух видов: «с точки зрения субстанции» и «с точки зрения
модусов». «Субстанция» обозначает «общее, включение, соедине-
ние». Таков объект точки зрения субстанции. «Модус» обозначает
«особенное, исключение, разъединение». Таков объект точки зрения
модусов. Их подвиды — охватывающая и другие [точки зрения].

242. [Теперь] приводятся отличительные характеристики. Охва-
тывающая [точка зрения] — это схватывание только намерения или
цели еще незаконченного. Например, некий человек, шествующий
с топором в руке, будучи спрошен о том, куда идет, отвечает, что
идет измерить [нечто]. В тот момент мерка отсутствует; его слова
относятся лишь к намерению в отношении незаконченного. Точно
так же некто, несущий топливо, воду и т.д., будучи спрошен о том,
что делает, отвечает: «готовлю еду». В тот момент еда отсутствует;
он говорит о цели. Подобным же образом в обыденной практике
используется охватывающая [точка зрения, чей] предмет — только
намерение или цель.

243. Общая [точка зрения] — схватывание сходных разнообраз-
ных модусов [как принадлежащих] к одному классу без [учета] осо-
бенностей. [Например,] сущее, субстанция, горшок. Словом «су-
щее» объединяются все элементы, лежащие в основе сущего, выве-
денные по признаку наличия сознания или речи без [учета] особен-
ностей. Словом «субстанция» объединяются душа, не-душа с их
видами и подвидами, ибо они «втекают», входят в них, [как] обла-
дающими модусами. Точно так же словом «горшок» объединяются
все объекты, выведенные по признаку, [присущему] пониманию
или слову «горшок». Таким образом [описываются] и другие объ-
екты с общей точки зрения.

244. Обыденная1 6 [точка зрения] — разделение охваченных
общей [точкой зрения] объектов в соответствии с правилом.

116



Перевод

[Вопрос:] Каким правилом?
[Ответ:] Правило такое: охваченные общей [точкой зрения] объ-

екты рассматриваются в определенном порядке, ибо охваченное
общей [точкой зрения] сущее безотносительно к особенностям в
мире не встречается. Для этого обращаются к обыденной точке
зрения. Всякое сущее есть либо субстанция, либо атрибут. Обыден-
ная [точка зрения] невозможна без [учета] особенностей, охвачен-
ных общей [точкой зрения] субстанций — души и не-души. [По-
этому] в отношении субстанции «душа» и субстанции «не-душа»
применяется обыденная [точка зрения]. Охваченные общей [точкой
зрения] даже душа и не-душа не встречаются в мире, [поэтому] ка-
ждая из них подразделяется на богов, обитателей ада и другие [ду-
ши], а также горшки и другие [предметы] в соответствии с обыден-
ной [точкой зрения]. Эта точка зрения применяется до тех пор, по-
ка не исчерпываются подклассы.

245. Пространственно-временная [точка зрения] (rjusütrd) — rju
[означает] «искусный, умелый», a sûtra — «изложенный, состав-
ленный». Исключая прошлые и будущие объекты трех времен, она
имеет дело [лишь] с объектами настоящего времени из-за отсутст-
вия практической пользы исчезнувшего прошлого и не наступив-
шего будущего. Она [имеет дело] лишь с настоящим моментом.
Пространственно-временная [точка зрения схватывает] лишь моду-
сы этого объекта.

[Вопрос:] Однако разве она не наносит ущерба обыденной прак-
тике?

[Ответ:] Нет, эта точка зрения описывает только объект, обы-
денная мирская практика [описывается] же совокупностью всех
точек зрения.

246. Контекстуальная точка зрения устраняет несоответствия
в роде, числе, падеже и т.д. Так, несоответствия в роде — pusyah
(Пушья — м.р., название одного из лунных домов.), tärakä (букв,
[«имеющая] глаза, [подобные] звездам» — ж.р.), naksatram (лунный
дом — ср. р.); несоответствия в числе —jalam äpah (букв, «водный
потоки»), varsä rtuh (букв, «дождливые время года»), атга variant
(букв, «манговые роща»), varanä nagaram (букв, «желанные го-
род»); несоответствия в падеже — senä parvatamadhivasati (букв,
«армия располагается гору»); несоответствия в лице — ehi тапуе
rathena yäsyasi, па hi yüsyasi, yüstaste pitü (букв, «приходи, я ду-
маю, что ты приедешь на колеснице, но ты не приедешь, отец при-
ехал»)177; несоответствие во времени — visvadrsvïï fsya putro janitä

117



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

(букв, «сын, все увидев, у него родился») — о будущем событии
сказано как о случившемся; несоответствие в залоге — santisthate,
pratisthate, viramati, uparamatim. Таким образом, хотя это и быва-
ет, но — неправильно из-за отсутствия связи между смыслом одно-
го слова и смыслом другого.

[Вопрос:] Разве это не противоречит мирским учениям?
[Ответ:] Ну и пусть. Здесь исследуется реальность, лечение не

потакает желаниям больного.
247. Синонимическая [точка зрения] — исключение нескольких

значений. Синонимическая [точка зрения используется] там, где
исключаются несколько значений и оставляется одно, главное. [На-
пример,] слово gau используется в значении «речь», но [из него]
исключается значение «животное». Так же используются и другие
слова для постижения объектов. В таком случае выбирается одно
значение, ибо использование синонимов бесполезно. Нужно, чтобы
изменение слова сопровождалось изменением значения. Синоними-
ческой [точка зрения называется] в силу исключения множества
значений. [Например,] Индра — «Повелитель», Шакра — «могу-
чий», Пурандара — «разрушитель городов». Так [происходит] по-
всеместно. Там, где слово используется лишь в одном, главном,
значении, [присутствует] синонимическая [точка зрения]. Подобно
[вопросу:] где ты пребываешь? В самом себе. Почему? Из-за не-
возможности пребывания в другой вещи. Если бы это было воз-
можно, то знание и другие [атрибуты души], а также форма и дру-
гие [атрибуты материи] существовали у пространства.

248. Частная [точка зрения] — рассмотрение нынешнего со-
стояния [объекта]. Слово применяется к действию, происходящему
в момент изменения, но не в другой [момент]. [Например, только]
когда повелевает, тогда он — Индра, но не Помазанник и не Святи-
тель. Только когда идет, тогда она — корова, но не когда стоит и не
лежит. Посредством того знания, которое изменяет атман, прини-
мается решение относительно частной [точки зрения]. Подобным
же образом атман посредством знания решает: «Индра — это Инд-
ра, Агни — это Агни».

249. Охватывающая и другие точки зрения объяснены. Их поря-
док — по возрастанию к более тонким объектам, и каждая после-
дующая вытекает из предыдущей. Поэтому эти точки зрения, [у ко-
торых] объекты каждой предыдущей больше и противоречивей,
а каждой последующей — меньше и согласованней, опираясь на
бесконечную силу субстанции, подразделяясь, порождают множе-

118



Перевод

ство подвидов. В силу своих главных качеств они зависят друг от
друга [и являются] источником правильного видения. Это подобно
[тому, как] переплетенные нити, [образуя ткань и согревая тело,]
приносят пользу человеку, а разделяясь по отдельности, [они] не-
способны приносить пользу.

250. [Возражение:] Пример с нитями не подходит. Ведь какую-
то пользу нити приносят. Даже будучи разделенными, они могут
использоваться, и одной [можно] связать кору дерева. Разве эти
точки зрения по отдельности не в состоянии породить даже части-
цу правильного видения?

[Ответ:] В этом нет ошибки, в силу непонимания сказанного. Не
понимая смысла сказанного, схватывают другое. Имеется в виду,
что в случае с разъединенными нитями нет пользы ткани, но и в
возражении не [подчеркивается] польза ткани.

[Вопрос:] А что есть?
[Ответ:] Только польза нитей. И даже нитей [в качестве] следст-

вия нет в частях нитей, так что [наше] положение доказано. Далее,
говорится, что у нитей есть возможность получения ткани как
следствия, так же и в отдельных точках зрения в понимании и вы-
ражении возможно возникновение источника правильного видения
при наличии причины. [У них] существует [такая] возможность.
Поэтому пример верен.

Так завершена первая адхьяя «Сарвартхасиддхи» —
комментария на «Таттвартху».

Вторая адхъяя
[Душа]

251. Далее говорится о том, какова собственная реальность ду-
ши среди вышеприведенных субстанций — души и т.д., [являю-
щихся] важнейшими объектами правильного видения:

aupasamikaksüyikau bhävau misrasca jïvasya
svatattvamaudayikapürinämikau ca\\ 1 ||

1. Собственная реальность души — подавляющее,
уничтожающее, смешанное, проявляющее и изменяющее

состояния.

252. подавляющее — непроявление собственной силы кармы
в атмане в силу наличия действующей причины [этого], подобное

119



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

подавлению грязи в воде очищающими веществами; уничтожаю-
щее — полное разрушение кармы, подобно тому как та же самая
вода наливается в чистый сосуд, где нет грязи; смешанное — со-
единение того и другого, подобно той же воде с осевшей и не
осевшей грязью [в разных частях сосуда] из-за присутствия очи-
щающих веществ; проявляющее — обретение «плода» кармы по
причине наличия объектов и т.д.; изменяющее — источник лишь
естественного восприятия субстанций. Производное подавления
кармы — подавляющее [карму состояние души]. Подобным же об-
разом [обстоит дело с] «уничтожающим», «подавляющим-с-унич-
тожением», «проявляющим» и «изменяющим» [состояниями ду-
ши]. Эти пять отличительных состояний считаются собственной
реальностью души.

253. Среди трех видов рассматриваемого правильного знания
подавляющее [карму] — первое, и поэтому упоминается первым;
отличное от него — уничтожающее, в силу упоминания после [по-
нятно, что количество] сансарных душ [в состоянии] этого типа
превышает в неисчисляемое количество раз [число душ] в преды-
дущем [состоянии]. Затем идет стоящее после них обоих смешан-
ное, [количество душ в состоянии] которого в неисчисляемое коли-
чество раз больше предыдущих. После них всех упоминаются про-
являющее и изменяющее в силу неисчисляемого количества [душ
этого типа].

[Возражение:] Здесь следует использовать [тип словосочетания]
двандва. Тогда не было бы нужды использовать дважды частицу и.

[Ответ:] Нельзя, иначе получается другой смысл. В предложе-
нии же частицей и связываются оба [предыдущих состояния].

[Вопрос:] Разве не следовало бы упомянуть еще подавляющее-с-
уничтожением [состояние]?

[Ответ:] Нет, из-за его длины. В середине стоит смешение, от-
носящееся к обоим [состояниям]. Подавляющее и уничтожающее
[состояния] бывают только у способных [к освобождению душ],
а смешанное — и у неспособных. Совместно с ними подавляющее
и изменяющее [состояния] бывают у способных [к освобождению
душ].

[Вопрос:] Разве [слово] состояния не должно быть связано по
роду и числу со [словосочетанием] собственная реальность!

[Ответ:] Нет, в силу наличия [собственных] рода и числа. Эти
состояния и есть реальность души. Своя собственная реальность
есть собственная реальность.

120



Перевод

254. [Вопрос:] Есть ли какие-то подвиды, [на которые] подраз-
деляются эти состояния у одного атмана — подавляющее и т.д.?

[Ответ:] Подвиды есть. Если это так, то следует сказать о под-
видах, поэтому говорится:

dvinavïïstudasaikavimsatitribhedâ yathükramam \\2\\
2. Они [делятся на] два, девять, восемнадцать,

двадцать один, три вида соответственно.

255. Следует знать, что словосочетания из двух и более [слов
типа] двандва [бывают] двух типов: два и девять, и восемнадцать,
и двадцать один, и три или 2, 9, 18, 21, З 1 7 9 . Они разделены [части-
цей] «и», и именно она их разделяет* 2, 9, 18, 21, 3. Когда применя-
ется [соединение] «по своей категории»180, то слова связываются
так: «подавляющее и другие [состояния] бывают 2, 9, 18, 21 и 3 ви-
дов». Окончание [каждого слова] изменяется в соответствии со зна-
чением. Когда же используется деление «по категории другого»,
тогда окончание ставится в конце [всего словосочетания]: «подав-
ляющее и другие состояния бывают 2, 9, 18, 21 и 3 видов». Слово
соответственно означает «число соответствует»: подавляющее
[состояние бывает] двух видов, уничтожающее — девяти видов,
смешанное — восемнадцати видов, проявляющее — двадцати од-
ного вида, изменяющее — трех видов.

256. Сказано, какие два вида подавляющего состояния [бывают]:

samyaktvacäritre || 3 ||
3. Праведность и поведение — [виды подавления];

257. Характеристики праведности и поведения приведены [ра-
нее].

[Вопрос:] Как они могут быть подавляющими [карму]?
[Ответ:] Говорится, что [вводящая в] заблуждение [относитель-

но] поведения [карма бывает] двух видов: вызывающая страсти и
вызывающая легкие страсти181. Далее, четыре вида бесконечно свя-
зывающей вызывающей страсти [кармы:] 2 гнев, гордыня, лжи-
вость и алчность. Три вида [вводящей в] заблуждение [относитель-
но] видения: праведность, ложность и праведность-ложность. По-
давляющая [карму] праведность возникает при подавлении этих
семи видов.

258. [Вопрос:] Почему происходит подавление [кармы] у спо-
собной [к освобождению души], но наделенной безначальными
ложными взглядами при омрачении проявлением кармы?

121



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] В силу причины срока действия183 и т.д. Так, в силу
срока ее действия способный [к освобождению] атман, связанный
кармой, по истечении времени, [равного] половине [времени] пре-
бывания материи, становится способным воспринять начальную
праведность, но не более. Это первый [вид] срока действия. Другой
[вид] срока действия [определяется] продолжительностью кармы —
при минимальной продолжительности [действия] и при максималь-
ной продолжительности [действия] кармы не происходит обрете-
ния начальной праведности.

[Вопрос:] Когда же в таком случае происходит?
[Ответ:] При возникающей связанности с продолжительностью

[действия] кармы в пределах котокоти сагаропам в силу обретения
чистоты помыслов, по истечении исчисляемых тысяч сагаропам из
установленных в пределах котикоти сагаропам может возникнуть
начальная праведность. [Теперь говорится] о следующем [виде] сро-
ка действия [кармы], он [относится] к рождению. Способная [к осво-
бождению душа] с пятью индриями, разумная, развитая, с полно-
стью очищенными [помыслами] порождает начальную праведность.
Выражением «и т.д.» подразумевается память о рождении и т.д.

259. Подавляющее [карму] поведение возникает из-за подавле-
ния всей вводящей в заблуждение кармы. Здесь слово Праведность
стоит первым, ибо [она] предшествует поведению.

260. Для разъяснения природы деления упомянутых девяти ви-
дов уничтожающего состояния сказано:

jmnadarsanadunalubhabhogopabhogavïryânica || 4 ||
4. и знание, видение, даяние, обретение, однократное

и многократное наслаждение, сила [вместе с праведностью
и поведением — виды уничтожения] ;

261. Частица и [использована здесь] с целью включения правед-
ности и поведения. Из-за полного уничтожения затемняющей зна-
ние [кармы возникает] уничтожающее [карму] всеведение. Так же
[обстоит дело и с] совершенным видением. Из-за полного уничто-
жения препятствующей даянию [кармы возникает] забота о безгра-
ничном сонме живых существ и уничтожающий страх дар. Из-за
уничтожения остальной препятствующей обретениям [кармы] все-
ведущий прекращает принимать пищу, но усваивает каждое мгно-
вение чрезвычайно благую тонкую безграничную материю, при-
дающую силу телу и не воспринимаемую обычными [людьми]. Это
уничтожающее [карму] обретение. Из-за разрушения всех препят-
ствующих однократному наслаждению184 [карм возникает] чудес-

122



Перевод

ное безграничное уничтожающее [карму] наслаждение. Так, появ-
ляется особый дождь из цветов. Из-за разрушения остальной пре-
пятствующей многократному наслаждению [кармы возникает] без-
граничное уничтожающее [карму] многократное наслаждение. Так,
появляются трон, опахало, зонт и другие [благие знаки] . Из-за
полного уничтожения препятствующей силе [кармы возникает]
уничтожающая [карму] безграничная сила. Из-за полного уничто-
жения вышеописанных семи видов [кармы возникает] уничтожаю-
щая праведность. Так же [обстоит дело и с] поведением.

[Вопрос:] Если бесстрашие и другие дары создаются уничто-
жающим препятствующую дарам и другие [виды кармы] состояни-
ем, то сиддхи не обладают ими?

[Ответ:] В этом нет ошибки, поскольку [это] относится к прояв-
лению формирующей тело и облик тиртханкара кармы. При ее от-
сутствии нет обладания.

[Вопрос:] Как же это бывает у сиддх?
[Ответ:] У них это существует в форме наивысшего блаженства,

как безграничная сила существует в форме всеведения.
262. С целью описания упомянутых восемнадцати видов подав-

ляющего-с-уничтожением состояния сказано:

jhunäjhänadarsanalabdhayascaturtritripancabheduh
samyaktvacüritrasamyamäsamyamäsca \\5\\

5. знание, незнание, видение, дар и прочие обретения,
имеющие четыре, три, три, пять видов [соответственно],

праведность, поведение, самообладание и частичное
самообладание [— виды смешения уничтожения

и подавления];

263. четыре, три, три, пять — это 4, 3, 3 и 5; видов — это 4, 3,
3 и 5 видов1 6; соответственно — подразумевается. Таким обра-
зом, в силу соединения четыре относится к знанию и т.д. Четы-
ре — [четыре вида истинного] знания, три — ложного знания, три —
видения, пять — обретений. Подавляющее-с-уничтожением [кар-
мы] состояние возникает с уничтожением проявления всех разру-
шающих [карм] и подавлением частично разрушающих [кармиче-
ских] частиц. Поэтому следует объяснить, что действие знания и
других [способностей] происходит из-за подавления-с-уничтожени-
ем самозатемняющей и препятствующей [кармы]. [Слово] правед-
ность относится [именно к этому типу] праведности. Подавляю-
щая-с-уничтожением праведность — это вера в категории реально-

123



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

сти, [возникающая] с уничтожением проявления четырех беско-
нечно связывающих страстей, ложности и праведности-ложности
и с подавлением частично разрушающих праведность [кармиче-
ских] частиц. Подавляющее-с-уничтожением поведение — это пре-
кращающее [действие кармы] изменение атмана, [возникающее]
с уничтожением бесконечно связывающих, препятствующих час-
тичному отречению от двенадцати страстей и с подавлением про-
явления частично разрушающих [кармических] частиц и вспыхи-
вающих четырех страстей и, по возможности, девяти легких стра-
стей187. Частичный самоконтроль понимается как подавляющее-с-
уничтожением изменение, [связанное с частичным] принятием обе-
тов, [возникающее] с уничтожением бесконечно связывающих,
[препятствующих частичному и полному] отречению от восьми
страстей и с подавлением проявления страстей, [препятствующих]
отречению, вспыхивающих страстей частично разрушающих [кар-
мических] частиц и, по возможности, девяти легких страстей.

264. Так говорится с целью растолкования разделения упомяну-
тых двадцати одного вида проявляющего состояния:

gatikasäyalingamithyudarsanujnunusamyatäsiddha-
lesyüscatuscatustryekaikaikaikasadbhedüh || 6 ||

6. уровень [существования], страсти, пол, ложное видение,
незнание, невоздержание, безуспешность, «цвета»,

имеющие четыре, четыре, три, один, один, один, один
и шесть видов [соответственно — виды проявления] ;

265. соответственно подразумевается, поэтому последователь-
но: четыре уровня [существования] — уровень ада, уровень жи-
вотных, уровень людей и уровень богов. Так, на уровне ада обита-
тели ада рождаются из-за проявления формирующей тело обитате-
ля ада [кармы], это проявляющее [состояние] уровня ада. Так же
[обстоит дело и с] остальными [уровнями]. Четыре вида стра-
стей— гнев, гордыня, лживость и алчность. Так, проявляющее
гнев [состояние возникает] из-за проявления вызывающей гнев
кармы. Так же [обстоит дело и с] остальными [страстями]. Три вида
пола — влечение к женщинам, влечение к мужчинам и влечение к
бесполым. Проявляющее влечение к женщинам [состояние возни-
кает] из-за проявления кармы влечения к женщинам. Так же [об-
стоит дело и с] остальными [влечениями]. Ложное видение бывает
одного вида. Проявляющее ложное видение [состояние] — измене-
ние [атмана, вызванное] неверием в категории реальности из-за

124



Перевод

проявления затемняющей знание кармы. Проявляющее отсутствие
самоограничения [состояние возникает] из-за проявления всераз-
рушающих частиц вводящей в заблуждение [относительно] пове-
дения [кармы]. Несовершенное проявляющее [состояние возника-
ет] в отношении проявления кармы вообще. «Цвет» [бывает] двух
видов — физический «цвет» и психический «цвет»188. [Здесь] гово-
рится [лишь] о состояниях души, но [ничего] не сказано о физиче-
ском «цвете». Психический «цвет», вызвав проявление активности,
окрашен проявлением страстей, поэтому называется «проявляющим
[карму]». Он [бывает] шести видов — черный «цвет», синий «цвет»,
серый «цвет», желтый «цвет», розовый «цвет» и белый «цвет».

266. [Возражение:] Однако агамы [утверждают, что] белый
«цвет» существует на [ступенях] «подавленные страсти», «уничто-
женные страсти» и «всеведение с активностью». [Как это возмож-
но, если] проявляющее [состояние] не возникает из-за отсутствия
«окрашивания» страстями?

[Ответ:] В этом нет ошибки, с точки зрения понимания преды-
дущих состояний на этих [ступенях] наличествует «окрашенная»
страстями активность души, поэтому [состояния] в переносном
смысле называются проявляющими. Но у всеведущего без актив-
ности нет «цвета».

267. С целью разъяснения формы разделения упомянутых трех
видов изменяющего [состояния] сказано:

jivabhavyübhavyatvani са || 7 ||
7. одушевленность, способность [к освобождению]

и неспособность [к нему — виды изменения].

268. Следует знать, что у атмана [существуют] три изменяю-
щих состояния, не присущих другим субстанциям, — одушевлен-
ность, способность [к освобождению] и неспособность [к освобо-
ждению].

[Вопрос:] Почему же они [относятся к] изменяющему [состоя-
нию]?

[Ответ:] Из-за того, что не имеют отношения к проявлению, по-
давлению, уничтожению и подавлению-с-уничтожением кармы.
одушевленность означает сознательность; способность [к осво-
бождению] — возможность [освобождения] через состояние пра-
вильного видения и других [«жемчужин»]; противоположное это-
му — неспособность [к нему]. Таковы три изменяющих состояния
души.

125



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

269. [Вопрос:] Однако разве сюда, в изменяющие состояния, не
следует включить существование, вечность, протяженность и дру-
гие [характеристики]?

[Ответ:] Не следует, ибо они уже включены.
[Вопрос:] Каким образом?
[Ответ:] Они подразумеваются частицей и.
[Возражение:] Если это так, то это противоречит числу «три».
[Ответ:] Не противоречит, ибо три изменяющих состояния при-

сущи только душе, а существование и другие [характеристики]
присущи как душе, так и не-душе, и поэтому частица и стоит от-
дельно.

[Возражение:] Сказано, что у бестелесного атмана не могут воз-
никать проявляющее и другие состояния, ведь эти состояния отно-
сятся к кармической связанности, а кармическая связанность не-
возможна у бестелесного.

[Ответ:] Это не так в силу не-односторонности , ибо атман
бестелесен только с односторонней точки зрения. По отношению
к модусам кармической связанности он телесен в силу воплощен-
ности. По отношению к своей чистой форме он бестелесен.

[Возражение:] Если он в силу воплощенности становится еди-
ным с кармической связанностью, то он не сможет достичь разде-
ления с ней.

[Ответ:] В этом нет ошибки, ибо, будучи неотделенным от свя-
занности, тем не менее из-за различия характеристик с этим [телом]
остается отдельным. Сказано:

В отношении связанности [душа] едина [с телом], в отношении
[его] характеристик — отделена [от него, поэтому] следует

знать бестелесную природу души190.

270. Если это так, то следует сказать об этой характеристике, из-
за которой остается отделейность:

upayogo laksanam || 8 ||
8. Направленность [сознания] —характеристика [души].

271. Направленность [сознания] — изменение души, связанное
с сознательностью и порождаемое обеими (т.е. внешней и внутрен-
ней. — Н.Ж.) причинами. Именно ею атман отделяется от связан-
ности, подобно тому как золото и серебро отличаются друг от дру-
га по цвету и другим [качествам], несмотря на соединение.

272. С целью описания этого различия сказано:

126



Перевод

sa dvividho 'stacaturbhedah \\9\\
9. Она [имеет] два вида, разделенные на восемь и четыре

подвида [соответственно].

21Ъ. Эта направленность [сознания бывает] двух видов: знание
и видение. Знание [бывает] восьми видов: чувственное знание, зна-
ние из писаний, знание-ясновидение, телепатия, всеведение, лож-
ное чувственное знание, ложное знание из писаний и обрывочное
ясновидение. Видение [бывает] четырех видов: визуальное виде-
ние, не-визуальное видение, ясновидение и совершенное видение.

[Вопрос:] Каково различие между этими двумя?
[Ответ:] Различие в определенности и неопределенности. Зна-

ние — определенное, видение — неопределенное. Среди затемнен-
ных [кармой душ] они возникают последовательно, среди лишен-
ных [покрова кармы] — одновременно191. Хотя видение и предше-
ствует по времени возникновения знанию, [знание] приведено пер-
вым в силу большей значимости. Пять видов [истинного] знания
разъяснены ранее, в главе о правильном знании. Сюда же включе-
ны и ложные виды направленности [сознания], поэтому и говорит-
ся о восьми видах.

274. Упомянутая первой направленность [сознания], присущая
всем атманам, характеризует два вида душ, наделенных направлен-
ностью [сознания]:

samsärino muktüsca || 10 ||
10. [Виды души:] сансарные и освободившиеся;

215. сансарные означает «пребывающие в сансаре», поэтому
они — вращаются в сансаре. Этот круговорот [в сансаре бывает]
пяти видов: круговорот вещества192, круговорот места, круговорот
времени, круговорот рождений и круговорот состояний. Так, кру-
говорот вещества [бывает] двух видов: круговорот не-кармического
вещества и круговорот кармического вещества. Далее, круговорот
не-кармического вещества формирует три [вида] тела, шесть [ви-
дов] связей и развитости. Воспринятые одной душой в одно мгно-
вение [частицы вещества в зависимости от] сухости, липкости, цве-
та, запаха и других [качеств], силы, слабости или средней [силы
связи] в следующее мгновение отделяются; не воспринятые [части-
цы] присоединяются и отделяются бесчисленное [количество раз];
также и смешанные [частицы] присоединяются и отделяются бес-
численное [количество раз]; и воспринятые между [этим частицы]

127



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

присоединяются и отделяются бесчисленное [количество раз]. Та-
ким способом у души возникает [исходное] состояние не-кармы.
Все вместе [это составляет] круговорот не-кармического вещества.
[Теперь] говорится о круговороте кармического вещества. В первое
мгновение одной душой воспринимаются восемь видов кармиче-
ского вещества, а спустя мгновение и одну авалику во второе и т.д.
мгновения частицы отделяются. В вышеназванном порядке и тем
же способом у души возникает [исходное] состояние кармы. Все
вместе [это составляет] круговорот кармического вещества, ведь
сказано:

Даже одна душа неоднократно наслаждалась и оставляла все
материальные [объекты] в сансаре — коловращении материи щ.

276. [Теперь] говорится о круговороте места. Тонкая, с одной
индрией неразвитая душа с минимально протяженным телом, ро-
дившись с восьмью центральными точками пространства мира в
центре своего тела194, после краткого времени умирает. Затем та же
душа рождается в том же месте во второй раз, в третий и четвер-
тый. Она рождается в этом месте столько раз, сколько точек про-
странства в ангуле195, поделенных на неисчисляемые части. Далее,
по мере увеличения атмана на одну точку пространства весь мир
становится местом его рождения. Все вместе [это составляет] кру-
говорот места, ведь сказано:

Во всем мировом пространстве нет места, где бы душа,
блуждая, последовательно не погружалась бы в сансару .

277. [Теперь] говорится о круговороте времени. Некая душа,
рожденная в первое мгновение восходящей эры, исчерпав срок сво-
ей жизни, умирает. Затем она, родившись во второй раз во второе
мгновение восходящей эры, исчерпав срок своей жизни, умирает.
Затем она рождается в третий раз в третье мгновение. Так проходит
[вся] восходящая эра. Так же [проходит] и нисходящая эра. Таким
образом, можно рассматривать как рождение, так и смерть без пе-
рерывов. Все это в целом [составляет] круговорот времени, ведь
сказано:

В сансарном времени в нисходящих и восходящих циклах
[душа] многократно рождается и умирает197.

278. [Теперь] говорится о круговороте рождений. На уровне ада
минимальная продолжительность жизни — десять тысяч лет.

128



Перевод

С этой продолжительностью жизни рождаются, затем, проблуждав
[этот срок], перерождаются с той же продолжительностью жизни.
Так рождаются и умирают столько раз, сколько мгновений в десяти
тысячах лет. Затем, по мере увеличения на одно мгновение срок
жизни достигает тридцати трех сагаропам. После этого рождаются
на уровне животных на одну антар-мухурту. В вышеописанном по-
рядке проходят тридцать три пальопамы. Так же [обстоит дело и с]
уровнем людей. На уровне богов — как у обитателей ада, с одним
лишь отличием: срок жизни достигает тридцати одной сагаропамы.
Все вместе [это составляет] круговорот рождений, ведь сказано:

Наделенная лоэ/сными взглядами [душа] на протяжении многих
жизней многократно

блуэюдала в местах от скрытых частей [ада] до высших [небес]
Грайвеяка .

279. [Теперь] говорится о круговороте состояний. У [обладаю-
щей] пятью индриями, разумной, развитой души с ложными взгля-
дами соответствующая природе затемняющей знание [кармы] ми-
нимальная длительность [действия кармы] составляет котикоти
сагаропам. Этой длительности соответствуют проявления страстей,
шесть уровней неисчисляемых размеров мира1 9. Так, в соответст-
вии с минимальной длительностью проявления страстей интенсив-
ность [их проявления] достигает неисчисляемых размеров мира.
Таким образом, у этой души имеются минимальная длительность,
минимальный уровень проявления страстей, минимальная интен-
сивность связанности и минимальный уровень активности. С уве-
личением на [одну единицу из] неисчисляемых частей возникает
второй уровень активности с тем же уровнем интенсивности и дли-
тельности [действия кармы]. Так же появляется и третий и четвер-
тый уровни активности с увеличением [на единицу из неисчисляе-
мых] измерений оси [мира]. Потом таким же образом с тем же
уровнем длительности проявления страстей возникает второй уро-
вень интенсивности. Вот так следует понимать вышеприведенные
уровни активности. Так же [обстоит дело] на третьем и других
уровнях проявлений интенсивности [вплоть до] исчерпания неис-
числяемых [измерений] мира. Так же [обстоит дело] на втором
уровне интенсивности с той же длительностью проявления стра-
стей. Уровни проявления кармы и уровни активности следует по-
знавать подобно вышеописанному. Следует знать, что так же [об-
стоит дело и в отношении] порядка увеличения [вплоть до] исчер-

129



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

пания неисчисляемых [измерений] мира на третьем и других уров-
нях проявления страстей. В отношении минимальной длительности
[дело обстоит] подобно вышеописанному увеличению на один миг
уровня [проявления] страстей. Следует знать, что так же [обстоит
дело] с порядком увеличения на одно мгновение вплоть до макси-
мума в тридцать сагаропам котикоти уровней проявления страстей.
Шесть уровней увеличения200 — увеличение [на одну из] бесчис-
ленных частей, увеличение [на одну из] неисчисляемых частей,
увеличение [на одну из] исчисляемых частей, увеличение [на одно
из] исчисляемых количеств, увеличение [на одно из] неисчисляе-
мых количеств, увеличение [на одно из] бесчисленных количеств.
Уровней уменьшения — столько же. Четыре уровня — те же [са-
мые, но] без увеличения [на одну из] бесчисленных частей и увели-
чения [на одно из] бесчисленных количеств. Следует знать, что так
же [обстоит дело и в отношении] круговорота всех основных и вто-
ростепенных видов природы кармы. Все вместе это составляет кру-
говорот состояний, ведь сказано:

Из-за принятых ложных взглядов душа снова блуждает
в состоянии сансары по всем

уровням связанности природой, длительностью, интенсивностью
и протяженностью [кармы]201.

280. Те, кто остановили эти вышеперечисленные пять видов
сансары, [называются] освободившимися. [Слово] сансарные по-
ставлено в начале сутры, так как [слово] освободившиеся [вытекает
из] предыдущего.

281. Эти сансарные [души бывают] двух видов:

samanaskümanasküh || 11 ||
IL обладающие умом и не обладающие умом,

282. Ум [бывает] двух видов: физический и психический202. Так,
физический ум определяется проявлением созревшей кармической
материи. Очищенный психический ум атмана определяется подав-
лением-с-уничтожением затемняющей не-индрию и препятствую-
щей [проявлению] силы [кармы], обладающие умом — наделенные
таким умом, не обладающие умом — не имеющие ума. Таким об-
разом подразделяются два вида сансарных [душ] — посредством
наличия или отсутствия ума. обладающие умом и не обладающие
умом — наделенные умом и нет. В силу большей значимости [сло-
восочетание] обладающие умом стоит первым.

130



Перевод

[Вопрос:] Какая большая значимость?
[Ответ:] Способность различать достоинства и недостатки.
283. Далее, для различения сансарных [душ] сказано:

samsärinastrasasthüvarüh || 12 ||
12. сансарные [бывают] передвигающимися и неподвижными.

284. [Возражение:] Употребление [здесь слова] сансарные бес-
смысленно, в силу того что [оно уже] было употреблено.

[Встречный вопрос:] Где употреблено?
[Ответ возражения:] В предыдущем [словосочетании] сансар-

ные и освободившиеся.
[Ответ:] Не бессмысленно из-за связи с предыдущим, сансар-

ные — это упомянутые ранее разумные и неразумные. Если бы не
было предыдущего различения, то разумные относилось бы к [сло-
ву] сансарные, а неразумные — к [слову] освободившиеся. Поэто-
му употребление [слова] сансарные есть действие соответственное.
Оно относится и к предыдущей [сутре, и] к последующей. Эти сан-
сарные [души бывают] двух видов: передвигающиеся и неподвиж-
ные. Передвигающиеся — подчиненные проявлению кармы, [фор-
мирующей] передвигающееся тело, неподвижные — определяю-
щиеся проявлением кармы, [формирующей] неподвижное тело.

[Вопрос:] Движущиеся — передвигающиеся, а неподвижные —
покоящиеся, так?

[Ответ:] Нет, это противоречит агамам. Согласно агамам, по от-
ношению к телу передвигающиеся [души — это души,] начиная
с [обладающих] двумя индриями и заканчивая [душами] лишенных
активности всеведущих. Поэтому подвижность и неподвижность не
относятся к движению и бездвижности, а относятся к проявлению
кармы. Термин передвигающиеся (trasa) стоит в начале в силу мень-
шего [количества букв] и большей значимости. Значимость [опреде-
ляется] возможностью всех [видов] направленности [сознания].

285. Об [обладающих] одной индрией много рассказывать не
стоит. Хотя [слово] неподвижные стоит после, для разъяснения их
видов сказано:

prthivyaptejovuyuvanaspatayahsthüvaräh || 13 ||
13. Неподвижные — [души] земли, воды, огня, воздуха,

растений.

286. Земля и другие тела — виды [формирующей] неподвижное
тело кармы. Следует знать, что вызванные ее проявлением в душах

131



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

они называются «земля» и т.д. Хотя [слово] «земля» (prthivï) про-
исходит от «распространения» (prathana), тем не менее оно имеет
хождение безотносительно к «распространению».

[Возражение:] Земля упомянута отдельно от них, как же [может
быть] четыре вида?

[Ответ:] Говорится так: земля, тело земли, созданное из тела
земли, душа земли. Так, земля бессознательна, произведена естест-
венным изменением и имеет атрибут твердости. Даже при отсутст-
вии проявления кармы, [формирующей] тело земли, в силу бессоз-
нательности она характеризуется действием распространения. Или
же: земля является общим для всех остальных [первоэлементов] в
силу природы. Тело — туша. Тело земли — то, что оставляется
душой, связанной с телом земли, подобно телу мертвого человека
и других [существ]. Созданное из тела земли — то, что существует
как тело земли. Атман связан с этим телом. Душа земли — это то,
что определяется проявлением кармы, [формирующей] тело земли,
пребывает в активности посредством кармического тела, но не вос-
принимает телесность земли. Таким образом [дело обстоит и] с во-
дой и другими [душами]. Эти пять видов живых существ — непод-
вижные [души].

[Вопрос:] Сколько у них пран203?
[Ответ:] Четыре — прана индрии осязания, прана силы тела,

прана вдоха-выдоха, прана продолжительности жизни.
287. Затем говорится, каковы же передвигающиеся души:

dvïndriyadayastrasïïh || 14 ||
14. Передвигающиеся — [те, кто имеют] две и более индрий.

288. Те, у кого две индрии, [являются обладающими] двумя
индриями; две и более индрий — те, у кого две и т.д. индрий. Сло-
во более обозначает порядок.

[Вопрос:] Порядок где?
[Ответ:] В агамах.
[Вопрос:] Каким образом?
[Ответ:] Две индрии, три индрии, четыре индрии, пять индрий.

[Обладающие] двумя индриями включаются в это перечисление
в силу типа словосочетания.

[Вопрос:] Сколько у них пран?
[Ответ:] Шесть — к вышеописанным добавляются праны вкуса

и звука. У [обладающих] тремя индриями — семь: к предыдущим
добавляется прана запаха; у [обладающих] четырьмя индриями —

132



Перевод

восемь: к предыдущим добавляется прана зрения; у [обладающих]
пятью индриями неразумных животных — девять: к предыдущим
добавляется прана слуха; у разумных — десять: к предыдущим до-
бавляется прана силы ума.

289. и более не указывает их предел, поэтому для разъяснения
этого сказано:

pahcendriyüni || 15 ||
75. [Всего существует] пять индрий

290. Значение слова индрия [уже] пояснено. Слово пять озна-
чает, что их не больше пяти.

[Возражение:] Здесь следует употребить термин «индрий дейст-
вия».

[Ответ:] Не следует, в силу описания направленности [созна-
ния]: ведь здесь приводятся термины, [обозначающие] средства
направленности [сознания], а не средства действия из-за их бесчис-
ленности. Все главные и второстепенные члены [тела] — средства
действия, определяемые кармой, [формирующей] тело. Кроме того,
индрий действия не только пять.

291. Для описания их подвидов сказано:

dvividhïïni\\ 16 ||
16. двух видов:

292. Слово «вид» означает тип. Те, у кого два вида, двухвидо-
вые, бывают двух типов.

[Вопрос:] Каковы же эти два типа?
[Ответ:] Физическая индрия и психическая индрия.
293. Затем для разъяснения собственной природы физической

индрий сказано:

nirvrttyupakarane dravyendriyam || 17 ||
17. физическая индрия — [это] ведущая и вспомогательная;

294. ведущая — осуществляющая ведение.
[Вопрос:] Каким способом ведет?
[Ответ:] Посредством действия. Она двояка в силу разделения на

внешнюю и внутреннюю. Внутренняя ведущая [индрия] — приспо-
собление, созданное в форме строения индрий применительно к зре-
нию и т.д. чистых точек пространства атмана размером с неисчис-
ляемую часть объема ангулы. Внешняя ведущая [индрия] — это со-
вокупность материи, отличающая устроение, вызванное проявлени-
ем формирующей [тело] кармы, которая применительно к строению

133



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[является] частью определения индрии у этих точек пространства
атмана. вспомогательная — та, посредством которой осуществляет-
ся содействие. Она двояка, подобно предыдущей. Так, внутренняя —
это белое [глазное яблоко] и черный зрачок; внешняя — веки, ресни-
цы и т.д. Таким же образом следует познавать и остальные индрии.

295. О психической индрии говорится:

labdhyupayogau bhüvendriyam || 18 ||
18. психическая индрия — [это] понимание и направленность

[сознания].

296. понимание — схватывание.
[Вопрос:] Каково же оно?
[Ответ:] Подвид подавления-с-уничтожением затемняющей зна-

ние кармы. При его наличии атман использует физические индрии
[для получения знания], вызванное им изменение атмана есть направ-
ленность [сознания]. Они оба [являются] психической индрией.

[Вопрос:] Направленность [сознания] — результат действия ин-
дрий, как же она [сама может быть] индрией?

[Ответ:] В силу явленности свойств причины в следствии, по-
добно тому, как сознание, измененное формой горшка, есть гор-
шок. Здесь [наличествует] свое собственное, главное значение. Приз-
нак «управителя» (атмана. — Н.Ж.) присутствует в основном зна-
чении направленности [сознания], ведь сказано [ТС 2.8]: Направлен-
ность [сознания] — характеристика [души]. Таким же образом
следует понимать и направленность [сознания] как индрию.

297. Для разъяснения названий и порядка упомянутых индрии
сказано:

sparsanarasanaghrünacaksuh srotrüni || 19 ||
19. Тактильной, вкусовой, обонятельной, зрительной,

слуховой [индрии]

298. Миру кажется, что индрии [в познании] опираются на дру-
гое204: «Этими глазами я ясно вижу, этими ушами я ясно слышу».
Таким образом, осязание и другие [индрии] как органы опираются
на другое. При подавлении-с-уничтожением затемняющей знание,
препятствующей силе и обретением [формирующей] основные и
второстепенные члены тела кармы то, что атманом осязается, [есть]
осязание, вкушается — вкус, вдыхается — запах. У слова caksu
множество значений, [но здесь] имеется в виду зрение, и то, по-
средством чего видятся объекты, [есть] зрение, посредством чего
слышатся, — слух. Проявляется и значение «с опорой на себя»:
«мой глаз это ясно видит, мое ухо ясно слышит». Поэтому осязание

134



Перевод

и другие [индрии] рассматриваются как агенты действия: то, что
осязает, — осязание, вкушает — вкус, обоняет — обоняние, ви-
дит — зрение, слышит — слух. Порядок — по мере их возрастания.

299. Для описания объектов этих индрий сказано:

spars arasagandhavarnasabdastadarthüh || 20 ||
20. объекты — осязание, вкус, запах, цвет и звук;

300. Следует понимать слово осязание и т.д. в основном значе-
нии как объект действия и как состояние с [точки зрения] субстан-
ции [и с точки зрения] модусов [соответственно]. [С точки зрения]
субстанции основное значение описывается как действие: осязае-
мое — осязание, вкушаемое — вкус, вдыхаемое — запах, види-
мое — цвет, произносимое — слово. [С точки зрения] модусов ос-
новное значение описывается как состояние: осязающее — осяза-
ние, вкушающее — вкус, вдыхающее — запах, видящее — цвет,
произносящее — слово. Их порядок объясняется порядком индрий.

301. Затем сказано, что поскольку ум нестабилен и т.д., он [не
может] признаваться индрией.

[Вопрос:] Сопутствует ли он направленности [сознания] или нет?
[Ответ:] Конечно, сопутствует. Без него индрии не в состоянии

действовать в своих объектных сферах. Только ли для этой помощи
или же и в другой сфере он используется, сказано:

srutamanindriyasya || 21 ||
21. не-индрии — [знание] из писаний.

302. из писаний означает «объект знания из писаний»; оно —
объект не-индрии205. Получение знания, опирающегося на не-ин-
дрию, с целью обретения знания из писаний происходит у атмана
при подавлении-с-уничтожением затемняющей знание из писаний
[кармы]. Поэтому знание из писаний — писание, в смысле сферы
применения не-индрии. Сфера не-индрии — «с опорой на себя».

303. После описания «управителя» 0 6 объектов упомянутых инд-
рий для разъяснения «управителя» первой из них, осязания, сказано:

vanaspatyäntänämekam || 22 ||
22. \Души с телами] до растений включительно [имеют]

одну [индрию].

304. одну означает «первую».
[Вопрос:] Какую?
[Ответ:] Осязание.
[Вопрос:] Чья она?

135



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] Начиная с земли и заканчивая растениями — так следу-
ет знать. Говорится и о причине их появления: класс душ с одной
индрией, осязанием, возникает при подавлении-с-уничтожением
препятствующей силе и затемняющей индрию осязания [кармы]
с проявлением всеразрушающего «противника»207 и с проявлением
[формирующей] тело с одной индрией [кармы].

305. Для описания «управителя» других индрий сказано:

krmipipilikäbhramaramanusyädinämekaikavrddhäni || 23 ||
23. Черви, муравьи, пчелы, люди и [им] подобные [имеют]

каждый на одну [индрию] больше предыдущего.

306. на одну — два слова, повтор; на одну больше предыдуще-
го — больше предыдущей на одну; черви... и [им] подобные — по
мере увеличения на одну индрию связываются в соответствии; по-
добные добавляются к каждому термину: у червей и [им] подобных
к осязанию добавляется вкус, у муравьев и [им] подобных к осяза-
нию и вкусу добавляется обоняние, у пчел и [им] подобных к осяза-
нию, вкусу и обонянию добавляется зрение, у людей к ним добав-
ляется слух — так понимается связь с числом. Их развитие с появ-
лением осязания [уже] описано. Повышение уровня происходит
с повышением проявления всеразрушающего «противника».

307. Таким образом, среди двух видов сансарных [душ] в силу
отличия индрий [существует] пять видов душ; для пояснения клас-
сов [обладающих] пятью индриями сказано:

samjninah samanaskäh || 24 ||
24. Разумные — обладающие умом.

308. Об уме уже сказано, разумные — те, кто им обладают,
и называются обладающими умом. Понятно, что все остальные жи-

208

вые существа — неразумные .
[Возражение:] Однако здесь обладающие умом излишне, ибо

[слово] Разумные (samjnina) обозначает это отличие. Ведь деятель-
ность ума — исследование [способов] обретения благого и избега-
ния не-благого. Разум — то же самое.

[Ответ:] Нет, это неверно в силу множества значений слова
samjnä. Так, samjnä обозначает «имя». То же самое с samjnina, рас-
пространяющимся на всё. Если samjnä — знание, то распространя-
ется на все живые существа в силу наличия у них знания. Если же
samjnä — стремление к съедобным вещам и т.д., то также [распро-
страняется на всех]. Поэтому и говорится: обладающие умом. Та-
ким образом, даже при отсутствии различения благого и не-благого

136



Перевод

на стадии зародыша, эмбриона, или глубокого сна правильно гово-
рить об их разумности в силу наличия ума.

309. Если различение благих и не-благих объектов у живых су-
ществ относится к деятельности ума, то какое действие [возможно]
при отсутствии ума у души, покинувшей прежнее тело и воспри-
нимающей новое тело, говорится:

vigrahagatau karmayogah || 25 ||
25. При переселении [остается] кармическая активность.

310. переселении — тела, переселении означает «оставлении».
Или же: по причине препятствия [происходит] переселение — остав-
ление. Это означает, что остается кармическая материя, но пре-
кращается принятие не-кармической [материи]. Переселением [на-
зывается] движение [с кармой] оставленного [тела]. Кармическое
тело, являющееся «семенем», прорастающим во все [остальные] те-
ла, называется кармой, активность — колебания точек простран-
ства атмана, вызванная скоплениями [атомов] речи, ума и тела;
кармическая активность — активность, производимая кармиче-
ским [телом]; она сохраняется при переселении [души]. Благодаря
этому происходит принятие кармы и перемещение в [иное] место.

311. Душа и материя, перемещающиеся из одного места в дру-
гое, занимают ли точки пространства в соответствии с каким-то
порядком или без особого [порядка], сказано:

anusreni gatih || 26 ||
26. Движение [происходит] по оси,

312. Осями называются линии точек пространства, последователь-
но расходящиеся из центра мира вверх, вниз и поперек. Употребление
частицы по [означает] «в соответствии»; по оси — в соответствии
с осями. Это значит, что происходит движение душ и материи.

[Вопрос:] Каким образом [сюда] включается не имеющая к это-
му отношения материя?

[Ответ:] Термином движение. Если бы движение относилось
только к душам, то термин движение был бы бессмысленным
в силу самоочевидности. Кроме того, термин «душа» будет далее,
и упоминание материи оправданно.

[Вопрос:] Однако движение луны и других светил, во время
прадакшины209 видьядхар210 и [им] подобных [вокруг горы] Меру211

происходит не по оси212, так почему же говорится движение [про-
исходит] по оси?

137



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] Следует знать правила [относительно] времени и места.
Так, правило [относительно] времени [таково:] во время смерти
при переходе в другое рождение и во время перемещения вверх
у освобожденных [душ] движение [осуществляется] только по осям.
Правило [относительно] места: движение из верхнего мира вниз,
движение из нижнего мира вверх или движение из среднего мира
вниз или вверх также [осуществляется] только по осям. И материя,
проникающая вплоть до границ мира, в соответствии с правилом
[движется] только по осям. И [это] движение следует отличать от
остальных [видов движения].

313. Далее, для описания особенностей движения сказано:

avigrahâ jïvasya || 27 ||
27. у души — беспрепятственное.

314. vigraha означает «препятствие», «искривление». То движе-
ние, в котором этого нет, [является] беспрепятственным.

[Вопрос:] Чье [оно]?
[Ответ:] Души.
[Вопрос:] Какой?
[Ответ:] Освобожденной.
[Вопрос:] Откуда известно, что освобожденной?
[Ответ:] Из [употребления] термина сансарные в следующей

сутре понятно, что здесь [речь идет] об освобожденных.
[Возражение:] Однако [ранее] было объяснено, что движение

[происходит] по оси, из чего следует, что отклонения от оси нет,
тем самым [эта сутра] бессмысленна.

[Ответ:] Согласно предыдущей сутре, существует и движение не
по оси.

[Возражение:] Однако там было сказано о правиле [относитель-
но] места и времени.

[Ответ:] Нет, оно устанавливается этой [сутрой].
315. Если несвязанный атман моментально поднимается к вер-

шине мира, то каково препятствие у воплощенного атмана в отли-
чие от освобожденного, сказано:

vigrahavatï са samsarinah prakcaturbhyah || 28 ||
28. И переселяющиеся сансарные [души] — до четырех раз.

316. до четырех раз означает ограничение во времени; слово до
означает предел; изменение направления происходит до четырех
раз, но не четыре.

138



Перевод

[Вопрос:] Почему так?
[Ответ:] Готовое заново родиться живое существо в Нишкута-

кшетре213 совершает три поворота в движении, но не более, ибо там
пет прямого движения в силу отсутствия оси до Нишкута-кшетры.
Слово переселяющиеся означает включение: [движение] с поворо-
тами и без них.

317. Время движения с поворотами уже определено, о времени
прямого говорится так:

ekasamayä 'vigrahä || 29 ||
29. Беспрепятственное [движение длится] одно мгновение.

318. То [движение], которое [длится] одно мгновение, [называ-
ется] одномоментным, то [движение], в котором нет поворотов,
[называется] беспрепятственным. Беспрепятственное движение
душ и материи до предела мира [занимает] одно мгновение.

319. В цепи безначальной кармической связанности может ли [ду-
ша] усваивать карму, обусловливающую ложное видение и т.д.,—
приводится правило:

екат dvau trinvänühärakah || 30 ||
30. Одно, два или три [мгновения переселяющаяся душа]

не усваивает [кармическое] вещество.

320. «Мгновение» заимствуется из предыдущей [сутры]; части-
ца или означает разделение. И разделение относится ко всем час-
тям, оно означает, что или одно, или два, или три мгновения не
происходит усвоение [кармы]. Термин «усвоение» касается мате-
рии трех [видов] тел и шести [видов] развитости тела. В силу от-
сутствия этого [душа карму] не усваивает. Принятие кармы непре-
станно в силу наличия кармического тела. На прямом пути к месту
нового рождения [душа] усваивает [карму], но в следующие три
мгновения она ее не усваивает.

321. Для объяснения способов порождения нового тела у пере-
селяющейся [души] сказано:

sammürcchanagarbhopapudüjjanma || 31 ||
31. [Виды] рождения: самопорождение, утробное,

сверхъестественное.

322. самопорождение — рождение тела путем распространения
членов во всех направлениях в трех мирах: высшем, низшем и
среднем; утробное — смешение жидкостей семени и крови в мате-

139



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ринской утробе. Или же утробное рождение происходит благодаря
силе съеденной матерью пищи, сверхъестественное — это место,
в котором появляется [душа], это название особого места рождения
богов и обитателей ада. Таковы три способа рождения сансарных
душ, различающиеся благодаря созреванию кармы, вызванной бла-
гим и не-благим изменением [атмана].

323. Так завершена часть об обретении наслаждений объектами
сансары. Теперь, чтобы рассказать о видах мест рождения, сказано:

sacittasltasamvrtäh setarü misrïïscaikasastadyonayah || 32 ||
32. Источники рождения таковы: разумное, холодное,
сокрытое, противоположное им и смешение каждого

со своей противоположностью.

324. Сознание — изменение атмана, отличающее его сознатель-
ность, разумное — наделенное сознанием; холодное — отличие
соприкосновением: поскольку «белое» и т.д. может обозначать оба
[— субстанцию и качество, но здесь] оно [обозначает] субстанцию.
сокрытое — хорошо скрытое, сокрытое — невидимое, покрытое;
противоположное — то, что им противоположно, обратное —
таков смысл.

[Вопрос:] Какое же противоположное?
[Ответ:] Неразумное, горячее, открытое; смешение — состоя-

щее из обеих [природ:] разумно-неразумное, холодно-горячее, со-
крыто-открытое. Объединяющая частица и означает, что бывают и
смешанные источники рождения. [Если бы ее не было, то] выше-
сказанное было бы отделено; каждого со своей — означает повто-
рение для сочетания соответствующих терминов. Понимать следу-
ет так: разумное и неразумное, холодное и горячее, сокрытое и от-
крытое, а не так: разумное, холодное и т.д. Термин таковы означа-
ет отсылку к способу рождения. Это источники рождения этих са-
мопорождения и других [видов] рождения. Следует знать, что [су-
ществует] девять таких источников рождения.

[Вопрос:] Разве есть различие между рождением и источником
рождения?

[Ответ:] Да, различие между содержащим и содержимым. Ис-
точники рождения — разумное и т.д. — содержащее, содержи-
мое — способы рождения. В месте, источнике рождения — разум-
ном и т.д. — атман воспринимает материю, подходящую для тела,
пищи, индрий и т.д. для самопорождения и других [видов] рожде-
ния. Боги и обитатели ада [возникают] из неразумного источника

140



Перевод

рождения. Их источник рождения — неразумный, совокупность
материи в сверхъестественном месте. Источник рождения у утроб-
но рожденных — смешанный. Их источник — смешение неразум-
ных семени и крови в утробе матери с ее разумным атманом. У само-
порожденных [бывает] три вида источников рождения: у одних —
разумный источник рождения, у других — неразумный, у треть-
их — смешанный. [Наделенные] обычными телами [имеют] разум-
ный источник рождения.

[Вопрос:] Каким образом?
[Ответ:] Из-за опоры друг на друга. Остальные [имеют] нера-

зумные и смешанные источники рождения. Боги и обитатели ада
[имеют] холодные и горячие источники рождения. Некоторые их
сверхъестественные места [бывают] холодными, некоторые — го-
рячими. У [наделенных] огненными телами — горячие источники
рождения, у остальных — три вида источников рождения: у од-
них — холодные, у других — горячие, у третьих — смешанные.
Сокрытые источники рождения [бывают] у богов, обитателей ада и
у [наделенных] одной индрией душ. С недостаточным [количест-
вом] индрий214 [имеют] открытые источники рождения. Утробно
рожденные [имеют] смешанные источники рождения. Следует
знать, что, согласно агамам, их число — 8 400 000, ведь сказано:

[Шесть классов] низших [душ ] по семь , [душ] деревьев десять,
с большим [количеством] индрий — шесть,

Богов, обитателей ада и животных — по четыре,
и людей — четырнадцать сотен тысяч211.

325. Таким образом, в соответствии с этим правилом все живые
существа могут иметь три вида рождения в девяти типах источни-
ков рождения. Для подтверждения этого сказано:

jaräyujändajapotänäm garbhah || 33 ||
33. Утробно рождаются из хориона, яйца или голыми.

326. рождаются из хориона те живые существа, которые в во-
де покрыты оболочкой, состоящей из плоти и крови; из яйца — те,
кто покрыты твердой как ноготь сферической оболочкой, состоя-
щей из семени и крови; голыми рождаются [детеныши] некоторых
[животных], чьи члены тела лишены оболочки и [которые], выйдя
из лона, способны передвигаться. Рождающиеся из хориона назы-
ваются рожденными из хориона, рождающиеся из яйца — рожден-
ными из яйца, утробно рождаются из хориона, яйца или голы-

141



Пуджъяпада. Capeaprnxcv. Jdxu

ми — рожденные из хориона, рожденные и > яйца, рожденные го-
лыми.

327. Если эти рожденные из хориона, яйца и голыми считаются
утробно рожденными, то далее сказано, у кого бывает сверхъесте-
ственное рождение:

devanärakänämupapädah || 34 ||
34. Сверхъестественно рождаются боги и обитатели адов.

328. А затем сказано, какое рождение у остальных:

sesänäm sammurcchanam || 35 ||
35. Остальные [существа] — самопорождением.

329. остальные — утробно рожденные и сверхъестественно
рожденные. Их рождение [происходит] самопорождением. Эти
три [вида] определяются [этим] правилом. И правило может рас-
сматриваться двояко: утроба — хорион, яйцо, голое тело, и утроб-
но рождаются из хориона, яйца или голыми; боги и обитатели
адов — сверхъестественно рожденные, и — Сверхъестественно
рождаются боги и обитатели адов; Остальные [существа] —
самопорождением, и самопорождением — остальные.

330. Так объясняются три вида рождения этих сансарных [душ].
Какие виды тел у девяти типов источников рождения, вызванные
созреванием кармы, формирующей благое и не-благое тело, и [на
чем] основан опыт [«вкушения»] плодов связанности, сказано:

audürikavaikriyikuhärakataijasakurmanünisarlrüni || 36 ||
36. [Виды] тел: физическое, изменяющееся, переносящееся,

световое и кармическое.

331. [Виды] тел — результат проявления различных [типов]
формирующей тело кармы. Физическое и другие [тела] возникают
как следствие проявления особенностей природы физического и дру-
гих [тел], физическое — грубое. Оно возникает в утробе (udäre),
отсюда и название — физическое (audärika). изменяющееся — на-
зывается так в силу связи с восьмью атрибутами могущества и уме-
ния изменяться: умножаться, уменьшаться и увеличиваться, пере-
носящееся появляется [на ступени] внимательного самоконтроля
при удалении нарушения самоконтроля для знания тонких катего-
рий. То [тело], которое вызывает свечение или [в котором] возни-

218

кает свет, является световым . кармическое — следствие кармы.
Хотя все тела вызваны кармой, но последнее — особого типа.

142



Перевод

332. Почему остальные [тела], кроме физического, не воспри-
нимаются индриями, сказано:

paramparam sûksmam || 37 ||
37. Каждое последующее тоньше предыдущего.

333. Слово para имеет множество значений, в зависимости от
контекста означает следование; paramparam — повторение означа-
ет, что тела, будучи по отдельности, отличаются качеством тонко-
сти. Физическое — самое грубое, тоньше его — изменяющееся,
тоньше этого — переносящееся, его тоньше — световое, а тоньше
светового — кармическое.

334. [Вопрос:] Если Каждое последующее тоньше предыдуще-
го, то каждое последующее занимает меньше точек пространства?

[Ответ:] Для опровержения этого и для разъяснения сказано:

рrades ato 'samkhyeyagunam präktaijasät || 38 ||
38. [Каждое последующее] до светового тела обладает

неисчисляемо большим количеством точек пространства,
нежели предыдущее.

335. точек пространства — невидимых первичных атомов;
неисчисляемо — за пределами исчисления; обладает неисчис-
ляемо большим количеством тот, кто имеет неисчисляемое коли-
чество.

[Вопрос:] Чего?
[Ответ:] Точек пространства, но не в отношении проникновения.

[Каждое последующее] — заимствуется [из предыдущей сутры].
до светового сказано для предотвращения распространения
[утверждения]: изменяющееся [тело имеет] бесчисленное количе-
ство точек пространства [тела] физического, переносящееся [тело
имеет] бесчисленное количество точек пространства [тела] изме-
няющегося.

[Вопрос:] Какова единица измерения?
[Ответ: Одна из] неисчисляемых частей пальопамы.
[Возражение:] Если так, то каждое последующее тело должно

обретать больший размер.
[Ответ:] Нет, в силу отсутствия различия в размере, но из-за осо-

бенностей структуры, подобно [различиям] между комком хлопка
и железным шаром219.

336. Одинаковы ли точки пространства двух последних [тел]
или существует какая-то разница, сказано:

143



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

anantagunepare || 39 ||
39. [А два] последних — бесчисленно большим.

337. Подразумевается — в отношении точек пространства. Свя-
зывается это таким образом: световое [тело] в отношении точек
пространства неисчисляемо больше переносящегося, кармическое
[тело] в отношении точек пространства неисчисляемо больше све-
тового.

[Вопрос:] Какова единица измерения?
[Ответ:] Неисчисляемое количество неспособных [к освобожде-

нию душ] и [одна] часть из бесчисленного [количества] сиддх220.
338. [Вопрос:] Разве сансарная душа, будучи наделенной мате-

риальной субстанцией, связана препятствием к искомому уровню
[существования], подобно гвоздю в стене?

[Ответ:] Это не так.
[Вопрос:] По какой причине?
[Ответ:] Поскольку у обоих:

apratïghâte || 40 ||
40. [У светового и кармического тел] нет преград

при движении,

339. Преграда возникает в силу препятствия одной вещи другой.
У этих двух тел нет преград в силу их тонкой природы: подобно
тому как жар [беспрепятственно] проникает внутрь железного ша-
ра, так у светового и кармического тел нет преград при вхождении
в алмазную и другие сферы221.

[Вопрос:] Однако разве у изменяющегося и переносящегося
[тел] есть преграды?

[Ответ:] Здесь подразумеваются преграды повсюду — для све-
тового и кармического [тел] нет преград вплоть до конца мира, но
в отношении изменяющегося и переносящегося [тел дело обстоит]
иначе.

340. Сказано, одна ли эта особенность или есть еще какие-то:

anadisambandhe ca || 41 ||
41. и извечно связаны [с душой]

341. Частица и означает разделение: связаны извечно и от нача-
ла. В отношении цепочки причина-следствие — извечно, в отно-
шении особенностей — связь имеет начало, подобно связи семени
и растения. Физическое, изменяющееся и переносящееся [тела]
иногда связаны с душой, иногда — нет, но не так [обстоит дело] со

144



Перевод

световым и кармическим [телами]. Эти два связаны с ней постоян-
но, вплоть до уничтожения сансары.

342. Сказано, бывают ли эти световое и кармическое [тела]
у всех [душ] или у некоторых:

sarvasya || 42 ||
42. у всех [сансарных душ].

343. Слово всех обозначает «без исключения». Это значит, эти
два тела бывают у всех душ без исключения.

344. В силу упоминания «без исключения» для описания воз-
можности связи с этими физическим и другими телами одновре-
менно у всех сансарных душ говорится так:

tadadini bhajyani yugapadekasyücaturbhyah || 43 ||
43. Вместе с этими [телами] у одной души не может быть

одновременно более четырех [тел].

345. Слово этими относится к предмету описания — к световому
и кармическому [телам]; вместе с этими — вместе со световым
и кармическим [телами]; не может быть — не может иметься.

[Вопрос:] Не более скольких?
[Ответ:] Не более четырех. Одновременно у одного атмана. Не-

которые [души имеют] два тела: световое и кармическое; другие —
три: физическое, световое и кармическое или изменяющееся, све-
товое и кармическое; третьи — четыре: физическое, переносящее-
ся, световое и кармическое. Так проводится деление.

346. Далее, для объяснения их особенностей сказано:

nirupabhogamantyam || 44 ||
44. Последнее не вкушает.

ЪА1. Последнее — то, которое в конце.
[Вопрос:] Какое?
[Ответ:] Кармическое, вкушает222 — воспринимает звуки и т.д.

через каналы индрий. При отсутствии этого — не вкушает. При
переселении [душа] не «вкушает» звук и т.д. в силу отсутствия фи-
зических индрий, а наличия лишь [психических] индрий.

[Вопрос:] Однако световое [тело] также не вкушает, почему же
считается не вкушающим лишь последнее?

[Ответ:] Световое [тело] не бывает причиной активности, по-
этому и не встает вопрос о «вкушении».

348. Таким образом, характеристики рождения тел даны. Есть ли
какие-то различия в их способах возникновения или нет, сказано:

145



Пудэюъяпада. Сарвартхасиддхы

garbhasammürcchanajamädyam || 45 ||
45. Первое рождается из утробы или самопорождается.

349. В отношении порядка слов этой сутры Первое идет пер-
вым, что означает Первое — [тело] физическое. Очевидно, что те-
ло, которое утробно рождено и [возникает] самопорождением, —
это [тело] физическое.

350. Каково рождение следующего тела, сказано так:

aupapüdikam vaikriyikam || 46 ||
46. Изменяющееся [рождается] сверхъестественно

351. Рождение [происходит] в сверхъестественном [месте, по-
этому] — сверхъестественно. Так следует знать все об изменяю-
щемся [теле].

352. Изменяющееся [тело — то, которое рождено] сверхъестест-
венно; у [рожденного] не сверхъестественно изменчивость не мо-
жет возникнуть, ведь сказано:

labdhipratyayam ca || 47 ||
47. и обусловлено обретениями;

353. Частицей и добавляется изменяющееся [тело]; обретения-
ми — получением сверхъестественных сил благодаря особой аскезе;
обусловлено обретениями — обусловлено по причине обретений.
«Изменяющееся [тело] обусловлено обретениями» — так понимается.

354. Имеют ли отношение обретения только к этому [телу] или
и к другим также, сказано:

taijasamapi || 48 ||
48. также световое [тело],

355. Словом также [эта сутра] связывается с обусловлено
обретениями: световое тело также обусловлено обретениями.

356. После описания изменяющегося [тела], для определения
его природы и разъяснения его «управителя» сказано:

subham visuddhamavyüghüti cähärakam
pramattasamyatatasyaiva || 49 ||

49. как и переносящееся — благое9 чистое, беспрепятственное
и [проявляется на ступени] только «внимательный

самоконтроль».

357. Названо благое по причине благой [кармы]. Активность
этого переносящегося тела называется благой по причине благой
кармы, подобно тому как пища, [дающая жизнь], называется жиз-
нью. Из-за чистого следствия [причина также] называется чистой.

146



Перевод

В силу чистой добродетельной кармы незапятнанного, незагрязнен-
ного следствия [причина также] называется чистой, подобно нитям,
называемым одеждой, беспрепятственное — в силу отсутствия
препятствий в обоих смыслах: никакое другое тело не чинит препят-
ствия переносящемуся [телу], ни переносящееся [тело] не чинит
препятствия никакому другому [телу]. Частица и используется для
обозначения этого. Так, например, иногда — для познания истинной
природы особых достижений, иногда — для определения тонких ка-
тегорий и для поддержания самообладания, переносящееся — упо-
мянуто ранее. Когда начинает появляться переносящееся тело, тогда
[душа] становится внимательной, и [ступень] называется «внима-
тельный самоконтроль», только употреблено для усиления доказы-
ваемого, ибо известно, что переносящееся тело возникает именно на
ступени «внимательный самоконтроль», а не на какой иной. Но не-
правильно думать, что на [ступени] «внимательный самоконтроль»
есть только переносящееся тело и нет тела физического и т.д.

358. Так, [имеют ли] сансарные [души], обладающие различными
телами, три пола на каждом уровне [существования] или суще-
ствует какое-то правило относительно пола, сказано:

nürakasammürcchano napumsaküni || 50 ||
5ft Обитатели адов и самопорожденные [существа] бесполы.

359. Говорится об адах. Обитатели адов рождены в адах. Те, кто
рождены самопорождением, — самопорожденные обитатели ада.
Бесполыми существами, не женщинами и не мужчинами, [рождают-
ся] в силу проявления [кармы, формирующей] не-благое тело, и под-
вида [кармы] легких страстей — [кармы, вводящей в] заблуждение
[относительно] поведения. Обитатели адов и самопорожденные
[существа] бесполы. Таково правило. У них нет даже малейшего
удовольствия, связанного с приятным звуком, вкусом, цветом и за-
пахом, порожденными объектами — женщинами и мужчинами.

360. Если так определяется, то получается, что сансарные [ду-
ши] иного пола, чем эти три. Для подтверждения того, что среди
них нет бесполых, сказано:

па deväh\\ 51 \\
51. [Но] не боги.

361. Боги испытывают безграничное счастье, определенное про-
явлением [кармы, формирующей] тело благого уровня [существо-
вания] женщин и мужчин, поэтому среди них нет бесполых.

362. Затем сказано, какого пола все остальные:

147



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

sesästrivedäh || 52 ||
52. Остальные [имеют] три пола.

363. Те, у которых три пола, — трехполые.
[Вопрос:] Какие?
[Ответ:] Женский, мужской и бесполый.
[Вопрос:] Как это установлено?
[Ответ:] Пол ощущается. Он означает признак, который [быва-

ет] двух видов: физический признак и психический признак. Физи-
ческие признаки, женские и мужские половые органы, появляются
из-за проявления кармы, [формирующей] тело; психические при-
знаки определяются проявлением легких страстей. Женщина — это
[существо, в котором] в силу проявления [кармы, определяющей]
женский пол, возникает зародыш. Мужчина — это [существо, ко-
торое] в силу проявления [кармы, определяющей] мужской пол,
зачинает потомство. Бесполое существо — [то, которое] в силу
проявления [кармы, определяющей] бесполость, лишено возмож-
ностей223 этих двух. Эти слова общеприняты. Общепринятое ис-
пользование определяется этимологией. Так, например, то, что хо-
дит (gacchatï), — корова (gaü). [Если бы дело обстояло] иначе, то
зачатие, вынашивание и другие важные действия не могли бы быть
определены как женский и т.д. пол в силу отсутствия пола у юных
и пожилых среди животных, людей, обитателей ада и наделенных
[только] активностью кармического тела. Эти три пола бывают
у остальных утробно рожденных.

364. Эти описанные боги и другие живые существа, отличаю-
щиеся связью с различными рождениями, источниками рождения,
телами, полами в зависимости от добродетели и не-добродетели на
четырех уровнях [существования], принимают тела, «вкусив» соот-
ветствующую продолжительность жизни, входят ли в другое тело
до конца срока или в соответствующее время, сказано:

aupapudikacaramottamadehüsamkhyeyavarsüyuso
'napavartyäyusah || 53 ||

53. Продолжительность жизни сверхъестественно
рожденных, воплотившихся последний раз, высших людей

и долгожителей не может быть сокращена.

365. Боги и обитатели ада описаны как сверхъестественно рож-
денные. Слово последний означает «предельный»; высших —
«лучших»; воплотившихся в последний раз — наделенных телом
в последний раз, что означает — достигших конца сансары, спас-

148



Перевод

шихся при этой жизни; долгожителей — за пределами исчисле-
ния. Те рожденные в Уттаракуру224 и других [«землях блаженств»]
животные, люди и боги, чья продолжительность жизни измеряется
пальопамами и подобными [им числами, являются] долгожителя-
ми, сверхъестественно рожденных, воплотившихся в последний
раз, высших людей и долгожителей и есть сверхъестественно ро-
жденные, воплотившиеся в последний раз, высшие люди и долго-
жители225. Сокращение продолжительности жизни возникает при
наличии внешних причин — яда, оружия. Те, у кого продолжитель-
ность жизни сокращена, [являются] преждевременно умершими.
Те, у кого продолжительность жизни не сокращена, не [являются]
преждевременно умершими. У сверхъестественно рожденных про-
должительность жизни не может быть сокращена в силу внешних
причин — таково правило. В отношении остальных такого правила
нет. Слово высших использовано для описания наилучшего по-
следнего тела, тут нет [никакого] особого значения, но [может
быть] и другое чтение — последнего тела.

Так завершена вторая адхьяя «Сарвартхасиддхи» —
комментария на «Таттвартху».

Третья адхъяя
[Нижний и средний миры]

366. Говорится [в ТС 2.21]: Обусловленное рождением ясно-
видение [бывает] у богов и обитателей ада. [Здесь] упомянуты
обитатели ада, поэтому спрашивается — кто они? Для разъяснения
этого приводится описание их мест [обитания]:

ratnasarkaräbälukäpankadhümatamomahätamahprabhä bhümayo
ghanämbuvätäkäsapratisthäh saptädho 'dhah || 1 ||

/. Ратна[прабха], Шаркара[прабха\, Валука[прабха],
Панка [прабха], Дхума[прабха], Тамах[прабха],
Махатамахпрабха — семъ земель, покоящихся

на непрозрачной [воде], плотном воздухе и пространстве;
каждая ниже[лежащая] больше предыдущей.

367. Ратна, Шаркара, Валука, Панка, Дхума, Тамас, Махатамас —
таковы [названия адов]. Слово прабха присоединяется к каждому
[из них]. Из-за [своего] цвета различных драгоценностей земля [на-
зывается] Ратнапрабха, земля цвета сахара — Шаркарапрабха, зем-

149



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ля цвета песка — Валукапрабха, земля цвета грязи — Паикапрабха,
земля цвета дыма — Дхумапрабха, земля цвета темноты —- Тамах-
прабха, земля цвета полной тьмы — Махатамахпрабха. Таким спо-
собом этимологически объясняются эти названия. Термин «земля»
использован для обозначения особых опор. Места обитания в аду
не похожи на небесные сферы, не [нуждающиеся в] опоре, подоб-
ной земле.

[Вопрос:] А какие они?
[Ответ:] Покоящиеся на земле. Для обозначения опор упомина-

ются вода, воздух и т.д. непрозрачной [воде], плотном воздухе и
пространстве — это вода, воздух и пространство, покоящихся на
непрозрачной [воде], плотном воздухе и пространстве — п о
покоящиеся опоры. Все эти земли покоятся окруженные непрозрач-
ной [водой], непрозрачная вода окружена атмосферой плотного
воздуха, атмосфера плотного воздуха окружена атмосферой разре-
женного воздуха. Атмосфера разреженного воздуха окружена про-
странством, а пространство покоится на самом себе в силу его
самовместимости. Каждая из этих атмосфер протяженностью в
2 000 000 йоджан. Термин семь использован для исключения дру-
гих чисел: земель семь, а не восемь и не девять. Словосочетание
каждая ниже[лежащая] — для указания, что никак иначе.

368. Для разъяснения, все ли земли ада населены или только не-
которые места, сказано:

ÜISU

trimsatpancavimsatipahcadasadasatripanconaikanarakasatasahasrüni
рапсаcaivayathäkramam \\2\\

2. У них тридцать, двадцать пять, пятнадцать, десять, три,
девяносто девять тысяч девятьсот девяносто пять и пять

по сто тысяч тысяч адов соответственно.

369. В этих землях — Ратнапрабхе и т.д. приводится число адов
в соответствующем порядке: в Ратнапрабхе — 3 000 000 адов, в Шар-
карапрабхе — 2 500 000 адов, в Валукапрабхе — 1 500 000 адов,
в Панкапрабхе — 1 000 000 адов, в Дхумапрабхе — 300 000 адов,
в Тамахпрабхе — на пять меньше, чем 10 000 (т.е. 9995. — Н.Ж.)
адов, в Махаматмахпрабхе — пять адов. В Ратнапрабхе тринадцать
уровней. Ниже ее вплоть до седьмой земли уровни уменьшаются
вдвое. Остальные особенности следует узнать из [сочинений] «Ис-
следование мира»226.

370. Затем сказано, какие особенности у земель этих адов:

150



Перевод

närakä nityusubhataralesyüparinümadehavedanävikriyüh || 3 ||
3. У обитателей ада всегда — [чем они ниже, тем] более

[у них] не-благие «цвет», изменения, тело, ощущения
и внешность.

371. Значение «цвета» и т.д. [уже] было объяснено. Следует
знать, что уровень [существования] ада более не-благ, чем уровень
[существования] животных в отношении не-благих «цвета» и т.д.
Чем ниже ад, тем более не-благие [свойства]. Слово всегда означает
«постоянно». У обитателей ада всегда — [чем они ниже, тем]
более [у них] не-благие «цвет», изменения, тело, ощущения и
внешность — те, у кого всегда более не-благой «цвет» и т.д.
В первой и второй [земле] «цвет» [души] серый, на верхнем [уров-
не] третьей — серый, на нижнем — синий, в четвертой — синий,
на верхнем [уровне] пятой — синий, на нижнем — черный, в шес-
той — черный, в седьмой — очень черный. Сказано, что физиче-
ский «цвет» остается неизменным до конца продолжительности
жизни [на этом уровне существования], а психический «цвет» из-
меняется [каждую] антар-мухурту. Изменяются осязание, вкус, за-
пах, цвет и звук в зависимости от особенностей места — более не-
благие [души] испытывают сильные страдания. И их тела в силу
проявления кармы, [формирующей] не-благое тело, по мере пони-
жения [уровня] все более не-благи, безобразны, уродливы и отвра-
тительны. В первой [земле] рост [ее обитателя составляет] семь
дхануш, три хасты и шесть ангул227. Чем ниже [земля], тем вдвое
выше [рост ее обитателя]. В силу проявления [кармы, порождаю-
щей] неприятные ощущения, обитатели ада претерпевают жесто-
кие мучения из-за безначального холода и жары, вызванных
внешними причинами. Первая, вторая, третья и четвертая [земли]
страдают от жары. На верхнем [уровне] пятой 200 000 адов стра-
дают от жары, на нижнем [уровне] 100 000 адов страдают от хо-
лода. В шестой и седьмой [земле] страдают от холода. «[Обитате-
ли ада], должно быть, выглядят благостно» — так [думают, но в
действительности они] выглядят уродливо; «[они,] должно быть,
приносят счастье» — так [думают, но в действительности они]
причиняют мучения. Следует знать, что чем ниже, тем более не-
благо состояние сознания.

372. Порождены ли страдания у обитателей адов лишь холодом
и жарой или же бывают другие [причины], сказано:

151



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

parasparodiritaduhkhüh || 4 ||
4. [Обитатели ада] причиняют мучения друг другу.

Ъ1Ъ. [Вопрос:] Каким образом они причиняют мучения друг
другу?

[Ответ:] Ясновидением, обусловленным рождением в силу про-
явления [кармы] ложного видения, называемым ложным ясновиде-
нием, они способны издалека причинять мучения; [когда они] при-
ближаются и видят друг друга, огонь [их] гнева разгорается; из-за
воспоминаний о прошлых рождениях [их] жестокость и враждеб-
ность увеличиваются, и они начинают кусать [друг друга] подобно
собакам, шакалам и другим [животным]. Благодаря своей способ-
ности к превращению [они] делают мечи, резаки, секиры, стрелы,
дротики, пики и другое оружие и вместе со своими руками, ногами
и зубами, кусаясь, нанося удары, грызя, отсекая куски и т.д., при-
чиняют друг другу жестокие мучения.

374. Только ли эти способы причинения мучений или есть ка-
кие-то [другие], сказано:

samklistßsurodiritaduhkhüscapräkcaturthyüh || 5 ||
5. А вплоть до четвертой [земли их] мучают и озлобленные

асуры.

375. Природа асур определяется подвидом кармы, [формирую-
щей] тело уровня [существования] богов. В силу проявления [этой]
кармы асуры причиняют мучения другим. Из-за испытанных в про-
шлых жизнях жестоких помыслов они накопили порочную карму
и в силу ее проявления постоянно [пребывают в] омраченном [со-
стоянии сознания], и, имея омраченное [сознание], [являются]
озлобленными228 асурами. Определение озлобленные [говорит о
том, что] не все асуры причиняют мучения.

[Вопрос:] А какие?
[Ответ:] Только амбавариши229 и некоторые [другие]. Для обо-

значения границы сказано: вплоть до четвертой. Для определе-
ния уточнено, что озлобленные асуры причиняют мучения лишь в
первых трех землях. Частица и [стоит] для включения вышеупомя-
нутых причин. Обитатели ада причиняют мучения друг другу, за-
ставляя пить расплавленное железо, обнимать раскаленные докрас-
на железные колонны, влезать и слезать с деревьев с острыми ши-
пами, ударяя молотом, тыкая пиками и ножами, поливая кипящим
маслом, поджаривая на раскаленной сковороде, поджаривая в печи,

152



Перевод

топя в реке Вайтарани230 и давя в давильне. Таким образом, даже
разрывая, разрезая на куски и т.д. тела [друг друга], они не могут
раньше времени умереть.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу невозможности уменьшить продолжительность

жизни.
376. Если это так, то следует сказать, какова продолжительность

жизни у обитателей ада. Поэтому сказано:

tesvetrisaptadasasaptadasadvävimsatitrayastrifisatsügaropamüsattvänäm
parüsthitih \\6\\

6. Длительность [пребывания] существ в них [составляет]
не более одной, трех, семи, десяти, семнадцати, двадцати двух,

тридцати трех сагаропам [соответственно].

Ъ11. [соответственно] — подразумевается. В отношении этих
адов в соответствии с порядком земель числа одной и т.д. ставятся
соответственно. В Ратнапрабхе максимальная длительность [дейст-
вия кармы] — одна сагаропама, Шаркарапрабхе — три сагаропамы,
Валукапрабхе — семь сагаропам, Панкапрабхе — десять сагаро-
пам, Дхумапрабхе — семнадцать сагаропам, Тамахпрабхе — два-
дцать две сагаропамы, Махатамахпрабхе — тридцать три сагаро-
памы. не более означает «максимум»; слово существ использовано
для исключения земель. Это длительность [жизни] существ в зем-
лях, а не земель.

378. Низший мир, состоящий из семи земель, описан. Теперь
следует рассказать о поперечном мире231.

[Вопрос:] Почему [он называется] поперечным миром?
[Ответ:] Поскольку [там] располагаются неисчисляемые попе-

речные континенты и океаны, один больше другого, вплоть до
океана Сваямбхураманы, поэтому он [называется] поперечным ми-
ром. Что расположено в поперечном мире, сказано:

jambüdvlpalavanodädayah subhanümäno dvipasamudräh || 7 ||
7. Названия благих континентов и морей —Джамбудвипа,

Лаванода и т.д.

379. Континент — Джамбудвипа, океан — Лаванода и т.д. Ка-
кие в мире благие имена [существуют], теми они и именуются. Так,
например: континент Джамбудвипа — океан Лаванода, континент
Дхатакикханда — океан Калода, континент Пушкаравара — океан
Пушкаравара, континент Варунивара — океан Варунивара, конти-

153



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

нент Кширавара — океан Кширавара, континент Икшувара — оке-
ан Икшувара, континент Нандишваравара — океан Нандишварава-
ра, континент Арунавара — океан Арунавара. Так следует позна-
вать неисчисляемые континенты и океаны вплоть до Сваямбхура-
маны.

380. Для прояснения их протяженности, строения и размера ска-
зано:

dvirdvirviskambhuhpürvapürvapariksepino valayäkrtayah || 8 ||
8. [Они имеют] форму концентрических колец,

каждое [из которых] по протяженности вдвое больше
предшествующего.

381. Двойное словосочетание dvirdvir [стоит] для указания на то,
что протяженность [последующего] вдвое больше [предыдущего]:
протяженность океана Лавана вдвое больше первого континента;
протяженность второго континента вдвое больше этого [океана];
протяженность второго океана вдвое больше [континента]. Те, ко-
торые по протяженности вдвое больше, [являются] вдвое больши-
ми по протяженности. Словосочетание протяженности предше-
ствующего не следует понимать как устройство села, города и т.д.
Словосочетание форму концентрических колец использовано для
исключения квадрата и других форм.

382. Теперь следует сказать о расположении, форме и протя-
женности Джамбудвипы, поскольку познание протяженности дру-
гих [континентов опирается] на нее. Поэтому сказано:

tanmadhyemerunäbhirvrttoyojanasatasahasraviskambho
jambûdvïpah \\9\\

9. В [их] середине [подобная] пупу [гора] Меру окружена
Джамбудвипой протяженностью в сто тысяч йоджан.

383. В [их] середине — в их середине.
[Вопрос:] Чего?
[Ответ:] Вышеупомянутых континентов и океанов, [подобная]

пупу — [имеется в виду] пупок; [подобная] пупу [гора] Меру — Ме-
ру как пуп; окружена — подобно солнечному диску; сто тысяч —
100 000232; сто тысяч йоджан — 100 000 йоджан; протяженно-
стью в сто тысяч йоджан — протяженностью в 100 000 йоджан.

[Вопрос:] Чем?
[Ответ:] Джамбудвипой.

154



Перевод

[Вопрос:] Почему [называется] Джамбудвипой?
[Ответ:] Из-за дерева джамбу233. Посередине Уттаракуру растет

дерево джамбу, безначальное, созданное из земли, несотворенное,
окруженное сородичами234, что и отличает этот континент.

384. Каковы там, в Джамбудвипе, разделенные шестью горными
грядами семь стран, сказано:

bharatahaimavataharivideharamyakahairanyavatairavatavarsäh
ksetrïïniW 10 II

10. Страны Щжамбудвипы] — Бхарата, Хаймавата, Хари,
Видеха, Рамьяка, Хайраньявата, Айравата.

385. Названия «Бхаратаварша» и т.д. существуют с безначаль-
ных времен и не [имеют специального] значения.

[Вопрос:] Где расположена Бхаратаварша?
[Ответ:] Бхаратаварша, [имеющая] форму лука, расположена в

южном направлении от [горной цепи] Химаван, а с трех других
[сторон] окружена океаном. Она разделяется [горной цепью] Ви-
джаярддха, [реками] Гангой и Синдху на шесть частей: Хаймава-
та — к северу от Химаван и к югу от Махахимаван, с запада и вос-
тока окружена океаном; Хариварша — к югу от [горной цепи] Ни-
шадха и к северу от Махахимаван, с запада и востока ограничена
океаном; Видеха расположена севернее Нишадхи и южнее [горной
цепи] Нила, с запада и востока окружена океаном; Рамьякаварша —
к северу от Нила и к югу от [гор] Шикхари, с запада и востока
окружена океаном; Хайраньяватаварша — к северу от [гор] Рукми,
к югу от Шикхари, с запада и востока окружена океаном. Таким
образом, она разделена горными цепями Виджаярддха, Ракта и Рак-
тода на шесть частей.

386. Шесть горных цепей названы. Далее сказано, каковы они
и как расположены:

tadvibhüjinah pürväparäyatä himavanmahähimavannisadhanila —
rukmisikharino varsadharaparvatüh || 11 ||

11. Они разделены простирающимися с запада на восток
горными хребтами Химаван, Махахимаван, Нишадха, Нила,

Рукми, Шикхари,

387. Они разделены означает, что эти страны поделены таким
образом; простирающимися с востока на запад означает, что они
простираются с востока на запад и соприкасаются с океаном Лава-
на. Химаван и другие горы существуют с безначальных времен,

155



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

и их названия не [имеют специального] значения, они называются
«горы, поддерживающие [границы] стран», поскольку они отделя-
ют эти страны [друг от друга].

[Вопрос:] Где находятся Химаван?
[Ответ:] Они расположены на границе между Бхаратой и Хай-

маватой, Химаван [имеют] сто йоджан в высоту. Махахимаван,
разделяющие Хаймавату и Хариваршу, — двести йоджан в высоту.
К югу от Видехи и северу от Хариварши расположены горы под
названием Нишадха, четыреста йоджан в высоту. Остальные гор-
ные цепи, разделяющие страны, описаны. Следует знать, что их
высота четыреста, двести и сто йоджан [соответственно]. У всех
гор подножие составляет одну четвертую от высоты.

388. Для описания особенностей их цвета сказано:

hemarjunatapanlyavaiduryarajatahaimamayüh || 12 ||
12. состоящими из [желтого] золота, [белого] серебра,
[красного] золота, [голубого] берилла, серебра и золота.

389. Следует знать, что эти горы — Химаван и т.д. имеют золо-
той и т.д. цвета соответственно. Химаван — золотого цвета китай-
ского шелка, Махахимаван — цвета белого золота, Нишадха —
цвета золотисто-красного восходящего солнца, Нила — синего цве-
та павлиньей шеи, Рукми — цвета белого серебра, Шикхари — зо-
лотого цвета китайского шелка.

390. Для описания их других особенностей сказано:

manivicitrapürsvü uparimüle ca tulyavistäräh || 13 ||
13. Склоны [гор усеяны] различно сияющими драгоценными

камнями, [их] середина и вершина равны по ширине.

391. Склоны [гор усеяны] различно сияющими драгоценными
камнями — их стороны усыпаны многообразными драгоценностя-
ми и т.д., сияющими разными красками. Словосочетание вершина
равны использовано для исключения нежелательной формы. Час-
тица и означает включение и середины. Размер их одинаков и на
вершине, и в середине, и у подножия.

392. Говорится, что посреди них находятся озера:

padmamahupadmatiginchakesarimahupundarïkapundarïku
hradüstesümupari || 14 ||

14. На вершине их [расположены] озера Падма, Махападма,
Тигинчха, Кесари, Махапундарика, Пундарика.

156



Перевод

393. Следует знать, что эти озера Падма, Махападма, Тигинчха,
Кесари, Махапундарика, Пундарика расположены на вершинах гор
Химаван и т.д. соответственно.

394. Для разъяснения особенностей формы первого сказано:

prathamoyojanasahasrïïyamastadarddhaviskambho hradah || 15 ||
15. Первое озеро в тысячу йоджан длиной, в половину этого

шириной,

395. С востока на запад [протяженность] озера под названием
Падма [составляет] тысячу йоджан, с севера на юг — пятьсот
йоджан, дно — алмазное, берега усеяны разнообразными драго-
ценными камнями и золотом.

396. Для описания его глубины говорится:

dasayojanävagähah || 16 ||
16. глубиной — десять йоджан.

397. Глубина — расстояние от поверхности до дна; глубиной —
десять йоджан — его глубина — 10 йоджан.

398. Что посреди него:

tanmadhyeyojanamрщкагат || 17 ||
17. Посередине его —лотосо[подобный остров]

в [одну] йоджану.

399. йоджану — размером с йоджану. Из-за того, что лепестки
длиной в одну крошу235, а околоплодник — в две кроши, его шири-
на — йоджана. Следует знать, что стебель лотоса в две кроши воз-
вышается над поверхностью воды, многочисленные лепестки [плот-
но] собраны.

400. Для описания, каковы размеры других озер и лотосо[подоб-
ных островов], сказано:

taddvigunadvigunä hradähpuskaräni са || 18 ||
18. Эти озера и лотосо[подобные острова] вдвое больше

[каждого предшествующего].

401. каждого — этих озер и лотосо[подобных] островов. Удвое-
ние использовано для утверждения двойного размера.

[Вопрос:] Что вдвое?
[Ответ:] Длина и т.д. Озеро Махападма вдвое больше озера

Падма в длину, ширину и глубину; озеро Тигинчха вдвое больше
последнего в длину, ширину и глубину. Также и Пушкара.

157



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Вопрос:] Что?
[Ответ:] Вдвое больше [предшествующего].
402. Для описания имен богинь, их жилищ, срока жизни и окру-

жения сказано:

tanniväsinyo devyah srïhrïdhrtikïrtibuddhilaksamyah
palyopamasthitayah samamünikaparisatkuh || 19 ||

19. На них обитают богини Шри, Хри, Дхри, Кирти, Буддхи,
Лакшми, живущие [одну] пальопаму [в окружении богов]

саманика и паришатка.

403. В середине околоплодника этого лотосо[подобного острова
находится] дворец, превосходящий красоту незапятнанной полной
луны осенью, длиной в крошу, шириной в половину кроши и вы-
сотой немногим менее кроши. Следует знать, что в этих дворцах
живущие богини по именам Шри, Хри, Дхри, Кирти, Буддхи, Лак-
шми обитают на Падме и других озерах соответственно, живущие
[одну] пальопаму — таким сроком ограничена их продолжитель-
ность жизни. В том же месте обитают боги саманика и паришатка.
саманика и паришатка — это [боги небес] саманика и паришада.
саманика и паришатка — обитают вместе с богами саманика и
паришатка. Саманика и паришатка обитают во дворцах на лотосах,
окружающих главный лотосо[подобный остров].

404. Говорится, какими реками разделены эти страны:

gahgusindhurohidrohitüsyuhariddharikuntüsUasitodünurinarakuntä-
suvarnarupyakulüraktüraktodüh saritastanmadhyagäh || 20 ||

20. Посреди них текут реки Ганга, Синдху, Рохит, Рохитасья,
Харит, Хариканта, Сита, Ситода, Нари, Нараканта,

Суварнакула, Рупьякула, Ракта, Рактода.

405. Реки, не пруды.
[Вопрос:] Они текут внутри страны или на границе?
[Ответ:] Сказано Посреди текут. Посреди этих стран, в их се-

редине. Текут посреди или в середине, поэтому Посреди текут.
Для описания особенностей направления и для исключения при-
вязки всех рек к одной [стране] сказано:

dvayordvayohpürvähpürvagüh || 21 ||
21. Из каждой пары [рек] первая течет на восток,

406. В каждой стране — по две реки, так связываются слова в
предложении для исключения привязки всех рек к одной [стране];

158



Перевод

первая течет на восток — это словосочетание [стоит] для разъ-
яснения особенностей направления [потока], течет на восток та
река, которая движется на восток, течет на восток — впадает в
Восточный океан.

[Вопрос:] На каком основании [сделан такой вывод]?
[Ответ:] На основании определения сутры.
[Возражение:] Если это так, то Ганга, Синдху и другие [реки]

должны считаться текущими на восток.
[Ответ:] В этом нет ошибки, в силу [сказанного] Из каждой па-

ры. Так следует понимать Из каждой пары {рек] первая течет на
восток.

407. Для разъяснения направления других [рек] сказано:

sesüstvaparagäh || 22 ||
22. другая течет на запад.

408. Оставшиеся реки из каждой пары следует считать текущи-
ми на запад; течет на запад — впадают в Западный океан. Ганга
берет исток в озере Падма и вытекает через восточные ворота,
Синдху вытекает через западные ворота, Рохитасья вытекает через
северные ворота. Харит берет исток в озере Тигинчха и вытекает
через южные ворота, Ситода вытекает через северные ворота. Сита
берет исток в озере Кесари и вытекает через южные ворота, через
северные ворота вытекает Нараканта. Нари берет исток в озере Ма-
хапундарика и вытекает через южные ворота, через северные воро-
та вытекает Рупьякула. Суварнакула берет исток в озере Пундарика
и вытекает через южные ворота, через восточные ворота вытекает
Ракта, через западные ворота вытекает Рактода.

409. Для описания их притоков сказано:

caturdasanadisahasraparivrtügangüsindhvädayo nadyah || 23 ||
23. Ганга, Синдху и другие реки имеют четырнадцать тысяч

притоков.

410. [Вопрос:] Зачем использовано словосочетание Ганга,
Синдху и другие?

[Ответ:] Для обозначения рек.
[Возражение:] Они и так [являются] предметом [обсуждения].
[Ответ:] Не совсем, ибо «утверждение или отрицание относится

к ближайшему», поэтому [сутра] может относиться лишь к теку-
щим на запад [рекам].

[Вопрос:] А разве не может стоять Ганга и другие?

159



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] Тогда она будет относиться лишь к текущим на восток
[рекам]. Поэтому для включения обоих [направлений] сказано Ган-
га, Синдху и другие. Термин реки стоит для удвоения [числа рек].
Ганга имеет четырнадцать тысяч притоков, и Синдху — столько
же. В каждой стране вплоть до Видехи [притоков] вдвое больше.
А за ее пределами — вполовину меньше.

411. Для описания ширины названных стран сказано:

bharatahsadvimsatipahcayojanasatavistärah
sadcaikonavimsati bhägä yojanasya || 24 ||

24. Ширина Бхараты — пятьсот двадцать шесть
и шесть девятнадцатых йоджан.

412. двадцать шесть — 26; те, кто имеет двадцать шесть, —
у них — 26. Размер 526 — это размер Бхараты — пятьсот два-
дцать шесть йоджан236.

[Вопрос:] И только?
[Ответ:] Нет, сказано — и шесть девятнадцатых йоджан. Та-

ков ее размер.
413. Для описания особенностей ширины остальных сказано:

taddvigunadvigunavistärä varsadharavarsä videhäntäh || 25 ||
25. Каждая гора и местность вплоть до Видехи в ширину

вдвое больше предшествующей,

414. Те, чей размер вдвое больше, — вдвое больше размером.
[Вопрос:] Что?
[Ответ:] «поддерживающие [границы] стран» и страны.
[Вопрос:] Все?
[Ответ:] Нет, сказано же — вплоть до Видехи.
415. Затем сказано о северных [горах и странах]:

uttarä daksinatulyüh || 26 ||
26. северные равны южным.

416. северные — начиная с Айраваты до гор Нила — равны
южным — Бхарате и т.д. Следует знать, что им равно присущи все
особенности, [описанные] ранее: озера, лотосо[подобные острова]
и т.д.

417. Затем сказано, одинаков ли опыт людей в названных стра-
нах — Бхарате и т.д. — или есть какие-то различия. Поэтому здесь
говорится:

160



Перевод

bharatairüvatayorvrddhihäsau
satsamayubhyamutsarpinyavasarpinlbhyïïm || 27 ||

27. Процветание и упадок Бхараты иАйраваты [происходят]
в шесть периодов восходящей и нисходящей [эр].

418. Процветание и упадок — и процветание, и упадок.
[Вопрос:] Как?
[Ответ:] шесть периодов восходящей и нисходящей [эр].
[Вопрос:] Чьих?
[Ответ:] Бхараты и Айраваты. Процветание и упадок — не стран,

в силу невозможности этого. Это процветание и упадок людей в
этих местах. Или же — определение места: в Бхарате и в Айрава-
те 2 3 7 процветание и упадок людей.

[Вопрос:] Процветание и упадок чего?
[Ответ:] Опыта, продолжительности жизни, роста и т.д. Опыт —

«вкушение», продолжительность жизни — срок жизни, рост — вы-
сота тела, процветание и упадок в отношении них.

[Вопрос:] Какова причина этого?
[Ответ:] Причина во времени. И это время [бывает] двух видов:

восходящая [эра] и нисходящая238. Каждый из них — по шесть пе-
риодов. Их названия — значимы. Восходящая характеризуется воз-
растающим опытом и другими свойствами, уменьшение же это-
го — нисходящая. Шесть периодов нисходящей [эры] таковы: очень
счастливый, счастливый, счастливо-несчастливый, несчастливо-счаст-
ливый, несчастливый, очень несчастливый. Восходящая [эра], на-
чинаясь с очень несчастливого периода и заканчиваясь очень счаст-
ливым, также [имеет] шесть периодов. Срок нисходящей [эры] —
десять котикоти сагаропам, таков же срок и восходящей. Вместе
они составляют кальпу. Так, очень счастливый период [длится] че-
тыре котикоти сагаропам, в его начале люди подобны людям Утта-
ракуру. Затем с постепенным упадком истины наступает счастли-
вый период в три котикоти сагаропам, в его начале люди равны
людям Хариварши. Затем с постепенным упадком истины наступа-
ет счастливо-несчастливый период в две котикоти сагаропам. В его
начале люди равны людям Хаймаваты. Затем с постепенным упад-
ком истины наступает несчастливо-счастливый период в одну ко-
тикоти сагаропам минус сорок две тысячи лет239. В его начале люди
равны населению Видехи. Затем с постепенным упадком истины
наступает несчастливый период в двадцать одну тысячу лет. Затем
с постепенным упадком истины наступает очень несчастливый пе-

161



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

риод в двадцать одну тысячу лет. Следует знать, что восходящая
эра наступает так же, но в обратном порядке.

419. Затем сказано, каково устройство других земель:

täbhyämaparä bhümayo 'vasthitäh || 28 ||
28. Отличные от них земли постоянны.

420. Отличные от Бхараты и Айраваты земли постоянны. Там
нет восходящих или нисходящих эр.

421. В этих землях продолжительность жизни людей такая же
или есть какие-то отличия, сказано:

ekadvitripalyopamasthitayo
haimavatakahürivarsakadaivakuravakäh || 29 ||

29. Длительность [жизни] хаймаватаков, хариваршаков
и дайвакураваков одна, две, три пальопамы [соответственно].

422. хаймаватаков — рожденных в Хаймавате; отсюда [суф-
фикс] vuit240, указывающий на [проживающих там] людей. Так же
дело обстоит и в отношении северных стран. Хаймаватаки и другие
[жители] составляют три [категории жителей]. Одни и другие —
трое. Здесь числа ставятся соответственно. Длительность [жизни]
хаймаватаков — одна пальопама, хариваршаков — две пальопамы,
дайвакураваков — три пальопамы. В пяти [землях] Хаймаваты все-
гда длится счастливо-несчастливый [период]. Там люди [имеют]
продолжительность жизни в одну пальопаму, рост в две тысячи
дхануш, цвет [кожи] голубого лотоса и вкушают пищу на четвер-
тый [раз]241. В пяти [землях] Хариварши всегда длится счастливый
[период]. Там люди [имеют] продолжительность жизни в две паль-
опамы, рост в четыре тысячи дхануш, цвет [белой] раковины и
вкушают пищу на шестой [раз]242. В пяти [землях] Девакуру всегда
длится очень счастливый [период]. Там люди [имеют] продолжи-
тельность жизни в три пальопамы, рост в шесть тысяч дхануш, зо-
лотой цвет и вкушают пищу на восьмой [раз]243.

423. Далее сказано, каково устройство в северных странах:

tathottaräh || 30 ||
30. Северные — также.

424. Следует знать, что северные страны — такие же, как и опи-
санные южные: хайраньяватаки подобны хаймаватакам, рамьяки
подобны хариваршакам, уттаракураваки подобны дайвакуравакам.

162



Перевод

425. Затем говорится, какова длительность [жизни] в землях Ви-
дехи:

videhesu samkhyeyakäläh || 31 ||
31. В Видехе [пребывают] исчисляемое время.

426. Во всех землях Видехи время людей исчисляемо. Там все-
гда длится время, сопоставимое со счастливо-несчастливым [пе-
риодом]. Рост людей [составляет] пятьсот дхануш, пищу принима-
ют постоянно. Максимальная длительность [жизни] — одна пурва-
коти, минимальная продолжительность [жизни] — антар-мухурта.
В связи с этим приводится гатха:

Одна пурвакоти равна 70 560 000 000 000 [лет]244.

All. О ширине Бхараты [уже] сказано. [Теперь] снова по-друго-
му для ее определения сказано:

bharatasya viskambho jambudvipasya navatisatabhâgah || 32 ||
32. Ширина Бхараты [составляет] одну стодевяностую

часть от [ширины] Джамбудвипы.

428. Ширина Бхараты [составляет] одну стодевяностую часть от
ста тысяч йоджан, ширины Джамбудвипы. Так [было] сказано ра-
нее. Известно, что вокруг Джамбудвипы есть насыпь, за ней —
океан Лаванода шириной в двести тысяч йоджан, за ним — конти-
нент Дхатакикханда шириной в четыреста тысяч йоджан.

429. Для определения числа и других параметров стран и т.д.
сказано:

dvirdhütakikhande || 33 ||
33. В Дхатакикханде вдвое [больше страны и горы],

430. Здесь имеется в виду «Бхараты и других стран и гор».
[Вопрос:] Каким образом [появляется суффикс включения] suc?
[Ответ:] Он означает восполнение повторения. Как, например,

в dvistavünayam präsädo есть удвоение. Таким же образом В Дха-
такикханде вдвое [больше] — превосходит Бхарату и т.д. Подобно
тому как две [тянущиеся] с юга на север горные [цепи], соприкаса-
ясь с насыпью перед [океанами] Лаванода и Калода, делят Дхата-
кикханду на восточную и западную [части]. В середине западных и
восточных [частей находятся] две [горы] Мандара. С двух сторон
обеих [расположены] Бхарата и другие [страны], Химаван и другие
«горы, поддерживающие [границы] стран». Таким образом, следует

163



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

знать это число — две Бхараты, две Химаван и т.д. Протяженность
Химаван и других «поддерживающих границы стран» [горных це-
пей], Бхараты и других [стран] в Дхатакикханде вдвое больше, чем
в Джамбудвипе. «Поддерживающие [границы] стран» [горные це-
пи] подобны [спицам] в колесе, а страны — пространству между
ними. Подобно тому как в Джамбудвипе есть дерево джамбу, так в
Дхатакикханде — дерево дхатаки с сородичами. По нему конти-
нент назван Дхатакикхандой. Он окружен океаном Калода шири-
ной в восемьсот тысяч йоджан, чьи спуски [к воде]245 вытесаны
резаком. Окружает Калоду континент Пушкара шириной в милли-
он шестьсот тысяч йоджан.

431. Подобно тому как удваивается ширина континентов и океа-
нов [после Джамбудвипы], так удваивается число стран и т.д. после
Дхатакикханды. Для утверждения различия сказано:

puskarürdhe ca || 34 ||
34. как и в [ближайшей] половине Пушкары.

432. [Вопрос:] Что?
[Ответ:] Подразумевается «вдвое».
[Вопрос:] В каком отношении подразумевается «вдвое»?
[Ответ:] В отношении Бхараты и других [стран], Химаван и дру-

гих [гор] на Джамбудвипе.
[Вопрос:] Откуда [это следует]?
[Ответ:] Из объяснения. Следует понимать, что, подобно тому

как ширина Химаван и других [гор] на Дхатакикханде вдвое боль-
ше [таковых на Джамбудвипе], так на Пушкарардхе ширина Хима-
ван вдвое больше, чем на Дхатакикханде. Названия [гор и стран]
одни и те же. Подобно предыдущим [континентам, здесь] две Иш-
вакары и две Мандары. Как там дерево джамбу, так тут [дерево]
пушкара с сородичами, отсюда происходит и название континента
«Пу шкарадвипа».

[Вопрос:] Почему тогда называется Пушкарардха?
[Ответ:] По причине разделения на две половины горами

Манушоттара называется Пушкарардхой (половина Пушкары. —
Н.Ж.).

433. [Вопрос:] С какой целью рассказывается, что на Пушка-
рардхе удваивается число Химаван и других [гор по сравнению
с Джамбудвипой], а не на всей Пушкарадвипе?

[Ответ:] Так говорится:

164



Перевод

pränmänusottaränmanusyäh || 35 ||
35. На этой стороне Манушоттары [обитают] люди:

434. В большой центральной части Пушкарадвипы существует
опоясывающая горная цепь под названием Манушоттара. Люди
[обитают] внутри нее, но не снаружи, поэтому снаружи не сущест-
вует разделения на вышеописанные страны; за пределы [гор] не
выходят ни видьядхары, ни обретшие сверхъестественные силы, ни
даже люди, за исключением сверхъестественно рожденных и [спо-
собных к] всепроникновению. Отсюда и смысл ее названия —
[«сверхчеловеческий»]. Таким образом, следует знать, что люди
[обитают] на двух континентах, начиная с Джамбудвипы, и поло-
вине третьего, и двух океанах. Они [бывают] двух видов:

йгуй mlecchâsca || 36 ||
36. арии и млеччхи.

435. арии — те, кто [наделен] добродетелями или подобен доб-
родетельным. Они [бывают] двух видов: обретшие сверхъестест-
венные силы и не обретшие сверхъестественные силы. Не обрет-
шие сверхъестественные силы арии [бывают] пяти видов: арии по
месту, арии по касте, арии по занятиям, арии по поведению, арии
по видению. Обретшие сверхъестественные силы арии [бывают]
семи видов: на основе знания, [имеющие способности] превраще-
ния, аскезы, силы, целительства, алхимии, неистощимости [пищи].
млеччхи [бывают] двух видов: рожденные на промежуточных кон-
тинентах и рожденные в «землях деяний»246. В океане Лаванода
в восьми сторонах света есть восемь промежуточных континентов
и еще восемь по внешним сторонам. Подобным же образом есть
восемь промежуточных континентов в конце [гор] Химаван, Ши-
кхари и двух Виджаярдх. Промежуточные континенты находятся в
пятистах йоджанах от насыпи, а [вторые] промежуточные конти-
ненты находятся в пятистах пятидесяти йоджанах. Континенты
в конце горных цепей уходят внутрь на шестьсот йоджан. Проме-
жуточные континенты [имеют] протяженность в сто йоджан. Ши-
рина континентов между ними — в половину этого. Ширина [кон-
тинентов] в конце горных цепей — двадцать пять йоджан. [Обита-
тели] восточных стран — однобедрые, западных стран — хвоста-
тые, северных стран — немые, южных стран — рогатые. [Обита-
тели] промежуточных стран [имеют] заячьи уши, уши лепешкой
или длинные уши; стран между ними — лошадиные, львиные,

165



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

собачьи, бычьи, свиные, тигриные, вороньи и обезьяньи лица.
[У обитателей] континентов на обоих концах Шикхари лица как
у облаков и светящиеся лица; на обоих концах Химаван лица как
у рыб, как у кукушек; на обоих концах северной Виджаярдхи лица
как у слона, лица как зеркало; на обоих концах южной Виджаярдхи
лица как у коровы и лица как у барана. Однобедрые живут в пеще-
рах и питаются глиной. Остальные живут на деревьях и питаются
плодами и цветами. Продолжительность жизни всех — пальопама.
Эти двадцать четыре континента возвышаются на одну йоджану
над уровнем океана. Следует знать, что с наружной стороны океана
Лавана также есть двадцать четыре континента. То же верно и
[в отношении океана] Калода. Таковы млеччхи, рожденные на про-
межуточных континентах. Рожденные в «землях деяний» — шаки,
яваны, шабары, пулинды и другие [племена].

436. Далее сказано, каковы «земли деяний»:

bharatairävatavidehüh karmabhümayo
'nyatra devakuruttarakurubhyah || 37 ||

37. Бхарата, Айравата и Видеха, за исключением [стран]
Девакуру и Утпгаракуру, [являются] «землями деяний».

АЪ1. Бхарата, Айравата и Видеха — в каждой по пять стран.
Они называются «землями деяний». Из-за включения в перечисле-
ние Видехи могли бы включаться и Девакуру и Уттаракуру, но во
избежание этого сказано: за исключением [стран] Девакуру и
Уттаракуру. Словосочетание за исключением означает ограниче-
ние. Девакуру, Уттаракуру, Хаймавата, Хариварша, Рамьяка, Хай-
раньявата и промежуточные континенты называются «землями
блаженств».

[Вопрос:] Почему [называются] «землями деяний»?
[Ответ:] В силу того, что это место, характеризуемое благими

и не-благими деяниями. И хотя все три мира — место деяний, но
именно это место деяний по преимуществу. Так, не-благие деяния,
ведущие [к рождению в] седьмом аду, совершаются только в Бха-
рате и т.д., как и благие деяния, ведущие [к рождению] в особом
месте — Сарвартхасиддхи. Следует знать, что только здесь зани-
маются земледелием и другими [работами] вкупе с дарением дос-
тойным и другими [видами благочестия], поэтому эти земли и на-
зываются «землями деяний». Другие же называются «землями
блаженств», поскольку там объекты опыта наслаждения предос-

[ -, yj 247

исполнения] желании» .

166



Перевод

438. Для определения длительности [жизни] людей в названных
землях сказано:

nrsthitiparüpare tripalyopamäntarmuhürte || 38 ||
38. Наибольшая длительность [жизни] людей —

три пальопамы, а наименьшая — антар-мухурта.

439. три пальопамы — 3 пальопамы, антар-мухурта — антар-
мухурта. Это связывается соответственно: максимальная длитель-
ность [жизни] людей — три пальопамы, минимальная — антар-
мухурта. Между [ними] — множество вариаций. Далее, палья [бы-
вает] трех видов: вьявахара-палья, уддхара-палья и аддха-палья.
Эти названия [имеют] значение. В начале называется вьявахара-
палья, поскольку она — «семя» практики (yyavahâra) [использова-
ния] двух других палий. Не существует ничего, что ею бы измеря-
лось. Вторая — уддахара-палья. Распущенными (uddhrtair) нитями
шерсти исчисляются континенты и океаны. Третья — аддха-палья.
Аддха — обозначение длительности времени. Далее описывается
ее измерение из-за обозначения ее деления. Так, например, три ямы
длиной, шириной и глубиной в одну йоджану [на основе] измере-
ния ангулы наполнены мелкими волосками ягненка одного-семи
дней [от роду], частицами такими малыми, какие только можно
отрезать. Это [количество частиц] называется вьявахара-палья.
Время, [необходимое] для опустошения этих ям выниманием одной
волосинки в каждую сотню лет, называется вьявахара-пальопама.
Затем, [число] волосков, разрезанных каждый на число мгновений
в неисчисляемых коти лет, наполнивших [эти ямы], — это уддхара-
палья. Время, [необходимое] для опустошения ям выниманием по
одной волосинке в одно мгновение, называется уддхара-пальопама.
Десять котикоти уддхара-палий — это уддхара-сагаропама. Конти-
нентов и океанов [существует в мире] столько, сколько частиц
в двух с половиной уддхара-сагаропамах. Далее, [число] частиц
уддхара-пальи волосков, разрезанных на [число] мгновений в сотне
лет, — это аддха-палья. Время, [необходимое] для опустошения ям
выниманием по одной частице в каждое мгновение, называется
аддха-пальопама. Десять котикоти аддха-палий — это аддха-сага-
ропама. Одна нисходящая эра [составляет] десять коти аддха-сага-
ропам, столько же и восходящая. Аддха-пальей измеряется дли-
тельность [действия] кармы обитателей ада, животных, богов, лю-
дей, длительность рождений, длительность жизни, длительность
тел, ведь сжато сказано в гатхе:

167



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

Следует знать три вида пальи — въявахара, уддхара, аддха,
[Первая — основа] исчисления, [второй исчисляются] континенты

и океаны, [третьей] — длительность кармыш.

440. Максимальная и минимальная длительности жизни как у
людей, так и:

tiryagyonijânïïm ca || 39 ||
39. и у рожденных из лона животных.

441. из лона животных — из лона животных, что значит рож-
дение, вызванное проявлением кармы, [формирующей] тело жи-
вотного; у рожденных из лона животных — в животном лоне
рожденные. У этих рожденных из лона животных максимальная
длительность жизни — три пальопамы, минимальная — антар-му-
хурта. Между [ними] — множество вариаций.

Так завершена третья адхъяя «Сарвартхасиддхи» —
комментария на «Таттвартху».

Четвертая адхъяя
[Боги]

442. В этой [сутре, ТС 1.21] Обусловленное рождением ясно-
видение [бывает] у обитателей ада и богов и т.д. упомянуто сло-
во «боги», но непонятно, кто [такие] боги и каковы они. Для опре-
деления этого сказано:

devuscaturniküyäh || 1 ||
1. Боги [образуют] четыре группы.

443. Боги — это те, кто в силу внутренних причин при проявле-
нии кармы, [формирующей] тело уровня [существования] богов, по
[своему] желанию наслаждается и забавляется на особых чудесных
континентах, океанах и других местах.

[Возражение:] Здесь должно быть единственное число: deväsca-
turnikäyah, поскольку множественное число описывает подвиды.

[Ответ:] Множественное [число] обозначает указание на деле-
ния внутри класса. Оно обозначает сообщение, что существует
множество видов: индры, саманика и т.д., в силу [разной] длитель-
ности жизни и других [свойств]. При наличии особых подвидов

168



Перевод

кармы, [формирующей] тело уровня богов, [определяющих] спо-
собности, они [составляют] группы, т.е. сообщества, [образуют]
четыре группы — те, кто имеют четыре группы.

[Вопрос:] Каковы же они?
[Ответ:] Во-дворцах-живущие, Блуждающие, Светила и Небес-

ные.
444. Для подтверждения у них «цветов» говорится:

âditastrisu pïtântalesyâh \\2\\
2. Первые три группы [имеют] «цвет» вплоть до желтого.

445. Первые — так сказано, ибо не имеются в виду последние,
средние или в обратном порядке. Первые — начальные. Для ис-
ключения истолкования «две» и «одна» стоит слово три.

[Вопрос:] Почему для исключения этого не стоит «четыре»?
[Ответ:] Из-за слова Первые. Упомянуты шесть «цветов». Здесь

имеются в виду первые четыре [«цвета»], так как использовано
словосочетание вплоть до желтого\ желтого означает — «огнен-
ного»; вплоть до желтого — заканчивая желтым; [имеют] «цвет»
вплоть до желтого те, у кого «цвета» вплоть до желтого. Имеется
в виду следующее: у первых трех групп богов: Во-дворцах-живу-
щих, Блуждающих и Светил — бывают четыре «цвета»: черный,
синий, серый и желтый.

446. Для указания видов этих групп сказано:

dasustapahcadvädasavikalpah kalpopapannaparyantüh || 3 ||
3. Рожденные в кальпе249 [делятся] на десять, восемь, пять

и двенадцать видов соответственно.

447. Следует знать, что четыре группы богов связываются с чис-
лами десять и т.д. соответственно. Во-дворцах-живущие — десяти
видов, Блуждающие — восьми видов, Светила — пяти видов, Не-
бесные — двенадцати видов. Можно было бы подумать, что все
[боги] заканчиваются двенадцатью видами Небесных. Для исклю-
чения богов Грайвеяка и им подобных специально указано: Рож-
денные в кальпе.

[Вопрос:] Что называется кальпой?
[Ответ:] Кальпа — это десять уровней деления: индры и т.д.

Среди Во-дворцах-живущих эти виды также возможны, но слово
кальпе относится к Небесным в силу общепринятости. Рожденные
в кальпе — рожденные среди кальпы. Рожденные в кальпе — те,
кто в конце родились в кальпе.

169



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

448. Далее, для указания их различий также сказано:

indrasümunikatrüyastrimsapürisadutmaraksalokapulunlkapraklma-
käbhiyogyakilbisküscaikasah || 4 ||

4. [В каждой группе есть] индра, саманика, траястримща,
паришада, атмаракша, локапала, аника, пракирнака,

абхийогья, килбишика,

449. Индры — [те, кто] в отличие от других богов наделены
свойствами [становиться] невидимыми и т.д. Саманика отличаются
[от индр] по власти и могуществу, но равны им по месту, продол-
жительности жизни, силе, окружению, однократному и многократ-
ному наслаждениям; равновеликие отцам, учителям и наставникам.
Траястримща занимают место министров и домашних жрецов. Их
именно тридцать три, [поэтому и называются] траястримща. Пари-
шады подобны друзьям и товарищам в собраниях. Атмаракши со-
поставимы с телохранителями. Локапалы подобны охранителям
имущества, локапалы охраняют мир. Аника — воины семи видов:
пехота и т.д. Пракирнаки — жители городов и селений. Абхийогья
подобны слугам, выполняющим переноску и другие работы. Кил-
бишики занимают последнее место; килбишики — это те, кто наде-
лен пороками, недостатками.

450. Из четырех групп в каждой есть эти десять видов — индры
и т.д. Для указания исключения из них сказано:

trüyastrimsalokapülavarjyü vyantarajyotisküh \\5\\
5. за исключением траястримща и локапал у Блуждающих

и Светил.

451. У Блуждающих и Светил — по восемь видов, исключаются
траястримща и локапалы.

452. Затем сказано, у этих групп по одному индре или есть ка-
кие-то исключения:

purvayordvlndrüh || 6 ||
6. В двух предыдущих [группах] по два индры.

453. В двух предыдущих группах — группах Во-дворцах-живу-
щих и Блуждающих.

[Вопрос:] Как вторая [может называться] предыдущей?
[Ответ:] В переносном смысле — из-за близости к предыдущей.

по два индры означает повторение внутри: по два индры — два
индры и два индры (букв, «двухиндровый». — Н.Ж.), подобно сло-

170



Перевод

вам «семикрылый» и «восьминогий». [У Во-дворцах-живущих] это
так: у асура-кумар250 два индры — Чамара и Вайрочана; у нага-
кумар — Дхарана и Бхутананда; у видьют-кумар — Харисимха
и Хариканта; у супарна-кумар — Венудева и Венудхара; у агни-
кумар — Агнишикха и Агниманава; у вата-кумар — Вайламба
и Прабханджана; у станита-кумар — Сугхоша и Махагхоша;
у удадхи-кумар — Джалаканта и Джалапрабха; у двипа-кумар —
Пурна и Васиштха; у дик-кумар — Амитагати и Амитавахана. Сре-
ди Блуждающих у киннар два индры — Киннара и Кимпуруша;
у кимпурушей — Сатпуруша и Махапуруша; у махорагов — Мати-
кая и Махакая; у гандхарв — Гитарати и Гитаяшас; у якш — Пур-
набхадра и Манибхадра; у ракшасов — Бхима и Махабхима; у бху-
тов — Пратирупа и Апратирупа; у пишачей — Кала и Махакала.

454. Затем сказано, с чем связано наслаждение и каково пробу-
ждение наслаждения:

käyapravicärä ä aisänät || 7 ||
7. Вплоть до Лйшаны соитие телесно.

455. соитие — совокупление; соитие телесно у тех, кто сово-
купляется телом. Вплоть до означает ограничение. Название, [употре-
бленное] отдельно, обозначает отсутствие сомнения. Эти Во-дворцах-
живущие и другие боги вплоть до Айшаны испытывают наслаждение
с женскими особями подобно людям в силу омраченной кармы.

456. Из-за употребления ограничения у других [богов] опыт на-
слаждения [остался] неизвестен, для разъяснения этого сказано:

sesähsparsarüpasabdamanahpravicäruh || 8 ||
8. Остальные [совершают] соитие прикосновением, взглядом,

звуком и мыслью.

457. Термин Остальные означает оставшихся из упомянутых.
[Вопрос:] Каковы же эти оставшиеся?
[Ответ:] Обитающие в кальпе. Прикосновение, взгляд, звук и

мысль — прикосновением, взглядом, звуком и мыслью; соитие
прикосновением, взглядом, звуком и мыслью у тех, у кого соитие
[таково].

[Вопрос:] Как это связывается?
[Ответ:] Без противоречия сказанному риши.
[Вопрос:] Почему снова [используется] термин соитие?
[Ответ:] Поскольку обусловлено желанием.
[Вопрос:] Как это связывается с желанием?

171



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] Без противоречия сказанному риши. У Санаткумар и
Махендр боги и богини получают высшее удовольствие только при-
косновением; боги Брахма, Брахмоттара, Лантава и Капиштха обре-
тают высшее наслаждение только лицезрением прекрасных, чудес-
ных, великолепных форм и одеяний богинь; боги Шукра, Маха-
шукра, Шатара и Сахасрара испытывают высшее удовольствие лишь
слушая сладкие песни, нежный смех, приятные речи и звуки украше-
ний и облачений богинь; боги кальп Аната, Праната, Арана и Ачью-
та обретают высшее счастье лишь мыслью, думая о своих богинях.

458. Затем для определения [того], каков способ наслаждения
остальных, сказано:

pare 'pravicärä \\9\\
9. Другие не совокупляются.

459. Термин Другие означает остальных; словосочетание не со-
вокупляются означает указание на высшее счастье, ведь соитие —
применение ощущения. В его отсутствие у них возникает непре-
кращающееся высшее счастье.

460. Здесь названы боги десяти видов первой группы. Для разъ-
яснения их общих и особых названий говорится следующее:

bhavanavüsino 'suranügavidyutsuparnügnivätastanitodadhi
dvipadikkumürüh || 10 ||

10. Во-дворцах-живущие [— это] асура-[кумары],
нага-[кумары], видьют-[кумары\, супарна-[кумары],
агни-[кумары], вата-[кумары], станита-[кумары],

удадхи-[кумары\, двипа-[кумары], дик-[кумары\.

461. Во-дворцах-живущие — те, кто по рождению обитают во
дворцах. Это общее название первой группы; асуры и т.д. — осо-
бенное название, полученное в силу проявления кармы, [форми-
рующей] соответствующее тело. У всех богов возраст и собствен-
ная природа установлены, тем не менее их одеяния, украшения,
оружие, колесницы, ездовые животные, развлечения и т.д. подобны
юношеским, поэтому среди Во-дворцах-живущих они имеют опре-
деление «кумара» (юноша. — H Ж.), которое добавляется к каждо-
му [имени] — асура-кумара и т.д.

[Вопрос:] Где же [расположены] их дворцы?
[Ответ:] Говорится, что дворцы асура-кумар [находятся] в части

из плотного ила [ада] Ратнапрабха. Дворцы остальных кумар [рас-
полагаются] в верхней и нижней части твердой земли минус тысячу
йоджан.

172



Перевод

462. Для определения общих и особенных названий второй
группы [богов] сказано:

vyantarühkinnarakimpurusamahoragagandharvayaksarüksasa-
bhutapisäcah || 11 ||

/ / . Блуждающие [—это] киннары, кимпуруши, махораги,
гандхарвЫу якши, ракшасы, бхуты и пишачи.

463. Блуждающие — те, кто обитают в различных местах. Та-
ков смыл общего названия этих восьми видов. Следует знать, что
восемь видов Блуждающих возникают из-за проявления кармы,
[формирующей] особые тела.

[Вопрос:] Каковы же их места обитания?
[Ответ:] Говорится, что места обитания первых семи видов

Блуждающих [расположены] выше твердой земли за пределами
неисчисляемых континентов и океанов Джамбудвипы; ракшасов —
в плотном иле.

464. Для пояснения общих и особенных названий третьей груп-
пы [богов] сказано:

jyotiskäh süryücandramasau
grahanaksatraprakirnakatärakäsca || 12 ||

12. Светила [—это]: солнца, луны, планеты, накшатры251,
созвездия и звезды.

465. Эти пять по своей природе свето[видны], таков и смысл их
общего названия — Светила, солнца и т.д. — особенное название,
обусловленное проявлением кармы, [формирующей] тело. Отдель-
ное упоминание солнца, луны [использовано] для подчеркивания
важности.

[Вопрос:] Что придает им важность?
[Ответ:] Влияние и другие [свойства].
[Вопрос:] Где [расположены] места их обитания?
[Ответ:] Говорится так: звезды, располагающиеся ниже всех

Светил, двигаются на высоте семьсот девяносто йоджан от земли.
Затем, выше на десять йоджан двигаются солнца; затем, выше
[еще] на восемьдесят йоджан блуждают луны; затем, выше [еще] на
четыре йоджаны — накшатры; затем, выше [еще] на четыре йоджа-
ны — Меркурий; затем, выше [еще] на три йоджаны — Венера;
затем, выше [еще] на три йоджаны — Юпитер; затем, выше [еще]
на три йоджаны — Марс; затем, выше [еще] на три йоджаны дви-
жется Сатурн. Это небесное пространство — место блуждания
Светил — [имеет] ширину в сто десять йоджан и горизонтально

173



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

измеряется неисчисляемыми океанами и континентами вплоть до
непрозрачной воды; ведь сказано:

От [этой] земли выше на семьсот девяносто [йоджан] — звезды,
[выше на] десять — солнце, на восемь — луна, на четыре —

накшатры, [еще] на четыре — Меркурий, [затем, с промежутком в]
три [йоджаны] — Венера, Юпитер, Марс и Сатурн 2 5 2 .

466. Для указания на особенность движения Светил сказано:

merupradaksina nityagatayo nrloke || 13 ||
13. В мире людей [они] всегда двигаются по часовой стрелке

[вокруг горы] Меру.

467. по часовой стрелке [вокруг горы] Меру — обходя Меру
справа; словосочетание по часовой стрелке [вокруг горы] Меру
[использовано] для указания особенности движения, [чтобы] не
подумали об обратном [направлении] движения; всегда двигаются
означает указание на непрерывность действия. Словосочетание
В мире людей означает место: Светила двигаются над двумя с по-
ловиной континентами и двумя океанами, но не в других [местах].

[Возражение:] Разве не отсутствует движение в силу отсутствия
источника движения у небесных ладей Светил?

[Ответ:] Нет, в силу недоказанности. Вызывающие движение
[боги] Абхийогья побуждают богов к движению в силу природы
«вызревания» соответствующей кармы. Их кармы «вызревают»
в виде движения. Светила двигаются по часовой стрелке вокруг
Меру на расстоянии тысячи ста двадцати одной йоджаны.

468. Для указания на связь обыденного времени с движением
Светил сказано:

tatkrtah külavibhügah || 14 ||
14. Этим производится разделение времени.

469. Этим сказано с целью определения двигающихся Светил.
Время не может измеряться только движением или только Свети-
лами [без движения], ни в силу неприменимости [движения в пер-
вом случае], ни в силу отсутствия изменения [богов — во втором].
Время [бывает] двух видов: обыденное и главное253. Обыденное
время делится на мгновения, авалики254 и т.д., разделенное особы-
ми действиями [Светил, будучи] источником деления для других
разделенных. Главное время характеризуется иначе.

470. Для пояснения того, что за этими пределами Светила не-
подвижны, сказано:

174



Перевод

bahiravasthitüh || 15 ||
15. Вне [мира людей они] неподвижны.

471. Вне — так говорится.
[Вопрос:] Вне чего?
[Ответ:] Мира людей.
[Вопрос:] Из чего это следует?
[Ответ:] Падеж меняется в зависимости от значения.
[Возражение:] Однако из-за выражения [ТС 4.13] в мире людей

всегда двигаются получается, что Светила есть повсюду, и, следо-
вательно, выражение Вне [мира людей они] неподвижны — бес-
смысленно.

[Ответ:] Это не так.
[Вопрос:] По какой причине?
[Ответ:] Ведь ранее не говорилось о существовании и непод-

вижности Светил в иных по отношению к миру людей [местах],
поэтому для утверждения обоих положений говорится Вне [мира
людей они] неподвижны. Сутра написана для исключения движе-
ния в обратном [направлении] и исключения случайного движения.

472. Для упоминания общего названия четвертой группы сказа-
но:

vaimüniküh || 16 ||
16. Небесные —

473. Слово Небесные [использовано для введения нового] раз-
дела, то есть о чем [далее] говорится, это относится к Небесным
и может рассматриваться как новый раздел. Небеса (vimänäni) —
то, что считается благоустроенным особым образом для себя ме-
стом; обитающие в них — Небесные (vaimänikä). Эти небеса [бы-
вают] трех видов: индрака, шрени и пушпапракирнака. Так, небеса
индрака расположены в центре подобно индре; небеса шрени на-
правлены в четыре стороны света подобно лучам из точек про-
странства; пушпапракирнака подобны разбросанным в [точках] пе-
ресечения цветам.

474. Для распознавания видов этих Небесных сказано:

kalpopapannäh kalpätitäsca || 17 ||
17. рожденные в кальпе и вне кальпы

475. рожденные в кальпе — рожденные среди кальпы; вне
кальпы — за пределами кальпы. Таким образом, Небесные [быва-
ют] двух видов.

476. Для обозначения особенностей их устройства сказано:

175



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

uparyupari\\ 18 ||
18. одни над другими

411. [Вопрос:] Зачем это говорится?
[Ответ:] Говорится для предотвращения [допущения] пересекаю-

щегося положения. Они не пересекаются подобно Светилам, не име-
ют различий как у Блуждающих. Говорится — одни над другими.

[Вопрос:] Что?
[Ответ:] Кальпы.
478. Если так, сказано, какие бывают кальпы среди Небесных:

saudharmasunasunarkumüramühendrabrahmabrahmottaralänta-
vakäpisthasukramahüsukrasatärasahasräresvanatapranüta-

tyorüranücyutayornavasu graiveyakesu
vijayavaijayantajayantaparajitesu sarvärtha-siddhau ca || 19 ||

19. на [небесах] Саудхарма, Айшана, Санаткумара, Махендра,
Брахма, Брахмоттара, Лантава, Капишта, Шукра,

Махашукра, Шатара, Сахасрара, Аната, Праната, Арана,
Ачьюта, на девяти [небесах] Грайвея, а также [пяти небесах

Ануттара]: Виджая, Виджаянта, Джаянта, Апараджита
и Сарвартхасиддхи.

479. [Вопрос:] Как к этим словам Саудхарма и т.д. применим
термин «кальпа»?

[Ответ:] Кальпа применяется через [прибавление суффикса] an
с четырьмя значениями или в силу собственной природы.

[Вопрос:] Затем, как применим [термин] «индра»?
[Ответ:] В силу собственной природы или по ассоциации.
[Вопрос:] Как это возможно?
[Ответ:] Говорится — Судхармой называется собрание; те, кто

из этой кальпы, — Саудхарма. [Здесь суффикс] an [обозначает про-
изводность:] «это — из того». Индра, ассоциирующийся с этой
кальпой, также называется Саудхарма. Индра называется Ишана
в силу собственной природы; обитель Ишаны — кальпа Айшана.
Здесь an [означает] «его обитель». По ассоциации с индрой оно
также называется Айшана. Индра называется Санаткумара в силу
собственной природы, здесь an [означает] «его обитель». И каль-
п а — Санаткумара. По ассоциации с ней и индра называется
Санаткумара. Индра называется Махендрой в силу собственной
природы, его обитель — кальпа Махендра, по ассоциации с ней
и индра называется Махендра. Таким же образом связываются и
остальные [кальпы и индры]. В соответствии с агамами устройство

176



Перевод

[кальп] таково: одни над другими. Следует знать, что они связыва-
ются попарно: первые кальпы — Саудхарма и Айшана, над ними —
Санаткумара и Махендра, над ними — Брахмалока и Брахмоттара,
над ними — Лантава и Капиштха, над ними — Шукра и Махашу-
кра, над ними — Шатара и Сахасрара, над ними — Аната и Прана-
та, над ними — Арана и Ачьюта. Следует знать, что у низших и
высших [кальп] — по одному индре, в серединных — по одному на
две: у четырех [кальп] Саудхарма, Айшана, Санаткумара и Ма-
хендра — четыре индры; у Брахмалока и Брахмоттара — один по
имени Брахма; у Лантава и Капиштха — один, известный как Лан-
тава; у Шукра и Махашукра — один, называемый Шукра; у Шатара
и Сахасрара — один по имени Шатара; у четырех — Аната, Прана-
та, Арана и Ачьюта — четыре. Таким образом, у обитающих в
кальпах двенадцать индр. На Джамбудвипе [гора] Махамандара255

[уходит] в глубину на тысячу йоджан и [возвышается] на девяносто
девять йоджан в высоту. Ниже ее [находится] нижний мир. В ши-
рину размера этой [горы] простирается средний мир. Над ним —
высший мир. Гребень Меру [имеет] высоту в сорок йоджан; выше
его ровно на волос находится небесная ладья индры из кальпы
Саудхарма. Все остальные [детали] следует узнавать из [раздела
агам] «Исследование мира».

[Вопрос:] Почему на девяти [небесах] Грайвея слово девяти
[написано] отдельно?

[Ответ:] Для указания на то, что помимо этих девяти [видов]
Небесных существуют еще, именуемые Анудиша. Следует знать
и об этих Анудиша.

480. Для обозначения различий друг с другом у этих описывае-
мых Небесных сказано:

sthitiprabhävasukhadyutilesyüvisuddhindriyävadhivisayato
'dhikïïh У 20 II

20. [Чем выше небо, тем] больше длительность [жизни],
величие, счастье, свет, чистота «цвета», объекты индрий

и ясновидения,

481. длительность [жизни] — со-пребывание с телом в [опре-
деленном] рождении в силу проявления кармы среди этих самопо-
рожденных; величие — сила милости и проклятия; счастье —
опыт [ощущения] объектов индрий; свет — сияние тела, одеяний,
украшений и т.д.; «цвет» был уже описан; чистота «цвета» —
чистота «цвета»; объекты индрий и ясновидения — объекты яс-

177



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

новйдения и индрий. [Суффикс] tasi [означает] возрастание этих
[свойств]. Чем выше кальпа и уровень Небесных, тем больше у них
длительность [жизни] и другие [свойства].

482. [Можно было бы подумать, что], подобно тому как по мере
повышения уровня увеличивается длительность [жизни], так же
увеличивается движение и т.д. Для исключения этого [допущения]
сказано:

gatisarlraparigrahabhimänato hlnüh || 21 ||
21. и меньше движение, тело, привязанность, высокомерие.

483. движение — причина перемещения из одного места в другое;
тело — имеется в виду изменяющееся [тело]; привязанность —
стремление к объектам из-за проявления страсти алчности; высо-
комерие — самомнение, порожденное проявлением страсти горды-
ни. По мере повышения уровня движение и т.д. уменьшаются. На
более высоких уровнях в силу отсутствия избытка предметов раз-
влечения и страстей движение уменьшается. Тело богов Саудхарма
и Айшана — семь аратни256; Санаткумара и Махендра — шесть
аратни; Брахмалока, Брахмоттара, Лантава и Капиштха — пять
аратни; Шукра, Махашукра, Шатара и Сахасрара — четыре аратни;
Аната и Праната — три с половиной аратни; Арана и Ачьюта —
три аратни; нижних Грайвеяка — два с половиной аратни; средних
Грайвеяка — два аратни; высших Грайвеяка и Анудиша-вимана —
полтора аратни; остальных — по одному аратни. По мере повыше-
ния уровня привязанность и размеры небес уменьшаются. Так же
по мере повышения уровня уменьшаются высокомерие и слабые
страсти.

484. О правиле относительно «цветов» богов первых трех групп
[было] сказано. Для объяснения правила относительно этих Небес-
ных сказано:

pïtapadmasuklalesya dvitrisesesu || 22 ||
22. На [первых] двух [небесах] «цвет» желтый, на трех

[следующих] —розовый, и белый на остальных.

485. желтый, розовый и белый — желтый, розовый и белый.
Те, кто имеет желтый, розовый и белый «цвет», считаются желтого,
розового и белого «цвета».

[Вопрос:] Почему [стоят] краткие гласные [у этих слов]?
[Ответ:] [Это тип словосочетания] ауттарападика257. Так, напри-

мер, drutäyäm taparakarane madhyamavilambitayorupasamkhyänam 58.

178



Перевод

Или же — подобно окрашенному в желтый, розовый и белый цвет
объекту.

[Вопрос:] Какие у кого «цвета»?
[Ответ:] Говорится так: у [богов] Саудхарма и Айшана — жел-

тый «цвет»; у Санаткумара и Махендра — желтый и розовый
«цвет»; у Брахмалока, Брахмоттара, Лантава и Капиштха — розо-
вый «цвет»; у Шукра, Махашукра, Шатара и Сахасрара — розовый
и белый «цвет»; у Аната и т.д. — белый «цвет». Так же у [богов]
Анудиша и Ануттара — высший белый «цвет».

[Вопрос:] В сутре не упоминаются смешанные «цвета», каким
же образом они вводятся?

[Ответ:] По ассоциации с мирскими [делами]. Например, [гово-
рят]: «идут люди с зонтиками» — и подразумевают, что среди них
есть и без зонтиков. Так же бывают и смешанные «цвета».

[Вопрос:] Как выводится этот смысл из сутры?
[Ответ:] Говорится, что связывается так: у первых двух пар

кальп — желтый «цвет»; у Санаткумара и Махендра розовый
«цвет» не упоминается, [но подразумевается]; у Брахмалока и трех
других пар кальп — розовый «цвет», у Шукра и Махашукра белый
«цвет» не упоминается, [но подразумевается]; у остальных, начи-
ная с Шатары, — белый «цвет», розовый не упоминается, [но под-
разумевается]. Итак, нет ошибки [в подобном истолковании].

486. Рожденные в кальпе описаны, но не было обозначено, ка-
кие кальпы, поэтому говорится:

praggraiveyakebhyah kalpüh || 23 ||
23. [Небеса] вплоть до Грайвеяка [называются] кальпой.

487. Непонятно, начиная [с какого уровня] возникают кальпы,
поэтому подразумевается термин «Саудхарма». Таким образом, по-
лучается смысл: начиная с Саудхарма вплоть до Грайвеяка — это
кальпы; из чего следует, что другие — вне кальпы.

488. Боги Лаукантика — Небесные.
[Вопрос:] К кому они относятся?
[Ответ:] К рожденным в кальпах. Говорится — каким образом:

brahmalokälayü lauküntikäh || 24 ||
24. Брахмалока — обитель Лаукантикову

489. обитель — жилище, там, где обитают. Следует знать, что
те, чья обитель — Брахмалока, — это боги Лаукантика.

179



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Вопрос:] Если это так, то все боги, обитающие в Брахмалоке,
Лаукантики?

[Ответ:] Нет, из-за трактовки этимологии названия. Брахмало-
ка — мир (loka), его границы — границы мира (lokänta), живущие
там — Лаукантики, а не все боги. Их небеса находятся на границах
Брахмалоки. Или же: мир, сансара, разбросан в рождении, старости
и смерти, его конец — конец мира (lokänta), живущие на конце ми-
ра — Лаукантики. Они все [почти] вышли из сансары: обретя еще
одно рождение, они освободятся.

490. Их общие [названия] приведены; для указания на виды ска-
зано:

särasvatudityavahnyarunagardatoyatusitüvyübudhüristüsca || 25 ||
25. [подразделяющихся на]: Сарасвата, Адитья, Вахни, Аруна,

Гардатоя, Тушита, Авьябадха и Аришта.

491. [Вопрос:] Где эти Сарасвата и другие [боги находятся]?
[Ответ:] Следует знать, что Сарасвата и другие сообщества бо-

гов [находятся] в восьми сторонах света259: на востоке, севере и т.д.
соответственно. Так, например, на северо-востоке — небеса Сарас-
вата, в восточном направлении — небеса Адитья, в юго-восточном
направлении — небеса Вахни, в южном направлении — небеса
Аруна, на юго-западе — небеса Гардатоя, в западном направле-
нии — небеса Тушита, в северо-западном направлении — небеса
Авьябадха, в северном направлении — небеса Аришта. Частица и
включает по два сообщества богов между этими. Так, например,
между Сарасвата и Адитья есть Агньябха и Сурьябха, между Ади-
тья и Вахни — Чандрабха и Сатьябха, между Вахни и Аруна —
Шреяскара и Кшеманкара, между Аруна и Гардатоя — Вриша-
бхештха и Камачара, между Гардатоя и Тушита — Нирманараджа
и Дигантаракшита, между Тушита и Авьябадха — Атмаракшита и
Сарваракшита, между Авьябадха и Аришта — Марута и Васу, ме-
жду Аришта и Сарасвата — Ашва и Вишва. Следует знать, что все
они независимы в силу отсутствия неравенства; они [являются]
божественными риши, ибо лишены стремления к объектам, дос-
тойны прославления другими богами, хранители четырнадцати
пурв, и [они станут] тиртханкарами [после] достижения пробужде-
ния.

492. [Ранее] сказано, что названные Лаукантики, обретя одно
рождение, освобождаются.

180



Перевод

[Вопрос:] Есть ли у других богов разделение во времени [отно-
сительно] обретения нирваны260?

[Ответ:] Сказано так:

vijayädisu dvicaramïïh || 26 ||
26. В Виджае и других [небесах Ануттара обитают те, кому]

предстоит воплотиться дважды.

493. Слова и других означают виды, посредством них к Виджае
добавляются небеса Вайджаянта, Джаянта, Апараджита и Ану-
диша.

[Вопрос:] Что такое виды?
[Ответ:] Ахаминдры261 и рожденные с правильными взглядами.
[Вопрос:] Боги Сарвартхасиддхи тоже включаются?
[Ответ:] Нет, в силу своего превосходства и этимологии назва-

ния они воплощаются лишь один раз. Последнее перед освобожде-
нием тело является человеческим. Те, кто воплощаются дважды,
имеют тело два раза. Они спускаются с небес Виджая и других,
рождаясь среди людей с праведностью и практикуя самообладание,
снова возрождаются на небесах Виджая и т.д., а затем, вновь при-
няв человеческий облик, достигают освобождения. Так получается
два рождения.

494. Сказано, что среди проявляющих карму состояний души
были упомянуты проявляющие карму рождения из лона животных.
А далее говорилось о длительности жизни и у рожденных из лона
животных, но было непонятно, кто такие «рожденные из лона жи-
вотных». Поэтому говорится:

aupapâdikamanusyebhyahsesustiryagyonayah || 27 ||
27. Остальные отличаются от [рожденных]

сверхъестественно, людей и из лона животных.

495. сверхъестественно рождаются, как сказано [ранее], боги и
обитатели ада; людей — уже описано [в ТС 3.35]: На этой сторо-
не Манушоттары [обитают] люди. Следует знать, что осталь-
ные рожденные из лона животных — остальные сансарные души.

[Вопрос:] Следует ли описать по отдельности эти земли живот-
ных, подобно землям богов?

[Ответ:] В силу их распространенности по всему миру, нет [ну-
жды] описывать их земли по отдельности.

496. Сказано, что длительность [жизни] обитателей ада, людей
и животных указана [ранее], но не богов. Это следует сделать. Для

181



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

указания длительности [жизни] первых названных, Во-дворцах-жи-
вущих, сказано:

sthitirasuranugasuparnadvlpasesänäm
sägaropamatripalyopamärddhahinamitü || 28 ||

28. Длительность [жизни\ асур — сагаропама, нагое —
три пальопамы, супарн — две с половиной, двип — две,

у остальных — полторы пальопамьи

497. Следует знать, что асуры и другие [боги] соотносятся с
[числом] сагаропам соответственно порядку. Эта длительность
[жизни] — максимальная, о минимальной говорится далее. Так, на-
пример, длительность [жизни] асур — сагаропама, длительность
[жизни] нагов — три пальопамы, супарн — две с половиной, двип —
две, у остальных шести [классов богов] — полторы пальопамы.

498. [Здесь] приведена длительность [жизни] богов первой
группы, по порядку должна следовать длительность [жизни] Блуж-
дающих и Светил, но, пропустив их, говорится о длительности
[жизни] Небесных.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Из-за того, что их длительность [жизни] кратко упоми-

нается далее. Для приведения правила о длительности [жизни] этих
описанных кальп сказано:

saudharmaisänayoh sügaropame adhike || 29 ||
29. [У обитателей небес] Саудхарма и Айшана — более двух

сагаропам,

499. [Число] сагаропам — в двойственном числе, ибо относится
к двум [словам]; более — определяющее [слово].

[Вопрос]: До какой [кальпы]?
[Ответ:] До Сахасрары.
[Вопрос:] Откуда это известно?
[Ответ:] Из-за использования далее частицы а262. Таким образом, у

Саудхарма и Айшана — немногим более сагаропамы на каждую.
500. Для указания особенностей длительности [жизни] двух

следующих сказано:

sânatkumaramïïhendrayoh sapta || 30 ||
30. Санаткумара и Махендра — семь,

501. Максимальная длительность [жизни] у этих двух кальп бо-
гов — более семи сагаропам.

182



Перевод

502. Для указания особенностей длительности [жизни] у живу-
щих, начиная с Брахмалоки и заканчивая небесами Ачьюта, сказано:

trisaptanavaikadasatrayodasapahcadasabhiradhikanitu || 31 ||
31. а далее — немногим более на три, семь, десять,

одиннадцать, тринадцать и пятнадцать [сагаропам].

503. семь взято как основа [исчисления из ТС 4.30]. Следует знать,
что здесь оно добавляется к приведенным три и другим [числам]: три
добавляется к семи, семь — к семи и т.д. Таким же образом следует
относить [числа] к двум кальпам. Частица а означает «особенность».

[Вопрос:] Что она выделяет?
[Ответ:] Подразумеваемое слово более относится к [первым] че-

тырем кальпам, но не к последним [двум]. Таким образом, получа-
ется такой смысл — Брахмалока и Брахмоттара — немногим более
десяти сагаропам, Лантава и Капиштха — немногим более четыр-
надцати сагаропам, Шукра и Махашукра — немногим более шест-
надцати сагаропам, Шатара и Сахасрара — немногим более восьми
сагаропам, Аната и Праната — двадцать сагаропам, Арана и Ачью-
та — двадцать две сагаропамы.

504. Затем, для указания особенностей длительности [жизни бо-
гов] высшего [мира] сказано:

äranäcyutädü rddhvamekaikena navasu graiveyakesu vijayüdisu
sarvürthasiddhau ca || 32 ||

32. На одну [сагаропаму больше] в Аране и Ачьюте, девяти
[небесах] Грайвеяка, в Виджае и других [подвидах],

в Сарвартхасиддхи.

505. Слово больше — подразумевается. Следует знать, что здесь
оно относится [к каждому слову]: более одного и более одного.

[Вопрос:] Зачем [стоит слово] девяти!
[Ответ:] Для обозначения того, что [длительность жизни] каж-

дого [из богов Грайвеяка] — более одной сагаропамы. Иначе полу-
чилось бы, что [имеется в виду только] один [уровень] Грайвеяка;
в Виджае и других слово других использовано для включения под-
видов — Анудиша и т.д.; в Сарвартхасиддхи же стоит отдельно
для указания на отсутствие там минимальной [длительности жиз-
ни]. Смысл таков: [длительность жизни] на нижних [небесах] Грай-
веяка [составляет] на первом — двадцать три [сагаропамы], на вто-
ром — двадцать четыре, на третьем — двадцать пять; на средних
Грайвеяка на первом — двадцать шесть, на втором — двадцать

183



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

семь, на третьем — двадцать восемь; на высших Грайвеяка на пер-
вом — двадцать девять, на втором — тридцать, на третьем — три-
дцать одна сагаропама; на небесах Анудиша — тридцать две, на
Виджае и других максимальная длительность [жизни] — тридцать
три сагаропамы; на Сарвартхасиддхи — только тридцать три.

506. Для обозначения минимальной длительности [жизни] у бо-
гов с приведенной максимальной длительностью [жизни] сказано:

aparïïpalyopamamadhikam || 33 ||
33. Наименьшая [длительность жизни] — [немногим]

более пальопамы.

507. Пальопама уже объяснена. Наименьшая — минимальная
длительность [жизни], немногим более пальопамы.

[Вопрос:] У кого?
[Ответ:] У [богов] Саудхарма и Айшана.
[Вопрос:] Из чего это следует?
[Ответ:] Из последующих слов В каждом последующем.
508. Затем, для обозначения минимальной длительности [жизни

богов] высшего [мира] сказано:

paratahparatah pürväpürvä 'nantarïï || 34 ||
34. В каждом последующем [из небес наименьшая

длительность жизни] равна [наибольшей] предыдущего [неба].

509. последующем — высшем месте, повторение — удвоение,
так же и со словом предыдущего, наибольшей — подразумевается.
Это связывается таким образом: сказано, что максимальная дли-
тельность [жизни богов] Саудхарма и Айшана — немногим более
двух сагаропам, это минимальная длительность [жизни богов] Са-
наткумара и Махендра; максимальная длительность [жизни богов]
Санаткумара и Махендра — немногим более семи сагаропам, это
минимальная длительность [жизни богов] Брахмалока и Брахмо-
ттара и т.д.

510. Максимальная длительность [жизни] обитателей ада [уже]
приведена, минимальная же в сутре не упомянута и не была пред-
метом [обсуждения]. Чтобы обозначить это вкратце, сказано:

närakänäm ca dvitïyâdisu || 35 ||
55. [Так же] и у обитателей второго и последующего адов.

511. [Вопрос:] Зачем [стоит] частица и?
[Ответ:] Она обозначает включение предмета.

184



Перевод

[Вопрос:] Какого предмета?
[Ответ:] В каждом последующем [из небес наименьшая дли-

тельность жизни\ равна [наибольшей] предыдущего [неба] —
наименьшая длительность [жизни]. Таким образом, получается
смысл — наибольшая длительность [жизни] у обитателей Ратна-
прабхи — одна сагаропама, это минимальная для Шаркарапрабхи;
максимальная длительность [жизни] в Шаркарапрабхе — три сага-
ропамы, это минимальная в Валукапрабхе и т.д.

512. Так описана минимальная длительность [жизни] во втором
и других адах. Для указания минимума в первом аду сказано:

dasavarsasahasraniprathamayäm || 36 ||
36. [А] в первом — десять тысяч лет.

513. Подразумевается — «наименьшая длительность [жизни]».
Следует знать, что наименьшая длительность [жизни] в Ратна-
прабхе — десять тысяч лет.

514. Затем сказано, какова минимальная длительность [жизни]
у Во-дворцах-живущих:

bhavanesu ca || 37 ||
37. И Во~дворцах-[живущих] — [также].

515. [Вопрос:] Зачем [здесь стоит] частица Ш
[Ответ:] Она обозначает включение предмета [в обсуждение].

Тем самым становится ясно, что наименьшая длительность [жизни]
Во-дворцах-живущих — десять тысяч лет.

516. Сказано, какова минимальная длительность [жизни] Блуж-
дающих:

vyantaränäm ca || 38 ||
38. И Блуждающих.

517. Частица If обозначает включение предмета [в обсуждение].
Тем самым утверждается, что наименьшая длительность [жизни]
Блуждающих — десять тысяч лет.

518. Затем говорится, какова их наибольшая длительность [жизни]:

parapalyopamamadhikam || 39 ||
39. Наибольшая [длительность жизни Блуждающих] —

немногим более пальопамы.

519. Наибольшая — максимальная длительность [жизни] —
немногим более пальопамы.

185



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

520. Теперь следует привести наибольшую длительность [жиз-
ни] Светил, и так сказано:

jyotiskänäm са || 40 ||
40. И у Светил — [так же].

521. Частица If обозначает включение предмета [в обсуждение].
Тем самым становится ясно, что наибольшая длительность [жизни]
Светил — немногим более пальопамы.

522. Затем сказано, какова наименьшая:

tadastabhâgo 'para || 41 ||
41. Наименьшая — одна восьмая от этого.

523. Наименьшая длительность [жизни] Светил — одна восьмая
часть пальопамы.

524. Далее, [ранее] специально не было сказано об особенностях
длительности [жизни] Лаукантиков. Далее говорится, какова она:

laukäntikänämastau sägaropamäni sarvesäm || 42 ||
42. [Длительность жизни\ Лаукантиков — восемь сагаропам.

[Так же и] у всех [остальных].

525. Все они без различий [имеют] белый «цвет» и тело ростом

в пять хает.

Так завершена четвертая адхъяя «Сарвартхасиддхи» —

комментария на «Таттвартху».

Пятая адхъяя
[Субстанции]

526. В ряду [категорий] «душа» и т.д., [являющихся] объектами
правильного видения, категория «душа» объяснена. Далее, для раз-
личения видов и названий обретшему [общее] представление о ка-
тегории «не-душа» говорится следующее:

ajlvakäyä dharmadharmäküsapudgaläh || 1 ||
/. Протяженные не-души —условие движения, условие покоя,

пространство, материя.

527. Этимологически слово Протяженные (käya) [происходит
от слова] «тело» (käya). Здесь оно применяется в переносном
смысле.

186



Перевод

[Вопрос:] Почему в переносном смысле?
[Ответ:] Подобно тому как совокупность материальной субстан-

ции [называется] телом, так и условия движения и другие [суб-
станции] в отношении совокупности точек пространства [являют-
ся] протяженными подобно телу.

[Возражение:] Однако не-души, [имеющие] тело, [являются] про-
тяженными не-душами; здесь по принципу «отличающее-отли-
чаемое», [как в случае] «голубого лотоса» и других [подобных при-
меров], существует нарушение [смысла] связи, ведь слово «не-душа»
временами [характеризует] непротяженный [объект], а «протяжен-
ный» — душу. Зачем же [здесь стоит] слово «протяженный»?

[Ответ:] Для обозначения множества точек пространства. Усло-
вие движения и другие [субстанции занимают] множество точек
пространства.

[Возражение:] Однако далее, [в ТС 5.8 говорится:] Условия дви-
жения и покоя, души [занимают] неисчисляемое [количество]
точек пространства, и здесь [сказано тоже] о множестве точек
пространства.

[Ответ:] Это так, однако на основании этого далее становится
известно, что точек пространства — неисчисляемое [количество],
а не исчисляемое и не бесчисленное. Для обозначения отсутствия
совокупности точек пространства у времени здесь стоит слово
Протяженные. О времени рассказывается [далее]. Для исключе-
ния точек пространства у него здесь [использовано] слово Протя-
женные, подобно тому как точка пространства из-за своего разме-
ра не имеет второго и т.д. [атомов], так и первичный «атом» време-
ни с одну точку пространства не [имеет] точки пространства. Об-
щее название этих условия движения и других субстанций — «не-
души», в силу отсутствия главной характеристики души; [их] отли-
чительные названия [джайнского] учения — условие движения,
условие покоя, пространство, материя.

528. Ранее было сказано [ТС 1.29]: всеведение — ко всем суб-
станциям и модусам. Здесь и в других сутрах упомянуты суб-
станции, каковы же они, говорится следующее:

dravyäni \\ 2 \\
2. [Они] — субстанции.

529. То, что само обретает или обретается посредством модусов,
[является] субстанцией.

[Вопрос:] Разве субстанция [называется] так не из-за связи с
субстанциальностью?

187



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] Нет, ибо не доказано ее [существование]. Невозможно]
раздельное существование субстанции и субстанциальности, по-
добно связи палки и владельца палки, существующих по отдель-
ности. Если бы существовала связь не существующих по отдельно-
сти [объектов], то была бы возможна связь между лотосом и небом,
нормальным человеком и второй головой. Если же принимается
существование по отдельности, то идея субстанциальности — бес-
смысленна.

[Вопрос:] Разве совокупность атрибутов не есть субстанция?
[Ответ:] Даже если нет различия между совокупностью [атрибу-

тов] и атрибутами, то это определение не оправданно. Если разли-
чие принимается, то [возникает] вышеназванная ошибка.

[Вопрос:] Однако разве нет именно этой ошибки в положении
о том, что обретает и обретается атрибутами?

[Ответ:] Нет, в силу существования некоторым образом тожде-
ства-в-различии, [поэтому] это определение оправданно. [Они] то-
ждественны в силу не воспринимаемости по отдельности, но раз-
личны в силу различия в использовании, характеристиках, названи-
ях и т.д. Предмет [обсуждения] — условие движения и т.д. [имеет]
множественное [число], поэтому [в сутре] обобщающее [слово так-
же стоит] во множественном числе.

[Возражение:] Возможно, что оно должно быть согласовано по
мужскому роду, подобно согласованию в числе.

[Ответ:] В этом нет ошибки, ибо имеющие род слова никогда не
изменяют [свой] род. Поэтому и стоит условие движения и т.д. —
субстанции263.

530. В силу очевидности определение субстанции было приме-
нено к четырем [субстанциям]; для включения [другой субстанции]
говорится следующее:

ßväsca || 3 ||
3. И души — [тоже субстанции].

531. Значение слова души [ранее было] объяснено. Множест-
венное число означает указание на [ранее] описанные виды. Части-
ца И означает включение термина «субстанции»: И души — [то-
же субстанции]. Таким образом, вместе с последующим временем
существуют эти шесть субстанций.

[Возражение:] Однако о характеристике субстанции говорится
следующее: «субстанция наделена атрибутами и модусами», и в си-

188



Перевод

лу связи с этой характеристикой условие движения и т.д. опреде-
ляются как субстанции; разве их перечисление не бессмысленно?

[Ответ:] Это перечисление необходимо. Этим исключаются зем-
ля и другие [великие элементы], придуманные иными учениями.

[Вопрос:] Каким образом?
[Ответ:] Земля, вода, огонь, воздух и ум относятся к материаль-

ной субстанции в силу наличия у них цвета, вкуса, запаха и осяза-
ния.

[Вопрос:] Разве у воздуха и ума не отсутствует связь с цветом?
[Ответ:] Нет, воздух обладает цветом и другими [качествами],

подобно осязаемости горшка и других [объектов].
[Возражение:] Разве в силу невозможности восприятия зрением

и другими органами у него (ума. — Н.Ж.) не отсутствуют цвет и
другие [качества]?

[Ответ:] Нет, [иначе это] было бы применимо и к первичному
атому. Вода обладает запахом, а также осязаемостью подобно зем-
ле; огонь также обладает вкусом и запахом, как земля наделена
цветом. Ум [бывает] двух видов: физический ум и психический ум.
Так, психический ум, [будучи] атрибутом души, является внутрен-
ним [органом]; физический ум в силу связи с цветом и другими
[качествами является] формой материальной субстанции. Наделен-
ный цветом и другими [качествами] ум подобен индрии зрения в
силу своей способности получения знания264.

[Возражение:] Однако бестелесные слова также кажутся средст-
вами получения знания, разве это не ложный аргумент?

[Ответ:] Нет, оно (слово. — Н.Ж.) по причине своей материаль-
ности рождается телесным.

[Возражение:] Однако подобно тому как у первичных атомов
цвет и другие [качества] проявляются в виде следствий, так и у
воздуха и ума разве цвет и другие [качества] проявляются в виде
следствий?

[Ответ:] Да, как у всех первичных атомов, у них также это появ-
ляется в силу допущения способности обретения цвета и других
[качеств] в виде следствий. Не существует никаких первичных
атомов, связанных с особенностями класса земли и других [вели-
ких элементов] в силу возникновения активности смешением клас-
сов. Направление входит в пространство, на основании восхода
солнца на линии точек пространства определяется на практике [на-
правление]: «это — там».

532. Для указания особенностей названных субстанций сказано:

189



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

nityävasthitänyarüpäni \\4\\
4. [Субстанции] вечны, неизменны, бесформенны.

533. вечны (nityaH) означает «постоянны» в силу образования от
основы ni с [суффиксом] tyah. Условие движения и другие [суб-
станции] никогда не теряют свои общие с точки зрения субстанции
характеристики — существование и т.д., и особенные с точки зре-
ния субстанции — [быть] средством движения и т.д. Они не разру-
шаются, поэтому — вечны, ведь [далее] утверждается: «вечно то,
что не теряет [своей] природы», неизменны — в силу ограничен-
ности их количества. Шесть субстанций — условие движения
и т.д. — всегда шесть, и это число неизменно, поэтому они назы-
ваются неизменными, бесформенны — лишены формы265. С отсут-
ствием формы связано и отсутствие вкуса и других [качеств]. Бес-
форменность означает и бестелесность.

534. Подобно тому как ко всем субстанциям применима общая
характеристика вечны, неизменны, так и к материи [могло бы
быть] отнесено [слово] бесформенны, поэтому для опровержения
этого сказано:

rupinahpudgalüh || 5 ||
5. [Лишь] материя имеет форму.

535. «Форма» означает «тело».
[Вопрос:] Какое тело?
[Ответ:] Тело — вид соединения цвета и других [качеств]; име-

ет форму тот, у кого есть форма, что означает — тело. Или же
«форма» — слово, обозначающее особое качество; те, у кого оно
есть, имеют форму.

[Вопрос:] Разве оно включается во вкус и другие [качества]?
[Ответ:] Да, оно не исключается, оно включается [в это пере-

числение]. Слово материя266 [стоит] во множественном числе для
указания на ее виды. Ведь виды материи различны: первичные
атомы, сочетания. О ее видах рассказывается далее. Если допустить
единство и бесформенность первичной материи [согласно учению
санкхьи], тогда это будет противоречить множественности форм
видимых следствий.

536. Каждая ли субстанция — условие движения и т.д. — делит-
ся на виды, подобно материи, далее говорится:

й äkäsädekadravyäni \\6\\
6. До пространства [включительно] субстанции едины

190



Перевод

537. До означает предел. [Субстанции следует] рассматривать
в соответствии с их порядком в сутре, т.е. — условие движения,
условие покоя, пространство. Слово едины означает число, им вы-
деляется субстанция. Субстанция — едина, единая субстанция.

[Вопрос:] Если так, то [почему слово] субстанции стоит во
множественном числе?

[Ответ:] По отношению к условию движения и другим [суб-
станциям] предполагается множественное число.

[Возражение:] Однако в силу отнесенности значения едины к
каждой [субстанции] должно стоять «каждая — едина» вместо
едины, [использованного] из-за краткости, и разве включение слова
субстанции не бессмысленно?

[Ответ:] Так, с точки зрения субстанции термин «субстанция»
обозначает единство, с точки зрения места, состояния и других [ас-
пектов] — неисчисляемость и безграничность видов, но предпола-
гается, что они не столь многочисленны, как души и материя.

538. Для указания на особенности каждой из рассматриваемых
субстанций говорится следующее:

niskriyünica || 7 ||
7. и недеятельны.

539. Деятельность — это модус субстанции, возникающий в си-
лу обеих причин (внутренней и внешней. — Н.Ж.), способность
проникновения; недеятельны — ее не проявляющие.

[Возражение:] Итак, получается, что если условие движения и
другие [субстанции] недеятельны, то возникновение невозможно.
Очевидно, что возникновение горшка и других [предметов] проис-
ходит в силу предшествующей деятельности. При отсутствии воз-
никновения нет и исчезновения. Следовательно, нет препятствий
для приписывания всем субстанциям трех [необходимых характе-
ристик]: возникновение и т.д.

[Ответ:] Это не так.
[Вопрос:] По какой причине?
[Ответ:] Это устанавливается иначе. Хотя у условия движения и

других [субстанций] нет возникновения, вызванного деятельно-
стью, оно понимается иначе. Так, например, [существует] два вида
возникновения: по своей причине и внешне-обусловленное. [Воз-
никновение] по своей причине таково: у принимающих свидетель-
ство агам о безграничном качестве самотождественности267 проис-
ходит естественное возвышение и ниспадение через прохождение

191



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

шести стадий. Так же происходит и внешне-обусловленное возник-
новение и уничтожение: лошади и другие [животные] из-за движе-
ния, покоя и проникновения претерпевают различные изменения в
каждый момент [времени].

[Возражение:] Однако если условие движения и другие [суб-
станции] недеятельны, то у душ и материи не может появиться
причина движения и [покоя], ведь получается, что движущаяся во-
да и подобные [ей среды есть] причина движения рыб и других
[существ].

[Ответ:] В этом нет ошибки, в силу ее вспомогательной роли,
подобно глазу. Так, например, при восприятии цвета глаз [является
вспомогательной] причиной, но не в случае с рассеянным умом.
При допущении бездеятельности условия движения, условия покоя
и пространства [необходимо] признать деятельную [природу] душ
и материи.

[Вопрос:] Время также деятельно?
[Ответ:] Нет, оно не предмет [обсуждения], поэтому здесь оно

не рассматривается.
540. Термином «протяженные» [в словосочетании] протяжен-

ные не-души обозначено лишь существование точек пространства,
но неизвестно их количество. Для установления [количества] точек
пространства говорится следующее:

asamkhyeyähpradesäh dharmädharmajivänäm || 8 ||
8. Условия движения и покоя, души [занимают]

неисчисляемое [количество] точек пространства.

541. неисчисляемое — за пределами исчисления. [Существует]
три вида неисчисляемого — минимальное, максимальное и среднее
[между ними]. Здесь берется среднее неисчисляемое. точек про-
странства — занимающих пространство. О характеристиках пер-
вичных атомов говорится [далее]; сколько их умещается [в одном
месте], обычно [называется] точкой пространства. Условия движе-
ния и покоя и каждая душа [занимают] одинаково неисчисляемое
[количество] точек пространства. Далее, бездеятельные условия
движения и покоя присутствуют во всем мировом пространстве.
И хотя у души столько же точек пространства, по своей природе
она уменьшается или увеличивается, проникая в соответствии
с кармой в тело [размером] с атом или же огромное. Когда же до-
стигает вершины мира, тогда восемь центральных точек души268

занимают середину разноцветной алмазной сферы269 под горой

192



Перевод

Мандарой270. И она наполняет весь остальной верхний, средний
и нижний мир.

542. Затем сказано, сколько точек у пространства:

äkäsasyänantäh || 9 ||
9. Пространство — бесчисленное,

543. бесчисленное — те, чьи границы неизвестны.
[Вопрос:] Что?
[Ответ:] Точки [пространства].
[Вопрос:] Чьи?
[Ответ:] Пространства. Представление о точках пространства

должно быть подобно предыдущему.
544. Точки пространства названных бестелесных субстанций

измерены. Теперь, для знания измерения точек пространства у те-
лесной материи сказано:

samkhyeyüsamkhyeyäscapudgalünüm || 10 ||
10. материя — исчисляемое и неисчисляемое,

545. Частица и включает слово бесчисленное. Некоторые диады
атомов материальной субстанции [занимают] исчисляемое [количе-
ство] точек пространства, некоторые — неисчисляемое и бесчис-
ленное.

[Вопрос:] Разве не [должно стоять] «бесчисленно-бесчисленное,
неисчисляемое»?

[Ответ:] Нет, в силу равенства этого бесчисленному. Бесчислен-
ное измеряется тремя способами: полностью бесчисленное, относи-
тельно бесчисленное и бесчисленно-бесчисленное. Они считаются
равными общепринятому бесчисленному.

[Возражение:] Раз мир занимает неисчисляемое [количество]
точек пространства, бесчисленные точки пространства и бесчис-
ленно-бесчисленные точки и сочетания, разве это не противоречит
[утверждению о] бесчисленном?

[Ответ:] В этом нет ошибки из-за связи со способностью про-
никновения тонких видов материи. Первичные атомы в силу изме-
ненной тонкой природы занимают бесчисленно-бесчисленное [ко-
личество] точек пространства одна в другой, и способность их про-
никновения остается незатронутой, поэтому это не противоречит
пребыванию в одной и той же точке пространства бесчисленно-бес-
численных [атомов].

193



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

546. материя — так из-за общего слова первичные атомы [мог-
ли бы] связываться с точками пространства. Для исключения этого
сказано:

nänoh\\ 11 ||
11. [но] не атом.

547. «У атома нет точек пространства» — таково предложение
целиком.

[Вопрос:] Почему нет?
[Ответ:] Из-за размера точки пространства. Подобно тому как

одна точка пространства лишена точки пространства в силу отсут-
ствия деления на точки, таким же образом у атома размером с точ-
ку отсутствует деление на точки. Далее, нет ничего меньше атома.
Раз не существует другого [объекта] меньше атома, то он не делит-
ся на точки пространства.

548. Определив [количество] точек пространства, для указания
на вместилище условия движения и других [субстанций] говорится
так:

lokalokaso 'vagähah || 12 ||
12. Пространство мира — вместилище [всего существующего].

549. Названные условие движения и другие [субстанции] прони-
зывают пространство мира, но не [выходят за его] пределы — таков
смысл.

[Вопрос:] Если вместилище условия движения и т.д. — про-
странство мира, то что вмещает [само] пространство?

[Ответ:] У пространства нет вместилища. Пространство — са-
моопорно271.

[Возражение:] Если пространство самоопорно, то и условия дви-
жения и [покоя] также [являются] самоопорными. Если же у усло-
вий движения и [покоя] мыслится иное вместилище, то и у про-
странства [должно быть] иное вместилище. И так до бесконечно-
сти.

[Ответ:] В этом нет ошибки, ибо нет иной субстанции, более
протяженной, чем пространство, в которой пространство бы нахо-
дилось. Оно безгранично со всех сторон. С обыденной точки зре-
ния говорится, что пространство [является] поддержкой условия
движения и других [субстанций]. Однако с частной точки зрения
все субстанции — самоопорны. Ведь говорится же на вопрос: «ты
где находишься?» — «У себя». Условие движения и другие [суб-

194



Перевод

станции] не существуют вне мирового пространства, что подобно
результату соотношения содержимого и содержащего.

[Возражение:] Однако в мире предшествующее по времени су-
ществует как содержащее [по отношению] последующего как со-
держимого, подобно сливам в кувшине. Пространство предшеству-
ет в существовании последующим условию движения и другим
[субстанциям] не таким образом. Следовательно, в отношении обы-
денной точки зрения будет неверным думать о содержимом и со-
держащем.

[Ответ:] В этом нет ошибки, ведь идея содержащего-содержимо-
го прилагается также и [по отношению] к одновременно возни-
кающим [объектам]. Так, цвет и другие [качества] мыслятся в гор-
шке, а рука и другие [части] — в теле. Это называется миром.

[Вопрос:] Что [такое] мир?
[Ответ:] Мир — то, где наблюдаются условие движения и дру-

гие субстанции. Это [слово (loka)] образовано от основы «видеть»
(lok) с суффиксом ghan. Пространство делится на два вида — про-
странство мира и пространство не-мира. О мире [уже было] сказа-
но. Пространство мира — то, которое в нем. То, что вне его, безгра-
ничное пространство не-мира. Разделение на мир и не-мир опре-
деляется существованием и не-существованием протяженных суб-
станций — условия движения и условия покоя. При отсутствии в
нем протяженной субстанции условия движения невозможно раз-
деление [на мир и не-мир] в силу отсутствия причины движения
душ и материи. При не-существовании протяженной субстанции
условия покоя в силу отсутствия причины, поддерживающей по-
кой, невозможно разделение на мир и не-мир. Поэтому лишь при
наличии обеих субстанций возможно разделение на мир и не-мир.

550. Далее, для указания на особенности видов устроения рас-
сматриваемых [субстанций] сказано:

dharmadharmayoh krtsne || 13 ||
13. Условия движения и покоя — во всем [пространстве мира].

551. Словосочетание во всем обозначает всепроникаемость.
Проникновение условия движения и покоя в пространстве мира не
подобно пребыванию горшка в доме.

[Вопрос:] Каково оно?
[Ответ:] Оно подобно [существованию] масла в целом кунжут-

ном семечке. Следует знать, что в силу способности проникнове-
ния они беспрепятственно входят в точки пространства друг друга.

195



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

552. Далее, для указания на особенности проникновения проти-
воположной лишенным точек пространства [субстанциям] телес-
ной материи, [занимающей] исчисляемое, неисчисляемое и бесчис-
ленное [количество] точек пространства, сказано:

ekapradesudisu bhâjyahpudgalänäm || 14 ||
14. Материя подразделяется на занимающую одну точку

пространства или более.

553. одну точку пространства — [занимает] одну точку про-
странства. Те, которые начинаются с одной точки пространства,
[занимают] одну точку пространства или более. Проникновение
материи подразделяется на виды. Так, говорится: «Разложением
слова на составные элементы возникает значение сложного сло-
ва»272, поэтому [чтение] одну точку пространства также прини-
мается. Так, например, первичный атом занимает одну точку про-
странства; два, соединившись или по отдельности, занимают одну
или две [точки]; три, соединившись или по отдельности, занимают
одну, две или три [точки]. Таким образом, сочетания исчисляемых,
неисчисляемых и бесчисленных точек пространства занимают в
пространстве мира одно, исчисляемое или неисчисляемое [количе-
ство] точек пространства.

[Вопрос:] Однако доказано, что бестелесные условия движения
и покоя не могут [оба сразу быть] в одном месте без противоречия,
как же [это возможно в отношении] телесной материи?

[Ответ:] Говорится так — в силу собственной природы проник-
новения и из-за преобразования в тонкий [вид] проникновение да-
же телесной материи не встречает препятствий, подобно пребыва-
нию света от нескольких светильников под одной крышей. И в со-
ответствии со свидетельством агам это следует понимать [именно]
так, ведь сказано:

Известно, что мир повсюду наполнен и пронизан бесчисленными
грубыми и тонкими материальными телами бесчисленных видов .

554. Затем говорится, каково проникновение у душ:

asamkhyeyabhägädisußvänäm || 15 ||
75. Души [занимают] неисчисляемое [количество]

и более частей.

555. Подразумевается — «в пространстве мира». Оно [состоит
из] неисчисляемых частей, каждая часть называется одной из неис-

196



Перевод

числяемых частей. Та, которая [является] началом, [считается] пер-
вой из неисчисляемых частей. Следует знать, что и душа проникает
в них. Так, например, одна душа занимает одну из неисчисляемых
частей. Это же верно и в отношении двух, трех, четырех и т.д. не-
исчисляемых частей вплоть до всего мира. Однако многочисленные
души занимают весь мир.

[Вопрос:] Если одну из неисчисляемых частей занимает одна
душа, каким образом бесчисленные души вместе с неизмеримым
числом тел занимают [место] в пространстве мира?

[Ответ:] Следует понимать, что существуют грубые и тонкие
виды [материи]. Грубые — тела, сталкивающиеся с препятствиями,
но тонкие, даже при наличии тела, в силу тонкой природы, заняв
точки пространства одной примитивной души, населяют бесчис-
ленно-бесчисленные обычные тела274. Они не создают препятствий
друг другу и грубым телам, поэтому нет никакого противоречия
в [положении о] проникновении.

556. [Вопрос:] Однако сказано, что одна душа [занимает] точки
пространства, равные миру, каким же образом она может занимать
[одну из] неисчисляемых частей мира, ведь получается, что она
занимает весь мир?

[Ответ:] Здесь так говорится:

pradesasamhüravisaparbhyümprad'ipavat || 16 ||
16. Сокращением и расширением [они занимают] точки

пространства подобно [свету] светильника.

557. Бестелесный по своей природе атман, связанный с безна-
чальных [времен кармой], некоторым образом в силу единства вой-
дя в телесную материю [с помощью] кармического тела, занимает
большое или малое тело; и, расширяясь или сокращаясь по своей
природе275 в точках пространства, меняя размер, [может] занимать
неисчисляемые части, подобно [свету] светильника. Так, например,
на открытом пространстве распространение света светильника
ограничивается сосудом, крышкой или другим покровом.

[Возражение:] Здесь сказано, что из-за проникновения в точки
пространства друг друга у условия движения и других [субстанций]
происходит смешение, достигается единство.

[Ответ:] Это не так, хотя они существуют в смешении друг с
другом, [они] не утрачивают своей природы, ведь сказано:

Они проникают друг в друга, соединяются и даже смешиваются
друг с другом, но никогда не теряют своей природы216.

197



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

558. Если это так, то следует сказать о различии в природе усло-
вий движения и [покоя]; поэтому говорится так:

gatisthityupagrahau dharmüdharmayorupakürah || 17 ||
17. Назначение условий движения и покоя — содействие

передвижению и пребыванию;

559. передвижению — средству перемещения с одного места
в другое; пребыванию — обратное этому; содействие — помощь;
передвижению и пребыванию — передвижению и пребыванию277;
содействие передвижению и пребыванию — содействие пере-
движению и пребыванию; условий движения и покоя — обозна-
чение деятеля. Назначение — предназначенность.

[Вопрос:] Какого рода?
[Ответ:] Содействие передвижению и содействие пребыванию.
[Возражение:] Если так, то должно быть двойственное [число].
[Ответ:] В этом нет ошибки; несущее общий [смысл] слово,

имея число, в соединении с другим словом не меняет [свое] изна-
чальное число. Так, например, südhoh küryamtapahsrute (букв, «обя-
занность монаха — аскеза и [изучение] писаний»)278. Это [так] воз-
никает: подобно воде, способствующей перемещению рыб, протя-
женная субстанция условия движения помогает движению душ и
материи, способных к передвижению; так же и, подобно земле,
предоставляющей основу для пребывания [в покое] лошадям и дру-
гим [животным], протяженная субстанция условия покоя способст-
вует пребыванию [в покое].

[Возражение:] Однако [в сутре] слово Назначение бессмыслен-
но в силу использования слова содействие, [должно быть:] «усло-
вия движения и покоя способствуют передвижению и пребыванию».

[Ответ:] В этом нет ошибки; для исключения неверного порядка
[слов стоит] слово Назначение, [иначе смысл] был бы таков: «ус-
ловие движения способствует передвижению душ, а условие покоя
способствует пребыванию материи». Для исключения этого ис-
пользовано слово Назначение.

[Вопрос:] Разве не сказано, что назначение условий движения
и покоя связано с пространством в силу его вездесущности?

[Ответ:] Это неубедительно, в силу наличия у него (пространст-
ва. — Н.Ж.) другой функции. Его функция — вместилище условий
движения и покоя и всех субстанций. [Если] у одной субстанции
признавать несколько функций, то не будет разделения на мир и
не-мир.

198



Перевод

[Возражение:] Земля, вода и другие [великие элементы] имеют
ту же самую функцию, поэтому нет смысла [вводить] условия дви-
жения и покоя.

[Ответ:] Нет, о содействии сказано в особом смысле. Несколько
причин приводят к одному следствию.

[Вопрос:] По причине равной силы у них разве передвижение и
пребывание не [должны] препятствовать друг другу?

[Ответ:] Нет, в силу пассивности [субстанций].
[Вопрос:] Эти две [субстанции] не существуют в силу их не-

воспринимаемости, подобно рогам у осла.
[Ответ:] Нет, в силу согласия всех учителей, ведь все учителя

признают [существование] воспринимаемых и не-воспринимаемых
объектов. Поэтому это — ложный аргумент. Все субстанции —
условие движения и т.д. — воспринимаются всезнающими непо-
средственным знанием, зрением. И это также [известно] из настав-
ления знатоков писаний.

560. Здесь сказано, что если существование сверхчувственных
условий движения и покоя устанавливается в связи с назначением,
то каково название безграничного сверхчувственного пространст-
ва, говорится так:

äkäsasyävagähah || 18 ||
18. [назначение] пространства — вмещать;

561. [назначение] — подразумевается. Следует знать, что на-
значение пространства — предоставлять свободное место душам,
материи и другим вмещаемым [субстанциям].

[Вопрос:] Сказано, что с этим связано предоставление свобод-
ного места вмещаемым душам и материи, [наделенным] активно-
стью; условия движения и [покоя] — бездеятельны, всегда взаи-
мосвязаны, разве [пространство может быть] вместилищем для
них?

[Ответ:] Да, в силу доказанности этого из переносного [смысла].
Так, например, говорится о вездесущности пространства даже при
отсутствии движения в силу его (пространства. — Н.Ж.) наличия
повсюду. Таким же образом условия движения и покоя также про-
никают повсюду, даже в отсутствие активности. Говорится в пере-
носном [смысле], что они повсеместно распространены.

[Возражение:] Сказано, что если его (пространства. — Н.Ж.)
природа — предоставлять место, тогда не должны встречаться пре-
пятствия [в виде] алмаза и т.д. — камням и т.д., [в виде стен] и т.д. —

199



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

коровам и т.д., но препятствия очевидны, поэтому уничтожается
[представление] о предоставлении места.

[Ответ:] В этом нет ошибки, у алмаза, камней и других грубых
[предметов] препятствия взаимны, это не уничтожает [представле-
ние] о предоставлении места. Это препятствия [самих] вмещаемых
[предметов друг другу]. Далее, алмаз и другие [предметы] не пре-
доставляют [друг другу] место по причине грубости, а не по вине
пространства. Но тонкие материальные [объекты] предоставляют
место [друг другу].

[Возражение:] Если это так, то это — не особая характеристика
пространства, у других [объектов] она также присутствует.

[Ответ:] Это не так, это его особая характеристика — быть при-
чиной общего вмещения всех категорий, посему это — ошибка.

[Вопрос:] В силу отсутствия ее у пространства не-мира, разве
она наличествует [у пространства мира]?

[Ответ:] Да, в силу невозможности отказа от собственной при-
роды.

562. О назначении пространства сказано. Затем говорится, како-
во назначение упомянутых безграничных [видов] материи:

sariravünmanah pränäpänäh pu dg al a mi m || 19 ||
19. [назначение] материи — [обусловливать] тело, речь, ум,

вдох, выдох,

563. [Возражение:] Это неубедительно.
[Встречный вопрос:] Что здесь неубедительно?
[Ответ возражения:] Спрашивалось, каково назначение материи,

а говорится о характеристиках материи. При чем здесь утвержде-
ние «материи — .. .тело, речь...»?

[Ответ:] Это связано; о характеристиках материи говорится да-
лее. Здесь же говорится о назначении предмета [обсуждения] для
указания на назначение материи в противовес душе, тело — [уже]
описано. Грубое и другие [тела из-за своей] тонкости не восприни-
маемы. Но из-за их проявлений среди совокупности имеющихся
некоторые воспринимаемы, некоторые — не воспринимаемы. Кар-
мическое тело, будучи их причиной, включается в понятие [«те-
ло»]. Все они материальны; материя оказывает помощь душам.

[Возражение:] Возможно мнение, [согласно которому] карма
нематериальна в силу [своей] бесформенности; бесформенное же
не [может быть] связано с грубым и другими [телами]. Это убеди-
тельно?

200



Перевод

[Ответ:] Это не так. Оно (кармическое тело. — Н.Ж.) также ма-
териально; его «созревание» зависит от контакта с телесными [объ-
ектами]. Очевидно, что созревание зерна происходит от контакта с
водой и другими [видами] материи. Таким же образом кармическое
[тело] зависит от «кнута и пряника»279 и других телесных [вещей];
поэтому следует понимать, что оно — материально, речь [бывает]
двух видов: физическая речь и психическая речь. Далее, психическая
речь — материальна, поскольку определяется [кармой, формирую-
щей] главные и второстепенные части тела при подавлении-с-унич-
тожением затемняющей чувственное знание и знание из писаний и
подавляющей силу [кармы]. В ее отсутствие нет и психической [ре-
чи]. Наделенная такой способностью материя, побуждаемая актив-
ным атманом, принимает форму речи, поэтому физическая речь так-
же материальна и [в силу этого является] объектом индрии слуха.

[Вопрос:] Она не является объектом других индрий?
[Ответ:] Каждая [индрия] воспринимает соответствующий [ей

объект]; нос чувствует запах и не воспринимает вкус и другие [ка-
чества].

[Вопрос:] Речь бестелесна?
[Ответ:] Нет, из-за восприятия телесными [органами], а также

очевидных препятствий ее [распространению в виде] стен, ветра и
подавлению другими [факторами]. Ум [бывает] двух видов: физи-
ческий ум и психический ум. Психический ум характеризуется по-
ниманием и направленностью сознания, и в силу опоры на материю
[сам является] материальным. Физический ум также материален,
ибо это материя, преобразованная в форму ума, обусловленную
[кармой, формирующей] главные и второстепенные члены тела при
подавлении-с-уничтожением подавляющей силу и затемняющей
знание [кармы] из-за памяти различения добродетелей и ошибок
и других [проявлений,] способствующих атману.

[Возражение:] Некоторые сказали, что ум — это другая суб-
станция, лишенная формы и других изменений, размером с атом,
поэтому он не связан с материальностью.

[Ответ:] Это не связано.
[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Говорится — он или связан с атманом и индриями, или

не связан. Если не связан, то не [может] ни способствовать атману,
ни быть использованным индриями. Если связан и связан с одной
точкой пространства, то, будучи атомарным, не может способство-
вать остальным точкам пространства.

201



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Возражение:] Он распространяется властью адришты280, подоб-
но гончарному кругу.

[Ответ:] Нет, в силу отсутствия [у него] такой способности.
Адришта — свойство бестелесного и бездеятельного атмана; сле-
довательно, она [также] бездеятельна и как таковая неспособна вы-
звать действие где бы то ни было. Видимая же [сила], отличающая
субстанцию ветра, активная и ощущаемая, [является] причиной
колыхания растений. Эта же [адришта имеет] противоположные
характеристики и поэтому не может быть причиной деятельности.
У атмана, в котором проявляется [карма, формирующая] главные и
второстепенные члены тела при подавлении-с-уничтожением кар-
мы, препятствующей силе и затемняющей знание, вбираемый
внутрь воздух, характеризуемый движением вверх, называется вдо-
хом. У того же самого атмана выталкиваемый наружу воздух, ха-
рактеризуемый движением выдыхания, называется выдохом. Это,
[будучи] причиной жизни, способствует атману. Следует понимать,
что эти ум, вдох, выдох — телесны.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу очевидности противодействия со стороны те-

лесных [объектов]. Очевидно, [действию] ума препятствуют мол-
нии и другие [явления], порождая ужас. [Он] также подавляется
алкоголем и другими [веществами]. Противодействие вдоху и вы-
доху достигается закрыванием рукой или тканью на лице и т.д.
[Они] подавляются также мокротой [в легких]. Но бестелесному не
может противодействовать телесное. Следовательно, этим доказы-
вается существование атмана. Подобно тому как жесты марионетки
приводят к [выводу о] существовании кукловода, так из действий
вдоха и выдоха постигается действующий атман.

564. Только ли это назначение продуктов материи или есть еще
какое-то, сказано:

sukhaduhkhajivitamaranopagrahäsca || 20 ||
20. а также счастье, страдание, жизнь, смерть;

565. Проявления приятных или неприятных чувств при наличии
внутренней причины, возникающие в результате «вызревания»
внешних причин [в виде] вещей, изменения в форме любви или
мучений известны как счастье или страдание. Поддержание суще-
ствования, вызванное проявлением [кармы, определяющей] про-
должительность жизни, поддержка длительности существования
души в непрерывности, отличающейся деятельностью вышеопи-

202



Перевод

санных вдоха и выдоха, называется жизнью. Прерывание этого —
смерть. Эти счастье и другие [состояния] души — назначение произ-
веденного материей; они возникают при наличии телесных причин.

[Вопрос:] Поскольку тема [обсуждения] — назначение, разве
слово «способствование» не [является] бессмысленным?

[Ответ: Оно] не бессмысленно. Оно показывает помощь самому
себе. Назначение материи — способствовать произведенному ма-
терией. Так, например, бронза очищается пеплом, вода — [ореха-
ми] катака281, железо — водой и т.д.

[Вопрос:] Зачем [использовано] слово также!
[Ответ:] Оно обозначает включение. Оно включает другие суще-

ствующие произведенные материей: как тела, так и глаза и другие
индрии.

566. Так, показав сначала назначение произведенного не-душой,
для того чтобы показать назначение произведенного душой, сказано:

parasparopagraho jivänäm || 21 ||
21. [назначение] душ — помощь друг другу;

567. Словосочетание] друг другу предполагает обмен услугами;
обмен услугами — обмен деяниями; помощь друг другу — помо-
гать друг другу. [Это] — назначение душ.

[Вопрос:] Какое же?
[Ответ:] Господин — слугам, учитель — ученикам, такой и ей

подобной бывает помощь друг другу. Господин помогает слугам,
предоставляя [им] пропитание, а слуги — творя благое [господину]
и препятствуя не-благому. Учитель помогает ученикам, показывая
в наставлении «плод» обоих миров и заставляя [учеников] посту-
пать в соответствии с наставлением. Ученики также [помогают
учителю] услужением.

[Вопрос:] В обсуждении назначения зачем снова [использовано]
слово помощь?

[Ответ:] Чтобы показать четыре вышеназванных [фактора] —
счастье и т.д., снова использовано слово помощь. Назначение душ —
созданное душой счастье и т.д.

568. Сказано, что если у всего [существующего] обязательно
должны быть помощники, то какова помощь времени, [также] счи-
тающегося существующим, говорится следующее:

vartanuparinümakriyäh paratväparatve са külasya || 22 ||
22. времени — создавать длительность, изменение,

последовательность и предшествование.

203



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

569. [Слово] длительность {vartana) женского рода образовано
от [корня] vrt, [суффиксов] действия или состояния nij и уЩ\ дли-
тельность — причина длительности или длительность как тако-
вая. Длительность условия движения и других субстанций в силу
собственной сущности осуществляется посредством смены моду-
сов, что невозможно без помощи извне, а это есть характеристика
времени. Назначение времени — создавать длительность.

[Вопрос:] Каков смысл [суффикса] nip
[Ответ:] Он изменяет модусы субстанции. Вызывающее измене-

ние — время.
[Возражение:] Если это так, то время становится деятельным.

Подобно тому как ученик учится, а наставник — обучает.
[Ответ:] В этом нет ошибки, [иногда дополнительная] причина

кажется основным деятелем, подобно тому как говорят: «Огонь от
кизяка обучает»282. Так же и время называется причиняющим дея-
телем.

[Вопрос:] Откуда известно время?
[Ответ:] У существующих особых действий — мгновений, при-

готовления [пищи] и т.д. — при наличии собственных названий —
мгновение, приготовление [пищи] и т.д. — время называется «вре-
менем-мгновением», «временем приготовления [пищи]», что пред-
полагает общее определение — время. В силу этого определения
приходят к [выводу о] существовании времени.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу соотношения главного и вторичного283. Модус

субстанции — это изменение без колебаний в форме прекращения
одного свойства и появления другого. У души — гнев и другие [со-
стояния], у материи — цвет и другие [качества]. Таким же образом у
условия движения, условия покоя и пространства, [обладающих] атри-
бутом самотождественности, происходят увеличения и уменьшения.
Деятельность заключается в колебаниях. Они [бывают] двух видов
из-за разделения на искусственные и естественные. Так, искусст-
венные — у повозки и других [средств передвижения], естествен-
ные — у облаков и т.п. «Сначала» и «после» применимы как ко вре-
мени, так и к месту. [Здесь] это относится ко времени в силу пред-
мета [обсуждения] — назначение времени. Эти виды назначения —
длительность и т.д. приводят к [выводу о] существовании времени.

[Возражение:] Однако [в сутре] достаточно термина длитель-
ность, изменение и т.д. — его подвиды, поэтому отдельное их
употребление бессмысленно.

204



Перевод

[Ответ:] Не бессмысленно; пространность [изложения необхо-
дима] из-за указания на два вида времени. Время [бывает] двух ви-
дов: высшее время и обыденное время. Высшее время характеризу-
ется длительностью, обыденное время характеризуется изменением
и т.д. Время обычно определяется как особое деяние, разделенное
одним [деянием] и [являющееся] причиной разделения другого.
Оно [бывает] трех видов: прошлое, настоящее и будущее. Далее,
в высшем времени главное определение — время, а определения
прошлого и т.д. — вторичны. В обыденном времени главное опре-
деление — прошлое и т.д., а определение «время» — вторично в
силу связи с деятельными субстанциями и производности от [выс-
шего] времени.

[Возражение:] Сказано, что описаны назначения условий дви-
жения и покоя, пространства, материи, душ и времени, также опи-
саны характеристики, вроде «характеризуется направленностью
сознания» и т.д. В отношении материи же дана [лишь] общая ха-
рактеристика — «протяженная субстанция», но не приведены осо-
бые характеристики.

[Ответ:] Для этого здесь говорится:

sparsarasagandhavarnavantah pudgaläh || 23 ||
23. Материя обладает осязанием, вкусом, запахом, цветом,

570. Осязание — осязающее или осязание как таковое. Оно [бы-
вает] восьми видов: нежное, грубое, тяжелое, легкое, холодное, го-
рячее, мягкое, твердое. Вкус — вкушающее или вкушаемое как та-
ковое. Он [бывает] пяти видов: горький, кислый, едкий, вяжущий и
сладкий. Запах — вдыхающее или вдыхаемое как таковое. Он [бы-
вает] двух видов: благовонный или зловонный. Цвет — окраши-
вающее или окрашивание как таковое. Он [бывает] пяти видов:
черный, синий, желтый, белый, красный. Это — основные цвета,
каждый [из них] имеет исчисляемые, неисчисляемые и бесчислен-
ные подвиды, обладает осязанием, вкусом, запахом, цветом —
то, у чего есть осязание, вкус, запах и цвет. [Суффикс] matup опре-
деляет постоянную связь — подобно тому как дерево ньягродха284

называется молочным (ksïrino).
[Возражение:] Однако из [ТС 5.5:] [Лишь] материя имеет

форму— понятно, что материя называется обладающей телесно-
стью, а раз вкус и другие свойства воспринимаются именно в тес-
ной связи с ней, то это доказывает телесность материи, и тогда эта
сутра бессмысленна.

205



Пуджъяпада. Сарвартха ödxu

[Ответ:] В этом нет ошибки; из [ТС 5.4:] [Субстанции] вечны,
неизменны, бесформенны — [можно было бы понять], что у усло-
вия движения и других субстанций определение постоянства и дру-
гие [свойства могут] относиться к бестелесности материи. Эта
[сутра] приведена для предотвращения такого толкования. Но это
говорится для обозначения особенностей собственной природы
этих [субстанций].

571. Для описания остальных форм материи говорится следую-
щее:

sabdabandhasauksmya sthau-
lyasamsthanabhedatamaschuyutapodyotavantasca || 24 ||

24. а также звуком, связью, тонкостью, грубостью, формой,
делимостью, темнотой, тенью, жаром, свечением.

572. Звук [бывает] двух видов: характеризующий речь и проти-
воположный [этому]. Характеризующий речь [бывает] двух видов:
имеющий буквы и не имеющий букв. Состоящий из букв, описан-
ный в шастрах, делящийся на санскрит и противоположные [ему
языки, является] средством [разговорной] практики ариев и млеччх
[соответственно]. Не имеющий букв — средство обозначения при-
роды запредельного знания у [обладающих] двумя и более индрия-
ми [существ]. Все это — искусственно [созданное]. Неязыковой
[звук бывает] двух видов: искусственный и естественный. Естест-
венный [звук] производится тучами и другими [явлениями]. Искус-
ственный [звук бывает] четырех видов из-за разделения на тата,
витата, гхана и саушира. Так, тата285 производится обтянутыми ко-
жей барабаном, военным барабаном, бубном и им подобными. Ви-
тата производится струнными [инструментами] — виной, лирой и
им подобными. Гхана порождается металлическими [инструмента-
ми] — тарелками, колокольчиками и им подобными. Саушира вы-
зывается духовыми [инструментами] — флейтой, раковиной и им
подобными. Связь [бывает] двух видов: естественная и искусствен-
ная. Естественная возникает [там, где] нет усилий человека. Тако-
вы, например, вызванные в объектах качествами липкости и сухо-
сти свечение, метеоры, тучи, огонь, радуга и т.д. Искусственная
[связь], вызываемая усилием человека, делится на два вида: [связь]
неживых объектов и [связь] живых и неживых объектов. Так,
[связь] неживых объектов характерна для смолы и дерева и им по-
добных [веществ]. [Связь] живых и неживых объектов — связь кар-
мы и не-кармы. Тонкость [бывает] двух видов: предельная и отно-

206



Перевод

сительная. Предельная — у первичных атомов. Относительная —
у лиан, миробалана, ююбы и им подобных. Грубость также [быва-
ет] двух видов: предельная и относительная. Так, предельная —
великое сочетание [атомов], пронизывающее весь мир. Относи-
тельная — у ююбы, миробалана, лианы и им подобных. Форма —
[это] вид. Она [бывает] двух типов: характеризующаяся определен-
ностью и характеризующаяся неопределенностью. Характеризую-
щаяся определенностью [бывает] у треугольников, четырехуголь-
ников, прямоугольников, круга и других [фигур]. Затем, у облаков
и им подобных [явлений бывают] многообразные нечеткие формы,
они характеризуются неопределенностью. Делимость [бывает]
шести видов: распиливание, растирание, разбивание, измельчение,
расслоение, высекание. Так, распиливание — распиливание пилой
и другими [инструментами] куска дерева; растирание — ячменя,
пшеницы и других [видов зерна] в муку; разбивание — горшка
и других [сосудов] на черепки; измельчение — чечевицы, гороха и
других [бобовых]; рассеивание — облачных слоев; высекание —
высекание искр из раскаленных железных кругов молотом и дру-
гими [инструментами]. Темнота — противоположна свету, причина
препятствия видению. Тень вызывается закрыванием [источника]
света. Она [бывает] двух видов: измененная форма вида цвета и
состоящая из отражения. Жар вызывается солнцем и характеризу-
ется светом и раскаленностью. Свечение — это свет, испускаемый
луной, светлячками и им подобными. Таковы формы материальной
субстанции — звук и т.д. И то, в чем существуют эти звук, связь,
тонкость, грубость, форма, делимость, темнота, тень, жар, свече-
ние, связано с материей. Словами а также включаются разреза-
ние, разделение и другие изменения материи, известные из агам.

573. Для указания на виды названной материи сказано:

anavah skandhäsca || 25 ||
25. Атомы и сочетания

574. Атомом называется [частица] размером с точку простран-
ства, способная порождать модусы осязания и другие [качества].
В силу [своей] тонкости [он бывает] началом самого себя, середи-
ной самого себя и концом самого себя, ведь сказано:

Знай, что первичный атом — это субстанция, которая
[является] началом, серединой и концом самой себя, неделима,

не воспринимаема индриями2^6.

207



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

Сочетаниями называются скопления атомов в грубом состоя-
нии, [которые могут быть] восприняты, схвачены, обработаны
и т.д. Обычно известное действие может быть распространено на
восприятие и другие [деяния, поэтому и] диада атомов называется
сочетанием. Материя также [делится] на класс атомов и класс соче-
таний. В сутре стоит множественное число для указания на бесчис-
ленные виды этих двух классов. [Слова] Атомы и сочетания [на-
писаны] отдельно для связи с двумя предыдущими сутрами. Атомы
обладают осязанием, вкусом, запахом, цветом. Сочетания же наде-
лены звуком, связью, тонкостью, грубостью, формой, делимостью,
темнотой, жаром, тенью, свечением, а также осязанием и другими
[качествами]. Сказано, что изменения, характеризующие атомы и
сочетания этой материи, имеют ли начало или они безначальны.
Однако [раз они] возникают, то понятно, что имеют начало. Если
же это так, то следует разъяснить, каким способом они возникают.
Так, для описания причины возникновения сочетаний [атомов] го-
ворится:

bhedasamghätebhya utpadyante || 26 ||
26. возникают через соединение, разделение.

576. разделение — это разделение соединений в силу двух при-
чин: [внешней и внутренней]; соединение — объединение бывших
по отдельности.

[Возражение:] Однако из-за [употребления] двух слов [в сутре]
должно быть двойственное число.

[Ответ:] Множественное число обозначает включение третьего
определения: «возникают через соединение, разделение и разделе-
ние-и-соединение». Так, например, два первичных атома, соединя-
ясь, образуют сочетание в две точки пространства; соединением
атома и [сочетания] в две точки пространства образуется [сочета-
ние] в три точки пространства; соединением [сочетания] в три точ-
ки пространства с атомом образуется [сочетание] в четыре точки
пространства или два [сочетания] по две точки. Так, соединением
образуются исчисляемые, неисчисляемые, бесчисленные и бесчис-
ленно-бесчисленные точки пространства. Их разделением образу-
ются сочетания вплоть до модусов в две точки пространства. Таким
образом, одномоментным разделением и соединением порождают-
ся сочетания, начиная с двух точек пространства: разделением од-
ного и соединением с другим. Так описывается способ возникнове-
ния сочетаний [атомов].

208



Перевод

577. Для указания на способ возникновения атомов сказано:

bhedädanuh || 27 ||
27. Атомы — через разделение.

578. «Принятое правило применяется для установления опреде-
ленности»2 7 — так [говорят]. Атом образуется только разделени-
ем, но не соединением и не соединением-и-разделением.

579. [Возражение:] Сказано, что сочетания [образуются] только
соединением, этого достаточно, употребление же «соединением-и-
разделением» бессмысленно.

[Ответ:] Для указания на это употребление говорится следую-
щее:

bhedasamghätäbhyäm cäksusah || 28 ||
28. Видимые [сочетания] — через соединение.

580. Образованные возникновением бесчисленных первичных
атомов, некоторые [сочетания] видимы, некоторые — невидимы.
Далее, говорится, как некоторые невидимые [сочетания] становятся
видимыми: видимыми [они становятся благодаря] разделению-и-
соединению, но не в силу разделения.

[Вопрос:] Какова же [причина их] появления?
[Ответ:] Сказано, что при разделении [сочетания] тонкой при-

роды оно не теряет своей тонкости и невидимости. Затем снова при
разделении [сочетания] тонкость изменяется, и, соединяясь с дру-
гим [сочетанием] и обретая предельную грубость, оно становится
видимым.

581. Сказано, что описаны особые характеристики условия дви-
жения и других субстанций, но не описаны общие характеристики.
Это должно быть сделано. Говорится:

saddravyalaksanam || 29 ||
29. Субстанция — сущее, характеризуемое

582. Субстанция — то, что существует. Таков смысл [сутры].
583. Если это так, то следует сказать, каково сущее. Поэтому

сказано следующее:

utpadavyayadhrauvyayuktam sat || 30 ||
30. связью с возникновением, пребыванием, исчезновением.

584. Возникновение — появление в силу обеих причин: [внеш-
ней и внутренней] — сознательной или бессознательной субстан-

209



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ции без потери собственного класса, подобно модусу горшка из
комка глины. Сходным образом потеря предыдущего существова-
ния — исчезновение, например, при появлении горшка исчезает
[форма] комка. При отсутствии возникновения и исчезновения без-
начальное по своей природе изменение, пребывающее постоянным,
есть пребывание. Постоянная природа или действие [называется]
пребыванием. Подобно тому как комок глины в горшке и других
[предметах] остается частью глины. Сущее — то, что связано с эти-
ми признаками возникновения, исчезновения и пребывания.

[Вопрос:] Слово «связь» относится лишь к разделенным вещам,
подобно тому как [говорится]: «Девадатта имеет палку». В таком
случае разве связь этих трех признаков с субстанцией не утрачива-
ется?

[Ответ:] В этом нет ошибки; слово «связь» применяется также и
в отношении чего-то неразделенного, подобно тому как столб свя-
зан с силой, в таком случае «связан» указывает на их тесную связь.
Или же слово «связь» имеет собирательное значение и обозначает
«собранный, состоящий». Сущее связано с возникновением, исчез-
новением и пребыванием в смысле: «состоит из возникновения,
исчезновения и пребывания». Говорится так: характеристики суб-
станции — возникновение и т.д. Субстанция — характеризуемое.
Так, в отношении точки зрения модусов они отличны друг от друга
и от субстанции; в отношении точки зрения субстанции они не
воспринимаемы по отдельности. Так доказывается природа харак-
теризуемого и его характеристик.

585. Сказано [в ТС 5.4]: вечны, неизменны, бестелесны, но не-
понятно, что [значит] вечны, поэтому сказано следующее:

tadbhüvavyayam nityam || 31 ||
31. То, чья природа не исчезает, — вечно.

586. Упомянута чья природа.
[Вопрос:] Какая природа?
[Ответ:] Причина узнавания. Припоминание «это — именно то»

есть узнавание. Природа — это то, что не случайно, у чего есть
основание. Природа — сущность, чья природа — природа чего.
Вещь узнается по той природе, которая была прежде увидена:
«это — именно то». Если же прежняя вещь полностью исчезла, а за-
тем возникла другая, в таком случае припоминания не возникает.
Иначе это бы противоречило обыденной практике. Следовательно,
эта неуничтожимость не разрушаемой природы есть вечность. Од-

210



Перевод

нако это следует понимать только в некотором [смысле]. Если бы
повсюду в вечности не было бы возникновения и исчезновения, то
это противоречило бы сансаре и способам ее прекращения.

587. [Вопрос:] Однако это же противоречие — «это вечно» и
«это не вечно». Если вечно, в силу отсутствия исчезновения и воз-
никновения не может стать не вечным. Если же не вечно, то в силу
отсутствия покоя не может быть вечным.

[Ответ:] В этом нет противоречия, поскольку:

arpitünarpitasiddheh || 32 ||
32. Принятое [во внимание] постигает не принятое.

588. Вещи — многогранны. Какому-то аспекту намеренно при-
дается главенство, поэтому он принят [во внимание]. Обратное это-
му — не принятое [во внимание]. В силу отсутствия намерения
другие аспекты не рассматриваются и, будучи второстепенными,
называются не принятыми [во внимание]. Принятое и не принятое
[во внимание] и есть принятое [во внимание] и не принятое. То, что
ими постигается, — принятое или не принятое [во внимание]. В этом
нет противоречия. Так, например, один [и тот же] Девадатта [явля-
ется] отцом, сыном, братом, племянником и т.д. В силу связи по-
рождающего и порожденного противоречие не возникает, из-за ви-
дов принятого [во внимание]. По отношению к сыну он — отец, по
отношению к отцу — сын и т.д. Так и субстанция относительно об-
щего — вечна, относительно особенного — не вечна, и тут нет про-
тиворечия. Эти две [категории] общего и особенного в каком-то
[смысле находятся в отношениях] тождества-в-различии. Они яв-
ляются основой [обыденной] практики.

589. [Вопрос:] Далее, сказано в соответствии с существующей
практикой [различения] множества точек зрения, что возникшие со-
четания атомов образуются разделением-и-соединением. Но это со-
мнительно, сочетания образуют соединение простой связью двух и
более атомов, или же [тут подразумевается] какая-то особенность?

[Ответ:] Говорится, что при наличии связи в соединении изме-
няющиеся атомы объединяются в соединение.

[Вопрос:] Если это так и соответствует сказанному, то почему
же одни атомы, не теряя [своей принадлежности] к классу материи,
вступают в соединение, а у других — связанности нет?

[Ответ:] Говорится, что хотя они не отличаются друг от друга по
[типу] материи, различие зависит от наличия способности к изме-
нению характеристик бесчисленных модусов.

211



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

snigdharüksatväd bandhah || 33 ||
33. Соединение [происходит] благодаря «липкости»

и «сухости» [атомов],

590. В соответствии с внешней и внутренней причинами в силу
проявления модуса липкости материя слипается — это и есть «лип-
кость». Сходным образом «сухость» — то, что является сухим.
Липкое и сухое — «липкость» и «сухость». Их природа — лип-
кость и сухость. Липкость характеризуется качеством прилипания,
обратное же этому — сухость, благодаря «липкости» и «сухо-
сти»— так определяется причина [соединения атомов]. Возник-
шая между двумя атомами связь есть продукт этого. Два атома,
липкий и сухой, прилепляются друг к другу, возникает связь, и так
образуется сочетание из двух атомов. Таким же образом образуют-
ся сочетания исчисляемых, неисчисляемых и бесчисленных точек
пространства. Далее, степень прилипания имеет один, два, три, че-
тыре, исчисляемые, неисчисляемые и бесчисленные виды. Сход-
ным же образом [дело обстоит и] со степенями сухости. Первичные
атомы существуют [изначально] с этими степенями. Подобно тому
как различные степени прилипания присутствуют в молоке козы,
коровы, буйволицы, верблюдицы, топленом масле, а степень сухо-
сти различается в пыли, крупинках [зерна], гальке и других [подоб-
ных веществах], так и в первичных атомах степени липкости и су-
хости различны.

591. Для исключения неприемлемых степеней в связях, вызван-
ных степенями липкости и сухости и наделенных ими без различе-
ния, сказано:

najaghanyagunänäm || 34 ||
34. [но] не происходит при минимальной степени,

592. минимальной — низшая [степень]; степени — части; при
минимальной степени — у тех, чьи качества выражены в мини-
мальной степени. При минимальной степени связи не происходит.
Так, например, нет связи между атомами с одной и той же степе-
нью липкости, двумя и т.д. исчисляемыми, неисчисляемыми и бес-
численными степенями липкости. Так же, как нет связи между
[атомом] с первой степенью липкости и [атомами] второй, исчис-
ляемыми, неисчисляемыми и бесчисленными степенями сухости.
Так же [обстоит дело и в отношении] одной степени сухости.

212



Перевод

593. Исключая эту минимальную степень липкости и сухости,
у других липких и сухих [атомов] связь друг с другом, как правило,
возникает. Для разъяснения предмета отрицания сказано:

gunasämye sadrsänäm || 35 ||
55. [или] если [оба атома] имеют одинаковые качества

одной степени.

594. одинаковые обозначает обусловленность одним и тем же
классом; одной степени обозначает обусловленность одним и тем
же уровнем. Сказанное подразумевает, что не существует связи
между второй степенью липкости и второй степенью сухости,
третьей степенью липкости и второй степенью липкости, второй
степенью сухости и второй степенью сухости.

[Вопрос:] Если это так, то каков смысл употребления [слова]
одинаковые!

[Ответ:] одинаковые употреблено для обозначения связи одина-
ковых качеств, но различных степеней.

595. Затем, для обусловленности искомого смысла [относитель-
но] возможной связи [в качестве] исключения между атомами од-
ного класса и разных классов с разной степенью качеств говорится
следующее:

dvyadhikädigunänäm tu || 36 ||
36. Но [атомы одинаковых качеств, если] степень [одного]

вдвое больше [другого, соединяются].

596. Те, у кого степень вдвое больше, — сильнее вдвойне.
[Вопрос:] Какова она?
[Ответ:] Четвертая степень. Слово одного обозначает способ.
[Вопрос:] Каков же этот способ?
[Ответ:] Удвоение. Под это не подпадают [атомы] пятой степени

и т.д. Таким образом, названная связь возникает у [атомов] одного
класса и разных классов при удвоении степени, но не у остальных.
Так, например, у первичных атомов второй степени липкости нет
связи с атомами первой, второй или третьей степени липкости, но
с четвертой степенью липкости — есть. Однако у [атомов] с этой
второй степенью липкости нет связи с пятой, шестой, седьмой,
восьмой степенью липкости, исчисляемыми, неисчисляемыми и бес-
численными степенями липкости. У [атомов] же с третьей степенью
липкости есть связь с [атомами] пятой степени липкости. Осталь-
ные же с меньшей или большей степенью [связи] не имеют. [Ато-

213



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

мы] с четвертой степенью липкости связываются с атомами с шес-
той степенью липкости, а с низшими или высшими степенями —
нет. Это также применимо ко [всем] остальным [атомам]. Таким же
образом у [атомов] со второй степенью сухости нет связи с [атома-
ми] первой, второй, третьей степени сухости, но с четвертой степе-
нью сухости — есть. У этих [атомов] со второй степенью сухости
нет связи с [атомами] пятой и других, более высоких степеней су-
хости. Таким же образом следует применять удвоение для связи
к [атомам] с третьей и т.д. степенью сухости. Это применимо
и к [атомам] различных классов, ведь сказано:

Бывает связь липкого [атома] с вдвое более липким, сухого
с вдвое более сухим, липкого с сухим; минимальная же [степень]

у одинаковых или различных [классов] исключается2^.

Частица Но обозначает различение. Она исключает неприемле-
мое и отличает связь.

597. Для чего объект с высокой степенью с объектом с иной
степенью объявляется связанным, сказано следующее:

bandhe 'dhikaupürinümikau ca || 37 ||
37. При соединении [атом с] высшей [степенью] поглощает

[низшую].

598. Слово [степенью] предполагается [темой] главы; высшей —
более высокой степенью. Поглощение — преобразование состояния,
как [в случае] с жидкой патокой. Подобно тому как жидкая патока
преобразует окружающие ее частицы пыли и других [веществ], в си-
лу своего свойства придавая им сладкий вкус, так и другие сильные
свойства поглощают слабые. Таким же образом [атомы со] второй
степенью липкости и сухости поглощаются [атомами с] четвертой
степенью липкости и сухости. Поэтому первое состояние исчезает,
а новое возникает, порождая единство. Иначе бы при отсутствии
поглощения, подобно соединению белой и черной нитей, [они]
оставались бы в несмешанном виде. Под приведенное правило под-
падает длительность затемняющей знание и других [видов] кармы
в тридцать котикоти сагаропам.

599. Ранее [ТС 5.29-30] было сказано, что Субстанция — су-
щее, характеризуемое связью с возникновением, пребыванием,
исчезновением. Далее, для обозначения характеристик субстанции
иным способом сказано:

214



Перевод

gunaparyayavad dravyam || 38 ||
38. Субстанция — [то, что имеет] атрибуты и модусы,

600. атрибуты и модусы — атрибуты и модусы. Субстанция —
то, что наделено атрибутами и модусами. Здесь [суффикс] mat up y

уже разъясненный ранее как собирательный, в каком-то [смысле]
использован для разделения.

[Вопрос:] Что [такое] атрибуты и что [такое] модусы?
[Ответ:] Составляющая часть [субстанции] — атрибуты, сме-

няющие2 8 9 [друг друга способы существования] — модусы. Суб-
станция наделена обоими, ведь сказано:

Атрибут то, что разделено в субстанции,
способ [существования] субстанции называется модусом;

субстанция наделена ими; [эта] связь неразрывна и вечна290.

Как сказано, атрибут — то, что отличает [одну] субстанцию [от
другой], именно через них познается субстанция. При их отсутствии
было бы смешение субстанций. Так, например, душа от материи и
других субстанций отличается атрибутами знания и т.д., материя —
формой и т.д. Поэтому без отличий они бы смешались. И поэтому
в отношении общего сущностные атрибуты души — знание и т.д.,
а у материи — форма и т.д. В отношении особенного их отдельные
виды [являются] модусами, а именно: знание горшка, знание куска
ткани, гнев, гордыня, запах, цвет, интенсивный или слабый, и т.д.
Объединяющее их целое, некоторым образом отличное от них, опре-
деляется как субстанция. Если бы целое было полностью самотож-
дественным291, то ничего не существовало бы. Так, например, при
существовании взаимоисключающих характеристик как целого в
силу самотождества единства все они исчезли бы по причине взаи-
моуничтожимости. Так, форма в этом целом отличается от вкуса и
других [качеств]. Поэтому целое остается самотождественным. И раз
этот вкус и другие [качества] не сливаются с формой, то как же це-
лое не может быть отличным от вкуса и других качеств? Тогда [по-
лучается, что] целое и есть форма, однако форма не может состав-
лять целого, [что приводит к выводу] о не-существовании целого.
Раз нет целого, то нет и составляющих целое [частей]. Это примени-
мо к вкусу и другим [качествам]. Поэтому принимающие целое
должны принять и нечто отличное некоторым образом от качеств.

601. Характеристики названных субстанций определены. Этот
предмет разъясняется именно как субстанция. Для введения нена-
званной субстанции сказано:

215



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

külasca || 39 ||
39. время — также.

602. [Вопрос:] Что?
[Ответ:] Субстанция — таков конец предложения.
[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу наделенности этой характеристикой. [Ранее,

в ТС 5.30, 38 были] приведены два вида характеристик: связью
с возникновением, исчезновением, пребыванием и [имеет] атри-
буты и модусы. Обе эти характеристики у времени наличествуют.
Так, например, у времени есть пребывание, поскольку [оно] само-
обусловлено в силу постоянства собственной природы. Исчезно-
вение и возникновение обусловлены внешними [причинами], но
в отношении подъема и упадка атрибута самотождественности
[время] самообусловлено. Затем, у времени существуют атрибуты
в виде общих и специфических. Так, специфический — причин-
ность длительности, общий — бессознательность, бестелесность,
тонкость, самотождественность и т.д. И следует различать моду-
сы — возникновение и исчезновение. Следовательно, в силу при-
менимости способа характеристик ко времени, его субстанциаль-
ность, как у пространства и других [субстанций], установлена.
Признак его существования, подобно условию движения и т.д.,
объясняется так: время характеризуется длительностью.

[Возражение:] Однако почему время оговаривается отдельно?
В этом случае оно должно быть упомянуто вместе с условием дви-
жения и другими [субстанциями]: протяженные субстанции —
условия движения и покоя, пространство, время, материя.

[Ответ:] Сомнение неправомерно, ибо в таком случае к нему отно-
силась бы и протяженность, что нежелательно в силу невозможности
приписывания ему совокупности точек пространства ни в прямом,
ни в переносном [смысле]. По отношению к условию движения и
другим [субстанциям] сказано прямо, какова совокупность точек про-
странства [в ТС 5.8]: неисчисляемое [количество] точек простран-
ства и т.д. Сказано, что у атома также есть точка пространства, но
совокупность точек пространства приписывается [ему] только в пе-
реносном [смысле] в отношении точки зрения распознавания преды-
дущего и последующего существования. Однако времени нельзя при-
писывать совокупность точек зрения ни в каком смысле в силу его
не-протяженности. Так, здесь же в чтении [ТС 5.7:] и недеятельны
говорится о бездеятельности [субстанций], начиная с условия движе-

216



Перевод

ния и заканчивая пространством, поскольку время, подобно остав-
шимся деятельными душе и материи, также оказалось бы деятельным.

[Возражение:] Поэтому здесь время должно быть вставлено пе-
ред пространством.

[Ответ:] Это не так. [В ТС 5.6:] ДО пространства [включительно]
субстанции едины — единство субстанции относилось бы и к нему
(времени. —Н.Ж.). Поэтому здесь время упомянуто отдельно.

[Вопрос:] При наличии единства субстанции как же оно может
измеряться?

[Ответ:] Насколько [велико] пространство мира, настолько его
точки пространства пронизывают бездеятельные атомы времени.
Каждая частица времени охватывает мир в каждой точке простран-
ства, ведь сказано:

Знай, что существующие одна в одной в пространстве мира
точки пространства, подобно куче драгоценностей,

[есть] атомы времени2 2.

[Они] бестелесны в силу отсутствия у [них] формы и других [ка-
честв].

603. Измерение длительности, характерное для главного време-
ни, описано. Каково измерение обыденного времени, выводимого
из изменения субстанций, говорится так:

so 'nantasamayah || 40 ||
40. Оно [состоит] из бесчисленных мгновений.

604. Хотя настоящее состоит из мгновений, прошлое и будущее
состоят из бесчисленных мгновений. Поэтому говорится: из бес-
численных мгновений. Или же имеется в виду, что главное вре-
мя — основа измерения. Хотя атом времени — единичен, в силу
[того, что он выступает] источником длительности бесчисленных
модусов в переносном [смысле] говорится о бесчисленных [мгно-
вениях]. Далее, мгновение — наимельчайшая частица времени, их
совокупность составляет авалику и другие [единицы измерения].

605. Сказано [в ТС 5.38], что субстанция [имеет] атрибуты
и модусы. Далее говорится, что такое атрибуты:

dravyäsrayä nirgunä gunah || 41 ||
41. Атрибуты, субстратами [которых выступают]

субстанции, лишены свойств.

606. субстратами [которых выступают] субстанции — те,
чьи субстанции [являются] субстратами; лишены свойств — не

217



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

имеют свойств. Таким образом, атрибуты имеют обе характеристи-
ки. Отличие лишены свойств [стоит] для исключения двух и более
атомов, поскольку они, будучи основой соединения первичных
атомов, также являются субстратами свойств. Поэтому для отличия
от них это исключено: лишены свойств.

[Вопрос:] Однако модусы, как, например, горшок, также имеют
субстанцию как субстрат и лишены свойств, поэтому к ним атрибу-
тивность тоже применима.

[Ответ:] Выражение субстратами [которых выступают] суб-
станции [предполагает, что] атрибуты пребывают в субстанции
вечно. В силу этого отличия модусы исключаются, ибо они слу-
чайны.

607. Слово «изменение» использовалось неоднократно. В ответ
на вопрос «каково его значение?» сказано:

tadbhüvahparimmah || 42 ||
42. Их природа изменчива.

608. Или же в некоторых системах считается, что атрибуты не-
которым образом отличны от субстанции.

[Вопрос: Джайны] с этим согласны?
[Ответ:] Нет, ибо, если в отношении причины разделения опре-

деления и т.д. некоторым образом атрибуты отличны от субстан-
ции, то они также не отличны от ее изменений в силу сопричастно-
сти ей. Если это так, следует объяснить, что такое изменение. Для
определения его значения говорится следующее: та порождающая
реальность, посредством которой возникают условия движения и
другие [субстанции], известна как изменение. Оно [бывает] двух
видов: безначальное и имеющее начало. Так, в отношении общего
способствование движению у условия движения — безначально,
в отношении же особенного — оно имеет начало.

Так завершена пятая адхьяя «Сарвартхасиддхи» —
комментария на «Таттвартху».

Шестая адхъяя
[Приток кармы]

609. Сказано, что категория «не-душа» объяснена. Теперь на-
ступила очередь объяснить следующую категорию — приток. Для
ее прояснения говорится так:

218



Перевод

käyavänmanah karmayogah || 1 ||
1. Активность — деятельность тела, речи и ума.

610. Значение слов тела и т.д. [уже было] объяснено. Актив-
ность означает деяние. Деятельность тела, речи и ума понимается
как Активность — деятельность тела, речи и ума. деятель-
ность — колебания точек пространства атмана. Она делится на три
вида в зависимости от причины: активность тела, активность речи
и активность ума. Так, например, активность тела есть колебания
точек пространства атмана с опорой на скопления [материи] грубо-
го [тела] и другие семь [видов активности] тел293 при наличии по-
давления-с-уничтожением [кармы], препятствующей силе. Актив-
ность речи — колебания точек пространства атмана с опорой на
скопления [материи], направленной на изменение речи, появляю-
щиеся при проявлении формирующей тело [кармы] и с обретением
способности говорить, возникшей при подавлении-с-уничтожением
[кармы], затемняющей чувственное знание и препятствующей силе.
Активность ума — колебания точек пространства атмана, направ-
ленные на изменения ума с опорой на скопления [материи] в каче-
стве внешней причины вкупе с обретением внутренней причины —
подавления-с-уничтожением [кармы], препятствующей силе и за-
темняющей не-индрию. Следует знать, что у всеведущего с актив-
ностью активность есть колебания точек пространства атмана даже
при уничтожении скоплений [материи] трех видов294.

611. Сказано, что активность понимается как деятельность трех
видов. Теперь следует обозначить, каковы характеристики притока.
Такая активность сансарных душ называется этим словом:

sa äsravah \\2\\
2. Это — приток.

612. Подобно тому как вода ручьями вливается в озеро, и в силу
этого они называются притоками, так и карма через каналы актив-
ности «втекает» в атман, и эта активность определяется как приток.

613. Сказано, что карма [бывает] двух видов: добродетельная и
порочная. Является ли активность причиной притока их обеих без
различия или есть какое-то отличие, говорится следующее:

subhahpunyasyäsubhahpäpasya || 3 ||
3. Благая [активность — причина] добродетели,

не-благая — порока.

219



Пудэ/сьяпада. Сарвартхасиддхи

614. [Вопрос:] Что [такое] благая активность и что [такое] не-
благая?

[Ответ:] Лишение жизни, взятие не-данного, [недозволенное]
совокупление и т.д. — не-благая активность тела. Лживые речи,
резкие и невежливые слова и т.д. — не-благая активность речи.
Мысли об убийстве, зависть, ненависть и т.д. — не-благая актив-
ность ума. Обратная этому — благая.

[Вопрос:] Как активность [может быть] благой или не-благой?
[Ответ:] Благая активность вызвана благими изменениями [соз-

нания], не-благая вызвана не-благими изменениями [сознания], но
не из-за благой или не-благой кармы, ибо в таком случае [вообще]
не было бы благой активности в силу принятия [джайнами] затем-
няющей знание и других [видов кармы] в качестве средства связан-
ности и благой активностью также. Добродетель — это то, что
очищает и чем очищается атман. Она [приводит] к приятным чув-
ствам. Порок — то, что уводит или предохраняет от блага. Он [при-
водит] к неприятным чувствам.

615. Сказано, каков этот приток кармы. У всех ли сансарных
[душ] одинаковые плоды или есть какие-то различия, говорится
следующее:

sakasäyäkasäyayoh sumparäyikeryüpathayoh || 4 ||
4. [Активность] со страстями и без страстей [приводит

к притоку] длящихся или преходящих [карм соответственно].

616. Приток различается в зависимости от «управителя». «Управи-
тель» [бывает] двух [видов]: со страстями и без страстей. Страсть —
гнев и т.д. Страсть295 подобна окрашиванию.

[Вопрос:] Каков смысл сравнения?
[Ответ:] Подобно тому как окрашивание [соком дерева] ньягро-

дха вызывает загрязнение, так гнев и другие [страсти] «окрашива-
ют» атман в силу кармического загрязнения, поэтому страсть назы-
вается загрязнением, со страстями — тот, у кого есть страсти; без
страстей — тот, у кого нет страстей; со страстями и без стра-
стей— те, у кого они есть или нет [соответственно]. Длитель-
ность — сансара, ведущая к ней карма [называется] длящейся. Дви-
жущееся, передвижение, активность обозначают движение, ведущая
к ним карма [называется] преходящей, длящихся или преходя-
щих — длящиеся или преходящие. Эти длящиеся или преходящие
кармы связываются соответственно: приток длящихся карм бывает

220



Перевод

у атмана со страстями, приток преходящих карм бывает у атмана
без страстей [на ступени] подавленных страстей.

617. Для указания на виды упомянутого первым притока сказа-
но:

indriyakasuyuvratakriyühpahcacatuhpancapahcavimsatisamkhyüh
pürvasya bhedüh || 5 ||

5. Виды первого: пять индрий, четыре страсти,
не-соблюдение пяти обетов и двадцать пять видов деяний.

618. Следует знать, что здесь индрий и т.д. соотносятся с числа-
ми так: пять индрий, четыре страсти, пять обетов, двадцать пять
деяний. Так, пять индрий — осязание и т.д.; четыре страсти — гнев
и т.д.; пять обетов — не-причинение [вреда] жизни и т.д. Называ-
ются двадцать пять видов деяний: деяние праведности — деяние,
увеличивающее праведность, характеризующееся почитанием свя-
тилища296, учителя, проповеди т.д.; деяние ложности — следование
заблуждениям в форме восхваления иных богов и т.д.; деяние дви-
жения — действия телесного прихода и ухода; деяние отказа — пре-
небрежение или отказ от обетов у самообузданного [аскета]; деяние
осторожности при ходьбе — средство внимательности в пути. Тако-
вы эти пять деяний. Деяние [под влиянием] эмоций — действие
под воздействием упомянутых гнева и других [страстей]; деяние
болезненное — причинение дурным [человеком] зла другим [суще-
ствам]; деяние ношения орудий [страданий] — хранение [при себе]
средств насилия; деяние боли — причинение страданий; деяние
нанесения телесных увечий [возникает] из-за повреждения жизни,
индрий, силы, вдоха и выдоха. Таковы эти пять деяний. Деяние
видения — стремление, порожденное желанием видеть красивые
формы; деяние осязания — устремление из-за опьянения [страстя-
ми] осязать [только] приятное; деяние новизны — поиск все новых
способов [удовольствий]; деяние безразличия — оставление экс-
крементов в местах, посещаемых женщинами, мужчинами и жи-
вотными; деяния безответственности — поднятие и опускание
предметов на неосмотренную землю. Таковы эти пять деяний.
Деяние «своей руки» — совершение своими руками тех действий,
которые должны быть выполнены другими; деяние одобрения —
восхищение порочным дарением и другими недолжными дейст-
виями; деяние обнаружения — обнародование чужих проступков;
деяние необязательности — ложное истолкование обязательных
предписаний [писаний] из-за неспособности им следовать в силу

221



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

проявления [кармы, вводящей] в заблуждение [относительно] по-
ведения; деяние беспечности — невыполнение правил, предписан-
ных учением, из-за лености и нечестности. Таковы эти пять деяний.
Деяние насилия — удовольствие от собственного совершения на-
силия или другими [людьми] разрезанием, разделением, разруба-
нием и тому подобными действиями; деяние привязанности —
привязанность к объектам; деяние обмана — ложные практики в
отношении знания, видения и т.д.; деяние ложного видения совер-
шает тот, кто подобно садху одобряет, восхваляя, чужие действия,
[являющиеся] орудием ложного видения; деяние не-раскаяния —
отказ от раскаяния в силу проявления кармы, разрушающей само-
обладание. Таковы эти пять деяний. [Всего] насчитывается два-
дцать пять деяний. Являясь причинами, индрии и т.д. порождают
следствия в виде каналов притока длящихся карм.

619. [Вопрос:] Здесь сказано, что троякая активность есть след-
ствие для всех атманов, поэтому присуща всем сансарным [душам].
Следует ли из этого, что нет различия в опыте «плода» связанности
[кармой]?

[Ответ:] Это не так; хотя эта [активность] есть у каждого атма-
на, души различаются по бесчисленным видам изменений [своего
сознания]. Как это понимается, говорится так:

tivramandajmtujmtabhuvâdhikaranavïryavisesebhyastadvisesah || 6 ||
6. Его особенности [определяются] особенностями сильного

или слабого намерения, ненамеренности, состояния [сознания],
субстрата и силы.

620. В зависимости от возникновения внешней и внутренней
причин изменение [сознания] иногда бывает сильным; обратное
этому — слабое. Так, [мысль] «мне следует убить живое существо»
называется намеренной [в силу] сознательности [помысла]. Из-за
опьянения или по неведению совершенное считается ненамеренным.
Субстрат, или субстанция, означает то, в чем содержится какой-то
объект. Сила — собственная мощь, отличающая субстанцию. Слово
состояния [сознания] дополняется каждой [характеристикой] —
«слабое состояние [сознания]», «сильное состояние [сознания]»
и т.д. Посредством них и возникают различия в притоке кармы.
Различие в причинах [приводит к] различию в следствиях.

621. Здесь упомянут субстрат, но непонятно — какова его при-
рода, это следует объяснить. Далее, для разъяснения субстрата по-
средством описания его видов сказано:

222



Перевод

adhikaranam jiväjiväh || 7 ||
7. Субстрат [связан] с душой и не-душой.

622. Характеристики души и не-души [ранее были] приведены.
[Вопрос:] Если характеристики [были] приведены, то зачем сно-

ва [о них] говорится?
[Ответ:] Снова говорится для разъяснения особенностей суб-

страта. Субстрат — душа и не-душа, эту особенность следует разъ-
яснить.

[Вопрос:] Какова же она?
[Ответ:] Состояние средства насилия и других [действий].
[Возражение: В сутре использованы] две основные категории —

душа и не-душа, в соответствии с логикой должно стоять двойст-
венное число, [а не множественное].

[Ответ:] Нет, в силу [того, что подразумевается] состояние суб-
страта модусов. Модусы — это то, чем отличается субстанция как
субстрат, а не только [субстанция], поэтому использовано множе-
ственное число.

[Вопрос:] Душа и не-душа субстраты чего?
[Ответ:] Притока, это вытекает из [общего] смысла [рассужде-

ния].
623. Затем для обозначения видов субстрата души сказано:

üdyamsamramburambhhasamurambhayogakrtakaritunumata-
kasäyavisesaistristriScatuscaikasah || 8 ||

8. Первый [отличается] особенностями замысла,
приготовления, исполнения; активности; совершения,

понуждения или одобрения; страстями;
трех, трех, трех и четырех [видов] каждый.

624. замысел — сосредоточенное намерение убийства живого
существа и других [действий]; приготовление — подготовка соот-
ветствующих орудий; исполнение — совершение. Значение слова
активность [уже было] объяснено. Слово совершение [использо-
вано] для указания на самостоятельность [деятеля]; понуждение
указывает на активность другого. Слово одобрение означает указа-
ние на изменение сознания деятеля. Гнев и другие страсти ранее
были охарактеризованы; особенность — то, что отличает объект.
Это [слово] относится к каждому предыдущему [слову]: «особен-
ность замысла», «особенность приготовления» и т.д. В первом суб-
страте, душе, «отличаются этими особенностями» — таков конец
предложения. Из-за использования [суффикса] suc порядок этих

223



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

четырех [слов] выстраивается следующим образом: по три [вида]
замысла, приготовления, исполнения; три [вида] активности, по три
[вида] совершения, понуждения и одобрения, четыре страсти. Для
исчисления их видов добавляется [суффикс] suc. каждый — повто-
рение. Смысл таков, что каждый из них — по три вида. Так, на-
пример, замысел совершения телом [под влиянием] гнева, замысел
понуждения телом [под влиянием] гордыни, замысел совершения
телом [под влиянием] лживости, замысел совершения телом [под
влиянием] алчности, замысел понуждения телом [под влиянием]
гнева, замысел понуждения телом [под влиянием] гордыни, замы-
сел понуждения телом [под влиянием] лживости, замысел понуж-
дения телом [под влиянием] алчности, замысел одобрения телом
[под влиянием] гнева, замысел одобрения телом [под влиянием]
гордыни, замысел одобрения телом [под влиянием] лживости, за-
мысел одобрения телом [под влиянием] алчности. Таким образом,
[получается] двенадцать [видов] замысла [относительно] тела. Та-
ким же образом [насчитываются] двенадцать [видов] замысла [от-
носительно] активности речи и активности ума. Вместе они состав-
ляют тридцать шесть [видов], затем тридцать шесть таких же [ви-
дов] приготовления и тридцать шесть [видов] исполнения. Общее
число этих видов притока субстрата души получается сто восемь.
Частица и означает включение подвидов всех деяний, страстей,
«сжигающих» в безграничной связанности частичное и полное от-
речение.

625. Для обозначения видов другого субстрата — не-души —
сказано:

nirvartanüniksepasamyoganisargä dvicaturdvitribhedähparant \\9\\
9. Виды [притока] другого [субстрата] — совершение,

размещение, соединение и извлечение, имеющие два, четыре,
два, три подвида.

626. совершение — делание, произведение; размещение — рас-
положение, местонахождение; соединение — связывание, действие
смешения; извлечение — произведение. Эти [слова] выстраивают-
ся в следующем порядке: два вида совершения, четыре вида раз-
мещения, два вида соединения, три вида извлечения. Так следует
знать эти виды субстрата не-души.

[Возражение:] Слово другого — бессмысленно, ибо в предыду-
щей сутре [использовано] слово первое, поэтому оно здесь не явля-
ется необходимым.

224



Перевод

[Ответ:] Не бессмысленно, слово другого [имеет] иной смысл.
Замысел и другие [виды] относятся к иному [субстрату], в против-
ном случае совершение и т.д. понимались бы как виды субстрата
души, созданные изменениями [сознания] атмана. Субстрат совер-
шения [бывает] двух подвидов: субстрат совершения основных ка-
честв и субстрат совершения вторичных качеств. Затем, соверше-
ние основных качеств [бывает] пяти подвидов: телом, речью, умом,
вдохом и выдохом. Совершение вторичных качеств — создание
предметов из глины, дерева, картин и т.д. Размещение [бывает] че-
тырех подвидов: субстрат размещения, не осмотрев [место]; суб-
страт размещения [предметов] на плохо очищенное [место]; суб-
страт размещения торопливо; субстрат размещения небрежно. Из-
влечение [бывает] трех подвидов: субстрат извлечения телом, суб-
страт извлечения речью, субстрат извлечения умом297.

627. Виды притока кармы в общем описаны. Теперь следует
рассказать об особенностях притока кармы. Для описания видов
притока первых [двух типов кармы] — затемняющей знание и ви-
дение— сказано:

tatpradosanihnavamätsaryäntaräyäsädanopaghätä
jnänadarsanävaranayoh || 10 ||

10. Затемнение этих знания и видения [происходит]
из-за искажения, сокрытия, ревности, препятствования,

пренебрежения и зловредности.

628. При изложении знания реальности — средства достижения
освобождения — не-пресечение клевещущих [на учение] — иска-
жение; говорение по какой-то причине «[это] не существует», «[я]
не знаю», уклонение [от распространения] знания — сокрытие ;
не-предоставление по какой-то причине знания, достойного даре-
ния и следования, — ревность; препятствование — создание за-
труднений [распространению] знания; создание телом и речью по-
мех знанию, распространяемому другими, — пренебрежение; хула
на восхваляемое знание — зловредность.

[Вопрос:] Разве это не есть пренебрежение?
[Ответ:] Пренебрежение — отсутствие благочестивого [отноше-

ния к] знанию, небрежение; зловредность — выдавание истинного
знания за не-знание с целью уничтожения знания. Такова разница
между этими двумя [понятиями]. Словом этих дается отсылка к
знанию и видению.

225



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Вопрос:] Они — не предмет [обсуждения], не упомянуты [ра-
нее], как же они могут подразумеваться словом этих!

[Ответ:] В связи с вопросом. Каков приток затемняющей знание
и видение кармы — на этот подразумеваемый вопрос дается ответ
словом этих знания и видения. Посредством этого знающий и ви-
дящий соотносится с искажением и т.д. в силу [того, что они слу-
жат] его причинами. Одна причина приводит ко многим следстви-
ям, подобно этому искажение также приводит к притоку затем-
няющей знание и видение [карм]. Или же — из-за различия в объ-
ектах различаются притоки: искажение и т.д. объектов знания [при-
водит к притоку кармы], затемняющей знание; искажение и т.д.
объектов видения [приводит к притоку кармы,] затемняющей виде-
ние.

629. Подобно тому как [существует] различие притоков в при-
роде кармы этих двух, так и —

duhkhasokatäpäkrandanavadhaparivedanünyätmaparobhayasthänya-
sadvedyasya || 11 ||

/ / . [Приток кармы] болезненных чувств [происходит]
из-за страдания, печали, сожалений, рыданий, убийства,

жалости [к] себе, другим или тому и другому.

630. Изменение сознания, характеризуемое болью, — страдание;
разделение соединения с желаемым, удрученность при разлучении
[с ним] — печаль; подавленность ума, вызванная клеветой, сильное
раскаяние — сожаление; пролитие слез из-за мучений, громкий
плач и т.д. — рыдание; способ разъединения с жизнью, индриями,
силой, дыханием — убийство; опирающееся на горестное состоя-
ние слезное взывание к сочувствию, выпрашивание помощи себе и
другим постоянным напоминанием и восхвалением предыдущих
достижений — жалость.

[Вопрос:] Однако поскольку печаль и т.д. [являются] подвидами
страдания, то зачем включено [в сутру слово] «страдание»?

[Ответ:] Это верно, но разъяснением некоторых особенностей
указываются виды общего класса — страдания. Подобно тому как
при непонимании [слова] «корова» для разъяснения приводятся
особенности — рога, голова, черная, белая и т.д., так дается и опи-
сание притока кармы, объекта страдания, из-за возможности разде-
ления мира на неисчисляемые [части] определением этих некото-
рых особенностей. Это страдание и другие [мучения] из-за гнева и
других [страстей] возникают в самих себе, в других, и там и там.

226



Перевод

Так следует знать эти все причины притока [кармы] болезненных
чувств.

[Вопрос:] Затем говорится, что если страдания и т.д., [причи-
няемые] себе, другим, себе и другим вызывают приток [кармы]
болезненных чувств, то зачем архаты практикуют вырывание во-
лос299, пост, стояние на жаре и другие [виды аскезы], причиняющие
страдание себе и другим?

[Ответ:] В этом нет ошибки, поскольку [здесь] говорится об
особенностях страдания по причине притока [кармы] болезненных
чувств из-за наплыва внутрь гнева и других [страстей, вызванных]
предыдущими страданиями. Подобно тому как врачеватель с выс-
шим состраданием вскрывает фурункул у аскета, то даже при на-
личии причины страдания не возникает связанность пороком, хотя
и есть внешняя причина. Таким же образом у монаха, отвернувше-
гося от внешнего страдания, [вызываемого] объектами сансары,
устранившего источник его возникновения, совершающего поступ-
ки в соответствии с шастрами, в силу отсутствия омрачений в из-
менениях [сознания] даже при наличии причины страдания не воз-
никает связанности пороком, ведь сказано:

Ни страдание, ни счастье не являются [сами по себе]
объектами лечения

Больного, но оно (лечение. —Н.Ж.) может быть связано
со страданием и счастьем.

Ни страдание, ни счастье не {являются сами по себе] целью
освобождения,

Но наделенный средствами освобождения может испытывать
страдание и счастье300.

631. Причины притока кармы болезненных чувств описаны. Ка-
ковы же причины притока [кармы] приятных чувств, далее гово-
рится:

bhütavratyanukampädänasarägasamyamädiyogah ksüntih saucamiti
sadvedyasya || 12 ||

12. Сочувствие ко всем существам, к принявшим обеты, даяние,
самообладание с вожделением и т.д., йога, умиротворение,

чистота — таков [приток кармы] приятных чувств.

632. «Живые существа» означают тех, кто в силу проявления
кармы рождается на соответствующих уровнях [существования].
Принявшими обеты называются те, кто принял обеты — не-наси-

227



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

лие301 и т.д. Они [бывают] двух видов: [наделенные] самообладани-
ем, совершившие отказ [от жизни] домохозяина и [наделенные]
частичным самообладанием миряне, сочувствие — жалеющий из-
за доброты ум, переживание чужой боли как своей [собственной];
сочувствие [бывает по отношению ко всем] живым существам
и [по отношению к] принявшим обеты, даяние — дарение своего
с намерением [оказать] милость другим. Наделенным самооблада-
нием с вожделением называется тот, кто пытается уничтожить при-
чины сансары, но не уничтоживший страсти, самообладание —
прекращение не-благой деятельности [в отношении] живых су-
ществ и [контроль над] индриями; самообладание со страстями
есть частичное самообладание. Словами и т.д. включается частич-
ное самообладание, непроизвольное уничтожение [кармы], непол-
ная аскеза, йога означает сосредоточение, правильную направлен-
ность [ума]. Йога в отношении сочувствия ко [всем] живым суще-
ствам, принявшим обеты, страстным аскетам, [в отношении] само-
обладания и т.д. [есть] сосредоточение в сочувствии ко всем живым
существам, принявшим обеты, страстным аскетам, [в отношении]
самообладания и т.д.; умиротворение — прекращение гнева и дру-
гих [страстей]; чистота — отказ от алчности. Слово таков обо-
значает и другие способы.

[Вопрос:] Каковы же эти способы?
[Ответ:] Способы почитания архатов, услужение молодым, ста-

рым и аскетам и т.д. Хотя «живые существа» включаются в «при-
нявших обеты», [они упомянуты] отдельно для указания на [их]
значимость [как] объект сочувствия. Так следует знать приток
[кармы] приятных чувств.

633. Затем, в соответствующем порядке следует рассказать о
двух способах притока [кармы, вводящей в] заблуждение: для разъ-
яснения видов этого способа притока [кармы, вводящей в] заблуж-
дение [относительно] видения, говорится следующее:

kevalisrutasanghadharmadevävarnavüdo darsanamohasya || 13 ||
13. [Приток кармы, вводящей] в заблуждение относительно
видения, [происходит] из-за клеветы на всеведущих, писания,

сангху, Дхарму и богов.

634. всеведущих — [обладающих] незатемненным знанием; пи-
сания — на книги, созданные на основе запомненного наделенными
сверхъестественными силами и пониманием ганадхарами пропове-
данного Джиной; сангху — общину шраманов, одаренных «тремя

228



Перевод

жемчужинами»; Дхарму — изложенную в агамах проповедь не-на-
силия. Четыре класса богов [уже были] описаны. Клевета — при-
писывание [чему-то] великому и достойному несуществующих
ошибок. Клевета на них [есть] причина притока [кармы, вводящей
в] заблуждение [относительно] видения. «Всеведущие живут вку-
шением обычной пищи» — такова клевета на всеведущих. Клевета
на писание — «[оно] не препятствует поеданию мяса». Клевета на
сангху — обвинение в «шудровости»302, нечистоте и т.д. «Дхарма,
проповедуемая Джиной, безнравственна, следующие ей родятся
асурами» — это и подобное [ему] высказывания есть клевета на
Дхарму. Клевета на богов — утверждение, что они употребляют
алкоголь, мясо и т.д.

635. Для разъяснения второго вида [притока кармы, вводящей в]
заблуждение, сказано:

kasäyodayättivraparinämascuritramohasya || 14 ||
14. [Приток кармы, вводящей] в заблуждение [относительно]

поведения, [происходит] из-за сильного изменения [души,
вызванного] проявлением страстей.

636. Страсти [были ранее] описаны. Проявление — «вызрева-
ние» [кармы]. Следует знать, что приток [кармы, вводящей в] за-
блуждение [относительно] поведения, [вызывается] сильным изме-
нением [сознания] в силу проявления страстей. Далее, приток [кар-
мы], порождающей страстные чувства, [возникает] в силу порож-
дения страстей в себе и других, хулы на практику аскетов и следо-
вания обетам в искаженном облике303. [Приток кармы,] порождаю-
щей насмешливость, [вызывается] поведением, высмеивающим
истинную Дхарму, насмешками над несчастными, издевательства-
ми над уродствами, хохотом и т.п. [Приток кармы,] порождающей
удовольствия, [вызывается] отсутствием интереса к благочестию,
обетам и [стремлением] к разнообразным развлечениям и т.п. [При-
ток кармы,] порождающей неудовольствие, [вызывается] порожде-
нием неудовольствия в других, уничтожением чужих удовольст-
вий, вовлеченностью в порочное поведение и т.п. [Приток кармы,]
порождающей печаль, [вызывается] погруженностью в собствен-
ную печаль, умножением чужой печали и т.п. [Приток кармы,] по-
рождающей страх, [вызывается] собственной пугливостью, вызыва-
нием страха в других и т.п. [Приток кармы,] порождающей презре-
ние, [вызывается] поведением осуждения и презрения к достойным
деяниям и образу жизни и т.п. [Приток кармы,] порождающей вле-

229



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

чение женского пола, [вызывается] привычкой ко лжи, вероломст-
ву, выискиванием чужих недостатков, излишней привязанностью
и т.п. [Приток кармы,] порождающей влечение мужского пола, [вы-
зывается] легким гневом, удовлетворенностью своей женой и т.п.
[Приток кармы,] порождающей влечение среднего пола, [вызыва-
ется] чрезмерными страстями, отсутствием контроля над индрия-
ми, насилием над другими женщинами и т.п.

637. Виды притока [кармы, вводящей] в заблуждение, описаны.
Теперь в соответствующем порядке следует рассказать о двух при-
чинах притока [кармы, определяющей] продолжительность жизни.
Для указания на первую причину, [вызывающую приток кармы с]
результатом в течение установленного времени жизни, говорится
следующее:

bahvïïrambhaparigrahatvam närakasyäyusah || 15 ||
75. [Приток кармы, определяющей] продолжительность

жизни обитателя ада, [происходит] из-за чрезмерной
агрессивности и привязанности.

638. Агрессивность304 — деятельность, причиняющая боль жи-
вым существам; привязанность — мысль, выраженная [словами]
«это — мое», агрессивности и привязанности — агрессивность
и привязанность . Тот, у кого агрессивность и привязанность чрез-
мерны, [имеет] чрезмерную агрессивность и привязанность, и его
состояние сознания — состояние чрезмерной агрессивности и при-
вязанности. Приток [кармы, определяющей] продолжительность
жизни обитателя ада, возникает из-за постоянных жестоких действий
типа насилия, присваивания чужого имущества, черного «цвета»
[души, вызванного] «болезненным» созерцанием во время смерти.

639. Так, приток [кармы, определяющей] продолжительность
жизни обитателя ада, описан. Теперь следует рассказать о [рожден-
ных из] лона животных. Здесь говорится следующее:

тйуй tairyagyonasya || 16 ||
16. [Приток кармы, определяющей] продолжительность

жизни животного, [происходит] из-за лживости.

640. Следует знать, что приток [кармы, определяющей] продол-
жительность жизни [рожденных из] лона животных, вызывается
лживым, изворотливым состоянием сознания атмана, определяю-
щимся проявлением особенностей кармы, [вводящей в] заблужде-
ние [относительно] поведения. Ее проявления — отмеченное лож-

230



Перевод

ными [взглядами] объяснение Дхармы, отсутствие благочестия,
вероломство, синий и серый «цвет» [души, вызванный] «насильст-
венным» созерцанием306 во время смерти.

641. Приток [кармы, определяющей] продолжительность жизни
[рожденных из] лона животных, разъяснен. Теперь о причине [при-
тока кармы, определяющей] продолжительность жизни людей, го-
ворится следующее:

alpürambhaparigrahatvam mänusasya || 17 ||
17. [Приток кармы, определяющей продолжительность жизни]

человека, [происходит] из-за небольшой агрессивности
и привязанности,

642. Приток [кармы, определяющей] продолжительность жизни
обитателей ада, [ранее был] разъяснен; обратное этому — приток
[кармы, определяющей] продолжительность жизни людей. Вкратце
так. [Более] подробно: естественная благовоспитанность, природ-
ная вежливость, достойное поведение, слабая страстность, неомра-
ченность сознания во время смерти и т.д.

643. Весь ли это приток [кармы, определяющей] продолжитель-
ность жизни людей, говорится следующее:

svabhävamürdavam ca || 18 ||
18. а также естественного смирения.

644. смирения — смиренное состояние сознания; смирение по
своей природе — естественное смирение, что означает «независимо
от научения». Таков приток [кармы, определяющей] продолжи-
тельность жизни людей.

[Вопрос:] Почему [он] упомянут отдельно?
[Ответ:] Для указания, так как он может быть также [причиной]

притока [кармы, определяющей] продолжительность жизни богов.
645. [Вопрос:] Только ли эти два являются [видами] притока

[кармы, определяющей] продолжительность жизни людей?
[Ответ:] Нет, говорится так:

nissllavratatvam ca sarvesam || 19 ||
19. Пренебрежение нравственностью и обетами {приводит

к притоку] всех [трех карм, определяющих
продолжительность жизни].

646. Частица и обозначает включение в предмет [обсуждения]
и небольшой агрессивности, и привязанности, и пренебрежения

231



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

нравственностью и обетами. Под «нравственностью» и «обетами»
понимаются нравственность и обеты307. Пренебрежение нравст-
венностью и обетами — отступление от нравственности и обетов.
Состояние этого — [состояние] пренебрежения нравственностью и
обетами. [Слово] всех включено для указания на все [виды] прито-
ка [кармы, определяющей] продолжительность жизни.

[Вопрос:] У богов также есть продолжительность жизни?
[Ответ:] Верно, есть — в отношении рожденных в «землях бла-

женств».
647. Затем, каков приток четырех [видов кармы, определяющей]

продолжительность жизни, говорится так:

sarägasamyamasamyamäsamyamäkämanirjaräbälatapämsidaivasya 1120| |
20. [Приток кармы, определяющей продолжительность

жизни] бога, [происходит] из-за самообладания с вожделением,
частичного самообладания, непроизвольного уничтожения

[кармы], неполной аскезы

648. Самообладание с вожделением и частичное самообладание
[уже были] объяснены. Непроизвольное уничтожение [кармы бы-
вает] у заключенных в тюрьму или связанных узами, вынужденных
терпеть голод, жажду, воздержание, сон на земле. Непроизвольное
уничтожение — уничтожение [кармы] не по [своему] желанию.
Неполная аскеза — соблюдение множества ложных обетов, излиш-
нее умерщвление плоти способами, отмеченными ложным видени-
ем. Следует знать эти причины притока [кармы, определяющей]
продолжительность жизни богов.

649. [Вопрос:] Только ли это вызывает приток [кармы, опреде-
ляющей] продолжительность жизни богов?

[Ответ:] Нет, сказано:

samyaktvath ca\\2\ \\
21. и праведности.

650. [Вопрос:] Что?
[Ответ:] Подразумевается приток [кармы, определяющей] про-

должительность жизни богов. Хотя [здесь они] не обозначены, но
[речь идет об] особенностях уровней, начиная с [небес] Саудхарма.

[Вопрос:] Из чего [это следует]?
[Ответ:] По причине отдельного [упоминания].
[Возражение:] Если это так, то в предыдущей сутре, дающей

общее правило, эти самообладание с вожделением и частичное са-

232



Перевод

мообладание относятся также и к продолжительности жизни начи-
ная с Во-дворцах-живущих богов.

[Ответ:] В этом нет ошибки, ибо при отсутствии праведности
это определение не может прилагаться к этим двум [видам].

651. После продолжительности жизни следует рассказать о ви-
дах притока [кармы, формирующей] тело, поэтому для указания на
приток кармы не-благой внешности сказано:

yogavakratä visamvädanam cäsubhasya nämnah || 22 ||
22. [Приток кармы, формирующей] не-благое тело,

[происходит] из-за неискренней активности и препирательств,

652. Три способа активности [ранее были] объяснены. Отступ-
ление от нее — неискренность, деятельность против других —
препирательство.

[Вопрос:] Однако разве это не одно и то же — неискренняя ак-
тивность и деятельность против других?

[Ответ:] Да, это так, но неискренняя активность направлена на
себя, а препирательство направлено на других. [Стремление] обра-
тить тело, речь и ум у направляющего действия на достижение
высшего блага и освобождение в обратную сторону [словами] «не
делай этого, а делай вот это» — препирательство. Так следует знать
эти две причины притока кармы, [формирующей] не-благое тело.
Частицей и включаются ложное видение, клевета, неустойчивость
мыслей, обвешивание и обмеривание других, осуждение других,
самовосхваление и т.п.

653. Затем, каков приток кармы, [формирующей] благое тело,
говорится следующее:

tadviparïtarh subhasya || 23 ||
23. а из-за обратного этому — благое.

654. обратного этому — искренности, прямоты в теле, речи и
уме. Частицей а включаются обратные [указанным в предыдущей
сутре]: благочестивое видение, уважение, честность, обряд посвя-
щения [в ученики], трепет перед сансарой, избегание невниматель-
ности и т.п. Так следует знать эти причины притока кармы, [фор-
мирующей] благое тело.

655. [Вопрос:] Сказано, эти ли только виды притока кармы,
[формирующей] благое тело, или есть еще какая-то особенность?

[Ответ:] Да, есть особый вид притока этой [кармы], кармы тела
тиртханкара, вызванный безграничным, несравненным величием,

233



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

немыслимой мощью, побеждающей три мира. Если это так, то сле-
дует сказать, каков этот приток. Поэтому здесь начинается:

darsanasuddhirvinayasampannatusïlavratesvanatïcâro
'bhiksnajitänopayogasamvegau saktitastyâgatapasï

sädhusamädhirvaiyüvrttyakaranamarhaducuryabahusrutapravacana-
bhaktirävasyakuparihänirmürgaprabhävanüpravacanavatsalatvamiti

ürthankaratvasya || 24 ||
24. [Приток кармы] тиртханкара [происходит] из-за чистоты

видения, следования дисциплине, нравственности, полного
соблюдения обетов, непрестанной устремленности к знанию,

трепета [перед сансарой], усиленной [практики] отказа
[от тела] и аскезы, заботы об общине и садху,

служения добродетельным, преданности архатам, ачарьям,
проповедникам [Дхармы] и начитанным [наставникам],

выполнения [ежедневных] обязанностей, проповеди [Пути],
приверженности [к собратьям по вере].

656. Чистота видения — верность освобождающей, характеризуе-
мой не-связанностью, проповеданной благословенным Джиной, ар-
хатами, наилучшими [личностями Дхарме] — [ранее была] охаракте-
ризована. У нее [есть] восемь частей — несомненность, бесстраст-
ность, безразличие, не-ложность видения, сокрытие [чужих недо-
статков], непоколебимость, приверженность [Дхарме] и распростра-
нение [Дхармы]. Следование дисциплине — следование благо-
честию, проявление соответствующих уважения и почтения к учите-
лям и садху, Пути Освобождения, правильному знанию и т.п. Сле-
дование нравственности и полное соблюдение обетов — безупреч-
ное следование нравственности, не-насилию и другим обетам при
культивировании подавления гнева и других [страстей]. Непрестан-
ная устремленность к знанию — постоянная наделенность правиль-
ным знанием объектов — души и других категорий реальности.
Трепет [перед сансарой] — постоянная боязнь страданий сансары.
Отказ — даяние; он [бывает] трех видов: даяние пищи, даяние за-
щиты и даяние знания. Усиленным называется отказ в соответст-
вии с приложенными силами. Аскеза — сильное умерщвление тела,
не противоречащее изложенному в писании. Подобно тому как за-
горевшееся хранилище погашается большими усилиями, так и со-
средоточение сохраняется множеством обетов, нравственностью и
полной аскезой монаха. Служение — удаление безупречными спо-

234



Перевод

собами страданий от достойных. Преданность — почитание арха-
тов, ачарий, начитанных [наставников], проповедников [Дхармы],
наделенных чистотой состояний сознания. Выполнение ежеднев-
ных обязанностей — исполнение ежедневных обязанностей в по-
ложенное время. Проповедь [Пути] — распространение света Дхар-
мы посредством почитания Джины, знания, аскезы, даяния. При-
верженность проповеди Дхармы подобна любви коровы к [своему]
теленку. Таковы эти шестнадцать причин, взятые по отдельности
или вместе, составляющие причины притока кармы, [формирую-
щей] тело тиртханкара.

657. После разъяснения этого притока [кармы, формирующей]
тело, следует рассказать о притоке [кармы, определяющей] семью.
Для разъяснения этого вида притока [кармы, определяющей] низ-
кую семью, сказано следующее:

paratmanindüprasamse sadasadgunocchüdanodbhüvane ca
nïcairgotrasya || 25 ||

25. [Приток кармы, определяющей] низкую семью, [происходит]
из-за злословия, самовосхваления, сокрытия существующих
достоинств, провозглашения несуществующих достоинств,

658. Злословие — стремление обнародовать мнимые или на-
стоящие недостатки [других]. Восхваление — намеренное объяв-
ление достоинств. [В сутре] это связывается таким образом: зло-
словие [в адрес] других и самовосхваление. При наличии препятст-
вий не-выявление положения [дел] — сокрытие; при отсутствии
препятствий обнаружение положения [дел] — выявление. Здесь по-
рядок [слов] выстраивается так: сокрытия существующих досто-
инств, провозглашения несуществующих достоинств. Так сле-
дует знать эти причины притока [кармы, определяющей] низкую
семью.

659. Затем, каковы виды притока [кармы, определяющей] высо-
кую семью, говорится так:

tadviparyayo nicairvrttyanutsekau cottarasya || 26 ||
26. [а] высокую — из-за обратного этому, смирения,

скромности.

660. [Словом] этому обозначается приток [кармы, определяю-
щей] низкую семью; обратного — иным способом; обратного
этому — обратное этому.

235



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Вопрос:] Что это за обратное?
[Ответ:] Самоумаление, восхваление других, выявление сущест-

вующих достоинств и сокрытие несуществующих. Смирение —
преклонение перед [обладающими] наивысшими достоинствами.
Скромность — отсутствие самомнения, высокомерия при облада-
нии высшим знанием и другими [достоинствами]. Такими бывают
причины притока [кармы, определяющей] высокую семью.

661. Затем, описав виды [притока кармы, определяющей] семью,
говорится, каков приток кармы, препятствующей [проявлению]
силы:

vighnakaranamantaräyasya || 27 ||
27. [Приток] препятствующей [проявлению] силы [кармы

происходит] из-за создания помех [другим].

662. Даяние и т.д. [было объяснено в комментарии на сутру ТС
2.4:] даяние, обретение, однократное и многократное наслаж-
дение, сила... Помеха — препятствование этому. Следует знать
помехи как вид притока [кармы], препятствующей [проявлению]
силы из-за помех [другим].

[Возражение:] Здесь возникает [вопрос] — искажения, сокрытия
и т.д. [ранее] описаны как причины притока, обусловленного за-
темняющей знание и видение [кармами], они обусловлены именно
затемняющей знание [кармой] или общими [причинами]? Если они
обусловлены только затемняющей знание [кармой], то это ведет к
противоречию с агамами, ибо в агамах сказано, что в каждый мо-
мент [времени] семь [видов] кармы (т.е. за исключением [кармы,
определяющей] продолжительность жизни) одновременно прите-
кают [в душу]. Так появляется противоречие. Или же — они явля-
ются общими причинами притока, и тогда нет связи с описанными
особенностями.

[Ответ:] Говорится так — в отношении точек пространства
у природы всех [видов] кармы нет такого правила, которое связы-
вает знание и т.д. затемняющей [кармы] с искажениями, сокрытия-
ми и т.п.; в отношении же интенсивности [проявления кармы] при-
чины подразделяются на искажения, ереси и т.д.

Так завершена шестая адхьяя «Сарвартхасиддхи» —
комментария, на «Таттвартху».

236



Перевод

Седьмая адхъяя
[Обеты]

663. Категория «приток» разъяснена. В самом начале было сказа-
но, что благая [активность — причина притока] добродетельной
[кармы]. Это было сказано относительно общего. С целью указания
на особенности, какова же благая [активность], говорится следующее:

himsünrtasteyübrahmaparigrahebhyo viratirvratam || 1 ||
1. Обеты — прекращение насилия, лжи, воровства,

не-целомудрия, привязанности.

664. [Ниже, в ТС 7.13:] насилие — повреждение живого из-за
невнимательной активности и других сутрах дается определение
насилия и других [пороков]. Удаление от них называется прекра-
щением.

[Вопрос:] Однако изменения [состояний сознания] — насилие
и т.д. — непостоянны, как же они могут связываться с удалением308?

[Ответ:] При отсутствии понимания приемлемо [говорить об]
удалении. Подобно тому как отошедший от Дхармы человек со
спутанным пониманием размышляет: «Дхарме трудно следовать, ее
плод — лишь предмет веры». Обретя [такое] понимание, [он] уда-
ляется [от Дхармы]. Точно так же [другой] размышляющий человек
видит: «это насилие и другие изменения [состояний сознания] —
причины порока. Вовлеченный в порочные дела наказывается ца-
рем в этом [мире] и претерпевает страдания в мире [ином]». Обретя
[такое понимание, [он] удаляется [от насилия]. Так пониманием
постоянство связывается с удалением. Слово прекращение отно-
сится к каждому [термину сутры]: прекращение насилия, прекра-
щение лжи т.д. Далее, обет не-насилия из-за [своей] значимости
упомянут в начале. Истина и другие [обеты защищены не-насили-
ем], подобно ограде, окружающей посевы. В отношении [практики]
самотождественности, характеризующей прекращение всех [видов]
вреда, обет — один, но в отношении утверждения отказа [от мира
их] насчитывается пять видов.

[Возражение:] Однако разве приемлемо [рассматривать] обеты
[как] причины притока [кармы], ведь они являются средствами ос-
тановки [притока]? Средствами остановки [притока] считаются так-
же контроль, осторожность и т.д. Затем, разве десять видов добро-
детелей или самообладание входят в обеты?

[Ответ:] В этом нет ошибки, ведь остановка характеризуется
прекращением [недолжной активности]. И существует [должная]

237



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

активность: при отказе от насилия, лжи, взятия не-данного и т.д.
возникают не-насилие, истина, не-взятие не-данного и т.д. при со-
путствовании контроля и других [видов] остановки [притока]. Садху,
следующий обетам, легко совершает остановку [притока]. Поэтому
эти [обеты] упомянуты отдельно.

[Вопрос:] Однако разве не следует причислить сюда шесть ма-
лых обетов [типа] прекращения вкушения ночью и т.д.?

[Ответ:] Нет, в силу включения их в [подвиды-]«размышления»,
ибо они считаются [подвидами-]«размышлениями» обета не-наси-
лия. К ним же относится [практика] осматривания принятой пищи.

665. Для описания подвидов пяти обетов сказано:

des as ar vat о 'numahati || 2 ||
2. Частичное [прекращение называется] малыми [обетами],

полное — великими.

666. Частичное — одна часть; полное — всецелое; частичное и
полное — частичное и полное, вместе они составляют «частичные
и полные обеты»; прекращение — подразумевается, малыми...
великими — малые и великие. В силу связи [со словом] «обеты»
[использован] средний род. [Слова] связываются соответственно:
частичное прекращение — малые обеты, полное прекращение —
великие обеты. Каждый обет делится на два вида. Внимательная
[практика] этих обетов, подобно избранным травам в отношении
болезней, является средством прекращения страданий.

667. Для чего и каким образом их следует практиковать, гово-
рится следующее:

tatsthairyürtham bhavanah рапса рапса || 3 ||
3. Для утверждения в пяти обетах — пять «размышлений».

668. Следует знать, что пять «размышлений»309 первого обета —
для утверждения в этих обетах. Если это так, то каковы «размыш-
ления» обета не-насилия, говорится следующее:

vünmanogupuryadänaniksepanasamityülokitapünabhojanüni рапса \\A\\
4. Пять [«размышлений» о не-насилии таковы]: контроль

над речью, [контроль] над умом, осторожность вхождении,
[осторожность] в поднятии и опускании [вещей],

осматривание принятой пищи.

669. Контроль над речью, контроль над умом, осторожность при
ходьбе, осторожность в поднятии и опускании [вещей], осматрива-
ние принятой пищи — таковы «размышления» обета не-насилия.

238



Перевод

670. Затем говорится, каковы «размышления» второго обета:

krodhalobhabhirutvahäsyapratyäkhyänänyanuvicibhäsanam ca
рапса || 5 ||

5. Пять [«размышлений» об истине таковы]: отречение
от гнева, от алчности, от малодушия, насмешек,

достойная речь.

671. Следует знать, что отречение от гнева, отречение от алчно-
сти, отречение от малодушия, отречение от насмешек и достойная
речь — пять «размышлений» обета истины; достойная речь озна-
чает «безупречная речь».

672. Каковы «размышления» третьего обета, сказано так:

sünyugüravimocituvusaparoparodhäkaranabhaiksasuddhisadharmä-
visamvüdühрапса || 6 ||

6. Пять [«размышлений» о не-воровстве таковы] : обитание
в пустынных местах, оставленных [местах], [месте,]

не запрещенном другими; чистота подаяния, {уклонение от]
споров об истинной Дхарме.

673. в пустынных местах — обитание на горах, в пещерах, ду-
плах деревьев; обитание в местах, оставленных другими; не запре-
щенном другими; чистота подаяния — в соответствии [с пред-
писаниями] дисциплинарных текстов; [уклонение от споров] «это —
мое, это — твое» — {уклонение от] споров об истинной Дхарме.
Таковы пять «размышлений» обета прекращения взятия не-дан-
ного.

674. Затем сказано о «размышлениях» обета воздержания:

strïragakathusravanatanmanoharïïnganiriksanapurvaratunusmarana-
vrsyestarasasvasarïrasamskuratyâguhрапса || 7 ||

7. Пять [«размышлений» о воздержании таковы]: отказ от
слушания историй о вожделении к женщинам, смотрения

на их красивые тела, воспоминаний о прошлых наслаждениях,
возбуждающих напитков, украшения своего тела.

675. Слово отказ добавляется к каждому [термину]: отказ от
слушания историй о вожделении к женщинам, отказ от смотрения
на их красивые тела, отказ от воспоминаний о прошлых наслажде-
ниях, отказ от возбуждающих напитков, отказ от украшения своего
тела. Так следует знать пять «размышлений» четвертого обета.

676. Затем, каковы «размышления» пятого обета, говорится так:

239



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

manojnämanojhendriyavisayarugadvesavarjanüniрапса || 8 ||
8. Пять [«размышлений» о не-привязанности таковы]:
уклонение от вожделения и отвращения в отношении

приятных и неприятных объектов [пяти] индрий.

611. Уклонение от осязания и т.д. приятных и неприятных объ-
ектов, от вожделения осязания и других индрий составляют пять
«размышлений» обета не-привязанности.

678. Каким образом эти «размышления» усиливают обеты, эти
«размышления» объясняются знатоками, а также каково противо-
положное обетам, сказано:

himsädisvihämuträpäyävadyadarsanam || 9 ||
9. [Следует] видеть разрушительность и постыдность

насилия и других [пороков] в этом и ином [мире],

679. разрушительность — намерение разрушить действия, ве-
дущие к процветанию и благополучию; постыдность означает
«достойное порицания». [Следует] видеть разрушительность и
постыдность — следует видеть разрушительные и постыдные
последствия.

[Вопрос]: Где?
[Ответ:] в этом и ином [мире].
[Вопрос:] Чего?
[Ответ:] насилия и других [пороков].
[Вопрос:] Каким образом?
[Ответ:] Говорится так — поскольку творящий насилие, вредя-

щий и постоянно причиняющий беспокойство связан с враждебно-
стью, мучим в этом [мире] болью; [после смерти он] достигает не-
благого уровня [существования] преты310 и становится достойным
порицания, поэтому оставление насилия — благо. Таким же обра-
зом говорящий ложь недостоин веры в этом [мире], ему отрезают
язык страдающие от [его] лживых речей, он связан со многими [ви-
дами] боли; [после смерти он] достигает не-благого уровня [суще-
ствования] преты и становится достойным порицания, поэтому из-
бегание произнесения лжи — благо. Таким же образом вор, стремя-
щийся украсть чужие вещи, причиняет всем беспокойство. И в этом
[мире] его наказывают, бьют, связывают, калечат, отрезают руки,
ноги, уши, нос, верхнюю губу, отнимают все его имущество; [после
смерти он] достигает не-благого уровня [существования] преты и
становится достойным порицания, поэтому отказ от воровства —

240



Перевод

благо. Таким же образом невоздержанного, чье сознание охвачено
похотью, подобно слону, опьяненному присутствием слонихи,
бьют, связывают и мучают, и из-за состояния возбуждения [он] не
различает должного и не-должного и не в состоянии поступать
сколь-нибудь правильно. Его связь с чужими женами и страсть
приводят к враждебности, кастрации, битью, связыванию и лише-
нию имущества. [После смерти он] достигает не-благого уровня
[существования] преты и становится достойным порицания, поэто-
му отсутствие вожделения — благо. Таким же образом привязан-
ного [к вещам], подобно грифу, схватившему кусок мяса, [на кото-
рого] нападают другие птицы, так и в этом [мире на него] нападают
воры, он совершает множество ошибок с целью приобретения, за-
щиты и сохранения [имущества] и не получает удовлетворения в
этом, подобно огню, пожирающему топливо. Из-за снедающей его
алчности он не различает должного и не-должного. [После смерти
он] достигает не-благого уровня [существования] преты и становит-
ся достойным порицания как алчный, поэтому не-привязанность —
благо. Так следует видеть разрушительность и постыдность насилия
и других [пороков].

680. Для указания на подвиды «размышлений» о насилии и дру-
гих [пороках] сказано:

duhkhameva vâ\\ 10 ||
10. так лее, как и страдания,

681. Следует понимать, что насилие и другие [пороки] — имен-
но страдание.

[Вопрос:] Каким образом насилие и другие [пороки] — страда-
ние?

[Ответ:] В силу причинения страдания, подобно [тому как го-
ворят] «пища [есть] жизнь»; или в силу причинения причины, по-
добно [тому как говорят] «богатство [есть] жизнь». Богатство —
причина [получения] пищи, а пища — жизни. Так же и насилие —
причина [притока] кармы неприятных ощущений, карма неприят-
ных ощущений — причина страданий, насилие — причина причи-
ны, или же в причине причины страданий — исполнение страда-
ния. Так следует понимать и страдание [в соответствии с] чужим
и своим свидетельством.

[Возражение:] Однако не всё [есть] страдание, ведь объекты
приносят удовольствие и счастье.

241



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] Это не счастье, ибо, подобно расчесыванию зуда, лишь
отвлекает от боли.

682. Далее сказано о видах «размышлений»:

maitripramodakürunyamudhyasthäni са sattvagunüdhikaklisyamuna-
vineyesu || 11 ||

11. [и культивировать] дружелюбие ко [всем] живым
существам, восхищение достойными, сострадание
к помраченным и терпимость к неблагочестивым.

683. дружелюбие — стремление прекратить страдания других;
восхищение — страстное преклонение, возникающее в [присутст-
вии] достойных; сострадание — состояние сочувствия к убогим;
терпимость — состояние свободы от влияния вожделения и от-
вращения; живым существам — рожденным из лона вследствие
«созревания» плохой кармы; достойными — превосходящими [дру-
гих] в правильном знании и других [достоинствах]; помраченным —
омраченным проявлением неприятных ощущений; неблагочести-
вым — не культивирующим достоинства, основанные на слушании
и восприятии категорий реальности. О «живых существах» и «дру-
желюбии» следует размышлять в соответствующем порядке: друже-
любие ко всем живым существам, восхищение достойными, со-
страдание к помраченным, терпимость к неблагочестивым. Таким
образом, «размышления» дополняют обеты не-насилия и т.д.

684. Далее сказано о видах «размышлений»:

jagatküyasvabhävau vü samvegavairügyärtham || 12 ||
12. А для трепета и бесстрастия [следует созерцать]
собственную природу мира и тела [соответственно].

685. Собственная природа мира такова: [он] безначален, беско-
нечен, [подобен] основанию тростника, цимбалам и барабанам.
Здесь, в безначальной сансаре, души в различных рождениях, по-
стоянно «вкушая» страдание, блуждают бесконечное время. Здесь
нет ничего вечного. Жизнь подобна пузырькам на воде, вкушение
счастья изменчиво, подобно вспышкам, облакам и т.п. Из-за таких
и подобных [этой] мыслей о собственной природе мира и из-за сан-
сары возникает трепет. А собственная природа тела — непостоян-
ство, причинение страданий, никчемность и нечистота. Таким и
подобным [образом] в силу мыслей о собственной природе тела
возникает бесстрастие — прекращение вожделения объектов [стра-
сти]. Так следует размышлять о собственной природе тела и мира.

242



Перевод

686. Здесь [уже] было сказано, что обет — это прекращение на-
силия и т.д., но не было указано, что [такое] насилие и т.д. Теперь
же говорится об особенностях [такого] действия. В силу невозмож-
ности одновременного описания его характеристик они приводятся
последовательно, поэтому в начале сказано так:

pramattayogütpränavyaparopanam himsä || 13 ||
13. Насилие — повреждение живого из-за невнимательной

активности.

687. Невнимательность — обладание страстями; атман, подвер-
женный их влиянию, [называется] невнимательным. Активность
невнимательной [души] — невнимательная активность, поэтому из-
за невнимательной активности повреждение индрий и других деся-
ти пран определяется как насилие — средство ложной активности.
Причина не-дхармы — в причинении страданий живым существам.
из-за невнимательной активности — так определяется, что про-
стое повреждение пран не является не-дхармой, ведь сказано:

Далее если отнимет жизнь у других существ, не соединится
с насилием7*11.

Также сказано:

Если под стопой [монаха], соблюдающего осторожность
в хождении, погибнет насекомое, то \у него] не возникнет

в силу этого [даже] тонкой связанности [кармой].
В писаниях привязанностью называется пристрастность

[Возражение:] Однако разве только невнимательная активность
[даже] при отсутствии повреждения живых существ вызывает на-
силие? Ведь сказано:

Умирает или живет душа, поступающий беззаботно совершает
насилие.

У внимательного нет связанности [даже] при совершении
насилия .

[Ответ:] В этом нет ошибки, поскольку повреждение живых су-
ществ определяется состояниями [сознания], подобно сказанному:

Невнимательный причиняет вред в первую очередь самому себе,
а уже потом — другим существам, [независимо от того],

/•" ~ 314

есть ли убийство или нет

243



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

688. Общие характеристики насилия приведены. Теперь гово-
рится, каковы характеристики произнесения неправды:

asadabhidhânamanrtam || 14 ||
14. Неправда — неистинное высказывание.

689. Слово «истина» — понятие похвалы, настолько же исти-
на — не-восхваление не-истины. Высказывание о несуществующем
предмете — неистинное высказывание, неправда. Правда315 — ис-
тина, отсутствие правды — неправда.

[Вопрос:] Что же непохвально?
[Ответ:] То, что причиняет боль живым существам, называется

непохвальным, [независимо от того, касается] ли это существую-
щих или несуществующих объектов. [Как] сказано ранее, осталь-
ные обеты [необходимы] для соблюдения именно обета не-насилия.
Поэтому слово, ведущее к насилию, определяется как неправда.

690. Затем сказано, каковы характеристики упомянутого после
неправды воровства:

adattadxinam steyam || 15 ||
75. Воровство — взятие не-данного.

691. Воровством называется взятие не-данного, схватывание то-
го, что не было дано.

[Возражение:] Если это так, то восприятие кармы и не-кармы
[также] является воровством в силу [их] не-данности никем.

[Ответ:] В этом нет ошибки, ибо практика воровства возможна
только там, где даваемое [может быть] не дано.

[Вопрос:] Откуда [это следует]?
[Ответ:] Из значения слова «не-данное».
[Возражение:] Даже аскет в селениях, городах и других [местах]

во время странствований, входя в переулки, двери и т.д., совершает
взятие не-данного.

[Ответ:] В этом нет ошибки, в силу их открытости для общего
[пользования]. Так, например, этот аскет не входит в закрытые пе-
реулки и ворота из-за того, что они закрыты. Или же: подразумева-
ется из-за невнимательной активности. Воровством называется
такое взятие не-данного, которое происходит из-за невнимательной
активности. У входящего в переулок аскета нет невнимательной
активности. Таким образом, из сказанного следует, что воровство
возникает там, где наличествует влияние омрачений [сознания, не-
зависимо от] взятия или не-взятия внешних вещей.

244



Перевод

692. Затем говорится, каковы характеристики четвертого обе-
та — воздержания:

maithunamabrahma || 16 ||
16. He-целомудрие — соитие.

693. Совокупление — это стремление женщины и мужчины к
взаимному соприкосновению под влиянием действия вожделения
при проявлении [кармы, вводящей в] заблуждение [относительно]
поведения. Действие совокупления называется соитием, но не вся-
кое действие.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Это известно из мирской [практики] и шастр. Из мир-

ской [практики] известно, что соитие — это деяние, вызванное во-
жделением женщины и мужчины, ведущее к рождению детей. Так-
же и в шастрах, [где говорится] «стремление к соитию лошадей,
быков и т.д.»316, имеется в виду то же самое. Более того, подразу-
мевается из-за невнимательной активности, тем самым соитие
понимается как стремление к наслаждению страстью как цели со-
вокупления женщины и мужчины, а не всякое действие. У соблю-
дающего не-насилие и другие добродетели при этом возрастает
воздержание, иными словами — целомудрие. Отсутствие целомуд-
рия — не-целомудрие.

[Вопрос:] Что это?
[Ответ:] Соитие, оно способствует насилию и другим проступ-

кам, поскольку вовлеченный в совершение соития причиняет вред
движущимся и неподвижным живым существам, произносит ложь,
берет не-данное, а также сознательно и бессознательно подчиняет-
ся привязанности.

694. Затем сказано, каковы характеристики пятого [обета — не-]
привязанности:

mürcchaparigraha || 17 ||
17. Пристрастие — привязанность.

695. Пристрастие — так говорится.
[Вопрос:] Что [такое] пристрастие?
[Ответ:] Пристрастие — увлеченность, характеризуемая при-

обретением и защитой внешнего имущества: коров, буйволов, дра-
гоценностей, жемчуга и других сознательных и бессознательных
[объектов], а также внутренними ограничениями: вожделением
и т.д.

245



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Вопрос:] Однако в мире [слово] mürccha обозначает «обморок»
и т.п., почему же здесь имеется в виду не это [значение]?

[Ответ:] Это верно, mürcchü в целом понимается как заблужде-
ние. [Согласно правилу] «общее предписание подходит в частном
случае», здесь в частном [случае] оно подходит.

[Возражение:] Здесь внешняя привязанность не включается, по-
скольку речь идет о внутренней [привязанности].

[Ответ:] Это так, в силу значимости включена только внутрен-
няя [привязанность]. Даже при отсутствии внешней [привязанно-
сти] воображающий «это — мое» испытывает [внутреннюю] при-
вязанность.

[Возражение:] Если внешней привязанности нет, если только по
причине пристрастия к идее «это — мое» возникает привязанность,
то знание и т.д. также является привязанностью, ведь именно оно
воображает «это — мое», изменяемое вожделением и другими
[страстями].

[Ответ:] В этом нет ошибки, ибо подразумевается из-за невни-
мательной активности. Поэтому у внимательного, наделенного
знанием, видением и поведением, не возникает заблуждения, нет
пристрастия, и, следовательно, он непривязан. У другого из-за об-
ретения знания и т.д., [познания] собственной природы, нет привя-
занности. Вожделение и другие [страсти] как следствия проявления
кармы подлежат уничтожению в силу их противоположности соб-
ственной природе атмана. Поэтому в этих [случаях] привязанность
связана с идеей. Она — корень всех проступков. При наличии идеи
«это — мое» возникает [стремление] сохранить это, затем обяза-
тельно появляется насилие, для чего произносится неправда или
совершается воровство и предпринимается соитие. Итог этого —
различные страдания в адах и т.д.

696. Видящий описанным способом ошибки насилия и других
[пороков] и осознающий достоинства не-насилия и других [добро-
детелей] прилагает максимальные усилия к [соблюдению] обета не-
насилия:

nissalyo vratl || 18 ||
18. Давший обеты — без «шипов».

697. Шип — [то, что] вредит, колет. «Шип» подобен шипу, ост-
рию и т.д., прокалывающему тело; подобно тому как он поражает
живые существа, так и проявление кармы в форме телесной и ду-
шевной боли метафорически называется «шипом». Он [бывает]

246



Перевод

трех видов: «шип» лживости, «шип» стяжания, «шип» ложного ви-
дения. Лживость — произнесение неправды; стяжание317 — стрем-
ление к наслаждению объектами; ложное видение — вера в несу-
ществующие реальности. Удаливший эти три вида «шипов» назы-
вается «давшим обеты без „шипов"».

[Возражение:] Здесь не имеющий «шипов» называется [аскетом]
«без шипов», связанный обетами — «давшим обеты», но не имею-
щий «шипов» не может быть «давшим обеты», ведь Девадатта,
имеющий палку, не может быть [назван] имеющим зонт.

[Ответ: Может,] в силу наличия обоих отличий. Лишь отбросив
насилие и другие [пороки], связанный обетами может быть «дав-
шим обеты» только при отсутствии «шипов». Только при удалении
«шипов» он, в силу связанности обетами, считается «давшим обе-
ты»; подобно тому как лишь обладающий большим [количеством]
молока и топленого масла называется «богатым коровами», а при
отсутствии большого [количества] молока и топленого масла не
может быть [назван] «богатым коровами», так и наделенный «ши-
пами» даже при наличии обетов не [является истинно] «давшим
обеты». Только тот «давший обеты», кто лишен «шипов».

698. Для описания его типов сказано:

agüryanagärasca || 19 ||
19. [Он может быть] домохозяином или бездомным.

699. Дом — то, что обитающими признается жилищем; оби-
тающий в нем — домохозяин. Не имеющий дома — бездомный
[аскет]. Давший обеты [бывает] двух видов: домохозяин и бездом-
ный [аскет].

[Вопрос:] Однако разве здесь не содержится противоречие —
наличие дома у обитающих в пустых домах, храмах и других [мес-
тах] монахов318 и уход из дома по какой-то причине и обитание в
лесу домохозяина, не отринувшего жажды [мирских] объектов?

[Ответ:] В этом нет ошибки, в силу понимания [здесь] «дома»
в психологическом319 [смысле]. При проявлении [кармы, вводящей
в] заблуждение [относительно] поведения, помыслы320 привязаны
к дому, поэтому речь идет о доме в психологическом [смысле]. Тот,
кто его имеет, является домохозяином, даже проживая в лесу. Без-
домный [аскет], даже живя в доме, остается таковым в силу отсут-
ствия помыслов о нем.

[Возражение:] Однако домохозяин не становится бездомным
[аскетом] с принятием частичных обетов.

247



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

[Ответ:] В этом нет ошибки, в отношении охватывающей и дру-
гих точек зрения домохозяин считается бездомным, следующим
частичным обетам, даже живя в городе. Подобно тому как живу-
щий в доме или в хижине321 называется жителем города, так и час-
тично соблюдающий обеты в отношении охватывающей, общей и
обыденной точек зрения называется «давшим обеты».

700. [Вопрос:] Здесь сказано, тот [является] «давшим обеты»
домохозяином, кто частично прекратил насилие и другие [пороки]?

[Ответ:] Нет.
[Вопрос:] Каким же образом?
[Ответ:] Им считается тот, кто следует пяти [обетам] не полно-

стью:

anuvrato fgäri || 20 ||
20. Домохозяин [принимает] малые обеты

701. Слово малые означает «не полностью». Соблюдающий малые
обеты называется «домохозяином, [принимающим] малые обеты».

[Вопрос:] Почему его обеты малые?
[Ответ:] В силу невозможности прекращения всех пороков.
[Вопрос:] Что же он прекращает?
[Ответ:] Прекращение убийства движущихся живых существ —

первый малый обет домохозяина. Обладающий любовью, заблуж-
дением и т.д. домохозяин прекращает произнесение не-истины,
могущее послужить причиной насилия в его доме или деревне, —
это второй малый обет. Прекращение стремления к взятию того,
что не дано, даже потерянного другими, без страха царского нака-
зания — это третий малый обет. Прекращение желания связи с за-
мужней или незамужней женщиной, за исключением собственной
жены — четвертый малый обет домохозяина. Ограничение по сво-
ей воле в обладании зерном, деньгами, полями и другими [веща-
ми] — пятый малый обет домохозяина.

702. Затем сказано, только ли в этом отличие в ограничениях
домохозяина или есть какие-то еще [отличия]:

digdesânarthadandaviratisïïmuyikaprosadhopavusopabhoga-
paribhogaparimunatithisamvibhugavratasampannasca || 21 ||

21. и [дополнительные] обеты относительно направления,
места, недостойного поведения, медитации, поста в святые

[дни], однократного и многократного наслаждения,
гостеприимства.

248



Перевод

703. Слово обет относится к каждому термину. Ограничение
направления322, ограничение места323, ограничение недостойного
поведения324 — таковы три «умножающих обета»325 из-за связи
каждого со словом обет. Подобным же образом обет медитации326,
обет постов3 2 7, обет [ограничения] однократного и многократного
наслаждения328 и обет гостеприимства329 — таковы четыре «обу-
чающих обета»330. Принявший эти обеты домохозяин называется
«частично соблюдающим обеты». Они такие: направление — вос-
ток и т.д.; обет ограничения направления — установление соответ-
ствующих границ до определенных [пределов]. Следовательно, пре-
кращение убийства движущихся и неподвижных [живых существ]
сверх установленных пределов следует рассматривать как великий
обет. Он устанавливает пределы алчности через прекращение помы-
слов даже при наличии обретений331. Место ограничивается дерев-
ней и другими [местами]. Далее, обет ограничения места— прекра-
щение передвижения за установленные [пределы]. Как и в предыду-
щем [случае], это может считаться великим обетом, если расширя-
ются [границы]. Недостойное поведение — беспричинное соверше-
ние порока при отсутствии пользы. Поэтому ограничение в этом —
ограничение недостойного поведения. Недостойное поведение [бы-
вает] пяти видов: дурные мысли [о других], обучение дурному, бес-
печное поведение, предоставление вредных [вещей], слушание не-
благого. Дурные мысли — мысли о том, как другие могут страдать
от победы, поражения, убийства, заключения в оковы, отнятия иму-
щества и т.д. Обучение дурному — использование речи, связанной
с пороком, побуждающей убивать живые существа, заниматься дея-
тельностью, ведущей к мучению животных и т.д. Беспечное поведе-
ние — вырубка деревьев, копание земли, разбрызгивание воды и
другие бесполезные действия. Предоставление вредных [вещей] —
снабжение ядом, колючками, оружием, огнем, веревками, плетьми,
палками и другими средствами насилия. Слушание не-благого —
слушание и обучение дурным рассказам, способствующим насилию,
вожделению и другим [порокам]. [Приставка] sum подразумевает
соединение. Так, например, «топленое масло — совокупность, рас-
тительное масло — совокупность» — так говорится, так появляется
основа через единство {ekatvena ауапат gamanam samayah). Основа
(samaya) — основа самотождественности (sämäyika), или же само-
тождественность образуется от основы. Следует знать, что следую-
щий великим обетам практикует самотождественность в соответст-
вующем месте и до определенного времени.

249



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу прекращения малейшего и грубого насилия.
[Вопрос:] Разве это не связано с [полным] самообладанием?
[Ответ:] Нет, в силу проявления разрушающей кармы.
[Вопрос:] Разве это не [является] отсутствием великих обетов?
[Ответ:] Это не так, в силу переносного смысла, подобно утвер-

ждению о везде-присутствии Чайтры в царской семье. Слово prosadha
относится к святым [дням лунного месяца]. Пост — воздержание от
удовольствия от звуков и других объектов пяти индрий и пребыва-
ние в сосредоточении. Это означает отказ от четырех видов пищи.
поста в святые [дни] — пост в святые [дни]. Постящийся, сво-
бодный от насилия, воздерживается от ухаживания за своим телом:
омовения, умащения, гирлянд, украшений, проводя время поста в
святом месте, обители монахов или специальном месте для очи-
стительного поста, полностью погрузив свой ум в слушание, изло-
жение повествований о Дхарме. Однократное наслаждение332 —
еда, питье, благовония, гирлянды и т.п. Многократное наслажде-
ние — покрывала, одежда, ложа, сиденья, дома, повозки, ездовые
животные и другие [предметы]. Ограничение в них — [обет] огра-
ничения в «средствах существования». Решившийся прекратить
убийство движущихся [живых существ] навсегда должен отказать-
ся от меда, мяса и вина. Следует также отказаться от [использова-
ния] цветов типа жасмина, белого лотоса, имбиря и других корень-
ев — вместилищ множества жизней, населяемых бесчисленными
телами, из-за убийства многих ради небольшой выгоды. В отноше-
нии повозок, ездовых животных, украшений и других [предметов]
следует решить, что необходимо, а что излишне, и по мере сил в
течение жизни следует отказаться от излишнего. Гость333 — стран-
ник, не теряющий самообладания. Или же: «гость» (atithï) обозна-
чает пришедшего в любой день (tithî) на неопределенное время.
Гостю должно быть выделено угощение. Оно [бывает] четырех ви-
дов: подаяние, помощь, лекарственные травы и убежище. Гостю,
преследующему цель — освобождение, чистому, пестующему са-
мообладание, должно быть предложено безупречное подаяние с
чистым сознанием. А также должна быть оказана помощь [в изуче-
нии] Дхармы334, способствующая возрастанию правильного виде-
ния; предложены соответствующие лекарственные травы; предо-
ставлено убежище с верой в высшую Дхарму. Частица и включает
дхарму домохозяина, упоминаемую далее.

704. Какова она — далее:

250



Перевод

marananûkim sallekhanïïm jositä || 22 ||
22. Добровольная смерть в конце [жизни\ — саллекхана.

705. Смерть — исчезновение сил и индрий по естественным
причинам по истечении срока [действия] кармы, [определяющей]
продолжительность жизни. [Словосочетание] в конце использовано
для обозначения смерти этого рождения, смерть в конце — смерть
в конце [жизни]; относится к тому, кто умирает в конце жизни.
Саллекхана — совершенное «выскабливание»335 страстей и тела.
Совершенное «выскабливание» внешнего тела и внутренних стра-
стей с последовательным уничтожением их причин — саллекхана.
Домохозяин должен совершить саллекхану в конце жизни добро-
вольно.

[Вопрос:] Однако разве здесь для ясности не должно стоять
[словосочетание] «должна быть совершена»?

[Ответ:] Нет, здесь только «должна быть совершена» недоста-
точно.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу важности доброй воли336. При отсутствии доб-

рой воли саллекхану нельзя совершать, а можно лишь при наличии
доброй воли.

[Возражение:] В таком случае это является самоубийством, в си-
лу намеренного прекращения продолжительности жизни.

[Ответ:] В этом нет ошибки, в силу внимательности: Насилие —
повреждение живого из-за невнимательной активности — так
сказано [в ТС 7.13]. У этого [совершающего саллекхану] нет невни-
мательной активности.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу отсутствия вожделения и других страстей. Само-

убийство совершает убивающий себя ядом, оружием и другими спо-
собами, охваченный вожделением, отвращением или заблуждением,
но у совершающего саллекхану нет вожделения и других [страстей],
следовательно, нет и ошибки самоубийства, ведь сказано:

«Согласно учению, не-возникновение вожделения и других
[страстей] — не-насилие, а их возникновение — насилие,

так сказано Джиной»337.

Кто же желает смерти? Подобно тому как купец не желает раз-
рушения своему дому, где накоплены различные товары и имуще-
ство, и при возникновении опасности его разрушения по мере сил

251



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

препятствует этому. А если не может предотвратить разрушение,
то старается спасти [хотя бы] товары. Таким же образом домохозя-
ин, имеющий «накопления» обетов и нравственности, не стремится
к разрушению основы этого [— тела]. И при появлении опасности
его разрушения старается сохранить [хотя бы] свои добродетели.
Как же это может быть самоубийством?

706. Затем, сказано [в ТС 7Л 8:] Давший обеты — без «шипов»,
и третий «шип» — это ложное видение. Следовательно, давший
обеты, с правильными взглядами, должен быть без «шипов».

[Вопрос:] Это правильное видение безупречно или нет?
[Ответ:] Говорится, что иногда в нем возникают нарушения в

силу особенностей [кармы, вводящей в] заблуждение.

sankäkänksävicikitsä 'nyadrstiprasamsästavah
samyagdrsteraticïïrâh || 23 ||

23. Нарушения правильного видения — сомнения, желания,
любопытство, восхищение и восхваление [инакомыслящих].

707. Несомненность и т.д. [уже] была разъяснена [в коммента-
рии к сутре ТС 6.24:] ...из-за чистого видения. Следует знать, что
сомнение и другие [нарушения] — противоположное этому.

[Вопрос:] Так, а в чем разница между восхищением и восхвале-
нием?

[Ответ:] Восхищение — приписывание умом достоинств [истин-
ного] знания и поведения ложному видению; восхваление — про-
славление вслух существующих и несуществующих достоинств —
таково различие между этим двумя [деяниями].

[Вопрос:] Однако ранее были описаны восемь свойств правильно-
го видения, разве не должно быть также и восемь его нарушений?

[Ответ:] В этом нет ошибки, ачарья [Умасвами] говорил о пяти
нарушениях обетов и пяти нарушениях нравственности, а [здесь]
сказано о пяти нарушениях, включая восхищение и прославление.

708. Нарушения правильного видения описаны.
[Вопрос:] Есть ли они в обетах и нравственности?
[Ответ:] Да, для определения числа их нарушений сказано:

vratasïlesu рапса рапса yathükramam || 24 ||
24. Пять [нарушений] пяти обетов и нравственности

соответственно.

709. обетов и нравственности — [относящиеся к] обетам и
нравственности.

252



Перевод

[Возражение:] Слово «нравственность» здесь излишне, ведь оно
включается в понятие «обеты».

[Ответ:] Не излишне; «нравственность» употреблено для опре-
деления особенностей, для сохранения обетов: обета [в отношении]
направления и т.д.

710. В этом разделе должны быть последовательно описаны
пять нарушений обетов и нравственности домохозяина. Так, в на-
чале об обете не-насилия:

bandhabadhacchedätibhuräropanünnapunanirodhüh || 25 ||
25. [Нарушения обета не-насилия:] связывание, избиение,

отрезание, непосильный груз, лишение еды и питья.

711. связывание — причина препятствования перемещению по
местности по [собственному] желанию; избиение — удары палкой
по живым существам, плетью и тростью, но не убийство живых
существ в силу того, что это было прекращено [ранее]; отреза-
ние— отделение уха, носа и других частей [тела]; непосильный
груз — накладывание чрезмерной ноши; лишение еды и питья —
отказ в утолении голода и жажды коровам и другим [животным].
Таковы пять нарушений малого обета не-насилия.

mithyopadesarahobhyäkhyubakutalekhakriyänyäsäpahärasäkä-
ramantrabhedâh || 26 ||

26. [Нарушения обета правдивости:] ложное наставление,
разглашение [чужих] тайн, подделка, нечестное ведение дел,

«чтение в сердцах».

712. ложное наставление — уведение особыми действиями с
[пути] процветания и блага на противоположный. Следует знать,
что обнародование совершаемых в уединении мужчиной и женщи-
ной действий — разглашение [чужих] тайн; подделка — введе-
ние в заблуждение с целью выдачи другим неисполненного и не-
сказанного за исполненное и сказанное; нечестное ведение дел —
забвение количества полученного золота, серебра и других [цен-
ных] вещей и возвращение меньшего количества и утверждение,
что именно столько и было; «чтением в сердцах» называется уга-
дывание на основе жестов [тела], выражения [лица], бровей и дру-
гих [знаков] о намерениях [других]. Так следует понимать эти пять
нарушений малого обета правдивости.

253



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

stenaprayogatadährtädänaviruddharäjyätikramahinädhikamänonmäna-
pratirüpakavyavahäräh || 27 ||

27. [Нарушения обета не-воровства:] совершение воровства,
прием ворованного, спекуляция и контрабанда, обвешивание,

фальшивые деньги.

713. совершение воровства — совершение воровства самому,
способствование [воровству] других или одобрение [воровства].
Принятие не-данного от того, кому не способствовали и [кого] не
одобряли, взятого незаконным способом, — второе нарушение; кон-
трабанда и спекуляция — нарушение контрабандой и спекуляцией.
Затем, придание меньшего веса вещам, использование ложных весов
и мер для получения большего от других и отдания меньшего — об-
вешивание', фальшивые деньги — использование поддельного золо-
та и т.д. Таковы эти пять нарушений обета не-взятия не-данного.

paravivähakaranetvarikäparigrhitäparigrhitägamanänangakridäkäma-
tlvrübhinivesuhW 28 ||

28. [Нарушения обета целомудрия:] сводничество, связь
с замужними и незамужними развратницами, извращения,

похотливость.

714. Свадьба — [обряд] «дарения девушки»338; свадьба дру-
гих — чужая свадьба; сводничество — посредничество в устрое-
нии свадьбы; развратная женщина (itvari) — вступающая в связь с
чужим мужчиной; [слово] «развратница» (itvarikä) [образовано при
помощи] пренебрежительного [суффикса] ка. Та, которая [являет-
ся] женой одного мужчины, — замужняя. Та, которая [с целью]
проституции или разврата пристает к другим мужчинам, не имея
мужа, — незамужняя; с замужними и незамужними — замужни-
ми и незамужними [женщинами]; связь с замужними и незамуж-
ними развратницами — [общение] с этими замужними и неза-
мужними развратницами; извращения — иное, чем [посредством]
гениталий, [совокупление]; похотливость — чрезмерное [чувст-
венное] желание. Таковы эти пять нарушений обета довольство-
ваться собственной женой.

ksetravustuhiranyasuvarnadhanadhünyadüsidasakupyapramunüti-
kramüh || 29 ||

29. [Нарушения обета не-привязанности:] превышение меры
[во владении] полями и домами, серебром и золотом, скотом

и зерном, служанками и слугами, вещами.

254



Перевод

715. Поле — место посева; дом — здание; серебро — то, из чего
обычно [сделаны] монеты; золото — ценный [металл]; скот — ко-
ровы и другие [домашние животные]; зерно — рис и другие [зла-
ки]; служанки и слуги — прислуга женского и мужского пола; ве-
щи — полотно, хлопок, шелк, сандаловая паста и другие [предме-
ты], полями и домами — поля и дома; серебром и золотом — се-
ребро и золото; скотом и зерном — скот и зерно; служанками и
слугами — служанки и слуги. Так получается полями и домами,
серебром и золотом, скотом и зерном, служанками и слугами,
вещами. [Приняв решение] «мои владения — таковы», отрекаются
от превышения установленной меры [во владении] полями, домами
и т.д. вследствие чрезмерной алчности. Таковы эти нарушения обе-
та предела привязанности.

716. Нарушения обетов описаны, [теперь] говорится о наруше-
ниях нравственности. Так, например:

urdhvüdhastiryagvyatikramaksetravrddhismrtyantarüdhunüni || 30 ||
30. [Против обета относительно направления:] превышение

[пределов] вверх, вниз, поперек, превышение расстояния,
забвение границ.

111. Выход за установленные [пределы] направления — превы-
шение [пределов]. Вкратце оно [бывает] трех видов: превышение
[пределов] вверх, превышение [пределов] вниз и превышение [пре-
делов] поперек. Поднятие на гору и т.д. — превышение [пределов]
вверх; спуск в колодец — превышение [пределов] вниз; вход в пе-
щеру — превышение [пределов] поперек. Расширение [пределов]
направления по причине алчности — превышение расстояния.
Следует понимать, что эти превышения возникают по причине
невнимательности, заблуждения и привязанности. Отсутствие па-
мятования [пределов] — забвение границ. Таковы эти нарушения
соблюдающего обет [относительно] направления.

änayanapresyaprayogasabdarüpanupätapudgalaksepüh || 31 ||
31. [Против обета относительно места:] посылание

[за вещью], приказы, выдача [намерений] звуком, выдача
[намерений] знаком, швыряние комом.

718. Посылать [кого-то] принести что-нибудь за установленные
своим собственным решением границы — посылание [за вещью];
произнесение «делай так» — приказы; способ обнаружения наме-
рения человека кашлем и другими [звуками] — выдача [номере-

255



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ний] звуком; показывание [жестом] собственного тела — выдача
[намерений] знаком; бросание грязи и других [веществ] — швы-
ряние комом. Таковы эти пять нарушений соблюдающего обет
[относительно] места.

kandarpakautkucyamaukharyäsamlksyadhikaranopabhogapari-
bhogünarthakyäni || 32 ||

32. [Против обета недостойного поведения:] непристойности,
непристойные жесты, болтовня, бесцельная деятельность,

приверженность к удовольствиям;

719. непристойности — употребление со смехом вульгарных
слов, выражающих вожделение; непристойные жесты — то же
самое вкупе с непристойными жестами тела; болтовня — много-
словие и пустословие, вызванные дерзостью; бесцельная деятель-
ность — вовлеченность в бессмысленные действия; привержен-
ность к удовольствиям — накапливание [вещей] для однократно-
го и многократного удовольствия. Таковы эти пять нарушений обе-
та недостойного поведения.

yogadu spranidhününädarasmrtyanupasthunäni || 33 ||
33. [Против обета медитации:] неверное направление

активности, нерадивость, забывчивость.

720. Активность, объясненная [ранее, бывает] трех видов; ее не-
верное направление — неверное направление активности: невер-
ное направление тела, неверное направление речи, неверное на-
правление ума; нерадивость — отсутствие усердия; забывчи-
вость — несобранность. Таковы эти пять превышений обета меди-
тации.

apratyaveksitupramärjitotsargädünasamstaropakramanünudarasmrtya-
nupasthänäni \\ 34 ||

34. [Против обета поста:] не осмотрев и не очистив
от выделений [землю], предметы и подстилки, нерадивость,

забывчивость.

721. Осмотрительность — использование зрения, [для того чтобы
увидеть,] есть или нет живые организмы. То, что совершается мяг-
кими средствами, — очищение. Оба этих термина относятся к «вы-
делениям», и они связываются с последующими тремя: не осмотрев
и не очистив от выделений и т.д. Далее, не осмотрев и не очистив
землю от испражнений и мочи — не осмотрев и не очистив от

256



Перевод

выделений. Не осмотрев и не очистив свои одежды и средства для
совершения почитания архатов и ачарий, благовония, гирлянды,
сандаловую пасту и другие [предметы, использовать их] — не ос-
мотрев и не очистив... предметы. Не осмотрев и не очистив под-
стилки и другие покрывала, расстилать их — не осмотрев и не
очистив... подстилки, нерадивость — отсутствие усердия [в ис-
полнении] «ежедневных обязанностей» по причине голода и т.п.;
забывчивость — [уже] объяснено. Таковы эти пять нарушений
соблюдающего очистительный пост.

sacittasambandhasammisräbhisavaduspakvähäräh || 35 ||
55. {Против обета ограничения однократного и многократного
наслаждения:] поедание пищи с сознательными [существами],

содержащей сознательные [существа], смешанной
с сознательными [существами], возбуждающей [пищи], плохо

приготовленной [пищи].

722. То, что обладает сознанием, [называется] сознательной
субстанцией; содержащей — расположенной рядом с ними; сме-
шанной — смешанной с ними.

[Вопрос:] Каким образом [возможна] деятельность в отношении
сознательных [существ]?

[Ответ:] В силу невнимательности и заблуждения, возбуждаю-
щей — сок, выжимки; плохо приготовленной — неправильно при-
готовленной. [Слово] «пища» относится к каждому [термину]: пи-
ща с сознательными [существами], содержащая их пища, смешан-
ная пища, возбуждающая пища, плохо приготовленная пища. Тако-
вы эти пять нарушений количества однократного и многократного
наслаждения.

sacittaniksepäpidhänaparavyapadesamätsaryakälätikramäh || 36 ||
36. [Проступки против обета гостеприимства:] накладывание
и покрывание пищи [предметами, содержащими] сознательные
{существа], предложение чужого, зависть, превышение времени.

723. накладывание пищи на предметы, содержащие сознатель-
ные существа — накладывание пищи на листья лотоса и т.п.; по-
крывание — покрытие такими предметами, это [слово] также соот-
носится с сознательными [существами]: покрывание пищи [пред-
метами, содержащими] сознательные [существа], предложе-
ние чужого — предлагание чужого [дара] как своего [собственно-
го]; зависть — неуважительное подаяние или нетерпение досто-

257



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

инств другого гостя; превышение времени — [предложение] тра-
пезы в неурочное время. Таковы эти пять нарушений обязанности
гостеприимства.

jivitamaranäsamsämitränurägasukhänubandhanidänäni || 37 ||
37. [Против обета саллекханы:] жажда жизни, [жажда]

смерти, привязанность к друзьям, воспоминания
об удовольствиях, сладострастие.

724. жажда жизни означает стремление [жить]; жизни...
смерти — жизнь и смерть; жажда жизни, [жажда] смерти —
жажда жизни и смерти; привязанность к друзьям — воспоминания
о детских играх и т.д. с прежними товарищами; воспоминания об
удовольствиях — вспоминание вновь и вновь прошлых наслажде-
ний; сладострастие — постоянное стремление к наслаждению
или мысли о нем. Таковы эти пять нарушений саллекханы.

725. Так, при описании причин притока кармы тиртханкара бы-
ло сказано [в ТС 6.24], [что этот приток происходит из-за] усилен-
ной [практики] отказа [от тела] и аскезы, и далее, в разделе,
[посвященном] нравственности, говорится о подаянии гостю. Для
определения характеристик этого подаяния говорится так:

anugrahartham svasyütisargo danam || 38 ||
38. Даяние есть отдание своего на благо [себе и другим].

726. благо — помощь себе и другим. Благо себе — накопление
заслуг339; помощь другим — увеличение правильного знания и дру-
гих [добродетелей]. Слово [себе] обозначает обладание, на благо
следует понимать как дарение, отказ от собственного обладания.

727. Так, даяние описано. Один и тот же ли его плод или есть
какие-то отличия, сказано так:

vidhidravyadätrpatravisesüttadvisesah || 39 ||
39. [Плоды] этого различны из-за различий способа [даяния],

предмета, дарителя, получателя.

728. Способ — манера получения и т.д. Отличие — в свойствах,
оно относится к каждому [слову]: отличие в способе, отличие в пред-
мете, отличие дарителя, отличие получателя. Так, отличие в спо-
собе — различие в наличии или отсутствии уважения к одаривае-
мому; отличие в предмете заключается в причине, увеличивающей
аскезу, изучение [писаний] и т.п.; отличие дарителя — в отсутствии

258



Перевод

яда зависти и т.п.; отличие получателя — обладание достоинства-
ми, [являющимися] причиной освобождения. Поэтому отличие
плода заслуг подобно отличию плода семени, зависящего от отли-
чия земли и других обстоятельств340.

Так завершена седьмая адхьяя «Сарвартхасиддхи» —
комментария на «Таттвартху».

Восьмая адхъяя
[Кармическая связанность]

729. Категория «приток [кармы]» разъяснена. Теперь следует
разъяснить следующую непосредственно за ней категорию «связан-
ность». При ее разъяснении сначала приводятся причины связан-
ности в силу их предшествования [самой] связанности:

mithyüdarsanüviratipramudakasäyayogübandhahetavah || 1 ||
7. Причины связанности —ложное видение, отсутствие

самоконтроля, невнимательность, страсти, активность.

730 Ложное видение и другие [термины уже] были объяснены.
[Вопрос:] Где?
[Ответ:] Они были объяснены [в комментарии к сутре ТС 1.2]:

Правильное видение — вера в категории реальности. Ложное виде-
ние — противоположное этому. В разделе о притоке и деяниях [так-
же] было разъяснено действие ложного видения. Самоконтроль также
был описан; противоположное ему следует воспринимать как отсут-
ствие самоконтроля. Состояние невнимательности — действие не-
верного истолкования указаний и нежелание им следовать; эта невни-
мательность — пренебрежение благими [делами], страсти — гнев
и т.д. с их подвидами: бесконечно связывающие, [препятствующие
полному и частичному] отречению и вспыхивающие.

[Вопрос:] Где?
[Ответ:] Выше [в комментарии к сутре ТС 6.5]: пять индрий,

четыре страсти... Виды активности тела были описаны.
[Вопрос:] Где?
[Ответ:] Выше [в комментарии к сутре ТС 6.1]: Деятельность —

активность тела, речи и ума.
731. Ложное видение [бывает] двух видов: врожденное и полу-

ченное из чужих наставлений. Так, то характеризуемое неверием в
категории реальности [ложное видение], которое возникает в ре-

259



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

зультате проявления кармы, [вызывающей] ложные взгляды, безот-
носительно к чужим наставлениям, [является] врожденным. Вы-
званное чужими наставлениями ложное видение [бывает] четырех
видов из-за различий между учением о действии341, о бездейст-
вии342, агностиками343 и всеверующими344. Или же: ложное видение
[подразделяется] на пять видов: ложное видение односторонности,
ложное видение противоречивости, ложное видение сомнения,
ложное видение всеверия и ложное видение агностицизма. Так,
утверждения о носителе и носимом: «это — таково, это [принадле-
жит] именно тому» — односторонность. Положения «все это [есть]
именно Пуруша»345, или «[всё] — вечно», или «[всё] — не вечно»;
«нескованный имеет оковы»3 6, «всеведущий [может принимать]
пищу»347, «женщина [может] достичь [освобождения]» и т.п. —
противоречие. [Неспособность] принятия какого-то решения [о том,
могут ли] правильное видение, знание и поведение [составлять]
Путь Освобождения или нет, — сомнение. Вера во всех божеств
и во все учения как единые — всеверие. Отказ от различения блага
и не-блага — агностицизм348, ведь сказано:

Существуют сто восемьдесят [видов] учения об [эффективности]
действия, восемьдесят четыре [вида] учения о бездействии,

шестьдесят семь [видов] агностицизма и тридцать два [вида]
всеверия349.

732. Отсутствие самоконтроля [бывает] двенадцати видов в за-
висимости от шести [видов] тел350 и шести органов351 [восприятия];
шестнадцать страстей352 и девять легких страстей353, без учета их
различий, составляют вместе двадцать пять страстей. Четыре [вида]
активности ума, четыре [вида] активности речи354 и пять [видов]
активности тела [составляют] тринадцать [видов] активности. На
[ступени] «невнимательного самоконтроля» активность грубого
и активность переносящегося тела, смешанного с грубым, может
быть пятнадцати [видов]. Невнимательность бывает нескольких
видов, в зависимости от восьми [видов] чистоты, высшего спокой-
ствия и других [десяти добродетелей] и т.д. Таковы эти пять при-
чин связанности, возникающие по отдельности или вместе. Так,
например, на [ступени] «ложные взгляды» имеются пять причин
связанности. На [ступенях] «правильные взгляды с сомнением»,
«правильные и ложные взгляды», «правильные взгляды без само-
контроля» и т.д. бывает четыре причины, начиная с отсутствия
самоконтроля. На [ступени] «частичный самоконтроль» — отсут-

260



Перевод

ствие самоконтроля, частичный самоконтроль, невнимательность,
страсти и активность. Начиная со [ступени] «невнимательный са-
моконтроль» на четырех [последующих] — активность и страсти.
На [ступенях] «подавленные страсти», «уничтоженные страсти»,
«всеведение с активностью» — только активность. На [ступени]
«всеведение без активности» нет причин связанности.

733. Причины связанности описаны. Теперь следует рассказать
о том, что такое связанность, поэтому сказано:

sakasäyatväjjivah karmano yogyänpudgalänädatte sa bandhah \\2\\
2. Из-за наличия страстей душа воспринимает

соответствующую кармическую материю — такова
связанность.

1ЪА. Существующая вместе со страстями душа наделена стра-
стями. Состояние наделенной страстями души — страстность, по-
этому: из-за наличия страстей и т.д. Таково определение причи-
ны. Подобно тому как находящийся в животе огонь способствуюет
усвоению соответствующей пищи, так и души отличаются дли-
тельностью и интенсивностью действия кармы в зависимости от
сильных, слабых или средних страстей. Для пояснения, каким об-
разом лишенный телесности и «рук» атман «принимает» карму,
приводится [слово] «душа». Душа — живое, в силу [того, что явля-
ется] обиталищем пран и жизни, без чего жизнь невозможна и т.д.
соответствующую кармическую (karmano yogyari) — может быть
прочитано слитно karmayogyän, вместо написанного по отдельно-
сти. Раздельное написание дает иное утверждение.

[Вопрос:] Какое утверждение?
[Ответ:] В силу кармы душа рождается наделенной страстями —

это одно понимание, и тут карма понимается как определение при-
чины: по причине кармы душа рождается со страстями, а у не
имеющей кармы нет грязи страстей. Из этого следует, что связь
кармы и души — безначальна. Тем самым решается, как бестелес-
ная душа связывается телесной кармой. В противном случае, если
принять начало связанности, то получится, что связанности нет во-
обще, как у несвязанных сиддх. Второе утверждение: принимает
материю, способную [стать] кармой. Окончание [слова] изменяется в
соответствии с его значением, поэтому [слово], отказавшись от связи
с предшествующей причиной, принимает [окончание] шестого [па-
дежа] (генитива. — Н.Ж.). Слово материю [стоит] для пояснения,
что карма [является] материей. Так опровергается утверждение, что

261



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

карма есть невидимый атрибут атмана и не [может] выступать при-
чиной сансары. воспринимает [стоит] для обозначения отношения
«причина-следствие». Следовательно, в силу ложного видения и т.д.
атман, упорствующий в повсеместной активности [всех] видов, при-
нимает тонкую материю, способную превратиться в карму, плотно
прилепляющуюся к душе и проникающую в одно с ним место из
бесчисленных точек пространства. Так поясняется связанность. Сле-
дует знать, что подобно тому как в особом сосуде смешанные раз-
личные соки, семена, цветы и плоды превращаются в вино, так и
со-протяженная наделенному страстями и активностью атману ма-
терия превращается в карму. Слово такова [стоит] для исключения
других видов связанности: только это — связанность, другой нет.
Так отрицается связь между атрибутом и носителем атрибута. Сло-
во связанность, опирающаяся на карму и т.д., разъяснено.

735. Связанность бывает только одного вида или же есть другие
ее способы, говорится так:

prakrtisthityanubhâgapradesustadvidhayah || 3 ||
3. Ее параметры — природа, длительность, интенсивность,

протяженность.

136. природа — собственная природа.
[Вопрос:] Какова природа нимбы?
[Ответ:] Горечь.
[Вопрос:] Какова природа патоки?
[Ответ:] Сладость.
[Вопрос:] Таким же образом, какова природа затемняющей зна-

ние [кармы]?
[Ответ:] Непонимание объектов.
[Вопрос:] Какова природа затемняющей видение [кармы]?
[Ответ:] Невосприятие объектов. [Природа кармы,] порождаю-

щей чувства, — приятные и неприятные ощущения, характеризуе-
мые как счастье и страдание; [вводящей в] заблуждение [относи-
тельно] видения — неверие в категории реальности; [вводящей в]
заблуждение [относительно] поведения — отсутствие самооблада-
ния; [определяющей] продолжительность жизни — поддержка су-
ществования; [формирующей] тело — облик обитателя ада и т.д.;
[определяющей] семью — высокое или низкое положение; препят-
ствующей [проявлению] силы — способ препятствия даянию и
другим [благим делам]. Причина, определяющая эти характеристи-
ки, то, что это порождает, — природа, длительность — то, что

262



Перевод

неотъемлемо от собственной природы. Подобно тому как длитель-
ность сладости молока козы, коровы, буйволицы и т.д. неотъемле-
ма от ее природы, так и длительность затемняющей знание и дру-
гих [видов кармы] неотъемлема от ее природы. Так, интенсив-
ность [связанности] подобна отличию во вкусе: подобно тому как
вкус молока козы, коровы, буйволицы и т.д. отличается по слабо-
сти или силе, так отличается «вызревание» по мере готовности
кармической материи. Измерение охвата [связанности] — протя-
женность. Протяженность — широта, занимаемая первичными
атомами и сочетаниями материи, превращенной в состояние кармы.
Слово параметры обозначает аспекты. Таковы эти четыре вида
связанности: природа и т.д. Так, активность определяет природу
и протяженность связанности; страсти определяют длительность и
интенсивность. Разнообразные состояния этой связанности [зави-
сят от] степени [проявления] этих видов, ведь сказано:

Активность определяет природу и протяженность, страсти —
длительность и интенсивность.

У неизменяемых и разрушивших [их душ] нет причин длительности
связанности .

1Ъ1. Теперь для описания подвидов природы этой связанности
сказано:

ädyojnänadarsanävaranavedaniyamohaniyäyurnämagoträntaräyäh \\4\\
4. Первый — затемняющая знание, видение, порождающая

чувства, вводящая в заблуждение, [определяющая]
продолжительность жизни, [формирующая] тело,

[определяющая] семью, препятствующая [проявлению] силы.

738. Следует знать, что первый [параметр], природа связанности,
[бывает] восьми видов: то, что затемняет или чем затемняется, —
затемняющая [карма]. Это слово относится к каждому термину —
затемняющая знание и затемняющая видение [карма]. То, что по-
рождает или чем порождаются чувства, — порождающая чувства
[карма]; то, что вводит или чем вводится в заблуждение, — вводя-
щая в заблуждение; то, посредством чего принимают рождение
[в облике] обитателя ада и т.д., — [определяющая] продолжитель-
ность жизни; то, что формирует или чем формируется тело, —
[формирующая] тело; то, из-за чего [положение] называется высо-
ким или низким, — [определяющая] семью; то, что стоит между
подателем и получателем, — препятствующая [проявлению] силы.

263



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

Воспринятая одним помыслом атмана материя порождает затем-
няющую знание и другие [виды кармы], подобно однажды вкушен-
ной пище, превратившейся в сок, кровь и другие [жидкости].

739. Восемь основных видов природы связанности описаны. Те-
перь следует рассказать о второстепенных подвидах природы свя-
занности, поэтому сказано:

pahcanavadvayastävimsaticaturdvicatvärimsaddvipahcabhedü
yathïïkramam || 5 ||

5. Они делятся на пять, девять, два, двадцать восемь, четыре,
сорок два, два, пять подвидов соответственно:

740. [Возражение:] Здесь следует употребить слово «вторичные»,
ведь второстепенные подвиды природы связанности вторичны.

[Ответ:] Не следует; в силу очевидности из предыдущего. Сна-
чала описаны восемь основных типов природы связанности. Затем
появляется утверждение об остальных, второстепенных, подвидах
природы связанности. Слово подвидов связывается с пять и т.д.
соответственно: пять подвидов затемняющей знание, девять подви-
дов затемняющей видение, два подвида порождающей чувства,
двадцать восемь подвидов вводящей в заблуждение, четыре подви-
да [определяющей] продолжительность жизни, сорок два подвида
[формирующей] тело, два подвида [определяющей] семью, пять
подвидов препятствующей [проявлению] силы.

741. Если затемняющая знание [карма бывает] пяти подвидов,
то для разъяснения этого сказано:

matisrutavadhimanahparyayakevalunäm || 6 ||
6. [пять карм, затемняющих] чувственное знание, [знание]

из писаний, ясновидение, телепатию и всеведение.

742. Чувственное и другие [виды] знания [уже] разъяснены.
Следует знать, что их затемняют пять второстепенных подвидов
природы [кармы].

[Вопрос:] Так, сила телепатии или сила всеведения может ли
быть у неспособной [к освобождению души] или нет? Если может
быть, тогда у нее нет неспособности [к освобождению]; если же не
может быть — то бессмысленно [говорить о] двух видах затем-
няющей [кармы].

[Ответ:] В этом нет ошибки с позиции обучения. С позиции суб-
станции сила телепатии и сила всеведения возможны; с позиции
модусов эта сила отсутствует.

264



Перевод

[Возражение:] Если так, то разделение на способных и неспо-
собных [к освобождению душ] бессмысленно по причине наличия
силы у обеих.

[Ответ:] Разделение на способных и неспособных проводится не
в отношении наличия или отсутствия силы.

[Вопрос:] А каким образом?
[Ответ:] В отношении наличия или отсутствия ее проявлений.

Та, у которой возникнут проявления правильного знания и других
[«жемчужин»], — способна [к освобождению]; та, у которой они не
появятся, — неспособна, подобно камню, содержащему или нет
золото.

743. Так описаны второстепенные подвиды природы затемняю-
щей знание [кармы]. Теперь следует рассказать о затемняющей
видение карме, поэтому сказано:

caksuracaksuravadhikevalünüm
nidrânidrïïnidrupracalupracalupracalustyïïnagrddhayasca || 7 ||

7. [девять затемняющих видение карм — это затемняющие]
визуальное, не-визуальное [видение], ясновидение, всевидение,

сон, глубокий сон, глубокую дремоту и сомнамбулизм.

744. Подвиды затемняющей видение [кармы] определяются так:
визуальное, не-визуальное, ясновидение, всевидение, т.е. затем-
няющая визуальное видение, затемняющая не-визуальное видение,
затемняющая ясновидение, затемняющая всевидение. Сон есть сно-
видение, удаляющее опьянение, усталость, переутомление; более
глубокая его степень — глубокий сон. То, что усыпляет под влияни-
ем печали, усталости и т.д., когда закрываются глаза и склоняется
голова у сидящего, — дремота; полное погружение в это [состоя-
ние] — глубокая дремота. Безотчетное хождение во сне — сомнам-
булизм. [Здесь] среди нескольких значений слова styäna («собира-
ние вместе») взято значение «сон». То, что заставляет душу совер-
шать множество неосознанных болезненных действий, — сомнам-
булизм. Здесь [словосочетание] «затемняющая видение сна [кар-
ма]» относится к каждому слову: затемняющая видение сна, затем-
няющая видение глубокого сна и т.д.

745. Для разъяснения второстепенных подвидов третьего вида
природы [кармы] сказано:

sadasadvedye || 8 ||
8. [две порождающие чувства кармы — ] приятные

и неприятные чувства.

265



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

746. Из-за проявления [порождающей] приятные чувства [кармы
происходит] обретение телесного и умственного счастья на уровне
[существования] богов и т.д.; хорошие чувства — приятные чувства.
[Карма, порождающая] неприятные чувства, — та, чей плод разно-
образные страдания. Нехорошие чувства — неприятные чувства.

747. Для указания на второстепенные подвиды четвертого [вида]
природы [кармы] сказано:

darsanacüritramohaniyukasäyakasüyavedaniyükhyastridvinavasodasa
bhedäh samyaktvamithyätvatadubhayänyakasäyakasäyau hüsyaratya-

ratisokabhayajugupsüstripunnapumsakavedü antànubandhyapra-
tyäkhyänapratyükhyünasamjvalanavikalpüscaikasahkrodhamunamuyü

lobhäh || 9 ||
9. [двадцать восемь] вводящих в заблуждение карм разделены

на [вводящую в] заблуждение [относительно] видения,
[вводящую в] заблуждение [относительно] поведения,

порождающую страсти и порождающую легкие страсти,
имеющие три, два, шестнадцать, девять подвидов

[соответственно, а именно:] праведность, ложность,
их смешение; чувства со страстями, чувства без страстей.

[Порождающая легкие страсти:] насмешливость, потворство,
неудовлетворенность, печаль, страх, сплетни, влечение

к женщинам, влечение к мужчинам, влечение к бесполым.
[Порождающая страсти:] бесконечно связывающие,

препятствующие частичному отречению, препятствующие
полному отречению и вспыхивающие гнев, гордыня, лживость,

алчность.

748. Видение и т.д. — четыре [подвида кармы]; три и т.д. Эти
[слова] связываются с числами так: три подвида [вводящей в] за-
блуждение [относительно] видения, два подвида [вводящей в] за-
блуждение [относительно] поведения, девять видов порождающей
легкие страсти, шестнадцать подвидов порождающей страсти.

749. Так, [вводящая в] заблуждение [относительно] видения
[карма бывает] трех видов: праведность, ложность и их смешение.
Будучи единой связанностью, она подразделяется на три в отноше-
нии видов кармы. Так, из-за ее проявления у отвернувшегося от
провозглашенного всезнающими Пути, равнодушного к вере в ка-
тегории реальности, неспособного различать добро и зло возника-
ют ложные взгляды, это и есть ложность. Таким же образом и пра-
ведность — ограниченный благими помыслами, утвержденный

266



Перевод

в невозмутимости, не препятствующий вере в атман, испытываю-
щий такие состояния человек взращивает правильные взгляды. Та-
ким же образом и ложность, зависящая от частичного очищения,
появляется наряду с чистыми помыслами, подобно семенам кодра-
вы , обладающим разрушенной или не разрушенной силой опья-
нения. С ее (т.е. ложности. — Н.Ж.) проявлением помыслы атмана,
подобно использованию наполовину очищенной опьяняющей код-
равы, становятся смешанными.

750. [Вводящая в] заблуждение [относительно] поведения [кар-
ма бывает] двух видов из-за разделения на страсти и легкие стра-
сти. [Приставка] пап употреблена для обозначения легкой [степе-
ни]: «легкие страсти», «не [совсем] страсти». Порождающая легкие
страсти [карма бывает] девяти видов.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Из-за разделения на насмешливость и т.д. То, с появле-

нием чего возникают насмешки, — насмешливость; то, с появле-
нием чего зарождается предпочтение, — потворство; неудовле-
творенность — противоположное этому; то, что приводит к гру-
сти, — печаль; то, с появлением чего возникает боязнь, — страх;
то, из-за появления чего скрываются собственные недостатки и об-
народуются чужие недостатки, — сплетни; то, с появлением чего
возникает стремление к женщинам, — влечение к женщинам; то,
с появлением чего появляется стремление к мужчинам, — влечение
к мужчинам; то, с появлением чего рождается стремление к бес-
полым, — влечение к бесполым.

751. Карма, порождающая страсти, [бывает] шестнадцати видов
из-за разделения на бесконечно связывающие и т.д. Так, например,
страсти — гнев, гордыня, лживость и алчность. У них [может быть]
четыре состояния — бесконечно связывающее, затемняющее пол-
ное отречение, затемняющее частичное отречение и вспыхиваю-
щее. В силу [того, что они служат] причиной бесконечной сансары,
ложные взгляды [являются] бесконечными. Так, связывающие —
бесконечно связывающие гнев, гордыня, лживость и алчность. Те
гнев, гордыня, лживость и алчность, из-за проявления которых [че-
ловек] не может принять частичные обеты, [обрести] частичное
самообладание, называются затемняющими частичное отречение. Те
гнев, гордыня, лживость и алчность, из-за проявления которых [че-
ловек] не может принять полные обеты и практиковать полное от-
речение, называются затемняющими полное отречение. [Приставка]
sam подразумевает одно состояние. Гнев, гордыня, лживость и

267



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

алчность [являются] вспыхивающими, когда при наличии самооб-
ладания они вспыхивают или [преобладает] самообладание. Все
вместе эти страсти [составляют] шестнадцать [видов].

752. После описания подвидов вводящей в заблуждение [кармы]
для указания на второстепенные подвиды [кармы, определяющей]
продолжительность жизни, сказано:

närakatairyagyonamänusadaiväni || 10 ||
10. [четыре вида кармы, определяющей продолжительность

жизни:] обитатели ада, животные, люди и боги.

753. [Карма, определяющая] продолжительность жизни, зависит
от рождения [в теле] обитателя ада и т.д. Рождение в аду — про-
должительность жизни обитателя ада, рождение из лона животно-
го — животное, рождение среди людей — человеческое, рождение
среди богов — божественное. То, что [является] причиной долгой
жизни в адах с претерпеванием жестокого холода и жара, — карма
обитателя ада. Так же [обстоит дело и] с остальными.

754. Четыре вида [кармы, определяющей] продолжительность
жизни, объяснены. Для определения второстепенных видов упомя-
нутой далее кармы, [формирующей] тело, сказано:

gatijätisarirängopänganirmänabadhanasamghätasamsthänasamhana-
nasparsarasagandhavarnänupürvyägurulaghupaghätaparaghätatapo-

dyotocchväsavihäyogatayah
pratyekasarïratrasasubhagasusvarasubha-

süksmaparyäptisthirädeyayasah klrtisetarüni tirthankaratvam ca\\ 11 ||
11. [сорок два вида формирующей тело кармы:] уровень

[существования], класс, тело, главные и второстепенные
члены, расположение, связки, покров, сложение, сочленение,

осязание, вкус, запах, цвет, промежуточное [тело],
«ни-тяжесть-ни-легкостъ», самоуничтожение, уничтожение

другими, жар, свечение, дыхание, походка, [а также]
индивидуальное тело, подвижное тело, благая участь,

мелодичный голос, слава и известность и обратное им,
способность [стать] тиртханкаром.

755. То, из-за проявления чего атман принимает рождение, —
уровень [существования]. Он [бывает] четырех видов: уровень [су-
ществования] ада, уровень [существования] животных, уровень
[существования] людей и уровень [существования] богов. То, что
вызывает рождение атмана в теле обитателя ада, — уровень [суще-

268



Перевод

ствования] ада. Так же [обстоит дело и] с остальными. Среди этих
адов и других уровней [существования] сходные явления образуют
классы. Такова причина [образования] классов. Они [бывают] пяти
видов: класс [душ] с одной индрией, класс [душ] с двумя индриями,
класс [душ] с тремя индриями, класс [душ] с четырьмя индриями и
класс [душ] с пятью индриями. Та [карма], из-за проявления которой
атман [имеет] одну индрию, [называется кармой душ] с одной инд-
рией. Так же [обстоит дело с] и остальными. Та [карма], из-за прояв-
ления которой атман [входит в] тело, [называется] формирующей
тело. Она [бывает] пяти видов: [карма], формирующая физическое
тело, изменяющееся тело, переносящееся тело, огненное тело и кар-
мическое тело. Их особенности [уже были] разъяснены. Та [карма],
из-за проявления которой различаются главные и второстепенные
части [тела, называется кармой], формирующей части [тела]. Она
[бывает] трех видов: главных и второстепенных частей физического
тела, главных и второстепенных частей изменяющегося тела, глав-
ных и второстепенных частей переносящегося тела. Та [карма], ко-
торая распределяет члены, [называется кармой], определяющей фор-
му [тела]. Она [бывает] двух видов: формирующая расположение и
[формирующая] размер. Она определяет расположение и размер
глаз и других [органов] в соответствии с проявлениями [кармы]
класса. Форма — то, что формируется. Та формирующая тело
[карма], проявления которой связывают соединения частиц мате-
рии друг с другом, [называется кармой], формирующей связки. Та
[карма], из-за проявления которой возникает единство и взаимо-
проникновение частиц кармы, формирующей физическое и другие
[тела, называется кармой], формирующей покров. Та [карма], из-за
проявления которой возникает структура физического и других [тел,
называется кармой], формирующей сложение [тела]. Она делится на
шесть [видов]: формирующая пропорциональное сложение [тела],
формирующая сферическое сложение, [подобное] ньягродхе357,
формирующая сложение [подобно] свати358, формирующая сложе-
ние горбуна, формирующая сложение карлика, формирующая пол-
ностью непропорциональное сложение. Та [карма], из-за проявле-
ния которой возникают особенности соединения, [называется кар-
мой], формирующей сочленение. Она [бывает] шести видов: фор-
мирующая сочленение, [подобное] наилучшей алмазной стреле3 9;
формирующая сочленение, [подобное] алмазной стреле; форми-
рующая сочленение, [подобное] стреле; формирующая сочленение,
наполовину [подобное] стреле; формирующая сочленение, [подоб-

269



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ное] колышку; формирующая сочленение, [подобное] соприкосно-
вению. Та [карма], из-за проявления которой возникает соприкосно-
вение, [называется кармой], формирующей осязание. Она [бывает]
восьми видов: формирующая грубое, нежное, тяжелое, легкое, сухое,
липкое, холодное и горячее [осязание]. Та [карма], которая опре-
деляет вкус, [называется кармой], формирующей вкус. Она [быва-
ет] пяти видов — формирующая горький, вязкий, острый, кислый
и сладкий [вкусы]. Та [карма], которая влияет на запах, [называется
кармой], формирующей запах. Она [бывает] двух видов: форми-
рующая приятный запах и формирующая неприятный запах. Та
[карма], которая вызывает разделение цветов, [называется кармой],
формирующей цвет. Она [бывает] пяти видов: формирующая чер-
ный цвет, формирующая синий цвет, формирующая красный цвет,
формирующая желтый цвет, формирующая белый цвет. Та [карма],
из-за проявления которой не [происходит] разрушения промежу-
точного тела, [называется кармой] промежуточного360 [тела]. Она
[бывает] четырех видов: формирующая промежуточное [тело], со-
ответствующее уровню [существования] ада, формирующая про-
межуточное [тело], соответствующее уровню [существования] жи-
вотных; формирующая промежуточное [тело], соответствующее
уровню [существования] людей; формирующая промежуточное
[тело], соответствующее уровню [существования] богов. Та [кар-
ма], из-за проявления которой душа не падает вниз в силу тяжести,
подобно железному шару, и не взлетает ввысь в силу легкости,
подобно нагретому хлопку, [называется кармой], формирующей
«ни-тяжесть-ни-легкость». Та [карма], из-за проявления которой
происходит [само]уничтожение, вызываемое [само]повешением,
падением со скалы, [называется кармой], формирующей [са-
моуничтожение. Та [карма], которая вызывает убийство другими
с помощью оружия и т.д., [называется кармой], формирующей унич-
тожение другими. Та [карма], из-за проявления которой исходит
жар, [называется кармой], формирующей жар. Он характеризует
солнце. Та [карма], которая вызывает [холодное] свечение, [назы-
вается кармой], формирующей [холодное] свечение. Оно характе-
ризует луну, светлячков и т.д. Та [карма], которая [является] при-
чиной дыхания, [называется кармой], формирующей дыхание. Воз-
дух — пространство, вызывающая там движение [карма называет-
ся], формирующей походку в пространстве. Она [бывает] двух ви-
дов из-за разделения на похвальную и порицаемую. Та [карма], из-
за проявления которой формируется тело для использования одним

270



Перевод

атманом, [называется кармой], формирующей индивидуальное те-
ло. Та [карма], которая [служит] причиной использования общего
тела многими атманами, [называется кармой], формирующей об-
щее тело. Та [карма], из-за проявления которой рождаются [души]
с двумя и более индриями, [называется кармой], формирующей
подвижные [тела]. Та [карма], которая вызывает рождение среди
[душ] с одной индрией, [называется кармой], формирующей непод-
вижные [тела]. Та [карма], из-за проявления которой [возникает]
положительное впечатление на других, [называется кармой], фор-
мирующей благую участь. Та [карма], из-за проявления которой
вид и другие качества производят неприятное впечатление, [назы-
вается кармой], формирующей плохую участь. Та [карма], которая
вызывает мелодичный голос, [называется кармой], формирующей
мелодичный голос; обратная ей — формирующая неприятный го-
лос. Та [карма], из-за проявления которой возникает приятное [те-
ло, называется кармой], формирующей благое [тело], обратная
ей — формирующая не-благое тело; создающая тонкое тело —
формирующая тонкое [тело]. [Карма], вызывающая препятствия
другим телам, [называется кармой], формирующей грубые [тела].
Та [карма], из-за проявления которой происходит развитие способ-
ностей [тела, называется кармой], формирующей [принятие] пищи
и другие [способности]. Она [бывает] шести видов: формирующая
способность [принятия] пищи, формирующая способности тела,
формирующая способности индрий, формирующая способность
дыхания, формирующая способность речи и формирующая спо-
собность ума. [Карма], которая [является] причиной неспособно-
стей шести видов, [называется кармой], формирующей отсутствие
способностей. Создающей крепость органов [называется карма],
формирующая крепость, обратная ей — формирующая хрупкость.
Вызывающей привлекательность [называется карма], формирую-
щая привлекательность; вызывающей непривлекательность [назы-
вается карма], формирующая непривлекательность. Вызывающей
известность добродетельными качествами [называется карма],
формирующая славу и известность, ей противостоящей [называ-
ется карма], формирующая безвестность и бесславие. Вызываю-
щей состояние архата [называется карма], формирующая состоя-
ние тиртханкара.

756. Второстепенные подвиды [кармы, формирующей] тело,
описаны. [Далее] разъясняются подвиды природы [кармы, опреде-
ляющей] семью, упомянутой вслед за ней:

271



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

uccairnlcaisca || 12 ||
12. [два вида кармы, определяющей семью]: высокая и низкая.

757. [Определяющая] семью [карма бывает] двух видов — [кар-
ма] высокой семьи и низкой семьи. Та [карма], из-за проявления
которой [душа] рождается в роду, почитаемом в мире, [называется
кармой], определяющей высокую семью. Та [карма], из-за проявле-
ния которой [душа] рождается в роду, презираемом в мире, [назы-
вается кармой], определяющей низкую семью.

758. Для определения второстепенных подвидов восьмого вида
кармы сказано:

dünaläbhabhogopabhogaviryünüm || 13 ||
13. [пять подвидов кармы, препятствующей проявлению силы

в виде:] даяния, получения, однократного и многократного
наслаждения и усердия.

759. В отношении препятствующей [проявлению] силы [кармы]
виды определяются так: препятствующая даянию, препятствующая
получению и т.д. [Она] называется так по причине препятствования
даянию и другим проявлениям [силы]. Это [карма], из-за проявле-
ния которой даже желающий дать не совершает [этого]; даже же-
лающий получить — не получает; даже желающий насладиться
единожды — не наслаждается; даже стремящийся наслаждаться
многократно — не наслаждается; даже желающий проявить усер-
дие — не усердствует. Таковы эти пять подвидов препятствующей
[проявлению] силы [кармы].

760. Виды природы связанности разъяснены. Теперь следует
рассказать о видах длительности связанности. Эта длительность
[бывает] максимальной и минимальной. Так, максимальная длитель-
ность природы кармы одинакова. Для указания на это говорится:

äditastisrnümantaräyasya са trimsatsugaropamakotïkoty ah para
sthitih || 14 ||

14. Наибольшая длительность действия трех первых
и препятствующих [проявлению] силы [карм] — тридцать

котикоти сагаропам,

761. Чтобы не было понято в смысле середины или конца, гово-
рится первых. Словосочетание препятствующих [проявлению]
силы использовано для включения отдельно стоящего. Измерение
«сагаропама» [уже было] описано; котикоти — коти, [помножен-

272



Перевод

ное на] коти. Наибольшая означает «максимальная». Это понима-
ется так: максимальная длительность затемняющей знание, затем-
няющей видение, порождающей чувства, препятствующей [прояв-
лению] силы — тридцать котикоти сагаропам.

[Вопрос:] У кого?
[Ответ:] У развитых [душ] с пятью индриями, разумных, с лож-

ными взглядами. Другие следует определить из агам.
762. Для указания максимальной длительности вводящей в за-

блуждение [кармы] сказано:

saptatirmohanïyasya || 15 ||
75. вводящей в заблуждение — семьдесят,

763. Подразумевается «наибольшая длительность — котикоти
сагаропам». Это также наибольшая длительность у [душ] с ложны-
ми взглядами, разумных, с пятью индриями, развитых. Это также
следует отнести и к другим.

764. Для определения максимальной длительности кармы, фор-
мирующей тело и семью, сказано:

vimsatirnumagotrayoh || 16 ||
16. [формирующей] тело и [определяющей] семью — двадцать,

765. Подразумевается «наибольшая длительность — котикоти
сагаропам». Это также наибольшая длительность у [душ] с ложны-
ми взглядами, разумных, с пятью индриями, развитых. Это также
следует отнести и к другим.

766. Затем говорится, какова максимальная длительность [кар-
мы, определяющей] продолжительность жизни:

trayastrimsatsagaropamünyüyusah || 17 ||
17. [определяющей] продолжительность жизни —

тридцать три сагаропамы.

767. Вновь упоминаемая «сагаропама» предполагает «котико-
ти». Также подразумевается «наибольшая длительность». Это [яс-
но] из вышесказанного. В отношении остальных [карм] следует
узнать из агам.

768. Максимальная длительность описана. Теперь следует рас-
сказать о минимальной длительности. Так, оставив в стороне пять
видов с одинаковой минимальной длительностью, для указания на
минимальную длительность трех остальных разъясняется в двух
сутрах:

273



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

арат dvüdasamuhürtü vedanïyasya || 18 ||
18. Наименьшая [длительность] порождающей чувства

[кармы] — двенадцать мухурт,

769. Наименьшая означает «минимальная»; порождающей
чувства — двенадцать мухурт.

nämagotrayorastau || 19 ||
19. [формирующей] тело и [определяющей] семью — восемь,

770. Подразумевается «мухурт», а также — «минимальная дли-
тельность».

771. Для указания минимальной длительности остальных видов
[кармы] сказано:

sesänämantarmuhürtä || 20 ||
20. остальных — одна мухурта.

772. Минимальная длительность остальных пяти видов — в пре-
делах мухурты. Минимальная длительность затемняющей знание и
видение, препятствующей [проявлению] силы [карм бывает на сту-
пенях] «подавление тонких проявлений»; вводящей в заблужде-
ние — «подавление грубых проявлений». [Минимальная длитель-
ность определяющей] продолжительность жизни [кармы] у живот-
ных и людей — исчисляемые годы.

773. Оба [вида] длительности приведены. [О том,] каковы ха-
рактеристики интенсивности затемняющей знание и других [видов
карм], сказано так:

vipäko 'nubhavah || 21 ||
21. Созревание [кармы] — интенсивность.

774. Созревание [бывает] особым или многообразным. Особое
созревание — готовность кармы в силу различия в психическом
притоке сильных, средних и [слабых] вышеописанных страстей.
Или же: многообразное созревание — готовность, возникающая из-
за различия причин, характеризующихся природой, местом, време-
нем и состоянием. Это называется интенсивностью. В силу состоя-
ния [сознания] с преобладанием благих помыслов преобладает ин-
тенсивность природы благих видов, а не-благие виды подавлены.
В силу состояния [сознания] с преобладанием не-благих помыслов
преобладает интенсивность природы не-благих видов, а благие ви-
ды подавлены. Таким образом, вследствие этого интенсивность

274



Перевод

[бывает] двух видов: посредством себя и посредством других. Ин-
тенсивность всех основных видов [определяется] посредством себя;
у второстепенных видов тех же классов, за исключением [кармы,
определяющей] продолжительность жизни и вводящей в заблужде-
ние [относительно] видения и поведения, — посредством других.
[Карма, определяющая] продолжительность жизни человека или
животного, не созревает во время пребывания [души] в аду. А так-
же — созревание вводящей в заблуждение [относительно] видения
кармы не [происходит] посредством вводящей в заблуждение [от-
носительно] поведения кармы, а вводящей в заблуждение [относи-
тельно] поведения — посредством вводящей в заблуждение [отно-
сительно] видения.

775. [Возражение:] Сказано, что интенсивность — созревание
накопленных прежде разнообразных видов кармы. Даже принимая
это, мы не знаем, происходит ли [созревание] в соответствии с пе-
речисленными [видами кармы] или нет.

[Ответ:] Говорится так — [карма] созревает в соответствии с пе-
речисленными [видами]. Так провозвещено.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Поскольку:

sayathänäma || 22 ||
22. Это [происходит] в соответствии с названием.

776. Плод затемняющей знание [кармы] — отсутствие знания;
так же и плод затемняющей видение [кармы] — препятствие силе
видения. Таким образом, значение и название по определению всех
видов кармы обусловлены типом интенсивности.

777. [Вопрос:] Сказано, что если созревание называется интен-
сивностью, то созревшие кармы остаются, подобно украшениям,
или они, бессильные, отпадают?

[Ответ:] Говорится так:

tatasca nirjarïï || 23 ||
23. После этого [возможно] и уничтожение [кармы].

778. [После причинения] атману боли и удовольствия происхо-
дит уничтожение действия карм в силу отсутствия основания для
этого из-за исчезновения прежней длительности, подобно тому как
пища и другие продукты не употребляются после истечения срока
годности. Оно (уничтожение. — Н.Ж.) [происходит] двояким спо-
собом: через созревание и обратное этому. Так, уничтожение через

275



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

созревание — такое прекращение вызревания плода, которое [ду-
ша], вращаясь на четырех уровнях существования в многообразных
рождениях, долго блуждая в великом океане сансары, обретает че-
рез опыт, испытываемый с течением времени в соответствии с по-
рядком благой и не-благой кармы. Уничтожение не через созрева-
ние — такое, которое, подобно плодам манго, хлебного и других
деревьев, доводится до преждевременной зрелости специальными
усилиями. Частица и [использована] по причине собирательного
значения. Уничтожение — аскезой — так говорится [в ТС 9.3],
и отсюда следует, что [бывает] и другой [способ].

[Вопрос:] Почему здесь понятие «уничтожение» используется
прежде определения остановки?

[Ответ:] Здесь [это] слово [стоит] для истолкования. А не то при-
шлось бы снова привести Созревание [кармы] — интенсивность.

779. Интенсивность связанности разъяснена. Теперь следует
рассказать о протяженности связанности. При ее объяснении сле-
дует описать — по какой причине, когда, почему, какой природы,
откуда и какого размера. С этой целью в порядке данных вопросов
сутра приводит:

namapratyayüh sarvato yogavisesütsüksmaikaksetravagühasthituh
sarvïïtmapradesesvanantânantapradesâh || 24 ||

24. Обусловленные названием карм повсюду в силу отличия
в активности тонкие бесконечно-бесконечные точки

пространства [карм] занимают одно место, пребывая во всех
точках пространства атмана.

780. Обусловленные названием — имеется в виду «обусловлен-
ные названием всех видов карм»; этим словом названием обозна-
чена причина; повсюду — во всех рождениях; [в соответствии
с утверждением] «показываются также и другим [способом]»
(drsyante anyato 'pif61 [суффикс] tah [употреблено] для обозначе-
ния местного [падежа], это отсылает ко времени, ибо у каждой ду-
ши [имеются] бесконечные рождения в прошлом или исчисляемые,
неисчисляемые и бесчисленные рождения в будущем; в силу от-
личия в активности — по этой причине материя принимает при-
роду кармы, так определяются особенности причины; тонкие и
далее употреблено для обозначения существующей природы мате-
рии, способной стать кармой, способная к восприятию материя —
тонкая, не грубая. Словосочетание занимают одно место обозна-
чает исключение другого места; слово пребывая обозначает ис-

276



Перевод

ключение деятельности — покоящиеся, а не движущиеся. Словосо-
четание во всех точках пространства атмана обозначает опре-
деление опоры — протяженность кармы занимает не одну точку
пространства.

[Вопрос:] Где?
[Ответ:] пребывая — проникнув во все точки пространства ат-

мана верхнего, нижнего и среднего [миров]. Словосочетание бес-
конечно-бесконечные обозначает исключение [иных] измерений:
исчисляемое, неисчисляемое и даже бесконечное. Однако эти соче-
тания материи у неспособных [к освобождению душ составляют]
бесконечное количество, у сиддх [они] занимают одну часть из бес-
конечных точек пространства, гханангулу362 из исчисляемых частей
у занимающих место, [имеют] длительность в одно, два, три, четыре,
исчисляемое [количество] мгновений, [обладают] по природе пятью
[видами] цвета, пятью [видами] вкуса, двумя [видами] запаха, че-
тырьмя [видами] осязания и способны [стать] кармой восьми видов.
Определяемые активностью атмана, они делаются едиными с атма-
ном. Так вкратце следует понимать протяженность связанности.

781. Сказано, что после категории «связанность» были перечис-
лены «добродетель» и «порок», но они не были разъяснены. Теперь
говорится, что такое связанность добродетелью и что такое связан-
ность пороком. Так, с целью перечисления видов добродетели
утверждается следующее:

sadvedyasubhïïyurnumagotrïïni рипуат || 25 ||
25. Добродетель — приятные чувства, благие

продолжительность жизни, тело и семья.

782. «Благое» означает «восхваляемое». Это слово относится к
каждому выше [приведенному]: благая продолжительность жизни,
благое тело, благая семья. Благая продолжительность жизни троя-
к а — продолжительность жизни животных, продолжительность
жизни людей, продолжительность жизни богов. Благое тело [имеет]
тридцать семь характеристик. Так, например, уровень [существова-
ния] людей, уровень [существования] богов, класс [душ] с пятью
индриями; пять тел; с главными и второстепенными частями трех
[первых] тел363; полностью пропорциональное сложение; сочлене-
ние, [подобное] наилучшей алмазной стреле; наилучшие цвет, вкус,
запах, осязание; [тела] двух предыдущих форм, [соответствующих]
уровню [существования] богов и людей; «ни-тяжесть-ни-легкость»,
уничтожение другими; дышащее; излучающее жар и свечение [те-

277



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ло]; похвальная походка; подвижное; развитое; грубое; индивиду-
альное тело; крепость; благая участь; мелодичный голос; славное,
известное, соразмерное тело тиртханкара; из одной благой семьи —
высокой и с приятными чувствами. Таковы сорок два вида, опреде-
ляющих добродетель.

ato 'nyatpäpam || 26 ||
26. Обратное этому — порок.

783. Карма, не подпадающая под виды кармы, определяющие
добродетель, называется пороком. Она [бывает] восьмидесяти двух
видов. Так, например, пять видов затемняющей знание кармы; де-
вять видов затемняющей видение; двадцать шесть — вводящей в
заблуждение; пять — препятствующей [проявлению] силы, уровни
[существования] ада и животных; четыре класса душ; пять [видов]
сложения [тела], порицаемые цвет, вкус, запах и осязание; преды-
дущие [формы] уровней [существования] ада и животных, само-
уничтожение, порицаемая походка, неподвижное [тело]; тонкое [те-
ло]; неразвитое; общее [тело]; хрупкость; не-благое [тело]; дурная
участь, немелодичный голос; непривлекательность; бесславность;
безвестность — таковы тридцать четыре вида [кармы, формирующей
порочное] тело; с неприятными чувствами, с продолжительностью
жизни обитателя ада и из низкой семьи. Таким образом, категория
«связанность» подробно объяснена. Это может быть узнано из агам,
написанных получившими это [знание] с помощью непосредствен-
ных источников познания — ясновидения, телепатии и всеведения.

Так завершена восьмая адхьяя «Сарвартхасиддхи» —
комментария на «Таттвартху».

Девятая адхъяя
[Остановка притока и уничтожение кармы]

784. Категория «связанность» описана. Теперь пришла пора [дать]
определение следующей за ней «остановке», поэтому сказано так:

asravanirodhah samvarah || 1 ||
1. Остановка — прекращение притока [кармы].

785. Приток — причина принятия новой кармы — объяснена
[ранее]. Его прекращение — остановка, так говорится. Она [быва-

278



Перевод

ет] двух видов: психическая остановка и физическая остановка.
Так, прекращение действий, [являющихся] причиной сансары, —
психическая остановка. С прекращением этого разрыв с прежде
[накопленной] кармической материей — физическая остановка.

786. Теперь исследуется, на какой ступени [происходит] оста-
новка кармы. Здесь говорится: атман, подчиненный проявлениям
кармы ложного видения, [является] ложновидящим. Затем, начиная
[со ступени] «правильные взгляды с сомнением», возникает оста-
новка в силу прекращения притока кармы главным образом ложно-
го видения.

[Вопрос:] Какова же она?
[Ответ:] Определяемая шестнадцатью характеристиками —

ложность; влечение к бесполым; продолжительность жизни обита-
телей ада; уровень [существования] ада; класс [душ] с одной, дву-
мя, тремя и четырьмя индриями; полностью непропорциональное
сложение; сочленение [подобное] соприкосновению; промежуточ-
ное [тело], соответствующее уровню [существования] ада, [излу-
чающее] жар [тело]; неподвижное [тело]; неразвитое [тело]; общее
[тело].

787. Отсутствие самообладания [бывает] трех видов из-за раз-
личия в проявлении карм, ведущих к бесконечной связанности,
частичному отречению [домохозяина], полному отречению [аске-
та]. Следует понимать, что остановка [происходит] при отсутствии
их обусловливающих карм. Так, например, сон, глубокий сон, дре-
мота, сомнамбулизм; бесконечно связывающие гнев, гордыня, лжи-
вость, алчность; влечение к женщинам; продолжительность жизни
животных; уровень [существования] животных, четыре [типа] сло-
жения, четыре [типа] сочленения, промежуточное [тело], соответ-
ствующее уровню [существования] животных; [излучающее] све-
чение тело; порицаемая походка; дурная участь; немелодичный
голос; непривлекательность; низкая семья — эти двадцать видов
кармы создаются из-за проявления бесконечно связывающих стра-
стей, и это отсутствие самоконтроля связывает главным образом
[души] с одной и т.д. индриями вплоть [до ступени] «правильные
взгляды с сомнением». При отсутствии этого [возможна] остановка
этих [видов кармы] и на более высоких [ступенях]. Затемняющие
частичное отречение [домохозяина] гнев, гордыня, лживость, алч-
ность; десять видов [кармы, формирующей] тело; продолжитель-
ность жизни людей; уровень [существования] людей, физическое
[тело], его главные и второстепенные члены; сочленения, [подоб-

279



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ные] наилучшей алмазной стреле; промежуточное [тело], соответ-
ствующее уровню [существования] людей, создают проявление стра-
стей частичного отречения, [являющихся] причинами такого отсут-
ствия самообладания, и связывают [души] с одной и т.д. индриями
вплоть [до ступени] «правильные взгляды без самоконтроля». При
отсутствии этого [возможна] остановка этих [видов кармы] и на бо-
лее высоких [ступенях]. На ступени «правильные и ложные взгляды»
[карма, определяющая] продолжительность жизни, не связывает. За-
темняющие полное отречение [аскета] гнев, гордыня, лживость, алч-
ность связывают [души] с одной и т.д. индриями вплоть [до ступени]
«частичный самоконтроль»; приток кармы отсутствия самооблада-
ния — причина проявления затемняющих полное отречение [аскета]
страстей. При ее отсутствии [возможна] остановка этих [видов кар-
мы] на более высоких [ступенях]. Прекращение — отсутствие вы-
званного невнимательностью [притока]. Выше [ступени] «внима-
тельный самоконтроль» [возможно] прекращение притока в силу
отсутствия карм, вызванных невнимательностью.

[Вопрос:] Каковы же они?
[Ответ:] Виды [кармы, вызывающей] неприятные чувства, не-

удовольствие, печаль, хрупкость, не-благое [тело], безвестность,
бесславие. Начало связанности [кармой, определяющей] продол-
жительность жизни богов, — [на ступени] «невнимательный [само-
контроль]», и по той же причине — на подходе [к ступени] «внима-
тельный [самоконтроль]»; остановка ее [возможна] выше. Следует
понимать, что приток этой кармы, [вызванный] именно страстями,
но не невнимательностью, прекращается с их отсутствием. И эти
свободные от невнимательности и т.д. страсти по природе [бывают]
сильными, средними и слабыми и сохраняются на трех [следую-
щих] ступенях. Затем, начиная со ступени «не-бывшая-причина»,
[одна] из исчисляемых частей [души] связывается двумя видами
кармы: сном и дремотой. Выше этой ступени одна из исчисляемых
частей [души] связывается тридцатью видами [кармы]: уровень
[существования] богов; класс [душ] с пятью индриями; изменяю-
щееся, переносящееся, световое тела; пропорциональное сложение;
главные и второстепенные члены изменяющегося и переносящего-
ся тел; цвет, запах, вкус, осязание; предыдущая [форма], соответст-
вующая уровню [существования] богов; «ни-тяжесть-ни-легкость»;
[само]уничтожение, уничтожение другими, дыхание; похвальная
походка; грубое [тело]; развитое [тело]; индивидуальное тело;
крепкое, благое [тело]; благая участь, мелодичный голос; привле-

280



Перевод

кательность; соразмерность [тела] тиртханкара. В последнее мгно-
вение возникает связанность четырьмя видами [кармы], вызываю-
щими насмешливость, удовольствие, страх и презрение. Эти [виды
кармы] притекают в [душу] из-за сильных страстей; по причине их
отсутствия выше останавливается [приток кармы] описанных час-
тей [души]. [На ступени] «подавление грубых проявлений» начиная
с первого мгновения до исчисляемых частей связывают влечение
к мужчинам и вспышки гнева. Выше этой [ступени в] остальных
исчисляемых частях [души] возникает связанность вспышками гор-
дыни и вспышками лживости; а в последние мгновения [пребы-
вания на этой ступени] — связанность вспышками алчности. При-
ток этих видов [кармы вызван] умеренными страстями, при его от-
сутствии достигается остановка [притока кармы] описанной части
на более высоких [ступенях]. Пять [видов] затемняющей знание,
четыре [вида] затемняющей видение [карм; карма, определяющая]
славу, известность, высокую семью; пять [видов] препятствующей
[проявлению] силы [кармы], приток [которых вызван] слабыми
страстями, связывает на [ступени] «тонкие проявления». При их
отсутствии выше [возможна] остановка. [На ступенях] «подавлен-
ные страсти», «уничтоженные страсти», «всеведение с активно-
стью» [остается] лишь связанность [кармой, определяющей] прият-
ные чувства, вызванная активностью.

788. Остановка описана. Для указания на ее причины сказано:

saguptisamitidharmïïnupreksïïparïsahajayacuritraih \\2\\
2. Она [осуществляется посредством] контроля,

осторожности, добродетелей, размышления, преодоления
неудобств, [правильного] поведения.

789. Контроль — то, посредством чего возникает защита от
причин сансары; осторожность — правильное передвижение с це-
лью не-причинения боли живым существам; добродетель — приво-
дящее к желаемому положению; размышление — мысли о собст-
венной природе тела и других [предметах]; неприятности — терпе-
ние голода и других возникающих страданий с целью уничтожения
кармы; победа над неприятностями — преодоление неприятностей.
Слово поведение было объяснено в первой сутре. По причине [наи-
большей] эффективности контроля и других [деяний] в качестве
способов остановки эти [слова] употреблены в инструментальном
[падеже]. Эта адхъяя [посвящена] остановке, словом Она устанав-
ливается ее прямая связь с контролем и другими [деяниями].

281



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

[Вопрос:] С какой целью?
[Ответ:] С целью ограничения. Эта остановка [достигается]

именно контролем и т.д., а не иными способами. Тем самым ис-
ключаются паломничество, окропление головы, посвящение, по-
клонение божествам и т.п. Прекращение [притока] кармы, полу-
ченной из-за вожделения, отвращения и заблуждения, не может
быть [осуществлено] иным способом.

790. С целью указания на особенности причин остановки и
уничтожения [кармы] сказано:

tapasä nirjarü са\\Ъ\\
3. А уничтожение [кармы] — аскезой.

791. Аскеза включена в добродетели, но упоминается отдельно
с целью объяснения включения в оба [процесса] (остановку и унич-
тожение. — Н.Ж.) и с целью отнесения ее преимущественно к ос-
тановке.

[Вопрос:] Однако аскеза считается способом [достижения] про-
цветания в силу принятия ее как средства обретения положения
повелителя богов и т.д., как же она может быть частью уничтоже-
ния кармы?

[Ответ:] В этом нет ошибки в силу множества обнаруживаемых
последствий одной [причины] — как [в случае с] огнем: подобно
тому как огонь дает обжиг, пепел, древесный уголь и т.п., то где
противоречие в том, что и аскеза [является] причиной процветания
и уничтожения кармы?

792. Для пояснения природы контроля, упомянутого в качестве
первого способа остановки, сказано:

samyagyoganigrahoguptih || 4 ||
4. Контроль — правильное ограничение активности [души].

793. Активность была объяснена [в ТС 6.1]: Активность —
деятельность тела, речи и ума. Ограничивание по своей воле
деятельности — ограничение. Отличие правильное [употреблено]
для исключения деятельности из-за стремления к объектам счастья.
Поэтому отличием правильное отмечено, что с прекращением ак-
тивности тела и т.д., предотвращающим порождение омрачений,
карма не притекает и, следовательно, наступает остановка притока.
Это троякий контроль: контроль над телом, контроль над речью,
контроль над умом.

282



Перевод

794. Затем, для пояснения прекращения деятельности у неспо-
собного [к этому] монаха сказано:

iryäbhäsaisanädänaniksepotsargähsamitayah || 5 ||
5. Осторожность — хождение, речь, еда, поднятие

и опускание [вещей], испражнение.

795. Подразумевается «правильные». Этим [словом] отмечаются
хождение и т.д.: правильное хождение, правильная речь, правиль-
ная еда, правильное поднятие и опускание [вещей], правильное ис-
пражнение. Следует знать, что эти пять [видов] осторожности —
средства не-причинения боли живым существам в местах обитания
душ. У поступающего таким образом возникает остановка притока
кармы, вызванного помыслами из-за отсутствия самообладания.

796. Для указания на виды добродетели, третьего способа оста-
новки, сказано:

uttamaksamämärdavärjavasaucasatyasamyamatapastyägäkincanya-
brahmacaryüni dharmah || 6 ||

6. Добродетель — высшая [степень] кротости, смирения,
прямодушия, чистоты, правдивости, самообладания, аскезы,

отказа [от тела], отрешенности, целомудрия.

797. [Вопрос:] С какой целью это говорится?
[Ответ:] В первый раз — с целью ограничения деятельности, за-

тем во второй — с целью указания неспособным [к этому] на сред-
ства деятельности. Однако следует знать, что это объяснение деся-
ти видов добродетели у практикующего [различные виды] осто-
рожности [приведено] для предотвращения невнимательности.
Кротость — не-возникновение «загрязнений» [сознания] у прибли-
жающегося к чужим домам монаха при столкновении с оскорбле-
ниями, насмешками, непочтительностью и насилием со стороны
враждебно [настроенных] людей. Смирение — отсутствие высоко-
мерия, возникающего из-за высокого происхождения и т.д., унич-
тожение гордыни. Прямодушие — отсутствие хитрости в действи-
ях. Чистота — прекращение стремления к приобретению вследст-
вие алчности. Правдивостью называется честная речь в присутст-
вии достойных людей.

[Вопрос:] Однако разве это не включается в осторожность в ре-
чи?

[Ответ:] В этом нет ошибки; монах, следующий осторожности,
вступая в общение с достойными и недостойными, говорит о бла-

283



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

гом немногословно, иначе из-за вожделения могут возникнуть бес-
смысленные ошибки. Таков смысл осторожности в речи. Здесь же
садху, аскеты и их последователи при обучении и т.д. истинному
знанию и поведению должны говорить много с целью распростра-
нения Дхармы. Самообладание — не-повреждение индрий живых
существ у практикующего осторожность. Аскеза — подвижничест-
во с целью уничтожения кармы. Следует знать, что [бывает] двена-
дцать ее видов, [о которых] говорится далее. Отказ [от тела] —
даяние знания и т.д., соответствующего самообузданному. Отре-
шенность — уклонение от украшения тела и т.д. и прекращение
привязанности «это — мое». Тот, у кого нет ничего, — отрешен-
ный, и его действие или состояние — отрешенность. Полное цело-
мудрие состоит в избегании воспоминаний о прошлых наслажде-
ниях, слушания рассказов [о них] и употребления сидений и лож,
использованных женщинами; или: целомудрие — обитание в шко-
ле учителя с целью прекращения своевольной деятельности. Отли-
чие высшая [степень] [относится к каждому термину] с целью
уклонения от обнаруживаемых препятствий. Таким образом, прак-
тикуемые добродетели наряду с истинными мыслями, направлен-
ными на собственные качества и противоположные [им] ошибки,
являются [действующими] причинами остановки [притока кармы].

anityusaranasamsüraikatvanyatvusucyusravasamvaranirjarulokabodhi-
durlabhadharmasvükhyutattvunucintanamanupreksah || 7 ||

7. Размышления —узрение невечности, беззащитности,
сансары, одиночества, отчужденности, загрязненности,

притока [кармы], остановки [притока], уничтожения [кармы],
мира, труднодостижимости пробуждения,

самодостаточности Дхармы.

798. Сказано, что гнев и другие [страсти] не возникают, [если
душа] опирается на кротость и другие [добродетели] и отличается
от их противоположностей. Далее говорится, как душа опирается
на кротость и другие [добродетели], а не на их противоположности.
Поэтому атман стремится к благому, становясь [единым с ним],
подобно раскаленному шару. Эти тела, объекты индрий, предметы
многократного наслаждения [имеют] преходящую природу, подоб-
но пузырькам в воде, неустойчивы по своей природе; во чреве и
в других различных положениях их соединение и ему противопо-
ложное познающий в силу заблуждения принимает за постоянные.
Но в сансаре не существует ничего постоянного, за исключением

284



Перевод

со-природной атману направленности [сознания в виде] знания
и видения. Таково размышление о невечности. Таким образом,
у практикующего [подобное] размышление не возникает [чувство]
потери после утраты [объектов] из-за отсутствия привязанности
[к ним], подобно использованной и оставленной пахнущей гирлянде.

800. Подобно тому как маленькому детенышу антилопы, пре-
следуемому в поисках пищи голодным тигром, нет никакой защи-
ты, так и нет защиты рожденному и бродящему посреди невзгод
рождения, старости, смерти, болезней и печали. Цветущее тело яв-
ляется «помощником» в радости (букв, «перед трапезой». —Н.Ж.),
но не [спасает] при невзгодах. С усилием полученное богатство не
сопровождает в перерождениях. Даже друзья, разделявшие счастье
и страдания, не спасают во время смерти. Родственники все вместе
не помогают в боли. Но если есть благое поведение и Дхарма, то
появляется средство переправы в великом океане невзгод. От смер-
ти даже «Тысячеглазый»36 и другие [боги] не дают защиту. Поэто-
му только Дхарма — защита в опасностях невзгод бытия. Друзья,
богатство и т.д. преходящи, нет никакой защиты. Мысль об этом —
размышление о беззащитности. У размышляющего таким образом:
«я полностью беззащитен», чрезвычайно опечаленного, не возни-
кает чувство собственности365 по отношению к сансарным состоя-
ниям. И он предпринимает усилия на провозглашенном всезнаю-
щими благословенными архатами Пути.

801. Сансара — обретение перерождений атмана в силу созрева-
ния кармы. Пять видов форм ее коловращения были объяснены ра-
нее. Душа странствует в опасной сансаре через множество коти со-
тен тысяч бесчисленных рождений и семей, побуждаемая механизма-
ми кармы: побывав отцом, становится братом, сыном, внуком и т.д.;
побывав матерью, становится женой, сестрой и дочерью; побывав
господином, становится рабом; побывав рабом, становится даже гос-
подином, подобно актеру на сцене, [принимающему разные обличья].
Или же: как многообразно — атман становится своим [собственным]
сыном. Такие мысли о собственной природе сансары — размышле-
ние о сансаре. Следовательно, у так думающего, подавленного стра-
хом страданий сансары возникает представление [о ней]. И он, пре-
сыщенный, предпринимает усилия по уничтожению сансары.

802. «В переживании великих страданий в череде рождений,
старости, смертей я — один; нет ни моих друзей, ни врагов. Я ро-
ждаюсь один, я умираю один; никто другой, ни родственники или
чужие, не могут удалить болезни, старость, смерть и другие стра-

285



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

дания. Друзья и родственники не сопровождают меня за пределы
места кремации. Лишь Дхарма — всегда мне помощник» — такие
мысли — размышление об одиночестве. У так думающего не появ-
ляется связанность любовью к родственникам и не рождается свя-
занность отвращением к чужим. Следовательно, он воспитывает
не-привязанность и тем самым продвигается по Пути.

803. Мысли об отличии тела [от души] — размышление об от-
личии. Так, например: «Хотя я пребываю в единстве с состоящим
из индрий [телом], я отличен от него по характеристикам; тело по-
знается индриями, я же лишен индрий; я — знающий, тело — не-
знающее; я — вечен, тело — не вечно; тело [имеет] начало и конец,
я же — безначален и бесконечен. В сансаре блуждали многие сотни
тысяч моих тел, я же отличен от них; какая же [может быть] связь
у меня с внешним [телом]?» У того, чей ум так направлен, не воз-
никает стремления к телу и другим [объектам]. Следовательно,
внимательное размышление, [основанное] на знании реальностей,
направленное на бесстрастие, приводит к безграничному счастью
освобождения.

804. «Это тело — источник безграничной нечистоты; выросшее
из нечистых крови и семени, подобно уборной — сосуд нечистоты;
покрыто кожей, [но из него] выходят зловонные жидкости; подоб-
но горящим углям, сжигающим [всё, на них] попадающее. Омове-
ния, притирания, благовония, благоухающие гирлянды и другие
[предметы] не в состоянии избавить его от нечистоты. Лишь раз-
мышляющий о правильном видении и других [„жемчужинах"] по-
рождает безграничную чистоту души — истинные мысли». Таково
размышление о нечистоте. У так думающего возникает представ-
ление о теле. И угнетенный, он размышляет о переправе через оке-
ан рождений.

805. Приток, остановка и уничтожение ранее были описаны.
Здесь же они приводятся с целью размышления об их достоинствах
и недостатках. Так, например: «Приток в этой и последующей
[жизнях] связан с несчастьями; индрий, страсти, отсутствие обетов
и т.д. ведут к притоку кармы, подобному [потоку] великой реки.
Далее, осязание и другие индрий погружают диких слонов, воро-
нов, змей, птиц, антилоп и другие [живые существа] в великий оке-
ан невзгод; так же и страсти и т.д. в этой [жизни] порождают убий-
ства, оковы, бесчестье, лишения и другие страдания. И в после-
дующих [жизнях] у блуждающего по многим уровням [существо-
вания] воспламеняют многообразные страдания». Такие мысли

286



Перевод

о достоинствах и недостатках притока — размышление о притоке.
У так думающего не уходит понимание благости кротости и других
[добродетелей]. Все эти недостатки притока не увлекают атман,
подобный черепахе, [защищенной панцирем].

806. Подобно тому как в великом океане лодка с незаконопачен-
ными щелями заливается водой, и ее пассажиры непременно гиб-
нут, но с законопаченными отверстиями [они] безопасно достигнут
места назначения; так и в случае закрытия «дверей» входа кармы
не существует препятствия благому [избавлению]. Такие мысли
о достоинстве остановки — размышление об остановке. У так ду-
мающего остановка наличествует постоянно. И, следовательно, он
достигает ступени высшего блага.

807. Уничтожение [кармы] связано с «созреванием» чувств. Оно
[бывает] двояким: бессознательным366 и [имеющим] «благой ко-
рень»367. Так, в аду и других уровнях [существования] оно порож-
дено бессознательным созреванием плода кармы, лишенное «бла-
гого корня». При практике претерпевания страданий оно [имеет]
«благой корень» и связано с благом или не [имеет] никакой связан-
ности. Такие мысли о достоинствах или недостатках уничтожения
[кармы] — размышление об уничтожении. У так помнящего про-
исходит уничтожение кармы.

808. Уровни строения мира и т.д. были объяснены ранее. Мир
расположен ровно посередине безграничного пространства не-ми-
ра, уровни строения мира и т.д. были объяснены. Мысли о его при-
роде — размышление о мире. У так рассуждающего возникает чис-
тота знания реальностей.

809. «В одном наипростейшем теле обитает бесчисленное ко-
личество развитых душ. Таким образом, весь мир плотно наполнен
неподвижными [душами], но трудно обрести подвижность, подоб-
но тому как [трудно] найти мельчайший кусок алмаза в песке океа-
на. Но и среди них преобладают [души] с недостаточным [коли-
чеством] индрий. Наличие пяти индрий — редко, подобно благо-
дарности среди достоинств. Но и среди них много животных: до-
машний скот, антилопы, птицы, змеи и т.д.; человеческое рождение
обрести [так же] трудно, как на перекрестке дорог найти кучу дра-
гоценностей. И при утрате снова его получить труднодостижимо,
как трудно восстановить материю сожженного дерева. Но и обретя
его, трудно обрести хорошую страну, род, развитые индрий, здоро-
вье и т.д. Даже при наличии их всех, если истинная Дхарма не обре-
тена, то рождение бесполезно, подобно лицу, лишенному глаз.

287



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

И если душа увлечена объектами наслаждения, обретение трудно-
достижимой Дхармы также бесплодно, подобно сжиганию санда-
ловой пасты с целью [получения] пепла. Но и отвратившимся от
объектов наслаждения трудно обрести сосредоточение, характери-
зуемое аскезой, размышлением, проповедью Дхармы, достойной
смертью и т.д. Лишь при наличии всего этого обретение просвет-
ления приносит плод». Такие мысли — размышление о труднодос-
тижимое™ просветления. У так размышляющего после обретения
просветления никогда не возникает невнимательности.

810. «Эта провозвещенная Джиной Дхарма характеризуется не-
насилием, основана на истине, укоренена в благочестии; [ее] си-
ла — кротость, [ее] защита — целомудрие, [она] главенствует в по-
давлении [страстей], характеризуется воздержанием и поддержива-
ется не-привязанностью. Не обретя ее, души странствуют в безна-
чальной сансаре, испытывая страдания, порожденные созреванием
дурной кармы. Однако с ее обретением после достижения многооб-
разного процветания они получают высшее благо». Такие мысли —
размышление о самодостаточности Дхармы. У так думающего из-за
постоянного стремления к Дхарме происходит совершенствование.

811. Таким образом, размышления о непостоянстве и т.д. вкупе
с высшей кротостью и другими [добродетелями] оказывают вели-
кую поддержку остановке [притока кармы]. Слово размышление
[стоит] в середине с обеими целями. Именно практика размышле-
ний подпитывает высшую кротость и другие [добродетели], а так-
же способствует преодолению неудобств.

812. Каковы эти неудобства и с какой целью они преодолева-
ются, сказано это:

murgücyavananirjarurthamparisodhavyühparisahüh || 8 ||
8. С целью уничтожения [кармы] и пребывания на Пути

[Освобождения] следует преодолевать неудобства:

813. [Здесь] Путь выделяется в силу того, что предмет [рассмот-
рения] — остановка [кармы]. Это путь остановки кармы. С целью
следования по нему и с целью уничтожения кармы следует перено-
сить неудобства. Преодолевающие голод, жажду и т.д. в силу пря-
мого следования провозвещенному Джиной Пути закрывают двери
вхождения кармы; испытывая созревший плод кармы, постепенно
уничтожая кармы, обретают освобождение.

814. С целью указания на их (неудобств. — Н.Ж.) природу и
число сказано:

288



Перевод

ksutpipäsäsitosnadamsamasakanägnyäratistricaryänisadyäyyäkrosa-
vadhayucanulubharogatrnasparsamalasatkurapuraskâraprajnïïjmnu-

darsanäni \\9\\
9. голод, жажду, холод, жару, оводов, москитов, наготу,

уныние, [соблазны] женщин, скитания, сидение, лежание,
брань, побои, прошение подаяния, неполучение подаяния,

болезнь, колкость трав, грязь, уважение, почет, отсутствие
высшей мудрости, знания и видения.

815. Голод и другие ощущения — [всего] двадцать два вида. Их
следует преодолевать на Пути. Так, например, при неполучении
аскетом подходящей пищи или ее недостатке и неподавлении чув-
ства голода, нежелании получения подаяния в неподходящее время
и неподходящем месте он не пренебрегает «ежедневными обязан-
ностями», погруженный в изучение писаний, размышление и со-
зерцание; он голодает сам и побуждает других недоедать и голо-
дать и есть безвкусную пищу. [Выпиваемая им] вода высыхает как
капли воды, упавшие на раскаленную сковороду. И даже при чув-
стве сильного голода он полагает, что лучше не принимать подая-
ние, чем принять его. Противодействие мучениям от голода — по-
беда над голодом.

816. Отказавшийся от омовений водой, погружения в воду
и окропления, подобно птицам не имеющий постоянного жилища,
мучимый жаждой, вызванной пересоленной, жирной и вяжущей
пищей, летней жарой, лихорадкой, голодом и другими причинами,
не ища избавления от этого, [он] погашает пламя жажды прохлад-
ной и благоуханной «водой» сосредоточения, остающейся свежей
в глиняном «сосуде» стойкости. Терпение жажды — похвально.

817. Отказавшийся от покровов, подобно птицам не имеющий
установленного обиталища, живущий у корней деревьев, на доро-
гах, скалах, равнинах и других [местах], с наступлением зимы ове-
ваемый холодным ветром, [он] уклоняется от желания обретения
противодействия этому и не вспоминает о вещах и способах проти-
водействия прежде испытанному холоду, обитая внутри «дворца»
знания. Терпение чувства холода прославляется.

818. Безветренным засушливым летом [страдающий от] голода
и других внутренних причин, случайно зашедший [в лес], посреди
деревьев, лишенных тени из-за опавших листьев, высушенных сол-
нечными лучами, обжигаемый возникшим лесным пожаром, разно-
симым ветром, с иссушенным горлом и нёбом, [он] не думает о

289



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

множестве способов противодействия этому. Он искренне намерен
избежать причинения боли живым существам и сохранить [пра-
вильное] поведение. [Это] описывается как терпение жары.

819. Упоминание оводов и москитов — пример, как «топленое
масло следует беречь от ворон». Здесь «вороны» упомянуты в ка-
честве примера приносящих ущерб, так же и оводов, москитов
включают других [насекомых]: пчел, комаров, клопов, личинок,
муравьев, скорпионов и т.д. [Аскет] не противодействует трем ви-
дам мучений, решительно намеренный обрести нирвану. [Это] чув-
ство терпения называется кротким [преодолением] неудобства,
[чинимого] оводами и москитами.

820. Принимающий трудно выносимый и незапятнанный «вид,
[в котором] рожден», подобно новорожденному368, свободный от
изъянов попрошайничества, защиты, насилия и других [недостат-
ков], в силу не-привязанности [достигший] единственного способа
обрести нирвану, желающий странствовать нагим, [чей] ум свобо-
ден от возбуждения и увлечений, считает женские формы нечис-
тыми и зловонными, день и ночь напролет упрочивает целомудрие;
его сохранение наготы должно считаться безупречным.

821. Наделенный самообладанием не [имеет] связанности объ-
ектами, желанными для индрий; [он] спокойно пребывает в сво-
бодных от пения, танцев, музыки и других [удовольствий] пустых
домах, храмах, дуплах деревьев, скальных пещерах и других [мес-
тах], получая удовольствие от изучения писаний, созерцания и раз-
мышления; [его] сердце закрыло доступ стрелам Камы369 — воспо-
минанию и слушанию рассказов об увиденных, услышанных и ис-
пытанных удовольствиях; [он] всегда сочувствует живым сущест-
вам. [Это] следует понимать как преодоление неудобства уныния.

822. В уединенных парках, дворцах и других местах подчинив-
ший индрий остается незатронутым страданиями, вызванными
юностью, возбуждением, опьянением женщин, подобно черепахе,
[защищенной панцирем]; шаловливые улыбки, приятные речи, иг-
ривые взгляды, насмешки, плавная похотливая походка не оказы-
вают на него никакого действия. [Это] следует понимать как пре-
одоление неудобств, причиняемых женщинами.

823. Проживший длительное время в жилище учителя, достиг-
ший целомудрия; познавший категории реальности — связанность
и освобождение; с целью укрепления опоры самообладания для
получения пищи для тела ставший «чужеземным гостем»; [чье]
тело истощено многочисленными голодовками, ограничением ко-

290



Перевод

личества еды, отказом от вкусной еды; избегающий превышения
ограничения времени и пространства, противоречащего самообла-
данию; отринувший покровы для стоп терпит при ходьбе мучения,
причиняемые осокой, камнями, колючками и т.д., и даже в раздра-
жении не вспоминает о прежде испытанных неудобствах; [он] не
пренебрегает «ежедневными обязанностями» в соответствующее
время. [Это] следует понимать как неудобство в скитаниях.

824. Проживающий на проверенных при свете солнца с помо-
щью собственных индрий местах кремации, в садах, пустых домах,
горных пещерах, зарослях и т.д., принявший позы [для медитации]
в предписанное время; не обращающий внимание на рычание льва,
тигра и других [животных]; подавивший страх, не свернувший с Пу-
ти Освобождения из-за четырех мучений, не изменивший позы вира-
сана370 и уткутика371 терпит причиняемую ими боль — [это] опреде-
ляется как преодоление неудобства, [причиняемого] сидением.

825. Уставший от изучения [писаний], созерцания, странствова-
ния, спящий на твердой, неровной, покрытой черепками, галькой,
очень холодной или горячей земле; [он] вытягивает [тело] в одну
сторону, словно палку. Для устранения мучений, [причиняемых]
живым существам, [он] не переворачивается, подобно упавшему
дереву или покинутому дыханием [телу]; [его] сознание погружено
в размышление о знании, и даже преследуемый «блуждающими»372

[духами], подвергаемый разным мучениям, [он] остается непод-
вижным неопределенное время, перенося причиняемые этим стра-
дания. [Это] называется терпением неудобства, [причиняемого]
лежанием.

826. Слыша из-за проявления ложного видения грубые, презри-
тельные, непочтительные, осуждающие речи, зажигающие пламя
огня гнева, не обращающий внимание на их смысл и не оказываю-
щий им сопротивления, [он] думает о созревании порочной кармы.
Услышав их, [он] сохраняет аскезу, поведение и размышление и не
оставляет никакого места в своем сердце страстям. [Это] определя-
ется как терпение неудобства, [причиняемого] бранью.

827. Побиваемый и мучимый заточенным мечом, дубиной, мо-
лотом и другим [оружием], [он] не направляет ум против обидчи-
ков. «Это плод дурной кармы прежде содеянного. Что эти жалкие
[люди] могут мне сделать? Это тело, беззащитное по своей приро-
де, подобно пузырькам на воде, [является] причиной мучений. Мо-
им правильным знанию, видению и поведению [они] не могут при-
чинить вред», — так думающий, он считает одним и тем же разру-

291



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

бание топором и прикладывание сандаловой пасты [к своему телу].
[Это] рассматривается как терпение неудобства, [причиняемого]
побоями.

828. Усердный во внешней и внутренней аскезе, погруженный в
размышление, с высохшим телом, подобным дереву, из-за сильного
солнечного жара обессилевшему и лишенному тени, чья телесная
оболочка — лишь кожа, кости и вены; даже при угрозе смерти не
просит пищу, приют, лекарства и т.д. жалкими словами, мимикой
лица, жестами тела и другими [способами]373; его тело даже во
время прошения подаяния трудно увидеть, подобно вспышке света.
[Это] считается терпением неудобства прошения подаяния.

829. Несвязанный подобно ветру, странствующий по многим
местам, соглашающийся вкушать пищу раз [в день], воздерживаю-
щийся от слов или осторожный в этом, воплощающийся лишь од-
нажды374, использующий ладони [вместо] чаши375, даже не получив
подаяние в течение многих дней во многих домах, не омрачает
этим сознание, безразличный к выяснению особенностей подателя,
думает: «Для меня неполучение подаяния даже выше получения».
Такую удовлетворенность следует понимать [как] победу над непо-
лучением подаяния.

830. Это [тело] — хранилище всякой нечистоты, не вечно, без-
защитно. [Аскет] лишен влечения к телу, стремления украшать его.
Поскольку оно (тело. — Н.Ж.) — средство накопления, увеличе-
ния, сохранения и поддержания драгоценных достоинств, [он] со-
глашается достойными способами его поддерживать, принимать
пищу и питье для помощи ему, что подобно смазыванию колесной
оси или наложению повязки на рану. Но из-за принятия неподхо-
дящей пищи и питья, вызывающих ревматизм и другие болезни
и недомогания, подверженный одновременно сотням недугов, [он]
не подчиняется их власти; даже при наличии способности исцеле-
ния в силу множества [видов] практикуемой аскезы из-за безразли-
чия к телу равнодушен к ее использованию. [Это] следует рассмат-
ривать [как] терпение неудобства, [доставляемого] болезнями.

831. Слово трав подразумевает любые уколы, причиняющие
страдания. Таким образом, при ходьбе, лежании и сидении ощущая
стопами уколы сухой травой, твердой галькой, колючками, острыми
камнями, побегами растений и другими колючими [предметами], не
обращая на это внимания, [он], постоянно внимательный, избегает
[причинения] боли живым существам. [Это] следует понимать [как]
победу над неудобством, [вызванным] колючей травой.

292



Перевод

832. Придерживающийся обета не-[совершения] омовения до
[самой] смерти из [опасения причинения] боли обитающим в воде
[душам]; покрытый потом, выступившим из-за палящих лучей
солнца, и с прилепившимися комьями пыли, с вызывающими зуд
проказой, чесоткой или лишаем, [он] не расчесывает тело и не
стряхивает скопления пыли; собственная грязь и налипшая грязь не
вызывают [у него] волнения ума; омытый чистой водой правильно-
го знания и поведения, [он] постоянно направляет мысль на устра-
нение илистой грязи кармы. [Это] известно как терпение неудобст-
ва, [причиняемого] грязью.

833. Уважение — почитание, достойное восхваления; почет —
предложение лучшего места или способ приглашения. «Тут меня
не уважают. Я долго предаюсь целомудрию, великий аскет, знаю-
щий собственное и другие учения, неоднократно побеждавший
оппонентов в спорах, но предо мной не преклоняются, мне никто
не предлагает почетное место. Почитаются ложные взгляды; не-
вежественного принимают за всеведущего и провозглашают [это]
своим учением. „Блуждающие" и другие божества [преклоняют-
ся] перед практикующими могущественную аскезу — если так
[говорится] в ложных писаниях, то почему мне не подража-
ют?» — отсутствие мыслей, лишенных таких дурных стремлений,
познается [как] победа над неудобством, [вызванным лишением]
уважения и почета.

834. «[Я] сведущ в ангах376, пурвах377, пракирнах378, искушен
в грамматике, логике и мистике37 , другие блекнут передо мной,
подобно свечению светлячков перед превосходящим сиянием солн-
ца» — [аскет] лишен такого опьянения сознания. [Это] считается
победой над неудобством высшей мудрости. к

835. «Это — глупец, невежда, подобен животному» — снося-
щий эти и подобные [им] презрительные речи, следующий наитя-
желейшему поведению, с постоянно внимательным сознанием, [ас-
кет] не терзается мыслью «я еще не достиг превосходства в зна-
нии». [Это] считается победой над неудобством незнания.

836. «Имея очищенное размышлением о высшей бесстрастности
сердце, знающий все категории реальности, почитающий архатов,
святилища380, монахов и Дхарму, давно отказавшись от жизни [до-
мохозяина], я не достиг превосходства в знании. Утверждение
„соблюдение великого поста ведет к обретению особых способно-
стей" — лишь пустословие. Отказ от жизни [домохозяина] не имеет
смысла. Принятие обетов бесполезно» — в силу наличия чистого

293



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

видения [он] не имеет таких мыслей. [Это] следует понимать как
терпение неудобства отсутствия видения.

837. Таким образом, у терпеливо сносящего неудобства из-за
прекращения притока, вызванного вожделением и другими [стра-
стями], возникает великая остановка [притока кармы].

838. Сказано, все ли эти неудобства появляются у блуждающего
в огромном густом «лесу» сансары или есть какие-то отличия, го-
ворится далее так: эти упомянутые характеристики — голод и т.д.
делятся в зависимости от поведения. Но в отношении этих [двух
ступеней] следует понимать определенно:

süksmasumparäyachadmasthavitarügayoscaturdasa || 10 ||
10. Находящийся [на ступенях] «затемненный тонкими

проявлениями» и бесстрастия, [подвержен] четырнадцати
[неудобствам];

839. [Это] — голод, жажда, холод, жара, оводы и москиты, ходь-
ба, лежание, побои, не-получение подаяния, колючие травы, грязь,
[отсутствие] высшей мудрости [и т.д.]. Слово «четырнадцать» следу-
ет понимать как отсутствие остальных неудобств на этих [ступенях].

[Возражение:] Сказано, поскольку на [ступени] бесстрастия в
силу отсутствия вводящей в заблуждение [кармы] нет восьми упо-
мянутых неудобств, слово «четырнадцать» подходит, но на [ступе-
ни] «тонкие проявления» наличествует проявление заблуждения,
поэтому «четырнадцать» не подходит.

[Ответ:] Это неверно по причине простого наличия; там есть
лишь проявление вспышек страсти алчности, и оно — сверхтонкое.
Следовательно, «четырнадцать» относится также и [к ступени] бес-
страстия.

[Возражение:] Однако чувство голода и т.д. на этой [ступени] не
возникает в силу отсутствия проявления сопутствующего [ему] за-
блуждения, или же [его] проявление [крайне] незначительно, по-
этому бессмысленно говорить о терпении этих [неудобств].

[Ответ:] Это неубедительно.
[Вопрос:] По какой причине?
[Ответ:] По причине подразумеваемой способности, подобно

утверждению о способности богов Сарвартхасиддхи достичь седь-
мой земли [ада]381.

840. Если неудобства возникают в воплощенном атмане, то что
происходит при проявлении всеведения и кто испытывает плоды че-
тырех остальных карм, — для пояснения этого далее говорится так:

294



Перевод

ekädasajine || 11 ||
11. Джины — одиннадцати;

841. [В случае с] Джиной четыре разрушающие кармы уничто-
жены, но существуют одиннадцать [видов] неудобств, вызываемых
наличием [кармы], порождающей чувства.

[Возражение:] Однако в таком [случае] разве можно говорить
о неудобствах при отсутствии голода и других ощущений в силу
отсутствия проявления сопутствующей [им кармы], вводящей в
заблуждение?

[Ответ:] Это так, ведь при отсутствии порождающей чувства
[кармы] по отношению к физической карме о неудобствах говорится
лишь в переносном смысле, подобно тому как при полностью унич-
тоженной карме и всеведении о созерцании говорится как об отсут-
ствии прекращения мыслей по отношению к результатам уничтоже-
ния плодов кармы в переносном смысле. Или же так — надо предпо-
ложить: «в случае джины — нет одиннадцати неудобств» по причи-
не добавления этого [слова] в сутрах в соответствии с правилом
«в предложение следует вставить недостающие слова»; т.е. в силу
отсутствия голода и других ощущений, сопутствующих проявле-
нию заблуждения, следует добавить в предложение «нет».

842. Сказано, если неудобства по отдельности [встречаются на
ступени] «тонких проявлений», то на какой [ступени] они [встре-
чаются все] вместе:

büdarasümparüye sarve || 12 ||
12. [находящийся на ступени] «грубые проявления» — всем

[неудобствам].

843. Проявления — [это] страсти; тот, у кого [есть] грубые про-
явления, [пребывает на ступени] «грубые проявления». Это [слово]
употреблено для указания на ступень совершенствования.

[Вопрос:] А зачем?
[Ответ:] [Оно] указывает на значение, ибо охватывает [пребы-

вающих на ступенях,] начиная со [ступени] «невнимательный са-
моконтроль» и [до ступени] «полный самоконтроль». Именно у них
в силу наличия изъяна неуничтоженных страстей могут быть все
[неудобства].

[Вопрос:] При каком поведении могут быть все неудобства?
[Ответ:] При «самотождественном», «восстановленном», чистом

от зла382 самообладании — при каждом [из них] могут быть все
[неудобства].

295



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

844. Сказано, что определенные неудобства связаны с опреде-
ленными ступенями, но мы не знаем, природа какой кармы ведет
к каким следствиям. Здесь говорится следующее:

jnänävaraneprajnüjnüne || 13 ||
13с [Неудобства] от отсутствия высшей мудрости и знания

[обусловлены] затемняющей знание [кармой].

845. [Возражение:] Это не подходит.
[Встречный вопрос:] Что не подходит?
[Ответ возражения:] Неудобство истинного знания возникает

при затемняющей знание [карме], а неудобство высшей мудрости
возникает при ее отсутствии, каким же образом это может быть при
затемняющей знание [карме]?

[Ответ:] Утверждается следующее — подавляющая-с-уничтоже-
нием высшая мудрость порождает гордость при наличии другого
[подвида] затемняющей знание [кармы], а не при полном разруше-
нии затемняющей [кармы], поэтому можно говорить о наличии за-
темняющей знание [кармы].

846. Далее, с целью определения особенностей природы двух
других неудобств сказано:

darsanamohäntaräyayoradarsanülübhau || 14 ||
14. Отсутствие [правильного] видения и неполучение [подаяния
обусловлены] вводящей в заблуждение [относительно] видения

и препятствующей [проявлению] силы [кармами].

847. [Слова] связываются соответственно: [карма], вводящая в за-
блуждение [относительно] видения, определяет неудобство отсутст-
вия видения; [карма], препятствующая получению [подаяния], опре-
деляет неудобство не-получения. Сказано, если первый вид вводя-
щей в заблуждение [кармы определяет] одно неудобство, как второй
[вид определяет] остальные неудобства, говорится следующее:

cäritramohenägnyäratistrinisadyäkrosayäcanäsatkärapuraskäräh || 15 ||
15. Нагота, уныние, женщины, сидение, брань, прошение

[подаяния], уважение и почет [обусловлены кармой^ вводящей
в заблуждение [относительно] поведения.

848. [Возражение:] Нагота и другие неудобства [возникают] из-
за проявления влечения к мужчинам и т.д., [поэтому] проявление
заблуждения называется их причиной.

[Вопрос:] Но как неудобство сидения [связано с этим]?

296



Перевод

[Ответ:] В силу причинения боли живым существам; при нали-
чии проявлений заблуждения возникает помысел о [причинении]
боли живым существам.

849. С целью указания на особенности природы остальных не-
удобств сказано:

vedaniye sesäh || 16 ||
16. Остальные— [кармой], порождающей чувства.

850. Одиннадцать неудобств [уже] описаны; оставшиеся —
Остальные, они [возникают] при наличии [кармы], порождающей
чувства. В предложение следует добавить «возникают».

[Вопрос:] Каковы же они?
[Ответ:] Неудобства голода, жажды, холода, жары, оводов, мос-

китов, ходьбы, лежания, побоев, болезней, колючих трав и грязи.
851. Сказано, что причины, виды и характеристики [неудобств]

объяснены. Теперь говорится, сколько [неудобств] могут возник-
нуть в одном атмане одновременно:

ekädayo bhäjyäyugapadekasminnaikonavimsati || 17 ||
/ 7. Одновременно у одного [атмана может быть]

до девятнадцати [неудобств].

852. Частица до обозначает предел; этим утверждается, что ино-
гда возможно одновременное [появление] девятнадцати [неудобств].

[Вопрос:] Каким образом?
[Ответ:] У одного атмана могут быть одно из двух — жара или

холод, одно из трех — лежание, сидение или ходьба.
[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу [взаимоисключения. Следует понимать, что при

исключении трех у одного атмана одновременно могут быть ос-
тальные девятнадцать видов [неудобств].

[Возражение:] Однако между высшей мудростью и знанием так-
же есть [взаимоисключение.

[Ответ:] Неудобство высшей мудрости [возникает] по отноше-
нию к знанию из писаний, неудобство не-знания — по отношению
к отсутствию ясновидения и других [видов], поэтому [взаимоис-
ключения нет.

853. Сказано, что пять способов остановки — контроль, осто-
рожность, добродетели, размышление и неудобства — описаны.
Теперь следует рассказать о понятии «поведение» — причине ос-
тановки, поэтому с целью указания на его виды говорится:

297



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

sämäyikacchedopasthäpanäparihäravisuddhisuksmasämparäyayathäk
khyätamiti cäritram || 18 ||

18. Поведение [бывает] «самотождественным»,
«восстановленным», чистым от зла, «с тонкими проявлениями»,

«так-предписанным».

854. [Возражение:] Здесь описывается самообладание среди де-
сяти добродетелей; именно это — поведение, снова упоминать его
бессмысленно.

[Ответ:] Не бессмысленно. Хотя оно включено в добродетели,
поведение приводится в конце, для того чтобы подчеркнуть, что
оно — главная причина обретения освобождения. Самотождест-
венность была описана [ранее].

[Вопрос:] Где?
[Ответ:] В [комментарии к ТС 7.21]: и [дополнительные] обе-

ты относительно направления, места, недостойного поведе-
ния, медитации, поста в святые [дни], однократного и много-
кратного наслаждения, гостеприимства. Она [бывает] двух ви-
дов: на ограниченное время и на неограниченное время. Изучение
[писания] и т.д. [происходит в течение] ограниченного времени;
хождение и т.д. — [в течение] неограниченного времени. В силу
беспечности [случаются] отклонения от принятых обетов, возвра-
щение к правильным действиям — восстановление [обетов]; или
же — прекращение нарушений. Прекращение убийства живых су-
ществ — воздержание или не-причинение зла; отмеченное такой
чистотой поведение является поведением, очищенным от зла. В силу
сверхтонкости страстей поведение [называется] «[имеющим] тонкие
проявления». В силу полного подавления и уничтожения проявлений
вводящей в заблуждение [кармы] поведение, характерное для уст-
роения собственной природы атмана, называется «так-предписан-
ным». Оно описано придерживающимися предыдущих [типов] по-
ведения, но не достигшими предписанного подавления-с-уничто-
жением заблуждения. Слово «сразу» (atha) обозначает немедлен-
ное обретение; или же [в другом чтении] — «так» (yathä): это «так-
предписанное» [поведение], какова собственная природа атмана.
Слово «так» следует понимать как завершение. Поэтому оно пони-
мается так: в силу «так-предписанного» поведения достигается
уничтожение всей кармы. «Самотождественное» и другие [виды
поведения] употребляются с целью указания на превосходство каж-
дого последующего качества по отношению к предыдущему слову.

298



Перевод

855. Сказано, что поведение описано. За ним сказано в [ТС 9.3]:
Уничтожение — аскезой, поэтому следует обозначить правила
аскезы. Она [бывает] двух видов: внешняя и внутренняя, каждая из
них — шести подвидов. Так, с целью указания на подвиды внешней
аскезы сказано:

anasanüvamodaryavrttiparisamkhyänarasaparityägaviviktasayyüsana-
käyaklesäbähyam tap a h || 19 ||

19. Внешняя аскеза: голодовка, ограничение в пище,
избирательность в пище, отказ от вкусного, уединение

и умерщвление плоти.

856. голодовка [предпринимается] с целью обретения созерца-
ния и [знания] агам, разрушения кармы, уничтожения вожделения,
достижения самообладания в отношении значимых плодов; огра-
ничение в пище — с целью обретения удовольствия изучения [пи-
саний] и т.д., удовлетворенности, подавления ошибок, бодрствова-
ния в самообладании; избирательность в пище следует понимать
как намеренное, сознательное ограничение в принятии монахом
подаяния одним домом и в других предметах. Четвертый [подвид]
аскезы — отказ от такой вкусной и возбуждающей пищи, как, [на-
пример,] топленое масло, с целью достижения удовольствия в изу-
чении [писаний], победы над сном, контролем над возбуждением
индрий. Самообузданному следует устраивать ложе в пустых до-
мах и других уединенных [местах], свободных от [причинения]
боли существам, с целью обретения уединения в воздержании,
изучении [писаний], созерцании и т.д. Таков пятый [подвид] аске-
зы, умерщвление плоти — пребывание на солнце, обитание у кор-
ней деревьев, сон на открытом [месте], стояние в многообразных
позах и т.д. — таков шестой [подвид] аскезы.

[Вопрос:] Для чего это?
[Ответ:] Для терпения телесных страданий, преодоления привя-

занности к удовольствиям, проповеди учения и т.д.
[Вопрос:] Каково отличие между ним и неудобством?
[Ответ:] Неудобство — случайно возникшее; умерщвление пло-

ти — созданное собственными [усилиями].
[Вопрос:] Почему они считаются внешней [аскезой]?
[Ответ:] Внешняя — в силу того, что относятся к внешним ве-

щам и в силу очевидности для других.
857. С целью указания на подвиды внутренней аскезы сказано:

299



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

prïïyascittavinayavaiyuvrttyasvudhyuyavyutsargadhyununyuttaram || 20 ||
20. Высшая — искупление, благочестие, услужение, изучение

[писаний], отрешенность, созерцание.

858. [Вопрос:] Каким образом [они относятся] к внутренней [ас-
кезе]?

[Ответ:] В силу подавления ума в [этих] случаях, искупление —
уничтожение ошибок невнимательности; благочестие — уважение
по отношению к достойным почитания; услужение — помощь в те-
лесных нуждах и в отношении вещей; изучение [писаний] — отказ
от лени в отношении знания и размышления; отрешенность —
отказ от представления о «я» и «мое»; созерцание — отказ от рас-
сеянности в мыслях.

859. С целью описания ее подвидов сказано:

navacatiirdasapancadvibhedüyathïïkramamprägdhyänät || 21 ||
21. [Подвиды внутренней аскезы] до созерцания

[включительно имеют] девять, четыре, десять, пять
и два подвида соответственно.

860. Слово соответственно связывает так: девять подвидов
искупления, четыре подвида благочестия, десять подвидов услуже-
ния, пять подвидов изучения писаний, два подвида отрешенности.
Слово [сочетание] до созерцания [употреблено для указания на то,
что] о созерцании много следует сказать, оно далее будет описано.

861. Для обозначения природы первого подвида сказано:

ülocanupratikramanatadubhayavivekavyutsargatapasccheda-
parihüropasthäpanüh || 22 ||

22. [Подвиды искупления]: исповедание,раскаяние,
их сочетание, отделение, отрешенность, аскеза,

расстрижение, временное исключение, восстановление.

862. исповедание — сообщение учителю о невнимательности,
за исключением десяти ошибок; раскаяние — обнародование через
произнесение [перед учителем]: «дурное совершено [мною] из-за
ложных [взглядов]»; при соединении их по причине очищения —
сочетание обоих; отделение — разделение соединенных пищи,
питья, вспомогательных средств и других [вещей]; отрешенность —
кайотсарга383 и другие [позы медитации]; аскеза — голодовка и
другие характеристики; расстрижение — выход из состояния мо-
нашества на день, две недели, месяц и т.д.; исключение — времен-

300



Перевод

ное удаление на две недели, месяц и т.д.; восстановление — при-
нятие посвящения вновь.

863. С целью указания на подвиды благочестия сказано:

jmnadarsanacuritropacârïïh || 23 ||
23. [Подвиды благочестия: в отношении] знания, видения,

поведения, служения.

864. Слово «благочестие» добавляется к [каждому слову] в сутре:
благочестие [в отношении] знания, благочестие [в отношении]
видения, благочестие [в отношении] поведения, благочестие [в отно-
шении] служения. Получение, практика и памятование знания с глу-
бокой почтительностью для освобождения — благочестие [в отно-
шении] знания. Вера в категории реальности, лишенная сомнения и
других изъянов — благочестие [в отношении] видения. Воля в по-
ведении, собранность в мыслях — благочестие [в отношении] пове-
дения. Вставание в присутствии ачарьи и других [почитаемых лиц],
следование за ними, приветствование, и даже в их отсутствие —
почитание телом, умом и речью, восхваление их действий и досто-
инств, память о них и т.д.— благочестие [в отношении] служения.

865. С целью описания подвидов услужения сказано:

äcäryopädhyäyatapasvisaiksyaglänaganakulasanghasädhu-
manojnänäm || 24 ||

24. [Подвидыуслужения:] ачарьям, упадхъяям, аскетам,
ученикам, больным, гане, семье, сангхе, садху

и проповедникам.

866. Услужение подразделяется на десять подвидов.
[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Из-за типов объектов — услужение ачарьям, услужение

упадхъяям и т.д. Так, ачарья — перед ним принимаются обеты;
упадхъяя — наставляет в изучении шастр с целью [достижения]
освобождения; аскет — придерживающийся великих постов; уче-
ник — обучаемый нравственности; больной — [имеющий] разби-
тое, нездоровое тело; гана — собрание старейшин384, семья — со-
вокупность учеников, посвященных [одним] учителем; сангха —
четырехчастная община385 шраманов; садху — давно отказавшийся
от жизни [домохозяина]; проповедник — проповедующий миру.
Противодействие появлению недомоганий, неудобств, ложности
и других [неприятностей] усилиями тела и какими-то вещами —
услужение им (вышеупомянутым лицам. — Н.Ж.) с целью прояв-

301



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ления заботы об учении, при отсутствии неприязни и для достиже-
ния сосредоточенности.

867. С целью распознавания подвидов изучения писаний сказано:

väcanäprcchanänupreksämnäyadharmopadesäh || 25 ||
25. [Подвиды изучения писаний]: обучение, вопрошание,

размышление, рецитация, проповедь Дхармы.

868. Сообщение большого количества текстов, [их] смыслов, того
и другого — обучение', спрашивание других для прояснения сомнений
или укрепления силы определенности [знания] — вопрошание;
осмысление полученного содержания — размышление; повторение
с правильным произношением — рецитация; наставление через на-
зидательные рассказы и другие [примеры] — проповедь Дхармы.

[Вопрос:] Для чего эти пять видов изучения [писаний]?
[Ответ:] Для превосходства в высшей мудрости, похвальных

усилий, высшего беспокойства, возрастания аскезы, свободы от
нарушений.

869. С целью знания подвидов отрешенности сказано:

bahyübhyantaropadhyoh || 26 ||
26. [Подвиды отрешенности]: внешними и внутренними

ограничениями.

870. Отрешение — отрешенность, отказ. Она [бывает] двух ви-
дов: отказ от внешних ограничений и отказ от внутренних ограни-
чений. Внешние ограничения — дома, вещи, имущество, зерно и
другие предметы. Внутренние ограничения — гнев и другие состоя-
ния атмана; отказ от [заботы о] теле на определенное время или на
всю жизнь также называется отказом от внутренних ограничений.

871. Теперь наступило время рассказать о подвидах упомянуто-
го отдельно созерцания, о котором необходимо сказать особо. Но
в нарушение [порядка] с целью указания на субъект, сущность и
время говорится:

uttamasamhananasyaikägracintünirodho dhyünamantarmuhurtut || 27 ||
27. Созерцание: остановка мысли на единичном объекте
[возможна только] при высшем типе сочленения вплоть

до антар-мухурты.

872. Первые три типа сочленения являются высшими: сочлене-
ние, [подобное] наилучшей алмазной стреле; сочленение, [подоб-
ное] алмазной стреле; сочленение, [подобное] стреле. Только эти

302



Перевод

три подходят для медитации, но для освобождения — лишь первое.
Тот, у кого [наличествует] этот высший тип сочленения, [имеет]
высшее сочленение. Он называется субъектом. Объект — главное;
на единичном объекте — на одном предмете. Мысль, обращенная
на несколько объектов, постоянно скачет; отвратившаяся от других,
остальных, объектов называется остановкой мысли на единичном
объекте. Так объясняется сущность созерцания. «Мухурта» — тако-
во измерение времени; антар-мухурты — в пределах мухурты;
вплоть до антар-мухурты — таков предел времени. Следователь-
но, сверх этого мыслить об одном объекте крайне трудно.

[Возражение:] Если созерцание — прекращение мыслей, то
[возникает противоречие] между прекращением и отсутствием, по-
добно рогам у осла.

[Ответ:] В этом нет ошибки; оно называется отсутствием в от-
ношении появления других мыслей, а в отношении собственного
объекта оно существует, поскольку небытие [есть] часть бытия,
небытие — характеристика вещи, и оно принимается [в качестве]
причины. Или [иное объяснение:] [слово] «остановка» — не абст-
рактное существительное.

[Вопрос:] А что же в таком случае?
[Ответ:] Отглагольное существительное: останавливающая —

мысль и ее остановка, остановка мысли. Имеется в виду следую-
щее: созерцание — это знание, подобное ровно горящим языкам
пламени.

873. С целью указания на его (созерцания. — Н.Ж.) виды ска-
зано:

ürtaraudradharmyasuklüni || 28 ||
28. [виды созерцания]: «болезненное», «насильственное»,

«добродетельное», «чистое».

874. Боль — страдание, порождающее мучения, [ведет] к болез-
ненному состоянию. У того, [кто имеет] жестокий, грубый нрав,
действия или состояния насильственные. Добродетель была объяс-
нена [ранее], добродетельное — производное от добродетели. Чис-
тое возникает в силу соединения с качествами чистоты. Это четы-
рехчастное созерцание подразделяется на два типа.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Из-за разделения на похвальное и порицаемое. Пори-

цаемым [оно бывает] в силу притока недобродетельной [кармы],
похвальным — из-за способности сжигать карму.

303



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

875. Каково же оно, говорится следующее:

pare moksahetu || 29 ||
29. Два последних [вида] — причина освобождения.

876. Последнее — последующее, конечное; конечным [является]
«чистое» [созерцание]; наиболее близким к нему [является] «доб-
родетельное», последним оно названо в переносном смысле. Двой-
ственным числом второе слово также включается. Два последних
[вида] — причина освобождения — из этого словосочетания сле-
дует, что «болезненное» и насильственное» [созерцания] являются
причинами сансары.

[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу отсутствия третьей возможности.
877. «Болезненное» [созерцание бывает] четырех видов. Так,

с целью определения характеристик первого вида сказано:

artamamanojnasya samprayoge tadviprayogâya
smrtisamanvühärüh || 30 ||

30. [Первый вид] «болезненного»: контакт с отвратительным,
возвращение вновь и вновь к мысли о разъединении с ним.

878. Отвратительное — неприятное: яд, колючки, враги, оружие
и т.п. из-за причинения мучений называется «отвратительным»;
при контакте с ним связанный мыслью, намерением «как бы мне
избавиться от этого», возвращение мыслью вновь и вновь [к нему]
считается первым видом «болезненного» [созерцания].

879. С целью определения характеристик второго вида сказано:

viparïtam manojnasya | j 31 ||
31. [Второй вид] — противоположное отвратительному.

880. [Вопрос:] противоположное чему?
[Ответ:] Вышеупомянутому. Имеется в виду следующее: при

разлуке с приятным, желаемым — собственным сыном, женой,
имуществом и т.п. — связанность мыслью, намерение соединиться
следует понимать как второй вид «болезненного» [созерцания].

881. С целью описания характеристик третьего вида сказано:

vedanayäsca || 32 ||
32. [Третий вид] — на ощущении [боли].

882. Слово «ощущение» подразумевает счастье и страдание, но
[здесь] имеется в виду ощущение страдания в силу предмета [рас-

304



Перевод

суждения] — «болезненного» [созерцания]; при порождении ощу-
щений страдания, вызванных ревматизмом или другими болезнями,
связанность мыслью, намерением «как бы мне избавиться от этого»
называется третьим видом «болезненного» [созерцания].

883. С целью определения характеристик четвертого [вида] «бо-
лезненного» [созерцания] сказано:

nidanam ca || 33 ||
33. И [четвертый вид] — сладострастие.

884. Связанность мыслью, намерением нетерпеливого в стрем-
лении к наслаждениям, направившего ум на обретение неполучен-
ных объектов называется четвертым видом «болезненного» [созер-
цания] — сладострастием.

885. Теперь говорится о том, кто «управитель» этих четырех ви-
дов «болезненного» [созерцания]:

tadviratadesaviratapramattasamyatänüm || 34 ||
34. Такое [происходит у] не принявших обеты, у принявших

частичные обеты [мирян], у частично обуздавших
[себя монахов].

886. не принявших обеты — [имеющих] правильные взгляды,
но не наделенных самообладанием [мирян]; принявших частич-
ные обеты — частично обуздавших [себя мирян]; частично обуз-
давших себя [монахов], допускающих пятнадцать видов относя-
щихся к невнимательности проступков. Так, у не принявших обеты
и принявших частичные обеты [мирян] могут быть четыре вида
«болезненного» [созерцания] в силу того, что они сопровождаются
неконтролируемыми помыслами; у частично обуздавших себя [мо-
нахов] иногда бывают, за исключением сладострастия, первые три
вида «болезненного» [созерцания] в силу превосходящего проявле-
ния невнимательности.

887. «Болезненное» [созерцание] с названиями [стадий] и дру-
гими характеристиками объяснено. С целью разъяснения «управи-
теля», причин, названий [стадий] второго вида созерцания сказано:

himsïïnrtasteyavisayasamraksanebhyo
raudramaviratadesaviratayoh || 35 ||

35. «Болезненное» [созерцание связано с] насилием, ложью,
воровством, накопительством [и бывает у] принявших

частичные обеты и не принимавших обетов.

305



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

888. Насилие и другие характеристики описаны [ранее]. Они
выступают причинами появления «насильственного» созерцания —
так дается определение [его] причины. К этому определению при-
чины добавляется подразумеваемое «возвращение мыслью вновь и
вновь»: возвращение мыслью вновь и вновь к насилию и т.д. Сле-
дует понимать, что это «насильственное» созерцание [бывает] у не
принявших обеты и принявших частичные обеты [мирян].

[Вопрос:] У не принявших обеты [мирян] «насильственное» со-
зерцание может быть, но как [оно может быть] у принявших час-
тичные обеты?

[Ответ:] Иногда оно бывает в силу влияния стремления к наси-
лию и т.д. и из-за необходимости сохранения богатства и т.д. Это
не является причиной нового [рождения] среди обитателей ада
и т.п. в силу наличия правильного видения, однако это не относит-
ся к обуздавшему [себя монаху], который при проявлении этого
теряет самообладание [и статус монаха].

889. Сказано [в ТС 9.29:] Два последних [вида] — причина
освобождения объяснены. Так, следует дать определение видам,
сущности и «управителю» первого [типа из оставшихся] созерца-
ния — причины освобождения, поэтому сказано:

äjnäpäyavipäkasamsthänavicayäya dharmyam || 36 ||
36. «Добродетельное» [созерцание:] рассмотрение предписаний,

отступлений, созревания [кармы],устроения [мира].

890. рассмотрение означает «исследование, изучение, обдумы-
вание». Слово [сочетание] «рассмотрение предписания, отступления,
созревания, устроения» [образует словосочетание из шести слов]:
рассмотрение предписаний, отступлений, созревания [кармы],
устроения [мира]; подразумевается: возращение мыслью вновь и
вновь. Это [словосочетание] добавляется к каждому [термину]:
возвращение мыслью вновь и вновь к рассмотрению предписаний
и т.д. Так, например, в силу отсутствия наставника, слабого пони-
мания, проявления кармы и тонкости категорий (таких, как глубина
[пространства]) при отсутствии способов и примеров, приведенных
всеведущими, [он], изучив агамы, именно из-за веры [понимает]:
«Джины не учат не соответствующему истине»; обдумывание этого
объекта — рассмотрение предписаний. Или же, [иное объяснение]:
сам знающий категории реальности, стремящийся непротиворечиво
объяснить собственную доктрину другим использует для обосно-
вания доказательство, логику и источники познания, возвращается

306



Перевод

мыслью вновь и вновь [к этому] — это называется рассмотрением
предписаний для прояснения предписаний всеведущих. [Имеющий]
ложные взгляды, подобно слепому от рождения, отвратившийся от
провозвещенного всеведущими Пути, стремясь к освобождению в
силу полного незнания правильного Пути, отступает всё дальше от
него. Такое размышление об отступлении от истинного Пути — рас-
смотрение отступления. Или же [иное объяснение:] возвращение
мыслью вновь и вновь [к вопросу:] «Каким образом эти живые су-
щества могут избежать ложных видения, знания, поведения?» —
рассмотрение отступлений. Усилия против пожинания плодов,
обусловленных природой, местом, временем и состоянием затем-
няющей знание и других [видов] кармы, — рассмотрение созревания
[кармы]. Возвращение вновь и вновь мыслью к рассмотрению собст-
венной природы устроения мира — рассмотрение устроения [мира].
Высшая [степень] кротости и другие характерные добродетели [уже]
описаны. Поэтому следует знать, что [в зависимости от объекта, на
который] направлено, «добродетельное» созерцание [бывает] четы-
рех типов. Оно возникает у не принявших обеты, принявших час-
тичные обеты [мирян] и частично обуздавших [себя монахов].

891. Три [вида] созерцания описаны. Теперь следует описать
«чистое» созерцание. Оно описывается [как имеющее] четыре ста-
дии. Так, с целью определения «управителя» первой стадии гово-
рится следующее:

sukle cädyepûrvavidah || 37 ||
37. Первые два вида и «чистое» [созерцания бываюту\

знающих пурвы.

892. При описании первых двух [видов] «чистого» созерцания
«знающие пурвы» обозначают «знатоков писания». Частицей и
включается также «добродетельное» [созерцание]. Так, [в соответ-
ствии с утверждением] «из комментария получают дополнительное
[знание]». Объясняется так: на лестнице [духовного совершенство-
вания] сначала появляется «добродетельное» [созерцание], на двух
последних [ступенях которого возникают] первые два [вида] «чис-
того» [созерцания].

893. У кого возникают оставшиеся два [вида созерцания], гово-
рится так:

pare kevalinah || 38 ||
38. Два последних — у всеведущих.

307



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

894. У всеведущего с активностью и без активности, очищенно-
го от всей затемняющей знание [кармы] могут быть две последние
[стадии] «чистого» созерцания.

895. Для пояснения соответствия этих стадий говорится сле-
дующее:

prthaktvaikatvavitarkasuksmakriyapratipütivyuparatakriyu-
nivartïni\\ 39 ||

39. [стадии «чистого» созерцания] : нецеленаправленное
рассуждение, целенаправленное рассуждение, тонкие

колебания, прекращение-всяких-колебаний.

896. Нецеленаправленное рассуждение, целенаправленное рас-
суждение, тонкие колебания, прекращение-всяких-колебаний — та-
ковы четыре стадии «чистого» созерцания. Следует знать на осно-
вании [далее] приводимых характеристик, что [названия стадий]
имеют значение.

897. С целью указания на особенности его («чистого» созерца-
ния. — Н.Ж.) «опоры» сказано:

tryekayogakäyayogäyogänäm || 40 ||
40. [Они бывают] у имеющих три, одну [помимо телесной,

только] телесную, или никакой активности [соответственно].

898. Значение слова «активность» объяснено [в комментарии
к ТС 6. 1:] Активность — деятельность тела, речи и ума. Сле-
дует знать, что четыре стадии «чистого» созерцания связаны с тре-
мя [видами] активности. [Стадия] нецеленаправленного рассужде-
ния [возникает у имеющего] три вида активности, [стадия] целена-
правленного рассуждения — у имеющего один [вид] активности из
трех, [стадия] тонких колебаний — у имеющего активность тела,
[стадия] прекращение-всяких-колебаний — у свободного от актив-
ности.

899. Далее, с целью указания на особенности первых двух [ви-
дов] говорится следующее:

е käs raye savitarkavicare purve || 41 ||
41. Две первые [стадии имеют] одну «опору», наделены

рассуждением и колебаниями.

900. имеют] одну «опору» — с одной «опорой». Смысл такой:
обе возникают у обретшего знание из писаний, рассуждением и ко-
лебаниями — рассуждением и колебаниями; наделены рассужде-

308



Перевод

нием и колебаниями — наделены рассуждением и колебаниями.
Две первые [стадии] — имеются в виду [стадии] нецеленаправ-
ленного и целенаправленного рассуждения.

901. Далее, с целью предотвращения рассматривания [их] вме-
сте говорится следующее:

avicaram dvitiyam || 42 ||
42. Вторая [из них] — свободна от колебаний.

902. Следует понимать, что вторая из двух последующих [ста-
дий] свободна от колебаний. Имеется в виду, что первая стадия
[связана] с рассуждением и колебаниями, а вторая — с рассужде-
нием, но свободна от колебаний.

903. Затем, каково различие между рассуждением и колебанием,
говорится так:

vitarkah srutam || 43 ||
43. Рассуждение [основывается на] знании из писаний.

904. Рассуждение — детальное исследование, имеется в виду
знание писаний.

905. Затем, что такое «колебания»:

vicäro 'rthavyanjanayogasamkräntih || 44 ||
44. Колебания — блуждания \ума в отношении] объекта,

выражений и активности.

906. Объект созерцания — субстанция или модус; выражение —
словосочетание; активность — деятельность, характерная для тела,
речи и ума; блуждание — изменение. [Ум], оставив субстанцию,
обращается к модусу, отказавшись от модуса, направляется на суб-
станцию — это блуждание [в отношении] объекта; взяв одно сло-
восочетание из писаний, переходит к другому, от этого — к треть-
ему — это блуждание [в отношении] выражений; оставив [одну]
активность тела, переходит к другой активности, [затем,] оставив
и ее, — к следующей активности — это блуждание [в отношении]
активности. Такие изменения называются колебаниями. Эти «доб-
родетельное» и «чистое» [виды созерцания вместе с] четырьмя ста-
диями описаны как в общем, так и в частности. [Они] подходят мо-
наху, практикующему вышеупомянутые контроль и множество
других средств как способы очищения ума для прекращения санса-
ры. Так, практикующий созерцание с нецеленаправленным рассуж-
дением и колебаниями, пребывая в созерцании физического или

309



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

психического первичного атома, способный к рассуждению, он
нецеленаправленно блуждает [умом] от объекта к выражению, от
телесной к речевой [активности], подобно незрелому юнцу, не-
твердой [рукой] и тупым орудием долго рубящему дерево. Далее,
он, намеренный таким образом сжечь «укоренившуюся» вводящую
в заблуждение [карму], опирающийся на бесконечно чистую ак-
тивность, сопротивляющийся связанности многочисленными вида-
ми [кармы], сопутствующими затемняющей знание [карме], умень-
шает длительность [действия кармы] и уничтожает [карму]; обла-
дающий направленностью сознания — знанием из писаний, прекра-
тивший блуждание [ума в отношении] объекта, выражений и актив-
ности, успокоивший ум, уничтоживший страсти подобен неокра-
шенной ляпис-лазури; предавшись созерцанию, назад не возвраща-
ется — это называется целенаправленным рассуждением. Зажжен-
ным целенаправленным рассуждением «чистого» созерцания «при-
сущим всем людям» (т.е. огнем. — Н.Ж.), сжигающим «разрушаю-
щие» кармы, сияет всеведение, подобно пучку лучей, пробиваю-
щемуся из заволакивающей сети облаков, или солнцу; благосло-
венный тиртханкар или иной всеведущий, достойный поклонения
и почитания «Господином мира»386, в течение немногим менее пур-
вакоти лет странствует. Когда длительность [кармы, определяю-
щей] продолжительность его оставшейся жизни, равна [длительно-
сти] порождающей чувства, формирующей тело и определяющей
семью [карм], тогда, прекратив всякую активность речи и ума,
а также грубую активность тела, опираясь на тонкую активность
тела, он способен достичь созерцания «тонких колебаний». Но ко-
гда длительность [кармы, определяющей] продолжительность его
оставшейся жизни, [составляет] ^нтар-мухурту, а длительность тех
трех карм — больше, тогда наделенный активностью атман обрета-
ет превосходную направленность сознания, сопутствуемый «само-
тождественностью», отмеченный средствами, великой остановкой
кармы, в силу наличия силы вызревания легкой кармы и уничтоже-
ния кармической пыли; он наполняет собою мир в форме столба,
двери или продолговатой [форме,] распространяя собственные точ-
ки пространства на четыре мгновения, и затем снова устраивая
распространение точек пространства на столько же мгновений,
и делая длительность всех карм одинаковой, став размером с про-
межуточное тело, с тонкой активностью тела он созерцает созерца-
нием «тонких колебаний». Вслед за ним начинается созерцание
с полностью прекращенной деятельностью. Оно называется «пол-

310



Перевод

ностью прекращенной деятельностью» в силу прекращения дыха-
ния, передвижения, всех [видов] активности тела, речи и ума и ко-
лебаний всех точек пространства, [занимаемого атманом]. При
этом созерцании с полностью прекращенной деятельностью оста-
навливаются все [виды] притока и связанности; свободный от ак-
тивности всеведущий, наделенный способностью к уничтожению
всех оставшихся карм, исполненный «так-предписанным» поведе-
нием, знанием и видением, вызывает уничтожение касаний сети
всех страданий сансары и порождает причину непосредственного
освобождения. Далее, тогда этот благословенный всеведущий, сво-
бодный от активности, выжигает «огнем» превосходного созерца-
ния всю «грязь» связанности, подобно удалению камня и руды при
получении природного золота, и сам достигает нирваны. Эта аскеза
двух видов в силу прекращения притока новой кармы, остановки
[притока] также является причиной уничтожения [кармы] из-за
устранения предыдущей кармической грязи.

907. Далее сказано, все ли имеющие правильные взгляды равны
при уничтожении [кармы] или же существуют какие различия.
Здесь говорится следующее:

samyagdrstßrüvakaviratänantaviyojakadarsanamohaksapakopasamako-
pasântamohaksapakaksïnamohajinâh kramas о 'sariikhyeyaguna-

nirjaräh || 45 ||
45. Уничтожение [кармы] каждого последующего

[из перечисленных] в неисчисляемое количество [раз больше]:
[имеющий] правильные взгляды, шравака[-мирянин],

принявший обеты [— послушник], принявший полные обеты,
подавляющий страсти, уничтожающий искажение видения

и страсти, уничтожающий искажение видения,
уничтоживший его, Джина.

908. Они на десяти ступенях, начиная со ступени «правильные
взгляды», постепенно уничтожают неисчисляемое количество [кар-
мы]. Так, например, способная [к освобождению], обладающая пя-
тью индриями, разумная, развитая [душа] при вышеописанных [об-
стоятельствах] — благоприятном времени, обретениях и т.д., — уве-
личивая чистоту помыслов, поднимается до ступени «не-бывшее
средство», уничтожает множество видов [кармы]. Далее, таким об-
разом она, при наличии средств обретения первичной праведности,
уничтожает неисчисляемое количество [кармы]. Далее, таким обра-
зом она во время обретения помыслов, вызванных подавлением-с-

311



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

уничтожением [вводящей в] заблуждение [относительно] поведе-
ния [кармы], затемняющей [частичное] отречение, из-за преоблада-
ния чистоты становится [мирянином-] шраваком и поэтому уничто-
жает неисчисляемое количество [кармы]. Далее, таким образом он
из-за чистоты помыслов, вызванной подавлением-с-уничтожением
затемняющей отречение [кармы,] достигает статуса принявшего
обеты [послушника] и тем самым уничтожает неисчисляемое коли-
чество [кармы]. Далее, когда таким образом он, отсекая бесконечно
связывающие гнев, гордыню, лживость и алчность, тогда из-за пре-
восходства в чистоте помыслов уничтожает неисчисляемое количе-
ство [кармы]. Далее, он, таким образом сжегши дотла кучу «соло-
мы» трех подвидов [кармы, вводящей в] заблуждение [относитель-
но] видения, в силу превосходной чистоты помыслов получает ста-
тус «разрушающего [вводящую в] заблуждение [относительно] ви-
дения [карму]» и более вышесказанного уничтожает неисчисляемое
количество [кармы]. Таким образом, он, став разрушителем [кар-
мы] с правильными взглядами, поднимаясь по лестнице [совершен-
ствования], прилагая усилия для подавления [кармы, вводящей в]
заблуждение [относительно] поведения, получает статус «подав-
ляющего [карму]» и более вышесказанного уничтожает неисчис-
ляемое количество [кармы]. Далее, он при наличии причины по-
давления остальной [кармы, вводящей в] заблуждение относитель-
но поведения, таким образом получив статус «подавившего стра-
сти», более вышесказанного уничтожает неисчисляемое количество
[кармы]. Далее, он таким образом обратившись к уничтожению
[кармы, вводящей в] заблуждение [относительно] поведения, уве-
личивая чистоту помыслов, заслужив статус «уничтожающего [кар-
му]», более вышесказанного уничтожает неисчисляемое количество
[кармы]. Когда он, обращенный помыслами к причинам полного
уничтожения [кармы, вводящей в] заблуждение [относительно] по-
ведения, достигнув статуса «разрушившего страсти», более выше-
сказанного уничтожает неисчисляемое количество [кармы]. Он та-
ким образом сжегши огнем второго [вида] «чистого» созерцания
скопление «разрушающих» карм, получает статус Джины и более
вышесказанного уничтожает неисчисляемое количество [кармы].

909. [Возражение:] Сказано, что если даже при наличии пра-
вильного видения из-за уничтожения бесчисленного количества
кармы эти души не равны друг другу, то в таком случае мирянин
[-шравак] и т.д., принявший обеты [— послушник] и т.д. в силу раз-
ницы в качествах не заслуживают титула «ниргрантха».

312



Перевод

[Ответ:] Говорится, что это — не так.
[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Поскольку, хотя они и отличаются друг от друга, но

с охватывающей точки зрения все [они] — не отличны:

pulükabakusakusllanirgranthasnütakä nirgranthüh || 46 ||
46. Ниргрантхи — это пулака, бакуша, кутила, ниргрантха,

снатака.

910. [Тот, чей] ум подчинен полным вторичным обетам и иногда
кое в чем не достигает полноты основных обетов из-за сходства
с засохшим колосом, называется «пулака» (букв, «засохший ко-
лос». — Н.Ж.). Устоявшийся в не-связанности, принявший полные
обеты, но заботящийся об уходе за телом, не отделившийся от се-
мьи, наделенный вкраплениями заблуждения [называется] «баку-
ша», пестрый. Слово bakusa означает «вкрапления». Кушила [бы-
вает] двух видов: пратисевана-кушила387 и кашая-кушила388. Пра-
тисевана-кушила — не уничтоживший до конца привязанность,
полностью принявший оба [вида] обетов, но иногда нарушающий
вторичные обеты. Кашая-кушила — подчинивший все проявления
страстей, за исключением вспышек. Ниргрантха — [тот, у кого]
проявления кармы подобны исчезающим кругам на воде от бро-
шенной палки, с появляющимися по истечении мухурты всеведе-
нием и всевидением. Снатака, всеведущий, уничтоживший «разру-
шающие» кармы [бывает] двух видов389. Таковы эти пять видов
ниргрантх. Хотя они разнятся в степенях правильного поведения,
но по отношению к охватывающей, общей и т.д. точкам зрения все
они называются ниргрантхами.

911. С целью разъяснения отличий между этими пулакой и дру-
гими [ниргрантхами] сказано:

samyamasrutapratisevanâtïrthalingalesyopapâdasthunavikalpatah
sadhyüh || 47 ||

47. Их рассматривают в отношении [следующих] аспектов:
самообладание, знание писаний, устойчивость,

вероисповедание, знак, «цвет», перерождение, степень
[самообладания].

912. Следует разъяснить самообладание и другие восемь пара-
метров [по отношению] к этим пулаке и другим [ниргрантхам].
Так, например, пулака, бакуша и пратисевана-кушила следуют
двум видам самообладания: «самотождественному» и «восстанов-

313



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ленному»; кашая-кушила — двум вышеуказанным и двум [допол-
нительно] — чистому от зла и «с тонкими проявлениями»; нир-
грантха и снатака — только одному «так-предписанному».

913. Знание писаний: пулака, бакуша, пратисевана-кушила яв-
ляются хранителями максимум десяти пурв; кашая-кушила и нир-
грантха — хранители четырнадцати пурв. Минимальное знание пи-
сания у пулаки — [знание] «Ачара[нга-сутры»]; бакуши, кушилы и
ниргрантхи — восемь писаний39 — «матерей» учения. Снатака —
всеведущий, [чье знание] превосходит знание из писаний.

914. Неустойчивость: пулака под внешним давлением бывает
неустойчив [в отношении] «коренных» обетов и запрета приема
пищи ночью; бакуша бывает неустойчивым двух видов: неустойчив
[к получению] помощи и неустойчив к телу. Так, неустойчивый
[к получению] помощи ищет многообразную помощь; неустойчи-
вый к телу украшает тело. Пратисевана-кушила иногда неустойчив
[в отношении] вторичных обетов, но не нарушает «коренных» обе-
тов. У кашая-кушилы, ниргрантхи, снатаки не бывает неустойчиво-
сти.

915. Вероисповедание: у всех — вероисповедание тиртханкаров.
916. Знак [бывает] двух видов: физический и психический. По

отношении к психическому знаку все пять [являются] ниргрантха-
ми; по отношению к физическому знаку они различаются.

917. «Цвет»: у пулаки — три высших «цвета»; у бакуши, прати-
севана-кушилы — все шесть; у кашая-кушилы — четыре высших;
у ниргрантхи и снатаки [на ступени] «тонкие проявления» — лишь
белый; у свободного от активности «цвета» нет.

918. Перерождение: перерождение пулаки — наивысшее в Са-
хасраре среди богов с максимальной длительностью жизни; баку-
ши, пратисевана-кушилы — в кальпе Арана и Ачьюта с длительно-
стью в двадцать две сагаропамы; кашая-кушилы и ниргрантхи —
в Сарвартхасиддхи с длительностью в тридцать три сагаропамы.
Минимальная длительность у всех — две сагаропамы в Саудхарме.
Снатака — в нирване.

919. Степень [самообладания]: существует неисчисляемое [ко-
личество] степеней самообладания, вызванных страстями. Так, сре-
ди всех минимальная достижимая степень для [ступени] пулаки
и кашая-кушилы — они оба достигают неисчисляемых степеней
одновременно. Затем [ступень] пулаки прерывается. Затем кашая-
кушила один достигает неисчисляемых степеней. Затем кашая-ку-
шила, пратисевана-кушила и бакуша достигают неисчисляемых

314



Перевод

степеней одновременно. Затем [ступень] бакуши прерывается. За-
тем, также после достижения неисчисляемых степеней [ступень]
пратисевана-кушилы прерывается. Затем, также после достижения
неисчисляемых степеней, [ступень] кашая-кушилы прерывается.
Выше этого ниргрантха достигает степени бесстрастия, затем после
[достижения] неисчисляемых степеней [ступень] прерывается.
Поднявшись выше на одну степень, [он] обретает нирвану. У этих
[освободившихся] возможно неисчисляемое [количество] степеней
самообладания.

Так завершена девятая адхъяя «Сарвартхасиддхи» —
комментария на «Таттвартху».

Десятая адхъяя
[Освобождение]

920. Сказано, что теперь наступило время разъяснить сущность
освобождения как завершения [Пути]. Это так. Обретение освобо-
ждения [происходит] после возникновения всеведения. О причине
возникновения всеведения говорится:

mohaksayäjjnänadarsanävaranäntaräyaksayäcca kevalam || 1 ||
1. Всеведение [возникает] из-за уничтожения заблуждения

и уничтожения затемняющей знание, видение [карм, а также
кармы], препятствующей [проявлению] силы.

921. Здесь подходит сложное слово.
[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] Из-за краткости.
[Вопрос:] Каким образом?
[Встречное возражение:] Достаточно одного слова «уничтожение»

в отложительном падеже и не нужна частица «и», поэтому сутра [яв-
ляется] краткой: «всеведение [возникает] из-за уничтожения заблужде-
ния, затемняющей знание, видение [карм], препятствующей [проявле-
нию] силы [кармы]» (mohajnänadarsanävaranäntaräyaksayätkevalam).

[Ответ:] Это верно, порядком терминов предложения дается
определение последовательности уничтожения [карм]. Таким об-
разом, прежде [происходит] уничтожение заблуждения [в тече-
ние] антар-мухурты; обретя статус «уничтожившего страсти»,

315



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

одновременно уничтожив [карму], затемняющую знание и ви-
дение, а также препятствующую [проявлению] силы, [душа] при-
обретает всеведение. Уничтожение этих [карм] — причина обре-
тения всеведения, эта причина обозначается отложительным па-
дежом.

[Вопрос:] Каким образом происходит прежде уничтожение за-
блуждения?

[Ответ:] Говорится так: способная [к освобождению душа, об-
ладающая] правильными взглядами, увеличивая чистоту помы-
слов на ступенях «правильные взгляды без самообладания», «час-
тичное самообладание», «невнимательный самоконтроль» и «вни-
мательный самоконтроль», уничтожив семь видов заблуждения,
став «уничтожающей [карму душой] с правильными взглядами»,
поднявшись по лестнице уничтожения [кармы]; на ступени «вни-
мательный способ действия», используя прежде не [использован-
ное] средство, достигает статуса ступени «не-бывшее-средство».
Затем, при уменьшении интенсивности и длительности порочной
кармы и увеличении — благой, обретя способ прекращения [дей-
ствия кармы, она] поднимается до ступени «прекращение грубых
проявлений». Затем, уничтожив восемь страстей, разрушив вле-
чение к бесполым, искоренив влечение к женщинам, уничтожив
последовательно шесть легких страстей во влечении к мужчинам,
влечение к мужчинам во вспышках гнева, вспышки гнева во
вспышках гордыни, вспышки гордыни во вспышках лживости,
вспышки лживости во вспышках алчности посредством отделения
от грубых проявлений, ведущего к уничтожению вспышек алчно-
сти, претерпевая разрушение тонких проявлений, уничтожив бес-
следно всю [карму], вводящую в заблуждение, поднимается до
уровня «уничтоженные страсти». [У того, кто] избавился от бре-
мени вводящей в заблуждение [кармы], в конце пребывания на
этой ступени в одно мгновение исчезают сон и дремота, в послед-
нее мгновение — пять [видов] затемняющей знание [кармы], че-
тыре [вида] затемняющей видение [кармы], пять [видов] препят-
ствующей [проявлению] силы [кармы]. После этого [душа] обре-
тает естественные знание и видение как модусы немыслимого
и чудесного всеведения.

922. В силу какой причины [происходит] освобождение и како-
вы его характеристики, говорится следующее:

316



Перевод

bandhahetvabhuvanirjaräbhyüm krtsnakarmavipramokso
moksah || 2 ||

2. В силу отсутствия причин связанности и уничтожения
[кармы достигается] избавление от всех карм — освобождение,

923. В силу отсутствия причины ложного видения и т.д. отсут-
ствует приток новой кармы; при наличии причины прежде опи-
санного уничтожения [кармы] уничтожается накопленная карма.
Этими словами: В силу отсутствия причин связанности и
уничтожения определяется падеж, обозначающий причину. Да-
лее, следует знать, что освобождение — это окончательное избав-
ление от всех карм одновременно после уравнения [длительно-
сти] остальных карм с длительностью [кармы, определяющей
срок] рождения. Отсутствие кармы [бывает] двух видов: благода-
ря усилиям и без усилий. Так, отсутствие кармы, [определяющей]
продолжительность жизни последнего тела у обитателя ада, жи-
вотных и богов, — без усилий, по причине не-существования;
благодаря усилиям — об этом говорилось выше: на четырех сту-
пенях совершенствования — «правильные взгляды без самообла-
дания» и т.д. — происходит уничтожение семи видов кармы.
Шестнадцать видов кармы — глубокий сон, дремота, сомнам-
булизм, уровень [существования] ада, уровень [существования]
животных, классы [душ] с одной, двумя, тремя, четырьмя индрия-
ми, предыдущее [тело], соответствующее уровню [существова-
ния] ада, уровню [существования] животных, [испускающее] жар
[тело], [испускающее] свечение [тело], неподвижное [тело], тон-
кое [тело], общее [тело] — одновременно уничтожаются на сту-
пени «прекращение грубых проявлений». Затем на этой же [сту-
пени] подвергаются разрушению восемь страстей; там же посте-
пенно уничтожаются влечение к бесполым и влечение к женщи-
нам; затем одним толчком разрушаются шесть легких страстей.
Затем постепенно полностью исчезают влечение к мужчинам,
вспышки гнева, гордыни, лживости. Вспышки алчности исчезают
в конце ступени «тонкие проявления». Сон и дремота уходят в
последнее мгновение на ступенях «уничтоженные страсти», «бес-
страстие [с небольшим] покровом [кармы]». В последнее мгнове-
ние этих же ступеней уничтожаются пять [видов] затемняющей
знание [кармы], четыре [вида] затемняющей видение кармы, пять
[видов] препятствующей [проявлению] силы [кармы]. У свобод-

317



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ного от активности всеведущего в последнее мгновение уничто-
жаются семьдесят два вида [кармы]: один из двух [видов] порож-
дающей чувства [кармы], уровень [существования] богов, физи-
ческое [тело], изменяющееся [тело], переносящееся [тело], огнен-
ное [тело], кармическое тело, пять [видов] суставов, пять [видов]
связок, шесть [видов] сложения [тела], главные и второстепенные
части физического, изменяющегося, переносящегося тел, шесть
[видов] сочленения, пять [видов] похвального цвета, пять [видов]
порицаемого цвета, два [вида] запаха, пять [видов] похвального
вкуса, пять [видов] порицаемого вкуса, восемь [видов] осязания,
промежуточное [тело], подходящее для уровня [существования]
богов, «ни-тяжесть-ни-легкость», самоуничтожение, уничтожение
других, дыхание, похвальная и порицаемая походка, неразви-
тость, индивидуальное [тело], крепкое [тело], хрупкое [тело], бла-
гое [тело], не-благое [тело], дурная участь, мелодичный голос,
немелодичный голос, непривлекательность, бесславие, безвест-
ность, расположение [органов], низкая семья. Тринадцать видов
[кармы] исчезают в последнее мгновение [ступени] «всеведение
без активности»: одна из двух [видов кармы], порождающей чув-
ства, [карма, определяющая] продолжительность жизни людей,
уровень [существования] людей, класс [душ] с пятью индриями,
предыдущее [тело], подходящее для уровня [существования]
людей, подвижное [тело], грубое [тело], развитое [тело], благая
участь, привлекательность, слава, известность, [карма, форми-
рующая] тело тиртханкара, [карма] высокой семьи.

924. Возникает ли полное освобождение после исчезновения
материальной физической кармы или и психической также, гово-
рится так:

aupasamikudibhavyatvunüm ca || 3 ||
3. и [отсутствие] возможности подавляющего и других

[состояний]

925. [Вопрос:] Что?
[Ответ:] Подразумевается «освобождение», потенциально оно

включено с целью исключения других изменяющихся состояний
сознания; им среди изменяющихся [состояний сознания] указыва-
ется на отсутствие подавляющего и других состояний. Их отсутст-
вие понимается как освобождение.

318



Перевод

926. [Возражение:] Сказано, что, если спасение понимается как
отсутствие ложных состояний сознания, то, подобно прекращению
подавляющего [карму] и других состояний сознания, определение
освобожденной души — прекращение уничтожающего [карму] со-
стояния сознания.

[Ответ:] Это могло быть так, если бы не было сказано об осо-
бенности освобождения. Здесь же есть особенность, с целью указа-
ния на нее говорится следующее:

anyatra kevalasamyaktvajnunadarsanasiddhatvebhyah || 4 ||
4. за исключением совершенных праведности, знания, видения

и состояния сиддхи,

927. Определением слово [сочетания] за исключением опреде-
ляется «как?», за исключением совершенных праведности, зна-
ния, видения и состояния сиддхи — правило применимо к любо-
му случаю.

[Возражение:] Если оно (освобождение. — Н.Ж.) отличается
только этими четырьмя [свойствами], то исключается безграничная
сила.

[Ответ:] В этом нет ошибки, в силу неотъемлемости от знания и
видения силы и других [свойств], ибо не существует безграничного
понимания при отсутствии безграничных способностей в силу того,
что счастье состоит в знании.

[Вопрос:] Разве в силу неопределенности формы освобожден-
ные [души не должны быть признаны] несуществующими?

[Ответ:] Нет, в силу наличия формы тела последнего воплоще-
ния.

928. [Возражение:] Возможно мнение, [согласно которому] если
душа со-формна телу, то при его отсутствии она естественно про-
стирается до точек пространства [всего] мира.

[Ответ:] В этом нет ошибки.
[Вопрос:] Почему?
[Ответ:] В силу отсутствия причины расширение и сжатие [ду-

ши]391 зависит от связанности кармой, [формирующей] тело, при ее
(кармы. —Н.Ж.) отсутствии нет расширения и сжатия.

929. [Возражение:] Если при отсутствии причины нет ни расши-
рения, ни сжатия, то в таком случае нет причины движения, и не
происходит движение вверх, подобно отсутствию движения вниз и

319



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

поперек; следовательно, освобожденная [душа] остается там же,
где обрела [освобождение].

[Ответ:] Говорится следующее:

tadanantaramürdhvam gacchatyälokäntät \\5\\
5. После этого [душа] движется вверх к вершине мира.

930. После этого.
[Вопрос:] Чего?
[Ответ:] Избавления от всех карм; [предлог] к обозначает пре-

дел, по причине движения [души] вверх к вершине мира.
931. [Ранее] не было сказано о причине этого движения вверх.

Каким образом возможно его определить, говорится следующее:

purvaprayogudasamgatvUdbandhacchedüttathügatiparinümäcca \\6\\
6. Благодаря предыдущему усилию, не-обремененности,
отсечению связанности, изменению такого движения,

932. Хотя указано множество причин, без приведения примера
намеченная цель не достигается, поэтому говорится следующее:

aviddhakululacakravadvyapagatalepulubuvaderandabïjavadagni-
sikhüvacca || 7 ||

7. подобно [естественности] гончарного круга, раковины
без грязи, зерна без шелухи, огня свечи

933. Здесь даются примеры к приведенным в предыдущей сутре
причинам, они связываются соответственно: так, например, преды-
дущее старание, приложенное гончаром к соединению круга, оси и
руки; даже при его прекращении из-за предыдущего усилия круг
продолжает вращаться до полной остановки. Таким образом, душа
из-за рождения прилагает много усилий для достижения спасения,
и даже при их отсутствии у освобожденной [души] совершается
движение, начатое ранее. И что — в силу не-обремененности: по-
добно тому как облепленная илом раковина, становясь тяжелой,
уходит вниз под воду, но омытая водой, не обремененная налипшей
грязью ила легко взмывает вверх, точно так же и атман, придав-
ленный грузом кармы из-за вступления в сансару, движется неопре-
деленно; но, освободившийся от связей, взмывает к вершине мира.
И что — в силу отсечения связанности: подобно тому как из-за

320



Перевод

разрушения замка на амбаре с зерном видно движение шелухи зер-
на, точно так же и освободившаяся [душа], обретшая рождение
[в виде] человека, из-за отсечения связанности всех карм, опреде-
ляющих класс и уровень [существования], совершает движение
вверх. И что — из-за изменения такого движения: подобно тому
как пламя огня, не колеблемое естественным горизонтальным ду-
новением ветра, в силу собственной природы устремляется вверх,
точно так же и освободившийся атман при затухании карм, вызы-
вающих многообразные направления движения, в силу естествен-
ного стремления вверх поднимается именно вверх.

934. Сказано, что если освободившаяся [душа] естественно дви-
жется вверх, то почему она не поднимается выше вершины мира,
говорится следующее:

dharmästikäyäbhävät || 8 ||
8. из-за отсутствия протяженной субстанции —условия

движения.

935. Выше не-мира не существует перемещения, [поскольку
там] нет протяженной субстанции — условия движения, являю-
щейся вспомогательной причиной движения, [иначе] при ее отсут-
ствии не было бы разделения между миром и не-миром.

936. Сказано, что достигшие нирваны не имеют обычных разли-
чий в силу отсутствия причин разделения по уровню существова-
ния, классу и т.д. Но кое-какое деление все-таки существует, по-
этому:

ksetrakulagatilihgatirthacuritrapratyekabuddhabodhitajnunuvaguhanïï-
ntarasamkhyälpabahutvatah sädhyäh \\9\\

9. Следует различать место, время, уровень [существования],
«знак», тиртху, поведение, [свойство] личной просветленности,
просветление [другими], знание, проникновение, промежуток,

«малость-множество».

937. Это значит, что сиддхи делятся на двенадцать видов в соот-
ветствии с местом [освобождения] и другими [характеристиками]
из-за рассмотрения с двух точек зрения — относящейся к прошло-
му и относящейся к настоящему времени. Так, например, относи-
тельно места: в каком месте достигнуто [освобождение]; в отноше-
нии точки зрения, относящейся к настоящему: [освобождение] до-

321



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

стигнуто в Сиддхакшетре , в своей точке пространства или точке
[внешнего] пространства; в отношении точки зрения, относящейся
к прошлому: [освобождение] достигнуто в пятнадцати «землях дея-
ний», в отношении сжатия души: в земле людей. Относительно
времени: в каком времени [оно] достигнуто. В отношении точки
зрения настоящего: достигающие [освобождения] в одно мгнове-
ние становятся сиддхами; в отношении точки зрения познания
прошлого без различения [периодов:] достигается [освобождение]
в «восходящую» или «нисходящую» [эру]; при различении [перио-
дов:] в «восходящую» [эру], в последнюю часть «счастливо-не-
счастливого» [периода] и «несчастливо-счастливый» [период], од-
нако рожденные в «несчастливый» период не достигают [освобож-
дения], и ни в какой другой — также. Сжатие [души] достигается
в любое время «восходящей» и «нисходящей» эр. Относительно
уровня [существования]: на каком уровне достигается [освобожде-
ние], на уровне сиддх или уровне людей.

[Вопрос:] В каком облике достигается [освобождение]?
[Ответ:] Оно достигается безотносительно к трем полам или при

наличии любого из трех полов, но психических, а не физических:
физически — лишь в облике мужчины. Иными словами — в облике
ниргрантхи; или [освобождение] достигается в облике «связанного
узами» в отношении точки зрения предыдущего прошлого. Относи-
тельно тиртхи: [освобождение] достигается в тиртхе двух видов: как
тиртханкар и иным [способом]. «Иным [способом]» двух видов —
в присутствии тиртханкара или в его отсутствие.

[Вопрос:] Каким поведением достигается [освобождение]?
[Ответ: Оно] достигается поведением без определения или од-

ним, четырьмя или пятью видами. В силу разделения на знание,
полученное благодаря собственным способностям или от других,
[существует] деление на личное просветление или просветление
через других.

[Вопрос:] Каким знанием?
[Ответ:] Достигается одним, двумя, тремя или четырьмя видами

знания. Проникновение — охваченность точек пространства атма-
на; оно [бывает] двух видов в силу разделения на максимум и ми-
нимум. Так, максимум — пятьсот двадцать пять дхануш, мини-
мум — чуть менее трех с половиной аратни; между ними [сущест-
вуют разные] виды. При одном из этих проникновений достигается
[освобождение].

322



Перевод

[Вопрос:] Каков промежуток?
[Ответ:] При достижении освобождения без промежутка393 ми-

нимум — два мгновения, максимум — восемь. Минимальный про-
межуток394 [составляет] одно мгновение, максимальный — шесть
месяцев. Число: при минимуме в одно мгновение достигает [осво-
бождения] одна [душа], при максимуме — сто восемь. Количество
зависит от различия мест и других особенностей. Так, например,
в отношении точки зрения настоящего у достигающих освобожде-
ния в Сиддхакшетре нет никакого количества. Теперь рассматрива-
ется в отношении точки зрения прежнего прошлого: место сиддх
бывает двух видов — место рождения и место «сжатия». Так, дос-
тигших освобождения в перенесении — мало, достигших в месте
рождения — исчисляемое количество. Места разделены на «земли
деяний» и «земли бездействия», океаны, континенты, высший,
низший и средний миры. Так, очень немногие достигли освобож-
дения в высшем мире, достигших в низшем мире — исчисляемое
количество. Достигших освобождения в среднем мире — исчис-
ляемое количество; повсюду достигших освобождения в океанах —
немного; достигших в Джамбудвипе — исчисляемое количество.
Так это описывается без различения подробностей. Повсюду не-
многие достигли освобождения в океане Лаванода; достигших
в океане Калода — исчисляемое количество; достигших в Джам-
будвипе — исчисляемое количество; в Дхатакикханде — исчис-
ляемое количество; на континенте Пушкарардха — исчисляемое
количество. Так в соответствии с агамами следует понимать коли-
чество по отношению к различению времени и т.д.

938. Взыскующими счастья небес и спасения,
являющийся соком нектара наилучшего наставления

повелителя джайнов,
названный «Сарвартхасиддхи», этот комментарий на «Таттвартху»,

следует непрестанно повторять в уме. || 1 ||
Те, кто комментарий на «Таттвартху», излагающую познанные

категории реальности,
слушают и изучают с преданностью Дхарме,

собственными руками создают нектар счастья высшего
освобождения. Что же сказать о счастье повелителей людей

и богов?! II 2 ||

323



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

Незапятнанным всеведением осветившему бесспорно
все категории реальности

я поклоняюсь с преданностью Вире,
обладающему чудесными качествами,
почитаемому людьми и богами. || 3 ||

Так завершена десятая адхъяя «Сарвартхасиддхи» —
комментария на «Таттвартху».



КОММЕНТАРИИ





1 ...«реальностей»... — в тексте: tattvänäm. Под этим термином в
джайнизме понимаются семь (в другой версии — девять) категорий: душа
(jiva\ не-душа (ajivà), приток (äsrava) кармической материи, связанность
(bandhd) души кармой, остановка (samvarä) притока кармы, уничтожение
(nirjara) кармы и освобождение (moksa). Эти «реальности» перечисляются
ниже, в ТС 1.4. В расширенной версии (например, у Кундакунды) к семи
«реальностям» добавляются еще две — порок (рйра) и добродетель (punyа).
В джайнизме термин tattva используется наряду с синонимичным ему
padârtha (собственно, «категория»), обозначающим те же семь (или девять)
понятий (подробнее см. [Железнова 2005: 76-79]).

2 Ашрама (âsramà) — здесь: уединенное место обитания аскетов.
3 Монах (muni) — общепринятое, наряду с более употребительным

садху (sädhu), в джайнской традиции обозначение аскетов. В современных
условиях «муни» скорее соотносится с дигамбарской традицией, тогда как
«садху» подразумевает шветамбарских монахов.

4 Ачарья (äcärya) — глава джайнской монашеской общины, духовный
лидер школы. Выражение почтения ачарьям входит в основную джайн-
скую молитву — «намокара-мантра»: «Поклон архатам, поклон сиддхам,
поклон ачарьям, поклон упадхъяям, поклон всем садху в мире» (пато
arihantünam namo siddhänam namo äyäriyänam namo uvajjhäyänam пато
loe savva sä hü na m).

5 Ниргрантха (nirgrantha) — букв, «не связанный, лишенный оков».
Общее название для джайнских монахов. Так себя называли последовате-
ли Джины Махавиры, и так именовали их представители других направ-
лений религиозной мысли — буддисты и др.

ьАгамы (ägama) — общее наименование для корпуса священных тек-
стов. В данном случае подразумеваются только тексты дигамбарской тра-
диции, такие как «Шаткхандагама» («Шестичастное писание») и коммен-
тарий на нее «Дхавала».

7 Благословенный (bhagavari) — традиционное почтительное обраще-
ние к духовному наставнику в Индии.

8 Другие... — в тексте: any äs, т.е. не-джайны, в данном случае — пред-

ставители школы санкхья.

327



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

9 Пуруша (purusà) — центральная категория в философии школы
санкхья, обозначающая одно из двух первоначал (наряду с первоматери-
ей — Пракрити, или Прадхана) мироздания — абсолютное сознание, ли-
шенное каких бы то ни было качеств, активности.

10 Сознание — в тексте: caitanyam. Здесь и далее приводятся термины,
характерные для обозначения феномена сознания в соответствующих фи-
лософских традициях, но редко используемые в джайнской философии,
где имеется свой набор понятий для обозначения сознания (сознание —
cetana, направленность сознания — upayoga, и т.д.).

«Собственная сущность Пуруши — сознание. И оно полностью от-
лично от познаваемых объектов». — В данном случае приводится общее
положение санкхьяиков, безотносительно к какому-либо тексту.

12 ...отсечение... — в тексте: ucchedah, букв, «усекновение». Здесь ав-
тор ссылается на положение школы вайшешика, согласно которому созна-
ние не является сущностным атрибутом души, оно проявляется только
в сансарном состоянии души.

13 ...сознания... — в тексте: buddhi. Термин используется в вайшешике
для обозначения активности сознания, постижения, понимания.

...нирвана атмана... — в тексте: ätmanirväna. Словосочетание
«нирвана атмана» по отношению к буддийской философии является не-
корректным, поскольку буддизм (во всяком случае, его ранняя версия в
Индии) отстаивал концепцию о не-существовании атмана (anätmaväda).
Вероятнее всего, Пуджьяпада в контексте своего комментария просто не
счел нужным вдаваться в детали буддийской доктрины, поскольку речь
идет о понимании природы освобождения. Для процесса и результата ос-
вобождения необходим тот, кто освобождается, т.е. субъект. Иными сло-
вами — атман.

15 «Рога осла» {kharavisünä) — классический пример несуществующих
объектов (наряду с «сыном бесплодной женщины» и «небесным лотосом»)
многих индийских философских школ.

«Только посредством знания обретается освобождение, независимо
от поведения». — Тезис школы санкхья.

17 «Только посредством веры или поведения независимо от знания». —
Это положение может быть отнесено к любому направлению индийской
религиозной мысли, в основе которого лежит безграничная преданность
адепта богу — объекту поклонения, в первую очередь к движению бхакти.

18 Изменение (parinümä) — в данном случае обозначает собственную
природу явления. Различие проводится между тем, что присуще по приро-
де, и тем, что привносится извне.

19 ...в зависимости от различных точек зрения... — здесь дается от-
сылка к джайнской «теории точек зрения» (nayaväda), о ней см. ниже (ТС
1.33 и комментарий Пуджьяпады к ней). Кроме того, имеется в виду
и представление о двух точках зрения, согласно которому каждое явление
и предмет могут быть рассмотрены с точки зрения сущности субстанции

328



Комментарии

(dravyârthika nayd) и с точки зрения модусов п р о я в л е н и я субстанции
(paryäyärthika nay а). Первая отмечает единство п р е д м е т а рассмотрения,
тогда как вторая — множество ф о р м проявлений.

2 0 ...в нем меньше букв. — И м е е т с я в виду п р а в и л о санскритской грам-
матики, согласно которому слово, и м е ю щ е е м е н ь ш е е количество букв,
ставится в словосочетании первым.

...подавления, подавления-с-уничтожением и уничтожения... —
приводятся три о с н о в н ы х модуса действия по о т н о ш е н и ю к карме у того,
кто встал на П у т ь О с в о б о ж д е н и я : подавление (upasamd) действия накоп-
ленной кармы; подавление-с-уничтожением (ksayopasama), т.е. подавле-
ние кармы с частичным ее у н и ч т о ж е н и е м ; у н и ч т о ж е н и е (ksaya) всей кар-
мы.

Более значимое ставится перед тем, что состоит из меньшего [ко-
личества] букв. — Здесь автор подчеркивает с в о ю и д е ю , согласно которой
па первом месте в словосочетании-перечислении ставится слово, являю-
щееся о п р е д е л я ю щ и м ; или ж е явление, обозначаемое п е р в ы м т е р м и н о м ,
предшествует в своем проявлении я в л е н и ю , о б о з н а ч а е м о м у вторым сло-
вом, поскольку при возникновении второе определяется п е р в ы м или зави-
сит от первого.

2 3 ...tattvenärtha... — первое слово сочетания стоит в инструменталь-
ном падеже, который может иметь значение «инструмента» («то, посред-
ством чего» или «то, вместе с чем»).

2 4 ...tattvamevärtha... — первое слово сочетания стоит в номинативе,
т.е. именительном падеже.

25 Некоторые... — имеются в виду представители школы вайшешика,
основу философских воззрений которых первоначально составляла триада
понятий «сущность-качество-действие».

2 6 Или же... — в тексте: athavïï. Таким образом вводится альтернатив-
ное толкование.

2 7 ...«все это [есть] именно Пуруша». — Утверждение, взятое из Риг-
веды (Х.90.2).

2 8 ...воэ/сделения. — В тексте: sarägavitaräga, букв, «наделенное вожде-
лением и лишенное вожделения». Здесь содержится отсылка к джайнско-
му представлению о том, что правильное видение (так же, как и поведе-
ние) может быть «страстным», т.е. эмоционально окрашенным (как прави-
ло, положительно — например, состраданием к живым существам, трепе-
том перед сансарой и т.д.), и тем самым несовершенным с точки зрения
джайнской аскетики, и абсолютно бесстрастным, лишенным каких бы то
ни было эмоций.

2 9 ...набожности. — В тексте: astikya. Слово образовано от глагола
наст. вр. 3 л. ед. ч. {asti — букв, «существует»). В данном контексте речь
идет о признании некоего положительного учения (о душе, связанности
души кармой и способности души освободиться и т.д.). Поэтому я сочла
возможным перевести это слово как «набожность», хотя говорить о на-

329



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

божности в узком смысле этого слова по о т н о ш е н и ю к джайнизму не при-
ходится.

30 ...в этом нет ошибки. — В тексте: naisa dos ah. Такова стандартная
формула ответа комментатора предполагаемому оппоненту, когда в от-
стаиваемом им положении, по его мнению, не содержится никакой ошиб-
ки. И н ы м и словами, эта фраза относится к собственному утверждению
автора, а не к аргументу противника.

31 ...предмет... — в тексте: prakrtas, букв, «сделанное, созданное».
В данном случае подразумевается предмет, тема обсуждения.

32 ...«утверждение или отрицание относится к ближайшему». —
Махабхашья 1.2.47 [Patanjali 1891-1898].

33 ...сознанием, которое подразделяется на несколько видов: знание
и др. ... — сознание делится на два основных вида: знание и видение, каж-
дое из которых, в свою очередь, подразделяется на несколько подвидов,
о чем говорится ниже, в Т С 1.9-26 и 2.9 и комментарии к ней.

34 ...проникновения... — в тексте: dvära, букв, «дверь».
35 Точка пространства (pradesa) — мельчайшая единица измерения

пространства. Более подробно о точках пространства см. далее, в Т С 2.38
(комментарии) и главе 5. Согласно джайнским представлениям, все суб-
станции, за исключением времени, обладают точками пространства, в том
числе и душа. Поэтому связь души с кармой понимается как взаимопро-
никновение точек пространства души и кармы.

36 ...другие [джайнские авторы] говорят о девяти категориях. —
Возможно, отсылка к текстам Corpus Cundacundae, где приводится список
именно девяти категорий (см. [Железнова 2005: 77, 79]).

37 ...частное... — в тексте: visesasya, букв, «особенное, отличитель-
ное». Как правило, слово visesa переводится именно как «особенное», но в
данном случае в русском переводе была бы нарушена логика рассуждения,
поэтому перевод «частное» предпочтителен.

38 «Кшатрии пришли, также и Сураварма». — Как явствует из самого
имени, Сураварма принадлежит к кшатрийской варне, потому из утвер-
ждения, что «пришли кшатрии» (кшатрии — общее понятие), следует, что
пришел и Сураварма (особенное, или частное).

39 .. .абстрактное существительное... — в тексте: bhüvavacl.
40 Источник цитаты не установлен.
41 ...душа [как] имя... — в тексте: пита jivah. Словосочетание может

переводиться двояко: «душа [как] имя» (и далее в тексте: форма, субстан-
ция и состояние) или же «душа-имя/форма/субстанция/состояние», что
также используется в тексте по стилистическим соображениям.

4 2 Стороны, аспекты [рассмотрения] и т.д. — В тексте: aksaniksepädisu,
букв, «помещенное в костях». Н е совсем понятное словосочетание, возможно,
имеется в виду рассмотрение д у ш и в о т н о ш е н и и различных аспектов.

4 3 .. .реализующаяся... — в тексте: ägamadravyajivo, букв, «приблизив-
шаяся душа-субстанция».

330



Комментарии

44 ...сочинения... — в тексте: präbhrta, букв, «подношение/дар». Под
этим словом подразумеваются джайнские тексты, составленные на основе
утерянных пурв (см. примеч. 377). Предметом трактатов, написанных в
подобном жанре, могли быть особого рода знания (vidyä), описание маги-
ческих предметов, пилюль, сверхъестественных способностей души и т.д.
(см. [Jhavery 1944: 155-156]). Например, в этом жанре написана «Аттха-
пахуда» Кундакунды (см. [Железнова 2012: 179-271]).

45 Относительно общего... — в тексте: sämänyäpeksayä. Под этим
понимается рассмотрение души применительно к 14 ступеням духовно-
го совершенствования (gunasthäna), которые далее упоминаются. Это:
1) mithyüdrsti — букв, «ложные взгляды», самая нижняя ступень лестни-
цы, на которой душа имеет ложную веру, но принимает ее за истинную.
Однако даже на этой ступени душа не полностью лишена возможности
истинного знания: смутное и неопределенное видение появляется благо-
даря проблескам истины; 2) sasvädana samyagdrsti, или misra — букв,
«правильные взгляды с сомнением», или «смешение», кратковременная
остановка падения с более высокой ступени или же небольшая передышка
на пути к третьей стадии, где душа не обладает ни истинной верой, ни
полностью извращенными представлениями, находясь в состоянии сомне-
ния, так как карма, вызывающая ложные взгляды, еще не проявилась. Ду-
ша не стойкая в вере, подвергаясь мощному давлению извне, начинает
сомневаться в избранном пути, но не отказывается окончательно от своих
убеждений; 3) samyagmithyädrsti — букв, «правильные и ложные взгля-
ды», характеризуется смешением истинных и ложных воззрений: нет на-
стоящей жажды обрести истину, но нет и желания коснеть в невежестве;
4) as ату ata samygdrsti — букв, «правильные взгляды без самообладания»,
осознанное принятие учения в результате медитативного озарения, однако
душа не может себя контролировать, обретенная вера в джайнскую док-
трину не стойка и не чиста; 5) samyatä-samyata — букв, «частичныое са-
мообладание», стадия частичного самоконтроля души, на которой душа
пытается практиковать известные ей виды самодисциплины: адепт прини-
мает обязательство соблюдать в ограниченном виде основные и допол-
нительные обеты; 6) pramatta samyama — букв, «невнимательный са-
моконтроль», ступень, достигаемая только аскетами, выполняющими при-
нятые обеты, но еще подверженными действию страстей и неспособными
полностью себя контролировать; 7) apramatta samyama — букв, «внима-
тельный самоконтроль», стадия внимательного самоконтроля, посредст-
вом которого аккумулируется духовная энергия, позволяющая преодолеть
привязанность к миру и проявить телепатические способности души;
8) apürvakarana — букв, «не-бывшее-средство», ступень ослабления свя-
занности накопленной кармой и овладения «чистым» видом медитации
как средством разрушения кармической материи; 9) anivrtta bädara
sämparäya — букв, «преодоление грубых проявлений», ступень преодо-
ления грубых страстей и желаний (гнева, гордыни, лживости, чувст-

331



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

венного желания), хотя у д у ш и иногда происходят всплески э м о ц и й ;
10) sûksma sämparäya — букв, «тонкие проявления», стадия и с к о р е н е н и я
более тонких психических состояний в виде алчности и заботы о собст-
в е н н о м теле; И ) upasänta kasäya — букв, «подавленные страсти», дос-
т и ж е н и е полной невозмутимости и спокойствия души, о д н а к о кармиче-
ская зависимость от страстей еще не уничтожена, а только п о л н о с т ь ю
подавлена; 12) Usina kasäya — букв, « у н и ч т о ж е н н ы е страсти», уничто-
ж е н и е четырех « р а з р у ш а ю щ и х » видов к а р м и ч е с к о й материи; 13) sayogya
kevali — букв, «всеведение с активностью», обретение всеведения, одна-
ко у д у ш и остается троякая активность д у ш и , тела и ума; 14) ayogya
kevali — букв, «всеведение без активности», полное и а б с о л ю т н о е осво-
бождение, н е д е т е р м и н и р о в а н н о е н и к а к о й активностью в м и р е , здесь
д у ш а пребывает краткое время, после чего устремляется к в е р ш и н е ми-
р о в о г о универсума.

46 ...относительно особенного... — в тексте: visesäpeksayä. П о д
э т и м понимается р а с с м о т р е н и е д у ш и п р и м е н и т е л ь н о к 14 параметрам
(margäna), которые далее в тексте к о м м е н т а р и я приводятся: 1) gad —
у р о в е н ь существования; 2) indirya — познавательные способности;
3) кйуа — тело; 4) yoga — активность; 5) veda — влечение; 6) kasäya —
страсти; l)jhäna — з н а н и е ; 8) samyama — самообладание; 9) darsana —
в и д е н и е ; 10) lesya — «цвет»; 11) bhavyatva — способность к освобожде-
н и ю ; 12) samyaktva — праведность; 13) samjnitva — разумность;
14) ähäraka — п р и н я т и е п и щ и .

4 7 He-карма (nokarmd) — легкая карма, квази-карма.
4 8 ...ненастоящего... — в тексте: aprakrta, букв, «неестественный/сде-

ланный/фальшивый» .
4 9 Источник цитаты не установлен.
50 Источник цитаты не установлен.
51 С этого места П у д ж ь я п а д а н а ч и н а е т п о д р о б н ы й а н а л и з х а р а к т е р и -

с т и к д у ш и о т н о с и т е л ь н о о б щ е г о — с т у п е н е й с о в е р ш е н с т в о в а н и я и о т н о -
с и т е л ь н о о с о б е н н о г о — п а р а м е т р о в . С м . в ы ш е , п р и м е ч . 4 5 , 4 6 . В единст-
в е н н о м с у щ е с т в у ю щ е м переводе « С а р в а р т х а с и д д х и » на а н г л и й с к и й я з ы к
Ш.А. Д ж а й н а [Jain 1992] весь этот а н а л и з п р о п у щ е н . В и д и м о , перево-
д ч и к р е ш и л , что эти с л и ш к о м « т е х н и ч н ы е » сведения и н т е р е с а не пред-
ставляют.

52 ...развитых... — в тексте: paryäpta, букв, «обретшие/принявшие».
Под этим термином понимаются души, которые воплотились в теле, при-
сущем данному уровню существования, и полностью восприняли все спо-
собности, характерные для него. Помимо полностью принявших форму
существует также категория душ, воспринявших данную форму существо-
вания не до конца, — aparyäpta.

53 ...подавляющее [карму] и подавляющее-с-уничтожением [правильное
видение]. — Речь идет о видах правильного видения в соответствии с раз-

332



Комментарии

л и ч н ы м и у р о в н я м и прохождения П у т и О с в о б о ж д е н и я д ж а й н с к и м и аске-
т а м и : 1) подавление (upasama) и соответственно видение, п о д а в л я ю щ е е
(upasamika) карму; 2) подавление-с-уничтожением (ksäyopasama) — виде-
ние, подавляющее-с-уничтожением (ksäyopasamika); 3) уничтожение (ksäya)
кармы и у н и ч т о ж а ю щ е е (ksäyika) карму видение.

54 У Светил, Во-дворцах-живущих, Блуждающих богов и богинь, оби-
тающих на небесах Саудхарма и Айшана... — в и д ы богов и небес рас-
сматриваются более подробно н и ж е , в Т С 4.19.

55 Индрия (indriya) — познавательная способность в целом, в к л ю ч а ю -
щая в себя органы чувств, п о н и м а е м ы е в совокупности как физическая
индрия, и способность познания, называемая психической индрией. В д ж а й -
низме насчитывается пять и н д р и й : зрение, о б о н я н и е , осязание, слух, вкус.
Рассудок (manas), у м считается «не-индрией», «легкой» индрией, квази-
индрией (no-indriya), и м е ю щ е й п р о м е ж у т о ч н ы й статус между и н д р и я м и
как т а к о в ы м и , п о с т а в л я ю щ и м и и н ф о р м а ц и ю о в н е ш н е м мире, и в ы с ш е й
познавательной способностью — сознанием, п о н и м а н и е м .

56 Разум (samjha) — познавательная способность, соотносимая с умом/
рассудком (manas), который в д ж а й н и з м е понимается как тонкая индрия,
или квази-индрия, не-индрия (no-indriya).

57 Активность (yoga) бывает трех видов: активность тела, ума и речи.
58 Влечение (veda) — особая характеристика каждой д у ш и , соотносимая

с внутренним с а м о о щ у щ е н и е м ж и в о г о существа. П о д этим т е р м и н о м по-
нимается вся совокупность психических п р о я в л е н и й сексуальной само-
и д е н т и ф и к а ц и и (отчасти т о ж д е с т в е н н о й п р е д с т а в л е н и ю о тендере в со-
временных тендерных исследованиях) . Влечение в д ж а й н с к о й традиции
может б ы т ь трех видов: влечение к ж е н с к о м у полу (strïveda), к м у ж с к о м у
(pumveda) и среднему (napumsakaveda). П о д с р е д н и м (букв, «не-муж-
ской») п о л о м подразумеваются существа, л и ш е н н ы е половых признаков,
но и с п ы т ы в а ю щ и е влечение к м у ж ч и н а м и ж е н щ и н а м . И н ы м и словами,
человек м о ж е т иметь ф и з и ч е с к и е признаки м у ж с к о г о пола, но о щ у щ а т ь
себя ж е н щ и н о й , вести себя как ж е н щ и н а , демонстрировать женские по-
вадки, п р и в ы ч к и и т.д. В д а н н о м контексте п о н я т и е veda противостоит
т е р м и н у linga, о б о з н а ч а ю щ е м у физические п р и з н а к и пола, тогда как veda
отмечает и м е н н о психическое с а м о о щ у щ е н и е , с а м о и д е н т и ф и к а ц и ю чело-
века. Русское слово «влечение» не в п о л н е передает с м ы с л д а н н о г о д ж а й н -
ского термина, но за неимением л у ч ш е г о я и с п о л ь з у ю его.

59 ...у обладающих четырьмя страстями... — имеются в виду четыре
главные страсти: гнев, гордыня, лживость и алчность.

6 0 ... «самотождественным»... — под «самотождественностью»
(sämäyika) в джайнской аскетической практике понимается ежедневная
медитация в пределах 48 минут. По мнению джайнских аскетов, сверх
этого времени душа не в состоянии пребывать в сосредоточенности. По
истечении 48 минут она снова может предпринять усилие сосредоточиться
и т.д. Соответственно, поведение может быть «самотождественным», т.е.

333



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

основанным на практике «самотождественности». Такое поведение рас-
сматривается как первая ступень самообладания.

61 ...самообладанием... — о видах самообладания и соответствующего
поведения подробно см. далее, ТС 9.18.

62 «Цвет» (lesya) — своеобразное свечение, излучаемое каждой душой,
обитающей в сансаре и связанной кармической материей. Представление
о своеобразном «цвете» души, который наличествует у каждой воплощен-
ной души, вероятно, было позаимствовано джайнами у адживиков. Более
подробно см. [Basham 2002: 139, 245].

63 Праведность {samyaktva) — в джайнизме синоним правильных
взглядов.

64 ...с [небольшим] покровом [кармы]... — в тексте: chadmasthänäm,
букв, «у находящихся под затемнением». Под термином chadmasthü в
джайнизме понимаются души, пребывающие на 11-й и 12-й ступенях ле-
стницы духовного самосовершенствования, т.е. уничтожившие главные
страсти, но еще имеющие некоторые виды легкой кармы.

65 ...распространяющих... — в тексте: samudghäta. Samudghäta обо-
значает способность всеведущей души, достигшей освобождения, распро-
страняться по всему пространству мира, не покидая своего «основного»
тела {jnïda sarïra). Таких способностей к расширению {samudghäta) на-
считывается семь видов: 1) kasäya samudghäta — распространение стра-
стей, когда страсть одной души охватывает находящиеся рядом души, тем
самым вовлекая их в орбиту своего действия; 2) vedanä samudghäta —
распространение ощущений, когда душа может ощущать боль или удо-
вольствие за пределами собственно физического тела (что объясняет, на-
пример, фантомные боли); 3) maranäntika samudghäta — распространение
в момент смерти (в промежуток, равный антар-мухурте, т.е. немногим
менее 48 минут), когда душа может выйти из тела и отправиться в место
своего последующего воплощения, т.е. душа может узнать о месте своего
нового рождения; 4) tejas samudghäta — «огненное» распространение,
при котором монах, обретший соответствующие «огненные» силы {tejas
rddhi), как благие, так и неблагие, может помогать или вредить другим по
собственному желанию, причем в первом случае «огненное» тело выделя-
ется из правого плеча и оказывает помощь живым существам в пределах
12 йоджан, а во втором — под влиянием сильных страстей может причи-
нить вред живым существам в пределах тех же 12 йоджан; 5) ähäraka
samudghäta — распространение «переносящегося» тела, когда душа мо-
жет «путешествовать» с целью получения знания, лицезрения учителя или
посещения священных джайнских мест; 6) vaikriyaka samudghäta — рас-
пространение изменяющегося тела, при котором обретший эту способ-
ность монах может манифестировать себя во множестве телесных оболо-
чек одновременно, однако все эти тела связаны с главным телом и оно
«знает», что происходит в других оболочках; 7) kevaliya samudghäta —
распространение всеведения, которое может происходить: а) вертикально;

334



Комментарии

б) горизонтально, подобно с х о д я щ и м с я и р а с х о д я щ и м с я дверям (как д в е р и
вагонов метро, например); в) вперед-назад; г) д о пределов мира и д) воз-
вращаться в изначальное положение.

66 Способ (südhana) — практика, совокупность действий, ритуалов и
обрядов, способствующая п р о д в и ж е н и ю по Пути Освобождения.

67 .. .обитателей до четвертого ада... — описание различных уровней
ада и небес содержится в четвертой главе Т С .

68 ...образа... — в тексте: ЫтЬа. Слово обозначает л ю б о е изображе-
ние, в д а н н о м случае того, кто достиг всеведения.

69 Сверхъестественные силы (rddhî) — семь видов способностей, каж-
дый из которых имеет подвиды: 1) vaikriya rddhi, сила изменения — из-
менение размеров, веса, количества объекта, в л и я н и е на объект и т.д.;
2) tapas rddhi, сила аскезы — способность вынести аскезу л ю б о й сложно-
сти; 3) ЬШа rddhi, способность силы ума, речи и тела; 4) ausadha rddhi,
сила излечения видением, прикосновением, потом, с л ю н о й и т.д.; 5) rasa
rddhi, сила превращения вкуса; 6) cärana rddhi, сила р а з л и ч н ы х видов ле-
витации; 7) a ksi па rddhi, сила неуничтожения — способность в м е щ е н и я на
малом пространстве огромного количества ж и в ы х существ и способность
накормить б о л ь ш о е количество существ малым количеством п и щ и .

70 Более подробно о небесах см. Т С 4.19.
71 ...канал мира. — В тексте: lokanädi. Согласно д ж а й н с к и м космоло-

гическим построениям, мир представляет собой о г р о м н ы й канал, по кото-
рому двигаются д у ш и в р а з л и ч н ы х направлениях, но по о п р е д е л е н н ы м
правилам. Подробнее см. ниже, в Т С 2.26 и ел., а также к о м м е н т а р и и
Пуджьяпады к ним.

72 Радлсджу (rajju) — предельно большая е д и н и ц а измерения про-
странства в джайнизме, обозначает неисчисляемое количество йоджан,
п о м н о ж е н н о е на 10 1 4 и поделенное на семь. Д и а м е т р всего среднего мира,
охватывающего м и р людей и животных, в д ж а й н с к о й космографии со-
ставляет 1 раджджу. Весь м и р в высоту составляет 14 раджджу, что уточ-
няется тут же, в комментарии П у д ж ь я п а д ы .

73 Антар-мухурта (antar-muhürta) — букв, «внутри-мухурты», едини-
ца измерения времени в джайнизме, немногим менее 48 минут.

74 Сагаропама (sägaropama) — букв, «равная океану», единица изме-
рения времени, равная 8 400 00019 лет. Традиционное пояснение —
10 коти коти (1 000 000 000 000 000) пальопам. Пальопама — это время,
необходимое для опустошения зернохранилища в йоджану длиной, ши-
риной и высотой, заполненного тонкими, еле видимыми глазу волосками,
каждый из которых вынимается раз в 100 лет.

75 Пурвакоти (pürvakoti) — мера времени, составляющая
70 560 000 000 000 лет. Данная мера образуется следующим образом:
1 пурванга (pürvähga) равна 84 000 годам; пурванга, помноженная на пур-
вангу, составляет одну пурву (т.е. 84 000 х 84 000 = 7 056 000 000); одна

335



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

пурва, п о м н о ж е н н а я на коти, составляет одну пурвакоти (7 056 000 000 х
10 000 = 70 560 000 000 000).

76 Распространенность (sparsana) — характеристика д у ш и , подразу-
м е в а ю щ а я ее способность достигать о п р е д е л е н н ы х уровней мира.

77 ...промежуток — временное пребывание... — имеется в виду вре-
м е н н о е пребывание в промежутке между о д н и м состоянием и другим,
м е ж д у п р е д ы д у щ и м существованием и п о с л е д у ю щ и м . П р о м е ж у т о к
(antarà) — это время п р е б ы в а н и я в п о д о б н о м состоянии.

78 «Малость-множество» (alpabahutva) — параметр измерения вели-
ч и н ы «меньше-больше», числовое с о о т н о ш е н и е или количество чего-
нибудь.

79 ...исследования. — В тексте: anuyogadvara. Д а н н ы й т е р м и н обозна-
чает в д ж а й н и з м е п у н к т ы или аспекты, п о к о т о р ы м дается о п и с а н и е той
и л и иной субстанции. П о сути, сутра 8 и с о д е р ж и т список т а к и х пунктов,
не приводя, однако, самого названия, которое дает Пуджьяпада в коммен-
тарии.

80 ...четырнадцать ступеней совершенствования... — далее в тексте
следует изложение д ж а й н с к о г о учения о ступенях духовного совершенст-
вования (gunasthand) п р и м е н и т е л ь н о к о п и с а н и ю в ы ш е у к а з а н н ы х в ком-
м е н т а р и и аспектов и параметров. О ступенях совершенствования см. при-
меч. 45 .

81 ...самообладания... — о р а з л и ч н ы х видах самообладания см. ниже,
Т С 9.18 и комментарии на нее.

82 ...вышедшие за границы их обоих... — имеется в виду, что примене-
ние ума, низшей по с р а в н е н и ю с сознанием способности, ограничивается
л и ш ь п е р в ы м и 12 ступенями. Когда д у ш а достигает освобождения, оста-
ется только свет сознания, но не деятельность рассудка.

83 .. .распространение... — в тексте: samudghäta.
84 Сиддха (siddhd) — букв, «достигший»; достигшая о с в о б о ж д е н и я ду-

ша, п р е б ы в а ю щ а я в о с о б о м месте — Сидцхакшетре, или С и д ц х а ш и л е , на
самой вершине м и р о в о г о универсума.

85 Пальопама (palyopama) — неисчисляемое количество лет, или вре-
мя, необходимое для опустошения зернохранилища в йоджану длиной,
шириной и высотой, наполненного частичками тонких, еле видимых глазу
волосков, вынимаемых по одному раз в сто лет.

86 ...«по отдельности». — В тексте:prthaktvam; строкой ниже Пуджья-
пада приводит объяснение из агам, что «по отдельности» означает «сред-
нее между тремя и девятью коти».

87 ...исчисляемое... — в джайнской системе исчисления существует
три возможности: исчисляемое количество, неисчисляемое и бесчислен-
ное. Исчисляемое подразделяется на три подкласса: минимум, среднее
и максимум. Неисчисляемое и бесчисленное подразделяются на три под-
класса: нижний предел, самовозникшие и неисчисляемо-неисчисляемые
(в случае класса неисчисляемых) и бесчисленно-бесчисленные (в случае

336



Комментарии

бесчисленного), каждый из которых имеет минимум, среднее и максимум.
Более подробно см. [Umäsväti 2007: 265-270] .

88 Йоджана (yojana) — мера длины, равная приблизительно 17 км.
Иногда в современной литературе встречаются и другие соответствия,
например, йоджана, равная 4 км. В традиции современных джайнов при-
нято первое соответствие. В д а н н о м месте мера пространственного изме-
рения (длины) используется как мера количества — имеется в виду, что
количество точек пространства, покрывающих йоджану, соответствует
количеству душ. И н ы м и словами — огромное число (частное сообщение
пандита М а х е ш а Джайна).

89 Ум (manas) — п о з н а в а т е л ь н а я способность, б о л е е высокая, ч е м инд-
р и и , н о н и з ш а я по о т н о ш е н и ю к с о з н а н и ю , п о с к о л ь к у ум-манас обрабаты-
вает и н ф о р м а ц и ю , п о с т а в л я е м у ю и н д р и я м и , и д а е т ц е л о с т н о е представле-
ние об объекте, о д н а к о о н н и ч е г о не с о о б щ а е т о б о л е е в ы с о к и х целях. У м
м о ж е т с у щ е с т в о в а т ь т о л ь к о в теле и п р и н а л и ч и и т е л а и относится к с ф е р е
материи, т о г д а как с о з н а н и е н е з а в и с и т от т е л е с н о й о б о л о ч к и и я в л я е т с я
о п р е д е л я ю щ е й х а р а к т е р и с т и к о й д у ш и .

9 0 Бесполые (napumsaka) — букв, «не-мужчины». Третий пол, пони-
маемый в джайнизме как существа, лишенные половых органов, но испы-
тывающие сильное влечение как по отношению к мужчинам, так и по от-
ношению к женщинам.

91 Ясновидение {avadhidarsanà) и яснознание (avadhijnäna) — характе-
ристики ясновидения применительно к собственно видению и знанию.

...на четырех уничтожающих [карму ступенях]... — последние че-
тыре ступени из четырнадцати.

93 ...на четырех подавляющих [карму ступенях]... — с с е д ь м о й по
о д и н н а д ц а т у ю ступени.

94 ...до неисчисляемой части мира... — в тексте : lokasyäsamkhyeya-
bhägah. П о д р а з у м е в а е т с я н а и м е н ь ш а я е д и н и ц а и з м е р е н и я в мире.

95 Души с недостаточным количеством индрий (vikalendriyäh) — души
с двумя, тремя и четырьмя индриями.

96 ...немногим менее восьми, двенадцати из четырнадцати уровней
[мира]... — речь идет о том, какого уровня могут достичь души, т.е. в пре-
делах скольких раджджу они могут путешествовать. 14, 12 или 8 относят-
ся именно к раджджу.

97 Половина пребывания материи (ardhapudgalaparivarttà) — единица
измерения времени. За отсчет берется pudgalaparivartana, тождественная
dravyaparivartana; обе единицы понимаются как anänta käla, т.е. «беско-
нечное время».

9 8 Авалика (ävalika) — единица измерения времени, чрезвычайно малое
число. Для сравнения: антар-мухурта (48 минут) равна 224 авалик.

99 Ангула (anguld) — мера длины, «равняется ширине средней части
среднего пальца человека средних размеров» (см. [Артхашастра Каутильи

337



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

2009: 100]). Здесь мера измерения пространства применяется для измере-
ния времени — подразумевается, что количество точек пространства, со-
держащееся в ангуле, соответствует количеству неисчисляемых периодов
восходящих и нисходящих эр (см. примеч. 100).

100 «Нисходящая» (avasarpinï, букв, «ползущая вниз») и «восходящая»
(utsarpini, букв, «ползущая вверх») эры — временные эпохи, на которые
делится цикл существования. Время в джайнской историографии мыслит-
ся как колесо-чакра с 12 спицами, каждая из них символизирует опреде-
ленный временной промежуток, имеющий соответствующее название.
Нисходящий — полуоборот колеса, состоящий из 6 неравных периодов:
susama-susama («счастливо-счастливый») — 4 х Ю10 сагаропам, susama
(«счастливый») — 3 х 10м сагаропам, susama-dussama («счастливо-не-
счастливый») — 2 х 1014 сагаропам, dussama-susama («несчастливо-счаст-
ливый») — 10 сагаропам минус 42 тыс. лет, dussama («несчастливый») —
21 тыс. лет и dussama-dussama («несчастливо-несчастливый») — 21 тыс.
лет. Первые два периода характеризуются как исключительно беззаботное,
блаженное время, когда десять видов «древ исполнения желаний» —
кальпаврикша (kalpavrksd) поставляют все необходимое. Все люди рож-
даются близнецами (мальчик и девочка), живут огромное количество лет и
после смерти сразу превращаются в божеств. Разница между периодами
заключается лишь в количестве пищи, частоте дыхания, росте и времени
жизни. С наступлением 3-го периода в мир приходит страдание, начинает-
ся собственно история. Появляется первый тиртханкар Ришабха, или Ади-
натха, который провозглашает истины джайнизма. Он же наставляет лю-
дей в 72 «мужских» и 64 «женских» ремеслах и искусствах в свете буду-
щего исчезновения кальпаврикш. Дочь Адинатхи, Брахми, обучает людей
18 алфавитам. Но люди еще рождаются близнецами и после смерти по-
прежнему становятся богами. В 4-м периоде происходит дальнейшее
ухудшение, уменьшается рост людей, их продолжительность жизни. По-
сле смерти люди могут возродиться в облике животного, человека или
бога, хотя и могут достичь состояния сидцхи — освободившегося от коле-
са сансары. Возникают куладхары (букв, «держатели рода»), осуществ-
ляющие карательную функцию в обществе. Джайнизм обретает институ-
циональную законченную форму. Появляются все остальные тиртханкары,
включая последнего, 24-го, Джину Махавиру. Спустя три года после смер-
ти Махавиры начинается 5-й период, длящийся по настоящее время. Он
характеризуется тем, что в нем не появятся тиртханкары, происходит де-
градация общества и постепенное исчезновение джайнской религии и об-
щины. Последний период описывается как исключительно негативный,
в это время срок жизни сократится до 16-20 лет. Земля раскалится докрас-
на, днем будет господствовать невыносимая жара, а ночью — нестерпи-
мый холод, люди будут искать убежища в океанских пещерах. Закончится
это время страшными ураганами. Затем вступит в силу новая, «восходя-

338



Комментарии

щая», эра, и движение мира пойдет по восходящей: семь видов дождей
напоят землю влагой, начнут произрастать семена растений и т.д. По-
скольку время по своей природе циклично, то мир в своем развитии и де-
градации бесчисленное количество раз проходил и будет проходить все
периоды.

...максимум — тысяча сагаропам и девяносто шесть пурвако-
ти. — В тексте: sügaropamasahasram pürvakotiprthaktvairabhyadhikam,
букв, «тысяча сагаропам и более на одну пурвакоти по „отдельности"».
В частной беседе пандит Махеш Джайн разъяснил мне, что в данном слу-
чае имеются в виду именно 1000 сагаропам и 96 пурвакоти на основании
ранее сказанного, что слово prthaktvam в соответствии с агамами следует
понимать как число «больше 3, но меньше 9».

102 Знание из писаний — sruta, букв, «услышанное», от глагольного
корня sru — слышать. Далее объяснения базируются на этимологии тер-
мина.

103 Источник цитаты не установлен.
Мыслью называется то, что располагается в умах других, а теле-

патия — проникновение в эти мысли. — В тексте присутствует игра слов:
дважды используется слово manas — ум, рассудок. Имеется в виду, что
телепатия — проникновение своим собственным умом/мыслью в умы/
мысли других.

105 .. .серп луны в небе... — месяц соотносится с небом.
106 ...посредством органов чувств. — В тексте: karanälambana..., букв,

«опора средства/способа [познания]».
107 ...безразличие... — в тексте: upeksä, «пренебрежение, несоблюде-

ние».
108 Источник цитаты не установлен.
109 ...«все составные дхарма-частицы — мгновенны»... — в тексте:

ksanikah sarvasamskrtah. Это отсылка к буддийскому положению о том,
что все дхарма-частицы существуют лишь мгновение, кшану. В приведен-
ной фразе стоит слово samskrtäh, которое обозначает особый вид дхарм,
конституирующих сансарное существование, в отличие от несоставных
(asamskrtäh) дхарма-частиц.

110 ...обретает свою сущность... — в тексте: ätmaläbhä..., букв, «об-
ретая атман». Имеется в виду собственная природа явления.

111 [Если знание] воображаемо, то оно оказывается пустотой. —
В полемике с буддистами Пуджьяпада использует термины, часто упот-
ребляемые его оппонентами: воображаемое — vikalpa, в буддийской тер-
минологии то, что конструируется умом; и sünyatü — пустота.

1 п Муж: Шачи — Индра.
«Индра» [происходит от слова] «владычествует», [это] атман. —

В этом пассаже присутствует игра слов: обыгрываются звучание имени
бога Индры, этимология которого производится индийскими граммати-

339



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

стами от indana (вероятно, «владычествовать, господствовать») и которое,
по замыслу Пуджьяпады, в данном контексте относится к духовной суб-
станции — атману, и созвучное «Индре» слово «индрия», обозначающее
познавательные способности души.

114 «Знак» (lingo) — признак, черта чего-то; в данном случае это слово
относится к органу, наличие которого свидетельствует о существовании
того, признаком чего он является.

115 ...«внутренним органом». — В тексте: antahkaranam, термин, ис-
пользуемый во всей индийской философской традиции для обозначения
ума-манаса.

116 ...«утверждение или отрицание относится к ближайшему». —
Махабхашья 1.2.47 [Patanjali 1891-1898].

117 Скупа (kurarä) — морской орел, птица, издающая, как и павлин,
резкий крик.

118 ...с формой... — в тексте: гпра..., слово, которое в зависимости от
контекста может обозначать и форму, и цвет.

119 Источник цитаты не установлен.
120 Панча-самграха 1.68 [Pancasamgraha 1960].
121 Здесь рассматривается этимология слова sruta, которое буквально

означает «услышанное», но в контексте эпистемологической доктрины
джайнизма понимается как «[знание] из писаний», т.е. предание, автори-
тетное свидетельство.

122 «Очевидно, что в [этом] мире причина есть то же самое, что и
следствие». — Отсылка к отстаиваемой санкхьяиками, представителями
школ йога и веданта теории саткарьявада, главный тезис которой заключа-
ется в утверждении о пред-существовании следствия в причине.

123 ...реализация... — в тексте: ätmaläbhastu, букв, «но самообрете-
ние...».

124 Лига (ahga) — букв, «член, часть»; первичные тексты джайнского
канона.

125 «Дашавайкалика» (Dasavaikälika) — текст в 10 главах и 2 приложе-
ниях, описывает правила аскетической жизни.

126 «Уттарадхъяяна» (Uttarädhyayana-[sutra\) — сутра состоит из
36 глав, содержит легенды, предания, диалоги и проповеди на различные
темы и традиционно считается последней проповедью Махавиры перед
обретением освобождения; данная сутра читается на празднике Дивали,
который отмечается джайнами как день мокши Махавиры.

127 «Ачара» (Асага) — имеется в виду «Ачаранга-сутра». Текст состоит
из двух разделов, первый из которых является наиболее ранним джайн-
ским текстом и включает в себя в настоящее время 8 глав (ранее —
9 глав); второй раздел имеет 16 глав; сутра содержит изложение основных
положений джайнской доктрины, самое первое жизнеописание Махавиры
и рассказы о жизни аскетов вкупе с системой предписаний должной аске-

340



Комментарии

зы; кроме этого, сутра приводит и р а з н о о б р а з н ы е сведения о ботанике,
зоологии, м е д и ц и н е и других т е о р е т и ч е с к и х д и с ц и п л и н а х .

128 «Сутра» {Sutra) — имеется в в и д у «Сутракританга» . Д а н н о е сочи-
нение состоит из двух разделов: п е р в ы й включает в себя 16 глав, вто-
р о й — 7, и и н т е р е с н о в п е р в у ю очередь с в е д е н и я м и о р а з л и ч н ы х не-
д ж а й н с к и х д о к т р и н а х : фатализме, агностицизме, не-деятельности и ниги-
лизме, к о т о р ы м противопоставляется в качестве идеала анэкантавада
(«доктрина н е о д н о с т о р о н н о с т и » ) ; к р о м е того, текст с о д е р ж и т рассмотре-
ние р а з л и ч н ы х ф о р м д у ш и , дает о п и с а н и е ада и м у ч е н и й , п р е т е р п е в а е м ы х
там д у ш а м и .

129 «Стхана» (Sthäna) — имеется в виду «Стхананга-сутра». Трактат
состоит из 10 глав и считается энциклопедическим компендиумом джайн-
ского учения, практики, мифологии, космологии, а также рассказывает
о джайнских ересях.

130 «Самавая» {Samavïïya) — и м е е т с я в виду « С а м а в а я н г а » . Д а н н о е со-
ч и н е н и е м о ж е т р а с с м а т р и в а т ь с я как своеобразная к о м п и л я ц и я и логиче-
ское п р о д о л ж е н и е п р е д ы д у щ и х сутр, п р и ч е м этот т е к с т выстраивается в
соответствии с к о л и ч е с т в о м п р е д м е т о в р а с с у ж д е н и я от о д н о г о д о котико-
т и сагаропам.

131 «Въякхъяпраджняпти» (Vyäkhyäprajnäptf) — э т о т текст является
с а м ы м о б ъ е м н ы м п р о и з в е д е н и е м и с о с т о и т из 41 части, где в ф о р м е диа-
л о г о в м е ж д у М а х а в и р о й и его г л а в н ы м у ч е н и к о м И н д р а б х у т и Г а у т а м о й
излагается д ж а й н с к о е учение; т е к с т с о д е р ж и т о б ш и р н ы е и ц е н н е й ш и е
сведения о с о ц и а л ь н о - п о л и т и ч е с к о й р е а л ь н о с т и т о г о в р е м е н и .

132 «Джнятридхармакатха» (Jnätrdharmakatha) — трактат представ-
ляет собой сборник из двух разделов (первый включает 19 глав, второй —
10) увлекательных и живых рассказов, иллюстрирующих последствия пу-
ти праведности, причем одна из глав содержит историю 19-го тиртханка-
ра-женщины — Маллинатхи.

133 «Упасакадхъяяна» (Upäsakädhyäyana) — в 10 главах текст повест-
вует о решимости и благочестии 10 обычных мирян-домохозяев, приняв-
ших учение тиртханкаров.

134 «Антакриддаша» (Antakrddasä) — трактат включает 8 разделов (10,
8, 13, 10, 10, 16, 13 и 10 глав каждый соответственно) и посвящен рассказу
о 10 аскетах, уничтоживших свою карму и обретших освобождение.

135 «Ануттараупапатикадаша» {Anuttaraupapätikadasa) — сутра со-
стоит из 3 разделов (10, 13 и 10 глав соответственно) и рассказывает о свя-
тых, достигших высших уровней небес.

136 «Прашна-въякарана» (Prasna-vyâkaranà) — текст представляет со-
бой наставления и предписания в 10 главах относительно притока кармы,
«пяти великих обетов» и т.п. в догматической форме.

137 «Випака-сутра» (Vipäka-sutra) — книга содержит 10 рассказов о
воздаянии за добрые дела (первый раздел) и наказании за дурные поступ-
ки (второй раздел).

341



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

138 Дриштивада (Drstiväda) — согласно дигамбарской традиции, вся
Дриштивада была утрачена. Следующие далее в комментарии названия
текстов принадлежат к сфере предания, хотя сама традиция сообщает,
о чем повествовали утерянные трактаты.

139 «Парикарма» {Parikarma) — сутра была разделена на 7 частей и
представляла собой подготовку к правильному пониманию сутр в соответ-
ствии с 16 арифметическими операциями, которые должны были быть
проделаны независимо друг от друга.

140 «Сутра» {Sutra) — собрание 88 сутр, описывающих правильные
и ложные учения.

141 «Пратхама-ануйога» {Prathama-anuyoga) — по преданию, текст со-
держал легенды о чакравартинах в истории джайнской святости.

142 «Чулика» (Cülikä) — букв, «верховная»; утерянная часть дигамбар-
ского канона, которая, по преданию, описывала предметы с точки зрения
всех аспектов.

143 «Утпадапурва» (Utpädapürva) — текст описывал субстанции с точ-
ки зрения их возникновения, пребывания и исчезновения.

144 «Аграяния» (Agräyaniya) — текст разъяснял основные принципы и
субстанции джайнской доктрины.

145 «Виръя-ануправада» (Virya-anupravudà) — текст описывал основ-
ные характеристики субстанций, признаки чакравартинов, богов и т.д.

146
«Астинасти-правада» (Astinästi-praväda) — трактат о 7 точках зре-

ния и 7-членном предицировании объектов.
147 «Джняна-правада» (Jnäna-praväda) — сочинение, посвященное раз-

личиям между правильным и ложным знанием.
148 «Сатъя-правада» (Satya-praväda) — содержала разъяснения отно-

сительно ложной и правильной речи.
149 «Атма-правада» (Ätma-praväda) — трактат о свойствах души.
150 «Карма-правада» (Karma-pravüda) — сочинение по теории и прак-

тике кармы.
151 «Пратьякхьянанамадхея» (Pratyäkhyänanämadheya) — посвящено

ритуалу раскаяния.
152 «Видъя-ануправада» (Vidyä-anupraväda) — текст, якобы содержав-

ший перечисления индивидуальных знаний и разъяснявший, как один вид
знания включает другой.

153 «Кальянанамадхея» (Kalyânanamadheyd) — жизнеописания 63 ча-
кравартинов.

154 «Лранавая» (Pränäväya) — сочинение по «джайнской» медицине.
155 «Криявишала» (Kriyâvisalà) — трактат по музыке и другим искусст-

вам, связанным с ритуалами и обрядами.
156 «Локабинду-сара» (Lokabindu-sära) — текст содержал описание

устройства мира, различных обрядов и действий, а также освобождения.

342



Комментарии

157 Шрутакевалин (srutakevalin) — букв, «знаток предания/писания»;
так в д ж а й н с к о й т р а д и ц и и н а з ы в а ю т тех у ч е н и к о в и п о с л е д о в а т е л е й М а -
х а в и р ы , кто п о л н о с т ь ю знал п р о п о в е д и учителя в и х и с т и н н о м о б ъ е м е и
с в о и м а в т о р и т е т о м гарантировал д о с т о в е р н о с т ь п е р е д а ч и . П е р в ы м и шру-
т а к е в а л и н а м и б ы л и н е п о с р е д с т в е н н ы е у ч е н и к и - г а н а д х а р ы И н д р а б х у т и
Гаутама, С у д х а р м а н и Д ж а м б у с в а м и н , п о с л е д н и м — Бхадрабаху, после
которого т р а д и ц и я утратила ч а с т и ч н о ( ш в е т а м б а р с к а я в е р с и я ) и л и п о л н о -
с т ь ю ( д и г а м б а р с к а я версия) п о д л и н н ы е п р о п о в е д и М а х а в и р ы .

158 Аратия (ärätiya) — букв, « п о ч и т а е м ы й » ; т а к в д и г а м б а р с к о й тради-
ц и и н а з ы в а ю т с я ч е т ы р е учителя — Винаядхара, Ш р и д а т т а , Ш и в а д а т т а и
Арахадатта, к о т о р ы е ж и л и спустя 565 лет после н и р в а н ы М а х а в и р ы в о д н о
в р е м я с п я т ь ю у ч и т е л я м и - х р а н и т е л я м и о д н о й «анги» (ekängadhäri) и час-
т и ч н о знали н е к о т о р ы е р а з д е л ы д ж а й н с к о г о канона, с ч и т а ю щ и е с я н ы н е
у т е р я н н ы м и . П о д р о б н е е см. [Jain 2 0 0 5 : 68, 179].

159 Риши (rsf) — первоначально так назывались ведийские мудрецы, от
имени которых составлялись гимны Ригведы. Последующая индийская
традиция (как брахманистско-индуистская, так и шраманская) использова-
ла данный термин для обозначения любых наиболее авторитетных для
данной школы или направления учителей.

160 Ганадхары (ganadhara) — букв, «держатели общины». Так называ-
лись первоначально в джайнизме первые 11 непосредственных учеников
(брахманов по рождению) Махавиры Вардхаманы (Индрабхути Гаутама,
Агнибхути, Ваюбхути и др.). Впоследствии термин стал использоваться
для обозначения авторитетного учителя — наставника и руководителя
большой общины — ганы.

161 Пурвы (pürva) — класс 14 канонических текстов, ныне считающих-
ся утерянными.

162 ...подобно взятой из Молочного Океана воде в горшке. — Подобно
тому как вода, почерпнутая горшком из океана, ничем не отличается от
воды в самом океане (различие заключается лишь в объеме), точно так же
знание, содержащееся в перечисленных сутрах, не отличается от знания,
полученного самими шрутакевалинами.

163 Разрушающая (ghätiya) карма — карма, препятствующая проявле-
нию главных способностей души: знания, видения, поведения и силы, ос-
тальные виды кармы (вводящая в заблуждение, формирующая тело, опре-
деляющая продолжительность жизни и определяющая семью) являются
неразрушающими (aghâtïya).

164 Гавъюти (гавьюпати, гавьюта) (gavyuti, gavyüpati, gavyütä) — мера
длины, равна пути, который способна пройти корова, не останавлива-
ясь, — около 2 миль, или одна четвертая йоджаны.
. 165 Манушоттара (Manusottarà) — предел обитания людей в мировой

космологической картине джайнизма. Более подробно о мироустройстве
см. далее, ТС 3.

343



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

166 .. .семи видов сверхъестественных сил. — См. примеч. 69.
1 6 7 . . .окончание... — в тексте: vibhakti.
168 ...родительным [падежом]. — В санскритском тексте стоит генитив

(родительный падеж).
169 ...тип [словосочетания] двандва. — Два слова соединяются вместе

и маркируются одним окончанием, относящимся к каждому слову слово-
сочетания.

170 .. .сочетания... — в тексте: skandha, букв, «сочетание, соединение».
171 ...в силу исключительности всеведения. — В тексте: kevalasyüsa-

häyatät, букв. «не[нужности] помощи всеведению». Имеется в виду, что
при наличии всеведения нет нужды в других видах знания.

1 ...существует единственная, бестелесная и вечная причина формы
и других [качеств]. — Возможно, имеются в виду представители адвайта-
веданты, считавшие первопричиной всего единого вечного бестелесного
Брахмана.

173 Другие... — скорее всего, имеются в виду вайшешики.
174 ...причина и следствие либо совершенно различны... — позиция

вайшешиков и найяиков.
...совершенно тождественны [друг другу]. — Позиция санкхьяи-

ков, а также представителей йоги и адвайта-веданты.
176 Обыденная... — в тексте: vyavahära. В данном случае присутствует

игра слов, поскольку vyavahära обозначает «обычная практика, бытова-
ние», но одновременно этимология слова подразумевает и «разделение,
распределение, анализ». Пуджьяпада имеет в виду оба значения, говоря,
что эта точка зрения связана с разнесением по подклассам и относится к
тому, что имеет место в обычной практике (samvyavahärd).

177 Здесь 1-е лицо тапуе (я думаю) используется вместо 2-го many use
(ты думаешь) и 2-е лицо yäsyasi (ты приедешь) вместо 1-го yüsyami
(я приеду).

178 Благодаря залоговым суффиксам ясно, что первые два глагола
paraismapada взяли окончания ätmanepada, а два последних — окончания
paraismapada.

...два и девять, и восемнадцать, и двадцать один, и три или 2, 9,
18, 21, 3. — В тексте числительные сначала написаны по отдельности,
а потом вместе, одним словом, что невозможно передать по-русски.

1 ...[соединение] «по своей категории»... — имеется в виду грамма-
тическое правило, в соответствии с которым каждое слово ставится в со-
ответствующем падеже, в отличие от случая, когда все слова словосочета-
ния оформляются падежом по одному слову.

181 Легкие страсти (nokasäya, букв, «не-страсти») — в соответствии
с джайнскими представлениями грубыми, главными страстями (kasäya)
являются гнев, гордыня, лживость и алчность. Остальные шесть (насмеш-
ки, удовольствие, неудовольствие, печаль, страх и презрение) относятся
к разряду «легких страстей».

344



Комментарии

182 ...четыре вида бесконечно связывающей вызывающей страсти
[кармы]... — с точки зрения джайнских представлений страсти и вызван-
ные ими состояния имеют четыре модуса: бесконечно связывающие (дей-
ствие длится всю жизнь), препятствующие частичному отречению миря-
нина (действие длится один год), препятствующие полному отречению
монаха (действие длится четыре месяца) и вспыхивающие (действие длит-
ся две недели).

183 ...срока действия... — в тексте: kälalabhi, букв, «обретение време-
ни». Речь идет о карме, чье время «пришло», т.е. истек срок ее действия.

184 ...наслаждению... — в тексте: bhogah... Об однократном и упоми-
наемом далее в тексте многократном наслаждении см. примеч. 332.

185 Трон (simhäsana), зонт (châtra) и опахало (сйтага) являются благи-
ми знаками (astamangala), к которым относятся также стяг (dhvaja), сосуд
(kalasa), позолоченная ваза (bhrngära), веер (vyajana) и зеркало (darpana).
Это — дигамбарский список благих знаков, в шветамбарский список вхо-
дят свастика (svastika) — перекрещенные руки с поворотом в правую сто-
рону, шриватса (srivatsa) — цветочный орнамент, изображаемый на груди
тиртханкаров, нандьяварта (nandyâvarta) — особая диаграмма, варддха-
манака (varddhamïïnaka) — сосуд-фляжка, бхадрасана (bhadrâsana) — трон,
калаша — сосуд/горшок, матсья (matsya) — рыбы, дарпана — зеркало.

...четыре, три, три, пять — это 4, 3, 3 и 5; видов — это 4, 3, 3 и 5
видов... — В тексте числительные сначала написаны по отдельности, за-
тем — одним словом.

187 ...девяти легких страстей. — Имеются в виду шесть легких стра-
стей и три вида влечения (к женщинам, мужчинам и среднему полу).

188 Физический (dravya) и психический (bhäva) «цвет» — характеристи-
ки, относящиеся к фактической материальной «окрашенности» души и
различным состояниям сознания соответственно. Разделение на физиче-
ское и психическое в джайнизме относится не только к «цвету» души, но
и к индриям (включая ум-манас).

189 Не-односторонность (anekänta) — основное положение джайнской
эпистемологической доктрины, согласно которому реальность не может
быть описана с одной точки зрения в силу наличия множества граней, ас-
пектов и характеристик, поэтому нуждается в не-одностороннем подходе
при описании, учитывающем ее многогранность.

190 Источник цитаты не установлен.
Среди затемненных [кармой душ] они возникают последовательно,

среди лишенных [покрова кармы] — одновременно. — Отсылка к теории
одновременного возникновения совершенных знания и видения в состоя-
нии освобождения — sahaväda, в отличие от теории постепенного прояв-
ления — kramavâda и неразличимости знания и видения при освобожде-
нии — bhedâbhedavâda.

345



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

192 ...круговорот вещества... — в тексте: dravyaparivartanam. Под «ве-
ществом» в данном случае понимается материя, с которой связана душа.

193 Бараса-анувеккха 25 (см. [Железнова 2012: 2851).
194

...с восьмью центральными точками пространства мира в центре
своего тела... — согласно джайнским представлениям, у души существу-
ет восемь неподвижных точек пространства души, которые никогда не
подвергаются никаким изменениям.

195 Ангула — см. примеч. 99.
196 Бараса-анувеккха 26 (см. [Железнова 2012: 285]).
197 Бараса-анувеккха 27 [Там же].
198 Бараса-анувеккха 28 [Там же].
199 Т-»

...шесть уровней неисчисляемых размеров мира. — В тексте:
asamkhyeyalokapramitani. Означает чрезвычайно большое количество —
неисчисляемое количество размеров мира.

2 0 0 Шесть уровней увеличения... — здесь и м е е т с я в виду д ж а й н с к а я
с и с т е м а и с ч и с л е н и я у в е л и ч е н и я количества : сначала п о с л е д о в а т е л ь н о
( и с ч и с л я е м о е , н е и с ч и с л я е м о е и б е с ч и с л е н н о е ) у в е л и ч и в а ю т с я части,
затем— количество частей (исчисляемое, неисчисляемое и бесчислен-
ное): samkhyeyabhügavrddhi, asamkhyeyabhägavrddhi, anantabhägavrddhi,
samkhyeyagunavrddhi, asamkhyeyagunavrddhi, anantagunavrddhL

201 Бараса-анувеккха 29 (см. [Железнова 2012: 285]). #

2 0 2 ...физический и психический. — В тексте: dravyamano bhävama-
nasceti, букв, «физический ум и психический ум».

2 0 3 Ирана (präna) — букв, «дыхание», в джайнизме особые психофизи-
ческие факторы душ: индрии, дыхание, сила, жизнь (или продолжитель-
ность жизни).

204 \

...опираются на другое... — имеется в виду эпистемологическая
оппозиция: «с опорой на другое» (pïïratantrya) — «с опорой на себя»
(svätantrya). Первое для действия нуждается в другом агенте, второе —
самодостаточно. В данном случае речь идет о том, что индрии восприни-
маются как органы, нуждающиеся для своего действия в активности «я»,или души.

20:
206

Не-индрия (anindriyd) — см. примеч. 55.
...«управителя»... — в тексте: svämitva, букв, «господство».

2 0 7 ...«противника»... — в тексте: spardhaka, букв, «соперник, враг».
Под этим словом понимается карма, затемняющая знание.

2 0 8 ...все остальные живые существа — неразумные. — В данном мес-
те поднимается непростой для джайнской традиции вопрос, кого из живых
существ считать наделенным разумом. К таковым джайнизм относит
только тех, кто наделен пятью индриями, из них — людей, богов, обитате-
лей ада; из животных — собак, коров, ослов, львов, некоторые виды змей,
обитающих в воде, крокодилов, рыб, попугаев, которых можно научить
говорить. Часть из перечисленных видов (рыбы, крокодилы, змеи, попу-
гаи) «разумных существ» приводится в авторитетном для дигамбарской

346



Комментарии

традиции сочинении «Дхавала». Общими критериями для отнесения того
или иного вида живых существ из класса животных (tiryak/tiryanc) к раз-
ряду наделенных разумом являются: во-первых, способность различения
блага и вреда для себя; во-вторых, способность «научения» и, в-третьих,
способность откликаться на свое «имя». Данные критерии приводятся в
джайнской энциклопедии [Jainendra Siddhänta Kosa 2003: III, 121-122].
Очевидно, что здесь смешиваются «разум» и способность поддаваться
дрессировке на основе природных инстинктов.

2 0 9 Прадакшина (pradaksina) — обход вокруг сакрального места по ча-
совой стрелке, так чтобы объект почитания оставался по правую руку.

2 1 0 Видъядхара (vidyüdhara) — букв, «держатель/обладатель [особого]
знания»; обладатель сверхъестественных способностей, знаний и уме-
ний — левитации, телепатии и т.д. О джайнских видьядхарах подробнее
см. [Jhavery 1944: 175-178].

211 Меру (Меги) — гора, располагающаяся в центре континента Джам-
будвипа, соотносимого с Индийским субконтинентом. Более подробное
описание см. далее, ТС 3.9 и коммент. на нее.

212 *" • •

...не по оси... — в тексте: visrenigati.
213 Нишкута-кшетра (niskutaksetrà) — букв, «поле-дупло». Место,

располагающееся на вершине мирового универсума за пределами канала
движения (trasa riàdï). Живые существа, наделенные более чем одной ин-
дрией, пребывают только в пределах канала движения, но наделенные
лишь одной индрией души пребывают и за его пределами также.

214 С недостаточным [количеством] индрий... — в тексте: vikalendriya.
Ср. примеч. 95.

215 [Шесть классов] низших [душ]... —души, обитающие в земле, воде,
огне, воздухе, вечнозеленых растениях и однолетних растениях.

2 1 6 ...по семь... — к каждому числительному в гатхе относится «сотен
тысяч» (sahasra), т.е. «четыре сотни тысяч», «семь сотен тысяч» и т.д.217

Мулачара 5.29 [Müläcärä 1919].
218 ...световым. — В тексте: taijasam. Слово также может быть переве-

дено как «огненное». Речь идет о теле, которое обладает особой силой
tejas — силой «жара, огня, энергии».

2 1 9 ...подобно [различиям] между комком хлопка и железным ша-
ром. — Речь идет о том, что по размеру комок хлопка и железный шар
могут быть одинаковы, но в силу разницы в структуре материала комок
хлопка более рыхлый, а железный шар более плотный.

2 2 0 Неисчисляемое количество неспособных [к освобождению душ] и
[одна] часть из бесчисленного [количества] сиддх. — Иными словами,
больше, чем неспособных к освобождению, и меньше, чем сиддх.

221 ...в алмазную и другие сферы. — В тексте: vajrapatalüdisu. Алмазная
сфера — самая устойчивая и плотная сфера мира. Над верхней частью
первого ада Ратнапрабхи (подробнее см. ТС 3.1 и коммент. к ней) распола-
гается читра-притхви (букв, «разноцветная земля»), под ней находится

347



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

ваджра-притхви (букв, «алмазная земля»), а между ними, в самой середи-
не, расположена алмазная сфера ваджрапатала.

222 Вкушает... — в тексте: upabhogah. Метафора «вкушения» часто
используется в индийской эпистемологической традиции, где процесс
познания предстает как «вкушение» объектов посредством «ртов»-индрий.

223 ...возможностей... — в тексте: sakti, букв, «сила, мощь». Имеется в
виду отсутствие половых органов у бесполых существ.

2 2 4 Уттаракуру — земля блаженства, где люди не работают и получа-
ют все им необходимое посредством десяти «древ исполнения желаний»
(kalpavrksa). Более подробно см. ниже комментарий Пуджьяпады на
сутру 29. См. также примеч. 100.

225 В первом случае слова написаны вместе, одним словосочетанием, во
втором — комментарий приводит их написанными по отдельности.

2 2 6 «Исследование мира» (Lokänuyoga), более известное название
Prathama-anuyoga «Исследование первых [причин]» — раздел дигамбар-
ского канона, включающий трактаты по мироустройству, куда в настоя-
щее время входят: Padmapuräna Равишены (650 г. н.э.), Harivamsapuräna
Джинасены (783 г.), A dip ига па Джинасены, Uttarapurâna Гунабхадры
(879 г.). Однако Пуджьяпада, скорее всего, имеет в виду текст Lokavibhäga
(«Части мира») Сарванандина, своего возможного современника. Текст
написан на пракрите ок. 450 г., состоял из 1563 шлок и был посвящен
джайнской космологии. По преданию, Сарванандин создал свое сочинение
в деревне Паталика в Панараштре на 22-й год правления царя Симхавар-
мана, правителя Канчи. Оригинальный текст до нашего времени не дошел,
но существует его санскритский перевод, сделанный в XII в. Симхасури.

2 2 7 .. .семь дхануш, три хасты и шесть ангул. — М е р ы д л и н ы : д х а н у ш а
(dhanusa, букв, «лук») — р а в н а 4 хастам ( л о к т я м ) , п р и б л и з и т е л ь н о 2 1 6 с м ;
хаста (hasta, букв, «локоть») — п р и б л и з и т е л ь н о 4 5 см; ангула (angula,
букв, «палец») — «равняется ш и р и н е средней ч а с т и с р е д н е г о п а л ь ц а ч е л о -
века с р е д н и х р а з м е р о в » (см. [Артхашастра К а у т и л ь и 2 0 0 9 : 100]).

2 2 8 ...[являются] озлобленными... — в тексте : samklistäh, букв, «с омра-
ч е н н ы м [сознанием]».

2 2 9 Амбавариша {ambüvarisä) — класс асур, н а с е л я ю щ и х ад А м б а р и ш а .
2 3 0 Вайтарани (yaitaranï) — река, п о г р а н и ч н а я м е ж д у з е м л е й и н и ж н и м

м и р о м , ц а р с т в о м бога с м е р т и Я м ы . О п и с ы в а е т с я как с т р е м и т е л ь н ы й , бур-
н ы й п о т о к , н а п о л н е н н ы й к р о в ь ю , костями и в о л о с а м и и и з д а ю щ и й ж у т к о е
з л о в о н и е . Д а н н о е п р е д с т а в л е н и е об у с т р о й с т в е ада п о з а и м с т в о в а н о д ж а й -
н а м и , в е р о я т н о , из б р а х м а н и с т с к о - и н д у и с т с к о й т р а д и ц и и .

231 Поперечный мир (tiryaglokä) — обычно переводится как «мир жи-
вотных», поскольку ставится в соответствующих перечислениях типа: мир
богов, мир людей, мир обитателей ада и мир животных. Но в данном слу-
чае дается иной перевод, поскольку комментарий приводит разъяснение
названия этого мира, опираясь на другое значение слова — «поперечный,
пересекающий, горизонтальный».

348



Комментарии

2 3 2 В тексте комментария эти и последующие слова просто написаны
отдельно: слова, входящие в санскритское словосочетание текста сутры,
в комментарии приводятся по отдельности.

233 Дерево джамбу, по имени которого назван континент, отождествля-
ется с Eugenia jambolana, или яванской сливой, а не с яблоневым деревом,
как это обычно понимается; более подробно обсуждение этой темы см.
[Wujastyk 2004] (цит. по [Bossche 2007: 2]).

2 3 4 .. .окруженное сородичами... — в тексте: saparivïïra... И м е е т с я в ви-
д у с о п у т с т в у ю щ е е дереву о к р у ж е н и е .

235 Кроша {krosà) — м е р а д л и н ы , с о с т а в л я ю щ а я о д н у четвертую от
й о д ж а н ы .

2 3 6 Ч и с л и т е л ь н ы е в с а м о й сутре н а п и с а н ы с л и т н о , в к о м м е н т а р и и каж-
д о е слово н а п и с а н о отдельно. П р и переводе д л я о б о з н а ч е н и я р а з л и ч и я
н а п и с а н и я в сутре и к о м м е н т а р и и и с п о л ь з о в а н ы числа.

2 3 7 .. .Бхараты и Айраваты... Или же — определение места: в Бхарате
и в Айравате... — К о м м е н т а т о р и м е е т в виду, ч т о bharatairävatayor м о ж -
но р а с с м а т р и в а т ь как р о д и т е л ь н ы й падеж: кого/чего — Бхараты и Айрава-
т ы и л и как м е с т н ы й : где — в Бхарате и в Айравате .

2 3 8 «Нисходящая» (avasarpini, букв, « п о л з у щ а я вниз») и «восходящая»
(utsarpinï, букв, «ползущая вверх») эры. — С м . в ы ш е , п р и м е ч . 100.

2 3 9 С наступлением 3-го п е р и о д а начинается с о б с т в е н н о история и по-
является 1-й тиртханкар Р и ш а б х а , п р о в о з г л а ш а ю щ и й и с т и н ы д ж а й н и з м а .
С м . п р и м е ч . 100.

2 4 0 vun — с у ф ф и к с , о б о з н а ч а ю щ и й п р о и с х о ж д е н и е из чего-либо, про-
изводное от чего-либо.

241 ...вкушают пищу на четвертый [раз]. — Имеется в виду, что жите-
ли этой земли нуждаются в пище лишь через день.

242 ...вкушают пищу на шестой [раз]. — Иными словами, жители нуж-
даются в пище лишь через два дня.

243 ...вкушают пищу на восьмой [раз]. — Жители Девакуру нуждаются
в пище раз в четыре дня.

2 4 4 Источник цитаты не установлен.
245 ...спуски [к воде]... — в тексте: tïrthah. Тиртха — многозначное

слово в индийской культуре. Буквально оно означает «переправа/брод».
Но тиртхами обычно называют святые места, связанные с какими-то со-
бытиями в священной истории той или иной религии — индуизма, джай-
низма и т.д. Как правило, тиртхи расположены у водоемов и выполняют
роль «переправ» на другой «берег» существования. Тиртхи являются мес-
тами паломничества и могут иметь спуски к воде, называемые в совре-
менной культуре гхатами (ghatd). Сейчас слово «тиртха» обозначает свя-
тое место целиком.

246 «Земли деяний» (karmabhümi) — земли, в которых для получения
пропитания необходимо трудиться. Достичь освобождения можно только

349



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

в «землях деяний», поскольку только там можно практиковать аскезу.
К «землям деяний» относятся Бхарата, Айравата и Видеха, за исключени-
ем земель Девакуру и Уттаракуру. См. далее, ТС 3.37.

2 4 7 «Древо исполнения желаний» (kalpavrksa) — дерево, которое, со-
гласно общеиндийским мифологическим представлениям, предоставляет
все необходимое для жизни, а также украшения, музыкальные инструмен-
ты и т.д. В соответствии с джайнскими представлениями, кальпаврикши
произрастали на Джамбудвипе только в первые два (очень счастливый
и счастливый) периода «нисходящей эры».

2 4 8 Тилояпанняти 94 [Tiloyapannatti 1943-1951].
2 4 9 Калъпа (kalpa) — в данном случае обозначает не число, а опреде-

ленное подмножество богов, которое состоит из различных видов и под-
видов божеств.

2 5 0 ...у асура-кумар... — О различных подвидах богов см. ниже, ТС
4.10-11.

251 Накшатры (naksatrd) — лунные дома.
252 Тилояпанняти 332 [Tiloyapannatti 1943-1951].
253 ...и главное. — В тексте: mukhyasca, букв, «и лицевое»; главное

время, т.е. время как субстанция. Дигамбарская традиция вводит разделе-
ние времени на два вида — время как длительность (обычное время)
и время как субстанция, чтобы, с одной стороны, ввести параметр времени
в о б щ у ю картину мироздания, а с другой — чтобы избежать трудности
истолкования времени как субстанции, чья природа по определению мыс-
лится неизменной. Из этого вытекает, что время как субстанция пони-
мается как вечность, что противоречит самому понятию времени. Т е м са-
м ы м проблема времени не снимается.

2 5 4 Авалика (âvalika) — см. примеч. 98.
255 Махамандара (Mahämandara) — д р у г о е н а з в а н и е г о р ы М е р у .
2 5 6 Аратни (aratni) — м е р а д л и н ы , р а в н а я д л и н е р у к и от л о к т я и н и ж е ,

п р и ч е м п а л ь ц ы р у к и д о л ж н ы б ы т ь с о г н у т ы (частное с о о б щ е н и е п а н д и т а
Махеша Джайна).

2 5 7 Ауттарападика (auttarapadika) — т и п с л о в о с о ч е т а н и я в с а н с к р и т е ,
п р и к о т о р о м п о с л е д н е е с л о в о считается г л а в н ы м и п о с л е д н и е с л о г и всех
слов, в х о д я щ и х в него, и м е ю т краткий г л а с н ы й . Д а л е е в к о м м е н т а р и и
п р и в о д и т с я п р и м е р т а к о г о с л о в о с о ч е т а н и я , где слова, о т д е л ь н о н а п и с а н -
н ы е , и м е ю т д о л г у ю г л а с н у ю н а к о н ц е , н о в с л о в о с о ч е т а н и и к о н е ч н а я глас-
ная к а ж д о г о слова с т а н о в и т с я краткой.

258 drutâ taparakarane madhyamâ vilambitâ mäträ становится drutäyäm
taparakarane madhyamavilambitayorupasamkhyänam. Пример взят из «Ма-
хабхашьи» Патанджали (1.2.2, варттика 5).

2 5 9 Восемь сторон света — четыре основные и четыре промежуточ-
ные.

260 ТТ / • — Ч w w

Нирвана {nirvana) — термин, вероятно, позаимствованный джаин-
ской традицией из буддийской. В джайнизме означает полное освобожде-

350



Комментарии

ние души от кармической зависимости, в том числе и от телесной оболоч-
ки; иными словами, освобождение (moksa) может быть достигнуто при
жизни, а нирвана — только после разделения души с телом.

2 6 1 Ахаминдра (ahamindra) — букв, «я — индра»; верховные правители
богов класса Саудхарма.

2 6 2 См.: ТС 4.31.
2 6 3 В тексте первой и второй сутры слова стоят во множественном чис-

ле, но в первой сутре словосочетание имеет мужской род, а во второй —
слово среднего рода: dharmädharmäkäsapudgaläh (1), dravyüni (2).

264 способности получения знания... — в тексте: jnänopayogakaranatva...,
возможно и иное толкование — «средство направленности [сознания в
виде] знания».

2 5 . ..формы. — В тексте: гпра, что означает также и цвет.
2 6 6 Материя — в санскритском тексте: pudgaläh, стоит во множествен-

ном числе.
2 6 7 Самотождественностъ (agurulaghutva, букв, «не тяжесть, не лег-

кость») — имеется в виду, что каждая субстанция по своей природе неиз-
менна, не увеличивается, не уменьшается, не делается легче или тяжелее.
Это качество в джайнизме рассматривается применительно к душам, телу
и сиддхам.

Восемь центральных точек души — являются неподвижными и не-
изменными.

2 6 9 ...середину разноцветной алмазной сферы... — в тексте: vajra-
patalamadhye. Согласно джайнским представлениям, эта алмазная сфера
является самой устойчивой, плотной и неизменной частью мира.

2 7 0 Мандара (Mandara) — другое название горы Меру.
...самоопорно. — В тексте: svapratistham, букв, «основание в себе

самом / самовместимо».
2 7 2 Источник цитаты не установлен.
2 7 3 Панчастикая-сара 70 (см. [Железнова 2005: 242]).
2 7 4 Обычные тела — в тексте: südhüranasarim. Имеется в виду, что одно

тело может быть общим для нескольких душ. Далее, в 9-й и 10-й адхъяях
данный термин переводится как общее тело, в отличие от индивидуально-
го, в котором обитает только одна душа.

.. .расширяясь или сокращаясь по своей природе... — у души изна-
чально есть способность расширяться или сжиматься, что обусловлено
кармой, формирующей кармическое тело.

2 7 6 Панчастикая-сара 7 (см. [Железнова 2005: 237]).
2 7 7 Здесь и далее в санскр. комментарии словосочетание из ТС разбито

на отдельные слова.
2 7 8 «Обязанность монаха — аскеза и [изучение'] писаний». — В санскр.

тексте общее слово «обязанность» стоит в единственном числе, а словосо-
четание «аскеза и [изучение] писаний» — в двойственном.

2 7 9 ...от «кнута и пряника»... — в тексте: gudkanßkä..., букв, «патоки
и колючек», т.е. стимулов и препятствий для роста.

351



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

2 8 0 Адришта (adrsta, букв, «невидимое») — в индийской философии
(особенно в вайшешике) невидимая сила, приводящая к соединению ато-
м ы и активизирующая закон кармы.

281 Катака (kataka, лат. Strychnos Potatorum) — кустарник, принадле-
ж а щ и й к роду семейства логаниевых, чьи созревшие семена использова-
лись при очистке воды.

282 «Огонь от кизяка обучает». — Подразумевается, что огонь обогре-
вает учащегося, тем самым способствуя учебе.

283 ...в силу соотношения главного и вторичного. — Главным, общим
определением для всех вышеприведенных является время, а вторичным —
приготовление пищи, мгновение и т.д.

2 8 4 Ньягродха (nyagrodhd) — букв, «растущее вниз»; баньян, индий-
ский фикус (лат. Ficus bengalensis; Ficus indica). Дерево растет ветвями
вниз, и его отростки дают новые корни и побеги.

2 8 5 Тата — звукоподражательное слово, глухой стук «та-та».
2 8 6 Нияма-сара 26 (см. [Железнова 2005: 254]).
2 8 7 Источник цитаты не установлен.
2 8 8 Шаткхандагама; встречается также в: Гоммата-сара. Джива-канда 614

[Nemicandra Siddhänta Cakravarti 1927].
289 Сменяющие — в тексте: vyatirekinah, букв, «отделимые». Атрибу-

ты — неотъемлемая часть субстанции, а модусы — привходящие, в этом
смысле «сменяющаяся» часть субстанции.

2 9 0 Источник цитаты не установлен.
291 ...было полностью самотождественным... — в тексте: 'narthänta-

rabhûta, букв, «будучи не отличным». Имеется в виду, что не существова-
ло бы отличий внутри самой субстанции. Далее подчеркивается мысль,
что целое (субстанция и т.д.) является одновременно и самотождествен-
ным и допускает некоторое разнообразие внутри себя, сохраняя при этом
свое единство.

292 И с т о ч н и к ц и т а т ы н е у с т а н о в л е н . В с т р е ч а е т с я т а к ж е в : Г о м м а т а -
сара. Джива-канда 588 [Nemicandra Siddhänta Cakravarti 1927].

293 Семь видов активности тела: активность грубого тела, смешанная
активность грубого тела, активность изменяющегося тела, смешанная ак-
тивность изменяющегося тела, активность переносящегося тела, смешан-
ная активность переносящегося тела, активность светового тела.

2 9 4 ...[материи] трех видов. — В т е к с т е : trividhavarganä; и м е ю т с я в
виду три вида кармической материи: затемняющей знание, затемняющей
видение и препятствующей проявлению силы.

295 Страсть (kasäya) — букв, «окрашивание, загрязнение, омрачение».
В тексте обыгрывается первое значение: kasäya iva kasäya.

296 Святилище — в тексте: caitya... Имеется в виду храм или любое по-
читаемое место.

2 9 7 В к о м м е н т а р и и отсутствует р а з ъ я с н е н и е д в у х видов с о е д и н е н и я , ка-
к о в ы м и я в л я ю т с я : 1) с о е д и н е н и е еды и п и т ь я и 2) с о е д и н е н и е л ю б ы х соз-
д а н н ы х п р е д м е т о в .

352



Комментарии

2 9 8 Сокрытие (nihnavd) — искажение учения. О б ы ч н о слово nihnava
обозначает «ереси». П о д «ересями» в д ж а й н и з м е п о н и м а ю т с я учения Д ж а -
мали, Ч х а л у и Рохагупты и др. Дигамбарская т р а д и ц и я рассматривает ш в е -
тамбарскую также в качестве ереси, а шветамбарская считает ересью ди-
гамбарскую. Более подробно см. [Железнова 2012: 9-51] . Н о в д а н н о м
случае это слово имеет более ш и р о к и й смысл.

2 9 9 Вырывание волос — в тексте: kesaluncana. Обозначает обряд выры-
вания волос при вступлении в монашескую общину. Это проводится в
подражание Махавире, который пятью пучками вырвал себе волосы перед
принятием монашеских обетов. Современный обряд предполагает проце-
дуру вырывания волос по пять волосков.

3 0 0 И с т о ч н и к ц и т а т ы не у с т а н о в л е н .
301 Не-насилие — в тексте: ahimsa. Термин подразумевает широкий

спектр значений, включаемых в представление о непричинении какого бы
то ни было вреда живому существу. Несмотря на то что слово «не-наси-
лие» (как и его антоним «насилие») более узко по своему объему, я пере-
вожу ahimsa именно так в силу его устоявшегося употребления в русском
языке и исходя из стилических соображений.

302 «Шудровость» — в тексте: südratva... Имеется в виду, что сангха
состоит из низкорожденных и недостойных людей.

303 ...в искаженном облике. — В тексте: samklistalinga, букв, «[имею-
щий] омраченный признак». Имеются в виду аскеты, чей облик не соот-
ветствует предписаниям джайнской традиции дигамбарского толка, т.е. те,
кто носит одежды.

304 Агрессивность (ärambha) — синоним насилия (himsä).
305 Здесь и в следующем предложении Пуджьяпада лишь разбивает

слова, в сутре используемые в сложном словосочетании.
3 0 6 ...«насильственным» созерцанием... — подробнее см. ТС 9.28 и

комментарии к ней.
3 0 7 Здесь в комментарии расписываются по отдельности слова, приве-

денные в сутре в виде единого словосочетания.
3 0 8 Возможно и иное толкование, если слово apädänatvam, используемое

в комментарии, понимать не просто как «удаление», а аблатив, отложи-
тельный падеж. В таком случае вопрос оппонента будет пониматься так: как
могут «насилие» и другие слова сутры быть в отложительном падеже?

«Размышление» — в тексте: bhävanä — «подвид, пункт; состав-
ляющая часть обета».

3 1 0 Прета {prêta) — голодный дух. Голодным духом становится после
смерти тот, по отношению к кому потомки не осуществляют обряд по-
смертного кормления/поминовения — шраддху.

311 Дватримщика 3.16 [Siddhasena 1971].
3 1 2 Правачана-сара 3.16-17 (см. [Железнова 2005: 232]).
313 Правачана-сара 1.17.

353



Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи

314 Источник цитаты не установлен.
315 Правда — в тексте: г tarn, букв, «порядок».
316 Пример взят из комментария Катьяяны (варттика 1) на «Аштадхьяи» 

Панини (7.1.51).
317.. .стяжание... — в тексте: nidâna.
318 Отсылка к ТС 7.6.
319 ...в психологическом [смысле]. — В тексте: bhävä..., т.е. в отноше­

нии состояния сознания, а не в прямом смысле — как наличие материаль­
ного объекта — дома.

320 ...помыслы... — в тексте:parinäma. Под этим словом понимаются 
изменения состояний сознания, приходящие и уходящие мысли, по­
мыслы.

321 ...в хижине... — в тексте: aparavake, букв, «в хижине, избушке, 
лачуге».

322 Обет направления (digvrata) — принятие обета на всю жизнь огра­
ничить передвижение во всех направлениях.

323 Обет места (desvratà) — принятие обета на определенное, возмож­
но краткое (день, неделя), время ограничить уже ограниченное обетом 
передвижения пространство пребывания.

324 Обет относительно недостойного поведения (ânarthadandavrata) — 
воздерживаться от бесцельного порока пяти видов: а) apadhyäna — плохо 
думать о других, б) päpodesa — учить других пороку, в) pramâdacâritra — 
беспечное поведение, приносящее вред, г) himsädäna — давать другим 
вредные вещи, д) duhsruti — слушание или чтение дурных книг.

325 ...таковы три «умножающих обета»... — первые три из перечис­
ленных дополнительных обетов именуются «умножающими» (gunavrata), 
поскольку они призваны усилить воздействие пяти основных обетов.

326 Обет медитации (sämäyika) — букв, «самотождественность». Име­
ется в виду ежедневная обязательная медитация о единстве и самотожде- 
ственности своего атмана.

327 Обет постов (prosadhopaväsa) — поститься, т.е. полностью отказы­
ваться от воды и питья 4 дня в месяц. Данная практика сопоставима с ве­
дийским постом upavasatha и буддийским posadha (пали uposatha, 
posât ha). Ведийский пост связывался с каноном жертвоприношения сомы, 
а в буддизме — с днями, предшествующими возрастанию и убыванию 
луны (1-й, 8-й, 15-й, 23-й день лунного месяца), когда миряне принимали 
на себя обеты не убивать, не красть, не прелюбодействовать, не брать не- 
данного, воздерживаться от умащений и украшений, вина и веселья, раз­
влечений, пищи в неположенное время (после полудня).

328 Обет ограничения однократного и многократного наслаждения 
(upabhogaparibhoga) — ежедневное принятие обета ограничивать себя в 
использовании тех или иных средств к существованию: в пище, одежде и т.п. 
См. также примеч. 332.

354



Комментарии

3 2 9 Обет гостеприимства {atithisamvibhâga) — принятие обета прини-
мать пищу только после того, как дал подаяние аскету или накормил го-
лодного.

3 3 0 ...четыре «обучающих обета». — Называются «обучающими»
(siksävrata), так как они предназначены подготовить адепта к принятию
монашеского сана.

3 3 1 Обретение (labdhï) — синоним сверхъестественных сил.
Однократное наслаждение (upabhoga) — имеется в виду получае-

мое однократно наслаждение от употребления таких вещей, как пища,
питье и т.п., в отличие от упоминаемого далее многократного наслаждения
(paribhoga) — от одежды, украшений и т.п.

3 3 3 Гость (atithî) — под «гостем» понимается джайнский монах/мо-
нахиня, кормить которого входит в обязанности мирян.

3 3 4 ...помощь [в изучении] Дхармы... — под помощью в изучении
Дхармы понимается предоставление пришедшему монаху текстов свя-
щенного писания.

Саллекхана — совершенное «выскабливание»... — в тексте: samy-
akküyakasayalekhana sallekhana. Здесь обыгрывается этимология слова
sallekhana, которое буквально означает «выскабливание/соскребывание».

336 Добрая воля — в тексте: prïti balâ.
337 Касая-пахуда 1.1.42 [Kasäyaprabhrta 1942-1975].
338 Обряд «дарения девушки» — о свадебных обрядах, включая «даре-

ние невесты», более подробно см. [Пандей 1990: 144-188].
3 3 9 Накопление заслуг — в тексте: punyasamcayah. Имеется в виду на-

копление благой кармы.
...подобно отличию плода семени... — имеется в виду, что качество

плодов, выросших из семян, зависит от качества земли, в которую семена
были брошены, приложенных усилий по обработке, частоты поливания и
других сопутствующих факторов.

3 4 1 Учение о действии (kriyäväda) заключается в отстаивании тезиса об
эффективности действий.

3 4 2 Учение о бездействии (akriyäväda) отстаивает тезис о неэффектив-
ности действия.

3 4 3 Агностики (ajnänika) — представители учения о непознаваемости
всего сущего.

3 4 4 Всеверующие (yainayikd) — те, кто верят во всё без исключения.
3 4 5 ...«всё это [есть] именно Пуруша» — отсылка к брахманистским

представлениям эпохи до «Упанишад» (Ригведа Х.90.2).
3 4 6 ...«нескованный имеет оковы»... — выражение содержит в себе ло-

гическую ошибку, в тексте: sagrantho nirgranthah.
3 4 7 ...«всеведущий [может принимать] пищу»... — этого положения,

как и последующего (о возможности достижения освобождения женщинами
в теле женщины), придерживаются джайны шветамбарского направления.

3 4 8 Отказ от различения блага и не-блага — агностицизм... — такая
трактовка не совсем характерна для западноевропейской философской

355



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

традиции. Вероятно, она основана на представлении о принципиальной
непознаваемости природы сущего и, как следствие, отсутствии критерия
для различения благого и не-благого самого по себе.

3 4 9 Источник цитаты не установлен. Встречается также в: Гомматасара.
Карма-канда 876 [Nemicandra Siddhänta Cakravarti 1927].

350 Шесть видов тел (käya) — пять н е п о д в и ж н ы х (земля, вода, огонь,
воздух и растения) и п е р е д в и г а ю щ и е с я тела.

3 1 Шесть органов (karand) в о с п р и я т и я — глаза, у ш и , н о с , рот, к о ж а
и у м (manas).

3 5 2 Шестнадцать страстей (kasäya) — ч е т ы р е главные страсти (гнев,
г о р д ы н я , л ж и в о с т ь и алчность) в четырех модусах каждая: б е с к о н е ч н о
с в я з ы в а ю щ а я , п р е п я т с т в у ю щ а я п о л н о м у о т р е ч е н и ю , п р е п я т с т в у ю щ а я час-
т и ч н о м у отречению, в с п ы х и в а ю щ а я .

3 5 3 ...девять легких страстей... — и м е ю т с я в виду ш е с т ь л е г к и х стра-
стей (nokasäya): н а с м е ш л и в о с т ь , потворство, неудовлетворенность, пе-
чаль, страх, сплетни и т р и вида влечения: в л е ч е н и е к ж е н щ и н а м , влечение
к м у ж ч и н а м и в л е ч е н и е к б е с п о л ы м .

3 5 4 Виды активности ума и речи — и с т и н н а я , л о ж н а я , и с т и н н а я и лож-
ная, не истинная и н е л о ж н а я .

355 М у л а ч а р а 5.47.
3 5 6 Кодрава (kodravd) — р а с т е н и е P a s p a l u m scrobiculatum; с е м е н а и л и

зерна употребляются в пищу.
3 5 7 ... [подобное] ньягродхе... — т.е. тело тощее внизу и толстое вверху,

подобно дереву ньягродха.
3 5 8 Свати — в тексте: sväti. Обозначает нору змеи. Сравнение подразу-

мевает, что тело имеет вид, обратный предыдущему, т.е. толстое внизу и
тощее вверху (частное сообщение пандита М. Джайна).

3 5 9 ...сочленение, [подобное] наилучшей алмазной стреле... — р е ч ь
и д е т о р а з н о й степени п л о т н о с т и с о е д и н е н и я : от самого п л о т н о г о д о наи-
б о л е е слабого.

3 6 0 Промежуточное (anupürvya) тело — тело, которое позволяет душе
перейти после смерти из одного существования в другое. Это тело имеет раз-
мер предыдущего воплощения, а затем либо уменьшается, либо увеличи-
вается в соответствии с новым телом. Этот процесс перехода занимает 1, 2, 3
или 4 мгновения — не более (частное сообщение пандита М. Джайна). Однако
существует понимание термина не как тела, а как некой инерционной силы,
позволяющей душе совершать переход из одного существования в другое.

361 «Показываются также и другим [способом^ (drsyanteanyato fpi)... —
Джайнендра-вьякарана 4.1.79 [Püjyapäda 2015]. Пример приведен по ана-
логии — слово anyato содержит суффикс tah.

3 6 2 Гханангула (ghanüngula) — ангула в квадрате.
363 ...с главными и второстепенными частями трех [первых] тел... —

имеются в виду физическое, изменяющееся и переносящееся тела, у кото-
рых наличествуют главные и второстепенные члены, тогда как у светового
и кармического тел такого деления нет.

356



Комментарии

364 «Тысячеглазый» (Sahasranayana) — эпитет Индры, а также Вишну.
365 Чувство собственности — в тексте: mamatva, букв, «мой-ность».
366 Бессознательное (abuddhirpurva) — букв, «без предшествующего

понимания», т.е. без участия воли, само по себе.
367 «Благой корень» (kusalamula) — под «благим корнем» понимаются

сознательные усилия.
.. .«вид, [в котором] рожден», подобно новорожденному... — в тек-

сте: jütarüpavan, букв, «подобно [принявшему] вид, [в котором был] рож-
ден». В данном случае обыгрывается внешний вид нагого аскета, добро-
вольно принявшего «вид, [в котором был] рожден», т.е. наготу, и новоро-
жденного младенца, также нагого.

3 6 9 Кама {ката) — бог любви, чувственных желаний.
3 7 0 Вирасана (vïrâsana) — букв, «героическая поза». Одно из предпи-

санных для медитации положений тела, сидячая поза, при которой ноги
согнуты в коленях, стопы на основании сиденья, пятки соприкасаются,
спина слегка наклонена.

371 Уткутика (utkutikd) — букв, «согнутая вверх / выгнутая». Одна из
предписанных для медитации поз, сидячая поза с лежащей на правом бед-
ре левой ногой.

372 «Блуждащие» iyyantara) — класс божеств джайнской мифологии,
к которым относятся привидения-бхуты, злые духи-ракшасы, вампиры-
пишачи и т.д.

3 7 3 ...даже при угрозе смерти не просит пищу, приют, лекарства
и т.д. жалкими словами, мимикой лица, жестами тела и другими [спосо-
бами]... — Монахам запрещено просить подаяние каким бы то ни было
способом. Пищу и необходимые предметы монахи получают от мирян без
просьбы, которая означала бы привязанность к миру и вещам: миряне ви-
дят аскета и по собственной инициативе предоставляют ему все необхо-
димое. Кроме того, монах не должен появляться в людных местах, где
вероятность получить подаяние выше.

374 ...воплощающийся лишь однажды... {sakrtsvatanudarsanamätra-
tantrasya) — букв, «показывающий свое тело однажды», т.е. тот, кто после
практики аскезы уже в этой жизни достигает освобождения.

375 ...использующий ладони [вместо] чаши... — джайнские дигамбар-
ские монахи принимают подаяние (пищу) прямо в сложенные чашей ла-
дони рук, не используя никаких других предметов.

37 Анги (anga) — букв, «часть»; основные части джайнского канона;
к разделу анг принадлежит, например, наиболее древний текст «Ачаранга-
сутра». Впрочем, в дигамбарской традиции аутентичные тексты канона
считаются утраченными. Дошедший до нашего времени корпус канониче-
ских текстов составлен в рамках шветамбарской ветви джайнизма.

377 Пурвы (pîtrva) — букв, «бывшие/ранние»; 14 наиболее древних час-
тей джайнского канона, которые признаются утраченными обеими ветвя-
ми джайнизма.

357



Пуджъяпада. Сарвартхасиддхи

3 7 8 Пракирна (praklrna, букв, « р а з р о з н е н н ы е » ) — о д и н и з р а з д е л о в
джайнского канона.

3 7 9 Мистика (adhyätma, букв, «всеохватывающий атман») — в джай-
низме учение о подлинной природе духовной сущности и психофизиче-
ские практики, основанные на этом учении.

3 8 0 Святилище — в тексте: âyatana..., букв, «основа, основание». Име-
ется в виду «основа» для почитания, т.е. храм.

381 ...подобно утверждению о способности богов Сарвартхасиддхи
достичь седьмой земли [ада]. — Боги Сарвартхасиддхи потенциально мо-
гут достичь седьмого уровня ада, но «в действительности» туда не спус-
каются, однако с точки зрения джайнской доктрины утверждать, что они
неспособны спуститься туда, будет неверным.

382 При «самотождественном», «восстановленном», чистом от зла... —
о видах поведения (самообладания) см. ниже, ТС 9.18.

383 Кайотсарга (käyotsarga) — поза д л я м е д и т а ц и и , сходная с положе-
н и е м «по стойке с м и р н о » : стояние с в ы т я н у т ы м и вдоль тела р у к а м и .

384 Старейшины (sthavira) — н а и б о л е е авторитетные и п о ч и т а е м ы е
представители о б щ и н ы .

385 Четырехчастная община (cäturvarnasramananivahah sanghah) —
о б щ и н а состоит из м и р я н , мирянок, м о н а х о в и монахинь.

3 8 6 «Господин мира» (lokesvara) — о б ы ч н о эпитет Будды; здесь м о ж е т
б ы т ь отнесено к л ю б о м у богу, з а н и м а ю щ е м у в ы с ш е е п о л о ж е н и е в иерар-
х и и божеств.

3 8 7 Пратисевана-кушила — в тексте: pratisevanâkusïlâh, букв, «благой в
о т н о ш е н и и услужения».

3 8 8 Кашая-кушила — в тексте: kasäyakusilä, букв, «благой в страстях».
3 8 9 Снатака, всеведущий, уничтоживший «разрушающие» кармы [быва-

ет] двух видов. — Д в а вида снатаки: наделенный активностью в с е в е д у щ и й
(находящийся на 13-й ступени совершенствования) и с в о б о д н ы й от актив-
ности в с е в е д у щ и й ( п р е б ы в а ю щ и й на 14-й с т у п е н и с о в е р ш е н с т в о в а н и я ) .

3 9 0 Восемь писаний — в тексте: snitamastau. Возможно, имеются в виду
любые восемь книг писания.

391 ...расширение и сжатие [души]... — речь идет о положении джайн-
ской доктрины, согласно которому каждая душа соразмерна занимаемому
телу. При переходе из одного тела в другое душа «распространяется» или
«сжимается», «разворачивается» или «сворачивается» в теле, словно кусок
ткани, оставаясь при этом одной и той же.

392 Сиддхакшетра (Siddhaksetrd) — букв, «поле достигших [освобож-
дения]»; место обитания достигших освобождения душ.

393 ...освобождение без промежутка... — когда освобождение душ
происходит непрерывно одна за другой.

394 Минимальный промежуток — в течение которого никто не достига-
ет освобождения.

358



ПРИЛОЖЕНИЯ





СЛОВАРЬ САНСКРИТСКИХ ТЕРМИНОВ

aksa — орган чувств, синоним indriya.
agurulaghutva — букв, «отсутствие легкости и тяжести»; свойство ка-

ждой субстанции, в соответствии с которым всякая сущность, даже
занимая общее пространство с другой субстанцией, никогда не
принимает модусы последней и остается тождественной самой себе
при любых условиях.

aghâuyakarman — букв, «неразрушающая карма», т.е. кармы, которые
не разрушают четыре основные способности души: к безграничным
знанию, видению, силе и поведению, — а лишь препятствуют само-
совершенствованию души и ее окончательному выходу из сансары.

acaksurdarsana — видение, не опосредованное глазами, не-визуальное
видение.

ajlva — букв, «не-душа, не-живое»; пять субстанций (dravyd), лишен-
ных атрибута сознания (cetana).

апи — атом, частица материи.
anga — 1) «часть», группа канонических джайнских текстов; 2) обо-

значение для свойств души, которые она обретает на Пути Освобо-
ждения.

angabühya — вторичный канон.
adharma — условие покоя; одна из шести субстанций (dravya), кон-

ституирующих реальность.
adho-loka — букв, «нижний мир»; мир, где находятся обитатели ада.
adhyaväsäna — усилие, мыслительная активность души, намерение.
апакага — букв, «неопределенное, неоформленное [познание]», т.е.

знание в общих чертах; под этим термином часто подразумевается
видение (darsana).

anupreksâ — тема для медитации, одно из средств остановки действия
кармы.

361



Приложения

anubhüga — интенсивность, одна из четырех характеристик кармиче-
ского вещества.

anuyoga — букв, «исследование»; название разделов современного
дигамбарского канона.

anekäntaväda — «учение о неодносторонности».
anekantva — не-односторонность, множественность позиций, взглядов

и точек зрения.
antarüyakarman — карма, затемняющая силу души.
aparigraha — не-привязанность к чему бы то ни было в чувственно

воспринимаемом мире, один из «пяти великих обетов» джайнизма.
abhavya — неспособная к освобождению душа.
amürti — бестелесность, качество освободившихся душ — сиддх; ат-

рибут духовной субстанции.
arta-dhyäna — букв, «насильственное созерцание»; первая ступень

созерцания (dhyäna), на которой душа с сожалением вспоминает
предметы, дорогие ей и уже утерянные, с горечью думает о смерти,
болезнях, неприятных событиях и обстоятельствах, а также мечтает
о будущем.

artha — 1) объект, предмет, вещь в широком смысле слова, синоним
visaya и dravya; 2) объект знания, к которому относятся субстанция
(dravya) с ее атрибутами igunä) и модусами (paryäya).

arhat — тот, кто уже достиг всеведения, но пребывает в телесной обо-
лочке с целью пропаганды джайнской доктрины.

aloha — букв, «не-мир»; ничем не заполненное пространство, недос-
тупное для восприятия и проникновения чего бы то ни было.

avagraha — схватывание объекта, первая ступень познания.
avadhi — ясновидение, один из пяти видов познания.
avarana — букв, «покров»; эпитет кармической материи, затемняющей

способности души.
avasarpinl — нисходящая эра мирового цикла.
avirati — отсутствие самоконтроля, одна из причин притока (äsrava)

материи в душу.
asubha — букв, «не-благая»; эпитет направленности сознания или ак-

тивности души, которые ведут к накоплению порочной (päpa) кар-
мы.

as ига — асура, один из видов богов (deva).
astikaya — «протяженная субстанция»; под этим термином понимают-

ся пять субстанций, обладающих протяженностью: материя (pudgala),
пространство (äkäsa), условие движения (dharma), условие покоя
(adharma), душа (jiva).

astitva — существование, один из атрибутов субстанции.

362



Словарь санскритских терминов

asteya — букв, «не-воровство»; один из «пяти великих обетов» (рапса-
mahavrata) джайнизма, заключающийся в не-принятии того, что не
дано.

ahimsä — букв, «не-насилие»; не-причинение вреда живым существам,
первый из «пяти великих обетов» (pahcamahavratä) джайнизма, за-
ключающийся в отказе наносить вред любым живым существам.

äkäsa — пространство, одна из шести основных субстанций джайн-
ской онтологии и одна из пяти протяженных субстанций (astikäya).

ägama — собрание канонических текстов джайнов.
äcära — поведение, образ жизни.
äcätya — букв, «учитель»; глава, руководитель общины.
ätman — атман, душа, духовная субстанция, синоним/т*.
ädänaniksepanä — один из видов осторожности (samitï), суть которого

заключается в том, что монахам разрешается принимать от мирян
только необходимые для религиозных целей предметы.

йуи — жизнь, дыхание, одна из четырех пран души.
пу и karman — карма, определяющая продолжительность жизни.
älocanä — исповедание, один из наиболее важных религиозных обря-

дов, заключающийся в исповедании прегрешений перед лицом гла-
вы сангхи, и всяческое удаление помыслов от порока.

avasyaka — букв, «необходимость»; ежедневные совершаемые каж-
дым адептом религиозные обряды, дающие независимость душе от
кармического влияния.

äsrava — приток кармической материи в душу, одна из девяти катего-
рий (padürtha) джайнской сотериологии.

indriya — познавательная способность, орган чувств, одна из четырех
пран души.

Iriya — один из видов осторожности (samiti), касающийся передвиже-
ния.

Ihä — букв, «стремление»; схватывание деталей объекта, вторая сту-
пень познания.

ucchvüsa — дыхание, одна из пран души.
utpäda — возникновение, одна из характеристик модусов субстанции

(dravya).
utsarpinï — восходящая эра мирового цикла.
iidaya — проявление действия кармы на душу.
upädhyäya — упадхъяя, наставник джайнской сангхи, в обязанности

которого входит: разъяснение наставлений «учителя» (äcärya), рас-
пределение ежедневных обязанностей монахов и замещение руко-
водителя общины в его отсутствие.

363



Приложения

upagühana — сокрытие чужих недостатков и ошибок, одно из свойств
души, идущей по Пути Освобождения.

upabhoga — многократное наслаждение каким-либо объектом или
предметом.

upalabdhi — восприятие, один из видов чувственного знания (matî).
upayoga — 1) направленность сознания, понимание; важнейший атри-

бут духовной субстанции; 2) понимание, один из видов чувствен-
ного знания (matî).

upaväsa — очистительный пост в 8-й и 14-й день лунного календаря.
upasama — подавление действия кармической материи.
upänga — букв, «вторичные части»; раздел шветамбарского канона.
upäsaka — джайн-мирянин, синоним srävaka.
urdhva-loka — букв, «высший мир»; мир богов.

ekanta — букв, «односторонний»; одностороннее рассмотрение чего-
либо, односторонний взгляд, позиция и т.д.

ekäntaväda — букв, «учение о односторонности»; обозначение в джай-
низме ложных учений.

esanä — один из видов осторожности (samitî), касающийся пищи.

karman — карма, особый вид тончайшей материи, который связывает
проявления естественных способностей души и вызывает ложные
состояния сознания.

karmapudgala — кармическая материя, особый вид тончайшей мате-
рии, который связывает душу, синоним кармы.

karmabhümi — букв, «земля деяний»; сфера обитания душ, где живые
существа трудом добывают себе пропитание.

kasäya — букв, «омрачение»; страсть, одна из причин связанности ду-
ши кармой.

käla — 1) время, одна из шести субстанций (dravya), конституирую-
щих реальность; 2) абсолютное время.

kâlusya — загрязнение души кармической материей.
кйгапа — причина; в особенности: (upädäna) kür ana — материальная

причина, в отличие от действующей причины nimitta.
кпуа — грубое физическое тело, синоним sarïra и deha.
kayagupti — контроль над телом, один из видов остановки (samvara)

притока кармической материи в душу.
käyotsarga — 1) отречение от тела; 2) стоячая («по стойке смирно»)

или сидячая поза для медитации.
kusïla — монах джайнской сангхи; бывает двух видов: пратисевана-

кушила (букв, «благой в услужении») и кашая-кушила (букв, «бла-

364



Словарь санскритских терминов

гострастный»). Пратисевана-кушила — монах, полностью приняв-
ший обеты, но иногда нарушающий вторичные обеты; кашая-
кушила — монах, у которого бывают небольшие «вспышки» стра-
стей.

kevala — букв, «абсолютный, совершенный»; основная характеристика
освобожденной души, которая обладает совершенным знанием
{kevala jnäna) и совершенным видением (kevala darsana).

kevalin — кевалин, достигший всеведения.
kriyä — деяние, действие души.
krodha — гнев, один из четырех основных видов страстей (kasäya).
kies а — умерщвление плоти, синоним аскезы (tapas).
ksaya — разрушение кармы.
ksullaka — 1) младший, более юный монах; 2) джайн-мирянин, нахо-

дящийся на 11-й стадии Пути; 3) тот, кто носит три куска одежды.

gaccha — гаччха, подразделение монашеской общины.
gati — класс существ, уровень бытия души: боги, демоны, люди или

животные.
gana — гана, большая монашеская община, имеющая общего учителя.
ganadhara — 1) ганадхара, ученик Махавиры Вардхаманы; согласно

преданию, было 11 учеников; 2) титул, название одной из ступеней
иерархии в джайнской сангхе.

guna — 1) атрибут, одна из характеристик субстанции (dravya); 2) дос-
тоинство, добродетель монаха.

gunasthäna — ступень лестницы самосовершенствования души.
gupti — контроль души над различными видами своей активности:

речью (vaggupti), умом (manogupti) и телом (käyagupti); один из
видов остановки притока материи в душу.

gotrakarman — карма, определяющая семью и социальный статус ду-
ши.

ghütiyakarman — букв, «разрушающая карма»; карма, которая препят-
ствует проявлению четырех основных способностей души: к без-
граничному знанию, видению, силе, поведению.

caksurdarsana — видение, опосредованное глазами, визуальное виде-
ние.

caturvimsati-stava — восхваление, гимн 24 тиртханкарам.
сагапа — 1) поведение, образ жизни, синоним cäritra; 2) соблюдение

обетов.
cäritra — поведение, один из основных атрибутов души.
cetanä — сознание, определяющий атрибут духовной субстанции, ко-

торый отличает ее от остальных субстанций.

365



Приложения

jina — 1) Джина Махавира Вардхамана, 24-й тиртханкар, основатель
джайнизма; 2) джина, достигший всеведения.

jïva — душа, живое; основное понятие джайнской онтологии; одна из
шести субстанций (dravyà) мира, отличительным свойством кото-
рой является сознание (cetanä); синоним атмана.

jhäna — знание, один из основных атрибутов души, определенное
восприятие объекта.

jmnavaraniyakarman — затемняющая знание карма, один из видов
«разрушающей кармы» (ghatiyakarmari).

tattva — 1) «реальность», сущность, субстанция, синоним dravya;
2) категория, синоним padärtha.

tapas — аскеза, одно из наиболее действенных средств уничтожения
кармы.

tiryanc — класс живых существ, к которым относятся животные и рас-
тения.

tïrthankara — тиртханкар (букв, «создатель переправы/брода»), учи-
тель и основатель джайнизма.

tejas — свет, который излучает душа после уничтожения кармической
материи и который является неотъемлемым свойством сущности
души.

taijasa-sarïra — световое/огненное тело, одно из пяти тел, которыми
обладает душа.

triratna — букв, «три драгоценности [-жемчужины]» [джайнизма]: пра-
вильное знание (samyajjnäna), правильное видение (samyagdarsana)
и правильное поведение (samyakcäritra).

dar s ana — видение, одна из трех основных характеристик души, суть
которой заключается в постижении внутреннего атмана.

darsanâvaraniyakarman — затемняющая видение карма, один из видов
«разрушающей кармы» {ghatiyakarmari).

duhkha — страдание, которое претерпевает душа, находясь в сансаре.
deva — бог, божество, один из уровней существования души (gati).
delta — грубое физическое тело, синоним sarïra и käya.
dehamütra — букв, «соразмерная телу»; одно из свойств души с обы-

денной точки зрения.
dosa — букв, «ошибка, недостаток»; часто используется как синоним

кармы.
dravya — 1) субстанция, вечная не сотворенная никем первооснова

всех вещей, нечто постоянное в процессе изменения; 2) носитель,
субстрат атрибутов (gund) и модусов (paryäya); 3) конкретная вещь,

366



Словарь санскритских терминов

эмпирический предмет, объект феноменального мира, синоним
artha и visaya; 4) живое существо, синоним sattva.

dravyürthikanaya — букв, «точка зрения субстанции»; точка зрения
общего.

drsti — 1) видение, синоним dar s ana, 2) тот, кто обладает видением,
т.е. сам видящий.

dvesa — отвращение, одно из свойств находящейся в сансаре души,
служащее причиной притока кармы в душу.

dharma — 1) условие движения, одна из шести основных субстанций
(dravyà) джайнской онтологии; 2) добродетель; 3) джайнское Уче-
ние, Закон.

dharma-dhyäna — букв, «добродетельное созерцание»; один из видов
медитации, заключающийся, во-первых, в размышлении с твердой
и устойчивой верой в догматы джайнского канона, во-вторых, в ме-
дитации по поводу не-связанности души кармой, в-третьих, в рас-
смотрении души с двух точек зрения: обыденной и подлинной,
в-четвертых, в умном видении 14 миров и природы составляющих
их элементов.

dhätu — букв, «основание»; элементы мира: вода, воздух, земля,
огонь.

dharana — 1) концентрация мысли на словах мантр, размышление,
медитация с использованием мантр; 2) букв, «удержание», впечат-
ление об объекте, на основании которого объект удерживается в
памяти, одна из ступеней восприятия внешнего мира.

dhyana — созерцание, медитация, сосредоточение ума на чем-либо.

пауа — точка зрения, аспект чего-либо.
nayavüda — учение о точках зрения.
пйтакагтап — карма, определяющая телесную оболочку души.
пйгака — обитатель ада, один из уровней существования души igati).
nus a — исчезновение, разрушение, одна из характеристик модусов

субстанции.
nimitta — действующая причина.
niyama — воздержание, один из аскетических способов саморегуля-

ции.
nivrtti — избавление души от влияния кармы, синоним nirodha и

moksa.
nirgrantha — букв, «лишенный оков»; последователь Махавиры Вардха-

маны, основателя джайнизма.
nirjarïï — букв, «уничтожение»; комплекс психофизических упражне-

ний, обеспечивающих уничтожение кармической связанности души.

367



Приложения

nirodha — прекращение воздействия кармы на душу, синоним осво-
бождения (moksa).

nirvana — нирвана, состояние совершенных душ, освободившихся от
телесной оболочки — сидцх.

niscayanaya — подлинная, ноуменальная точка зрения; один из спосо-
бов описания какой-либо реальности, заключающийся в рассмот-
рении внутренней природы явления, его истинной сущности без
учета внешних факторов и проявлений, синоним par amarthanayа.

по-кагтап — не-карма, квази-карма, легкая карма, под которой пони-
маются подвиды основных видов кармы.

pancamahüvrata — букв, «пять великих обетов»: не-насилие (ahimsä),
не-воровство (asteya), правдивость (satya), не-привязанность (ара-
rigraha) и целомудрие {brahmacarya).

padàrtha — букв, «категория». Джайнская сотериология насчитывает
девять категорий: душа (jïva), не-душа (äfiva), связанность (bandha),
добродетель (рипуа), порок (päpa), приток кармы (äsrava), останов-
ка притока (samvara), уничтожение кармы (nirjarä) и освобождение
(moksa).

paramänu — первичный атом, самая малая частица материи.
paramarthanaya — высшая, абсолютная точка зрения, способ рассмот-

рения вещей, явлений и предметов такими, какие они есть сами по
себе, безотносительно к чему бы то ни было, синоним niscayanaya.

parihüra — отказ души от совершения порочных деяний.
parigraha — привязанность души к чему- или кому-либо.
рапппта — 1) изменение, модификация чего-либо; 2) развитие, со-

вершенствование души и ее свойств.
parïsaha — неудобство, которое должны переносить все: голод, жаж-

ду, уныние, брань, укусы насекомых и т.д.
paroksa — неочевидное, опосредованное органами чувств восприятие.
рагуйуа — модус, способ существования и проявления субстанций

(dravya), одна из определяющих характеристик субстанции.
paryäyarthikanaya — букв, «точка зрения модусов»; частная точка зрения.
papa — порок, карма, которая определяет воздаяние за совершенные

проступки и ошибки.
puny a — добродетель, заслуга; карма, которая является своеобразной

наградой за совершенные душой благие деяния.
pud gala — материя, вещество, одна из шести основных субстанций

джайнской онтологии, атрибутами которой являются телесность и
протяженность, синоним prakrti.

pudgalakarman — кармическая материя, особое тонкое, не восприни-
маемое органами чувств вещество.

368



Словарь санскритских терминов

pulüka — букв, «засохший колос»; монах джайнской сангхи, соблю-
дающий в полноте вторичные обеты, но иногда нарушающий ос-
новные.

pûrva — пурвы, класс 14 канонических текстов, ныне считающихся
утерянными.

prakrti — 1) материя, обладающая телесностью и протяженностью
субстанция, синоним pudgala; 2) природа кармы, одна из четырех
характеристик кармического вещества.

р rades а — 1) точка пространства, количественная характеристика мес-
та, занимаемого той или иной субстанцией; 2) протяженность, одна
из характеристик кармического вещества.

pratikramana — раскаяние, один из религиозных обрядов в джайнской
общине, заключающийся в произнесении слов раскаяния перед на-
ставником общины и размышлении о внутренней природе атмана.

pratistha — осторожность относительно места, один из видов осто-
рожности (samiti), относящийся к отправлению естественных по-
требностей.

pratyaksa — очевидное, не опосредованное органами чувств восприятие.
pratyäkhyäna — отречение, один из ритуалов джайнской сангхи, суть

которого состоит в отказе от порочных поступков и помыслов и со-
средоточенности на подлинной чистоте души.

prabhavanâ — разъяснение и распространение джайнского учения,
одно из свойств души, идущей по Пути Освобождения.

prâbhrta — букв, «подношение/дар». Под этим словом подразумева-
ются джайнские тексты, составленные на основе утерянных пурв.

pramàda — невнимательность, одна из причин притока материи в душу.
pramäna — достоверный источник познания.
ргапа — прана, четыре особых психофизических фактора организма:

сила {bald), дыхание (ucchvasa), органы чувств (indriyd) и жизнь (äyü).
prüyascitta — искупление, один из ритуалов в джайнской аскетике,

заключающийся в очищении души от совершенных ею проступков
и грехов.

phala — букв, «плод»; плод кармы, результат деятельности души, ко-
торый она пожинает, находясь в телесной оболочке.

bakusa — букв, «вкрапление»; монах джайнской сангхи, принявший
полные обеты, но заботящийся об уходе за телом, частично привя-
занный к семье.

bala — сила, одна из пран души, которая относится к уму, речи и телу.
bandha — связанность души кармической материей; одна из девяти

категорий (padärtha) джайнской сотериологии.
bodha — постижение, синоним знания (jnäna).

369



Приложения

bhoga — однократное наслаждение чем-либо.
brahmacarya — целомудрие, безбрачие, один из «пяти великих обе-

тов» джайнизма.
bhakti — преданность монаха учению тиртханкаров и джайнской общине.
bhava — 1) возникновение, появление, становление, одна из характе-

ристик модусов субстанции; 2) бытие.
bhavya — способная к освобождению душа.
bhava — 1) состояние сознания; 2) внутренняя природа, сущность че-

го-либо; синоним svarûpa.
bhävanä — 1) размышление, один из видов остановки притока карми-

ческой материи в душу; 2) память, один из видов чувственного зна-
ния (matï).

тай — чувственное познание, получаемое при помощи органов чувств
и ума, один из пяти видов познания.

madhya-loka — букв, «средний мир»; мир людей, животных и насекомых.
manahparyaya — телепатия, один из пяти видов познания.
тапщуа, тапща — человек, один из уровней существования души (gatï).
manogupti — контроль над умом, один из видов остановки притока

кармической материи в душу.
типа — гордость, один из четырех видов страстей.
mäyä — лживость, один из четырех видов страстей.
mithyätva — ложность, ложные взгляды и верования, одна из причин

притока кармы в душу.
тики — освобождение, спасение души от кармической зависимости,

выход из сансары, синоним moksa.
mürcchä — пристрастие, одержимость чем- или кем-либо, синоним

привязанности (parigrahà).
mürti — телесность, атрибут материи, пространства, условие движения

и покоя, сансарного состояния души.
moksa — освобождение души от кармической зависимости, переход из

сансарного состояния в состояние сиддхи — совершенной души;
задача и конечная цель всех устремлений джайнского адепта.

moksamïïrga — Путь Освобождения, комплекс аскетических приемов
и упражнений, направленных на достижение состояния совершен-
ства и реализации внутренней сущности души.

тока — заблуждение, одна из причин притока кармы.
mohanïyakarman — карма, вводящая в заблуждение.

yoga — 1) деятельность души, ведущая к притоку кармической мате-
рии; 2) йога, комплекс психофизических упражнений, направлен-
ных на уничтожение зависимости души от кармы.

370



Словарь санскритских терминов

ruga — вожделение, влечение к предметам сансарного мира, одна из
причин притока кармической материи в душу.

гпра — 1) внутренняя природа, сущность души, синоним svarûpa и
bhäva; 2) цвет, который имеет всякая душа с обыденной точки зре-
ния, синоним varna; 3) материя, синоним pudgala и prakrti; 4) внеш-
няя форма, красота.

raudra-dhyäna — букв, «насильственное созерцание»; вторая ступень
созерцания (dhyäna), на которой ум охвачен жаждой мести за нане-
сение какого-либо вреда или убытка.

linga — внешний признак идущей по Пути Освобождения души, про-
являющийся в том, какой облик имеет душа: монаха или мирянина.

lesya — «цвет» души, ее своеобразный ореол, заметный только на оп-
ределенных ступенях познания и указывающий на уровень совер-
шенства души: чем совершеннее душа, тем светлее ореол. Сущест-
вует шесть основных цветов: черный, синий, серо-сизый, оранже-
вый, розовый, белый. У освободившихся душ цвет отсутствует.

lobha — жадность, один из четырех основных видов страстей (kasäya).
loka — мир, противостоящий не-миру (aloka); мир состоит их трех

ярусов: нижний — мир демонов, средний — людей и животных и
высший — богов.

vaggupti — контроль над речью, один из видов остановки притока
кармы в душу.

vedanïyakarman — карма, порождающая чувства.
virya — естественная сила души, которая проявляется после освобож-

дения духовной субстанции от кармической зависимости.
visaya — объект органов чувств, синоним artha.
vrata — обеты джайна, среди которых есть обязательные для всех

«пять великих обетов» (pahcamahavrata) и дополнительные (silavrata),
направленные на уменьшение бесконтрольной деятельности души.

vyavahäranaya — обыденная, практическая, эмпирическая, профани-
ческая, феноменальная точка зрения, суть которой заключается
в рассмотрении внешних проявлений какого-либо феномена, в его
взаимосвязи с другими явлениями.

sarlra — тело, грубая телесная оболочка души, синоним deha и käya.
sukla-dhyâna — букв, «чистое созерцание»; один из видов медитации,

заключающийся, во-первых, в концентрации мысли на возникнове-
нии, пребывании и исчезновении субстанций с различных точек
зрения и, во-вторых, в расчленении субстанции на составляющие ее
элементы, после чего наступает освобождение (moksa).

371



Приложения

suddha — букв, «чистая»; эпитет сущности души, освободившейся от
кармической зависимости.

suddhanaya — чистая точка зрения, описывающая какие-либо явления
такими, какие они есть в действительности.

sub ha — букв, «благая»; эпитет направленности сознания или актив-
ности души, которые своим результатом имеют накопление добро-
детельной (рипуа) кармы.

sraddhäna — вера, синоним samyagdarsana.
sramana — щраман, джайнский аскет, монах.
srutakevalin — букв, «знаток писания»; этим термином в джайнской

традиции называют первых шесть после Махавиры джайнских учи-
телей, которые, по преданию, знали наизусть весь джайнский ка-
нон.

sruti — знание, полученное из писания, один из пяти видов познания.

sat, satta — сущее, собственная природа субстанции.
sattva — живое существо.
satya — истина, не-лживость, один из «пяти великих обетов» джай-

низма.
sangha — сангха, джайнская община.
saptabhanga — букв, «семичленка»; семичленное предицирование

объекта, в соответствии с которым любой объект может быть опи-
сан с семи позиций: 1) некоторым образом есть; 2) некоторым обра-
зом не есть; 3) некоторым образом есть и не есть; 4) некоторым об-
разом неописуем; 5) некоторым образом есть и неописуем; 6) неко-
торым образом не есть и неописуем; 7) некоторым образом есть, не
есть и неописуем.

samädhi — сосредоточение, высшая ступень созерцания, медитации.
samiti — осторожность, один из видов остановки притока кармы.
samyakcâritra — правильное поведение, аскетический образ жизни в

соответствии с джайнским учением, одна из «трех жемчужин»
джайнизма (triratnä).

samyaktva — праведность, совершенная вера, синоним samyagdarsana.
samyagdarsana — правильное видение, вера в учение тиртханкаров,

синоним samyaktva, одна из «трех жемчужин» джайнизма (triratnä).
samyagjhana — правильное знание, знание подлинной природы мира и

составляющих его элементов, одна из «трех жемчужин» джайнизма
(triratnä).

samyama — самообуздание, один из типов аскетической практики.
samvara — остановка притока кармы в душу, одна из девяти категорий

(padärtha) джайнской сотериологии.
samsara — сансара, круговорот рождений и смертей.

372



Словарь санскритских терминов

sarvajnä — букв, «всезнающий», синоним kevalin.
sädhu — садху (букв, «святой»), аскет, достигший определенной сту-

пени духовного совершенствования.
säkara — букв, «определенное, оформленное» [познание]; знание в

деталях и подробностях, синоним знания в собственном смысле
слова (jnäna).

sämäyika — самотождественность, единство атмана с самим собой,
одно из свойств души, которая освобождается от кармической за-
висимости.

siddha — сиддха, совершенная душа, лишенная телесной оболочки и
пребывающая в нирване.

sukha — счастье, одна из характеристик души, пребывающей среди
богов или вышедшей из сансары.

sura — сура, один из видов богов (deva).
skandha — сочетание атомов материальной субстанции, молекула.
sthiti — 1) пребывание, одна из характеристик модусов субстанции;

2) длительность, одна из характеристик кармического вещества.
snätaka — монах, всеведущий, уничтоживший «разрушающие» кармы.
svadhyäya — изучение писаний, один из видов уничтожения кармы.



ЕДИНИЦЫ ИЗМЕРЕНИЯ
ПРОСТРАНСТВА И ВРЕМЕНИ В ДЖАЙНИЗМЕ

Единицы измерения пространства и меры длины

Ангула (anguld) — равна ширине средней части среднего пальца человека
средних размеров.

Аратни (aratni) — равна длине руки в согнутом положении от локтя и
ниже.

Гавьюти, гавьюпати, гавьюта (gavyüti, gavyüpati, gavyüta) — равна пути,
который способная пройти корова, не останавливаясь, — около 2 миль,
или одна четвертая йоджаны.

Гхангула (ghängula) — ангула в квадрате.
Йоджана (yojana) — йоджана, мера длины, равная приблизительно 17 км.
Дхануша (dhanusa) — букв, «лук»; равна 4 локтям (хаста), приблизитель-

но 216 см.
Кроша (krosa) — равна одной четвертой от йоджаны.
Раджджу (rajju) — предельно большая единица, обозначает неисчислимое

количество йоджан, помноженное на 1014 и поделенное на семь.
Хаста (hasta) — букв, «локоть»; приблизительно 45 см.

Единицы измерения времени

Авалика (ävalika) — неисчисляемое количество мгновений, чрезвычайно
малое число. Для сравнения: антар-мухурта (48 минут) равна 224 авалик
(16 777 216).

Антар-мухурта (antar-muhurtà) — букв, «внутри-мухурты»; промежуток
времени немногим меньше 48 минут; 30 мухурт составляют один день
(24 часа).

Коти (kotï) — 10 000.
Пальопама (palyopama) — неисчисляемое количество лет, или время, не-

обходимое для опустошения зернохранилища в йоджану длиной, ши-
риной и высотой, наполненного частичками тонких, еле видимых глазу
волосков, вынимаемых по одному раз в сто лет.

374



Единицы измерения

Пурва (pûrva) — пурванга, помноженная на пурвангу, т.е. 84 000 х
84 000=7 056 000 000 лет.

Пурванга (pürvänga) — 84 000 лет
Пурвакоти (purvakotï) — 70 560 000 000 000 лет, или одна пурва, помно-

женная на коти: 7 056 000 000 х Ю 000.
Сагаропама (sägaropama) — букв, «равная океану»; время, равное

8 400 00019 лет. Традиционное пояснение — десять котикоти
(1 000 000 000 000 000) пальопам.

Самая (samayä) — мгновение, минимальная единица времени.
Утсарпини/авасарпини (utsarpinllavasarpini) — десять котикоти сагаро-

пам.

Полный временной цикл {kalacakrä) — утсарпини+авасарпини.
Время существования материи (pudgata paravartana käla) — бесчисленное

количество калачакр.



БИБЛИОГРАФИЯ

Список сокращений

Сб — «Свопаджня-бхашья»
Сс — «Сарвартхасиддхи»
ТС — «Таттвартхадхигама-сутра»

Источники

Devasena 1887-1889 — Devasena. Darsana-sära // Journal of the Bombay
Branch of Royal Asiatic Society. Bombay, 1887-1889. Vol. VII.

Nemicandra Siddhänta Cakravarti 1927 —Nemicandra Siddhänta Cakravarti.
Gommata-sära. Introduction, Transi, and Comment, by J.L. Jain. Lucknow:
The Central Jaina Publication House, 1927 (Sacred Books of the Jainas.
Vol. 5-6).

Kasäyapräbhrta 1942-1975 — Kasäyapräbhrta (Kasäyapähuda) of Gunabhadra
with Jayadhavalä-pkä of Vïrasena. Prakrit Text with Hindi Transi, by Phool-
chandra Siddhänta Sâstrî and Kailashchandra Siddhänta Sastrï. 15 vols.
Mathura: All India Digambara Jaina Sangha, 1942-1975.

Muläcärä 1919 — Müläcärä of Vattakera (with Vasunandi-tïka). Sanskrit Text
with Hindi Transi, by Manoharlal. Bombay: Anantakïrti Granthamälä, 1919.

Pancasamgraha 1960 — Pancasarhgraha. Banäras: Jnanpïth, 1960.
Patanjali 1891-1898 — Patanjali. Mahäbhäsya. The Ashtadhyayi of Panini.

Transi, into Eng. by S.Ch. Vasu. Vol. I—VIII. Allahabad: Indian Press,
1891-1898.

Püjyapäda 2015 —Pujyapäda. Jainendravyäkarana. Kasï: Bharatïya Jnanapïtha,
2015.

Reality 1992 — Reality. English Translation of Shri Pujyapada's Sarvarthasid-
dhi by S.A. Jain. Madras: Jwalamalini Trust (REGD), 1992 (2nd ed.).

Samädhitantra 2012 — Samädhitantra by Äcärya Püjyapäda. Hindi Transi, by
Dr. Jaykumar Jalaj, Ratlam. Mumbai: Hindi Granth Karyalay, 2012 (Pandit
Nathuram Premi Research Series. Vol. 5).

376



Библиография

Siddhasena 1971 — Siddhasena's Nyayavatara and Other Works (Including the
Dvätrirhsikä and Sammaisutta). Ed. by A.N. Upadhye. Bombay: Jaina Sähitya
Vikäsa Mandala, 1971.

Spiritual Insights 2000 — Spiritual Insights: Ishtopadesh and Samadhi Shatak
by Pujyapada. Delhi: Radiant Publishers, 2000.

Satkhandägama 1939-1959 — Satkhandägama of Puspadanta and Bhütabali
with Vïrasena's Dhavalä-pkä. Prakrit and Sanskrit Texts with Hindi Transi.
by Hiralal Jain. 16 vols. Amaravati: Jaina Sähityoddhäraka Fund, 1939—
1959.

Tiloyapannatti 1943-1951 — Tiloyapannatti of Yativrsabha. Prakrit Text and
Hindi Transi, by Pandit Balachandra. Sholapur: Jivaraj Jaina Granthamälä,
1943-1951.

Umäsväti 2007 — Umäsväti/UmäsvämT's Tattvärtha Sutra. That Which Is.
Transi, by Nathmal Tatia. Delhi: Motilal Banarsidass, 2007 (Lala Suderlal
Jain Research Series. Vol. XXIII).

Артхашастра Каутильи 2009 — Артхашастра Каутильи: кн. I—II. Пер. с
санскр., введ., коммент., исслед. и прил. A.M. Самозванцева. М.: Вос-
точная литература, 2009.

Литература

Железнова 2005 — Железнова H.A. Учение Кундакунды в философско-
религиозной традиции джайнизма. М.: Восточная литература, 2005.

Железнова 2012 —Железнова H.A. Дигамбарская философия от Умасвати
до Немичандры: историко-философские очерки. М: Восточная литера-
тура, 2012.

Пандей 1990 — ПандейР.Б. Древнеиндийские домашние обряды. М.:
Высшая школа, 1990.

Терентьев 1991 — Терентъев A.A. «Таттвартха-адхигама-сутра» как ис-
точник постканонического джайнизма. Канд. дис. М., 1991.

Шохин 1997 — Шохин В.К. Первые философы Индии. М.: Ладомир, 1997.
Шохин 2007 — Шохин В.К Индийская философия. Шраманский период

(середина I тысячелетия до н.э.). СПб.: Издательство Санкт-Петербург-
ского университета, 2007.

Шохин 2013 — Шохин В.К. Философский теизм Уддйотакары // Филосо-
фия религии: альманах 2012-2013. М.: Наука — Восточная литература,
2013. С. 290-304.

Литература на иностранных языках

Aisdorf 1977 — Aisdorf L. Jaina Exegetical Literature and the History of the
Jaina Canon // Mahavira and His Teaching. Ed. by A.N. Upadhye. Bombay:
Bhagavan Mahavira 2500th Nirvana Mahotsava Samiti, 1977. P. 1-9.

377



Приложения

Archaeological Survey of Mysore 1977 — Archaeological Survey of Mysore,
Annual Reports: 1912. Dharwar: Department of History and Archaeology,
Karnatak University, 1977.

Ayyangar, Seshagiri 1982 —Ayyangar R., Seshagiri B. Studies in South Indian
Jainism. 2 vols. Delhi: Shri Satguru Publication, 1982 (1st ed. Madras,
1922).

Basham 2002 — Basham A.L. History and Doctrine of the Ajïvikas. A Van-
ished Indian Religion. Delhi: Motilal Banarsidass, 2002 (1st ed. 1951).

Bhandarkar 1975 — Bhandarkar R.G. Early History of Deccan. Varanasi:
Bharatiya Publishing House, 1975.

Bossche 2007 — Bossche F. Van Den. Elements of Jaina Geography. The Jam-
bûdvïpasamgrahanï of Haribhadra Suri. Critically Edited and Translated
with the Commentary of Prabhänanda Süri. Delhi: Motilal Banarsidass,
2007.

Bronkhorst 1985 — BronkhorstJ. On the Chronology of the Tattvärtha and
Some Early Commentaries // Wiener Zeitchrift fur die Kunde Sudasiens.
Bd XXIX. Vienna, 1985.

Chakravarti 1974 — Chakravarti A. Jaina Literature in Tamil. New Delhi:
Bharatiya Jnânapïtha Publication, 1974.

Chatterjee 1978 — Chatterjee A.K. Comprehensive History of Jainism. Cal-
cutta, 1978 (new ed. Delhi: Munshiram Manoharlal, 2000).

Chavan 2005 — Chavan S.V. Jainism in Southern Karnataka (up to AD 1565).
New Delhi: D.K. Printworld, 2005.

Dixit 1971 — DixitK.K. Jaina Ontology. Ahmedabad: L.D. Institute of In-
dolody, 1971.

Dubreuil 1920 — Dubreuil G.J. Ancient History of the Deccan. Pondicherry:
Sold by the Author, 1920 (new ed. New Delhi: Asian Educational Services,
1991).

Dundas 2002 — Dundas P. The Jainas. L.-N.Y.: Routledge, 2002.
Encyclopedia 2007 — Encyclopedia of Indian Philosophies. Gen. ed. K. Potter.

Vol. X. Jain Philosophy (Part 1). Ed. by D. Malvania and J. Soni. Delhi:
Motilal Banarsidass, 2007.

Epigraphia Carnatica 1923 — Epigraphia Carnatica. Vol. XII. Inscriptions at
Sravana Belgola. Ed. by L.B. Rice, R. Narasimhachar. Bangalore: Mysore
Government Central Press, 1923.

Ganeri 2010 — GaneriJ. Sanskrit Philosophical Commentary // Journal of the
Indian Council of Philosophical Research. Vol.27. New Delhi, 2010.
P. 187-207.

Hoernle 1891 — HoernleA.F.R. Two Pattavalfs of the Sarasvatïgaccha // In-
dian Antiquary. Vol. XX. Delhi: Swati Publications, 1891.

Jain 2005 — Jain J.P. The Jaina Sources of the History of Ancient India
(100 ВС — AD 900). Delhi: Munshiram Manoharlal Publishers Pvt. Ltd.,
2005 (1st ed. 1964).

378



Библиография

Jain 2002 — Jain H. Notice of Jain Literature in Central Provinces // Jaina Tra-
dition in Indian Thought. Delhi: Sharada Publishing House, 2002.

Jain 2010 — Jain K.C. History of Jainism. Vol. 2. New Delhi: D.K. Printworld
(P) Ltd., 2010.

Jain 1999 —Jain S. Jaina Literature and Philosophy: A Critical Approach. Va-
ranasi: Pärsvanätha Vidyâpïtha, 1999.

Jaina Siddhänta Bhäskara 1938 — Jaina Siddhänta Bhäskara. Ära (Bihära): Srï
Devakumära Jaina Oriyantala Risarca Instïcyùta (Arrah, by Shri Devkumar
Jain Oriental Research Institute), 1938. Vol. I. No. 4.

Jainendra Siddhänta Kosa 2003 — Jainendra Siddhänta Kosa. Ks. Jinendra
VärnL Vol. I-V. Näi Dilli: Bharatïya Jnânapïtha, 2003.

Jhavery 1944 — Jhavery M.B. Comparative and Critical Study of Mantrashas-
tra. Ahmedabad: Sarabhai Manual Nawab, 1944 (Sri Jain Kala Sahitya
Samsodhak Series. No. 1).

Kapadia 2000 — Kapadia H.R. A History of the Canonical Literature of the
Jainas. Ahmedabad: Sharadaben Chimanbhai Educational Research Centre,
2000 (1st ed. 1941).

Khadabadi 1997 — Khadabadi B.K. Reflections on the Jaina Exegetical Litera-
ture // Studies in Jainology, Prakrit Literature and Languages. Jaipur: Prakrit
Bharatiya Academy, 1997. P. 165-176.

Leumann 2010 — LeumannE. An Outlines of the Ävasyaka Literature. Ah-
medabad: L.D. Institute of Indology, 2010.

Mehta 2008 — Mehta V. Chronological Development of Jaina Canonical Com-
mentary Literature // Jain Journal. July 2008. Vol. XLIII. No. 1. P. 7-19.

Moraes 1931 — Moraes G.M. The Kadamba Kula. Bombay, 1931.
Mysore Archeological Report 1912 — Mysore Archeological Report. Banga-

lore, 1912.
Nagarajaiah 2010 — Nagarajaiah H. Rastrakütas: Revisit. Bengaluru:

K.S. Muddappa Smaraka Trust Krishnapuradoddi, 2010.
Narasimhacharya 1940 — Narasimhacharya R. Karnataka Kavicarite. Madras:

Vajramahötsava varsa traivärsika yöjaneya pustakamäle, 1940.
Ohira 1982 — OhiraS. A Study of Tattvärtha Sütra with Bhäsya with Special

References to Authorship and Date. Ahmedabad: L.D. Institute of Indology,
1982 (L.D. Series. 86).

Pathak 1889 — Pathak K.B. Püjyapäda and the Authorship of Jainendra // In-
dian Antiquary. Vol. XVIII, 2. Delhi: Swati Publications, 1889.

Pathak 1930 — Further Remarks on the Unädi Sutras of Panini, by K.B. Pathak //
Annals of the Bhandarkar Research Institute. Poona, 1930. Vol. 11.

Premi 1956 — PremiN. Jain Sähitya aur Itihäs. Bombay: Hindi Grantha Ratna-
kara, 1956.

Rice 1889 — Rice B.L. Inscriptions at Sravana Belgola. A Chief Seat of the
Jains. Bangalore: Mysore Government Central Press, 1889.

Rice 1909 — Rice L. Mysore and Coorg from Inscriptions. Rev. ed. L.:
A. Constable & Co., Ltd., 1909.

379



Приложения

Rice 1921 — RiceE.P. History of Canarese Literature. L.: Oxford University
Press, 1921.

Sabdakalpadruma 2006 — Sabdakalpadruma. 5 vols. Delhi: Nag Publishers,
2006.

Saletore 1938 — Saletore B.A. Medieval Jainism. Bombay: Karnataka Publish-
ing House, 1938.

Sangave 1981 — Sangave V.A. The Sacred Shravanabelagola. A Socio-Reli-
gious Study. Delhi: Bharatiya Jnanapïtha, 1981.

Settar 1986 — SettarS. Inviting Death. Historical Experiments on Sepulchral
Hill. Dharwad: Institute of Indian Art History, Karnatak University, 1986.

Singh 1975 — Singh R.P. Jainism in Early Medieval Karnatak. Delhi: Motilal
Banarsidass, 1975.

Sircar 1939 — Sircar D. С. The Successors of the Satavahanas in Lower Dec-
can. Calcutta, 1939.

Tubb, Boose 2007 — Tubb G.A., Boose E.R. Scholastic Sanskrit — Handbook
for Students. N.Y.: American Institute of Buddhist Studies, 2007.

Williams 1998 — Williams R. Jaina Yoga: A Survey of the Medieval
Srävakäcäras. Delhi: Motilal Banarsidass, 1998 (1st ed. 1963).

Winternitz 1999 — Winternitz M. History of Indian Literature. Vol.2. Delhi:
Motilal Banarsidass, 1999.

Wujastyk 2004 — WujastykD. Jambudvïpa: Apples or Plums // Studies in the
History of the Exact Sciences in Honour of David Pingree. Ed. by
Ch. Burnett, J.P. Hodenijk, K. Plofker, M. Yano. Leiden: Brill, 2004.



УКАЗАТЕЛЬ ИМЕН

Абхаядева
Абхаянандин

Абхинандана

Авинита Конгини

Агнибхути

Адинатха

Аджитанатха

Акаланка Бхатта

Анантанатха

Аранатха

Арахадатта

Ариштанеми

Архадбали

Аръяшрутикирти

Брахм и

Бхадрабаху

Бхувикарма

Бхуджага

Бхутабали

Ваджранандин

Ваджрасури

Вадидееа

Вамана

Васубандху

Васупуджъя

Ваюбхути

Виджаядитья

Abhayadeva
Abhayanandin

Abhinandana

Avinita Konginï

Agnibhüti

Ädinätha

Ajitanütha

Akalahka В hat ta

Anantanätha

Aranätha

Arahadatta

Aristanemi

Arhadbali

Äryasrutikirti

Brahmi

Bhadrabahu

Bhüvikarma

Bhujaga

Bhutabali

Vajränandin

Vajrasüri

Vadideva

Vämana

Vasubandhu

Väsupüjya

Vayubhuti

Vijayaditya

17
22

13

24,25
343

13,338
13

12, 13, 17, 18, 23, 27
30,35
13

13

343

13

20

22

338

20, 343
25

25

22

20, 26, 27
20

17

23

35

13

343

25

381



Видьянанда/Видьянандин

Вималанатха

Винаядхара

Винаясена

Ганга Мадхава
Симхаварман

Гунабхадра

Гунадхъя

Девасена

Девачанда

Джагаддала Соманатха

Джамали

Джамбусвамин

Джаядитья

Джаянандин

Джаясимха Валлабха
Вишнувардхана

Джинабхадра

Джинасена

Дигнага

Дурвинита Конгини

Дхармакирти

Дхарманатха

Индрабхути Гаутама

Ишваракришна

Кадуветти Трилочана

Какутпстхаварма

Камалини

Катьяяна

Конгуниварма

Кришнаварма

Кумарасена

Кум ар ила Бхатта

Кундакунда

Кунтхунатха

Мадхава Бхатта

Мадхававарман

Маллавадин

Приложения

Vidyänanda/Vidyänandin

Vimalanätha

Vinayadhara

Vinayasena

Gang a Mädhava
Simhavarman

Gunabhadra

Gunàdhya

Devasena

Devacanda

Jagaddala Somanutha

Jamali

Jambusvumin

Jayäditya

Jayanandin

Jayasamha Vallabha
Visnuvardhana

Jinabhadra

Jinasena

Dihnaga

Durvinita Kongini

Dharmakirti

Dharmanutha

Indrabhuti Gautama

Isvarakrsna

Kaduvetti Trilocana

Kakutsthavarma
Kamalim

Kätyäyana

Kongunivarma

Krsnavarma

Kumarasena

Rumania В hat ta

Kundakunda

Kunthunatha

Madhava Bhatta

Madhavavarman

Mallavadin

12,13,17,18,35

13

343

27

25

348

26

20, 26, 27

20,31

22

353

343

23

20

25

35

27, 348

22

24-27

32

13

20,341,343

22

25

25

21

32, 354

24

25

27

32

15, 17, 18, 19, 20, 35,
327,331
13

20

25

17

382



Маллинатха

Махавира/Вира

Махачандра

Мегханада

Мегхачандра

Мунисуврата

Мушкара

Наминатха

Нандиварман

Неминатха

Немичандра Сиддханта
Чакравартин

Падмавати

Падмапрабха

Падмараджа

Панини

Паршва/Паршванатха

Патанджали

Прабхачандра

Пулакешин

Пушпаданта

Равишена

Ришабха

Самантабхадра

Самбхаванатха

Сарванандин

Сиддхасена Дивакара

Симадхарасвамин

Симхаварман

Симхавишну

Симханада

Симханандин

Симхасури

Сканда

Сувидхинатха

Судхарман

Указатель имен

Mallinütha

Mahavira/Vira

Mahïïcandra

Meghanäda

Meghacandra

Munisuvrata

Muskara

Naminätha

Nandivarman

Neminätha

Nemicandra Siddhanta
Cakravartin

Padmävati

Padmaprabha

Padmaräja

Pänini

Pärsva/Pärsvanätha

Patahjali

Prabhacandra

Pulakesin

Puspadanta

Ravisena

Rsabha

Samantabhadra

Sambhavanätha

Sarvanandin

Siddhasena Diväkara

Sïmandharasvamin

Simhavarman

Simhavisnu

Simhanada

Simhanandin

Simhasüri

Skanda

Suvidhinätha

Sudharman

13,341
12-14, 16, 17, 20, 21,
24, 324, 327, 338, 340,
341, 343, 353, 365-
367, 372
22

22

23

13

25

13

25

13

352, 356
20,21
13

20

21,22,32,354
13,20
350

17,18,22
25

13

348

13,338,349
17,22,23,27,31
13

348

17,22
24

348

25

22

24

348

25

13

343

383



Суматинатха

Супаршванатха

Тадангала Мадхава

Уградитья

Умасвамин

Умасвати

Харибхадра

Чандаданда

Чандаяя

Чандрапрабха

Чхалуя Рохагупта

Шантинатха

Шивадатта

Шивакоти

Шивасканда Шри

Шиваяна

Шиталанатха

Шреямсанатха

Шридатта

Шридеви

Яшобхадра

Яшовиджая

Яшонандин

Приложения

Sumatinâtha
Supärsvanütha

Tadangala Mädhava

Ugräditya
Umäsvämin

Umäsväti

Haribhadra
Candadanda

Candayya

Candraprabha

Chaluya Rohagupta

Santinätha

Sivadatta

Sivakoti
Sivaskanda Sri

Siväyana

Sitalanütha
Sreyämsanätha

Sridatta
Sridevi

Yasobhadra
Yasovijaya
Yasonandin

13

13

25

22

12, 252

passim

17

25

20

13

353

13,22

343

31

31

31

13

13

22, 343

21

22

17

20



УКАЗАТЕЛЬ СОЧИНЕНИЙ

А бхадхармакоша-бхашья
Авантасундарикатха-сара

Авашъяка-ниръюкти

Авашъяка-сутра

Аграяния

Адипурана

Антакриддаша

Ануйогадвара

Ануттараупапатикадаша

Аптамиманса

Астинасти-правада

Атма-правада

А чаранга-сутра

Аштадхъяи

пкр. Аттха-пахуда

пкр. Бараса-анувеккха

Брихаткатха

Бхагавати-сутра

Вайдья-шастра

Видья-ануправада

Випака-сутра

Вирья-ануправада

Вишешавашьяка-бхашья

Вьякхьяпраджняпти

Гандхахасти-махабхашья

Гоммата-сара,
пкр. Гоммата-сара

Abhidharmakosa-bhüsya
Avantisundarikathä-sära

Ävasyaka-niryukti

A vasyaka-sütra

Agrïïyanïya

Я dip uräna

Antakrddasä

Anuyogadvära

An üttaraupapätikadasä

Aptamimämsä

Astinästi-praväda

Ätma-praväda

Äcäränga-sütra

Astädhyäyi

пкр. Attha-pïïhuda
пкр. Barasa-anuvekkha

Brhatkathâ

Bhagavatïsutra

Vaidya-sâstra

Vidyä-änupraväda

Vipâka-sutra

Vïrya-anupravâda

Visesâvasyaka-bhïïsya

Vyäkhyäprajnäpti

Gandhahasti-mahäbhüsya

Gommata-sâra,
пкр. Gommatasära

35
24

15,29
14

106, 342
348

106,341
15

106, 341
31

106,342
106, 342
15,106,340
357

21,32,354
331

346

25,26
15,29
22

106, 342
106, 341
106, 342
35

106, 341
31

352, 356

385



Даршана-сара

Дашабхактьяди-самграха

Дашавайкалика

Дватримщика

Девагама-стотра

Джайнабхишека

Джайнендра-въякарана

Дживадживабхигама

Джняна-правада

Джнятридхармакатха

Дриштивада

Дхавала

Иштопадеша

Калъянакарака

Кальянанамадхея

Карма-правада

Касая-пахуда,
пкр. Кашая-прабхршпа

Кашика-вршппш

Криявишала

Лагхуджайнендра

Лока-ануйога

Локабинду-сара

Локавибхага

Махабхашья

Махавритти

Мулачара

Нанди-сутра

H и ям а-с ар а

Падмапурана

Панчадхъяи

Пан ча-самграха

Пан частикая-сара

Парикарма

Правачана-сара

Праджняпана

Прамана-варттика

Приложения

Darsana-süra
Dasabhaktyüdi-samgraha
Dasavaikälika

Dvâtrimsika

Devägama-stotra
Jainabhiseka
Jainedra-vyäkarana

Jîvâjïvïïbhigama
Jnäna-praväda
Jnutrdharmakathä
Drstiväda
Dhavalä
Istopadesa
Kalyänakäraka
Kalyänanämadheya

Karma-pravüda
Kasäya-prabhrta,

пкр. Kasäya-pähuda
Käsika-vrtti
Kriyävisäla

Laghujainendra

Loka-anuyoga
Lokabindu-sära

Lokavibhäga

Mahäbhäsya

Mahävrtti
Müläcara

Nandi-sütra
Niyama-sära

Padmapürana

Pancädhyäyi

Panca-samgraha
Pancästikäya-sära

Parikarma

Pravacana-sära
Prajnäpanä

Pramäna-värttika

26
21

15, 106, 107,
340

353

31

19,22

19, 21, 22, 27,
28, 356

15

106, 342
106,341

106, 342

327, 347
21

22

106,342

106, 342

355

23

106, 342

22

348

106, 342

348

330, 340, 350

22

347, 356

15

352

348

22

340

351

106, 342

353

15,29

32

386



Указатель сочинений

Пранавая

Пратхама-ануйога

Пратьякхьянанамадхея

Прашна-вьякарана

каннада Пуджьяпадачарите

Пурвагата

каннада Раджаваликатхе

Раджапрашн ия

Самаваянга

Самадхи-тантра

Самадхишатака

Сатья-правада

Свопаджня-бхашья

Стхананга-сутра

Сутра

Сутракританга

Таттвартхадхигама-сутра

Таттвартхараджа-варттика

Таттвартхашлока-варттика

пкр. Тилояпаннятти

Упасакадхъяяна

Утпадапурва

Уттарадхьяяна-сутра

Уттарапурана

Харивамшапурана

Чулика

Чханда-шастра

Шабдаватара/
Шабдаватараньяса

Шабданбходжабхаскаранъяса

Шантьяштака

Шаткхандагама

Шлока-варттика

Pränäväya
Prathama-anuyoga
Pratyïïkhyananumadheya
Prasna-vyäkarana
каннада PujyapMacarite

Pürvagata

каннада Räjävalikathe
Rïïjaprasnïya

Samavïïyïïnga
Samâdhi-tantra
Samâdhisataka

Satya-pravâda
Svopajnâ-bhasya

Sthänänga-sütra
Sutra
Sutrakrtünga
Tattvärthadhigama-sutra
Tattvürtharuja-varttika
Tattvärthasloka-värttika

пкр. Tiloyapannatti

Upäsakädhyäyana
Utpädapürva
Uttarädhyayana-sutra
Uttarapürana
Harivamsapurana
Culikä
Chada-sästra
Sabdävatära/

Sabdävatäranyäsa
Sabdänbhojabhäskaranyäsa
Santyästaka
Satkhandügama

Sloka-värttika

106, 342

106,342,348

106, 342

106,341

20,21

106

20,31

15

15, 106, 341

21

19,21

106, 342

28-31

15, 106,341

106,342

15,106,341

passim

12, 18,27,35

12,13,35

350

106, 341

106,342

15,106,340

348

348

106,342

22

22, 25, 26

22

22

15, 16, 29, 327,
352

32



SUMMARY

This is the first Russian translation of the main Digambara Pujya-
päda's commentary Sarvärthasiddhi (V-VI) on Umasvati's Tattvärtha-
sutra (III—IV) in Russian Indology. The book consists of an Introduc-
tion, a complete commented translation from Sanskrit into Russian,
a Glossary of Sanskrit Terms, Bibliography, Indices of Names and
Texts.

The Introduction shows the distinctive features of the main stages of
the formation of Jain textual philosophical and religious traditions from
early Jain Sangha till Pujyapäda, gives historical information about the
life of the SarvärthasiddhVs author and his role in the history of Digam-
bara tradition, and describes the place of the treatise in the context of not
only Jain commentary literature, but Sanskrit philosophical commentar-
ies as well. In the Introduction, the principles of translation strategy are
explained as well. Püjyapäda's text consists often chapters (adhyäyas),
each of which gives some details of the Jain doctrine (often in a polemic
with representatives of other Indian philosophical schools) through
examination of the major categories.

The first adhyäya is dedicated to a detailed explanation of the natural
characteristics of the soul—true knowledge (jnäna) and true vision (dar-
sana) which, together with proper conduct, constitute the path of libera-
tion (mok§amärga). The author gives a full exposition of the seven basic
categories of Jain doctrine which are the object of knowledge itself.
At the same time, the commentary presents an extensive analysis of the
different methods and means to obtain true knowledge through sensory,
scriptural knowledge, clairvoyance, telepathy and omniscience. Pujya-
pâda clarifies the peculiarity of the Jain approach to cognition by giving
examples of the famous Jain seven standpoints, because only a multilat-
eral method of describing the diverse reality makes it possible to per-
ceive the real state as it is. Here the author considers the fourteen pa-

388



Summary

rameters of the soul in accordance with the fourteen stages of spiritual
self-improvement; a detailed explication of these calculations forms
a significant part of the adhyäya.

The second chapter deals with the soul as a category, its nature, dif-
ferent conditions and types of living beings. In this adhyäya, the distinc-
tive characteristics of the soul, viz. its subsidential, destructional, de-
struction-cum-subsidential, fruitional and inherent aspects are explained.
It is stated that consciousness is the differentia of the soul. In order to
explicate the distinction of a liberated soul from transmigrating ones, the
commentator provides a full description of the five cycles of transmigra-
tion and different types of rational and irrational being which can be
mobile and immobile. Besides that, souls differ from each other in the
number of the senses they possess. Püjyapäda pays special attention to
the clarification of the concept of the body in Jain philosophy, with spe-
cial focus on the five kinds of the body: the gross, the transformable,
the projectable, the luminous and the karmic ones.

The Lower and the Middle Worlds form the subject of the third
adhyäya. It includes a description of the infernal regions along with de-
tails about their lifetime and kinds of sufferings. A remarkable and
comprehensive picture of the Middle World encompasses the names and
the length of the continents, oceans, mountain chains, mountain lakes
and rivers. This region of the universe consists of two sorts of land—the
land of labour and the land of enjoyment. The former is determined by
two aeons, viz. the ascending and the descending cycles of time. There
is no change in the latter type of the land. The human region is inhabited
by human beings of two types—the Aryans and the Mlecchas. Püjya-
päda specifies the minimum and maximum life expectancy of human
beings and animals.

In the forth adhyäya, the author comments on the sutras and gives
a detailed explication of the four orders of celestial beings along with
theirs subclasses. It includes the characteristic differences of their levels,
the nature of their happiness and thoughts, and their lifespan.

The fifth adhyäya is dedicated to the category of the non-living
(ajïva), including material (pudgala) and non-material substances: me-
dia of motion and rest, and space. The commentator analyses the func-
tions of the substances, their spatial units and pervasion of space by
them. The most important part of this adhyäya is devoted to matter and
its forms: atoms and their combinations. Concluding this analysis in the
field of philosophy, Püjyapäda gives another definition of substance,
its attributes and modes.

389



Summary

The influx of karma is the main topic of the sixth adhyäya. From be-
ginning to end, the main subject of the Sarvärthasiddhi is the ethical
doctrine of Jainism which gives answers to questions like: what the
causes of the karmic influx are, how many kinds of karmic matter exist,
and so on. This chapter discusses the different types of activity and cer-
tain species of karma determining the level of existence.

In the next adhyäya, Püjyapäda explains how the vows of a house-
holder and a homeless ascetic should be understood and followed in
a proper way. In order to avoid transgressions of the vows, the conse-
quences of sins must be considered and contemplated.

The eighth adhyäya tells us about the bondage of karma, its causes,
types, duration and fruition. The author pays special attention to refuting
other views of bondage. The peculiarity of Jain philosophy is elucidated
through an explanation of the mechanism of karmic particles' pervasion
into the spiritual substance. It is important, because karma constitutes
both the merit and the demerit of the soul.

In order to elucidate the process of self-realization, Püjyapäda gives
an extended analysis of the mechanism of stoppage and shedding of
karma in the ninth adhyäya. The Jain approach to austerity is detailed
through description of different types of external and internal asceti-
cism. According to Jain doctrine, meditation is crucial in the shedding of
karmic matter. So the four types of concentration, viz. the sorrowful, the
cruel, the virtuous and the pure are explained thoroughly.

The last, short adhyäya is devoted to omniscience which means li-
beration. Having realized its own nature and having become free from
karmic matter, the soul soars and hurtles to the end of the universe.
Püjyapäda concludes his commentary by giving the distinctions between
the liberated souls.

To make the reading of the Tattvärtha-sütra and the Sarvärthasiddhi
easier, the book includes a Glossary of Basic Sanskrit Terms and Indices
of units of space and time.



Научное издание

Пуджьяпада

Сарвартхасилдхи

Утверждено к печати
Редакционной коллегией серии

«Памятники письменности Востока»

Редактор О.В. Мажидова

Художник Э.Л. Эрман

Технический редактор О.В. Волкова

Корректор А.Е. Танчарова



Формат 60x90V16. Печать офсетная
Усл. п. л. 24,5. Усл. кр.-отт. 24,7. Уч.-изд. л. 21,7

Тираж 500 экз. Изд. № 8586. Зак. № 1776

Академиздатцентр «Наука»
117997, Москва, Профсоюзная ул., 90

Издательская фирма
«Восточная литература»

119049, Москва, Мароновский пер., 26
www.vostlit.ru

ППП «Типография «Наука»

121099, Москва Г-99, Шубинский пер., 6

ISBN 978-5-02-036588-9

•»7 8 5 0 2 0 3 6 5 8 8 9




	Содержание
	Введение
	1. Становление джайнской доктрины до Пуджьяпады
	2. Пуджьяпада и его время
	3. «Сарвартхасиддхи» и комментаторская традиция

	Пуджьяпада. Сарвартхасиддхи. Перевод
	Первая адхъяя. [Видение и знание]
	Вторая адхъяя. [Душа]
	Третья адхъяя. [Нижний и средний миры]
	Четвертая адхъяя. [Боги]
	Пятая адхъяя. [Субстанции]
	Шестая адхъяя. [Приток кармы]
	Седьмая адхъяя. [Обеты]
	Восьмая адхъяя. [Кармическая связанность]
	Девятая адхъяя. [Остановка притока и уничтожение кармы]
	Десятая адхъяя. [Освобождение]

	Комментарии
	Приложения
	Словарь санскритских терминов
	Единицы измерения пространства и времени в джайнизме
	Библиография
	Указатель имен
	Указатель сочинений
	Summary

