
I b 

.9У 

V 

A П HAHiAAt 

КН|/1ГА 
ИПИСАТ1рЛЬ 
ВВИЗАНТИИ 

^ИЗДАТЕЛЬСТВО• Ц&ЭрьА 





А. П. КАЖДАН 

КНИГА И ПИСАТЕЛЬ 
В ВИЗАНТИИ 

ИЗДАТЕЛЬСТВО «НАУКА» 

Москва 1973 



А. П. Каждан — доктор исторических наук, сотрудник 
Института всеобщей истории АН СССР, автор ряда 
книг по истории религии и истории Византии. Изда­
тельством «Наука» были выпущены его монографии: 
«Аграрные отношения в Византии XIII—XIV вв.» 
(1952 г.), «Деревня и город в Византии IX—X вв.» 
(1960 г.), «Византийская культура (X—XII вв.)» 
(1968 г.). В новой работе, как бы примыкающей к «Ви­
зантийской культуре», автор рассказывает о таком важ­
нейшем элементе византийской цивилизации, как кни­
га, о том, как делали книгу и как ее хранили, о том, 
.как учились писать в школе, и о том, как творил ви­
зантийский писатель. Чита-тель узнает о византийской 
средневековой книге, византийской науке и византий­
ской литературе. 

к 0163-0157 42.73НДЛ 
042 (02)-73 

-Л 



ПРОЛОГ 

Ранним утром 29 мая 1453 г. турки ворвались в Кон­
стантинополь. И хотя город давно уже находился в оса­
де, все-таки никто не ждал, что стены не выдержат и 
защитники отступят. Ранним утром, когда девушки еще 
спали в темных покоях, турки ворвались в город; ран­
ним утром, когда благочестивые мужчины и женщины мо­
лились у гробницы мученицы Феодосии, Константинополь 
пал. Гибли воины—треки и итальянцы; император Кон­
стантин XI Палеолог пал в сражении. Те, кто уцелел, 
разбегались по домам, но там уже заставали турецких 
янычар, вязавших пленниц, убивавших стариков, выбра­
сывавших на улицу младенцев. 

Ранним утром 29 мая 1453 г. турки ворвались в Кон­
стантинополь. А днем в город уже вступил султан Мех-
мед II. Византийская империя, некогда могуществен­
нейшее государство Средиземноморья, перестала сущест­
вовать. 

С тех пор прошли столетия. Новыми зданиями застрое­
ны территории византийских городов. Разрушены старые 
церкви и дворцы, выветрились и развалились крепостные 
стены. Не только кости византийцев истлели,— казалось 
бы, истлела, развеялась в прах, растворилась во времени 
созданная ими цивилизация. Нет византийских василев-
сов —- надменных императоров, восседавших на троне, ко­
торый под мерное пение механических птиц возносился 
к самому потолку дворцовой приемной залы. Нет визан­
тийских монахов, презревших земные удобства и искав­
ших жизни вечной на площадке высокого столпа или в 
сырой темноте наглухо забитой кельи. Нет их, но нет 
и приемных зал, и высоченных столпов, и келий-одино­
чек. Считанные иконы, глиняные вазы, серебряные куб­
ки, украшенные драгоценными камнями, несколько про­
летов константинопольского водопровода — что еще со-

5 



хранило нам время от тысячелетней истории Византий­
ской империи? И как нам восстановить тысячелетнюю 
эту историю по иконам и по кубкам, склеенным из фраг­
ментов в археологических лабораториях? 

Но время не так безжалостно, как это на первый 
взгляд кажется. Время сохраняет не одни только вещи 
и обломки вещей, время сохраняет голос безвозвратно 
ушедшего прошлого. Время сохраняет книги. Не было бы 
книг, и мы не узнали бы ничего или почти ничего о 
людях, создавших Византийскую империю и страдавших 
от нее, о ее государях и подданных, о страстях, кипев­
ших на улицах ее столицы, о выигранных и проигран­
ных битвах. Тот, кто хочет услышать голос прошлого, 
обращается прежде всего к древней книге. 



Глава 1 

ОТ ПАПИРУСА ДО БУКВЫ 

Писать можно на самом различном материале. Цари и 
завоеватели, рассчитывавшие на вечную славу, предпочи­
тали бронзу и мрамор^ их хвастливые надписи вырезали 
резчики для напоминания потомкам о «великих деяниях». 
Новгородские горожане писали записочки на бересте^ они 
не думали в тот момент о вечности, однако иные торже­
ственные надписи разбиты, потеряны, уцелели в жалких 
фрагментах, а от новгородских берестяных писем осталось 
не так уж мало. Но металл, мрамор и береста, хоть и 
по разным причинам, одинаково ^пригодны для созда­
ния книги (впрочем, античные авторы упоминают книги, 
писанные на золоте или свинцовых листах,— и все-таки 
золотые и свинцовые манускрипты, надо думать, созда­
вались скорее как музейные раритеты, памятные подар­
ки, нежели как средство познакомить с авторской 
мыслью). 

В_античную эпоху писали на деревянных досках и на 
табличках из слоновой кости, но, подобно мрамору и ме­
таллу, этот материал служил для торжественных запи­
сей— для законодательных постановлений в первую оче­
редь. В быту же пользовались преимущественно вощеч-
ками, «церами», как называли их римляне. Это были 
таблички, покрытые воском, на котором острой палочкой 
(«стилем») набрасывали черновые записи; на другой сто­
роне стиля имелся шарик, для того чтобы стирать напи­
санное. «Чаще поворачивай стиль!» — рекомендовалось 
поэту. Чаще поворачивай стиль — это значит лучше про­
думывай, стирай написанное, ищи более точные слова для 
выражения мысли. 

Церы были удобны для писем: получишь, прочтешь, 
сотрешь и на той же вощечке пиши ответ. На церах, 
складывавшихся вдвое (диптихах), писали деловые до­
кументы — долговые расписки, завещания. Изредка нахо-

7 



дят античные вощеные таблички с литературными фраг­
ментами, и все-таки не церы служили материалом для 
древних и средневековых книг. Их писали на папирусе, 
пергамене или бумаге. 

Хорошо всем известное слово «папирус» происходит 
от египетского «ра-p-uro», что значит «царскщф. Кстати, 
этого же корня и немецкое слово «Papier» и русское 
«папироса». Греки называли папирус также «бйблос». Со 
временем этот термин стал обозначать книгу вообще 
(ср. «библиотека» — буквально «склад книг» — и «Биб­
лия», что значит «книги»). ^Ц^рирус — растение из се­
мейства осоковых с крепким ползучим корневищем и без­
листым стеблем толщиной «в руку сильного мужчины», 
как писал древнегреческий натуралист Феофраст. На вы­
соком трехгранном гладком стебле его развивается шаро­
образное зеленое сопъетие, напоминающее метелку или; 
распущенные волосыДЦапирус рос в огромном количест-! 
ве в болотистой дельте Нила и в древности находил раз-] 
нообразнейшее применение^ По словам того же Феофра-
ста, из него мастерили лодки, плели корзины, вили ве­
ревки, изготовляли утварь и одежду. Мясистые корневи­
ща папируса шли в пищу, а сердцевина — на фитили для 
светильников. ̂  Но славу свою папирус приобрел^ не бла­
годаря питательности корневища или элегантности метел­
ки-соцветия — не материальная польза, не скоротечная 
красота предопределили ту удивительную роль, которую 
сыграло это болотное растение в истории человеческой 
культуры: из папируса впервые был изготовлен писчий 
материал для книги в полном смысле этого слова. Греки 
и римляне одинаково называли этот писчий материал 
«харта» (отсюда арабское «qartas» — «папирусный лист» 
или «свиток»). Делали харту следующим образом. 

Сперва трехгранный стебель разделяли на несколько 
частей, затем острым ножом срезали с него тонкие ши­
рокие полосы и, наконец, сортировали полученные полосы 
по ширине (из более узких выходил папирус второго 
сорта). На столе папирусные полосы располагали так, 
чтобы они краями накладывались одна на другую, а по­
верх них настилали новый слой—поперек первого (позд­
нее, когда изготовлять папирусную харту стали не­
брежнее, полосы подчас укладывали в три слоя, чтобы 
избежать возникавших иногда пустот). Все это щедро 
поливали нильской водой, били деревянными молотками, 

8 



Портрет девушки с церами и стилем. 
Фреска из Помпеи. Неаполь, Национальный музей 

отчего волокна растения плотно скреплялись между собой 
(клеящие вещества начали применять сравнительно позд­
но). Полученную массу высушивали, обрезали по краям 
и полировали слоновой костью или раковинами для при­
дания блеска. 

В результате получался папирусный лист, который в 
идеале должен был обладать, по словам Плиния Стар­
шего, четырьмя качествами: тонкостью, плотностью, бле­
ском и гладкостью. Листы редко удовлетворяли всем че­
тырем требованиям. К тому же папирус хрупок, легко 
ломается при сгибе, волокна подчас проступают на нем, 
образуя линии, иной раз подобные знакам, создаваемым 

9 



человеческой рукой; он прозрачен, и писать, можно, как 
правило, лишь на одной стороне — только из бережливо­
сти позднее стали заполнять «заднюю» сторону листа! 
По иронии судьбы эти поздние записи на исписанном 
папирусе порой оказывались ценнее более ранних заметок 
на лицевой стороне: достаточно вспомнить, что Аристо­
телева «Афинская полития» дошла до нас в виде «вто­
ричной» записи, сделанной довольно небрежным почерком, 
тогда как «лицо» книги занимают никому сейчас не инте­
ресные заметки, датированные 78—79 гг. н. э. 

>jTaK как папирус ломок, папирусная книга, естествен­
но, приняла форму свитка (по-латыни ее называли «vo-
lumen»). Прямоугольные листы папируса не складыва­
лись в «тетради», а подклеивались один к другому, 
образуя длинную ленту, которую затем скатывали в труб­
ку. Свиток склеивали, руководствуясь определенным пра­
вилом; волокна на всех листах должны были лежать па­
раллельно: на внутренней стороне свитка — в горизон­
тальном направлении (по отношению к свитку) и соот­
ветственно на наружной стороне (вспомним, что лист 
составлялся из двух перпендикулярно положенных рядов 
папирусных срезов) — в вертикальном. Чистая папирус­
ная лента (тшмляяе называли ее «scarus») состояла при­
мерно из 20 подклеенных друг к другу листов. Писец 
или читатель могли без труда удлинить свиток, прибавив 
к нему новые куски харты. 

Последний и первый листы свитка получили свое на­
именование от греческого глагола «коллао» («клею»): эсха-
токол («эсхатос»— «последний») и протокол («протос» — 
«первый»^ Сохранилась забавная эпиграмма римского 
поэта I в. н. э. Марциала, высмеивавшего какого-то Се­
вера: этот ленивый читатель, оказывается, едва прочитав 
napv страниц, уже начинал мечтать об эсхатоколе. 

jJPa3Mepbi папирусной книги-свитка различны: извест­
ны книги, доходящие до 40 м в длину. Но свитками-
великанами было неудобно пользоваться, и обычно книга 
делалась значительно меньшей — около 6—10 MjHa одном 
свитке умещали, как правило, две-три песни %Илиады», 
и, следовательно, для всей поэмы требовалось около де­
сятка книг.. Средняя ширина свитка — около 30 см-i 

'Текст располагали слева направо в виде отдельных 
колонок, или «страниц»,— чаще всего по две на папи­
русном листер Колонка называлась латинским словом 
10 



fQ\ t: 

*-' .; 

Св. Василий, читающий свиток. 
Фреска собора св. Софии в Охриде. IX в. 



«pagina» (отсюда наш термин «пагинация») или греческим 
(дожившим до современности) «селйс», а иногда грече­
ским же словом «томос» — «ломтик», «отрезок» (от «тем­
но» — «режу»). Хорошо нам зиакомое слово «том», имею­
щее теперь более «объемистое» значение, произошло, по-
видимому, от этого корня. 

•Для лучшей сохранности свиток наматывали на спе­
циальный деревянный или костяной стержень, который 
греки называли «пуп», «омфалос». В дорогих книгах пуп 
бывал окрашенным или даже позолоченным. Свернутый 
свиток укладывали в кожаный футляр, или «плащ»,— 
по-гречески «файнола» или «фенола»;'в результате мета­
тезы — перестановки букв — из него образовалось слово 
«фелонь», вошедшее затем в русский язык. В русском 
переводе послания Павла к Тимофею (2 Тим. 4, 13) есть 
такая фраза: «Когда пойдешь, принеси фелонь, который 
я оставил в Троаде у Карпа, и книги, особенно кожаные». 
Фелонь здесь скорее всего не плащ, как часто толкуют 
это место, а именно футляр для свитка. 

^Чтобы легче было ориентироваться среди книг, убран­
ных в фелони, к верхнему краю свитка прикрепляли ко­
жаный значок, где помечался заголовок рукописи. 

Главнейшим центром производства папируса был в 
древности, разумеется, Египет..! Египетские города и обла­
сти дали наименования различным его сортам — саис-
ский, тенеотский. /В IV—VI вв. производство папируса 
вообще превратилось в египетскую монополию:]по словам 
анонимного «Описания всего мира» (IV в.), харту изго­
товляли только в Александрии. И Кассиодор, писавший 
два века спустя, определенно утверждал, что из Мемфи­
са поступает писчий материал во все канцелярии. 

[В древности нильская дельта и Фаюмский оазис изо­
биловали папирусными зарослями, с течением времени 
папирус в Египте исчез, он встречается в наши дни лишь 
южнее, в тропической Африке. Энергичное использование 
папируса вело к постепенному истреблению его, этому 
способствовало также пересыхание водоемов...1 

Папирусное производство сохранялось в Египте и пос­
ле того, как страна была завоевана арабами (око­
ло 640 г.),—по крайней мере до X столетия. Арабы на­
ладили, помимо того, изготовление харты в Самарре на 
Тигре. Вывоз папируса за пределы Арабского халифата 

12 



%Лш 

' " • ' • • ' • - ' •' ' • ' . 

Евангелист Лука. 
Рядом с ним свитки в футляре. 

Миниатюра из евангелия Афонского монастыря Ставроникиты. 
Первая половина X в. 

был запрещен уже в конце VII в.: видимо, этот запрет 
заставил франкских королей Меровингов отказаться от 
употребления папируса для своих грамот, или, как мы 
говорим, дипломов. Папирус в Западной Европе стал ред­
костью. 

Правда, еще в первой половице XII в. клюнийский 
аббат Петр видел книги, сделанные «из папируса восточ-

13 



ных болот», впрочем, речь идет, вероятно, о старых кни­
гах, а не о писанных современниками Петра. Чуть позд­
нее упомянул о писчем материале из папируса византий­
ский писатель Евстафий Солу некий (в комментарии к 
«Одиссее»): он назвал его искусственным словом «ксило-
харта» («древесная бумага») и заметил, что изготовление 
его прекратилось совсем недавно. 

Несколько дольше, чем в Египте, папирусное произ­
водство удерживалось в Сицилии. Оно было занесено на 
этот остров с востока, возможно, еще при папе Григо­
рии I (590—604) и существовало как в период арабского 
господства над островом, так и после изгнания арабов. 
Государственные плантации папируса близ Палермо со­
хранялись до XIII в. На протяжении всего раннего сред­
невековья (вплоть до XI в.) римская канцелярия по-
нрежнему пользовалась папирусом как материалом для 
папских булл, и византийские императоры составляли ука­
зы на папирусных свитках (чтобы избежать фальсифика­
ций — вклеивания дополнительных листов в грамоту или 
замены одного листа другим, — специальный чиновник 
ставил свой росчерк на всех местах соединения состав­
ных частей длинной царской грамоты). 

Ц1о много раньше, чем папирус вышел из употребле­
ния, у него появились опасные соперники. Первым из 
них был пергамен) (мы должны писать именно «перга­
мен», отличая классический писчий материал средневе­
ковья от современного пергамента — специально обрабо­
танной бумаги для заворачивания масла или сыра). 

^Выделанная кожа использовалась как материал для 
письма уже в Древнем Египте и на Ближнем Востоке^ 
В Каирском музее хранится кожаный свиток, который 
датируется II тыс. до н. э.,— древнейший образец кожа­
ной «бумаги>>;1По-видимому, кожа служила писчим мате­
риалом в Двуречье с начала I тыс. до п. э. и оттуда 
распространилась на запад — в Финикию и Малую Азию^ 
Столь нашумевшие в последние годы рукописи с бере­
гов Мертвого моря — также кожаные свитки. Известны и 
персидские документы VII в. до н. э. на овечьей коже. 
Изредка писали на коже в Древней Греции и в Италии: 
еще Геродот упоминал кожаные книги ионийских гре­
ков, сделанные из овечьих и козьих шкур, а римская 
легенда рассказывает, что договор последнего царя Рима 
Тарквиния Гордого с Габиями был начертан на шкуре 

14 



жертвенного животного, и этой кожей обили деревянный 
щит. 

t Однако предание, сохраненное Плинием Старшим, свя­
зывает изобретение нового типа «бумаги» с Пергамом. 
По словам Плиния, пергамский царь Евмеп II (197— 
158) решил основать библиотеку, которая могла бы со­
перничать с александрийской; тогда царь Египта запре­
тил вывоз папируса в Пергам, но пергамцы усовершен­
ствовали изготовление кожи для письма и создали все-
таки в своей столице большое книгохранилищ^ Заслу­
живает рассказ Плиния доверия или нет, решить нелегко,— 
во всяком случае, бросается в глаза этимологическое 
родство географического названия Пергам и терми­
на, обозначавшего кожаный писчий материал,— пергамен. 
Знаменитый медик Гален, уроженец Пергама, живший во 
II в. н. э., упоминал старые рукописи Гиппократа, ко­
торыми он пользовался: одни были написаны па папиру­
се, другие — на коже, «как паши, пергамские»// Однако 
ни одного пергамена, происходящего из Пергама, до на­
шего времени не дошло] 

Греки называли пергамен первоначально словом «диф-
тера», несомненно родственным персидскому «дафтар» 
(«тетрадь»). В каком языке этот корень является изна­
чальным, сказать трудно: скорее всего, в греческом, ибо 
персы пользовались словом «дафтар» только во вторич­
ном, производном значении. Кроме того, греки и римляне 
именовали кожаные книги «мембрана». Выражение типа 
«membrana pergamena» или «charta pergamena», т. е. 
«пергамская кожа» или «пергамская бумага», появляют­
ся сравнительно поздно: первый бесспорный пример — 
это эдикт императора Диоклетиана о ценах 301 г. н. э. 

Но еще до того, как слово «пергамен» утвердилось 
в языке населения Римской империи, пергаменные («ко­
жаные») книги распространились в Средиземноморье. 

^Уже во времена Цицерона они были известны в Риме, 
однако даже в конце I в. н; э. пергаменные манускрип­
ты оставались редкими и дорогими^(В «Апофоретах» рим­
ского поэта Марциала, своего рТ̂ да этикетках к подар­
кам, перечислены среди прочего книги: одни предназна­
чены в дар богатым, другие годятся для бедняков; одни 
объемистые, пухлые произведения (Гомера, Вергилия, 
Тита Ливия, «Метаморфозы» Овидия), другие невелики 
по размеру (тут «Война мышей и лягушек», «Таис» Мепан-

15 



дра, поэтические сборники Тибулла и Катулла). О тол­
стых (и дорогих) прямо сказано, что они писаны на коже. 

Древнейшие пергаменные рукописи найдены в Дура-
Европос (Месопотамия)| среди них греческий документ 
195 г. до н. э. Ко II в. н. э. относится фрагмент «Кри­
тян» Еврипида. От III в. дошло больше отрывков: из 
Демосфена, Еврипида, Менандра, а также Венский фраг­
мент Фукидида, писанный на коже антилопы. 

По-видимому, в IV в. пергамен вытесняет папирус из 
книжного дела* Во всяком случае, в описании имущест­
ва одной из египетских церквей V—VI вв. названо «ко­
жаных книг — 21, папирусных — 3», т. е. пергаменных 
в семь раз больше. И это в Египте, в классической стра­
не папирусного производства. 

Историк рукописной книги Л. Зантифаллер насчиты­
вает всего 158 сохранившихся папирусных книг (грече­
ских и латинских) V—XII вв.1 

Щкнижном деле средневековья папирусу практически 
уже нет места. Смена цивилизаций сопровождается сме­
ной писчего материала.! Книга раннего средневековья по 
преимуществу пергаменная, и средневековые монахи охот­
но пользуются образом пергамена в назидательных це­
лях, сравнивая становление «нового человека» с выработ­
кой из грубой и волосатой звериной шкуры тонкого и 
нежного материала для письма. 

^Пергамен изготовляли на юге Европы обычно из ко­
зьей или овечьей кожи, в северных районах — из теля­
чьей, (на Руси пергамен так и назывался «телятина». 
Впрочем, здесь были и другие термины для пергамена, 
и в частности «харатья» — от известного нам слова «хар-
та» — «папирусная бумага»). Особенно ценились шкурки 
новорожденных ягнят. Кое-где первоклассный пергамен 
выделывали из антилопьей кожи, но она была слишком 
редкой. И уже совсем уникальной оказалась фабрикация 
книг из змеиной кожи] Об одной такой книге упоминает 
византийский хронист XII в. Георгий Кедрин: на тонкой 
и длинной коже «дракона» золотыми буквами переписа­
ли «Илиаду» и «Одиссею» вместе с рассказами о подви­
гах древних героев. 

(Известны раннесредневековые рецепты производства 
пергамена — один из самых древних обнаружен во фраг­
ментарной коптской рукописи VI—VII вв., сохранив­
шейся на двух папирусных листах и содержащей мно­
жество греческих терминов. 

16 



Чтобы приготовить пергамен, шкуру промывали, зо­
лили в слабом зольнике с прибавкой поташа и очищали 
от остатков мяса и шерсти. Промыв шкуру вторично, ее 
растягивали на рамах для просушки, затем натирали ме­
лом (он впитывал жир) и пемзой (чтобы сделать глад­
кой). Византийский писатель XIII в. Максим Плануд 
упомянул в одном из писем о том, что пергамен обра­
батывался также яйцом. Снятую с рамы шкуру выстру­
гивали ножом и снова шлифовали пемзой. 

В идеале пергамен должен был стать ровным и глад­
ким листом, но достигнуть этого удавалось далеко не 
всегда: сохранились неудачно раскроенные листы с дыр­
ками от ножек (часто аккуратно заплатанными), листы 
с «зализами», на которые плохо ложились чернила, ли­
сты с разрезами от неловких движений ножа. 

Северный и южный пергамен различались не только 
по сырью, но и по характеру обработки шкуры: на юге 
тщательно очищали только мясную (внутреннюю) сторо­
ну, на лицевой же стороне оставались следы щетины, 
и цвет ее был не белым, а серо-желтым; на севере ли-

г.цевая сторона не уступала мясной по гладкости и бе-
^лизне. Особенности южного пергамена (распространешю-
гсто в бассейне Средиземноморья — особенно в Италии и 
О Испании) связаны со стойкостью здесь античных тради­
ц и й : ведь на папирусе писали с одной стороны, поэтому 

в областях, знавших в свое время папирусную книгу, 
пергамен приготовляли так, чтобы наносить текст только 
на внутреннюю сторону. Приготовляли так, но писали 
все-таки на двух сторонах. Северные же области, более 
свободные от античных технических традиций, обрабаты­
вали одинаково тщательно ту и другую сторону кожаной 
«бумаги»^ 

На Т5остоке пергамен также был неодинаковым: на­
сколько можно судить по довольно ограниченному числу 
точно локализуемых греческих рукописей IX—XI вв., 
константинопольские писцы работали на материале более 
высокого качества, нежели переписчики книг в Сирии и 
Палестине. 

(Иногда пергамен подцвечивали, покрывали краской, 
чатДеГ*всего пурпурной^ В конце IV столетия церковный 
деятель и переводчик Библии Иероним обрушивался па 
любителей роскоши, писавших на пурпурной коже золо­
тыми и серебряными буквами. Сохранилось немало «пур-

17 



пурных» пергаменных рукописей разного цвета: вишне-| 
вого. лилового, коричневого и даже черного. Впрочем,'̂  
обычай подцвечивать книгу довольно рано исчез в визан­
тийском книжном деле, тогда как торжественные докумен­
ты и в поздней Византии переписывали золотом и се­
ребром на цветном фоне. 

\JIp сравнению с папирусом пергамен обладал опре­
деленными преимуществами: он был прочен и долгове­
чен; поддавался фальцеванию, т. е. сгибался, пе ломаясь; 
был непрозрачен и использовался с обеих сторон. 

Однако пергаменная книга стоила дорого/JB помете 
па одной греческой рукописи, хранящейся в Эскуриале, 
сообщается, что пекий монах Феодосии купил в Бринди-
зи (?) три книги: повесть «Варлаам и Иоасаф», стоив­
шую 8 тариев, послания апостола Павла за 20 тариев и 
сборник, оцененный в 50 перперов. И псрпер, и тарий 
ОД перпера) — золотые монеты: перперы имели хожде­
ние во всей Византии, тарии — в ее южяоитальянских 
владениях. "Указанные цены очень высоки. В XI в. за 
4 тария можно было купить 3 модия земли (1 модий 
составлял около 0,08 га); в начале XIII в. за 22 тария 
был приобретен городской дом — почти за столько же, за 
сколько и Павловы послания. Еще в XIV в., после воз­
растания цен, византийский крестьянин уплачивал за 
свой надел около 2 перперов годового налога. 

Другие источники подтверждают сведения Эскуриаль-
ской рукописи: например, в начале X в., когда в Визан­
тии еще не началось повышение цен, Арефа, архиепископ 
кесарийский, платил по 20—30 золотых номисм (перпе-
роЕ) за изготовление книги, а из надписи 1057 г. мы 
узнаем, что патрикий Поф отдал за книгу 150 номисм, 
хотя работа еще не была окончена. При этом дорого стоил 
не только пергамен, но и труд переписчика: Арефа как-
то потратил 6 номисм на пергамен и 20 выдал писцу. 

Разумеется, сопоставлять византийские цены с антич­
ными крайне трудно. Папирусная книга в Древней Гре­
ции обходилась примерно в 1 драхму (мелкую серебря­
ную монету), а в Римской империи папирус подешевел. 
Арабские данные, относящиеся к IX в., свидетельствуют, 
что и папирусная книга несколько вздорожала по срав­
нению с античной эпохой: стоимость одного свитка ко­
леблется от 7з2 до ]U динара — золотой монеты (на 
1 динар можно было купить 8]/г артаб, т. е. около 

18 



340 литров, пшеницы; годовая плата за аренду винной 
лавки тоже составляла 1 динар), п только свиток особо 
высокого качества оценивался в 17г динара. Но даже 
п арабские цены на папирусную книгу несопоставимы 
с ценами пергаменных рукописей в Византии. 

^.Изменение материала для письма сопровождалось из-
>гепением внешнего облика книги. Папирусная книга — 
по преимуществу свиток, пергаменная— «кодекс», состоя­
щий из отдельных сфальцованных тетрадей, переплетен­
ных вместе 

Конечно, иногда папирусная книга делалась в виде 
кодекса (из сохранившихся 158 папирусных книг, гре­
ческих и латинских, V—XII вв. только 13 свитков, и все 
они принадлежат к наиболее ранним, датируемым V— 
VI столетиями; папирусные документы-свитки, впрочем, 
изготовлялись еще в XI в.) и, наоборот, первые перга­
менные книги представляли собой свиток. В дальнейшем, 
однако, форма свитка сохранилась преимущественно для 
документов и для рукописей литургического (богослу­
жебного) содержания. 

УИтак, можно сказать, что пергаменная книга первона­
чально подражала папирусной, но недостатки пергамеп-
ного свитка должны были обнаружиться рано или поздно: 
дело в том, что пергамен сильно подвержен погодным влия­
ниям, от сырости он коробится, и тогда сворачивать его 
в трубку становится неудобно. А так как он в отличие 
от папируса хорошо поддается фальцеванию, то еще в 
I в. до н. э. пергаменные листы хранили, сгибая их напо­
добие вощечек-диптихов. Из этих соединенных, сфальцо­
ванных пергаменных листов и возникли первые кодексы. 

Словом «кодекс» («caudex») назывались, по свиде­
тельству Сенеки, соединенные вместе таблички для черно­
вых записей. Помимо цер, для их изготовления исполь­
зовали кожу, пергамен, еще реже — папиру^^ До 
III в. п. э. упоминания о папирусных «табличках» слу­
чайны. Светоний, правда, сообщает, что Цезарь посылал 
донесения в сенат на папирусе, сложенном в виде таб­
лички. Во всяком случае, находки в Египте, относящиеся 
к первым трем векам нашей эры, дали множество воще-
чек, одну пергаменную тетрадь для заметок и ни одной 
папирусной. Но в Дура-Европос уже встречаются и пер­
гаменные листы черновых записей, и папирусная тет­
радь III столетия. 

19 



;|Пергаменные кодексы были первоначально собраниями 
документов. Если папирусные акты хранили чаще всего, 
подклеивая их к свитку, то пергаменные подшивали 
друг к другу, как подшивают листы в брошюре или тет­
ради. Средневековый термин, распространенный на Запа­
де,— «полиптих», обозначавший собрание грамот (ина­
че — «картулярий»), буквально «много сложенных (ли­
стов)», восходит, по-видимому, к тому времени, когда дела­
ли кодексы из кожаных табличек. В Византии карту­
лярий прямо называли «кодексом» («кодиком» в грече­
ском произношении). Еще римский правовед Ульпиан в 
начале III в. считал, что «книга» — это только свиток, 
а «кодекс» — черновая тетрадь. 

Слово «кодекс» приобрело еще одно специфическое 
значение: так именовались книги правового содержания, 
сборники законов. Ранневизантийские юристы создали ряд 
таких сборников, среди которых особенно известны «Ко­
декс Феодосия», составленный в V в., и чуть более позд­
ний «Кодекс Юстиниана». Это специфическое словоупот-
ребленркз заставляет предположить, что сброшюрованная 
книга из сферы черновых записей перешла сравнительно 
рано в область юриспруденции. 

Весьма распространенными становятся кодексы среди 
христианских книг, причем не дорогие, пергаменные, 
а более дешевые, папирусные, по форме своей похожие 
на тетради для черновых записей.^ Нельзя сказать, что 
христианские книги — исключительно кодексы, но удель­
ный вес кодексов среди раннехристианских рукописей 
удивительно велик. Из 111 библейских рукописей и фраг­
ментов И—IV вв., найденных в Египте, 99--кодексы. 
Раннехристианские кодексы — небольшого формата. 

И наоборот, хотя среди языческих рукописей кодек­
сы встречаются уже во II в. н. э., они на первых по­
рах редки. По данным, приводимым английским ученым 
К. Робертсом2, среди языческих литературных текстов, 
найденных в Египте, кодексы по отношению к свиткам 
составляют: 

II в. — 2,31% 
II—III в - 2,9% 

Ш в. — 16,8% 
III—IV в. — 48,14% 

IV в. — 73,95% 

20 



{Вероятно, под влиянием пергаменной книги и папи­
русная к IV—V вв. приобрела форму кодекса, хотя ста­
рая традиция оставалась настолько сильной, что еще Ав­
густин считал необходимым просить извинение за по­
слание, отправленное не на свитке, а в форме кодекса. 
Несмотря на известную неловкость, он, как и его со­
временники, все-таки предпочитал кодекс. В VI—VII вв. 
книга-свиток практически вышла из употребления. 

С этой эволюцией в книжном деле хронологически 
совпадает и видоизменение приемов работы писца. Ан­
тичные переписчики книг не пользовались столами^ Ши­
роко распространенное утверждение, что в Кумране об­
наружены столы скриптория сектантов-эссенов, по-види­
мому, неточно: речь должна идти не о столах, а о скамь­
ях, на которых работали переписчики I в. н. э. Во 
всяком случае, это уникальное свидетельство: по всем 
остальным данным/древние каллиграфы писали, положив 
папирус па коленнТ"^ чтобы было удобнее, ставили под 
ноги маленькую скамеечку. 

Начиная с V в. н. э. (а может быть, даже несколь­
ко раньше) появляются первые изображения писцов, си­
дящих за столом^ Сперва изолированные и случайные, 
изображения такого рода становятся нормой в VIII— 
IX вв., хотя, разумеется, и тогда, и позднее сохранялась 
традиция — если не писать, держа рукопись на коленях, 
то, во всяком случае, изображать человека пишущим так, 
как это делали в Древней Греции и Древнем Риме. 

/ Изменение приемов работы писца в средние века, 
возможно, связано с тем, что античную книгу перепи­
сывали обычно рабы, об удобстве труда которых забо­
тились крайне мало, и к тому же под диктовку. Средне­
вековый книжник, напротив, выполнял работу, как пра­
вило, сам, глядя в оригинал^ Лишь некоторые средне­
вековые списки обнаруживают характерные ошибки, 
которые могли возникнуть из-за писания под диктовку, 
а иногда даже передают неправильности речи диктоваль-
щика, его заикание, например, приводящее к ошибочно­
му удвоению некоторых слогов. Старый метод не исчез 
вовсе, но он находил теперь ограниченное применение. 
Нужно ли при этом подчеркивать, что писец, работавший 
над книгой в одиночку, с трудом мог бы обойтись без 
стола, на который он клал и оригинал, и чистые листы 
будущего кодекса. 

21 



Первоначально кодекс состоял из одной-единствепной 
пачки сфальцованных листов. В дальнейшем его стали 
делать из нескольких «брошюр», обычно сложенных из 
четырех согнутых вдвое листов каждая, т. е. из 16 стра­
ниц. По-гречески такая брошюра называлась «тетрада» 
(четверка) — отсюда произошло наше хорошо всем из­
вестное слово «тетрадь». Сплошь и рядом тетради ма­
нускрипта нумеровались, и на рукописи ставилась поме­
та, указывавшая общее число тетрадей^! 

Формат пергаменной книги мог "бить самым разнооб­
разным. Сохранилось предание об «Илиаде» столь миниа­
тюрной, что опа помещалась внутри ореховой скорлупы,— 
предание, впрочем, довольно сомнительное. Наряду с этим 
известны огромные рукописи, как, например, книга сочине­
ний греческого поэта V в. и. э. Нонна Панополитанского 
форматом 38 X 27 см. 

[Папирусный свиток хранили в футляре, пергаменный 
кодекс переплетали, при этом книгу сперва переписывали 
и уже после того снабжали переплетом/Помимо ранних 
переплетов из коптского Египта, уцелели средневеко­
вые переплеты преимущественно на рукописях XIV— 
XV вв. 

Сходство тех и других свидетельствует о стойкости тра­
диций. 

Р^\Отдельные тетради византийского кодекса не подши­
вались к корешку, а сшивались с соседними, затем к 
тыльной стороне тетрадей подклеивался кусок ткани, 
достаточно длинный, чтобы его концы могли быть закреп­
лены снаружи в специальных желобках переплетной^до-
ски. Деревянные доски переплета стягивались кожаными 
завязками или металлическими застежками, чтобы поме­
шать пергамену коробиться. Доски переплета обтягива­
лись кожей или тканью, иногда оковывались серебром, 
выкладывались драгоценными камнями, украшались ̂ фи­
гурками и надписями. 
V? По сравнению со свитком кодекс обладал рядом, пре­
имуществ. Он был более «емок» — ведь на пергаменном 
листе писали с обеих сторон. Число листов в кодексе 
также могло быть большимлПо словам папы Григория I, 
в шести кодексах умещался такой же текст, что на 35 свит­
ках. Далее, Дшдекс удобнее хранить. Наконец, им проще 
было пользоваться: свиток приходилось держать обеими 
руками, кодекс мог просто лежать на коленях.^ 

22 



Иконография оставила любопытные памятники торже­
ства новой формы книги. В одной из рукописей Афон­
ского монастыря Ставроникиты X в. представлен еванге­
лист Лука: перед ним развернут длинный свиток, который 
он копирует в положенный на колени маленький кодекс. 
' ЦТрдобно тому как пергамен вытеснил папирус, он сам 

в свою очередь уступил место новому писчему материа­
лу ~ бумаге/ 

Бумага — китайское изобретение, сделанное еще за 
несколько столетий до нашей эры. И з К и т а я о н а рас­
пространилась на восток^вЯпонию, и на_запад, к арабам. 
Арабы освоили производство бумаги в^амарканде""уже в 
бередине VID^ в._нл ъ. Древнейшая сохранившаяся араб­
ская бумажная книга, так называемый Codex Warner, 
датируется 866 г., но известны фрагменты и акты, отно­
сящиеся к более раннему времени. На первых порах са­
маркандские мастерские удовлетворяли потребности всего 
арабского мира. Около 900 г. бумажное дело налажи­
вается западнее, в цитадели папирусного производства — 
Египте. Затем в X в. создаются мастерские в Дамаске, 
Тивериаде, в Хамате, Триполи и, может быть, в Багдаде. 
Видимо, несколько позднее возникает бумажное производ­
ство в Каире. Именно тогда папирус окончательно пере­
стает служить писчим материалом: здесь, в Восточном 
Средиземноморье, сокрушительный удар ему нанесла бу­
мага, а не пергамен. 

Древнейшая греческая бумажная рукопись — Вати­
канская 2200. Она создана очень рано, около 800 г., 
однако за пределами Византийской империи, в Дамаске, 
в сохранявшейся там эллинизированной среде. Эта ру­
копись уникальна. 
гО/Кщда бумага впервые появилась в Византии, сказать 
трудно. Это произошло не позднее_Х1 g/ В инвентаре 
монастырского имущества, составленном в 1077 г. по при­
казанию писателя, правоведа и чиновника Михаила Атта-
лиата, наряду с «кожаными» книгами перечислено не­
сколько бомбикиновых, т е. писанных на бумаге. Уже 
с середины XI столетия византийская императорская 
канцелярия приступила к изготовлению бумажных гра­
мот: это были, подобно папирусным, длинные свитки, 
склеенные из нескольких листов. Древнейший из уцелев­
ших свитков (1052 г.) — «златопечатнос слово» импера­
тора Константина IX Моиомаха (1042—1055), содержа-

23 



щее привилегии Афонской лавре св. 'Афанасия, дости­
гает в длину 2,68 м. Самая древняя греческая рукопис­
ная бумажная книга (собственно говоря, она изготовлена 
частично на бумаге, частично на пергамене), которая 
имеет точную дату (1105),—Ватиканская 504. (Возмож­
но, уже в 1043 г. была переписана бумажная рукопись 
из книгохранилища Ивирского монастыря на Афоне, но ее 
дата не является бесспорной.) 

На Запад бумага приходит несколько позднее, если не 
считать Испании, где арабы построили бумажные мель­
ницы еще в конце X в. В Сицилии древнейшая бумаж­
ная грамота датирована 1109 г. Первые бумажные доку­
менты, изготовленные на территории Германии, относят­
ся к концу XIII в., а на Руси — к середине XIV в.; наибо­
лее ранняя из русских бумажных книг датирована 1381 г. 
Ь Л Й в Византии, и на латинском Западе бумагу назы-
вшш '«бомбикином» (charta bombycina) — словом, от 
которого (возможно, через итальянское посредство) про­
исходит и наше название «бумага». Этимология терми­
на «бомбикин» остается загадочной. Сперва его производи­
ли от греческого слова «бомбик», обозначавшего шелк, 
а позднее хлопок| и полагали, что ранняя бумага на Востоке 
изготовлялась не из тряпок, а из волокна хлопчатника, 
но микроскопический анализ, проделанный еще в конце 
прошлого века, показал несостоятельность этой гипотезы: 
писчего материала из хлопчатника, по всей вероятности, 
никогда не существовало. Не утвердилась и теория, что 
слово «бомбикин» происходит от названия города Ман-
бидж и что charta bombycina — это манбиджская бума­
га: случайное сходство слов — опасный и коварный аргу­
менту к тому же о производстве бумаги в Манбидже 
мы совершенно ничего не знаем. 

Иногда указывают, что слово «бомбик», которым назы­
вали шелк, а также вообще тонкую ткань, вошло в соче­
тание «charta bombycina» не в своем прямом, а в пере­
носном значении: бомбикиновая харта в понимании чело­
века средневековья — это гладкая бумага, не хлопчатая, 
не льняная, не шелковая, но шелковистая. 

Однако, какова бы ни была этимология слова «бомби­
кин» (в Византии, возможно, произносили «вамбикин»), 
оно сделалось распространеннейшим наименованием бу­
маги, и только позднее, после окончательного вырожде-

24 



ЙИЯ папирусного производства, его вытеснило старое — 
«charta papyri». 
/ (УБ^магу изготовляли из льняных тряпок. Производство 

'было ручным. Волокнистый материал размачивали, вари­
ли с золой и размалывали. Полученную кашицеобразную 
массу черпали формой величиной с изготовляемый лист. 
Форма эта представляла собой деревянную раму с тесно 
натянутыми на ней рядами металлических нитей, пере­
крещивающихся под прямым углом. Бумажная масса за­
держивалась на металлической сетке и постепенно высы­
хала, после чего бумажный слой извлекали из рамы, 
выглаживали и лощили. Чтобы сделать лист более жест­
ким, его погружали в клейкий раствор. \ 

Поскольку бумажная масса ложилась на проволочную 
сетку, на листе обнаруживалось видимое на свет пересе­
чение тонких линий: горизонтальных — вержеров («ver-
geures» — по-французски «полоски»), вертикальных — 
понтюзо («pontuseaux» — по-французски «мостки»). 

Бумага западного и восточного производства, по-ви­
димому, из одного и того же сырья: выше уже говори­
лось, что тезис о существовании хлопчатой бумаги ныне 
отвергнут. Однако различие между ними тем не менее 
заметно. Во-первых, для клейкого раствора на Востоке 
применяли крахмал, тогда как на Западе, во всяком слу­
чае, с конца XIII в. пользовались желатином, сварен­
ным из рогов и копыт животных. Во-вторых, поверхность 
восточной бумаги, на которой писаны арабские и визан­
тийские книги, гладкая, с коричневатым оттенком, тогда 
как ранняя западная шероховатая, желтоватого и даже 
почти белого цвета. Восточная бумажная масса ровная, 
хорошо перемешанная, западная — пористая, неровная. 
В-третьих, вержеры восточной бумаги тонкие, иногда рас­
положены по кривой, а понтюзо — плохо различимые, 
отстоят друг от друга на неравном расстоянии, тогда как 
западные вержеры толще и всегда параллельны раме, 
а понтюзо чередуются через ровные интервалы. Наконец, 
восточная бумага представлена форматом трех типов, тог­
да как Запад первоначально знал один-единственный фор­
мат — примерно 28 X 45 см. 

С конца XIII в. качество западной бумаги быстро 
улучшается: бумажная масса делается более ровной, чис­
ло вержеров возрастает, понтюзо располагаются ближе 
друг к другу. Напротив, п Византии^__после катастрофы 

25 



1204 г., когда Константинополь был захвачен крестонос­
цами, бумага становится значительно хуже, и это обстоя­
тельство порождает своего рода пергаменный рецидив: 
торжественные императорские грамоты, которые с середи­
ны XI в. канцелярия выпускала на бумаге, уже с 
1259 г. обычно переписываются на пергамене, и только 
документы меньшей важности остаются бумажными. 

Если до XIII в. византийцы пользовались арабской 
бумагой и частично, может быть, бумагой собственного 
производства, то в XIV—XV вв. они предпочитают высо­
кокачественный западный писчий материал, главным об­
разом итальянский. 

Одной из характернейших особенностей западноевро­
пейской бумаги с конца XIII в. становится наличие 
водяных знаков. Водяной знак, или филигрань,— это 
особый узор на бумажном листе, своего рода марка ма­
стера. Она создавалась от рисунка на проволочной сетке, 
который «отпечатывался» на бумаге, подобно вержерам 
и понтюзо. Поскольку сетки были непрочны и время от 
времени ветшали и заменялись новыми, поскольку вместе 
с сеткой заменялся и рисунок водяного знака, эволюция 
филиграней дает возможность исследователю более или 
менее точно, иногда в пределах нескольких J лет, датиро­
вать если не написание рукописи, то хотя бы изготов­
ление бумаги. Некоторые мастера уже в начале XIV в. 
ставили на изделиях свою фамилию, например итальян­
ские бумагоделы Фабриано, чья продукция вывозилась 
и в Константинополь. 

Водяные знаки чрезвычайно разнообразны. В Италии 
XIV в. любили изображать ангела с крестом, венок, 
шлем, знамя; во Франции — три лилии, петуха; в Гер­
мании — свинью. Восточная бумага не имела филигра­
ней; греческие манускрипты на бумаге с водяными зна­
ками писаны, следовательно, на привозном с Запада 
материале. 

Итак, бумага в Средиземноморье появилась довольно 
рано, но ей понадобилось несколько столетий, чтобы выте­
снить пергамен. В общем и целом победа бумажной кни­
ги над пергаменной приходится в Европе на XIV столе­
тие. С этого момента пергаменный кодекс становится 
исключением. 

Изобретение бумаги не привело к изменению внеш­
него облика книги: как и пергаменная, бумажная ру-

26 



копись — чаще всего кодекс, состоящий из нескольких тет­
радей, сшитых вместе и скрепленных дощатым перепле­
том. Такую форму книга по сути дела сохранила и после 
изобретения книгопечатания. 

(^Средневековая книга — рукописная. Текст наносился 
вручную. Для работы писец пользовался разнообразными 
орудиями. Тонкая круглая свинцовая пластинка служила 
ему для разлиновки колонок (столбцов) и строк (позд­
нее, с переходом к пергаменному кодексу, писцы стали 
линовать грифелем, следы от которого оставались сразу 
и на волосяной, и на мясной стороне кожи). Для того 
чтобы строки располагались на равном расстоянии одна 
от другой, писец размечал их циркулем, а позднее спе­
циальным пункторием — стержнем, который был снабжен 
иглами, воткнутыми через равные интервалы. Намечен­
ные пункторием точки соединялись линейкой, вдоль ко­
торой свинцом или грифелем проводили черту. Греческое 
слово «канон» (линейка) получило со временем более 
широкое значение: каноном называли правило (отсюда 
наше «канонический», что значит правильный, официаль­
ный) и постановление, особенно церковное (отсюда кано­
ническое, т. е. церковное, право), а государственным ка­
ноном — основной поземельный налог. 

Среди орудий писца был также перочинный ножик, 
который в средние века полностью соответствовал своему 
наименованию, им действительно чинили перья (а кроме 
того, обрезали папирус). Писец пользовалсялгемзой и что­
бы шлифовать, и чтобы острить кончик negaj4 ^.^ 

^Египетские писцы работали камышинкой, наискось 
срезанной^ по-видимому, \B_JLII в. до н. э. было изобре­
тено с двух сторон заостренное камышовое перо,) давав­
шее более тонкий штрих. Греки называли его «калам», 
словом, которое означало прежде всего камыш. Конец ка­
мышового пера расщеплялся надвое, как позднее расщеп­
лялось гусиное перо. 

[Уже в древности наряду с тростниковым пером писцы 
нзреД^а пользовались костяными п металлическими. По­
степенно, однако, на Западе все эти орудия были вытес­
нены птичьими перьями.^ 

Птичье перо, вероятно, не применялось античными 
писцами: во всяком случае, его не удалось обнаружить 
ни на одном греческом или римском памятнике, тогда 
как калам постоянно и упоминается в текстах, и изобра-

27 

file:///b_JLII


жается художниками (мы даже знаем, что во II в. до н. э. 
в Египте 1000 тростниковых перьев стоили всего 15 мед­
ных монет). Первое бесспорное упоминание птичьего пера 
в качестве орудия для письма находится во втором фраг­
менте так называемого «Анонима Валезия», сочинения 
современника короля Теодориха Остготского (493—526). 
Но уже столетие спустя Исидор Севильский писал: «Ору­
дия письма — калам и перо, ими наносятся слова на стра­
ницы. Если калам делается из дерева (так!), то перо— 
птичье. Острие его расщепляется надвое» 3. Чтобы стать 
орудием писца, птичье перо подвергалось специальной об­
работке: его выдерживали в песке или в золе, соскреба­
ли ненужные перепонки, удаляли жир и, наконец, 
очиняли. 

На Западе в миниатюрах евангелий изображение 
птичьего пера появляется в VIII—IX вв., но первона­
чально лишь евангелиста Иоанна наделяли этим орудием, 
все остальные евангелисты вплоть до XI в. держали в 
руках калам. Только в XII в. калам исчезает из канони­
ческих миниатюр. Однако это не значит, что тростниковое 
перо действительно существовало так долго: ведь канони­
ческая иконография средневековья очень традиционна и 
сильно отставала от действительности. По всей видимо­
сти, замена камышового пера птичьим совершилась в 
XI в.: западные письменные источники с XII в. говорят 
только о гусиных, лебединых или павлиньих перьях. 

(Йа Руси письмо каламом не нашло применения, как не 
\**> употреблялся здесь и папирус. Правда, на некоторых ми­

ниатюрах древнерусских евангелий евангелисты держат 
тростниковое перо, но это не более как дань архаичной 
традиции. Возможно, эта традиция попала на Русь из 
Византии^ 

Зато на мусульманском Востоке тростниковое перо 
(арабы называли его заимствованным у греков термином 
«qalam») господствовало на протяжении всего средневе­
ковья. Здесь даже утверждали, что пророк Енох был пер­
вым, кто начал писать каламом, и «люди калама» обычно 
противопоставлялись «людям меча». Изобретенное в X в. 
вечное перо (с внутренним резервуаром для чернил), 

4 которое можно было, прятать в рукава, не боясь испач­
каться^ осталось в арабском мире забавным раритетом. 
По-видимому, и в Закавказье в средние века пользова­
лись преимущественно «тростью» — каламом. 

28 



Евангелист Матфеи за письмом. 
На столике разложены письменные принадлежности,-

Мляиатюра из евангелия середины X в. Афины, Национальная библиотека 

(р Писали в Византии гусиным пером или нет, неизвест­
но, калам, во всяком случае, сохранялся там очень долго. 
Например, в Евангелии Парижской библиотеки 54, дати 
руемом концом XIII в., мы видим Луку возле столика, 
на котором несколько тростниковых перьев. И в более 
поздней (середина XIV в.) рукописи Московского исто­
рического музея 407 евангелисты изображены с каламом 
в руках. Императорская канцелярия также удержала 
«трость» как инструмент для письма. 

Термин «калам» постоянно встречается и в византий­
ских литературных текстах: ораторы XII в. любили со 

29 



поставлять тростниковое перо, бичующее противника, 
с копьем, обагренным вражеской кровью. 
|>) Наряду с термином «калам» у византийцев существо-

в&л также термин «графйс» или «графйон». Можно было 
бы думать, что это стиль, который в русских текстах 
именуется «писалом», однако Евстафий Солунский и 
Иоанн Цец в XII в. употребляют термин «графис» бок 
о бок со словом «чернила» — значит, это перо J Но какое? 
Евстафий называет «писало» бронзовым. Нельзя ли допу­
стить, что речь идет о металлическом пере? Вопрос этот 
нуждается в дальнейшем исследовании. 
•О^^Если перо по самой природе его материала непрочно, 
то чернильницы, сделанные из камня, рога или металла, 
лучше выдерживали время, и поныне сохранилось немало 
древних чернильниц, иногда с остатками высохших чер­
нили Среди них известны роскошные, подобные визан­
тийской серебряной чернильнице IX в., украшенной 
изображениями античных мифологических персонажей и 
надписью, которая прославляет писца Льва — «чудо сре­
ди каллиграфов». 1Античные чернила (по-гречески «мё-
лан» — черное) подобны китайской туши и нередко со­
храняют блеск и цвет на текстах двухтысячелетней дав­
ности. Их изготовляли из смеси сажи с камедью (виш­
невым клеем), из костяного угля (в том числе из жженой 
слоновой кости), из косточек плодов, из мягких древесных 
пород и, быть может, из чернильной жидкости каракати­
цы. То ли из-за состава чернил, то ли из-за характера 
писчего материала античные тексты легко смывались^ 
и жалобы на «разрушительную губку» часты в античной 
литературе. Светоний приводит забавную шутку Августа, 
оплакивавшего неудачу своей трагедии «Аякс». «На во­
прос друзей, что поделывает его Аякс, он ответил, что 
Аякс бросился на свою губку». (Согласно мифу, Аякс, 
участник Троянской войны, покончил с собой, бросив­
шись на собственный меч.) И в другом месте он гово­
рит, что поэтам, не угодившим Калигуле, приходилось 
смывать губкой, а то и слизывать языком свои неудач­
ные сочинения — если только они хотели избежать розог. 
Вплоть до V в. н. э. писатели вспоминают «разрушитель­
ную губку». В средние века положение меняется. Впро­
чем, средневековые арабские авторы сберегли многообраз­
ные рецепты чернил из сажи — главным образом из 
жженого растительного масла или нефти. 

30 



Jlocjie того как утвердилась пергаменная книга, по-ви­
димому, были созданы новые чернила — из сока дубовых 
чернильных орешков,— впервые упомянутые латинским 
писателем Марцианом Капеллой, жившим в V столетии. 
Они были прочнее, их нельзя было смыть губкой. Мож­
но было только соскоблить пемзой. По своему желто-
коричневому тону они отличались от блестящих сажных 
чернил. ̂ )В Византии «вареные чернила» — энкауст — при­
готовляли не только из толченых и пропаренных черниль­
ных орешков (возможно, с добавлением медного купоро­
са), но и из отвара некоторых сортов древесной коры, 
перемешанного с сажей и камедью. Чернильные орешки 
служили материалом для изготовления чернил также и 
в арабских странах. К XV в. внедряются так называе­
мые железные чернила современного типа. 

Пергаменная книга была очень дорога, и это подчас 
приводило к тому, что старый текст соскабливали и на 
очищенную поверхность наносили новый. Так возникали 
книги с «двойной нагрузкой» — палимпсесты (от грече­
ских слов «палин» — «вновь» и «псёхо» — «счищаю»). 
Древнейший греческий палимпсест — сочинения Ефрема-

Сирина в рукописи V в., стертые и «записанные» в 
XIII столетии. Сохранились также палимпсесты Гомера и 
Страбона с первоначальным текстом, датируемым VI— 
VII вв. 

Иногда старые тексты счищали из идеологических со­
ображений. Средневековые писцы благочестиво «записы­
вали» языческие или еретические тексты: известна, к при­
меру, стертая рукопись Еврипида, на которую нанесен 
новый текст — библейских пророков. Но было бы невер­
ным думать, что «записывание» старых манускриптов 
всегда диктовалось враждой к языческой книге: Ефрем 
Сирин, которого стерли в XIII в., принадлежал к числу 
авторитетнейших христианских авторов. 

Современная техника позволяет в некоторых случаях 
фотографировать (и, следовательно, восстанавливать) 
счищенный, или, как его называют, угасший текст. 

ЦВ^истории средневекового греческого книжного письма 
выделяют обыкновенно два период^ первый характери­
зуется* преобладанием унциала, второй — минускула. 

к=Хщ$иальное письмо (термин «унциал» заимствован 
из латинской терминологии), иначе называемое маюс­
кульным (от латинского «majus» — «большее»), возникло 

31 



применительно к дешевому писчему материалу — папи­
русу; оно крупное, четкое, со сравнительно небольшим 
числом сокращений. Все буквы одинаковой высоты и по­
ставлены обособленно, они словно размещаются между 
двух мысленных линеек. В основе каждой из букв лежит, 
как правило (исключение составляют кси, ро, ипсилон и 
еще две-три буквы), один из трех элементов: квадрат, 
круг или равнобедренный треугольник — так, что диа­
метр круга и высота треугольника равняются стороне 
квадрата. Слова унциального текста не разделены, над­
строчные знаки отсутствуют^ кд^с < тс; 

Унциальное письмо первых веков нашей эры не оста­
валось, разумеется, неизменным: по-видимому, известную 
трансформацию оно претерпело в связи с переходом к 
кодексу как преобладающей форме книги и с измене­
нием техники письма: вероятно, с конца II в. н. э. угол 
наклона калама стал значительно более острым. При 
этом (во всяком случае, до VI в.) эволюция гре­
ческого письма шла параллельно развитию латинского, 
и обе системы оказывали взаимное влияние. 

IV в. был выработан канон «библейского маюску­
ла», представленного, в частности, Синайской рукописью 
Библии. Насколько можно судить по немногочисленным 
сохранившимся рукописям (особенно скудны уцелевшие 
фрагменты греческих книг VII—VIII вв., что, скорее 
всего, объясняется упадком книжного дела в это время), 
с конца IV в. унциальный канон приобретает черты не­
которой искусственности и маньеризма (чрезмерное под­
черкивание контрастов в форме букв, внедрение 
орнаментальных мотивов), и одновременно начинают 
вырабатываться новые (быть может, локальные) типы 
унциального письма: их условно называют коптским, 
«оживальным» (стрельчатым) и литургическим унциа-
дом; «оживальный» именуется иногда славянским. 
v ^ B IX в. книжное производство в Византии ожив­
ляется: во всяком случае, число рукописей этого времени, 
дошедших до нас, намного превосходит количество ману­
скриптов VII и VIII вв. Около 800 г. был переписан 
греческий перевод «Диалогов» папы Григория Великого. 
Позднее появился ряд книг, среди которых много ученых 
сочинений Птолемея, Псевдо-Дионисия Ареопагита, Кось-
мы Индикоплова, Диоскорида. Эти книги писаны унциа-
лом. Унциал IX в. обладал известными особенностями: 

32 



t '%• Ф'"$ у ••••$г:'Ь ip&?А/* 

h * int-v 

ЩгщШШЩ 

Нижний (смытый СлеПченскин апостол, палимпсест. 
I) текст —. греческий, X в.; верхний —древнебол rape кий, XII в. 

Ленинград, Государственная публичная библиотека 
им. М. Е.Салтыкова-Щедрина 

2 А, П. Каждан 



буквы наклонены вправо, некоторые из них (например, 
альфа) приобрели новый облик, появились надстрочные 
знаки. 
^[Однако уже к началу IX в. в Византии вырабаты­

вается довая Форма книжного письма — минускул. Тер­
мин этот, происходящий от латинского «minus» («мень­
шее»), не встречается в византийских памятниках и так­
же заимствован из латинской палеографии — сами визан­
тийцы говорили об этом письме как о «связном». 
Минускул был выработан на основе курсива — письма, 
существовавшего и раньше наряду с унциалом, но пред­
назначавшегося для написания не книг, а деловых доку­
ментов, черновиков и частных писем. 

В минускульном письме буквы мельче и связаны меж­
ду собой. Отчего писец получал двойную выгоду: во-пер­
вых, минускул позволял экономнее расходовать дорогой 
пергамен (в частности, благодаря применению сокраще­
ний и лигатур — устойчивых «связанных» сочетаний двух 
или нескольких букв); во-вторых, «связным» (минускуль­
ным) письмом можно было писать скорее, чем унциаль­
ным, предполагавшим раздельное выписывание каждой 
буквы. Однако миниатюрность шрифта и связанность 
букв могли бы привести к неясности почерка, если бы 
не ряд методов, выработанных в минускульном письме. 
Во-первых, слова стали отделять друг от друга, чего не 
было в унциале. Во-вторых, сами буквы строили более 
сложным и многообразным способом, нежели маюскуль­
ные: их располагали на мысленной четырехлинейной сет­
ке так, что тело буквы помещалось между двумя внут­
ренними линейками, а разнообразные «дополнения» — 
дуги, петли и хвосты — выбрасывались вверх или вниз. 
Наконец, в минускульном письме последовательно внед­
рялись надстрочные знаки!)Дл/-с с ^-f-' 

Когда и где был выработан минускул, пока остается 
невыясненным. Древнейшая минускульная рукопись — 
хранящееся в Ленинграде так называемое Евангелие 
Порфирия Успенского — была завершена в 835 г. Значит, 
в первой трети IX в. минускул уже сложился. Иногда 
ссылаются на любопытную помету на Бодлеянской руко­
писи XIV в., относящую изобретение минускула ко вре­
мени Константина VI и Ирины, т. е. к 90-м годам 
VIII в., однако на самом деле помета на Бодлеянской 
рукописи говорит лишь о том, что найдена надпись, выре-

34 



;*f'0## * 

Л/Л A//? i t ? / /* 

/ / • / 'VVAi 

J 
I 

i i 

A//V* A / / ' A W A / A A 
0П1-ИЫ Z t £ w VT\*. 

^#%& 

Унциальное письмо IX г. 
Псалтирь 862 г. Ленинград* 

Государственная публичная библиотека им. М. Б. Салтыкова-Щедрина 

2* 



занная на камне, и не имеет никакого отношения к исто­
рии греческого книжного письма. 

Выработку минускула часто связывают со Студийским 
монастырем в Константинополе, при котором существовал 
скриптории — мастерская по переписыванию рукописей. 
Правила Студийского монастыря, составленные его игуме­
ном Феодором Студитом, устанавливали, между прочим, 
наказания для монахов, трудившихся в скриптории под 
началом протокаллиграфа. Их карали за поломку калама 
и за небрежное отношение к переписываемому тексту, 
за то, что они чересчур доверяли памяти и не загляды­
вали в оригинал, за несоблюдение надстрочных знаков 
и знаков препинания и вообще за неподчинение прото-
каллиграфу. В студийском скриптории возник ряд минус­
кульных книг: один из студийских монахов, Николай, 
переписал упомянутое уже Евангелие Успенского, а так­
же сборник посланий Феодора Студита. Вместе с тем в 
студийском скриптории, по всей видимости, продолжали 
пользоваться и унциалом: со Студийским монастырем свя­
зывают обычно унциальный манускрипт Псевдо-Дионисия 
Ареопагита и унциальные рукописи некоторых сочине­
ний Феодора Студита. Во всяком случае, прямых данных 
об изобретении минускула студийскими монахами нет. 
1^'С IX в. минускул быстро вытесняет унциал из упо­

требления, хотя минускульная реформа ни в коей мере 
не означала исчезновения унциала — унциалом по-преж­
нему писали торжественные богослужебные книги (так 
называемый литургический унциал применялся до рубежа 
XI—XII вв.). Помимо того, минускул недолго оставался 
«чистым», он очень рано стал испытывать влияние ун­
циальных форм. Если чистый минускул предполагал (по­
добно унциалу) размещение букв на черте, проведенной 
с помощью свинцового диска, то с течением времени 
минускульная строка оказалась «спущенной» под черту 
и как бы «подвешенной» к ней. 

Именно этим «смешанным» минускулом писаны луч­
шие византийские рукописи, датируемые XI—XII сто­
летиями. После 1204 г. минускул становится более бег­
лым, число лигатур и сокращений возрастает, унциаль­
ные и минускульные формы употребляются произвольно, 
а все оформление книги делается более небрежным. Позд­
нее письмо (XIII—XV вв.) принято называть книжным 
курсивом^ 

36 



Ь~» nrt # w «за в g, 

Aft! 

j » f t * ^ ^ « » * ° w i 

ft|^*°n8iV * ^ V . 

Минускульное письмо 
Бвангелие. Париж, Наци 

начала XI в. 
библиотека 



Иначе выглядел литургический минускул — более 
крупный и праздничный шрифт, с XII в. вытеснив­
ший литургический унциал. 
Уу) Конечно, эта схема не исчерпывает всего многообра­

зия форм византийского письма. Отличались друг от 
друга рукописи, созданные писцами-профессионалами и 
просто книголюбами; определенными чертами обладали 
манускрипты, имевшие специальное назначение — музы­
кальные или для ученых занятий; особое письмо при­
менялось для деловых документов, особое — для импера­
торских грамот. И все же писец, если только он 'не 
архаизировал сознательно свою манеру, писал по нормам 
своего времени, а эти нормы менялись от столетия к 
столетию в зависимости от внешних обстоятельств (изме­
нение писчего материала и орудий письма, упадок или 
рост образованности) и в соответствии с внутренними 
закономерностями эволюции шрифта: противоречивой 
тенденции к унификации букв и их спецификации. 
^Византийские переписчики заботились о своем чита­

теле. Они снабжали книгу пйнаксом-оглавлением, перед 
отдельными произведениями помещали леммы, даю­
щие внешнюю характеристику этого сочинения (лемма 
могла разъяснять, кому адресовано послание или по ка­
кому случаю была произнесена речь), и, наконец, в схо­
лиях комментировали трудные места текста или увязыва­
ли события прошлого с современностью. Византийские 
комментаторы создали схолии к произведениям класси­
ков: Гомера, трагических поэтов, Аристофана, Лукиана 
и многих других. Комментировались богословские и юри­
дические тексты. На рукописи схолии обычно выделялись 
графически: их выписывали на полях или па нижней 
части листа, причем сплошь и рядом пользовались для 
этого более мелким письмом. 

Помимо манускриптов, созданных в Константинополе 
и его окрестностях, известны рукописи X—XIII вв., 
переписанные в разных частях Византийской империи, 
в Малой Азии, особенно в Опсикии и Фракисийской 
феме, на островах, в том числе на Кипре и Крите, и вне 
Византии: в Италии, Палестине и даже в Алании и 
Египте. Рукописи балканского происхождения сравни­
тельно немногочисленны. 

Индивидуальной манеры оформления рукописей, 
индивидуального почерка писца практически не было — 

38 



все это зарождается липи, накануне падения Византий­
ской империи и вырабатывается у греческих переписчи­
ков эпохи Возрождения. Существовали лишь локальные 
варианты господствующего письма (дукты) и особенно­
сти, характерные для некоторых мастерских рукописей. 
Однако византийское книжное письмо было гораздо бо­
лее унифицированно, нежели продукция западных скрип-
ториев с их ярко выраженными местными чертами. 

Казалось бы, индивидуальность писца отчетливее, чем 
в почерке, должна была проступать в тех пометах, кото­
рыми он иногда сопровождал текст. Действительно, неко­
торые писцы называли свое имя и сообщали дату завер­
шения труда. На древнейшей датированной минускуль­
ной рукописи — известном уже нам Евангелии Успенско­
го — переписчик сделал пространную приписку: «Заверше­
на по милости божьей священная эта и богом вдохновенная 
книга 7 мая XIII индикта в 6343 году от сотворения 
мира (835 г.— А, К.). Я молю всех читателей помянуть 
[в молитвах] меня, переписчика, грешного монаха Нико­
лая, чтобы встретил я сострадание во дни [Страшного] 
суда. Да сбудется так, господи. Аминь» 4. 
|*Э Изредка упоминают византийские переписчики собы­

тия политической истории: правление того или иного 
государя, военную катастрофу и вторжение «безбожных» 
турок, а иной раз грозные стихийные бедствия —• земле­
трясения и пожары. Но пометы византийских писцов 
бедны приметами времени и очень часто превращаются в 
стереотип, переходящий из рукописи в рукопись: мастер 
говорит о своем смирении или повторяет христианское 
изречение, вроде часто встречающейся с XII в. фразы: 
«Рука писавшая сгниет в могиле, написанное остается 
на долгие годы» 5. 

МРщшписная книга — не только хранилище текста, но 
сплошь и рядом художественный памятник, изготовле­
ние которого предполагало решение ряда эстетических 
задач. Уже сам шрифт под пером мастера приобретал 
декоративный характер, изящные хвостики и петли ми­
нускульного письма сплетались в причудливый узор, 
радующий глаз. Помимо того, средневековая книга вклю­
чала в себя специальные иллюстративные элементы, 
выполнявшиеся либо писцом, либо специальным масте­
ром-рубрикатором, хрисографом («златописцем») или 
зографом-художникомд В изготовлении минология (сбор-

~~~""" 39 



иика житийных рассказов, расположенных йо месяцам 
в соответствии с празднованием дня святого) по заказу 
императора Василия II (Ватиканская рукопись 1613), 
где имеется не менее 430 миниатюр, принимало участие 
по меньшей мере восемь разных художников, оставив­
ших свои имена (иск л точите л ыш\\ случай!) под некото­
рыми рисунками. Впрочем, грань между писцом, хрисо-
графом и художником далеко не всегда проводилась 
чет'ко, и нередко одно и то же лицо выполняло труд 
представителей разных оформительских профессий. 

Шля выделения в тексте определенных мест служили 
особые значки (крестики, звездочки-астериски, стрелки) т 
сделанные цветными чернилами или красками — синей, 
зеленой, но чаще красной (киноварью), откуда произо­
шли известные понятия «красная строка» и «рубрика» 
(от латинского «ruber» — «красный»). 

Инициалы, или буквицы,— художественно оформлен­
ные заглавные букдц^ возможно, встречались уже в руко­
писях VIII в. Во всяком случае, манускрипты второй 
половины IX и X в. демонстрируют сложившиеся фор­
мы инициалов, перераставших иногда в сложные поли-
хромные композиции из условных изображепий цветов, 
рыб и борющихся животных. Наиболее сложны «истори-
зованные» инициалы, в которые вплетены фигуры святых, 
епископов, евангелистов, императоров. Букву Е подчас 
составляет человек с удочкой, в букву О может быть 
вписан садовник с мотыгой. 

Для обособления отдельных частей (глав) книги ис­
пользовались концовки и заставки в виде линий, плете­
ного орнамента, П-образных рамочек или арок. Особенно 
сложный декор украшал так называемые евангельские 
каноны — таблицы, отмечавшие совпадающие стихи в раз­
ных евангелиях. Они обрамлялись изображением колонн 
с причудливыми капителями, на которых покоились арки; 
орнамент — растительный, животный или геометриче­
ский — изобиловал символами: можно было встретить ро­
зетку (знак солнца) или павлина (знак жизни). 

(Некоторые рукописи (их называют лицевыми или ил­
люминованными) украшены миниатюрами, которые зогра-
фы размещали то среди текста, то на отдельных листах^ 
Эти миниатюры могли выполнять служебную задачу, ил­
люстрируя или даже разъясняя текст, но некоторые из 
них имели независимые художественные или даже со-

40 



циальные функции: таковы, например, портреты импера­
торов и знатных лиц, по заказу которых были выпол­
нены иллюминованные рукописи. 

Миниатюра — памятник византийской живописи и 
источник для изучения истории византийского искусства. 
Миниатюра вместе с тем позволяет познакомиться со мно­
гими сторонами быта, которые невосстановимы по пись­
менным источникам,— с одеждой, мебелью, орудиями тру­
да. Очень богаты такими бытовыми и историческими под­
робностями лицевые манускрипты псалтири, проповедей 

Инициалы (буквицы) греческих рукописей 

Григория Богослова, «Восьмикнижия», некоторых науч­
ных сочинений. А кроме того, миниатюра важна для 
истории самой книги. 

1 . Конечно, византийские миниатюры более стереотипны, 
чем книжные иллюстрации, созданные в западных скрип-
ториях. Униформизм централизованного государства на­
лагал свою печать и на искусство книжных мастеров. 
Стилистические приемы и иконографические принципы 
варьируют здесь весьма незначительно. Но все-таки варь­
ируют! Все-таки книга оказывается более свободной от 
влияния традиционных стереотипов, нежели гораздо более 
бросающиеся в глаза и потому более «официальные» 
мозаика или икона. Стилистическое своеобразие книжных 
мипиатюр позволяет подчас отделить рукописи, создан­
ные в константинопольских мастерских, от произведений 
провинциальных переписчиков и хрисографов. 

Г ~ Византийская книга с ее миниатюрами, инициалами, 
заставками коренным образом отличается от античного 
манускрипта. Общее впечатлепие от античного свитка — 

41 



непрерывность, нерасчлененность, единство всего текста. 
Слова переписаны монотонным унциалом и не отделены 
друг от друга. Киноварные значки, инициалы и миниа­
тюры отсутствуют (античность знала книги с рисунками, 
но это были либо научные книги с пояснительными чер­
тежами, либо «альбомы», где текст служил дополнением 
к разворачивающейся серии портретов или композиций 
на тему эпоса). Заставка-«коронис» помещалась только 
в начале свитка, и все его страницы словно сливались 
в бесконечную линию. Византийская книга более «инди­
видуализирована», раздроблена. Лист кодекса живет сво­
ей обособленной жизнью: он может стать полем для ил­
люстрации, обрамленной к тому же декоративной рамкой, 
которая отчетливо вычленяет миниатюру из ее окруже­
ния. Лист дробится киноварными значками, линейками, 
инициалами, наконец, самой неровностью минускульного 
письма. 

Такова византийская книга. Чтобы читать ее и тем 
более переписывать, нужно было быть грамотным, нуж­
но было овладеть минимумом знаний. И в средние века, 
как раньше или позже, эти знания давала школа. Вот 
почему от книги мы естественно перейдем к византий­
ской школе. 



Глава 2 

ОТ БУКВЫ ДО ЗНАНИЯ 

Книга — немой наставник и кладовая знаний, дремлющих 
до времени и готовых, подобно доброму джинну, явиться 
на помощь тому, кто овладел тайной волшебства. Ибо 
разве не волшебство — искусство чтения? Разве не вы­
зывало оно суеверный страх еще у современников Го­
мера, державших в памяти 48 книг «Илиады» и «Одис­
сеи»? Из условных значков, из ограниченного набора 
букв алфавита, складываются сложнейшие научные поня­
тия, административные распоряжения, любовная лирика 
и моральные наставления. Но, чтобы овладеть волшебст­
вом чтения и увидеть за свитком и кодексом сумму за­
ложенной в них информации, овладеть их содержанием, 
надо учиться. 

И византийцы учились. И у них были школы и 
учителя. 

Греческое слово «схолэ» означает прежде всего досуг, 
праздность, отдых, но вместе с тем и ученую беседу 
па досуге, умственный труд, учебные занятия. Схолиями 
мы по сей день называем толкования, комментарии. От 
слова «схолэ» произошло и слово «школа», и адекват­
ные слова в латинском и в новых языках (school, Schu-
le, ecole). 

В сравнении с обитателями Западной Европы визан­
тийцы казались грамотеями: живший на рубеже XII— 
XIII вв, Никита Хониат рассказывает, что крестоносцы 
потешались над привычкой греков писать и над тем, что 
они носили с собой тростниковые перья и чернильницы. 

Насколько широко было распространено в Византии 
элементарное образование? Ответить на этот вопрос не­
просто, ибо никаких статистических данных не сущест­
вует. Иногда обращают внимание на то, что большинство 
героев житийной литературы, даже выходцы из семей ре­
месленников и земледельцев, умеют читать и писать. Но 

43 



было бы рискованным абсолютизировать эти Данные, ко­
торые могли быть навеяны литературным стереотипом. 
В стране оставалось немало неграмотных. Действительно, 
43-я новелла императора Льва VI (886—912) требует, 
чтобы в городах при составлении документов не привле­
кались неграмотные свидетели, но не считает возможным 
применять этот принцип к сельской местности, где, по 
словам законодателя, воспитание и образование не наш­
ли достаточного места и грамотных людей недостаточно. 
И точно так же правовед XII в. Вальсамон жалуется, 
что за пределами «царственного города», Константинопо­
ля, немного людей, знающих грамоту. Кресты среди под­
писей на деловых документах — не, редкость (и среди них 
кресты монахов). Неграмотных монахов упоминают мона­
стырские уставы. Но более того — и на высоком админи­
стративном посту можно было встретить необразованного 
человека: таков, например, Подарон, один из высших мор­
ских командиров конца IX в. Так как он был неграмот­
ным, император Лев VI распорядился, чтобы специаль­
ный судья помогал Иодарону разбирать тяжбы между мо­
ряками. Об императоре Михаиле II (820—829) говорили, 
что другой успеет прочитать целую книгу, прежде чем он 
разберет буквы собственного имени. В VIII в. даже к 
епископу предъявлялись минимальные требования: согла­
сно 2-му правилу VII Вселенского собора 787 г., епи­
скоп должен был непременно знать псалтирь; что же ка­
сается остальных книг Писания, то удовлетворялись об­
щим с ними знакомством. В XI в. Михаил Пселл изде­
вался над каким-то священником, который именовал себя 
грамматиком и нотарием,— это название подходило ему 
так же, как черным эфиопам эпитет «серебристые». Да, 
в юности этот человек ходил в школу, но не для того, 
чтобы учиться, а только для того, чтобы причинять не­
приятности тем, кто его обучал. 

Самое отношение к знанию было двойственным. С од­
ной стороны, сохранялось раннехристианское, аскетиче­
ское, враждебное отношение к мудрости мира сего, к муд­
рости ложной, языческой, бесполезной для «спасения» че­
ловека. Излишние знания, казалось, ведут к суемудрию, 
гордости, к ереси, наконец. Монашеский идеал простеца, 
юродивого, вызывающего насмешки окружающих, но вме­
сте с тем провидца, которому бог позволил коснуться 
высших тайн и истин, был распространен в византийской 

44 



литературе, й герои агиографических памятников Про­
славляются подчас за то, что они не дотронулись и кон­
чиком пальца до светской, илл, как говорили в Визан­
тии, «внешней», «за дверьми расположенной», образован­
ности. 

А с другой стороны, знания были ценностью. «Апе-
девсйя» (необразованность) служила предметом пасмешек. 
Над людьми, не умевшими правильно выразить свою 
мысль, постоянно потешались, а византийские литерато­
ры, особенно с XI столетия, гордились своими знания­
ми, своей образованностью. 

Обучение начиналось в начальной школе. Любопыт­
ный памятник, датируемый 300—310 гг.,— Греко-латин­
ский разговорник, так называемый Hermeiieumata Pseu-
dodositheana — позволяет представить школьный день 
мальчика в эпоху поздней Римской империи. Оп встает 
рано, умывается, приветствует отца и мать и отправля­
ется на занятия. Он уходит без завтрака — ни греки, 
ни римляне не ели с утра. Его провожает в школу «пе­
дагог»— этим словом, буквально означающим «ведущий 
ребенка», греки называли раба-дядьку. Педагог несет 
письменные принадлежности — таблички, стиль и линей­
ку. Занятия продолжаются до обеда; мальчик возвраща­
ется домой, съедает хлеб, маслины, сыр, несколько суше­
ных фиг, орехи и возвращается к учителю. И снова — 
до вечера. 

Римская общественная школа выглядела жалкой: 
лавка, отделенная от улицы занавесью, где человек 
тридцать учеников рассаживались на скамеечках вокруг 
«магистра», восседающего на стуле («кафедре»). Учитель 
получал ничтожное жалование и принадлежал к одной 
из самых низких общественных категорий. 

Византийская элементарная школа немногим отлича­
лась от позднеримской. Ученики (иные из них босиком) 
прибегали в школу утром по зову била: вероятно, с ни­
ми уже не было раба-дядьки, и свои школьные принад­
лежности (таблички, стиль) они припосили сами. Сидели 
они на скамеечках или прямо на земле, подстелив овчи­
ну, а таблички держали на коленях. 

Методы преподавания также оставались старыми. Ви­
зантийская школа давала прежде всего навыки чтения: 
сперва запоминали буквы, затем слоги, наконец — целые 
слова. Слоги, слова и тексты читали хором и заучивали 



наизусть. Трудность заключалась, помимо прочего, в той, 
что к византийскому времени произношение греческих 
слов не всегда соответствовало начертанию: звук «и», на­
пример, обозначался на письме различными буквами (йо­
та, эта) и несколькими сочетаниями гласных (омикрон + 
+ йота, эпсилон + йота). При переходе к чтению текстов 
появлялись новые трудности, ибо разговорный язык ви­
зантийцев отличался от языка литературы, ориентировав­
шейся на классические образцы. Дети, следовательно, сра­
зу же оказывались перед проблемой двуязычия. 

Учитель начальной школы (грамматист) обучал, кроме 
того, письму: он писал буквы на табличке, школьник ко­
пировал их, стирая время от времени свои неудачные 
опыты. В программу начальной школы входил и счет: 
считали по пальцам или с помощью камешков, иногда 
прибегая к абаку — счетной доске, где были проделаны 
отверстия, над каждым из которых стояла цифра: при 
счете в отверстие абака вкладывали пальцы. В Визан­
тии до XV в. не знали позиционной системы: цифры обо­
значались буквами алфавита, и их значение не менялось 
от «позиции», от места в написанном числе. Так, еди­
ница писалась как альфа, десятка — как йота, сотня — 
как ро, и чтобы изобразить 111, надо было поставить 
три разных знака: PIA. Такая графика цифр осложняла 
действия с ними. 

Коренное отличие византийской элементарной школы 
от школы в Западной Европе состояло в том, что в Ви­
зантии церковь не обладала монополией на образование. 
Начальная школа была, как правило, частной, училища 
при церквах и монастырях создавались очень редко, и при 
этом монастырские училища ограничивались внутренними 
потребностями — подготовкой будущих монахов. 

Одна из таких монастырских школ описана в уставе 
Бачковского монастыря, составленном в 1083 г. В этой 
школе обучалось всего-навсего шестеро детей под руко­
водством «старца» из числа священников. Ученики полу­
чали от монастыря пропитание и одежду. При этом устав 
подчеркивает, что обучавшиеся в школе должны были 
становиться священниками. В другом монастырском уста­
ве (он был составлен, в 1210 г. для кипрского богородич­
ного монастыря Махера) было прямо зафиксировано за­
прещение принимать юных мирян для обучения «священ­
ной грамоте»: монастырское обучение предназначалось в 

46 



Византийской империи исключительно для будущих ду­
ховных лиц. 

Относительная прочность античных традиций обусло­
вила то, что христианское влияние далеко не сразу ска­
залось на образовательной системе. Фрагменты учениче­
ских тетрадей из Египта (а они известны вплоть до 
VII в.) показывают, что торжество христианской рели­
гии первоначально не отразилось ни на характере, ни 
на предмете преподавания. Школьники продолжали пере­
писывать мифологические имена, несмотря на то, что ве­
рить в древнегреческих богов стало уже недозволенным. 

Позднее, однако ж, в основу школьного обучения была 
положена псалтирь, или книга псалмов Давида. О святых 
IX—X вв. их биографы рассказывают, что они, усвоив 
буквы, начинали читать и учить наизусть псалмы. Что 
касается других книг, то их читали в школе грамматиста 
лишь в редких случаях. 

Физическая подготовка, занимавшая столь важное ме­
сто в древнегреческой школе, не входила в программу ви­
зантийского образования — зато школьники получали зна­
комство с церковным пением. 

Мальчики и девочки поступали в школу грамматиста 
обычно в шесть-семь лет, хотя строгих возрастных кри­
териев не существовало. Элементарное образование, или, 
как его называли в Византии, <(пропедйа» (предваритель­
ное воспитание), продолжалось два-три года, и этим, по-
видимому, для большинства завершалась школьная наука. 

Состав учащихся средних школ был, если так можно 
выразиться, классово ограничен. С одной стороны, высшая 
аристократия, как правило, не отдавала своих детей в 
школу — они получали домашнее воспитание, в котором 
искусству скакать верхом, стрелять из лука и охотиться 
принадлежало существенное место. С другой — для бедня­
ков продолжение образования было бы непростительной 
роскошью: и потому, что учителю нужно было платить, 
и потому, что дети крестьян и ремесленников рано на­
чинали трудовую деятельность. Будущему святому Илье 
Новому исполнилось 12 лет, когда его отдали в ученики 
к столяру: он жил в доме мастера, помогал по хозяйству и 
постепенно овладевал столярным делом. Когда Констант 
(будущий Михаил Пселл, знаменитый ученый и полити­
ческий деятель XI в.) завершил к десяти годам началь­
ное образование под руководством какого-то учителя, его 

47 



родственники, небогатые константинопольские горожане, 
решили учить его ремеслу, PI ТОЛЬКО мать умолила их 
иначе определить судьбу способного мальчика: Константа 
отправили в обучение «грамматику». Никакого социаль­
ного или имущественного ценза, ограничивающего обра­
зование, в Византии не существовало, тем не менее в 
средних школах занимались по преимуществу дети чинов­
ников, духовных лиц (в Византии не было целибата, т. е.. 
запрета духовным лицам иметь семью), провинциальных 
землевладельцев, купцов. 

Девочки не поступали в среднюю школу, и к женскому 
образованию вообще относились настороженно. Начитан­
ных женщин в Византии до XII в. было немного. Редкий 
пример — поэтесса Касия, которая, согласно романтиче­
скому преданию, находилась среди красивейших девиц, 
привезенных в Константинополь для того, чтобы импера­
тор Феофил (829—842) выбрал из их числа себе невесту. 
Отвергнутая царственным женихом, Касия удалилась в 
монастырь и в разнообразных эпиграммах бичевала глуп­
цов и невежд. В XII в. в Константинополе было уже не­
мало знатных женщин, которые много читали, покрови­
тельствовали ученым и писателям и сами пробовали си­
лы на литературном поприще. Такое изменение взглядов 
на женское образование очень четко отражает биограф 
Анны Комнин, одной из ученейших византийских дам, 
который замечает, что ее родители — император Алексей I 
(1081—1118) и его монахолюбивая супруга Ирина — до­
садовали на тягу Анны к знаниям и ограничивали ее 
чтение. Только после того как Анна вышла замуж, ее 
муж, видный вельможа и историк Никифор Вриенний, 
принадлежавший уже к новому поколению, помог ей по­
знакомиться с тем, что в детстве и отрочестве остава­
лось для нее запретным. 

В поздней Римской империи почти каждый значи­
тельный город имел свою среднюю школу — в Византии 
начиная с VII—VIII вв. среднее образование сосре­
доточивалось почти исключительно в Константинополе. 
За пределами столицы редко удавалось найти опытного 
учителя. В этом отношении очень показателен рассказ 
«Жития Константина Философа»: будущий просветитель 
славян вырос в Солуни, одном из крупнейших городов 
империи; он рано почувствовал тягу к знаниям, но в Со­
луни Константин так и не смог пойти дальше началь-

49 



ного образования — в городе не было человека, способно­
го научить «художеству грамматическому», кроме какого-
то странника, когда-то знавшего, но потом забывшего на­
уку грамматики. Любознательный юноша отправился в 
столицу, где действительно изучил Гомера и геометрию, 
диалектику (логику) и философию, риторику, арифмети­
ку, астрономию и музыку. Агиографы единодушно расска­
зывают о молодых людях, вынужденных для продолже­
ния образования покидать родину и переселяться в Кон­
стантинополь. Но нельзя думать, будто Константинополь 
кишел учебными заведениями. Французский ученый П. Ле-
мерль предполагает, что в Константинополе первой поло­
вины X в. было всего 12 средних школ, в каждой из 
которых обучалось 20—40 человек *. Следовательно, в 
огромном городе (а по существу во всей Византийской 
империи) лишь несколько сотен мальчиков могло еже­
годно получить среднее образование. Конечно, цифры эти 
весьма условны, и все же они дают ориентировочное 
представление о том, насколько узкий слой византийцев 
был затронут средним образованием. 

Социальное предназначение среднего образования (са­
ми византийцы называли его «педйа» — «воспитание» или 
«энкйклиос педйа» — «всеохватывающее воспитание») по­
нималось в Византии весьма утилитарно. Автор «Жития 
Никифора Милетского» (X в.) говорит, что многие роди­
тели стремились отправить детей в школу потому, что 
образование могло послужить источником богатства и 
должностной карьеры. И в самом деле, анонимный лето­
писец, известный под именем Продолжателя Феофана, 
рассказывает, что император Константин VTI Багряно­
родный (913—959) покровительствовал константинополь­
скому государственному училищу: он назначал туда учи­
телями видных чиновников и церковных иерархов, а из 
выпускников набирал судей, податных сборщиков и мит­
рополитов. Немногочисленные выпускники средней шко­
лы, по всей видимости, с трудом удовлетворяли потреб­
ности Византийской империи в кадрах светской и духов­
ной администрации. И так как получали «энкйклиос пе­
дйа» по преимуществу дети и племянники чиновников и 
видных духовных лиц, в Византии, несмотря на отсутст­
вие формальных сословных граней, постепенно сложилась 
служилая знать, которая не была наследственной по зако­
ну, но фактически передавала по наследству свод при-

49 



вилегии и должности: из поколения в поколение пред­
ставители этих фамилий занимали посты начальников 
административных ведомств в столице, наместников про­
винций, судей, податных сборщиков и контролеров; из 
той же среды рекрутировалась и церковная элита. Обра­
зовательный ценз оказывался мощным социальным факто­
ром, но в свою очередь его приобретение было опреде­
лено социальным статусом. 

«Энкиклиос педиа» должна была готовить светских и 
духовных администраторов, но программа средней школы 
лишь в очень незначительной степени была ориентирована 
на выполнение этой задачи. 

Византийская школа знакомила с тем, что греки на­
зывали «оксиграфией» или «тахиграфией»— искусством 
сокращенного письма под диктовку, что было весьма важ­
но для будущих чиновников. В «Житии Симеона Бого­
слова» рассказывается, как мальчика, которого готовили 
к чиновной карьере, родственники отдали прежде всего 
грамматисту; затем он в совершенстве овладел тахигра­
фией, но «эллинизацией» своей речи, светским образо­
ванием и риторикой пренебрег, ограничившись только «так 
называемой грамматикой». Возможно, следовательно, что 
тахиграфия предшествовала грамматике. 

Иной раз мальчики 11—12 лет посылались на выучку 
к нотариям — они обучались составлению документов: 
купчих и дарственных грамот, завещаний, договоров об 
аренде. 

Однако не приобретение этих практических навыков 
составляло существо византийского среднего образования. 
В основу византийской «энкиклиос педиа» были положе­
ны принципы античной образовательной системы. В рим­
ской школе грамматика, риторика и философия состав­
ляли так называемый тривиум (буквально «перекресток 
трех дорог»), первую ступень семи свободных искусств, 
за которым следовал квадривиум («перекресток четырех 
дорог»). Программа изучения семи свободных искусств, 
существовавшая в ранней Римской империи, упомянута 
еще Марцианом Капеллой на самом закате римской исто­
рии. Она сохранилась и в западной средневековой школе, 
и в какой-то мере в византийской. 

Обучение начиналось с грамматики, под которой пони­
малось искусство читать и толковать античных авторов. 
Эта дисциплшт не сводилась только к изучению склоне-

50 



пий и спряжений, орфоэпики и метрики, в неё включа­
лись элементы античной истории и географии, а также 
мифологии, без знания которой древние книги оставались 
бы непонятными. 

Пселл рассказывает, что под руководством грамматика 
он в течение одного года выучил наизусть всю «Илиаду» и 
умел не только декламировать ее, соблюдая размер (труд­
ность состояла в том, что гекзаметр «Илиады» был осно­
ван на соблюдении долготы и краткости слогов, тогда как 
во времена Пселла различие долгих и кратких гласных в 
греческом языке уже исчезло), но и разбирать текст, 
отмечая удачные метафоры и гармонию словосочетаний. 

Гомер, несмотря на его архаизм, составлял основу 
«грамматического» образования византийца. Его постоян­
но цитировали, даже не утруждая себя добавлением: «Как 
сказал Гомер». Помимо того, в школьную программу вхо­
дило по три трагедии Эсхила, Софокла и Еврипида, Ари­
стофан, а также отрывки из Гесиода, Пиндара и Фео-
крита. 

Ученики должны были научиться читать и понимать 
классических авторов, овладеть правильным произноше­
нием, познакомиться с принципами стихосложения и 
прежде всего усвоить орфографию и грамматические нор­
мы. Основным пособием по грамматике оставалась книга 
Дионисия Фракийца, писавшего еще во II в. до н. э., 
к которой византийцы добавили разнообразные толкова­
ния и схолии. 

Византийские грамматические пособия сообщали, как 
правило, лишь формальные сведения. 

В средневековом славянском переводе или пересказе 
сохранился большой отрывок из византийского сочине­
ния по грамматике, особенно интересного потому, что оно 
приписывается видному ученому VIII в. Иоанну Дама-
скину. В нем автор намеревался изложить учение о вось­
ми частях речи, на самом же деле он крайне сухо и 
сжато перечислил элементарные сведения по этимологии. 
Ученику сообщалось, что залогов три, а наклонений шесть, 
что лиц три, равно как и чисел, и т. д. 

Была заплачена дань и христианской идеологии. 
В круг школьного чтения включили некоторые памятники 
христианской литературы, прежде всего Библию с разно­
образными комментариями к ней. Образованный византи­
ец должен был цитировать не только Гомера, но и псал-

51 



мы или Книгу бытия. Штудировали также христианских 
поэтов, особенно охотно Григория Богослова, жившего в 
IV в. К учебнику Дионисия Фракийца было добавлено по­
собие, составленное Георгием Хировоском в VI в. Оно 
называлось «Эпимерисмы» и представляло собой изложе­
ние греческой грамматики на материале псалтири. 

Методика обучения состояла в юм, что учитель читал 
и толковал текст, задавая вопросы. Морализация по по­
воду прочитанного оказывалась непременным условием 
преподавания, а так как прямой смысл текста далеко не 
всегда давал материал для соответствующих моральных 
заключений, аллегорическое истолкование и обнаружение 
«внутреннего смысла» составляло существеннейший эле­
мент византийской герменевтики. 

Риторика (ораторское искусство) изучалась для того, 
чтобы активно овладеть речью — уметь красиво говорить 
и писать. На практике грань между грамматиком и ри­
тором была довольно смутной, и одно лицо преподавало 
обе дисциплины. Нужно учесть, что византийцы вообще 
не всегда проводили четкие разграничительные линии меж­
ду смежными функциями, недаром у них создавалось мно­
го судебных ведомств и много казначейств, обязанности ко­
торых сплошь и рядом пересекались. 

Образцом ораторского искусства оставался Демосфен. 
Ему и другим мастерам античного красноречия должны 
были подражать ученики византийской школы, составляя 
пересказы и переложения (надо было уметь передать в про­
зе речь того или иного из гомеровских персонажей) или 
экфразы — описания памятников искусства. Особо заботи­
лись об эпистолярной технике. Для византийского чинов­
ника было важно хорошо написать письмо и хорошо про­
изнести похвальную речь. 

Риторическое изящество подчас заставляло жерт­
вовать ясностью, намек как бы господствовал над рас­
сказом. 

Вот письмо митрополита синадского Льва, адресован­
ное константинопольскому чиновнику и сыну видного чи­
новника Иоанну. Письмо, несомненно, деловое: оно от­
правлено из Рима, куда Лев Синадский прибыл в 997 г. 
во главе византийского посольства. Ситуация была слож­
ной: папа Иоанн XV умер в 996 г., а его преемник Гри­
горий должен был бежать из Рима. Лев Синадский вме­
шивается в политическую борьбу и содействует избра-

52 



аию йнтгйпапы, которого он именует Филагатом; этс) 
прозвище он дает антипапе явно иронически, ибо оно оз­
начает «Добролюб», а Лев определенно испытывает анти­
патию к антипапе. 

«Я знаю,— пишет Лев,— что ты станешь смеяться, по­
дозреваю, что ты станешь насмехаться, услышав, что я 
избрал папой Филагата, которого предпочел бы удушить; 
прибавлю, что он заслужил тысячи ураганов! Я вижу, как 
ты хохочешь при этом известии, радуюсь и желаю тебе 
всегда смеяться. В самом деле, ты либо не понимаешь, 
либо понимаешь многое и смеешься только от избытка 
зла. Но если так, то, право, ты ошибаешься; ты не столь­
ко блажен — я скорблю об этом,— сколько заслуживаешь 
прощения, особенво если за твоим смехом последует воль­
ный или невольный плач. А пока радуйся, смейся, про­
цветай, будь здоров и помни обо мне. Рим нуждается 
в силе (в оригинале игра слов, ибо по-гречески «роми» — 
и Рим, и сила.— А. /{".), в сильном, мощном муже, 
в твердости мысли, а этим, я знаю, наш великий и возвы­
шенный государь обладает в большей мере, нежели его 
предшественники,— ты сам это знаешь лучше других, луч­
ше, чем сподвижники и тайные советники царей. Не ду­
май, что это шутка,— я пишу истину» 2. 

Для обучения ораторскому искусству и искусству пи­
сать в XI—XTI вв. охотно применяли схеды — импро­
визации на произвольную, далекую от реальности тему, 
чем не брезговали и такие опытные литераторы, как 
Михаил Пселл и Феодор Продром. 

В соответствии с античным понятием о тривиуме в 
состав «энкиклиос педиа» обычно включалась и филосо­
фия, однако остается недостаточно ясным, что, собственно, 
разумели византийцы под термином «философия». 

Иоанн Дамаскин толковал философию очень широко: 
он разделял ее на теоретическую, которая охватывала бо­
гословие (иногда философия вообще приравнивалась к бо­
гословию, и под словом «философ» подчас разумели мона­
ха), математическую четверицу (т. е. арифметику, музыку, 
геометрию и астрономию — что соответствовало латин­
скому квадривиуму) и физиологию (средневековая физио­
логия — это учение об окружающей нас природе: расте­
ниях, животных, минералах), и на практическую; в со­
став практической философии Дамаскин включал этику, 
политику и экономику. Но, судя по всему, практическая 

53 



философия не была в Византии предметом специальное 
преподавания. 

В других случаях философию противопоставляли ма­
тематической четверице, однако соотношение этих двух 
дисциплин рисовалось по-разному. Диакон Игнатий, био­
граф константинопольского патриарха Никифора (806— 
815), рассказывает, что его герой сначала изучил четыре 
математические дисциплины (Игнатий указывает, что одна 
из них — астрономия — рассматривала движущиеся тела, 
другая — геометрия — имела дело с неподвижными, 
третья — музыка — касалась отношений между числами, 
и, наконец, арифметика трактовала числа вне отношений, 
т. е., добавим от себя, в первую очередь таинственный, 
мистический, пифагорейско-платоыовский «смысл» числа)., 
а потом, покончив с «этими четырьмя служанками истин­
ной науки», перешел к их госпоже — философии. Напро­
тив, автор византийского учебника, точно датируемого 
1008 г., понимает под философией диалектику (в совре­
менном значении — логику) и отводит ей первую часть 
книги, за которой следуют еще четыре: об арифметике, 
музыке, геометрии и астрономии. Здесь философия не 
завершает образовательную программу (как в рассужде­
ниях диакона Игнатия), а выступает в качестве введения 
в квадривиум. 

Разделение математики на четыре дисциплины (ариф­
метику, геометрию, музыку и астрономию) утвердилось в 
Византии не без борьбы: в V в. философ-неоплатоник 
Прокл предлагал расчленить ее на восемь ветвей, две из 
которых (теоретическая арифметика и геометрия) долж­
ны были составлять высшую ступень, тогда как счет (ло­
гистика), геодезия, оптика, музыка, механика и астроно­
мия — дисциплины, связанные с рассмотрением чувствен­
ных предметов,— низшую. Однако классификация Прокла 
не была принята. Впрочем, еще в XII столетии Иоанн 
Цец упоминал оптику наряду с традиционным набором 
изучаемых в школе дисциплин. 

Изучение иностранных языков не входило в програм­
му византийской школы, и если византийцы овладевали-
ими, то, видимо, практически, в ходе непосредственного 
общения с иноземцами. В XII в. Цец гордился своими 
знаниями в турецком, аланском, латинском, русском, ев­
рейском языках, но, судя по приводимым им фразам, его 
сведения ограничивались элементами бытовой лексики. 

54 



Знание иностранпых языков было настолько редким в 
Византии, что в середине XII в. произошел такой, ка­
залось бы, невероятный случай. Аароний, переводчик Ма-
нуила I, осмелился в присутствии всего двора подавать 
иноземным послам советы в ущерб интересам импера­
тора, и только жена Мануила, немка Берта Зульцбах-
ская, поняла его речи и раскрыла измену. Интерес к ино­
странной литературе был ничтожен, переводов с чужих 
языков почти не делали. Брешь в этой надменной изо­
ляции стали пробивать уже в XI в., когда усилились 
контакты с Западом. В XIII столетии Максим Плануд 
перевел многих латинских классиков: дистихи Катона, 
«Метаморфозы» и «Героинь» Овидия, цицероновский «Сон 
Сципиона», «Галльскую войпу» Цезаря, а из более позд­
них авторов — Августина и Боэция. Димитрий Кидонис, 
один из виднейших ученых XIV в., был поклонником за­
падного богословия и переводил с латинского языка Ав­
густина, Ансельма Кентерберийского и Фому Аквината. 
Греческие ученые начали присматриваться к персидской 
и арабской науке, особенно к математике. Византийская 
«энкиклиос педиа» менее всего была нацелена на то, 
чтобы сообщить учащимся практические сведения: даже 
математические дисциплины трактовали скорее о высших 
сферах и мистике чисел, чем об измерении Земли. Функ­
ция средней школы оказывалась в большей мере соци­
альной, нежели познавательной. С помощью грамматики и 
риторики византийская система образования прививала 
учащимся знание мертвого языка, на котором не говори­
ли и который не понимали широкие массы населения им­
перии. Это был язык, осложненный развитой системой 
образов, сравнений и ассоциаций, язык, понятный только 
немногим избранным, которые обучались грамматике и 
риторике. Школа, таким образом, создавала своего рода 
интеллектуальную элиту, отдаленную от народа. Она да­
вала не столько знания, скольдо сознание превосходства, 
сознание принадлежности к господствующей верхушке. 

Познакомиться с организацией византийской средней 
школы позволяет дошедшая до наших дней обширная 
переписка одного константинопольского учителя, жившего 
в начале X в. Имя его, к сожалению, не обозначено в 
рукописи. Это был светский человек, и школа его явля­
лась частным учреждением, хотя, по всей видимости, 
под церковным патронатом — во всяком случае, апош. 



ный учитель получал одно время от церкви ежегодно 
вспомоществование, «хлебушек», как он сам это называет, 
но был лишен церковных выдач из-за интриг каких-то 
врагов. Среди бывших учеников школы, с которыми учи­
тель поддерживал переписку, пемало титулованных особ, 
занимавших видные государственные и церковные посты, 
да и дети, которые у него учились, принадлежали к той 
же чиновной среде (любопытно, что учитель обычно ведет 
переписку пе с отцом, а с дядей своего ученика). 

Положение анонимного учителя довольно скромное: 
он считает свое жилище бедным и жалуется, что при­
ходится довольствоваться одним слугой. «Мне хуже те­
перь, чем подносчику воды»,— заявляет он в одном из 
писем3. Может быть, оп преувеличивает, но во всяком 
случае, забота о заработке не сходит со страниц его пи­
сем. Учительство явно не дает достаточно средств, ему 
приходится подрабатывать переписыванием рукописей. 
Каждый ученик на счету: учитель жалуется, что его 
соперники переманивают школьников, уговаривает своего 
корреспондента не забирать племянника из школы — еще 
немного, и успехи юноши станут заметными. Учитель­
ская работа оплачивается «с головы». Если в поздней 
Римской империи пытались ввести тариф на всякий труд 
и учителям, в частности, была определена твердая став­
ка за каждого ученика, то наш учитель, по-видимому, 
всякий раз заключает контракт на обучение, договарива­
ясь об оплате. Едва контракт заключен, как он уже про­
сит свой гонорар — «ведь не пророчествует Феб без бронзы 
и воин не становится в строй без оружия» 4. 

В школе анонимного учителя воспитанники разного воз­
раста и разной подготовки, однако он единственный их 
преподаватель. Старшие ученики, «избранные», как назы­
вает их учитель, вели занятия с младшими и до какой-
то степени принимали участие в управлении школой, од­
нако их связь с учителем оставалась сугубо личной, зиж­
дившейся на моральных принципах, а не на правовых 
нормах. Ученики обычно жили в доме учителя. 

Автора писем особенно заботит мобильность византий­
ской школы: ученики переходят от одного преподавателя 
к другому, их ничто, не связывает с местом обучения. 

Описанная в «Житии Афанасия Афонского» констан­
тинопольская школа конца X в. представляла собой бо­
лее крупное учебное заведение. Здесь было несколько учц-

56 



те лей, причем новые преподаватели избирались совместно 
учителями и учениками. Школа, таким образам, выступа­
ет как средневековая корпорация, только менее стабиль­
ная, чем соответствующие учреждения на Западе. К тому 
же право избирать учителей было здесь довольно огра­
ниченным. Из того же жития известно, что старших пре­
подавателей назначал император. 

Помимо частных общеобразовательных школ, в Визан­
тии (во всяком случае, в XI—XII вв.) создавались и 
специальные государственные училища. Об одном из них 
рассказывает Анна Комиип. Это был основанный Алек­
сеем I орфаяотрофион — интериат, ИЛИ приют, для сирот. 
Там жили И учились не только греки, но и инозем­
цы — латиняне и скифы, по терминологии писательницы. 
Что касается программы обучения, то Анна прямо гово­
рит об «энкиклиос педиа» и называет училище грамма­
тической школой. 

Восприятие школьной премудрости требовало старатель­
ности. В конце недели учитель проверял усвоенное, ему 
помогал протосхол, старший среди учеников. Розга при 
этом рассматривалась как нормальное воспитательное 
средство. Повествуя о школьных годах своего брата Иоан­
на, Николай Месарит, писатель, живший на рубеже XII— 
XIII вв., отмечает два его свойства, особенно ценившиеся 
в византийской школе: во-первых, Иоанн обладал отлич­
ной памятью и целые тома запоминал наизусть, а во-вто­
рых, он хорошо выполнял сочинения. Именно поэтому учи­
тель никогда не бранил его и не бил по щекам. 

Византийцы, не надеясь только на труд и усидчи­
вость, уповали также на чудо и божественную помощь. 
Иоанп Златоуст сохранил мо.читву школяров: «Господи 
Иисусе Христе, раствори уши и очи сердца моего, что­
бы я уразумел слово твое и паучился творить волю 
твою». Впрочем, обращались они не только к всевышне­
му, но и к магии. Так, ребенка приводили в церковь и, 
написав чернилами на священном дискосе 24 буквы гре­
ческого алфавита, смывали их вином, и эту смесь вина 
и букв ученик выпивал под чтение отрывков из Нового 
завета. Агиографы обычно рассказывают, что их герои 
учились с легкостью, но были среди византийских свя­
тых и такие, которым никак не удавалось овладеть чте­
нием и письмом, покуда чудесное просветление, ниспо­
сланное свыше, не открывало им сразу всю премудрость. 

57 



Византийская средняя школа была светской, включав­
шей лишь элементы церковного образования. Знания, ко­
торые она давала, византийцы именовали «внешними» и 
противопоставляли их тому «духовному», что человек мог 
получить в монастыре или под руководством наставника-
аскета в процессе духовного воспитания. Отношения, 
складывавшиеся в ходе такого воспитания, обыкновенно 
обозначались в соответствии с терминологией, заимство­
ванной из школьной жизни: наставника именовали учите­
лем (дидаскалом), неофита — учеником. Однако духовное 
воспитание ограничивалось религиозно-этической сферой. 
Ученик не получал знаний, он усваивал правила поведе­
ния и навыки правильной молитвы. Агиограф Маркела, 
архимандрита константинопольского монастыря Бодр­
ствующих в V в., повествует о том, как его герой в юно­
сти посещал школу в Антиохии и овладел «внешней» 
наукой и уже после того нашел себе дидаскала, который 
обучил его Писанию и открыл ему истину. В Эфесе Мар­
ке л прославился как опытный каллиграф; он переписы­
вал, однако, исключительно божественные книги. Уже 
взрослым человеком он избрал нового дидаскала — по­
движника Александра. Александр проживал в Константи­
нополе, и к нему собиралось множество «учеников» из 
столицы и из Вифинии. Под руководством Александра 
Маркел, по словам его жизнеоиисателя, усвоил аскетизм, 
простоту нрава, точное понимание Писания, любовь к 
странникам, смирение,— короче говоря, все необходимое 
для служения господу. Наставление в вере, как явствует 
из «Жития Маркела», не предполагает сообщения каких-
либо знаний, кроме четкого (т. е. однозначного) пони­
мания Библии. 

Мы приравняли с большим или меньшим основанием 
византийскую «пропедиа» к начальному образованию, 
а «энкиклиос педиа»— к среднему. В Византии сущест­
вовали и учебные заведения, сопоставимые с универси­
тетами, с высшей школой, хотя, как мы увидим далее, 
критерии разделения византийского «университета» и 
средней школы не всегда достаточно определенны. 

Несмотря на тенденцию к политической и админист­
ративной централизации, поздняя Римская империя не 
достигла (и, возможно, даже не ставила себе задачу до­
стичь) культурной унификации. Огромная страна говори­
ла на разных языках: греческий и латынь были наибо-

58 



лее распространенными среди них, но употребление " 
рийского и коптского тоже имело давние традиции. ГГ 
винциальные центры являлись сплошь да рядом с" 
доточием культуры, науки и образования. Афины8 

IV—V вв. сохраняли репутацию «университетского» це" 
ра. Ливаний, антиохийский оратор, сам учившийся в АГ 
нах, живо изобразил студенческую жизнь этого горе 
соперничество различных софистов, переманивание у* 
ников, их попойки и потасовки. 

В Александрии, которая славилась своими поэтам*1 

грамматиками, преподавали также астрономию, геометр? 
и медицину. Синесий, ученый и публицист IV—V v 
ставит Александрию выше Афин, вопреки тому, что уч~ 
шиеся в Афинах почитали себя за полубогов, а всех п"* 
чих — за полуослов. Возникла в Александрии и хрис~ 
анская богословская академия. 

Бейрут был центром юридического образования. О ' 
циальном составе бейрутских студентов интересные све~ 
ния сообщает тот же Ливаний. В его время (трет1 

четверть IV в.) туда приезжала аристократическая f 
лодежь: знание юриспруденции открывало путь к ка" 
ере. Студенты создавали сообщества — для занятий1 

шумных развлечений. Они изучали под руководств1 

«учителей Вселенной», как именовались бейрутские nf 
фессора, латинский и греческий, памятники римского nf 
ва. Обучение продолжалось около четырех лет. Пожал? 
к числу высших учебных заведений можно отнести и пп 
лы в Антиохии, Газе, Кесарии Палестинской. 

Постепенно, однако, провинциальная школа перес/ 
ла существовать. Это было вызвано различными при1' 
нами. Огромную роль сыграла и христианская пропагг 
да, направленная против античной науки вообще. Прав; 
греческие отцы церкви IV в. довольно терпимо относ 
лись к языческой науке; многие из них сами окончи 
языческую школу и в классическом наследии усматрш 
ли прекрасное средство для подготовки к богословскт 
занятиям. По мнению Василия Великого, внешняя у1 

пость, несмотря на все пороки языческого мировоззт 
ния, служит к украшению души христианина, и Грш 
рий Богослов в надгробном слове Василию говорил о т 
богатствах, которые заключены в светских науках и ъ 
торые с пользой для себя может извлечь благочестивг 
человек. Но уже Иоанн Златоуст на рубеже IV и V i 



осуждал светскую школу гораздо решительнее: риторика, 
по его словам,— пустое украшательство речи; образование 
имеет узкоутилитарные цели и готовит человека к погоне 
за карьерой; оторванные от семьи, юноши забывают о бла­
гочестии. Высшая школа стала как бы символом язы­
чества, и христианину не следовало становиться препода­
вателем в ней. Были предприняты попытки создать в про­
тивовес светскому университету высшую богословскую 
школу; мы говорили уже об Александрийской академии, 
помимо того, несториане, расходившиеся с ортодоксальной 
церковью, открыли теологическое училище в Нисибии, а 
Кассиодор, ученый и политик начала VI в., задумывал ор­
ганизовать по образцу Александрии и Нисибии школу в 
Риме. Впрочем, в Нисибийской школе, несмотря на ее тео­
логический характер, продолжалось изучение светских 
наук, особенно медицины. 

Далее, централизация империи неумолимо наступала 
на локальные вольности. По-видимому, в 529 г. Юстини­
ан I запретил преподавать философию и право в Афинах. 
Недавние раскопки в этом городе обнаружили близ хол­
ма Ареопага просторное здание V в. н. э., которое, по 
мнению археологов, служило частной философской шко­
лой. В начале VI в. оно было преобразовано в христи­
анское культовое здание и к нему был пристроен бап­
тистерий (крещальня). Была ли эта метаморфоза резуль­
татом указа Юстиниана, или, наоборот, предшествовала 
ему и отражала сдвиг в общественном мнении, пока ска­
зать невозможно. Указ Юстиниана, надо думать, распро­
странялся и на другие университетские центры. 

Внешние причины также способствовали исчезнове­
нию провинциальных высших школ. Бейрутская школа, 
разрушенная землетрясением 551 г., больше не восста­
навливалась. Когда же в середине VII в. арабы ов­
ладели Египтом и Сирией, восточные университетские 
города были отторгнуты от Византии. 

Афины, правда, сохраняли некоторое время значение 
научного центра. Еще на рубеже VI—VII вв. в Константи­
нополе славился «некий учитель из Афин», а полулеген­
дарное латинское «Житие св. Эгидия» (конец VII в.) со­
общает, что тот был родом из Афин и изучал в этом горо­
де «свободные науки». Еще век спустя Стефан Сурожский 
(если только верить его агиографу) застал в Афинах фи­
лософов и риторов, в беседах с которыми довершал свое 

60 



образование. Но постепенно и афинские высшие школы 
сходят на нет. Высшее образование сосредоточивается в 
Константинополе. 

Об устройстве Константинопольской высшей школы 
мы узнаем из указа Феодосия II от 425 г. Университет 
назывался «auditorium» (от латинского «audire» — «слы­
шать»), ибо и в высшей школе обучение было основано 
на выслушивании объяснений учителя. Он размещался 
в экседрах (залах с нишей) па южной стороне констан­
тинопольского Капитолия, построенного Константином I; 
экседры выходили на улицу. 

В отличие от других ранневизантийских школ кон­
стантинопольский аудиторий — государственное учрежде­
ние. Его профессора считались государственными служа­
щими и пользовались привилегиями, которые не распро­
странялись на обычных городских грамматиков и риторов; 
они составляли замкнутую корпорацию и носили особую 
одежду. Все лица, не включенные в профессорскую кор­
порацию, должны были прекратить публичное преподава­
ние в столице — в противном случае им угрожала ссылка. 

Указом Феодосия аудиторию было определено иметь 
31 профессора: десять преподавали греческую граммати­
ку, десять — латинскую; трое были учителями латинского 
красноречия, и пятеро — греческого; наконец, двое вели 
курс права и один — философии. 

На первых порах Константинопольский университет 
по своему духу мало чем отличался от других высших 
школ: он поддерживал тесный контакт с Александрией, 
Афинами, Бейрутом, его профессора были по преимуще­
ству нехристиане. Однако уже в конце V в. язычество 
константинопольской профессуры стало выглядеть одиоз­
но: под давлением государства кое-кого из учителей ауди­
тория предали суду, другие предпочли принять новую ре­
лигию. Дальнейшая судьба аудитория недостаточно ясна. 

Известно, что константинопольская высшая школа 
продолжала функционировать при Юстиниане I, но све­
дения о константинопольском высшем образовании после 
Юстиниана крайне смутны. Сохранились, собственно гово­
ря, лишь имепа двух профессоров. Один из них — уже 
известный нам Георгий Хировоск, создатель ряда филоло­
гических трудов, которого именовали грамматиком и учи­
телем Вселенной. Предполагают, что он жил во второй 
половине VI в., но эта дата не является бесспорной. 

61 



Другой — Стефан Александрийский, преподававший в 
Константинополе при императоре Ираклии (610—641) 
математику и некоторые другие науки. Он также назы­
вался учителем Вселенной. Однако возникает вопрос, до­
статочно ли этой титулатуры, чтобы допустить существова­
ние университета в Константинополе на рубеже VI и 
VII вв.? 

До последнего времени считалось, что в VII— 
VIII вв. в византийской столице действовала Патри­
аршая академия. Сравнительно недавно П. Лемерль убе­
дительно опроверг это общепринятое суждение. Во-пер­
вых, титул учителя Вселенной, который носил, в частно­
сти, математик Стефан Александрийский, не имел отно­
шения к патриаршеству, возглавлявшемуся вселенским 
патриархом (эпитет появляется с VI или VII в.): мы виде­
ли, что еще в V в. так титуловали виднейших профессоров 
Бейрутской школы права. Во-вторых, поздняя легенда об 
учителе Вселенной, который вместе с 12 учениками и 
помощниками преподавал «всякие науки» поблизости от 
Халкопратии, не соответствует действительности. Рассказ, 
будто император-иконоборец Лев III (717—741), воз­
мущенный противодействием константинопольских учите­
лей его реформам, распорядился сжечь здание академии 
вместе с книгами и профессорами, скорее всего, следует 
отнести к числу фантастических слухов, которые потомки 
распространяли о первых иконоборцах. 

Таким образом, о Константинопольском университете 
в VII—VIII вв. мы практически ничего не знаем. Может 
быть, в эту пору он разделил судьбу провинциальных учеб­
ных заведений. 

Возрождение Константинопольской высшей школы от­
носится ко времени после иконоборчества и связано с име­
нами кесаря Варды и Льва Математика. 

Лев, получивший прозвища Философа и Математика, 
был родом из Фессалии, в Константинополе он прошел 
подготовку в школе грамматика, а для продолжения обра­
зования (по риторике, философии и математике) напра­
вился на остров Андрос, где отыскал какого-то ученого 
мужа, имя которого не сохранилось. Образованность Льва, 
редкая по тем временам, принесла ему известность — 
последний император-иконоборец Феофил (829—842) 
пригласил его на государственную службу и назначил 
преподавателем в школе при церкви Сорока мучеников. 
Вскоре Льва рукоположили солунским митрополитом. 
62 



После смерти Феофила иконоборческие гонения пре­
кратились, и в 843 г. было восстановлено иконопочита-
ние. Одним из мероприятий нового правительства, воз­
главленного дядей малолетнего императора Михаила III 
(842—867) кесарем Бардой, явилось создание государ­
ственной школы, которой руководил Лев Математик. Ей 
выделили помещение в дворцовой зале — Магнавре. Шко­
ла эта имела отчетливо выраженную светскую програм­
му, но действительно ли университетскую, сказать трудно: 
скорее всего, она ограничивалась предметами общеобра­
зовательного цикла — философией, арифметикой, геомет­
рией, музыкой. Латинская грамматика и латинское крас­
норечие уже не входили в программу, и это естественно: 
начиная с VII столетия греческий язык сделался един­
ственным официальным языком империи, языком канце­
лярии и литературы. Не нашло себе места в системе 
обучения и право. 

Мы знаем имена некоторых преподавателей Магнавр-
ского училища. Некто Комит, автор эпиграмм и толкова­
тель Гомера, обучал грамматике, Феодигий — астрономии. 
Обычно считают, что Фотий, константинопольский пат­
риарх, также был одно время профессором Магнавры, но 
прямых данных о его учительской деятельности нет. 

При Константине VII Багрянородном в столичном 
училище продолжали преподавать философию, риторику, 
геометрию и астрономию, но мы не знаем, отличался ли там 
курс наук в принципе от курса средних школ. 

Когда позднейшие византийские писатели упоминают 
о состоянии просвещения конца X — начала XI столетия, 
они подчеркивают обычно его низкий уровень. По словам 
Михаила Пселла, ни один из городов — ни Афины, ни 
Никомидия, ни египетская Александрия, ни древний или 
новый Рим — не блистали в ту пору научными достиже­
ниями. И Анна Комнин замечает, что от Василия II 
(976—1025) до Константина IX Мономаха (1042—1055) 
образование находилось в пренебрежении, да и отец пи­
сательницы, Алексей I, застал его в жалком состоянии. 
Справедливы ли эти жалобы и действительно ли царство­
вание сурового аскета и воина Василия II ознаменовало 
отход от тех — не очень значительных — успехов, кото­
рых византийская школа добилась при кесаре Варде и 
при Константине VII, сказать непросто. Быть может, 
писатели конца XI и XII в. острее чувствовали не-

63 



Достатки средневековой образовательной системы, нежели 
их предшественники. Как бы то пи было, к середине 
XI в. относится первая попытка воссоздания в Констан-
типополе настоящей высшей школы. 
— Константинопольская высшая школа была основана 
I специальным указом Константина IX Мономаха, регламен-
i тировавшим ее деятельность. Она не была университетом в 
том смысле, в каком это слово понималось на средневеко­
вом Западе, т. е. не была свободной корпорацией профессо­
ров и студентов. Как и аудиторий Феодосия II, школа 
XI в. — государственное учреждение. 

Она состояла из двух факультетов, или, вернее, объ­
единяла две самостоятельные школы: юридическую и фи­
лософскую. Первая находилась во вновь отстроенном мо­
настыре св. Георгия, иначе называемом Маиганами, кото­
рый пользовался покровительством государя, разместивше­
го там также некоторые государственные учреждения; 
вторая, возможно, в портике Ахилла, неподалеку от Авгу-
стеона — главной константинопольской площади. 

Новелла Константина IX посвящена организации юри­
дической школы, или «музея законодательства», как ее 
именовали современники. Автор новеллы (видный ученый 
Иоанн Мавропод) оплакивает печальное состояние подго­
товки юристов, не имевших ни специальных учителей, ни 
особых помещепий, в результате чего законодательство 
и судопроизводство оказались подвергнутыми «всем опас­
ностям житейского моря». Молодежь, искавшая возмож­
ности получить юридическое образование, сетует он, попа­
дала под влияние случайных людей, преподносивших ей 
вместо знания произвольные домыслы. Все это, по сло­
вам Мавропода, заставило упорядочить совершенно запу­
щенное дело подготовки правоведов, чему и должен слу­
жить юридический факультет — училище законоведения. 

Во главе факультета был поставлен «номофилак» — 
«хранитель законов». Он считался высоким должностным 
лицом, причислялся к синклитикам, т. е. к высшему чи­
новничеству, и по своему рангу непосредственно следо­
вал за «начальником судов» («эпй крйсеон»), одним из 
главных судей в стране. Номофилак пользовался правом 
личного доклада императору. Его жалование составляло 
4 литры золота в год, т. е. 288 золотых номисм (пер-
перов); помимо того, он получал шелковую одежду и пи­
щевое довольствие, а также подарок на пасху. 

64 



Должность номофилака объявлялась пожизненной, од­
нако его несменяемость оказывалась весьма иллюзорной. 
Новелла предусматривала ряд казусов, которые могли по­
служить причиной его отставки: невежество, небрежное 
выполнение обязанностей, неуживчивость, бесполезность 
на своем посту и, наконец, простое несоблюдение пред­
писаний новеллы. Как видно из этого довольно неопре­
деленного списка возможных прегрешений, у византий­
ских властей не было недостатка в поводах для отстра­
нения неугодного начальника «музея законодательства». 

В новелле указывалось также, что номофилаку над­
лежит не только знать законы, но и в совершенстве вла­
деть «языками ромейского и римского законодательства». 
Ромеями византийцы называли себя, а свое государство — 
Царством ромеев; ромейский язык, следовательно,— гре­
ческий, тогда как язык римского законодательства — 
латынь. Латынь давно уже вышла в империи из употреб­
ления, ее знали плохо и в переговорах с послами, при­
бывавшими с Запада, пользовались переводчиками. Но 
правоведу она была необходима, поскольку Свод граж­
данского права, составленный при Юстиниане I преиму­
щественно на латинском языке, сохранял значение дей­
ствующего права и в грекоязычной империи. Автор 
новеллы подчеркивает, что номофилак должен употреб­
лять все силы на проведение занятий, и специально ре­
комендует ему готовиться по ночам. 

Обучение в школе устанавливалось бесплатное. Зако­
нодатель категорически воспрещал студентам давать но­
мофилаку взятки. Но взяточничество, как известно, было 
бытовым и нормальным элементом деятельности визан­
тийского чиновного аппарата, поэтому, запрещая взятки 
в общем виде, автор новеллы все-таки признает возмож­
ным и даже желательным, чтобы по окончании курса 
учащиеся подносили наставнику подарки. Такие подарки, 
полагает он, имеют этическую ценность, ибо они способ­
ствуют сближению между людьми. 

По окончании школы ее воспитанникам номофилак 
выдавал свидетельство о достаточной юридической под­
готовленности, а также о наличии голосовых дапных (если 
те собирались стать судейскими) или каллиграфического 
почерка (если опи выбирали карьеру нотария, составите­
ля документов). Преуспевшим ученикам новелла сулила 
скорое продвижение на служебном поприще. 
3 А. П. Каждан 65 



Второй факультет возглавлял так называемый ипат 
(консул) философов. Пселл, который сам занимал этот пост, 
нарисовал живую картину деятельности профессора фило­
софии — картину, впрочем, не свободную от гипербол и 
прикрас. Если верить Пселлу, он до поздней ночи гото­
вился к занятиям, а утро снова заставало его за подго­
товкой. Когда он входил в аудиторию, лучшие студенты 
вскакивали со своих мест и успокаивали товарищей. Про­
фессор занимал кресло на возвышении, ученики садились 
на скамеечки, кое-кто стоял поодаль (наверное, места 
для студентов определялись в соответствии с их приле­
жанием) . Появлялись и опоздавшие — те, у кого в голове 
не занятия, а ипподром и иные развлечения. Пселл 
жалуется, что в дурную погоду учеников мало. 

Круг своих преподавательских интересов Пселл сам 
определяет в панегирике матери. Ему приходится расска­
зывать студентам о древних поэтах — о Гомере, Архило­
хе, Менандре, объяснять отдельные слова, повествовать 
о троянских древностях. Ученики спрашивают его о лече­
нии, о юриспруденции, о размерах Вселенной. Ему слу­
чается истолковывать греческие мифы и разъяснять, что 
такое нектар и амброзия. «Ученики пристают ко мне с 
вопросами,— замечает Пселл,— потому что любят мою 
манеру говорить и понимают, что я знаю больше других». 
Скромником Пселла не назовешь, но он и в самом деле 
знал больше своих современников 5. 

Метод обучения состоял в том, что студенты задавали 
вопросы из определенной сферы. Скажем, темой занятий 
могли быть причины землетрясений или дождь, молния и 
гром. Вокруг этих проблем завязывалась дискуссия, иног­
да между учителем и учеником начинались споры. Поми­
мо того, студенты выполняли письменные работы — ритори­
ческие упражнения, которые затем профессор разбирал, 
критиковал и исправлял. 

Первым номофилаком был Иоанн Ксифилин, препода­
вал право также Константин Лихуд. Вместе с ипатом 
философов Пселлом и автором новеллы Иоанном Мавропо-
дом они составляли небольшую группу интеллектуалов, 
оказывавшую сильное влияние на правительство Кон­
стантина IX. Впрочем, вскоре разрыв университетской 
верхушки с Константином Мономахом привел к их от­
ставке. Пселлу пришлось постричься в монахи, Мавропод 
удалился в почетную ссылку, далеко на восток. 

66 



Еще резче противоречия МРЖДУ правительством и уни­
верситетом обнаружились при преемнике Пселла, ипате 
философов Иоанне Итале. Итальянец по происхождению, 
он так и не сумел овладеть правильным греческим про-
изнопением и своими обмолвками потешал врагов, но 
сила логики делала Иоанна опасным противником в спо­
ре. Рационализм его философско-богословских построений 
породил обвинения в ереси. Процесс против Итала закон­
чился в 1082 г. преданием его анафеме. Дальнейшая судь­
ба философа неизвестна. 

За осуждением Иоанна Итала последовал процесс про­
тив его ученика Евстратия Никейского. Церковный собор 
1117 г. объявил Евстратия ересиархом, несмотря на по­
пытку Алексея I спасти его и несмотря на отречение 
Евстратия от своих «заблуждений» (он даже заявил, что 
похищенные у него трактаты, давшие основной материал 
обвинению, были лишь неисправленными черновиками). 
В середине XII в. осуждению подвергся еще один визан­
тийский ученый-рационалист, Сотирих, вместе с которым 
выступали его сторонники — писатель Никифор Василаки 
и оратор Михаил. 

После Итала философский факультет быстро теряет 
свое значение. В 60-е годы XII в. видный чиновник 
Михаил, получивший пост ипата философов, произнес по 
этому случаю речь, в которой говорил о восстановлении 
этой должности после долгого забвения. Своей целью он 
считал не обучение философии, а борьбу против рацио­
налистических движений. Естественно, Константино­
польский универсистет при Михаиле занял иную позицию, 
нежели при Итале. И если Итал кончил анафемой, то 
Михаил, напротив, сделал отличную карьеру и занял в 
конце концов патриарший престол. Преемники Михаила, 
ипаты философов в конце XII в. и позднее, при никей-
ском дворе, были, как правило, видными церковными дея­
телями. 

Превращение в XI столетии Константинопольского уни­
верситета, пусть даже ненадолго, в средоточие рацио­
налистической науки и оппозиционной мысли, поставило 
перед византийским правительством задачу перестройки 
высшего образования. Новая высшая школа в Констан­
тинополе была организована при патриаршестве. 

Реформа была проведена при том самом императоре 
Алексее I, который обрек Иоанна Итала на церковное 

з* 67 



осуждение. В списке церковных должностей (хранится в 
Государственном историческом музее в Москве) упомя­
нуты среди других высших чинов церкви «три должно­
сти, добавленные церкви новеллой императора Алексея», 
а именно: учитель евангелия, учитель апостола и учитель 
псалтири6. В другом постановлении Алексея I, новелле 
1107 г., определено, что учителя (дидаскалы) должны 
были не только проповедовать, но и сообщать патриарху 
о настроениях населения с тем, чтобы в случае необхо­
димости светская власть могла вмешаться. Политическая 
и идеологическая роль дидаскалов проступает в новелле 
1107 г. с большой отчетливостью: пропаганда истинной 
веры и доносительство тесно переплетались в их деятель­
ности. 

В XTI в. три учительские должности оказываются 
связанными с Высшей патриаршей школой. Возможно, 
Патриаршая школа была образована на базе нескольких 
училищ, существовавших при константинопольских церк­
вах: св. Петра, св. Феодора в Сфоракии, богородицы 
Халкопратийской и др. Занятия Патриаршей школы про­
ходили как при этих церквах, так и при храме св. Софии. 
Программа включала прежде всего толкование текста 
Писания, что было возложено на трех учителей, разби­
равших с учениками псалмы, евангелия и послания апо­
стола Павла. Кроме того, в программу входила и ритори­
ческая подготовка, порученная так называемому магистру 
риторов. 

Более ясное представление о системе занятий в Пат­
риаршей школе дает переписка Михаила Италика, слу­
жившего в первой половине XII в. учителем евангелия. 
Помимо толкования евангелий, Михаил Италик занимался 
преподаванием математики, т. е. арифметики, геометрии, 
астрономии, музыки, а также более специальных наук — 
механики, оптики, медицины и, наконец, философии. Сре­
ди учителей Патриаршей школы мы находим также ряд 
ВРЩНЫХ литераторов и ученых XII в., в том числе упо­
мянутого выше Никифора Василаки, одного из крупней­
ших византийских эллинистов, Евстафия Солунского, Ни­
кифора Хрисоверга. 

Патриаршая школа ни в коей мере не была незави­
симым церковным училищем: в середине XII в., по сви­
детельству Григория Антиоха, один из ее учителей, ма­
гистр риторов, рассматривался как светский чиновник и 

д8 



назначался императором, хотя еще во времена Алексея I 
ритора причисляли к церковным чинам. 

Связь Патриаршей школы с императорской властью 
проступала еще в одном обстоятельстве. Магистр риторов 
должен был дважды в год произносить публичные речи: 
один раз, в Лазареву субботу (накануне вербного воскре­
сенья, или, как говорили в Византии, недели ваий), он 
читал энкомий патриарху, другой раз, в праздник святых 
светов (крещения), 6 января,— восхваление императору. 
Речи магистра риторов перед царем были одним из суще­
ственных элементов государственной пропаганды: в них 
излагалась и оправдывалась политика византийского пра­
вительства и развивалась официальная концепция им­
ператорской власти — божественной, самой мудрой и са­
мой могущественной в мире. 

Профессорская служба в Высшей патриаршей школе 
открывала обыкновенно путь в церковную иерархию: пос­
ле нескольких лет преподавания магистр риторов (или дру­
гой учитель) получал митрополичью кафедру и становил­
ся одним из князей церкви, если такое понятие, впрочем, 
могло быть приложено к византийской иерархии. Так, 
Михаил Италик стал митрополитом Филиппополя, Евста-
фий — митрополитом Солуни, Георгий Торник — митро­
политом Эфеса. 

К числу высших учебных заведений Константинополя 
может быть отнесена и школа при церкви св. Апостолов, 
подробное описание которой на рубеже XII и XIII вв. 
оставил Николай Месарит. Светская по характеру своих 
занятий, она находилась под покровительством патриар­
шества — и этот факт весьма показателен для той тенден­
ции к усилению церковного влияния на просвещение в 
XII в., которую мы наблюдали, говоря о трансфор­
мации университета и о Высшей патриаршей школе. 

Школа при храме св. Апостолов объединяла общеоб­
разовательный цикл с высшим образованием. Здесь можно 
было видеть юношей, которые проходили «энкиклиос пе-
диа», знакомясь с грамматикой, риторикой и логикой. Од­
ни из них бродили вдоль портика, перелистывая черно­
вики, другие зубрплп наизусть записи, третьи учились 
считать на пальцах п за свою ошибку тут же получали 
наказание. Здесь же шло и обучение церковному пению. 

А вместе с юношами приходили в школу взрослые 
люди—мужи и старцы, если пользоваться термицологи-

69 



ей Месарита. Они обсуждали в своеобразных семинарах 
научные вопросы. Месариту эти дискуссии напоминают 
птичий гам на берегу водоема. То ученик, то наставник 
выдвигали какую-нибудь проблему, одни утверждали одно, 
другие — другое и, не в силах найти решение, обруши­
вали друг на друга грубую брань. 

Обучение в споре — характерная черта средневековой 
школы. Византийцы любили диспуты, и оратор XII в. 
Константин Манасси рассказывает, что даже перед импе­
ратором разворачивались споры учащихся грамматиче­
ских школ и что руководил ими один из высших чинов­
ников — логофет. 

Случалось, что жаркие диспуты в школе при церкви 
св. Апостолов не приносили приемлемых для обеих сто­
рон результатов, и тогда спор должен был разрешать 
патриарх Иоанн X Каматир (1198—1206), которого Ме-
сарит представляет знатоком грамматики, риторики, фи­
лософии, математических дисциплин и физики; впрочем, 
другие современники (Никита Хониат, например) отзыва­
лись о Каматире куда более скептически. И надо думать, 
что его роль арбитра определялась не столько редкой 
образованностью, сколько официальным положением пат­
риарха. 

Одна из специфических особенностей школы св. Апо­
столов — включение в ее программу занятий по медицине. 
Здесь собирались врачи, повествует Месарит, и обсужда­
ли природу лихорадки и пульса. Подготовка врачей в 
Византии проходила обычно при больницах: в подробном 
описании госпиталя при константинопольском монастыре 
Пандократора, основанном в 1136 г., специально отмечено 
наличие медицинского училища. Школа св. Апостолов как 
бы разрывает кастовую замкнутость врачебного сословия 
и включает медицинское образование в «университет­
скую» программу, выносит проблемы здравоохранения на 
публичное обсуждение. 

Та система высшего образования XI—XII вв., о ко­
торой, до сих пор шла речь,— университет, Высшая пат­
риаршая школа и школа при церкви св. Апостола,— на­
ходилась в подчинении государства и церкви и предназ­
началась по преимуществу для того, чтобы поставлять 
кадры чиновной и духовной иерархии. Время от времени 
в механизме системы происходили сбои, и среди препо­
давателей и учащихся обнаруживались еретики и оппози­
ционеры. Это нельзя рассматривать как порок самой 
7Q 



системы — скорее всего, это не больше чем естественные 
издержки средневековой организации высшего образова­
ния. Знание, вскрывая противоречия библейской догмы, 
таило в себе опасность «соблазна», и средневековые мо­
ралисты это отлично понимали, настаивая то (более риго­
ристично) на тезисе о бесполезности светских знаний, то 
(с относительной терпимостью) на необходимости разгра­
ничивать истинные и ложные знания. 

По-видимому, с XII в. стали появляться иные формы 
научной и образовательной деятельности — кружки, об-
единявшиеся вокруг какого-нибудь «мецената». Часто та­
ким меценатом оказывалась вельможная дама, позволяв­
шая себе играть в оппозицию к императору, подобно 
Апне Комнин, старшей сестре Иоанна II, или Ирине, 
вдове севастократора Андроника, рано умершего брата 
Мануила I. В этих кружках литераторы и ученые (а в те 
времена эти два понятия обычно совпадали), окруженные 
учениками, вели научные беседы; здесь создавались тру­
ды по филологии или по астрономии (посвящаемые вли­
ятельному покровителю) и вместе с тем закладывались 
основы длительной дружбы между наставниками и воспи­
танниками, дружбы, которая нередко преодолевала время 
и пространство и плоды которой сберегла нам обильная 
византийская эпистолография. 

Константинополь пользовался мировой славой научно 
го и учебного центра не только в Византии, но и на 
Западе. Память об этом сохранилась в стихотворении, по­
явившемся на свет в Германии около 1300 г. под на­
званием «Вартбургская война» и рассказывающем о состя­
зании певцов. Один из героев «Вартбургской войны», 
волшебник и поэт Клингсор, говорит, между прочим, 
о трех главных школьных центрах того времени: это 
Париж, Константинополь и Багдад. Таково было широко 
распространенное суждение европейца XIII в. 

После захвата Константинополя крестоносцами в 
1204 г. и после восстановления Византийской империи 
в 1261 г. система высшего образования не была восста­
новлена в прежнем масштабе. Государственный универ­
ситет в Константинополе, по всей видимости, не функ­
ционировал — зато активно стали действовать школы при 
монастырях. Монах Максим Плануд создал около 1300 г. 
школу в своем монастыре Непостижимого: там учились не 
монастырские послушники, по люди, сделавшие в даль­
нейшем чиновную, военную и даже врачебную карьеру. 

71 



В программу школы Плануда входили толкование ан­
тичных классиков, математика, медицина. Несколько позд­
нее Никифор Григора открыл школу при Хорском мо­
настыре. 

Любопытное обстоятельство. При всем традиционализ­
ме византийцев традиции высшего образования в Конста-
тинополе были очень непрочными: государственные и пат­
риаршие высшие школы то возникают в столице, то ис­
чезают; они располагаются то в одном помещении, то в 
другом; их характер и организация постоянно видоизме­
няются. Еще большей нестабильностью отличается мона­
стырская высшая школа позднего периода: связанная с 
деятельностью конкретного учителя, подобного Плануду 
или Григоре, она закрывалась после смерти его или после 
того, как он попадал в опалу. Устойчивый университет-
корпорация в Византии не сложился. 

Последнее столетие византийской истории, когда госу­
дарство существовало на краю пропасти, в постоянном 
ожидании турецкого завоевания, не благоприятствовало 
расцвету константинопольской школы. Георгий Схоларий, 
учитель и будущий патриарх (1454—1465, с перерыва­
ми), прямо говорил об упадке образованности, об отста­
вании византийцев от итальянцев. Монополия Константи­
нополя на образование была потеряна, и пелопоннесская 
Мистра успешно соперничала со столицей, а по сути дела 
обгоняла ее. Более того, византийцы в поисках знаний 
начинали изучать иностранные языки, присматривались 
к деятельности зарубежных университетов. Схоластиче­
ская логика, во всяком случае, привлекала их внимание, 
и ученый XV в. Иосиф Вриенний не без сожаления от­
мечал, что он и его коллеги не изучали «диалектику» 
в университетах Италии, Франции или Англии. 

Уже на основании сказанного о постановке образова­
ния мы можем составить некоторое представление о сово­
купности знаний в Византийской империи. Книжности 
образования, его оторванности от опытного знания, от 
эксперимента,ь соответствовала и книжность науки: на 
первом месте стояло истолкование, экзегеза, разъяснение 
завещанного далекой древностью: это относится не только 
к Библии, к средневековой книге par excellence, но и к 
«внешней», к эллинской науке. Один из знаменитейших 
византийских ученых и писателей Иоанн Дамаскин в 
VIII в. прямо провозгласил, что задача науки — не 

72 



Развалины Мистры 

создание новых воззрений, новых взглядов, а система­
тизация уже достигнутого. Высшая мудрость открыта че­
ловечеству, его цель — понять ее, повторить, усвоить. 
Традиционность для византийца — не плод неспособности, 
но боевой лозунг; в понятии новизны чудится ему нечто 
еретическое: «новое»— это бунтарство, отказ от отеческих 
заповедей, от всего привычного, дорогого, освященного 
христианскими пормами и славным прошлым. 

И соответственно византийская паука тяготеет к со­
ставлению «сводов», энциклопедий, лексиконов, компен­
диумов. Дамаскин предлагает систематическое изложение 
всей суммы знаний, необходимых образованному христиа­
нину. Его сочинение «Источник знания» весьма пока­
зательно для средневековой науки. Во-первых, оно пропи­
тано уверенностью в том, что существует единственно 
правильное мировоззрение, которым как раз и обладает 
автор; многообразие концепций античных философов, бо-

73 



ровшихся друг против друга, постоянно вызывало на­
смешки христианских апологетов и рассматривалось ими 
как свидетельство ложности «эллинского» (языческого) 
взгляда на мир вообще. Во-вторых (и это тесно связано 
с первой особенностью), оно воинственное, направленное 
против искажений истины, против ересей, которые для 
Дамаскина, как и для его современников, не другая точ­
ка зрения, не другой подход к объекту, но идущее от 
диавола, враждебное и чуждое антизнание. В-третьих, оно 
компилятивное, очень близкое к текстам предшественни­
ков Дамаскина — будь то античные философы (особенно 
Аристотель) или отцы церкви. Наконец, оно имеет своего 
рода сверхзадачу — построение целостной системы миро­
созерцания, пронизанной единым (ортодоксально-христи­
анским) принципом, которому подчинены суждения и о 
боге, и о космосе, и о человеке. 

Почти не продвигаясь в решении частных и конкрет­
ных проблем, византийская мысль билась над созданием 
целостной, всеобщей, всеохватывающей картины Вселен­
ной. Мысль устремлялась к богу, который выступал как 
начало мира, по начало непостижимое, недоступное ра­
зуму. Однако, вопреки этому агностическому принципу, 
византийское богословие постоянно занималось конструи­
рованием образа бога, который описывался как единая 
сущность, состоящая таинственным образом из трех лиц. 

Но если бог непостижим, природа дана человеку в 
восприятии. Вопрос о соотношении божества и приро­
ды — один из сложнейших для византийского богословия. 
Для наиболее смелых мыслителей, как Пселл, бог со­
здал природу и дал ей законы, а дальше она функцио­
нирует в соответствии с этими законами, следовательно, 
природа подчинена определенным закономерностям, до­
ступным человеческому разумению. 

Однако гораздо более распространенным, обыденным 
был иной взгляд: бог, создав мир, продолжает непрерывно 
вмешиваться в жизнь природы и человечества, творя чу­
деса и нарушая тем самым предустановленные закономер­
ности. 

Из бога как исходного принципа выводились все ос­
новные физические и общественные явления. Бог не 
только источник, но и цель бытия. Природа не просто 
творение божие, но и постоянное раскрытие божественной 
мудрости. Существование человека нацелено в идеале на 

74 



подражание божеству. Задача искусства — раскрытие бо­
жественности и т. д. 

Несмотря на ложность исходных позиций византий­
ской науки, подобная тенденция к системе, к выведению 
всего сущего из единого принципа, имела своим резуль­
татом приближение к пониманию закономерного в бытии. 
Овружающий человека мир переставал казаться хаосом 
случайностей, но выступал законосообразным, хотя сама 
эта законосообразность рассматривалась не как имманент­
ная ему, но как существующая вне мира и до мира. 

Пожалуй, всего отчетливее представление о законо­
мерности проступало в византийской исторической науке. 

Высшим достижением античной историографии была 
циклическая теория Полибия, согласно которой каждое 
общество, словно живой организм, переживает несколько 
стадий: юность, зрелость, старость. В отличие от этого 
византийская историческая паука видела в развитии че­
ловечества прогрессивное и телеологическое движение, 
направленное к заранее данной, «заложенной» в самом 
человечестве и сущей до возникновения человечества цели 
(разумеется, цель эта дана богом). Человечество прохо­
дит на этом пути ряд этапов, или «царств», приближаясь 
к царствию небесному: Римское «царство», наивысшая 
форма языческого общества, уступает место христи­
анскому царству, воплощением которого является Визан­
тийская империя — «избранный народ» и «Новый Изра­
иль»,— стоящая под особым покровительством бога. 
Правда, эта стройная концепция постепенно приходила в 
противоречие с действительностью; поражения византий­
ских императоров от «варваров» и «язычников» нельзя 
было бесконечно трактовать как посланные богом испы­
тания; «Новый Израиль» терял одну область за другой 
и превратился к XIII в. в нищее захолустье, существо­
вание которого едва терпели более богатые и могуще­
ственные соседи. Телеологическая концепция историче­
ского развития оказалась неубедительной, она была выте­
снена ренессансными воззрениями, отводившими решаю­
щую роль в истории человеку — носителю силы, а не бо­
жественного предназначения. Но она, несомненно, спо­
собствовала выработке в дальнейшем представлений о 
закономерном ходе истории. 

Для понимания своеобразия византийской науки весь­
ма показательны судьбы юриспруденции. Все ее развитие 

75 



было подчинено изучению римского права, памятники ко­
торого переводились, комментировались, пересказывались, 
тогда как юридическая практика, отразившаяся в дело­
вых документах и судебных решениях, равно как и жи­
вая юридическая терминология, почти не проникали в 
правовые руководства. Задача, стоявшая перед византий­
ской юриспруденцией, заключалась в поисках оптималь­
ной систематизации римского права, в его очищении от 
внутренних противоречий, в составлении алфавитных 
указателей-синопсисов к объемистым правовым сводам, по 
то обстоятельство, что памятники римского права не от­
ражали во многих своих частях реальных общественных 
и административных порядков, как будто не смущало ни 
одного из византийских правоведов. Иллюзия незыбле­
мости общественного устройства, создаваемая византий­
ской юриспруденцией и в какой-то мере поддерживаемая 
всем комплексом гуманитарных наук, сама по себе вы­
полняла существенную социальную функцию — функцию 
охранительную. Традиционализм, внешне представляю­
щийся ученым повторением старых норм, был в действи­
тельности ответом иа жизненную задачу. Но от этого он 
не переставал быть традиционализмом. 

Книжность науки свойственна не только византий­
ским гуманитарным дисциплинам, не только юриспруден­
ции, философии или богословию, но и тем наукам, пред­
мет которых — природа. Конечно, в программе византий­
ского образования мы видели «математическую четвери-
цу»— арифметику, геометрию, астрономию и музыку — 
совокупность дисциплин, которые иногда сближают со 
средневековым западноевропейским квадривиумом. Одна­
ко в византийской математике или астрономии колоссаль­
ное место занимали, помимо комментариев или пара­
фраз сочинений древнегреческих ученых, рассуждения о 
внутреннем, мистическом, смысле чисел или астрологи­
ческие выкладки, исходящие из взаимосвязи движения 
небесных тел с событиями, совершающимися на Земле. 
И византийская «биология» ограничивалась, как прави­
ло, описанием монстров и парафразой античных наблю­
дений или агрономических советов, подчас приправлен­
ных аллегорическим и морализирующим разъяснением 
природных явлений — действительных или легендарных. 

Характерная черта византийской науки — тяга к ми­
стическому, чудесному, парадоксальному. Невозможное 

76 



становилось возможным. Сказочные звери-единороги обре­
тали реальные черты в византийской научной легенде. 
Псевдо-Дионисий Ареопагит, богослов V—VI вв., рас­
сказывает, как он сам наблюдал полную луну, затмив­
шую солнце (на самом деле затмение случается лишь в 
новолуние!). Парадоксальность прекрасно уживалась с 
христианским мировоззрением, ибо основные принципы 
христианского богословия (учение о троице, о вопло­
щении сына божьего) были парадоксальны, стояли «вы­
ше» разума. Поиск парадоксального в какой-то мере от­
вечал интуитивному стремлению средневекового челове­
ка вырваться из оков действительности, но стремлению, 
которое было не более чем иллюзией. 

Однако при всей книжности и традиционности визан­
тийской науки, при всей ее тяге к парадоксальному она 
отнюдь не была абсолютно оторвана от реальной жизни 
и реальных потребностей. Конечно, византийская химия 
и минералогия оставались прежде всего оккультными на­
уками, науками о тайных свойствах веществ. Более того, 
алхимические опыты, столь показательные для Западной 
Европы XIII в., практически не затронули Византию: 
византийская алхимия — чисто спекулятивная дисциплина, 
оперировавшая не с колбами, а со старыми рецептами. 
В области энергетики византийцы также постепенно ста­
ли отставать от Западной Европы, где в XII в. рас­
пространяется ветряная мельница, а водная энергия на­
чинает интенсивно использоваться в ряде видов ремес­
ленного производства. Византийцы не проявляли интереса 
к поискам новых источников энергии (ветряная мель­
ница появилась здесь лишь в XIV столетии). И все-таки 
именно византийцы изобрели в конце VII в. так назы­
ваемый жидкий, или греческий, огонь — легко воспламе­
няющуюся жидкость, куда входили нефть и селитра. 
«Греческий огонь», выбрасываемый из специальных сифо­
нов-огнеметов, позволял византийцам поджигать враже­
ские корабли и крепостные сооружения. С помощью «гре­
ческого огня» была одержана не одна победа. 

Византийская медицина опять-таки колебалась между 
убеждением, что болезнь, посланная богом, заключает в 
себе не только испытание, но и приближение к боже­
ству (одержимость, юродство часто воспринималось как 
пророческий дар), и убеждением, что болезни подлежат 
лечению — вплоть до операционного вмешательства. Пе-

77 



ред великими медицинскими авторитетами византийские 
врачи преклонялись почти без раздумий: критиковать 
Гиппократа или Галена для них было немыслимо почти 
так же, как сомневаться в достоверности Библии. Боль­
шая часть византийских медицинских трактатов — крат­
кие или более пространные сочинения, разбирающие во­
просы кровопускания, диагностику по крови и моче, ме­
дицинскую астрологию и диетические рецепты. Эти 
«иатрософические» произведения поверхностны и компи­
лятивны и плохо вяжутся с тем, что мы знаем о высокой 
организации больничного дела в Константинополе XII в. 

Уже упомянутая выше больница при монастыре Пан-
дократора имела 50 коек для постоянных больных и не­
сколько отделений: хирургическое, женское, для страда­
ющих острыми заболеваниями (глазными, желудочными) 
и для страдающих обычными заболеваниями. На каждое 
отделение полагалось два врача, три штатных помощника 
(говоря нашим языком, фельдшера), два сверхштатных 
помощника и два служителя. Приходящих больных об­
служивали четыре сверхштатных врача, два из которых 
были хирургами и два — специалистами по внутренним 
болезням. Кроме того, при больнице существовал специ­
альный штат аптекарей. 

Фармакология достигла в Византии настолько высоко­
го уровня, что написанное в XIII в. сочинение Николая 
Мирепса о лекарствах еще в середине XVII столетия 
служило основным пособием для студентов Парижского 
медицинского факультета. Большое внимание уделяли ви­
зантийцы проблеме диеты: книга Симеона Сифа (конец 
XI в.), посвященная свойствам различного рода пище­
вых продуктов, учитывает, помимо античных традиций, 
арабские рецепты и жизненные наблюдения. 

Византийские географические представления уходили 
корнями в книжную античную традицию, переплетаясь 
подчас с легендарными, сказочными сведениями о даль­
них племенах. Своих соседей византийцы называли ан­
тичными этниконами («скифы», «сарматы»), именами ис­
чезнувших народов. А в то же время их описания стран, 
близких и далеких,— вплоть до Индии, о которой рас­
сказывал купец и путешественник VI в. Косьма Инди-
коплов, подчас были весьма реалистичны. Византийцы со­
ставляли списки городов и провинций, зиждившиеся 
обычно на античных образцах и учитывавшие давно пере­
ставшие существовать поселения, и деловые «подорож-

78 



ные» — предшественники итальянских портуланов, харак­
теристик торговых путей. Они умели изготовлять карты 
и планы — биограф Карла Великого Эйнгард упоминал о 
плане Константинополя, выполненном на серебряной таб­
личке. 

Византийская физика, или, как тогда говорили, физио­
логия, наука о природе, оставалась книжной и дескрип­
тивной: понятие об эксперименте было византийцам аб­
солютно чуждо, если не говорить об исключительных слу­
чаях (так, Григорий Нисский «экспериментально» демон­
стрировал библейскую идею возникновения космоса из 
хаоса, и Иоанн Филопон, по-видимому, основываясь на 
опыте, пришел к выводу, что скорость падения тел не 
зависит от их тяжести). Описание внешнего мира в ви­
зантийских «Шестодневах» и «Физиологах» постоянно 
переплеталось с благочестивой морализацией и раскры­
тием аллегорического смысла, заключенного в природных 
явлениях. Дискуссионные проблемы решались умозри­
тельно. Долго обсуждался, к примеру, вопрос о причинах 
землетрясений. Наряду с ортодоксальной точкой зрения: 
землетрясения вызваны божьей волей, карающей и наста­
вляющей человечество,— выдвигалось и «естественнона­
учное» объяснение: причиной их служит «избыток воды». 
Еще более интересно обсуждение вопроса о том, почему 
при разряде молнии человек сначала видит свет и только 
потом слышит звук. Решение Пселла было чисто спеку­
лятивным: глаз, полагал он, выпуклый, а ухо полое, и по­
тому глаз раньше улавливает свет, чем ухо — звук. Си­
меон Сиф предлагал более толковое объяснение: звук ну­
ждается во времени для своего распространения, свет же 
независим от времени. 

Но вместе с тем практическая деятельность визан­
тийцев предлагала искусное использование физических 
законов. Строительство храмов основывалось на совер­
шенном владении навыками механики и акустики, а воз­
ведение нового типа храмового здания — перекрытого ку­
полом — предполагало живое творчество в этой сфере. 
Создание автоматов, украшавших императорский дворец 
и приводимых в движение водой, требовало большого 
опыта и теоретических знаний. Военные механизмы ви­
зантийцев отличались сложностью и совершенством, а в 
теории зажигательных зеркал ранневизантийский меха­
ник и архитектор Анфимий, один из строителей храма 
св. Софии, пошел дальше античных теоретиков. 

79 



То же самое относится к византийской астрономии. 
В сфере космологии византийцы не двинулись вперед. 
Они придерживались традиционных представлений, одни 
из которых восходили к библейской концепции (в наи­
более четкой форме учение о плоской Земле, омываемой 
океаном, изложено Косьмой Индикопловом, резко поле­
мизировавшим с Птолемеем), другие — к достижениям 
эллинистической мысли, признавшей шарообразность Зем­
ли (Василий Великий и Григорий Нисский, а позднее и 
Фотий полагали, что учение о шарообразности Земли не 
противоречит Библии). Астрология получила широкое 
распространение. А наряду с этим астрономические на­
блюдения позволили Никифору Григоре (ученому, пред­
лагавшему, кстати сказать, реформу птолемеевского ка­
лендаря) дважды предсказать солнечное затмение. 

Наконец, если мы обратимся к математике, то и здесь 
обнаружим сочетание традиционализма с явной практиче­
ской сметкой и прогрессом — особенно в прикладных 
областях. При поверхностном суждении византийская ма­
тематика компилятивна, деятельность виднейших матема­
тиков как будто бы сводится к разысканию и разъяс­
нению античных математических текстов. В начале VI в. 
Евтокий издал потерянный текст Архимеда, написал ком­
ментарий к трудам Архимеда и Аполлония и собрал под­
робнейшие сведения о ранних попытках решить проблемы 
удвоения куба. И математики XIV в. прежде всего ком­
ментировали Евклида, Диофанта, Никома:ха, проявляя 
больше учености, чем творческой самостоятельности. 

И все-таки этим византийская математика отнюдь не 
исчерпывается, спускаясь с высот оккультности и уче­
ного комментария к практическим нуждам. В Византии 
разработали сложные методы измерения площадей (что 
диктовалось, в частности, потребностями налогового об­
ложения) и умели использовать астролябию для землемер­
ных нужд (хотя крестьяне обычно обходились веревкой). 
Сохранились греческие задачники, один из которых отно­
сится, правда, уже к концу существования империи, к пер­
вой половине XV в. Собранные в нем задачи вырастают 
из обыденных нужд и интересов ремесленников и тор­
говцев. «Три человека составили торговую компанию. 
Один внес 25 флурий (по-видимому, имеются в виду фло­
рины — итальянская монета), другой — 35, третий — 42, 
а прибыль составила 38 флурий. Спрашивается, как им 
80 



разделить доход». Или еще: «Курица, стоившая 40 асп-
ров, кладет каждый день по яйцу. Яйца идут на базаре 
по 40 штук за аспр. Спрашивается, в какое время курица 
оправдает свою цену» 7. 

При этом любопытная особенность. Условия задач в 
византийских задачниках очень часто формулируются аб­
страктно, вне прямой связи с реальностью. Так, в сбор­
нике задач, помещенном в Парижской рукописи начала 
XIV в. (Supplementum graecum 387), соотношения раз­
личных видов монет указываются совершенно произволь­
но, так что 1 перпер приравнивается то к 17, то к 147г, 
то к 12, то к 51/з дуката или же к 1472, 12 и 
872 так называемых трехглавых монет. Эти произволь­
ные соотношения служат исключительно для упражнений. 

Византийцы пытались применять арабскую систему 
цифр, что засвидетельствовано впервые в схолиях к Евкли­
ду в рукописи XII в. Возможно, еще раньше Лев Матема­
тик стал обозначать алгебраические понятия буквенными 
символами. Не ограничиваясь греческой традицией, визан­
тийские ученые (особенно трапезундские математики пер­
вой половины XIV в.) старались использовать достижения 
персидской математической школы. 

Книжность и компилятивность византийской науки, не 
требовавшей специальных навыков, позволяла ученому 
быть «всеведущим» человеком, многогранным и начитан­
ным в самых разных областях. Иоанн Дамаскин стре­
мился охватить всю сумму тогдашних знаний. В XI в. 
Михаил Пселл писал по вопросам философии, матема­
тики, физики, медицины, был историком и богословом. 
Столь же широки интересы Никифора Влеммида в 
XIII в. и Феодора Метохита в XIV в. Подобное мно-
гознание — характерная для средневековья черта. 

Византия сделала много для развития культуры. Во-
первых, потому, что она сохранила высшие достижения 
эллинской мысли. Во-вторых, потому, что она, развивая 
античное наследие, создавала новые принципы научного 
и художественного творчества. 

И теперь естественно было бы перейти к вопросу о 
творчестве. 

81 



Глава 3 

ОТ ЗНАНИЯ ДО ТВОРЧЕСТВА 

В первых двух главах мы вели речь о вещах, так ска­
зать, массовых: при известной индивидуальности писца 
византийская книга — прежде всего плод стандартизации, 
личпость переписчика окрашивала ее лишь в минималь­
ной степени и проявлялась в деталях, сравнительно вто­
ростепенных. И индивидуальность преподавателя стира­
лась стандартностью школьной программы, ибо от века к 
веку обучение предполагало усвоение все той же псал­
тири, все тех же гомеровских поэм и примерно тех же 
арифметических правил. 

Иное дело — творчество, писательская работа. Конеч­
но, в Византии, где скованность мышления, порожденная 
множеством причин: и традиционностью поведения, и об­
щественно-политическими условиями, и восторженным 
преклонением перед святоотеческой и античной литера­
турой,— была особенно сильна, мы постоянно сталкива­
емся с открытой комплятивыостыо и честным заимство­
ванием. Стереотипы, клише, шаблоны были типичны для 
византийского научного и художественного творчества. 
Но творчество не сводилось к повторению, к обществен­
ной памяти,— вопреки официальной программе, оно со­
держало в себе и новизну, и индивидуальность. В сочи­
нениях одних писателей новизна и индивидуальность про­
ступали слабее, другим они были более свойственны. 
Одним из самых своеобразных византийских авторов был 
Никита Хониат, и именно о нем, о его индивидуально­
сти и особенностях его творческого лица, пойдет речь в 
этой главе. 

В апреле 1204 г. Никита Хониат пережил падение 
Константинополя. Он видел, как перестала существовать 
империя, казавшаяся вечной. Он видел разгул победите­
лей, видел вчерашних царедворцев лишеннымп средств к 
существованию. Семья Хониата спаслась случайно, благо-

82 



даря помощи какого-то венецианского купца, давно уже 
жившего в Константинополе и сохранявшего к Никите 
приятельские чувства: он выдал Хониатов и их друзей 
за своих пленников, а затем помог им покинуть разграб­
ленный город. 

В этот момент произошло событие, по-видимому, обыч­
ное для тех тревожных дней: какой-то варвар схватил 
красивую девушку, находившуюся среди спутников Хони-
ата, и потащил к себе домой. Казалось бы, что можно 
было сделать побежденным, кучке невооруженных людей, 
в городе, наводненном латинскими рыцарями? Рыдать, 
рвать на себе волосы, умолять о помощи? Так посту­
пил больной старик, отец похищенной девицы, не так — 
Хониат. Он побежал к дому варвара, собрал толпу, об­
рушился на похитителя с обвинениями, и тот — как ни 
удивительно — испугался угроз и уступил. Это по рас­
сказу самого Хопиата, а если поверить его биографу и 
брату, безоружный защитник похищенной просто вырвал 
ее из рук варвара — подвиг, который, по словам биогра­
фа, превосходит деяния Геракла и ветхозаветных героев 
Симеона и Левия. 

Но оставим в стороне византийскую страсть сравни­
вать дела века нынешнего с поступками мифологических 
и библейских персонажей. В конце концов, даже не сопо­
ставляя действия Никиты Хониата с победами Геракла 
над львом или гидрой, мы не можем отказать нашему 
византийцу ни в смелости, ни в находчивости. Сколько 
людей прошло бы (и в самом деле проходило) мимо в 
такой ситуации, смущенно потупив взор и подавляя уко­
ры совести. Хониат рисковал жизнью, ж в этом нерав­
ном столкновении победил. 

Кто же он был, этот смелый и честный человек, один 
из самых больших византийских прозаиков, историк, ора­
тор, политический деятель? 

Никита Хониат родился около 1150—1155 гг. в мало-
азийском городе Хоны (возникшем, по-видимому, на ме­
сте древних Колосс) в семье, по всей вероятности при­
надлежавшей к местной знати,— во всяком случае, его 
восприемником при крещении стал сам митрополит хон-
ский. Старший брат Никиты, Михаил, был предназначен 
к духовной карьере, и в 1182 г. он занял афинский мит­
рополичий престол. Известен еще один Михаил Хониат: 
в 1199 г. он вместе с братом Константином, а также 

83 



Со своей женой и с женой Константина подарил храму 
богородицы Милостивой рукопись, ныне хранящуюся в 
Ленинграде,— но кто эти Михаил и Константин Хониаты 
и состояли ли они в родстве с Никитой, сказать за­
труднительно. ] 

Учиться девятилетнего Никиту отправили в Констан­
тинополь, где уже жил в ту пору его старший брат. 
Никита готовился к административной деятельности: он 
изучал риторику и юриспруденцию. О начале его служеб­
ной карьеры упоминает его брат Михаил в послании, на­
писанном около 1180 г.: Никита был направлен подат­
ным чиновником в какую-то отдаленную область, под­
властную Византийской империи,— возможно, в Матрахи, 
русскую Тмутаракань. 

При малолетнем императоре Алексее II (1180—1183) 
Никита — при дворе, он занимает пост императорского 
секретаря. Это уже начало большой карьеры, но она вне­
запно прерывается. В Константинополе происходит пере­
ворот: Андроник Комнин приходит к власти, сперва в 
качестве регента при малолетнем Алексее, затем — со­
правителя, наконец — единовластного государя. 

Недолгое царствование Андроника I (1183—1185), 
сопровождавшееся суровыми расправами с византийской 
знатью, с людьми, часто близкими Хониатам, произвело 
па молодого чиновника страшное впечатление. Позднее 
в «Истории» он посвятит этому времени много горьких 
страниц. При жизни Андроника он не примкнул к тем, 
кто славословил всемогущего императора, хотя даже его 
брат Михаил участвовал в этом восторженном хоре. Ни­
кита же вышел в отставку. Судьба благоприятствовала 
ему: он не был ни арестован, ни ослеплен, а вскоре Анд­
роника свергли, и Никита смог возвратиться на службу. 

Новый правитель, Исаак II Ангел, на первых порах 
обещал либерализацию. Он запретил, в частности, смерт­
ную казнь и членовредительские наказания. Подданным 
показалось, как писал позднее Хониат, что весна сменила 
зиму и после бури наступила тихая погода: со всей стра­
ны в Константинополь стекались воины и чиновники, же­
лавшие служить новому государю. 

Теперь Никита Хониат пошел в гору: придворный 
оратор, наместник Филиппополя, один из высших судей 
империи — так называемый судья вила, наконец, логофет 
секретов — глава столичных канцелярий, нечто вроде ны-
84 



иешнего премьер-министра. Он был богат. Только в сто­
лице ему принадлежало два дома: один, огромный и кра­
сивый, в квартале Сфоракий, неподалеку от Месы, глав­
ной улицы Константинополя; другой, более скромный, 
в непосредственной близости от храма св. Софии. Ему 
принадлежала домашняя церковь. Многие столичные да­
мы засматривались на Никиту, а их отцы и братья иска­
ли его внимания. (Он женился со временем на сестре 
своих друзей — видных чиновников Велисариотов). 

И все это рухнуло вместе с Византийской империей, 
рухнуло в апреле 1204 г. Пешком, в сопровождении не­
многочисленных слуг, унося детей на руках, семья Хо-
ниата покидала Константинополь, а окрестное население 
насмехалось над недавпими вельможами и стремилось 
продать им подороже необходимые продукты питания. Их 
ждал долгий путь — в Никею, где Феодор Ласкарь соби­
рал силы для сопротивления крестоносцам. Речи, кото­
рые Никита произносил перед Ласкарем, не принесли ни 
славы, ни влияния. Семья бедствовала. Его брат Миха­
ил, бежав из Афин, захваченных крестоносцами, жил в 
нужде на острове Кеос. Смерть уносила самых близких 
друзей Никиты. Около 1215 г. умер он сам. 

Здесь, в Никее, Хониат завершил главнейшее из сво­
их сочинений — «Историю» (сам он назвал ее «Хрони­
кой», «Летописным повествованием») К 

«История» Никиты Хониата охватывает большой, по­
чти столетний, отрезок времени — от смерти императо­
ра Алексея I в 1118 г. до военной экспедиции латин­
ского императора Генриха Константинопольского против 
болгар в 1206 г. Сочинение распадается на 21 книгу. 
Первая, сжато повествующая о событиях царствования 
Иоанна II (1118—1143), опирается главным образом на 
письменные источники, остальные — либо на рассказы 
очевидцев (на которых он время от времени ссылается), 
либо на архивные документы (Никита приводит или пере­
сказывает некоторые письма государей и вельмож, напри­
мер переписку Исаака Ангела с Фридрихом Барбарос­
сой) и, что самое ценное,— на его собственные наблю­
дения. Лишь некоторые части «Истории» восходят к ли­
тературным свидетельствам, например эпизод взятия 
Солуни норманнами в 1185 г. основан па повести Евста-
фия, митрополита солунского, близкого друга Михаила 
Хониата. 

85 



«История»— плод многолетнего труда. Конец ее, разу­
меется, создан уже после трагических событий 1204 г., 
причем, по всей видимости, в несколько приемов. Опла­
кав падение Константинополя, Никита хотел было оста­
новиться, чтобы не воспевать, по его собственным сло­
вам, деяний варваров и битвы, проигранные эллинами, 
но возобновил свой рассказ, когда узнал о разгроме ла­
тинян болгарскими войсками 14 апреля 1205 г. Более 
ранние разделы писались еще до 1204 г.; во всяком слу­
чае, они содержат ряд фраз и замечаний, которые не 
могли бы появиться после падения византийской столи­
цы. И слова Хониата о том, что ныне можно видеть в 
долине Меандра кучи костей — останки воинов, павших 
в 1147 г., или что в Сицилии и поныне остаются в раб­
стве фивяне и коринфяне, уведенные в плен норманнами 
в том же 1147 г.,— слова эти были написаны вряд ли 
уже очень много лет спустя после событий 1147 г. 

Как часто у нас бытует представление о средневеко­
вом летописце как о бесстрастном регистраторе событий, 
не вносящем в повествование ни крохи личного, субъек­
тивного. Разумеется, тенденция к подобной «объективи­
зации» изложения свойственна многим средневековым па­
мятникам, однако не «Истории» Хониата. Личность ав­
тора проступает здесь не только в выборе формы, не 
только в упоминании им некоторых эпизодов из собствен­
ной жизни (и в частности, уже известного нам эпизода, 
связанного со спасением девушки-гречанки в захвачен­
ном крестоносцами Константинополе), но и косвен­
но (может быть, не всегда осознанно) — в подборе ма­
териала. 

Приглядимся хотя бы к географии сочинения Хониа­
та. Далеко не безразличен он к разным областям Ви­
зантийской империи. Чаще всего Никита упоминает те, 
с которыми так или иначе сопрягается, соприкасается 
eFO жизненный путь. Прежде всего — это «мои Хоны», 
родина, и затем города по реке Меандр, расположенные 
по соседству и, видимо, с детства знакомые; помимо того, 
Филиппополь, где некоторое время Хониат служил на­
местником. Остальные города и районы появляются реже, 
довольно спорадично. Эта субъективная неравномерность 
распределения географической номенклатуры становится 
особенно заметной при сопоставлении труда Хониата с 
книгой его современника Иоанна Киннама, рассказываю-

86 



щего о царствовании Иоанна II и Мануила I (книга обры­
вается около 1176 г.). 

И то же самое можно сказать об отборе персонажей. 
Многократно Хониат вспоминает судейских и особенно 
так называемых судей вила: Мануил I назначал на су­
дейские должности полуварваров, едва знающих по-гре­
чески; при Андронике I судьи являлись опорой узурпа­
тора; некий судья вила («Я опущу его имя»,— замечает 
Хониат) был назначен начальником прошений, а Иоанн 
Апотир сделался судьей вила; судьи вила заступались 
за вдову Мануила I; судьи вила не хотели ехать за­
ложниками к Фридриху Барбароссе; некий судья вила 
(«Я сознательно опущу его имя»,— опять говорит Хони­
ат) опозорил себя угодничеством перед Феодором Каста-
монитом; судьи вила льстили Алексею III Ангелу 
(1195—1203), вызывая только смех. Ни одна из должно­
стей не упоминается Хониатом столь часто, и не удиви­
тельно: ведь он сам занимал пост судьи вила и интересы 
судейских ему особенно близки. 

Индивидуально окрашено и отношение Хониата к во­
зрасту, к юности и старости, отношение, постепенно ме­
няющееся по мере писания «Истории». В первых книгах 
старость вызывает постоянную иронию, более того — вра­
ждебность. О ненавистном ему Андронике Комнине писа­
тель все время говорит: «старый», «дряхлый», «пле­
шивый», «грязный старик, древнее Тифона и Кроноса» — 
по меньшей мере 14 раз поминается старость Андрони­
ка! С насмешкой пишет Хониат о лысом старике Иоанне 
Дуке, дяде императора Исаака II Ангела, который до­
бивался короны, но был отвергнут плебсом, не желав­
шим иметь государем дряхлого старика. «Разве я вовсе 
потерял рассудок от старости?»— заставляет Хониат ска­
зать Иоанна Дуку. И старость врага империи, уродливого 
султана Кылич-Арслана II (1156—1192) подчеркивает 
Никита — «злосчастную старость» султана, под конец 
жизни низложенного собственными детьми. И старость 
Иоанна Кондостефана, неудачно командовавшего походом 
на Кипр. И старость патриарха Никиты Мундана, кото­
рая вместе с простоватостью оказалась причиной его сме­
щения. Наконец, предсказателя Василаки Хониат именует 
«болтливым старикашкой» и с пренебрежением описывает 
пьяных старух из окружения Василаки. Но в конце «Ис­
тории» тема старости исчезает. Только о венецианском 

Ь7 



доже Энрико Дандоло Хониат говорит как о древнем 
старике, называвшем себя мудрейшим из мудрецов. 

Совсем иное отношение к юности. В первых книгах, 
где, правда, время от времени вспоминаются пороки мо­
лодого возраста, молодость в общем воспринимается по­
зитивно. Молодой Мануил I всем любезен — и прият­
ностью юного лица, и разумностью своих решений. И хотя 
многие сомневались, сумеет ли он, чьи щеки еще покры­
ты первым пушком, управлять государством, митропо­
лит хонский, восприемник Никиты, заявил, что его 
царствование угодно господу. И любопытно, что Никита 
нигде не упоминает о старости Мануила, несмотря на то, 
что тот был сверстником «дряхлого, как Тифон и Кро-
иос», Андроника Комнина. 

Не только юность Мануила привлекательна. Констан­
тин Дука, по мнению Хониата,— многообещающий юно­
ша. Говоря об отважном полководце Конраде Монфер-
ратском, Хониат отмечает его цветущий возраст. С со­
чувствием пишет Хониат о судьбе молодых людей — Фео-
дора Ангела и Мамала, несчастных жертв Андроника I. 

А затем восприятие юности меняется: из явного до­
стоинства она превращается в недостаток. «Буйная 
юность» свойственна мятежникам, глупцы ведут себя «по-
детски». С нескрываемой злобой Хониат клеймит фавори­
та Исаака II — «мальчишку, еще нуждавшегося в учите­
ле азбуки и учебных табличках для письма», только не­
давно оставившего тростниковое перо и чернила, сразу, 
чуть не с пеленок дорвавшегося до кормила власти. Хо­
ниат рассказывает о трех юношах, бездарно командовав­
ших войсками и попавших в засаду, устроенную сельд­
жуками; о евнухах и «гладкощеких» молодых слугах 
императора, противившихся разумному совету. Он осуж­
дает Алексея IV — молокососа не только по возрасту, 
мальчишку легкомысленного и невежественного. Он упо­
минает какого-то юношу, несправедливого, не ведающего 
законности, причинившего массу зла родной Аттике. По­
жалуй, только для молодого Феодора Ласкаря, будущего 
императора, сделано исключение — он назван «дерзким 
юношей, неукротимым в битвах». 

Итак, молодой Хониат смеялся над старостью и це-
пил юношеские доблести. По мере того как он стано­
вился старше, его взгляды менялись: молодость откры­
вала свои пороки, старость — свои достоинства. Что это? 
88 



Сознательная и продуманная программа? Вряд ли. Скорее 
всего — неосознанное смещение в психике, подвижное от­
ношение к окружающему миру. 

Живое, личное, индивидуальное в повествовании Хо­
ниата проявляется в ощущении постоянного авторского 
присутствия, которое выражается не только в упомина­
нии о себе или в подборе материала, но и в активном 
отношении к собственному повествованию. 

Автор без конца напоминает о себе. То скажет: «Я ду­
маю», то заметит: «Это я вставляю», то, наоборот: «Этого 
имени я не назову». Иногда он пишет: «Не знаю, истинно 
ли это», иногда, напротив, просит читателя поверить ему 
и подтверждает свои слова ссылкой па какое-нибудь со­
бытие. В других случаях Хониат не без известного ко­
кетства словно устраняется от оценки и вкладывает ее в 
уста одного из своих персонажей. Не автор, а норманн­
ский граф Алдуин смеется над Исааком Ангелом, не 
сведущим в военном искусстве, ибо с детских лет он 
привык не к оружию, а к вощечке и стилю. Не автор 
оценивает династию Ангелов, а в уста «влахов» (по-ви­
димому, речь идет о болгарах) вкладывает он молитву о 
долголетии этой династии, ибо они надеялись при Анге­
лах добиться политических успехов. 

Разумеется, отмечая элементы личного, субъективного 
в творчестве Хониата, я отнюдь не собираюсь подтяги­
вать его к литературным нормам нового времени, когда 
стремление к индивидуализации стало осознанным, а ост-
ранение возводилось в художественный принцип. Субъек­
тивность Хониата скромнее, она словно пробивается сквозь 
толщу стереотипов и унаследованных, готовых, давно сло­
жившихся формул, через традиционные суждения и обще­
обязательные оценки. 

Рука божья, воля господня, гнев божий, воздаяние 
за грехи — все эти (и родственные им) понятия опре­
деляют, согласно Хониату, ход событий. Это естествен­
но и нормально для XII столетия, когда христианство 
было общей знаковой системой Европы. Но любопытно, 
что сквозь традиционно-теологическую систему взглядов 
Хониата (которому, кстати, принадлежало специальное 
историко-церковное и богословское сочинение «Сокровище 
православия», изданное пока еще только в отрывках) 2 

пробиваются неожиданно скептические, вольно фронди­
рующие, иногда насмешливо-иронические пассажи. 



В 1176 г. Мануил I потерпел сокрушительное пора­
жение от сельджуков в битве у Мириокефала; расска­
зывая об этом сражении, Хониат внезапно называет им­
ператора «хранимый богом». Как же «хранимый», если 
битва проиграна? И еще раз, повествуя о походе Иса­
ака II против болгар в 1195 г., Хониат сообщает, что 
император «препоручил себя богу». Нейтральная фраза, 
которую легко принять за стереотип, но в конкретном 
контексте она оборачивается скепсисом, насмешкой — 
ведь поход завершился низложением и ослеплением Иса­
ака. Эта скептическая нотка усиливается благодаря тому, 
что писатель настойчиво подчеркивает благочестие помыс­
лов государя: Исаак хотел в случае победы отнести ус­
пех на счет божьего расположения и готов был вместе с 
тем принять решение господа, если бы тот сулил пораже­
ние. Весь текст пронизан библейскими аллюзиями: Хони­
ат говорит о «жезле нечестивых», возпесенном над «жре­
бием праведных» (Псал. 124. 3), пользуется характерным 
для книги пророка Иезекииля клише «обратить лице» 
(Иезек. 6.2; 13.17 и др.). Больше того, стремясь прибли­
зить повествование к библейскому образцу, Хониат рас­
сказывает, что у Мануила, и — в другой раз — у Исаака 
съехал на сторону или свалился шлем, и добавляет: «Слов­
но некогда Давиду, господь покрыл ему голову в день 
брани» (аллюзия на Псал. 139. 8). «Покрытие головы», 
таким образом, из возвышенной метафоры становится 
чуть ли не будничной реальностью, поскольку голова и 
того и другого государя буквально обнажилась в пылу 
битвы, и в результате противоречие высокого, библейского 
низменному приобретает особенно ироничный оттенок. 

Еще показательнее другой эпизод, тоже относящийся 
к царствованию Исаака И. Мятежные войска Алексея 
Враны подступили к Константинополю. Исаак собрал мо­
нахов, рассчитывая с их помощью умолить господа пре­
кратить гражданскую войну. Он возлагал все надежды на 
«всеоружие Духа». Казалось бы, благочестиво и соответ­
ствует средневековому умонастроению. Однако Хониат ус­
матривает в действиях императора «недостойную вялость» 
и противопоставляет ей позицию Конрада Монферратско-
го, убеждавшего Исаака уповать не на одних монахов, 
но и на войска, не только на оружие в правой руке 
(аллюзия на II Коринф. 6.7), но и на оружие в ле­
вой — на меч и панцирь. 

90 



И еще одна история: Хониат со своими спутниками 
уходит из занятого крестоносцами Константинополя. По­
сле трудностей и испытаний беглецы, наконец, оказались 
на свободе, и тут спутники писателя возблагодарили бога 
за спасение. «Я же,— продолжает Хониат,— бросившись 
как был наземь, только порицал стены [за их бесстра­
стие]». Нет, он не забывает о боге: все совершилось, 
замечает Хониат, не по воле случая, но согласно боже­
ственному решению, и, пересказывая свою речь, обращен­
ную незадолго до того к латинянам, упоминает о «сле­
зах, которым внимает бог». Но все-таки в решительный 
момент, в момент спасения, он думает (как Копрад Мон-
ферратский) не о боге, но о крепостных стенах. 

И, может быть, еще существеннее, чем подобные эле­
менты религиозного скепсиса, неосознанно вольное ис­
пользование библейских образов или теологической тер­
минологии в ситуациях, для этого совершенно не подхо­
дящих. Ростовщик Каломодий уподобляется райскому 
древу познания, плоды которого некогда соблазнили пра­
родителей,— ведь блеск его золота манил чиновников цар­
ской казны. Немцы кинулись в погоню за ромеями, стре­
мясь найти ищущего. Здесь явная аллюзия на известные 
слова Иисуса в нагорной проповеди: «Ищите и найдете» 
(Матф. 7.7). Ищущими же ромеи названы потому, что 
они готовили немцам засаду. Как, однако ж, переосмы­
слены, как секуляризованы евангельские слова, в какой 
неожиданно остраненный контекст они помещены! И ког­
да сельджуки названы «ловцами человеков» (аллюзия на 
Марк. 1.17), и когда к смуглому Мануилу I прилага­
ются слова «Песни песней» (1.4—5): «Черна я и краси­
ва... ибо солнце опалило меня»,— разве это не секуляри­
зация Библии? Рассказывая, как арестованному Андро­
нику Комнину изготовили по восковому слепку ключ от 
его темницы, Хониат озорно наполняет рассказ богослов­
скими терминами «архетип», «подобие», «точный образ». 
А чего стоит сравнение священных хоругвей, выносимых 
из храма св. Софии, с молоком, привлекающим мух! 

Суеверия, гадания, гороскопы, астрология вызывают 
самые злые насмешки Хониата. Он издевается над верой 
в существование неблагоприятных дней, опасных букв, 
несчастливых цветов. Он хвалит Андроника Кондостефа-
на, решившегося дать сражение венграм, несмотря на 
запрет императора, по мнению которого, день был выбран 

91 



вопреки знамениям и потому сулил неудачу. Хониат по­
тешается над юродивым пророком Василаки, славившим­
ся своими чудачествами не меньше, чем предсказаниями: 
оп хватал женщин за грудь, задирал им платье, на во­
просы отвечал прыжками и даже государю не оказывал 
ни малейшего почтения. Никита смеется, но, если вгля­
деться повнимательнее, он и побаивается колдунов и пред­
сказателей, ибо их пророчества того и гляди сбудутся. 

Нет, конечно, я не имею целью утверждать, что Ни­
кита Хониат был свободомыслящим. Он ужаснулся бы, 
если бы услышал подобный домысел. Он был религио­
зен, как его современники, он жил богословскими спо­
рами, ой чтил Библию и молился богу. И тем, пожа­
луй, показательнее, что в его повествование, в его об­
разную систему врывается, проникает смутное и неосоз­
нанное, абсолютпо несистематизированное сомнение. Оно 
питалось в какой-то степени античными идеалами и об­
разами, почерпнутыми Хониатом у высокочтимых им 
классиков: недаром он считает возможным рисовать кар­
тину переправы душ через Ахерон или сопоставлять ико­
ну богоматери, водруженную на разукрашенную колесни­
цу, с языческой богиней — воительницей и девой — Афи­
ной. А вместе с тем сомнения естественно возникали у 
художника, воспитанного, как и все его современники, 
в убеждении, что он принадлежит; к избранной части 
человечества, и пережившего мучительную эпоху ослаб­
ления и распада Византийского государства — эпоху, за­
вершившуюся взятием Константинополя иноземцами, вар­
варами, «грязной голытьбой». Как он ни убеждает себя, 
что падение Константинополя — результат божьей кары, 
которая в грядущем обратится на сами орудия божьего 
гнева, превзошедшие меру в своей жестокости, как ни 
надеется на милосердие божье к византийцам, он не мо­
жет уйти от мысли, что трагедия Византии — закономер­
ное завершение длительной эпохи, в которой он жил, 
и ожидание катастрофы, мы это еще увидим, пронизы­
вает всю его «Историю». 

Яснее, чем религиозный скепсис, проступает в книге 
Хониата политический скепсис, сомнения в божественно­
сти государственной власти. 

Божественность императорской власти — один из ко­
ренных элементов официальной доктрины, или даже, мож­
но сказать, государственной религии в Византии. Эта 

92 



официальная доктрина всего отчетливее сформулирована 
византийскими ораторами, разработавшими длинную се­
рию стереотипов, связанных с императорским культом; 
прославление царского милосердия, щедрости, военных 
успехов; прославление золотого царского пота, пролитого 
на благо подданных; сравнение императора с великими 
героями прошлого — греческим царем Александром Маке­
донским и еврейским царем Давидом; сравнение государя 
с весной, морем и особенно с солнцем; наконец, срав­
нение царя с Христом, с богом. Вся эта терминология, 
присущая императорскому культу, представлена и в речах 
Никиты Хониата3: «Равный господу царь»,— говорит он 
об Алексее III, и еще раз в той же самой речи: «За 
твое сострадание я дерзну сблизить тебя с самим госпо­
дом Христом». В другой речи он сопоставляет победы 
Алексея III с гласом господним, высекающим пламень 
огня (имеется в виду Псал. 28.7), или с тем, как го­
сподь сошел на землю и смешал язык людей (Быт. 11.7), 
а об Исааке II он недвусмысленно заявляет, что тот 
получил власть не по человеческому замыслу, но от бога. 

Совсем по-иному и совсем не традиционно трактует 
Хониат императорскую власть в «Истории». Разумеется, 
стереотипы императорского культа можно обнаружить и 
здесь,— но вот что любопытно: они вложены обычно в 
уста персонажей Хониата, подаются в прямой, не в ав­
торской речи. Это Исаак II называет себя помазанни­
ком господа, а Константин Трипсих, приспешник Андро­
ника I, объявляет самодержавие божественным. Сам же 
Хониат высмеивает, например, свойственное царям за­
блуждение, будто господь дал им право посылать тыся­
чи подданных на убой, словно скот. Он осуждает царей, 
стремящихся распоряжаться государством, словно отчим 
достоянием, и трактующих подданных как рабов. Он воз­
мущается царями, что предаются праздности, храпят 
слаще Эндимиона (героя греческого мифа, усыпленного 
юноши) и с утра садятся за пиршества, тогда как дела 
страны идут все хуже и хуже. Он обрушивается на цар­
скую роскошь, на безрассудные траты, на несправедли­
вость и подозрительность монархов. Подобно тому как 
высокие сосны при слабейшем ветерке уже шелестят сво­
ими иглами, цари сразу же пугаются благородного и му­
жественного человека, теряют сон и негодуют на природу, 
создавшую помимо них других людей, достойных власт-

93 



вовать. И в самом общем виде Хониат констатирует: 
всевластие самодержцев лишает их в конце концов рас­
судка. 

В серии царских образов, созданных Никитой Хони-
атом, особое место занимает характеристика Андроника 
Комнина. Двоюродный брат Мануила I, он вырос у са­
мого подножия трона, он получил все, что можно было,— 
образование, власть, богатство. Природа наделила его кра­
сотой, но не только ею, она наделила его жгучей жаж­
дой, которая заставляла его спешить, искать, добиваться. 
Он добивался женщин, до старости подстегивая себя ле­
карственными снадобьями; он искал денег и брал в долг 
у итальянских ростовщиков; он жаждал престола, и Ма-
нуил не без оснований видел в двоюродном брате опас­
ного соперника. Андроник пережил тюрьму, бежал на 
Русь, примирился с Мануилом, был назначен наместни­
ком, познал горечь военного поражения, искал приюта у 
своей родственницы, вдовы иерусалимского короля. Всту­
пил с ней в связь, опять бежал, скитаясь в Сирии и 
Закавказье и наконец явился к царственному кузену и 
бросился к его стопам, протягивая железную цепь и умо­
ляя, чтобы за эту цепь его позорно волочили по полу. 
Мануил брезгливо поморщился и отправил его в ссылку, 
в пафлагонский городок Иней, номинально поручив Анд­
ронику командовать захолустным гарнизоном. 

И вот Мануил умер. Андроник был уже лысым ста­
риком, но спокойствие не снизошло на него. Он интри­
говал, пользуясь тем, что опекуны Алексея II (сына 
и наследника Мануила I) снискали ^всеобщую ненависть. 
Он обещал райскую жизнь всем. Он заявлял, что обязан 
защитить своего племянника. И Андронику поверили: его 
поддержали пафлагонские земледельцы и константино­
польский плебс, его сторону приняли столичные чинов­
ники. Он явился в Константинополь спасителем и нако­
нец достиг того, за чем гнался всю жизнь,— престола. 

Победа Андроника повлекла за собой царство террора. 
Погибла верхушка византийской знати: император Алек­
сей, его сестра, его мать — вдовствующая императрица. 
Погибли ближайшие родственники императорского дома. 
Тюрьмы были полны. Люди умирали — сожженные, заби­
тые камнями. И воя эта расправа совершалась внешне 
с соблюдением полнейшей законности: Андроник сам не 
выносил приговоров — это делали судьи, подчиняясь его 

94 



намекам и опережая его желания, а государь проливал 
слезы над несчастиями своих жертв. 

Андроник в изображении Хонпата — отнюдь не наме­
стник божества. И в то же время он не слуга диавола, 
]\е Антихрист, не воплощение космического зла. Его об­
раз (как и образы других византийских императоров) 
дгсакрализовап: перед нами встает человек, несомненно 
одаренный, мужественный, пренебрегавший болезнями и 
физической усталостью, но вместе с тем развратный, че­
столюбивый, безжалостный, лицемерный. От культа им­
ператорской власти не остается и следа. Хониат прямо сме­
ется над теми, кто поддерживал императорский культ. 
С иронией говорит он об Иоанне Айофеодорите, который 
исегда устремлял глаза па лик государя и принимал его 
повеления, словно выражение высшей воли. 

Одна любопытная черта — отношение Хониата к сим­
волике цвета, к «царским» цветам. Средневековье вообще 
склонно было обнаруживать высший («символический») 
смысл в фактах, казалось бы, ординарных, в обыденных 
явлениях. Византийцы разработали сложную систему сим­
волов, и в ней важное место принадлежало истолкованию 
цветовой гаммы. Цвета разделялись на высшие и низшие, 
причем золото и пурпур считались специфически царски­
ми цветами: только император мог носить пурпурные 
сапоги, только государь подписывался пурпурными чер­
нилами. 

Традиционная символика «императорского» цвета раз­
рабатывается Хониатом в его официальных сочинениях — 
в речах. Он прославляет Исаака Ангела, который кровью 
побежденных варваров окрасил реку Мораву и своим 
грозным копьем, словно каламом, погруженным в эти 
алые чернила, подписал грамоту об освобождении от вар­
варов, начертав им «багряную смерть» (гомеровское вы­
ражение— см. «Илиада», V, 83). И в «Истории» нередко 
пурпурные чернила сопоставляются с кровью: Мануил I 
пурпуром царских чернил, словно кровью, отогрел и ожи­
вил законодательство Никифора Фоки о монастырском 
землевладении. Но иногда тот же образ приобретает в 
«Истории» противоположное значение или, во всяком 
случае, противоположную оценку. Мануил I посылает 
грамоту об аресте Андроника Комнина, грамоту, не за­
бывает добавить Хониат, подписанную пурпурными чер­
нилами. И затем продолжает: пожалуй, глаза Андроника, 

95 



окрасились бы кровью или он познал бы «багряную 
смерть», если бы послание государя не попало ему в 
руки. Юный Алексей II подписывает грамоту о казни 
матери «попросту каплями материнской крови». Пурпур 
чернил Андроника I грозит нарушителям его повелений 
пролитием не слез, а крови. Его пурпурная одежда ка­
жется Хониату обрызганной кровью. Здесь те же обра­
зы, та же аллюзия на Гомера с его «багряной смертью». 
Но кровь-то не варварская, и пролитие ее не вызывает 
восторга историка: императорский пурпур переплетается 
в его представлении с кровавой жестокостью царского 
произвола. 

Не менее отчетлива ирония Хониата по поводу золо­
той символики императорских одеяний. В битве при Ми-
риокефале, в битве, бесславно проигранной Мануилом I, 
император надел поверх панциря златотканый плащ — 
«цвета желчи», как насмешливо обозначает его Хониат, 
влагающий в уста турецкого посла замечание, что цвет 
этот — дурной символ, не подходящий для часа сражения. 

Итак, императорская символика словно бы вывернута 
наизнанку: царский пурпур сопрягается с кровью расправ, 
царское золото оборачивается мрачным «цветом желчи», 
сулящим поражение. 

Но если царская власть лишена Хониатом божествен­
ного ореола, где, в какой общественной среде ищет он 
в пору тяжких испытаний опору и силу, способную про­
тивостоять надвигающейся гибели? Демократия не при­
влекает его. Он возмущен тем, что простонародье, оста­
вив портняжью иглу и едва отмыв руки от гончарной 
глины, лезет в ряды воинов-стратиотов. Он негодует, 
когда обсуждение догматических вопросов выносится на 
площади и перекрестки. Он негодует, видя вчерашнюю 
чернь устремляющей глаза к царской власти, и прямо 
заявляет, что коллективные решения куда хуже едино­
державия. Народ — и особенно константинопольский 
плебс — предмет постоянных инвектив Хониата. Это бол­
туны, пьяницы, глупцы, трусы, у которых худшее всегда 
берет верх; люди, не способные пойти по лучшей дороге 
и внимать добрым советам. В любом городе, утверждает 
оп, толпа безрассудна, а особенно в Константинополе, 
где она готова к бунту,— ведь столичное население мно-
гоплеменно, у людей здесь разные занятия и потому раз­
ные взгляды. Иногда константинопольский плебс смело 

96 



ополчается против вооруженных войск, продолжает пи­
сатель, иногда оказывается трусливым и позволяет по­
пирать себя ногами. Настроение толпы переменчиво: се­
годня она выбирает своего кумира властителем, завтра 
начинает порицать его как злодея. 

Да и о других общественных слоях писатель отзы­
вается не слишком уважительно. Монашество и духовен­
ство обрисованы с нескрываемой иронией. Почему, спра­
шивает Никита, никто из высокотронных иерархов не 
помог стране во время опасной войны с болгарами, не 
расследовал причины неудач, а долгобородые монахи 
только натягивали себе клобук до самого носа? Иноки 
отрастили бороды и прикидываются боголюбцами, но в 
нарушение монастырских правил пируют с вельможами 
я обжираются жирной рыбой. Не мягче суждение Хони-
ата и о том общественном слое, R которому он принад­
лежал по своему положению,— о служилой знати. Без­
удержная лесть и угодничество, корыстолюбие и взяточ­
ничество, неправедный суд и невежество должностных 
лиц — такова непривлекательная картина придворной жиз­
ни, нарисованная Хониатом. Выскочки вызывают его 
презрение: говоря об Иоанне Спиридонаки, он издевается 
даже над внешностью этого «человечишки», ремесленника 
по происхождению, который всякими правдами и неправ­
дами дослужился при дворе до высоких постов. Исто­
рик возмущен произволом Алексея III, повышавшего 
царедворцев в чинах не по заведенному порядку, но воз­
носившего случайных людей, и к тому же минуя соот­
ветствующую ступень. 

Один за другим проходят в его изображении царские 
фавориты и вельможи. Вот, к примеру, Иоанн Путций-
ский, ведавший налоговым обложением при Иоанне II 
и его сыне Мануиле I. Человек патологической ска­
редности, он продавал на базаре то, что давали ему как 
взятку. Бывало, смеется Хониат, приносили в «дар» ред­
костную рыбину, а Иоанн отправлял ее на продажу. Дру­
гой взяточник покупал ее, и морское чудо снова попа­
дало на стол всесильного чиновника и снова оказывалось 
на базарных лотках — и так до трех раз! Как-то Иоанн 
стал жертвой насмешников, которые подложили на его 
пути пустячный предмет — железную подкову. Главный 
податной сборщик сам кинулся ее подбирать, но подкова 
была только что из горна, и скряга обжег себе руки. 
4 А. П. Каждая 97 



Пожалуй, только одно общественное сословие вызы­
вает какую-то симпатию Хониата. Это аристократия. 
Благородное происхождение увязывается в его сознании 
с активностью, с боевым мужеством. Правда, похвалы 
знати непоследовательны и спорадичны, они сменяются 
насмешками над царской родней, украшавшей себя пыш­
ными прическами и золотыми ожерельями, но незнако­
мой с боевым сигналом, и все-таки именно к этому слою 
принадлежат те редкие люди, к которым писатель отно­
сится сочувственно. Не на купцов и монахов, не на по­
датных сборщиков и судейских, а на высшую военную 
знать Византии, военачальников из Кондостефанов, Пале-
ологов, Кантакузинов или Ватацов возлагает известные 
надежды Хониат. 

Помимо благородного происхождения и воинской до­
блести историк высоко ценит также образованность (осо­
бенно философию — как высшую ступень образования), 
ораторское искусство, общительность, телесную красоту. 
К этим светским достоинствам, необходимым византий­
скому аристократу, он присоединяет еще и некоторые хри­
стианские добродетели — такие, как сострадание и щед­
рость. 

В соответствии с этим аристократические порядки за­
падного феодального мира явным образом привлекали 
Хониата, хотя, казалось бы, он должен был ненавидеть 
Запад, ибо пережил третий и четвертый крестовые по­
ходы (он пишет также и о втором— 1147 г.— но, разу­
меется, не по своим наблюдениям), взятие Солуни нор­
маннами, был свидетелем постоянных конфликтов с италь­
янскими купцами, норманнскими правителями, германски­
ми государями. Разумеется, то, что можно было бы 
назвать его «западничеством», объясняется, как мы уви­
дим, не только его социальными симпатиями, но и редкой 
для средневековья широтой взглядов. 

Достаточно сопоставить описание второго крестового 
похода у Хониата и у старшего его современника, со­
ратника Мануила I Иоанна Киннама. Вывод Киннама 
однозначен: крестоносцы виноваты во всех недоразуме­
ниях, а отношение к ним византийского правительства 
абсолютно оправданно и справедливо. 

В принципе Хониат также придерживается тради­
ционного представления об избранничестве византий­
цев— «святого народа», находящегося под покровитель-

98 



ством господа. В общем виде он противопоставляет Ро-
мейскую империю, мать цивилизации, варварам — ино­
земцам, грабителям, корыстолюбцам, обжорам, невеждам, 
у которых не находят себе пристанища хариты и музы. 
Варвары не в состоянии сдержать свою раздражитель­
ность, а когда они пытаются говорить, слюна вылетает 
у них изо рта раньше слов. Однако Хониат куда более 
осторожен в оценках: осуждает нечестные действия Ма-
нуила по отношению к участникам похода, винит визан­
тийцев в обмане рыцарей, а вместе с тем подчеркивает 
мужество иноземцев. О воинской доблести латинян речь 
идет многократно также в следующих разделах, и срав­
нение их с византийцами обычно оказывается не в поль­
зу соотечественников Хониата. Достоинствам германского 
императора Фридриха Барбароссы (1152—1190) посвя­
щен особый панегирик; среди этих достоинств — благо­
родство происхождения, разум, непобедимость в битве и 
удивительное христолюбив: Хониат даже сопоставляет 
Фридриха с апостолом Павлом. Писатель прославляет 
красоту, мужество, разум, силу Конрада Монферратско-
го и многих других латинян. И даже в самом конце 
книги, приближаясь к печальной развязке, Хониат вспо­
минает о венецианском купце, который был ему другом 
с той поры, как писатель спас его вместе с женой, и пря­
мо называет глупостью и бессмыслицей неразборчивую 
враждебность к латинянам, нежелание отличить в их сре­
де друга от врага. 

Мы должны очень хорошо представить себе, в каких 
условиях это писалось,— накануне и вскоре после паде­
ния Константинополя, когда враждебность к латинянам 
широко распространилась в разных слоях византийского 
общества и духовенство особенно интенсивно подогревало 
это чувство. Старые церковные споры теперь преврати­
лись в настоящую схизму, в раскол. Хониат же оказал­
ся выше этой слепой ненависти. 

Размышляя о причинах вражды между латинянами 
и византийцами, Никита не ищет объяснения в вероис­
поведной розни: пропасть между двумя мирами корени­
лась, по его убеждению, в зависти латинян к благо­
денствию империи, к ее богатству и роскоши, а недове­
рие и коварство ромеиских политических деятелей со 
своей стороны усиливало вековую враждебность. При 
этом историк подчеркивает различие социально-политиче-

4* 99 



ского устройства Византии и стран Запада, противопо­
ставляет Запад Византии. 

Есть в «Истории» любопытнейший эпизод — рассказ о 
прибытии в 1189 г. византийского посольства к Фрид­
риху Барбароссе, одному из любимцев Хониата. Прини­
мая ромеев, рассказывает Никита, Фридрих приказал 
сесть не только послам, но и всем сопровождавшим их 
слугам — вплоть до поваров и конюхов. Он поступил так, 
оказывается, в насмешку над ромеями; он хотел подчерк­
нуть, что в Византии не чтут доблесть и родовитость, 
но всех, словно свиней в хлев, загоняют в общее стой­
ло. Не станем сейчас разбираться, в какой мере приве­
денная тут оценка отвечала византийской действитель­
ности конца XII в.,— это другая задача, и не здесь ее 
решать. Не будем также доискиваться, кому принадлежит 
объяснение поступка Фридриха — самому германскому 
императору или его византийскому панегиристу. В данной 
связи нам важно лишь то, что в понимании героя Хо­
ниата (и, соответственно самого Хониата) западное обще­
ство отличалось большим аристократизмом. И, поскольку 
аристократизм у Хониата сопрягается, как мы видели, 
с доблестью и энергией, эти качества оказываются свой­
ственными многим из его персонажей-латинян. 

Противопоставление Византии и Запада имело в гла­
зах Хониата еще и иной аспект. На Западе, говорит он, 
давно уже знали, что в Ромейской державе только и 
заняты пьянством и что ее столица превратилась в но­
вый Сибарис, утопающий в неге. На Западе, пишет он в 
другом месте, византийцев называют ехиднами-матере­
убийцами, имея в виду отсутствие в империи верности го­
сударю, бесчисленные государственные перевороты, неус­
тойчивость политического устройства. Иными словами, 
Хониат вспоминает о Западе, когда говорит о моральном 
упадке византийского общества; Запад видится ему осуж­
дающе глядящим на безнравственную, изнеженную, 
развращенную Византию. 

Хониат описал катастрофу — падение Византийской 
империи, и мы видим, что это падение представляется 
ему отнюдь не случайностью. Трагедия Византии в испор­
ченности государей и вместе с тем в испорченности все­
го общества, за исключением разве что некоторой части 
аристократии, да и то уступавшей в отваге и благород­
стве западному рыцарству. Каковы, по Хониату, эти язвы 

100 



общественной жизни? Прежде всего эгоизм, себялюбие, 
забота исключительно о самом себе. Люди забывают о 
близких, родных, родине — ими движет лишь желание 
спасти себя, корыстная трусость. Моральные нормы утра­
тили сдерживающую силу — человек действует, только 
руководствуясь обстоятельствами и масштабами своих 
сил, по принципу «все дозволено». Хониат обостренно 
ощущает нестабильность, неустойчивость, подвижность, 
пли как он иногда говорит, пестроту сущего. Неустой­
чив общественный порядок, слуги неверны господину, из­
менчивы людские настроения, нестабильно положение 
человека. 

Официальное христианское учение исходило из нич­
тожности земных богатств, и Хониат прославлял нестяжа­
тельство и осуждал сребролюбие. Но подобные тради­
ционные суждения оттесняются другой, для него гораздо 
более важной темой — трагической нестойкостью соб­
ственности. Конфискация имущества, разграбление иму­
щества — об этом Хониат говорит непрестанно: и не ли­
кование нестяжателя порождают у него рассказы о гра­
бежах и конфискациях, но теплое сочувствие ограблен­
ным и скорбь, рожденную ощущением нестабильности 
общественного устройства. 

Но если нестабильность имущественных отношений 
огорчает и гнетет Хониата, то куда в большей степени 
гнетет его ощущение незащищенности человеческой жиз­
ни. С каким-то болезненным постоянством вновь и вновь 
говорит о казнях писатель, переживший террор Андро­
ника I. Рассказ об отрезанной голове, которую либо 
поднимают на шесте, либо бросают к ногам правителя, 
о голове с оскаленными зубами, которую пинают нога­
ми, перебрасывают, словно мяч, превращается, повто­
ряясь, в стереотип: мы слышим об отрезанных головах 
Андроника Ватаца, Алексея II, Феодора Кантакузина, 
Алексея Враны, мятежника Псевдо-Алексея, еще одного 
Ватаца (при Алексее III), наконец, Иоанна Толстого. 
В этом стереотипе не только средневековое любование 
ужасами (такова, бесспорно, природа повести о жестоко­
сти германского императора Генриха VI (1190—1197) в 
Сицилии, где он одного заговорщика сварил в кипящей 
ВоДе, другого бросил в костер, третьего утопил, а вождю 
заговора приказал прибить медную корону ко лбу), 
но и чувство отвращения к самой возможности б*вжа-

(91 



лостной расправы с человеком, свойственное немногим 
средневековым историкам. 

Сопоставим два эпизода, переданные Анной Комнин 
и Никитой Хониатом. В том и другом идет речь о му­
чительной казни государственного преступника — о сож­
жении на костре, но как по-разному оценивают эту казнь 
оба писателя! Анна повествует о расправе с богомилом 
Василием. Ни слова сочувствия у писательницы-женщи­
ны, ни малейшего содрогания перед страданиями сжи­
гаемого человека. Только одно беспокоит Анну: как бы 
демоны, поддерживающие богомилов, не вынесли Василия 
живым из огня и как бы не причинило это ущерба 
православной вере. Она спокойно констатирует: «Пламя, 
как будто разгневавшись на него, целиком сожрало не­
честивца, так что даже запах никакой не пошел и дым 
от огня вовсе не изменился, разве что в середине пла­
мени появилась тонкая линия из дыма» 4. 

Напротив, рассказ Никиты Хониата о сожжении юно­
ши Мамала не просто пронизан сочувствием к жертве 
насилия — он передает человеческий страх Мамала, кото­
рого шестами загоняли в огонь и который в ужасе бро­
сался на острия шестов, предпочитая эту боль мучениям 
в пламени. Мало того, Хониат осуждает казнь вообще: 
это — всесожжение, вожделенное для демонов, превосходя­
щее «тавроскифскую жестокость» (античные писатели 
считали, что тавроскифы совершают человеческие жертво­
приношения), противоречащее христианским нормам. 

Сочувствие Мамалу не случайно. Переживший крова­
вое правление Андроника I, писатель неоднократно воз­
вращается к мысли о святости человеческой жизни. Изло­
жив содержание указа Андроника о карах для заговорщи­
ков, Хониат пишет, что он потрясен этим постановлением; 
он особенно возмущен тем, что законодатели при­
писали богу собственную злую мысль, подсказанную 
«древним человекоубийцей», т. е. диаволом. Ведь господь 
определенно вещал, что не желает смерти грешника, но 
хочет, чтобы тот обратился к истине и жил. И в другом 
месте Хониат изображает всеобщее ликование, рожденное 
законом Исаака Ангела, запретившего членовредитель­
ские наказания — столь распространенные в Византии от­
сечение рук или ног, выжигание глаз, отрезание ушей 
или носа,— даже для худшего из преступников, даже для 
цареубийцы. 

102 



Ни в чем, пожалуй, человечность и терпимость Хо-
ниата не выразились с такой отчетливостью, как в нрав­
ственной (этической) характеристике действующих лиц. 
Раннесредневековые византийские хронисты, подобно 
Феофану, или византийские агиографы и риторы после­
довательно делили человечество на благочестивую и, сле­
довательно, «положительную» часть и на людей нечести­
вых, злых, «отрицательных». Такое «оценочное» разделе­
ние оставалось нормой и для историков XII в.— для 
Зонары, Анны Комнин, Киннама: панегирику всюду про­
тивостоял «псогос», хула, хотя, разумеется, у разных ав­
торов оценка одного и того же персонажа оказывалась 
различной. 

Хониат нарушает утвердившуюся традицию (наруша­
ет, замечу попутно, в «Истории», но никогда — в речах, 
где построение образов вполне канонично). Он даже с не­
которой навязчивостью настаивает на сложности челове­
ческого характера, на сочетании в одном и том же чело­
веке противоположных качеств. Выше шла речь об отно­
шении писателя к Фридриху Барбароссе, об отношении, 
казалось бы, чисто панегирическом, однако жестокости 
Фридриха, распорядившегося умертвить заложников-
сельджуков, Хониат и не думает скрывать. 

Но Барбаросса в общем-то эпизодический персонаж, 
а принцип противоречивой сложности человеческого ха­
рактера приложен и к построению образов главных героев 
повествования — таких, как Мануил I или Андроник 
Комнин. Мануил в изображении Хониата умен, энерги­
чен, смел в битвах; уже на пороге смерти, когда пона­
добилось выступить на помощь осажденному турками 
Клавдиополю, он спешно двинулся в путь, не взяв с со­
бой ни постели, ни подстилки; он двигался ночами, ос­
вещая путь факелами, а спал на земле, подстелив ветки 
и хворост. Но вместе с тем Мануил сладострастен, не­
сдержан в гневе, безгранично доверяет астрологам и пред­
сказателям. В мирное время, как бы подводит итог Хо­
ниат, казалось, смысл жизни для Мануила состоял в на­
слаждении, ибо он предавался неге и роскоши, обжирал­
ся и слушал музыку, но в трудную пору начисто забы-
вал обо всех сладостных удовольствиях. И еще любопыт-
Нее Другая мысль Хониата: не следует упрекать Мануила 
За его действия; пусть он и не сумел улучшить положе-

11 с Ромейской империи и подчинить чужеземцев своей 

108 



власти, но ведь государь изо всех сил старался это 
сделать. 

Пожалуй, в целом Хониат все-таки любуется Мануи-
лом, его рыцарственностью, его самоотверженностью, хотя 
и не скрывает его просчетов и неудач. Напротив, Андро­
ника I историк ненавидит: Андроник для него, повторю 
еще раз, мерзкий плешивец, кровожадный тиран, лице­
дей и развратник. Но его отвага и находчивость, скром­
ность его быта не скрыты от читателя, и ряду мероприя­
тий Андроника Хониат в полной мере отдает должное, 
рисуя даже идиллическую картину благоденствия, будто 
бы наступившего в стране в короткий период царство­
вания узурпатора. Но думается, что это продиктовано не 
действительными фактами, а своеобразно понятым прин­
ципом объективности, необходимостью отыскать по­
зитивный противовес мерзостям тирана. И как показа­
тельно, что Хониат сострадает и жертвам Андроника, 
и ему самому, погибшему во время бунта, когда вчераш­
него владыку посадили на паршивого верблюда, возили 
цо константинопольским улицам, поливали кипящей во­
дой, кололи мечами. 

При конструировании сложно-противоречивого челове­
ческого характера художник подчас берет в Хонйате верх 
над историком, действительность отступает перед художе­
ственным замыслом. Никита смеется над суеверием Ма-
нуила I, которому предсказали наступление катаклизма; 
напуганный государь приказал вынуть стекла из дворцо­
вых окон, копать ямы и убежища, чтобы пережить гроз­
ные вихри. Предвещание катаклизма, о котором упоми-
нгет Хониат, и в самом деле волновало астрологов на 
Востоке и на Западе. О нем упоминают многочисленные 
арабские, персидские, латинские авторы. По суждению 
астрологов, грозные события должны были произойти 
примерно 16 сентября 1186 г. В этот день должна была 
иметь место редкая констелляция планет — соединение 
их в созвездии Весов, что вызвало бы ветры, песчаные 
бури, разрушение городов и гибель многих людей. Аст­
рономические выкладки подтверждают, что указанная 
констелляция действительно приходилась на 15—16 сентя­
бря 1186 г.5 Однако эта дата выходит за хронологические 
рамки царствования Мануила, скончавшегося еще в 
1180 г. Во всяком случае, испанские и сицилийские звез­
дочеты только в 1184 г. рассылали письма, предвещав-

104 



шие стихийное бедствие. Подготовка к катаклизму 1186 г. 
если и проводилась в Константинополе (а это вполне 
вероятно), то не при Мануиле, а при одном из его пре­
емников — скорее всего, при Андронике I. Однако писа­
тель перенес это событие в эпоху царствования Мануи-
ла I и с сарказмом отозвался о Мануиле. 

Именно человечность («гуманизм») Хониата заставля­
ла его со скорбью смотреть на эгоистическое и неста­
бильное общественное устройство Византийской империи, 
на современное ему общество, пропитанное жадностью и 
лицемерием, трусостью и гневливостью, надменностью и 
иными бессчетными пороками. Что, однако ж, мог он 
противопоставить развращенности византийского обще­
ства? Может быть, традиционный христиански-аскетиче­
ский идеал, который на все лады расписывала и про­
славляла агиографическая литература? 

На первый взгляд кажется, что на этот вопрос мож­
но ответить утвердительно. Добродетель, богословская об­
разованность, смирение — этими качествами Хониат на­
деляет ряд константинопольских патриархов, о которых 
пишет с уважением. Но в самом ли деле эти аскети­
ческие свойства представляются писателю достоинствами? 
Известно, что «тапйносис», смирение — краеугольный ка­
мень византийской аскетической этики, Хониат же заяв­
ляет с удовлетворенностью: ромеи отбросили «смирение 
духа» и разбили норманнов. Еще заметнее скепсис и 
ирония в отношении агиографического идеала проступают 
в характеристике графа Балдуина Фландрского, избран­
ного в 1204 г. константинопольским императором, избран­
ного, как пишет Хониат, по интригам венецианцев, хо­
тевших видеть на престоле человека мягкого нрава, не 
обладающего царственным разумом. После столь опре­
деленной оценки Балдуина Хониат продолжает: говорят 
(оп словно отстраняется от собственного суждения), что 
Балдуин благочестив и целомудрен, ведет скромный об­
раз жизни, на женщин даже глядеть не хочет, бесконеч­
но твердит божественные гимны, поддерживает нуждаю­
щихся и терпеливо выслушивает тех, кто ему противо­
речит. Что это — действительное восхищение простова­
тым аскетом, занявшим престол византийских государей, 
или насмешка? Конечно, насмешка. «А самое главное,— 
заканчивает Хониат иронический панегирик,— он прика­
зывал дважды в неделю по вечерам объявлять, чтобы 

№ 



никто в его дворце не смел спать ни с какими женщи­
нами, помимо законных жен». Здесь все пропитано 
иронией: не только точность и детализация целомудрия, 
но прежде всего отнесение благочестия и целомудрия к 
латинскому феодалу, отстаивавшему будто бы (вспомним 
оговорку Хониата: «говорят») аскетические моральные 
принципы посреди насилий латинян, описанных самим 
Никитой. Хониат ценит иные — светские — достоинства: 
знание, опыт, мужество, энергию. И еще одно качество, 
которое заботит Хониата,— верность, сохранение род­
ственных связей, дружеских отношений, соблюдение обя­
зательств, данных господину. О родстве, этом «священ­
ном даре природы», Никита вспоминает неоднократно, и 
показательно, что почти всякий раз ОЕ говорит о лю­
дях, нападающих на своих, забыв о «законе родства»; 
о тиране, не считающемся с родством; о детях сельд­
жукского правителя, пренебрегающих узами родства: 
о вражде между сыновьями Стефана Немани из-за власти; 
братоубийство, замечает историк по этому поводу, родив­
шись в Константинополе, распространилось затем сре­
ди персов, тавроскифов, далматов, паннонцев и других 
народов. 

И проблема «филйи», дружбы, заботит Хониата. Здесь 
нужно остановиться и выяснить, какое именно содержа­
ние вкладывает писатель в понятие «филия». Конечно, 
можно отметить немало случаев, ког^а этот термин 
употреблен в «Истории» в своем обыденно-традиционном 
значении, но иногда контекст наводит на размышления. 
Мануил I, рассказывает Хониат, послал в итальянский 
город Анкону своих людей, поручив им привлечь к «фи­
лин» тех, кого называют «лидзиями». Лидзий — средне­
вековое латинское слово (ligius), обозначавшее «верно­
го» человека, вассала; связь «филии» с лидзиями знаме­
нательна: здесь, по всей видимости, привлечение к 
«дружбе» оказывается вовлечением в вассальную систему 
связей. В других местах идет речь о «фйли» царя, о цар­
ских друзьях. Но как можно было быть другом визан­
тийского самодержца, рассматривавшего всех подданных 
как свопх рабов? Царские «фили» — не равноправные 
друзья, а верные люди; «филия», следовательно, понимает­
ся (в некоторых случаях) как подобие феодальной вер­
ности, вассалитета. 

Но дело не только и не столько в терминологии. Вер-
106 



ность господину — верность, столь редко соблюдавшаяся 
в Византии,— представляется Хониату бесспорным досто­
инством. Он подробно рассказывает историю Пупака, от­
важного воина, отличившегося в войне с норманнами. 
Позднее Пупак помог бежать Андронику Комнину из 
тюрьмы, куда его бросил Мануил I. По царскому при­
казу Пупака подвергли бичеванию и водили по улицам, 
громогласно именуя «врагом императора», а он, прене­
брегая побоями, заявлял: «Пусть, кто хочет, считает мое 
поведение позорным, но я не предал благодетеля, не от­
толкнул его, оскорбив, но служил ему, как умел, и дал 
возможность уйти в веселии». Верность господину, личная 
верность, поставлена здесь выше подданства. 

Мы возвращаемся, таким образом, к началу наших 
рассуждений о моральных принципах Никиты Хониата: 
в отчаянии перед неустойчивостью и себялюбием визан­
тийского общества, он искал выхода не в христианском 
аскетическом идеале, но в принципах родства и «друж­
бы», в принципах, напоминавших рыцарскую идею вас­
сальной верности. 

Нравственное назначение «Истории» Хониата было 
подчеркнуто автором предисловия к женевскому изданию, 
выпущенному в 1593 г. Время, описанное Никитой, го­
ворится в этом предисловии, очень сходно с нашим вре­
менем (т. е. с эпохой контрреформации и утверждения 
абсолютизма). Трагедия Греции и придворные язвы легко 
могут быть отнесены к «нашему времени». Вдумываясь 
в сказанное Хониатом, читатель начнет понимать, про­
должает автор, что нужно уважать справедливость и не 
забывать о боге, что Хониат приводит свободные воззре­
ния честных государственных мужей, чуждых подобо­
страстия и притворства, высказывающих чистую правду, 
что политической доблести учит его сочинение 6. 

Общественные и нравственные идеалы Хониата по­
рождены, если так можно выразиться, его трагическим 
восприятием действительности, ощущением надвигающей­
ся катастрофы и затем, в поздних частях, переживанием 
катастрофы совершившейся. Ожидание катастрофы про­
низывает и образную систему <сИстории», в которой уди­
вительным образом сочетается традиционное и личное, 
стереотип и индивидуальное видение. 

Как всякий средневековый писатель, Никита Хониат 
мыслит и оперирует готовыми формулами — клише, или 

107 



стереотипами,— почерпнутыми в литературной тради­
ции — в Библии, в гомеровских поэмах. Но стереотип вы­
ражения не означает или, во всяком случае, далеко 
не всегда означает отсутствие искреннего чувства. На­
против, готовая формула, рождая у образованного чита­
теля определенные аллюзии, может создавать эмоциональ­
ную напряженность: недаром Хониат, переходя к описа­
нию падения Константинополя, резко увеличивает число 
библейских формул. Он поступает так не потому, что не 
способен отлить свои чувства в свежие формы, но пото­
му, что библейский пафос, порождающий дополнительные 
ассоциации, кажется ему (и, видимо, его читателю) бо­
лее соответствующим драматизму ситуации, нежели буд­
ничная, лишенная риторического накала речь. 

Стереотип, однако, сочетается с конкретно-индиви­
дуальным в характеристиках героев, и подобное сочета­
ние обобщенно-деконкретизованной формулы с неповто­
римым своеобразием образа дает неожиданный эффект. 
На страницах «Истории» Хониата проходит длинная ве­
реница византийских императоров, и каждый из них: ры­
царственный Мануил, беспомощный юноша Алексей II, 
кровожадный лицемер Андроник, обжора Исаак II, бес­
принципный Алексей III — не похож на другого, наде­
лен своими, ему одному присущими свойствами. Образы 
индивидуальны, но не только индивидуальны. О каждом 
или почти о каждом государе Хониат сообщает: наслаж­
дался покоем на Пропонтиде, развлекался зрелищами ип­
подрома; при описании вступления на престол Мануила I, 
Исаака II и Алексея III дурные предзнаменования 
Никита всякий раз связывает со странным поведением 
копя. Поступки Алексея III словно повторяют дейст­
вия Андромика I: оба высмеивают внешнеполитическую 
угрозу и занимаются пустяками в момент наивысшей 
внешней опасности; оба собирают для обороны корабли 
и разрушают жилища около стен; оба бегут из Констан­
тинополя с любовницами. А параллелизм в образах Анд­
роника I и Исаака II доходит до того, что и тому 
и другому приписывается разрушение одного и того же 
Манганского дворца! 

Чего достигает Хониат этой итеративностью, перехо­
дящей в стереотип, в стереотип, воспринимаемый тем 
более отчетливо потому, что он образуется на фоне инди­
видуализированных характеристик? Хониат создает ощу-

108 



щение повторяемости в действиях императоров, ощуще­
ние известной закономерности их акций; сколь бы раз­
ными они ни были, в их поступках заключается нечто 
общее, заключается, если так можно сказать, известный 
стереотип поведения. Хониат не формулирует эту мысль 
с научной определенностью, но внушает ее читателю; он 
обращается не к разуму, а к эмоциональному восприя­
тию и для достижения этого эффективно использует систе­
му клише. 

И еще один пример итеративности. Говоря об Исаа­
ке Ангеле, Хониат все время возвращается к теме об­
жорства. Конрада Монферратского он заставляет упрек­
нуть государя в том, что тот пирует с большим рвением, 
чем ведет войну, а Исаак, покраснев, отвечает, что всему 
свое время — и воевать, и обедать. Этот разговор проис­
ходит перед битвой с мятежным Алексеем Браной, а пое­
ло подавления мятежа Исаак устраивает обильную трапе­
зу, причем Хониат замечает, что ворота дворца были рас­
пахнуты и каждый мог заходить и смотреть на пирующе­
го государя, который жадно глотал пищу и «подвигал 
руки на войну» против поданных ему блюд. Когда Исаак 
вернул из монастыря незаконного сына Мануила I, он 
прежде всего посадил его с собою за стол и принялся 
потчевать. Во время обедов Исаака везде громоздились 
горы сластей, рыб, хлебов, дичи и разливалось море вина. 
Рассказ о низложении императора завершается ирониче­
ским сожалением, что отныне Исааку пришлось доволь­
ствоваться скромным количеством вина и хлеба, а после 
сообщения о его восстановлении сразу же появляются 
монахи, объедающиеся за пиршественным столом госу­
даря. Настойчивое повторение темы благодушно радост­
ного гурманства создает отчетливый фон для конструи­
рования образа, фон, который рождает ощущение фарса, 
комедийности и сам по себе, и тем более потому, что 
противостоит близкому стереотипу, пронизывающему 
(уже с трагедийной окраской) историю Андроника I — 
теме поджаривания и пожирания людей. 

Среди излюбленных стереотипов Хониата — образ 
бурного моря и корабля, потерявшего управление. Каза­
лось бы, перед нами чисто литературная ассоциация, 
восходящая к «Деяниям апостольским» и глубже, к 
греческой классике. Примеров можно привести сколько 
угодно, но я не стану этого делать. Вместо отыска-

109 



ния литературных корней я позволю себе применить 
прием, к которому уже не раз обращался,— противопо­
ставление. 

Столетием раньше Хониата жил другой большой ци, 
зантийский прозаик Михаил Пселл, который широко 
пользовался тем же стереотипом — образом морской бури 
Но формула эта подается Пселлом почти всегда в одном 
аспекте — спасения от бури и возвращения в гавань. 
Только о Константине IX он по меньшей мере пять р а з 
говорит: «После великих валов и бури он укрылся в 
гавани царства» 7, и аналогичная формула прилагается 
к императрице Феодоре, к Исааку Комнину, к Константи­
ну X и, наконец, к самому автору. Здесь господствует 
тема спасения от бури, которая у Хониата всплывает 
крайне редко (о Мануиле Камице он говорит: «Словно из 
обширного моря он добрался до гавани и выплюнул изо 
рта соленую воду битвы»), напротив, у Пселла образ бу­
ри как таковой, бури гибельной, сопровождающейся ко­
раблекрушением, весьма редок, а именно он превалирует 
в «Истории» Хониата. 

Но не только стереотип бури привлекает Никиту. 
В системе его сравнений и метафор постоянно повторяют­
ся сеть и западня, змей и зверь (иногда конкретнее — 
лев или волк), болезнь, падение, яд. 

Сознательно или бессознательно ощущение катастрофы 
находит выражение в довольно однозначном подборе фор­
мул. Конечно, образы-клише Хониата не исчерпываются 
этим кругом, несущим на себе, так сказать, печать гибель­
ности, он пользуется также метафорами нейтральными, не 
соприкасающимися с темой катастрофы, и все же трудно 
считать случайностью напряженный интерес к буре, к за­
падне, к хищным зверям, к болезням. 

Сочетание традиционного и личного, стереотипа и ин­
дивидуального суждения проступает в отношении Хониа­
та и к конструктивному материалу повествования -%» к 
слову, к фигуре. Не стоит здесь специально говорить 0б 
общесредневековых стилистических принципах, присуДщХ 
и нашему писателю, таких, как устойчивые эпитеты и 
метафоры, как использование цитаты (преимуществе11Н0 
библейской или гомеровской) в качестве художественна 
средства. Это бесспорно, и это естественно. Любопьгп1ее 
проследить другое: как в некоторых случаях эти тра^и_ 
циопные приемы неожиданно преобразуются и п^и_ 

110 



блетают новые, не стереотипные, а индивидуальные функ-

Осыовная задача библейской цитаты — разрушить ин­
дивидуальность характеризуемого явления, поставить его 
впе конкретного времени, связать со всемирно-историче­
скими (библейскими) событиями и тем самым придать 
ему больше пафоса, больше величия. Падение Констан­
тинополя, оплаканное цитатами из ветхозаветных проро­
ков, перестает быть эпизодом в истории конкретного го­
рода и превращается во всечеловеческую катастрофу. Хо­
ниат знает эту силу цитаты и широко ею пользуется, 
но он умеет использовать библейскую цитату и иначе, в 
совершенно будничном и индивидуально-конкретном по­
вороте. 

Хониат приводит драматический эпизод — столкнове­
ние Андроника Комнина с патриархом Феодосием. Они 
еще не были достаточно знакомы, но, говорит Хониат, 
патриарх сразу разгадал своего собеседника. Однако он 
ничего не сказал, а лишь процитировал из книги Иова 
(42.5): «Я слышал о тебе слухом уха, теперь же глаза 
мои видят тебя», и еще из псалмов Давида: «Как слы­
шали мы, так и увидели» (Псал. 47.9). И Хониат про­
должает: «Не укрылась двусмысленность слов от много­
умного Андроника... Словно двулезвийным мечом, дву­
значностью сказанного была уязвлена его душа». Он как 
бы играет противоположностью безличного стереотипа, 
почерпнутого в Писании, и конкретностью личного наме­
ка Феодосия, «словно двулезвийным мечом» поражающе­
го Андроника. Сами по себе слова Писания неопреде­
ленны — определенность они обретают в данной ситуа­
ции, и глубина обретенного смысла оттеняется внешней 
бессодержательностью цитат. 

Главная тема — катастрофа, ожидаемая и затем свер­
шившаяся,— воплощается (думается, не всегда осознан­
но) также и в том, что можно было бы несколько ус­
ловно назвать «принципом поворота». Постоянно Хониат, 
рассказывая о тех или иных .событиях, отмечает неожи­
данность исхода, несоответствие результатов предпосыл­
кам, внезапное изменение ситуации. Примеры подобно­
го рода «поворотов» можно приводить без конца: те, кто 
хотел избежать дыма податного обложения, попали в 
огонь рабства; норманны из тех, кто брал в плен, пре­
вратились в пленников, иг господ — в тех, над кем гос-

111 



подствуют; от Алексея III все ждали военных успехов 
и исправления прежних ошибок, а он повел себя совсем 
по-другому; ромейское войско разбило скифов (половцев) 
и обратило их в бегство, но торжество оказалось недол­
гим — жадность византийцев погубила все дело, ибо они 
занялись грабежом и не заметили, как враг вернулся 
назад и обрушился на грабителей; Алексей III весело 
забавлялся на масленице, но детскиг эти забавы были 
омрачены печальным известием о мятеже Иванко. О не­
удачной попытке чиновников казначейства присвоить бо­
гатства Каломодия Хониат говорит: «Они уже имели ис­
точник, да не имели возможности пить из него» — 
здесь «поворот» усугубляется игрой слов, ибо «источник» 
(«пийин» — винительный падеж) и «пить» («пиин») зву­
чали по-гречески почти одинаково. 

Каждый из этих случаев сам по себе незначителен. 
«Работающей» оказывается множественность, повторяе­
мость подобных «поворотов»; от эпизода к эпизоду уси-
лпвается ощущение, что людские надежды тщетны, стрем­
ления бесплодны и никто не может знать, куда все дви­
жется. 

И, вероятно, с «принципом поворота» связано извест­
ное пристрастие Хониата к приставке «мета», главное 
значение которой — перемена. Рассказывая о непостоян­
стве характера Стефана Немани, он в пределах неболь­
шой страницы шесть раз употребляет глаголы с пристав­
кой «мета», а в коротком эпизоде о заговоре Иванко 
против Асеня — четырежды. (При выборочных подсчетах 
оказалось, что в некоторых разделах «Истории» пристав­
ка «мета» составляет 3—4% всех приставок, тогда как 
в хронике Феофана на ее долю приходится обычно 
1-1,2%.) 

Антитеза — вообще характерный прием средневеково­
го искусства и даже шире — христианского мировоззре­
ния, с его противопоставлением земли и неба, твари и 
творца. Что Хониат обращается к антитезам, сле­
довательно, не должно никого удивлять. И вместе с 
тем антитеза у Хониата по своей природе родственна 
«принципу поворота», и в ней также раскрывается свой­
ственное писателю трагическое восприятие неустойчивой, 
чреватой катастрофой действительности. Вот характерная 
антитеза: Андроник I после своей коронации поклялся на 
святых дарах, что принял власть исключительно ради ПО­

ДО 



мощи Алексею II, «которого,— добавляет Хониат,— он 
несколько дней спустя задушил и выбросил в морскую 
пучину». И еще одна антитеза, тоже относящаяся к Ан­
дронику: он показывался своим вельможам (да и то не­
многим) лишь в установленные дни, а флейтисток и про­
ституток допускал к себе в любое время. Относительно 
Исаака II, конфисковавшего украшения из разных 
церквей, чтобы поместить их в храме Михаила Архан­
гела, Хониат замечает: «Он считал похищение дарением 
и перенос вкладом». 

Вглядимся в эти антитезы. Здесь отнюдь нет проти­
вопоставления «верха» и «низа», земли и неба; антите­
зы Хониата, как правило, десакрализованы, отнесены це­
ликом к земной сфере и обрисовывают нелепость или ли­
цемерие человеческих поступков. Вот почему так настоя­
тельно подчеркивает Хониат разрыв между истинными 
замыслами и произнесенным словом, между намерением 
и клятвой, между выгодой и красивым предлогом. Иоанн 
Каматир одно говорил, другое думал, одно имел на устах, 
другое на сердце. Исаак Ангел осуждал тех, кто устами 
был с ним, сердцем же — с мятежным Враной. Об Алек­
сее IV сообщается, ч;о устами он принадлежал ромеям, 
сердцем же склонялся к латинянам. Подобное обнаруже­
ние истинных намерений за благолепной личиной — по­
стоянная тенденция Хониата. 

«Принцип поворота» и обилие антитез создают в «Ис­
тории» Никиты Хониата настроение нестабильности, 
предчувствие катастрофы. И эти напряженность и неус­
тойчивость усугубляются размеренностью и организован­
ностью структуры книги. История правления Мануила I 
описана в семи книгах (частях) — все сни примерно од­
ного объема, по 30—32 страницы. Отдельные эпизоды 
часто заключены в своего рода стилевую рамку, куда они 
вписываются, словно византийский портрет в медальон, 
что порождает ощущение композиционной завершенности, 
целостности. Рамка возникает из дублирования слов в на­
чале и конце эпизода. Например, Хониат говорит, что 
Рожер Сицилийский не имел равного себе противника, 
затем повествует о разграблении Фив сицилийскими нор­
маннами и заканчивает почти так же, как начал: «Не 
было ему в ту пору противника». Или в экскурсе о ски­
фах (половцах) писатель начинает с констатации, что им 
легко давалась переправа через Дунай, а затем, обрисо-
1/г 5 А. П. Каждая 113 



вав оружие и быт скифов, повторяет, что они легко пере­
правляются через Дунай. 

Течение рассказа медлительно, постоянно прерывает­
ся риторическими декламациями, экфразами (описанием 
местностей или архитектурных сооружений), вставными 
новеллами и просто повторами, но медлительность 
Хониата, оттеняющая напряженность конфликта, не 
есть свидетельство того, что он в рабстве у рассказывае­
мого факта. Хониат не анналист, не регистратор событий, 
совершавшихся год за годом, он владеет временем и ком­
бинирует факты, подчиняя их сочетание творческому за­
мыслу. Последовательность, которой он руководствуется 
и о которой время от времени сам — свободно и раскован­
но — напоминает читателю, не хронологическая, а логи­
ческая; каждая книга его «Истории» скорее очерк, эссе, 
характеристика лица или события, чем последовательное 
повествование обо всем происходившем в империи. Мы 
видели, что географический горизонт Хониата субъектив­
но окрашен, произволен — и точно так же субъективен от­
бор героев. В этом отношении чрезвычайно любопытна 
V книга истории Мануила I, посвященная, вопреки за­
головку, не императору, а византийскому полководцу Ан­
дронику Кондостефану, его победе над венграми в 1167 г., 
походу на Дамиетту в 1169 г. и преследованию вене­
цианского флота в 1171 г. Из многообразной истории Ви­
зантии тех лет выбираются три события, объединенные 
личностью героя. Мы ничего не знаем о взаимоотноше­
ниях Хониата с аристократом Андроником Кондостефа-
ном, которому писатель явным образом сочувствует, од­
нако известно, что владения семьи Кондостефанов были 
расположены как раз в долине Меандра, вблизи от Хон, 
в районе, который пользовался преимущественным внима­
нием Никиты. Вполне возможно, что субъективный отбор 
материала определялся и личными связями писателя и 
героя. (При этом бросается в глаза структурное един­
ство всех трех эпизодов, начинающихся с присылки цар­
ского послания, включающих, кроме третьего случая, речи 
Кондостефана и основанных на противопоставлении его 
другим лицам: в двух случаях Мануилу I, в одном — 
Амальриху Иерусалимскому.) По-другому, но тоже очер-
ково строится VII книга истории Мануила I, дающая 
обзор внутренней политики и богословских споров того 
времени вне временной последовательности. 

114 



Таким образом, художественное время Хониата не сов­
падает с реальным временем: иными словами, он груп­
пирует материал не во временной последовательности 
(запутанность хронологии, кстати сказать, исследователи 
византийской истории не раз ставили в упрек Никите). 
Медлительность повествования Хониата не только отте­
няет драматический по существу конфликт, но играет 
и самостоятельную роль, способствуя неожиданному у 
средневекового автора стремлению осознать постепенность 
психологического сдвига. В этом, пожалуй, Хониат на­
много опередил свое время, и на этой его особенности 
следует задержаться подробнее. 

Мы сопоставим один эпизод «Истории» — свержение 
Андроника I — с соответствующие рассказом французско­
го хрониста начала XIII в. Роберта де Клари. (По­
весть о низложении Андроника, надо заметить, вообще 
была хорошо известна на Западе: она включена в ряд 
западных летописей, в том числе в старофранцузское Про­
должение хроники Гийома Тирского и в английскую хро­
нику, ошибочно приписываемую Бенедикту из Питербо-
ро.) Речь пойдет не о выяснении достоверности — в этом 
пункте, конечно, амьепский рыцарь, писавший несколько 
позднее и по слухам, далеко уступает греку — современ­
нику, и наблюдателю переворота,— а о специфике худо­
жественного видения. 

Роберт де Клари динамичен, стремителен, склонен к 
передаче прямой речи, к введению второстепенных, слу­
чайных персонажей (в том числе женщин), и на фоне 
этой стремительности медлительная описательность Хо­
ниата проступает с особенной наглядностью. Роберт 
начинает с попытки ареста Исаака Ангела (Кирса-
ака), затем повествует о том, как бальи (управитель) 
Андроника (Хониат сообщает его имя — Айохристофорит) 
является в дом «доброй дамы», где остановился Кирсаак. 
После переговоров с ним хозяйка дома идет к Исааку и 
говорит ему: «Вы мертвец. Вот бальи императора и много 
людей с ним». Исаак берет шпагу, направляется к бальи 
и спрашивает его: «Сир, что вы хотите?» Тот отвечает 
оскорбительно, и тогда Исаак с криком: «Негодяи, вас 
повесят!»— ударяет бальи шпагой по голове и разрубает 
ее до зубов8. 

Повторяю еще раз: здесь все — диалог и действие, 
тогда как Хониат описывает одежду Исаака, поведение 

5* 115 



слуг Айохристофорита, его попытку бежать, его труп, на­
конец. Он развернуто характеризует с помощью ряда 
сравнений настроение Исаака. Но самое существенное 
впереди. 

Исаак ищет спасение в храме св. Софии, вокруг кото­
рого собирается толпа. Его дальнейшая судьба в изобра­
жении амьенского рыцаря представлена четко и опреде­
ленно: люди восхищены смелостью Исаака, и они говорят 
друг другу: «Сделаем этого рыцаря императором!» 

Совершенно по-другому, психологически несравнимо 
тоньше повествует о тех же событиях Хониат. Сначала 
все думали, что к заходу солнца Исаак будет схвачен 
и подвергнут суровой казни,— теми, кто сбегался к церк­
ви, двигало поначалу чистое любопытство; затем кое-
кто осмелился высказать жалость к Исааку и его род­
ным. Но, так как Андроник медлил, собравшиеся осмеле­
ли — послышались дерзкие речи, обещания поддержать 
Исаака. К утру, говорит Хониат, не осталось константино-
польца, который бы не молил о низложении Андроника и 
воцарении Исаака. Еще немного времени, и теперь риск­
нувшим осуждать мятежника стали грозить смертью. 
Толпа росла, люди возбуждались и осыпали бранью тех, 
кю им не сочувствовал. Наконец, все, прежде трусившие, 
присоединились к сторонникам Исаака. 

Какое удивительное для средневекового художника 
место! То, что у Роберта де Кларз совершается мгновен­
но, чуть ли не парадоксально, под пером Хониата полу­
чает психологическое обоснование, изображается резуль­
татом постепенного процесса. 

Субъективно окрашенное повествование Хониата иро­
нично. Живой участник собственного рассказа, он актив­
но относится к героям; он не стремится вынести им ве­
личественный вердикт, но смеется над ними — над их 
внешностью, над их неразумным поведением, над нелепо­
стью их суждений. 

Трагическая ситуация кануна IV крестового похода 
обрисована серией иронически-саркастических частных 
характеристик: царские евнухи не дают рубить лес для 
строительства судов, словно это богом насажденный сад 
(комизм усугубляется игрой слов: по-гречески «эк-
тсмйэ» — евнухи и «эктемйн» — рубить восходят к одно­
му корню); командующий флотом Михаил Стрифн рас­
продает по частям корабли; сам царь, Алексей III, за-

116 



нимается пустяками, называя мифом уже стоящую перед 
глазами опасность (и опять-таки ирония подчеркивается 
употреблением деконкретизирующего стереотипа: «Он 
сравнивал с землей холмы и засыпал ущелья»). О фа­
ворите Исаака II Феодоре Кастамоните Хониат расска­
зывает: у него болели суставы, и потому на приемы к 
царю Кастамонита вносили на креслице двое слуг, слов­
но винную амфору. Само по себе сравнение высокого 
государственного мужа с амфорой смело и комично, но 
Хониат и дальше не расстается в «винной» терминоло­
гией, только превращает Кастамонита из «сосуда» в ви­
ноторговца, ибо, по словам Никиты, он «торговался» 
(«капилёво» — глагол, обычно прилагавшийся к дей­
ствиям корчмаря, держателя винной лавки) и задешево 
продавал судьбы ромеев. А затем ирония Хотшата при­
обретает грозно-саркастические очертания: креслице Кас­
тамонита уже не амфора, но похоронные носилки, перед 
которыми народ и члены высшего совета оплакивают соб­
ственную судьбу, ибо фаворит императора претендует на 
императорские почести, а сам властитель ничуть не сму­
щается этим. Вот норманнское войско приближается к 
Константинополю, Андроник I начинает энергичные дей­
ствия: он сжигает дома, примыкавшие к городским сте­
нам, собирает в гавани боевые корабли. Но, дойдя в своих 
государственных заботах до этого, продолжает Хониат, 
Андроник «отвалился», словно сделанного было достаточ­
но для серьезного сопро!ивления. И еще об Андронике: 
он сравнивал себя с Давидом и даже считал, что пре­
взошел библейского царя. Почему? Давид, удалившись в 
изгнание, жил поблизости от Палестины и бедствовал, 
а Андроник объездил все восточные народы и повсюду 
был встречен с почетом. Хониат не опровергает Андро­
ника, он только ставит акцент: «Это все он излагал с 
достаточной убедительностью»,— и от такого спокойствия 
дерзкое самовосхваление Андроника оказывается особен­
но неуместным. 

Нередко повествователь прибегает к словесной эквили­
бристике, обнаружению неожиданных смысловых значе­
ний, противоречий звучания и смысла. Болгарский царь 
Асень заявляет, что его цель не освободить ромеев, а по­
губить их: по-гречески «освободить» и «погубить» звучат 
одинаково — «аполйин», только «погубить» пишется через 
два «л». 

117 



Бессмысленно приводить длинные списки построен­
ных Хониатом созвучий — они предполагают знание 
греческого. Иногда они традиционны и сводятся к эти^ 
мологизации имени, как это присуще агиографии: Сте­
фан сопоставляется с венком (по-гречески «стёфанос»), 
Хрис — с золотом («хрисос»), Аспиет — со щитом («ас-
пйс»). Игра слов такого рода лежит на поверхности, но 
Хониат использует и более сложные созвучия: щебетание 
каких сирен (произносилось: «сиринон») привело бы к 
успокоению («прос иринин»)? В других случаях игра 
основывается не на созвучии, а на синонимике, на про­
тиворечивом сходстве значений. Исаак II был ослеплен; 
его лишили света, говорит Хониат, те, на кого он пола­
гался, как на собственные очи. 

Владение словом само по себе внушает радостное чув­
ство Хониату. Его словарь богат. Он щедро использует 
редкую лексику, забытые слова. Он придает им новый 
смысл. Он творит неологизмы. Описывая один какой-либо 
предмет, он прибегает к разнообразным синонимам: идет 
ли речь о горшках, которые везет лодочник и которые 
последовательно названы «тривлйа», «лопадес», «кера-
миа», «скевариа», «фортон», или о гробнице Мануила I, 
обозначаемой словами «мнима», «сорос», «тафос» и «лй-
фос ' некродёгмон» (навеяно, возможно, эсхиловским 
«Прометеем», строка 153). Иногда нагнетание синонимов 
усиливает напряжение: так, Андроник Комнин, брошен­
ный в темницу, просит прислать ему веревки для бег­
ства — Хониат использует четыре синонима: сплетенные 
из льна канаты, клубки бичевы, нити, шнурки. Речь идет 
не о разных предметах — одно понятие выражено разны­
ми словами. 

Хониат подбирает бесконечно разнообразные синони­
мы для обозначения кажущихся ему существенными яв­
лений византийской жизни — особенно для столь частого 
в ту пору ослепления: не будет преувеличением сказать, 
что выжигание глаз описано в «Истории» десятками раз­
личных способов, тогда как Пселл, к примеру, пользует­
ся однотипными словосочетаниями «туе оффалмус эккоп-
тин» или «тон оффалмон апостерйн (афэрйн)». 

Я сознательно оставил в стороне вопрос о значении 
Хониата как историка, о его достоверности, об исполь­
зованных им источниках. Это большая тема, заслуживаю­
щая специального рассмотрения! Здесь же шла речь о 

118 



личности Хониата, отразившейся в его «Истории», отра­
зившейся, несмотря на многие черты традиционного, свой­
ственные и этой книге, как всей литературе средневе­
ковья. 

Византийская литература далеко не всегда похожа на 
привычные нам образцы. Это верно, но неверно думать, 
что она лишена творческого начала, что она сводилась 
только к подражанию и переписыванию старого, что она 
была книжной в худшем смысле этого слова, т. е. отор­
ванной от социальных и духовных потребностей совре­
менника. 

Конечно, византийские писатели были разными. Были 
более и менее талантливые, и самый талант их выяв­
лялся по-разному: у одних — в раскрытии традиционных 
общественных и художественных идеалов, у других — в 
скепсисе к традиции и в поисках новых путей. И време­
на были разными: были эпохи сознательного самоограни­
чения, подавления индивидуального ради общепринятого, 
были другие времена — относительного освобождения 
личности. Хониат как бы завершал период относительно­
го рационализма и скепсиса, начало которому было поло­
жено в середине XI в. и который в XII столетии по­
родил плеяду талантливых литераторов. 



Глава 4 
ОТ ТВОРЦА К ЧИТАТЕЛЮ 

Какими путями достигали литературные памятники тех, 
для кого они были созданы? 

В Византии, где грамотность (особенно в деревнях) 
далеко не была всеобщей, устное распространение худо­
жественных произведений стало общественной необходи­
мостью. Арефа Кесарийский в схолии к сочинению Фило-
страта «Жизнеописание Аполлония Тианского» упоминает 
нищих бродяг, которые распевали песни про подвиги зна­
менитых мужей; они тащились с этими песнями от одних 
ворот к другим, получая за свое несложное искусство 
медные деньги. Другие сказители принадлежали к ари­
стократической среде: о Дигенисе Акрите, герое византий­
ского эпоса, рассказывается, что он сложил и распевал, 
подыгрывая себе на кифаре, «былину» о собственных под­
вигах; пели песни и агуры — «отроки» из среды визан­
тийской знати. 

Греко-римская древность создала и иную, значитель­
но более сложную форму устного распространения того, 
что можно было бы несколько условно назвать художест­
венной информацией: театральное искусство. Театр стал 
нормальным и необходимым элементом городского быта 
Римской империи, и Константинополь, византийская сто­
лица, унаследовал от античности так называемый Боль­
шой театр, возведенный еще при Септимии Севере 
(193-211). 

В условиях Римской империи в театральной жизни про­
изошли коренные перемены. Классическую трагедию и ко­
медию перестали играть. Ее язык стал непонятным, 
проблематика казалась усложненной, недостаточно развле­
кательной. Старую трагедию и комедию вытеснила пан­
томима — буффонадное представление с легковесными на­
меками на события сегодняшнего дня, сопровождавшееся 
музыкой, пением, танцами, потешными процессиями, ак­
робатическими номерами. Иной раз сюжеты пантомимы 

120 



базировались на классических образцах, переработанных 
и упрощенных. 

Ранняя Византия восприняла не драматическое искус­
ство классической Эллады, но шумную и торопливую рим­
скую пантомиму. Хотя известный набор классической дра­
матургии (избранные пьесы Эсхила, Софокла, Еврипида 
и Аристофана) входил в круг чтения образованного ви­
зантийца, античная драма не шла па театре. К тому же 
театр, тесно связанный с языческой мифологией и рели­
гией, встречал резкое осуждение христианских идеологов. 
Иоанн Златоуст не переставал подчеркивать аморальность 
театральных представлений, где зрителям показывали 
прелюбодеяние и измену, где актрисы выступали в ми­
шурной позолоте, с подкрашенным лицом и волосами, где 
танцовщицы выбегали обнаженными и где слышались не­
пристойные речи. 

Актеры были поставлены вне общества. Церковные по­
становления IV в. запрещали актерам (мимам), танцорам, 
музыкантам, акробатам входить в церковь. Правила Ла-
одикийского собора 380 г. устанавливали, что священни­
кам надлежит незамедлительно покинуть свадьбу или иное 
празднество, едва там появятся мимы. Театральные соору­
жения приходили в запустение, перестраивались, приоб­
ретая новые функции: так, археологические раскопки 
в Салоне показали, что театр перестал выполнять свои 
функции и превратился в место культа христианских 
мучеников. 

Но, хотя мимами возмущались, их представления в 
IV—V вв. по-прежнему собирали зрителей. Поэтому не 
стоит удивляться тому, что Юлиан Отступник (361—363), 
император, пытавшийся возродить «отеческую веру», во­
зил за собой мимов и приказывал им осмеивать религию 
христиан. Даже христианнейшего государя Феодосия I 
(379—395) не без основания упрекали в пристрастии к 
пантомиме и музыке. Историк-язычник конца V в. Зосим 
рассказывает: когда готы вторглись в Грецию, против них 
двинулся полководец Стилихон; сначала ему сопутствовал 
успех, но затем он увлекся представлениями мимов, за­
бросил дела и позволил варварам уйти от неминуемого 
разгрома. Так — в изложении Зосима — дурное влияние 
мимов оказывается чуть ли не решающим фактором миро­
вой истории, ибо в дальнейшем готы, оправившиеся от 
натиска Стилихона, хлынули в Италию и взяли Рим. 
6 А. П. Каждан 121 



Пожалуй, последняя попытка публично защищать те­
атр приходится на VI столетие. Может быть, смелость лю­
бителей театральных зрелищ объяснялась тем, что визан­
тийской императрицей, женой Юстиниана I, была краса­
вица Феодора, в юные годы цирковая актриса. Современ­
ник Феодоры и Юстиниана Хорикий Газский выступил с 
речью в защиту пантомимы. Он полемизировал с теми, 
кто, подобно Иоанну Златоусту, объявлял театр безнрав­
ственным. Более того, он отверг христианский тезис, буд­
то смех, возбуждаемый лицедеями, рожден сатаной. Осо­
бенно настойчиво повторял Хорикий ту мысль, что театр, 
показывая человеческую испорченность, отнюдь не способ­
ствует упадку нравственности общества и что, если мимы 
представляют развратников, из этого не следует, что сами 
они развратны. 

И после Хорикия, несмотря на неоднократные запреты 
церковных соборов, клоуны, танцоры и акробаты продол­
жали развлекать византийских зрителей. Но отношение 
к театру оставалось негативным, театр был символом раз­
врата, неверия, язычества, и в пылу политической поле­
мики опасным становилось обвинение в попытке возро­
дить театр. Книголюб и знаток античной литературы Аре-
фа Кесарийский бросил в лицо своему противнику Льву 
Хиросфакту упрек: «Ну, выставляй же мудрость на всеоб­
щее обозрение (по-гречески сказано «феатрйдзе», т. е. 
«выставляй на театре») с помощью театров, мимов, лице­
деев и всяческого нечестия, если ты хочешь участвовать 
в процессии Дионисиев (по греческой мифологии Диони­
сий, бог винограда, считался покровителем театра.— 
А. К.) и демонов; кто же воспрепятствует человеку, в де­
моническом ослеплении отклонившемуся от всевыш­
него?» 1 

Но, осудив и отвергнув античный театр, византийское 
христианское общество сохранило его разнообразные эле­
менты. В первую очередь это относится к церковному бо­
гослужению. 

Главнейшей среди служб считалась литургия, а все 
остальные как бы выступали подготовительными к ней. 
Во время литургии не только возносили молитвы, но и со­
вершали умилостивительную жертву: здесь ежедневно и в 
каждой из церквей как бы повторялась мифологическая 
жертва Христа, и богу приносились тело и кровь Хри­
стовы. 

122 



Православная литургия состояла из трех частей. Во 
время первой части — проскомидии (от греческого «про-
скомйдзо» — «приношу») путем особых священнодействий 
приготовлялось из хлеба и вина вещество для евхаристии 
(таинства причащения). Во время второй части — литур­
гии оглашенных — исполнялись молитвословия, песнопе­
ния, совершались священнодействия и произносились по­
учения, имевшие огласительный (учительный) характер и 
предназначенные не только для «верных» (т. е. христи­
ан), но и для оглашенных — лиц, готовящихся к вступле­
нию в христианскую общину. Наконец, во время третьей 
части — литургии верных (оглашенные к ней не допу­
скались) совершался центральный, по учению церкви, акт 
всего богослужения — пресуществление, т. е. магическое 
превращение хлеба и вина, приготовленных во время про­
скомидии, в тело и кровь Христовы, которые и возноси­
лись в жертву богу-отцу, а в заключение давались при­
сутствующим для причащения. 

Литургия, таким образом, представляла собой совокуп­
ность обращенных к богу молитв и славословий, которые 
объединялись вокруг сюжетного стержня — центральных 
эпизодов евангельской истории рождения и смерти Иису­
са Христа. Действия носили символический характер: раз­
резание просфоры-хлебца на проскомидии должно было 
знаменовать и рождение Христово, и его крестные стра­
дания. Епископ, совершавший богослужение, уподоблял­
ся «великому архиерею» — Иисусу Христу, символом чего 
служил надетый им омофор, нарамник, обозначавший за­
блудшую овцу на плечах доброго пастыря, т. е. погрязшее 
в грехах человечество, спасаемое Христом. Но в опреде­
ленные моменты епископ снимал с себя омофор в знак 
покорности, и тогда он переставал «играть роль» великого 
архиерея, становясь служителем Христа. 

Литургия совершалась в торжественной обстановке. 
Храм освещался свечами. Воскурялись благовония. Глав­
ные участники церемонии — священник и диакон — обла­
чались в необычные одежды, каждой детали которых при­
давалось символическое значение. Слова и возгласы свя­
щенника и диакона сопровождались рассчитанными на 
эффект жестами, перемежались процессиями (так называ­
емый малый и великий вход), хоровым пением, которое 
иногда было антифонным: хор, как и в античной драме, 
разделялся на два полухория. В литургию включалось и 

6* 123 



речитативное чтение отрывков из Библии, а также иной 
раз и из агиографических памятников. Наконец, к присут­
ствовавшим обращались с проповедью. Особенно драма­
тизированным богослужение становилось во время боль­
ших праздников — на пасху или на рождество. 

От античного театра литургическое действие отлича­
лось значительно большей привязанностью к культу — 
ведь античный театр (если только не говорить о его на­
чальном развитии) лишь формально сопровождал религи­
озные празднества, а затем и вовсе секуляризировался. 
В соответствии с этим литургическое действие строилось 
на принципиально иной художественной основе, чем древ­
негреческая драма. Античное зрелище, оторвавшееся от 
мифологических корней, ставило целью достичь новизны: 
пусть его сюжетами подчас служили «крохи с пиршест­
венного стола Гомера»,— образы, идеи, метафоры создава­
лись всякий раз новые, а повторение одной и той же 
пьесы на сцене оказывалось редким исключением. Напро­
тив, литургия оставалсь в рамках мифологического време­
ни, и ее задачей было не создание нового, а воспроиз­
ведение в памяти мифа, уникальной драмы — всякий раз 
в тех же словах и с теми же символическими действиями. 
И все-таки победившее христианство для достижения эс­
тетического воздействия использовало приемы, заимство­
ванные у побежденного Дионисия. Кое-кто из византийцев 
понимал это. Еще на рубеже IV и V вв. Исидор Пелу-
сиот, ученик Иоанна Златоуста, протестовал против пения 
в ходе церковной службы. Он протестовал именно потому, 
что видел в церковной музыке средство возбудить у веру­
ющих театральные эмоции. Но ригористический протест 
Исидора не имел успеха. Литургия прочно включила в се­
бя песнопения, славящие троицу, Христа, богородицу. 

Более того, византийцы предприняли попытку драма­
тизировать проповедь, создать «драматизованные гомилии» 
(беседы), где некоторые эпизоды из жизни Иисуса Хри­
ста или девы Марии воспроизводились в диалогической 
форме. Драматизованы были и литургические песнопения. 
Кондаки (гимны) Романа Сладкопевца, церковного поэта 
VI в., включали подчас диалогические элементы. В одном 
из кондаков Ева бееедует со Змеем, в другом — Авраам 
вступает в разговор с Саррой, а затем с Исааком. Обиль­
но уснащены прямой речью и другие гимны Романа. Мож­
но думать, что разные партии исполнялись разными пев-

124 



цами, а, кроме того, слушатели хором подхватывали ро-
френ кондака. Диалогизированный гимн не умер вместе 
с Романом: в посвященных рождеству Христову двенадца­
ти тропарях, авторство которых приписывается иеруса­
лимскому патриарху Софронию (634—638), наряду с рас­
сказчиком получали слово для прямой речи и Мария, и 
ее супруг Иосиф. Отсюда оставался уже один шаг до ду­
ховной драмы, основанной на библейских или агиографи­
ческих сюжетах. Подобная духовная драма, мистерия, по­
лучила чрезвычайно широкое распространение на средне­
вековом Западе, где она, подобно церковной скульптуре, 
была своего рода Библией для неграмотных, средством 
распространения библейских сказаний, пусть в упрощен­
ной и вульгаризированной форме. В культуре Византии 
духовная драма не заняла столь важного места. 

В предыдущей главе, сравнивая рассказ французско­
го рыцаря Роберта де Клари с повествованием Никиты Хо-
ниата о перевороте Исаака Ангела, мы могли заметить, 
что все повествование Роберта пронизано динамизмом, 
что оно несравненно более драматизировано, нежели вер­
сия византийского историка. Это явление того же поряд­
ка, что и «недоразвитость» византийского театра, и оба 
феномена в какой-то степени отражают глубокую специ­
фику общественного склада византийцев — их относи­
тельно большую уравновешенность или, напротив, выра­
зившуюся в их эстетических принципах тягу к большей 
уравновешенности. 

Наиболее достоверные факты, касающиеся византий­
ской духовной драмы, относятся либо к начальному этапу 
истории империи, либо к последним векам ее существо­
вания. 

До пас дошли упоминания о духовной драме на биб­
лейский сюжет — истории трех отроков, сожженных в пе­
чи огненной вавилонским царем Навуходоносором, кото­
рую представляли в константинопольской Софии по воск­
ресеньям перед рождеством в XIV—XV вв. В 1389 г. эту 
мистерию видел русский путешественник Игнатий Смо­
ленский. В 1432 г. на ее представлении присутствовал 
бургундец Бертрандон де ля Брокьер. Византийский пи­
сатель XV в. Симеон Солунский также упоминает о ми­
стерии трех отроков. 

Более подробные сведения имеются о другой духовной 
драме, сюжетом которой послужил евангельский раесказ 

1̂ 5 



о воскрешении Лазаря. От нее сохранился сценарий с ре­
жиссерскими ремарками, например: «Поставь Христа и 
учеников против гробницы Лазаря, в отдалении Марфу и 
Марию, сестер Лазаря, а также некоторых иудеев разме­
сти вблизи от гробницы, а того, кто исполняет роль Ла­
заря,— на гробнице, затянутым погребальными пеленами 
и прикрытым покрывалом» 2. Реплики действующих лиц, 
почерпнутые в основном из Евангелия от Иоанна, при­
водятся не полностью: автор сценария указывает только 
начало соответствующего стиха, предполагая продолже­
ние евангельского текста известным или легко доступным 
актеру. 

Сценарий мистерии о воскрешении Лазаря дошел в 
рукописи XIII в. Написан ли он в этом столетии или от­
носится к XII в., ставили ли эту пьесу в Константинопо­
ле или на Крите? Обо всем этом остается только гадать. 

Другой сохранившийся сценарий, известный только в 
сирийском переводе, датируется концом V — началом 
VI в. Он основан на агиографическом сюжете. Особенно 
пикантно, что его герои — сами актеры (мимы) — чудес­
ным образом становятся христианскими мучениками. Здесь 
примирение христианства с театром реализуется не толь­
ко в факте использования театрального зрелища в интере­
сах новой идеологии, но и в самой фабуле. 

Вот сюжет этой пьесы. В Оксиринхе при готском ца­
ре Игоре (лицо вымышленное, а ситуация ирреальная) на 
посмешище придворным мимы решили поставить коме­
дию, осмеивающую христианские нравы. На сцене воздви­
гают церковь, алтарь, крест; актеры надевают епископ­
ское, священническое, диаконское облачения, начинаются 
рассуждения па богословские темы. Все эти речи — воп­
реки комедийному замыслу мимов — серьезны и ортодок­
сальны. Хотя комедия обещает издевательство над хри­
стианством, автор не осмеливается на пародийное изложе­
ние христианской догматики. По ходу пьесы актер, игра-
щий епископа Главка, отправляет таинство крещения: 
шесть комедиантов подвергаются крещению в купели в 
соответствии с христианским обрядом. 

И тут-то совершается чудо! Сила христианского таин­
ства такова, что задуманная в насмешку церемония, воп­
реки плану комедиантов, выполняет свое мистическое на­
значение. Обряд, оказывается, действует автоматически, 
независимо от воли участников. Шестеро мимов неожи-
126 



данно для самих себя становятся христианами. Охвачен­
ные порывом благочестия, они припадают к кресту и тво­
рят молитву. Главк пытается урезонить братьев по ремес­
лу, но новое чудо заставляет и его оставить отеческую 
веру: нательный епископский крест, надетый актером в 
соответствии с ролью, внезапно начинает струить свет, и 
лучи его падают на принявших крещение, на «прозрев­
ших» актеров. Их примеру следует и Главк, и еще не­
сколько человек, но другие мимы, оставшиеся язычника­
ми, спешат к царю Игорю, чтобы донести ему о случив­
шемся. 

Как ни старается Игорь вернуть мимов-христиан к 
прежней религии, они не поддаются. Он обещает им день­
ги, он угрожает расправой — все напрасно. И тогда, раз­
гневанный, он приказывает бросить новообращенных в 
узилище. 

Конец стереотипен, соответствует агиографическому 
канону. Несмотря на чудеса, несмотря на то что множест­
во людей вслед за обратившимися комедиантами прини­
мает христианство, царь обрекает мимов на казнь. Но, 
испытавшие физическую смерть, они торжествуют, ибо в 
финале ангелы небесные спускаются на землю и уносят 
обезглавленные тела. 

Предназначалась ли в самом деле эта мистерия, пред­
полагавшая толпу действующих лиц, декорации, световые 
эффекты и сценические механизмы, к постановке? В ка­
ком помещении она должна была быть разыграна — на 
обломках античного театра, в храме или на городской 
площади? Кем были исполнители — церковными клирика­
ми или мирянами-любителями? Все эти вопросы, к сожа­
лению, остаются без ответа. 

Византийские драмы до нас практически не дошли. Од­
но из немногих исключений — стихотворная драма «Хри­
стос страждущий», рассказывающая о скорби Марии при 
сообщении о казни Иисуса и о ее ликовании после изве­
стия о воскресении сына. Время написания драмы оста­
ется спорным: ее датируют и IV, и XII в. В соответст­
вии с этим дискуссионен и вопрос об авторстве (иногда 
автором «Христа страждущего» называют Григория Бого­
слова). Несамостоятельная по материалу (драматург 
скомпоновал свое сочинение преимущественно из готовых 
стихов классических поэтов — Еврипида и некоторых дру­
гих), пьеса эта построена в соответствии с эстетически-

127 



мй принципами, характерными Для византийской эпохи. 
Действия в драме практически нет, оно заменено лириче­
ским комментарием к событиям; переход от одного состо­
яния к другому, от скорби Марии к радости, совершает­
ся внезапно. 

Таким образом, Византия, отвергнув античное «лице­
действо», по существу не пошла далее полудраматизиро­
ванных форм и не создала настоящего театра. 

Изменения в характере театрального дела любопыт­
ным образом отразились на судьбе сценической термино­
логии. Греческое слово «трагуди», генетически восходя­
щее к классическому «трагодйа», стало обозначать стихо­
творение или песнь со светским сюжетом. Термин «драма» 
был перенесен на роман. Наконец, слово «комодйа» стало 
прилагаться к прозаическому рассказу: средневековые 
греческие книжники называли, например, «мирскими ко­
медиями» сочинения баснописца Эзопа. 

К античной древности восходила и другая форма уст­
ной политической и художественной информации — ора­
торское искусство. Красноречие было существенным эле­
ментом официальной государственной пропаганды, но 
вместе с тем византийские ораторы, унаследовавшие тра­
диции своих римских предшественников, преследовали и 
чисто игровые задачи: в Византии по-прежнему цени­
лись хитроумные риторические упражнения, софистиче­
ские рассуждения на ничтожные темы, скажем о преиму­
ществах человека, которого кусают насекомые, перед тем, 
от кого они отворачиваются с нескрываемым пренебреже­
нием. 

В какой-то мере риторика стала преемницей антично­
го театра. Михаил Пселл, обращаясь с панегириком к им­
ператору Константину IX Мономаху, постоянно пользует­
ся театральной терминологией. Император, по его словам, 
подобно утреннему солнцу, заливает лучами «театр» (так 
названо место, где оратор произносил речь), а самое вы­
ступление трактуется автором как «агои»— состязание, 
ибо античные театральные представления мыслились со­
стязаниями драматургов и актерских коллективов. Только 
у Пселла агон — это соревнование писателя с его объек­
том, с государем, которого он превозпосит, и поэтому за­
ранее ясно, что ритору суждено быть побеждепным в этой 
борьбе, а на долю победителя, василевса, выпадает три­
умф, празднование заслуженного успеха. И «театр», и 

128 



«агоп», и упоминаемые Пселлом «судьи» — все это об­
новленные словеса, термины, живущие независимо от сво­
его привычного содержания, освобожденные от всех при­
мет классической театральности. 

Ораторское искусство использовала в своих иптересах 
и церковь. Проповедь вошла составным элементом в хри­
стианское богослужение. Сперва она произносилась на ли­
тургии оглашенных, чтобы воздействовать не только на 
христиан, по и на колеблющихся, сомневающихся, ищу­
щих. Затем — по мерс того как христианство охватывало 
все более широкие слои населения — проповедь отодви­
нули на конец службы, включили в литургию верных. 
Иоанн Златоуст объясняет это тем, что иначе большая 
часть публики покидала храм, не дождавшись конца ли­
тургии; народ приходил, оказывается, главным образом 
ради популярного проповедника. 

Крупнейшие церковные ораторы IV—V вв., в том чи­
сле и Иоанн Златоуст, получили специальное риториче­
ское образование у языческих учителей. Они впитали тра­
диции античной элоквенции и на языческой литературной 
базе создали гомилии, остававшиеся на протяжении всей 
истории византийского красноречия образцами проповед­
нического искусства. 

Предназначенные для публичного произнесения, речи 
тем не менее писались и издавались. Сохранились визан­
тийские сборники произведений ораторского искусства. 
Как и драма, речь жила своего рода двойной жизнью: опа 
звучала с кафедры и фиксировалась в книге. И другие ли­
тературные жанры нередко доходили до своего читателя 
«со слуха»: вслух читали не только стихи или жития свя­
тых, даже такие интимные произведения, как письма, 
предназначались отнюдь не для индивидуального воспри­
ятия: при получении их читали друзьям, а авторы охотно 
публиковали сборники своих посланий. До нас дошло не­
мало подобных сборников, где письма расположены в хро­
нологической последовательности и снабжены леммами с 
указанием имени и чипа адресата. Почитатели таланта 
Михаила Пселла собрали его письма, чтобы выпустить их 
в свет отдельной книгой, а век спустя Иоанн Цец опубли­
ковал сборник своих посланий (часть которых, быть мо­
жет, фиктивна, создана специально для сборника), снао-
женпых обширным поэтическим комментарием. Даже Ми­
хаил Хониат, который осуждал творчество, рассчитанное 

425 



на то, чтобы угождать «толпе», подготовил для распро­
странения сборник своих писем. 

Византийцы, разумеется, воспринимали литературные 
памятники не только на слух, но и читали книги. 

Что же они читали? Книгой книг была для них преж­
де всего Библия, и византийские библии сохранились до 
нашего времени во миожесте копий. Среди них и полная 
Библия (греческий перевод Ветхого завета, так называе­
мая Септуагинта, вместе с Новым заветом), наиболее 
древние экземпляры которой датируются IV столетием, и 
ее отдельные части (Восьмикнижие, Пророки, Четверо­
евангелие и т. п.), и, наконец, обособленные библейские 
книги (самой распространенной из них была псалтирь). 
Уцелели некоторые роскошные лицевые рукописи библей­
ских книг, выполненные по специальному заказу, но есть 
и совсем простые, лишенные броских украшений. 

Библия сопровождала византийца повсюду: на библей­
ских псалмах он обучался грамоте, клятвой на Библии 
подтверждал справедливость своих слов, во время богослу­
жения слушал отрывки из Библии, главным образом из 
евангелий и посланий апостольских. 

Существовали специальные издания Библии для бого­
служебных целей, где текст был разорван на кусочки, пред­
назначенные для чтения в церкви в определенные дни цер­
ковного календаря: так называемые Евангелие-апракос и 
Апостол. 

Библия достигала византийского читателя и, если так 
можно выразиться, опосредствованно, через богословскую 
литературу. Будь то сочинения по экзегезе (толкованию) 
Библии, или догматические произведения (изложение 
принципов христианского вероучения), или.полемические 
книги — против латинян, мусульман или еретиков,— или 
рассуждения об устройстве Вселенной (так называемые 
«шестодневы» и «физиологи»), авторы непременно воз­
вращались мыслью к верховным своим авторитетам, к Вет­
хому и Новому заветам. Византийские мистики, настав­
лявшие читателя, как по духовной лестнице подняться до 
слияния с божеством, и византийские проповедники, би­
чевавшие пороки паствы, постоянно оглядывались на би­
блейские притчи и библейские образцы. Библейские темы 
лежали в основе византийской литургической поэзии — 
песнопений, входивших как составная часть в церковное 
богослужение. 

130 



К библейским й «околобиблейским» книгам примыкает 
своеобразный раздел церковной литературы — агиографи­
ческие памятники, жития святых. Это повести о мучени­
ках, пострадавших за веру от руки языческих гонителей; 
и об аскетах, превративших свою жизнь в непрерыв­
ный подвиг во славу божью: о столпниках и затворни­
ках; о нестяжателях, пренебрегших богатством и славой; 
о заступниках за сирых и убогих; о юродивых и провид­
цах, которым подчинялись стихии и к ногам которых сми­
ренно ложились львы пустыни. Жития издавались отдель­
ными книгами или же сборниками, которые получили свое 
название — «минологии» — от греческого слова «мин» (ме­
сяц), ибо в них агиографические памятники располага­
лись, подобно евангельским чтениям в апракосе, по меся­
цам и дням церковного календаря, в котором каждые сут­
ки были посвящены какому-нибудь святому. 

Человек XX столетия оглядывает в удивлении все это 
изобилие жанров церковной литературы, но ведь не при­
ходится отрицать, что в жизни средневекового человека 
религия играла большую роль. Почти на все мировоззрен­
ческие вопросы византиец искал ответ в богословских 
книгах: здесь обнаруживал он и этический идеал, и уче­
ние о космосе, и сведения по антропологии — науке о чело­
веке, и политико-экономические максимы, и прежде все­
го систему взглядов на бога и бесконечность, на смерть и 
бессмертие. Христианство было «всеобщим языком» Ви­
зантии, как и всей средневековой Европы, и на этом язы­
ке говорила и официальная церковь, поддерживавшая го­
сударство, и еретическая антицерковная и антигосударст­
венная оппозиция. 

Но при всем том круг византийского чтения не сво­
дился только к богословско-агиографическим памятникам, 
не они одни отвечали на вопросы любознательного чита­
теля. В ходу оставались античные авторы: Гомер и Пин-
дар, трагики и Аристофан, историки и ораторы, Плутарх 
и Элиан. Византийцы читали, переписывали и комменти­
ровали греческих философов, математиков, астрономов, 
врачей, агрономов. Отвергая языческое мировоззрение, 
византийцы отнюдь не отвергли языческую книгу, а мно­
гие из образованных подданных василевса преклонялись 
перед античной литературой. 

Собственная светская литература византийцев также 
представлена множеством жанров. Оставим в стороне на-

131 



учную книгу, хотя в средние века грань между научной 
литературой и беллетристикой воспринималась как гораз­
до более расплывчатая, нежели ныне. Коснемся только 
того, что может быть названо художественной лите­
ратурой. 

Исторические сочинения в Византии, как и в антич­
ные времена, оставались и наставительным, и развлека­
тельным чтением. Они были весьма популярны и весьма 
разнообразны по характеру и по форме. На одном полю­
се всемирно-исторические хроники, начинающие повество­
вание от сотворения мира и предлагающие читателю объ­
ективизированный эпический рассказ о торжестве христи­
анского благочестия и карах для грешников. На другом — 
своеобразные мемуары, где автор охватывает обозримый 
период времени и подробно повествует о себе и своей ро­
ли в современных событиях. Тут и обширные компендиу­
мы, и краткие (так называемые малые) хроники, и исто­
рические книги в прозе и в стихах. Византийцы тянулись 
к прошлому, остро чувствовали связь прошлого с настоя­
щим, и неудивительно, что именно в этом жанре достиг­
ли особенно интересных результатов. Об одном из ода­
реннейших византийских историков, о Никите Хоииате, 
мы уже говорили подробно. 

Исторический факт служил материалом не только для 
детописи в собственном смысле слова, но и для так назы­
ваемого энкомия, похвального слова. Энкомий по сути де­
ла — двойник жития, только объект его не мученик и аскет, 
а император, полководец или даже писатель. Грань, ра­
зумеется, едва различима не только потому, что героем 
эккомия мог быть патриарх, а героем жития — полково­
дец, но и потому, что в византийском похвальном слове 
светское лицо наделялось обыкновенно и светскими 
достоинствами (мужеством, разумом, красноречием), 
и христианскими добродетелями (благочестием, человеко­
любием, смирением). Да и структура энкомия и жития во 
многом совпадала: и то и другое, к примеру, следовало 
начинать с рассказа о благородстве происхождения про­
славляемого героя и о достоинствах его родины. 

Самих византийцев, впрочем, больше занимало отли­
чие энкомия не от жития, а от исторического сочинения. 
«Я пишу историю, а не энкомий» — эту ставшую стандарт­
ной фразу мы встречаем у многих византийских истори­
ков. Различие обоих жанров особенно бросается в глаза 

132 



при сопоставлении двух сочинений, созданных одним ав­
тором. Один и тот же писатель одно и то же событие не­
редко освещает по-разному в хронике и в похвальном 
слове. Мы гадаем, в чем причина —в забывчивости или, 
может быть, в политическом конформизме, позволявшем 
легко менять убеждения. Признавая за византийскими 
писателями все человеческие слабости — и дурную память, 
и политическую непоследовательность, мы должны все-
таки сделать известную скидку и на специфику жанра, на 
суровую требовательность литературного этикета. Офици­
альная задача историографа, о которой он не забывает за­
явить в предисловии к своей книге,—истина, даже если 
он на практике и уклоняется от нее. Эикомий же (по оп­
ределению) — плод риторики, своего рода искусная лите­
ратурная игра по наперед данным правилам, и объектив­
ное изложение событий никак не входит в программу 
эикомиаста. По правилам игры и по законам жанра энко-
миаст должен превозносить своего героя, должен соста­
вить, как тогда говорили, каталог его добродетелей, и для 
прославления он пользуется, кстати сказать, довольно ог­
раниченным, устойчивым набором приемов и образов. 

Энкомий — одно из проявлений византийского ритори­
ческого искусства. Наряду с ним была распространена мо­
нодия —речь, оплакивающая усопшего и тут же превоз­
носящая его достоинства. Одним из вариантов монодии 
было утешительное слово, обращенное не к покойнику, 
а к его родне. 

Византийской прозаической риторике соответствовали 
поэтические сочинения, составлявшиеся «на случай»: про­
славление подвигов, плачи по умершим, эпиталамии, чи­
тавшиеся в связи с бракосочетанием, стихи на рождение 
ребенка, описания щедрых даров. 

Отраслью византийской риторики была эпистологра-
фгш, литература посланий. Византийское письмо отнюдь 
не только средство общения между близкими людьми, оно 
вместе с тем и художественное произведение, созданное 
по определенным правилам. Существовали образцы для 
составления посланий, издавались, как уже сказано, сбор­
ники писем. 

Византийскую литературу неверно было бы представ­
лять себе всегда сурово нахмуренной, наставительно-серь­
езной, поглощенной богословскими и этическими пробле­
мами. Византийцы любили и острое слово, и грубую шутку. 

133 



Лукианом здесь возмущались, по вместе с тем ему под­
ражали. Византийцы создавали в стихах и прозе сатири­
ческие сцепки, героями которых могли быть монахи-обжо­
ры, жалкий муж под каблуком своей жены, несчастный 
пациент в руках невежественного эскулапа. Сохранились 
и насмешливые ямбы, и гневные памфлеты, поднимающие­
ся над уровнем критики бытовых пороков,— смех стано­
вился орудием борьбы разума против суеверий, честно­
сти против пресмыкательства и продажности. Византий­
ская сатира нередко рядилась в образы животного эпоса, 
выливалась в басни об осле и лисице, в «поучительное 
повествование» о битве между хищниками и травоядными. 

Византия, прославившая монашеское целомудрие, не 
пренебрегала и любовным романом — прозаическим или 
поэтическим повествованием о разлуке влюбленных и му­
чительных скитаниях их в поисках друг друга. Разумеет­
ся, читателю предоставлялась возможность аллегорически 
истолковать любовное томление и страстные объятия, 
о которых шла речь в романах, в духе аскетического 
благочестия, как символ устремления души к божеству. 
Образцом для такого толкования служила экзегеза к 
библейской книге «Песнь песней». Ведь и сам Христос в 
средневековой символике трактовался как небесный же­
них невесты-церкви. 

Итак, византийцу было что читать. Конечно, прихо­
дится сделать существенную оговорку. Если бы мы собра­
ли все упоминания о блюдах, съеденных всеми византий­
цами за тысячу лет существования империи, они состави­
ли бы внушительный список — от вареной крапивы до 
журавлиного мяса. Но это, естественно, не значит, что 
трапезы каждого византийца были столь многообразными: 
в действительности большинство подданных константино­
польского василевса довольствовалось хлебом, вареными 
овощами и рыбой, запивая все это виноградным вином. 
Примерно то же приходится сказать и о книгах: сохра­
нился разнообразнейший круг литературных памятников 
и литературных жанров, но даже самый образованный чи­
татель овладевал значительно более скромными сокрови­
щами. Для большинства же грамотных византийцев было 
доступно совсем немногое прежде всего из-за ограничен­
ного числа византийских библиотек. 

О высоком уровне библиотечного дела в античный пе­
риод вряд ли нужно специально напоминать. Крупнейшие 

134 



библиотеки древности — александрийские Мусейон и Се-
рапейон — насчитывали, по всей видимости, 500—700 тыс. 
томов. 

Судьба александрийской библиотеки в IV—VII вв. не­
достаточно ясна. В общих чертах ее можно представить 
себе следующим образом. Мусейон пришел в запустение 
уже в III столетии, и научный центр переместился в 
Серапейон. В 391 г. фанатичная александрийская толпа, 
подстрекаемая патриархом Александрии Феофилом, раз­
рушила Серапейон — языческое капище. Можно ли ду­
мать, что при этом уцелела библиотека, даже если счи­
тать, что она располагалась в боковых строениях храма? 
Если она и не сгорела (прямых известий об этом нет), то 
явно переживала упадок: христианский историк Орозий 
в начале V в. застал здесь пустые шкафы для книг. На­
чатое христианским фанатизмом довершил фанатизм араб­
ских завоевателей: арабское предание рассказывает, что 
халиф Омар, заняв Александрию в 642 г., распорядился 
отнести корзины с книгами в александрийские бани и пре­
дать их огню; понадобилось шесть месяцев, сообщает Ибн 
аль-Кифти, чтобы их сжечь. Хотя предание это позднее 
и детали его вызывают сомнение, оно довольно стойко со­
хранялось в средневековой арабской литературе. 

Итак, разрушение крупнейшей античной библиотеки 
стоит у порога византийской истории. Другие библиотеки, 
хотя и не пережили такой катастрофы, постепенно прихо­
дили в запустение. Во второй половине IV в. Аммиан Мар-
целлин, грек родом, ставший одним из самых значитель­
ных латинских писателей, скорбел о том, что библиотеки 
пустуют. Даже в таком крупном центре, как Антиохия, 
производство книг и книжная торговля в IV в. шли на 
убыль, и не приходится удивляться, что о функциониро­
вании антиохийской библиотеки в то время никаких све­
дений нет. Несколько столетий спустя Антоний, монах 
лавры св. Саввы в Палестине, живший около 600 г., соста­
вил «Пандекты» — сборник поучительных отрывков из 
Библии и церковных писателей. В предисловии Антоний 
объяснял, почему он взялся за такую задачу: «Пандекты» 
давали необходимый минимум сведений читателю, бессиль­
ному раздобыть полезные, но труднодоступные книги. Мы 
помним, что с наступлением средневековья книги подо­
рожали, их стало меньше. Кроме того, изменился и состав 
библиотечных фондов, о чем свидетельствуют найденные 

135 



в Египте папирусные списки книг (иногда условно назы­
ваемые каталогами), принадлежавшие, по всей видимо­
сти, частным лицам: если в «каталогах» III в. наличе­
ствуют только языческие авторы, то в VI—VIII вв. в 
библиотеках явно доминируют пророческие книги, жи­
тия святых и христианские легенды об аскетах. 

Изменилась и манера чтения. Древние греки и римля­
не читали всегда вслух. В чтении оставался таким обра­
зом какой-то элемент публичности, даже если читатель 
был в это время один в комнате. Обыкновенно же, в том 
числе и в библиотеках, книги читали с друзьями, с учени­
ками. Примерно к V в. выработалась привычка читать про 
себя, привычка к индивидуальному чтению, утверждению 
которой, возможно, содействовали монашеские порядки с 
их одинокими молитвами и одиноким чтением душеполез­
ных книг. 

В отличие от Западной Европы в Византии отнюдь не 
монастыри стали центрами сохранения культурного на­
следия. Монастыри кое-где имели свои библиотеки и из­
редка даже скриптории (особенно значительные, по-види­
мому, принадлежали столичному Студийскому монастырю 
в начале IX в., а позднее — афонским общежительным 
обителям), но в общем с византийским монашеством свя­
зывается скорее враждебное, чем доброжелательное отно­
шение к античному наследию вообще и к книге в частно­
сти. Евстафий Солунский в XII в. резко порицал монахов 
за невежество и за пренебрежение книгами, за распрода­
жу рукописных сокровищ. Сохранение элементов антич­
ной культуры было в Византии делом государственной 
власти и тесно с ней связанного слоя интеллектуалов, из 
среды которых выходили как светские администраторы, 
так и высшее духовенство: диаконы Константинопольско­
го патриаршества и епископы. 

Константинополь, который был средоточием школьно­
го образования, также сыграл большую роль в сохране­
нии греческой книги. 

Оратор Фемистий в речи, произнесенной 1 янва­
ря 357 г., прославлял Константия II (337—361) за органи­
зацию в столице скриптория, руководимого специальным 
архонтом, под началом которого состояло множество кал­
лиграфов. Они содержались на государственный счет и 
должны были переписывать сочинения античных авторов, 
прежде всего Платона и Аристотеля; кроме того, Феми-

130 



стий упоминает Демосфена, Исократа, Фукидида, Гомера, 
Гесиода, некоторых философов. Это учреждение Фемистий 
ставит выше ипподрома и гаваней, рынков и бань. Де­
ятельность скриптория предполагала существование биб­
лиотеки, откуда каллиграфы могли брать оригиналы для 
копирования и где сохранялись созданные ими ману­
скрипты. Константинопольская публичная библиотека (ос­
нованная не Константином Великим, как это одно время 
предполагали, а его сыном Копстантием) пользовалась по­
кровительством Юлиана, передавшего ей свои книги. 
В 372 г. император Валент (364—378) постановил, что в 
библиотеке должны трудиться четыре антиквария-грека 
и трое переписчиков латинских книг. В их задачу входи­
ло восстановление испорченных экземпляров. К 475 г. 
константинопольская библиотека насчитывала 120 тыс. 
томов. Даже если эта цифра не преувеличена, то все рав­
но константинопольская библиотека значительно уступала 
по размерам фонда александрийской. Библиотека разме­
щалась в ту пору в так называемой Царской Стое, т. е. в 
открытом, украшенном колоннами сооружении, на Фору­
ме, неподалеку от императорского дворца. 

В 475 г. константинопольское книгохранилище сгоре­
ло. Как скоро оно было восстановлено и в каком объеме, 
сказать трудно. Сохранилась легенда, будто Лев III не 
только закрыл столичное училище, но и сжег библиотеку, 
насчитывавшую свыше 36 тыс. кодексов. 

Императорскую библиотеку, вероятно, надо отличать 
от публичного книгохранилища, созданного Константием. 
Она упоминается время от времени в поздпих источниках: 
Лев V Армянин (813—820) читал в ней Сивиллино проро­
чество, в котором усматривали намек на его царствование. 
В X в. Константин VII жаловался, что не всегда может 
найти во дворце нужные ему книги. Он старался расши­
рить царскую библиотеку и организовал, по-видимому, 
специальный скрипторий для этой цели: в настоящее вре­
мя можно выделить группу рукописей середины X в., про­
исходящих из этого скриптория и содержащих сборники, 
составленные по приказу Константина VII. Прямое упо­
минание императорской библиотеки содержится в помете 
на Парижской рукописи 1115, переписанной в 1276 г. Там 
кратко сказано: «Хранилась в царской библиотеке». Эта 
помета, естественно, не старше копца XIII в. В это же 
время, в 1293 г., об императорском книгохранилище писал 

W 



в одном из писем Максим Плануд. К 1453 г., к моменту 
взятия города турками, царская библиотека еще существо­
вала: Константин Ласкарь, двенадцатилетним юношей 
оказавшийся в турецком плену, упоминал, что он в свое 
время пользовался «библиотекой константинопольского 
императора». 

Наряду с императорской и публичной библиотеками су­
ществовала и библиотека Константинопольского патриар­
шества, известная по крайней мере с VII в. В ней храни­
лись по преимуществу церковные книги, в том числе и 
объявленные еретическими, только еретические надлежа­
ло держать отдельно от православных, в особых ящиках. 
Когда при императоре Феофиле (829—842) в ходе одно­
го богословского диспута возник спор об истолковании ка­
кого-то пассажа в книге пророка Исайи, государь развер­
нул свой экземпляр, но возражавший ему св. Феофан за­
явил, что текст в этом экземпляре испорчен, и потребо­
вал, чтобы принесли книгу из патриаршей библиотеки, 
размещавшейся в Фомаитском триклинии. Патриаршая 
библиотека хранила, впрочем, не одни богословские сочи­
нения: на манускрипте «Законов» Платона, переписанном 
около 900 г. (Ватиканская рукопись 1), читатель XI в. 
сделал ряд пометок, отмечая, что в патриаршей рукописи 
содержится иное чтение. Само по себе, кстати сказать, лю­
бопытное явление: византийский книголюб XI в. не про­
сто читал античного философа, но и сличал один текст с 
другим. «Законы» Платона не единственный пример: на 
списке Софокла и Пиндара, переписанном в XIV в. (Вати­
канская рукопись 1333), имеется помета: «Из патриар­
ших [книг]» 3. 

Библиотеками должны были обладать и константино­
польские высшие школы. Во всяком случае, в известной 
уже нам новелле Константина IX Мономаха об организа­
ции юридического факультета предусматривалось, что 
вивлиофилак, хранитель книг, будет выдавать студентам 
необходимые пособия. 

О том, кому были доступны эти библиотеки, мы не 
имеем данных. 

У византийского хрониста XIII в., которого обычно 
называют Феодором Скутариотом, имеется заметка, каса­
ющаяся образованного государя Феодора II Ласкаря 
(1254—1258), правившего в Никее, ибо Константинополь 
находился в то время в руках латинских завоевателей. 

133 



По свидетельству хрониста, Феодор II собирал книги 
по всем отраслям знания и отправлял их в провинци­
альные города для желающих читать. Не следует ли это 
понимать таким образом, что императорская библиотека 
в Никее открыла нечто вроде абонемента для иногород­
них? 

Сохранилось довольно много сведений о библиотеках 
частных лиц — вельмож и иерархов. Лев Математик, про­
фессор Магнаврской школы и архиепископ солунский, 
был обладателем значительной библиотеки, включавшей 
ряд сочинений античных ученых, в том числе Птолемея, 
Архимеда, Евклида. 

Современник Льва — Фотий, один из образованней­
ших византийцев IX в., написал сочинение, названное 
«Мириобиблион» («Тысячекпижие») и известное также 
под условным заглавием «Библиотека». Время составле­
ния «Мириобиблиона» спорно, а происхождение загадоч­
но. Во введении Фотий рассказывает, что он, уехав с дип­
ломатической миссией па Восток, получил письмо от бра­
та Тарасия, просившего сообщить ему о книгах, читанных 
Фотием во время путешествия; ответом на просьбу брата 
и явился «Мириобиблион». Преамбула, скорее всего,— 
романтическое измышление. Вряд ли мог Фотий, нахо­
дясь за рубежом и будучи занятым ответственным пору­
чением, ознакомиться почти с тремя сотнями рукописей, 
сделать из них обширные выписки и составить аннота­
ции. Естественнее предположить, что «Мириобиблион» — 
плод его длительных занятий на родине (возможно и да­
же вероятно, в Константинополе), только облеченный в 
завлекательную рамку путешествия. 

Как бы то ни было, перед нами первый средневеко­
вый опыт библиографического описания длинного ряда 
книг, античных и византийских, языческих и христиан­
ских, иные из которых, кстати сказать, ныне уже потеря­
ны и известны лишь по Фотиеву пересказу. Писатель 
передает содержание прочитанной книги — то более, то 
менее пространно — и сообщает некоторые сведения об 
авторе; иногда аннотация включает собственные размыш­
ления Фотия и его критические заметки. 

Довольно детальное представление мы можем полу­
чить о библиотеке, принадлежавшей Арефе, ученику Фо­
тия и архиепископу Кесарии Каппадокийской. Она со­
стояла по преимуществу из книг светского содержания, 

№ 



среди которых были Афиней, Дион Хрисостом, Евклид, 
Лукиан, Павсаний, Страбон, Элий Аристид. Конечно, 
кесарийский архиепископ обладал и многими иными про­
изведениями античной литературы, но и этот список сви­
детельствует о серьезности его интересов. Читал он вни­
мательно и на некоторых манускриптах оставил свои 
замечания-схолии. Эти схолии позволяют увидеть, как 
образованный византиец читал старые книги, о чем он при 
этом думал. И вот что обнаруживается: в сочинениях ан­
тичных классиков Арефа усматривал аналогии и аллюзии 
на события и отношения, свидетелем которых был он сам. 
В заметке на рукописи Элия Аристида Арефа касался по­
беды, одержанной болгарскими войсками над византийца­
ми, а «Харон» Лукиана наводил его на мысль о Стилнане 
Заутце, тесте императора Льва VI (886—912), всемогу­
щем временщике. «Как ты прав!» — писал Арефа по по­
воду морализации Лукиана и с возмущением обрушивал­
ся на пороки своих современников. Но есть схолии и ино­
го типа: Арефа полемизирует с античными авторами, уп­
рекает Лукиана в клевете на богов, защищает христиан­
ство от Юлиана Отступника. 

Деятельность таких библиофилов, как Лев Математик, 
Фотий и Арефа, а несколько позднее — работа скрипто-
рия Константина VII позволили собрать и переписать 
(новым — минускульным — письмом) значительное коли­
чество античных книг. Этим людям в первую очередь мы 
обязаны тем, что часть наследия Эллады дошла до наше­
го времени. Благодаря их трудам византийцы XI и XII вв. 
оказались в состоянии усвоить древнегреческую литера­
туру. 

Писатели XII в. хорошо знали сочинения античных 
авторов. Большим книголюбом был Евстафий Солунский, 
который комментировал Гомера, Аристофана и многих 
других писателей. О его ученике, Михаиле Хониате, мит­
рополите солунском, известно, что в собранной им библио­
теке стояли Гомер, Аристотель, Евклид, Фукидид, Гален. 
Один из самых начитанных эрудитов XII столетия Иоанн 
Цец жаловался, что ему пришлось распродать все кни­
ги и что после этого вся его библиотека размещалась у 
него в голове. И в самом деле, многие из приведенных им 
цитат и ссылок ошибочны, и, по-видимому, ошибки Цеца 
вызваны тем, что он не имел возможности проверить себя 
или же чересчур полагался на свою феноменальную па-

140 / 



мять. Впрочем, многознайство византийцев XII в. подчаб 
обманчиво: имена, которые они щедро обрушивают на 
своих читателей, далеко ие всегда известны им, так ска­
зать, из первых рук, а почерпнуты из всякого рода ком­
пендиумов, справочников и словарей — жапра, весьма по­
пулярного в средние века. 

Любовь к книге и тяга к собиранию книг сохраня­
лись и у поздневизантийских интеллектуалов. Подлинны­
ми библиофилами были такие писатели и ученые, как 
Максим Плануд, Феодор Метохит, Виссарион Никейский. 

От частных библиотек, принадлежавших образован­
ным вельможам и высшим духовным лицам, резко отли­
чались монастырские библиотеки, в которых безусловно 
доминировала церковная литература: Библия, жития свя­
тых, богослужебные книги. Сохранился список рукописей, 
переданных в 1077 г. историком и юристом Михаилом 
Атталиатом основанному им монастырю в городе Редесто; 
он охватывает более 40 названий, среди которых лишь 
два — названия светских книг. Одна — историческое со­
чинение, написанное самим Атталиатом, а другая — так 
называемый «Сисмобронтологий», т. е. «Толкователь зем­
летрясений и грома», своеобразное пособие для гаданий и 
предсказаний. 

Об устройстве византийской библиотеки мы знаем не­
много. Позднеримская библиотека размещалась по преи­
муществу не в залах, а в открытых портиках, и даже вла­
дельцы частных собраний стремились придать им вид пуб­
личности; следуя моде, римские книговладельцы охотно 
выставляли свои богатства напоказ. Христианство же — 
первоначально запрещенная, гонимая религия — принес­
ло тенденцию сберегать книги в потаенном, укрытом ме­
сте: в сундуках и ларях. Эта тенденция, по всей веро­
ятности, усугублялась возросшей в средние века стоимо­
стью книг. 

Об архитектуре византийских библиотек мы практиче­
ски ничего не знаем. Легенда,о сожжении Львом III кон­
стантинопольского книгохранилища называет это здание 
Октогоном и рисует его имеющим восемь портиков или 
перекрытых сводами камер, где могли бы храниться кни­
ги. Однако легенда фантастична: известно, что Октогон 
был разрушен в VI в., во время народного восстания, 
и с тех пор не восстанавливался. Попытки отождествить 
с библиотекой те или иные архитектурные комплексы 

141 



Константинополя оказываются безрезультатными. Зато мы 
имеем довольно подробное описание константинопольской 
библиотеки XV в., оставленное испанским путешественни­
ком Перо Тафуром, который побывал в Византии в 1437— 
1438 гг. Он посетил и константинопольский дворец во 
Влахернах, где неподалеку от входа, в мраморной лод­
жии, и размещалась библиотека. Она находилась, следова­
тельно, уже не в Царской Стое. Вдоль стен лоджии шли 
каменные скамьи, а столами служили плиты, положенные 
на невысокие подставки. Столы примыкали один к друго­
му. В лоджии хранилось много книг. Тафур специально 
отмечает наличие «древних манускриптов и историй»4. 
Тут же, возле одной из стен, можно было видеть доски 
для игры,— вероятно, для игры в шахматы. Таким обра­
зом, библиотека служила и местом для тихих развлечений 
государя и его близких. 

На Афоне под книгохранилища нередко использова­
лись укрепленные башни, но, скорее всего, этот обычай 
вошел в употребление уже после падения империи. 

В больших библиотеках книги снабжались шифром и 
расставлялись в соответствии с ним. Когда во время дис­
пута с императором Феофилом иконопочитатель Феофан 
затребовал из патриаршей библиотеки книгу Исайи (об 
этом споре мы уже упоминали), он на память указал «фе-
сис», т. е. место, где находилась нужная ему книга,— 
своего рода библиотечный шифр. На ряде рукописей (в 
том числе на рукописях, принадлежавших лавре св. Афа-
пасия на Афоне) и по сей день можно видеть пометы, 
обозначавшие шкаф (или полку) и место на полке. Ком­
бинируя эти пометы, удается подсчитать, что число книг 
лаврской библиотеки достигало тысячи. Возможно, книги 
на полках лежали, а не стояли: на эту мысль наводит 
расположение букв на корешках некоторых византийских 
рукописей. 

Судьба византийских библиотек незавидна. Книжные 
сокровищу Константинополя стали уплывать на Запад уже 
после 1204 г.: их увозили частично латинские завоевате­
ли, частично же — особенно в XV столетии — греки, уез­
жавшие в Италию. Разгром 1453 г. сопровождался, раз­
умеется, разрушением, сожжением, рассредоточением кни­
гохранилищ. Итальянский гуманист Эней Сильвий Пикко-
лсмини в письме к папе Николаю V от 12 июня 1453 г. 
оплакивает «вторую смерть Гомера, вторую кончину Пла-

142 



топа» и восклицает: «Иссох источник муз!» Кардинал 
Исидор (в недавнем прошлом митрополит киевский), пе­
реживший ужасы турецкого завоевания и чудом сумев­
ший бежать на Крит, говорит о гибели книг и исчисляет 
количество уничтоженных томов в 120 тыс. Сакраменталь­
ное число! Ведь именно столько книг, согласно преданию, 
которое, вероятно, было известно Исидору, погибло в 
Константинополе при пожаре 475 г. Но пусть не 
120 тыс.,—конечно, расхищено было множество: грече­
ский историк Дука пишет о кораблях, увозивших книги, 
о груженных рукописями телегах, двигавшихся на запад 
и на восток, о том, что на мелкую монету можно было 
купить десять томов — Аристотеля и Платона, богословов 
и светских авторов, о том, что золото и серебро, украшав­
шее переплеты, безжалостно сдиралось, продавалось, выб­
расывалось. 

Частные книжные фонды в своем большинстве по­
гибли. Кое-что сохранилось в монастырях. По-видимому, 
остатки императорской библиотеки были присвоены сул­
таном. Во всяком случае, ученый и врач Доминико Иеру­
салимский видел в конце XVI в. в султанском дворце 
древние греческие книги, возводимые им ко временам 
Константина Великого,— книги огромного формата, пере­
писанные золотыми чернилами на пергамене, тонком, как 
шелк, в переплетах, окованных серебром с позолотой и 
украшенных драгоценными камнями. 

Византийские книги (их насчитывают 20—30 тыс.) 
рассеяны ныне по всему миру. Немало их и в советских 
собраниях — главным образом в Москве и Ленинграде. 
Из византийских библиотек пришли сюда сочинения гре­
ческих классиков, Библия, византийские тексты. Многое 
из этих сокровищ опубликовано, но далеко не все. Еже­
годно трудолюбивые палеографы разыскивают и издают 
новые и новые тексты — новые источники по средневеко­
вой истории, памятники человеческой мысли. Книги, ка­
залось бы давно потерявшие своего читателя, обретают 
нового — и какого внимательного! Новый читатель — ис­
следователь. Он размышляет над каждой строкой, стре­
мится восстановить истинный авторский текст, истолко­
вать его и использовать его для воссоздания картины 
трудовой жизни, общественной борьбы и становления 
Мысли Византии. 



ПРИМЕЧАНИЯ 

Глава 1 
1 Santijaller L. Beitrage zur Gcschichte der Beschreibstoffe im Mit-

telalter, Th. 1. Graz, Koln, 1953, S. 29, Anm. 22. 
2 Roberts C. II. The Codex.— «Proceedings of the British Academy», 

40, 1954, p. 169—204. 
3 Цит. по ст.: О. Dobiache-Rofdestvensky. Quelques consideratio is 

sur les origines de l'ecriture dite «gothique».— «Melanges d'histoire 
du Moyen age offerts a M. F. Lot». Paris, 1925, p. 699 sq. 

4 Гранстрем Е. Э. Каталог греческих рукописей ленинградских 
хранилищ.— «Византийский временник», XVI, 1959, стр. 234. 

5 Rudberg S. Y. Note sur une formule des colophons de manuscrits 
Grecs.— «Scriptorium», 20, 1966, p. 66 sq. 

Глава 2 
1 Lemerle P. Le premier humanisme byzantin. Paris, 1971, p. 256 sq. 
9 Darrouzes J. Epistoliers byzantins du Xе siecle. Paris, 1960, p. 169, 
3 Browning R. The Correspondance of a Tenth-Century Scholar.— 

«Byzantion», 24, f. 2, 1954 (1956), p. 413, № 54 (53). 
4 Ibid., p. 436, № 9. 
5 Безобразов П. В. Византийский писатель и государственный дея­

тель Михаил Пселл. М., 1890, стр. 122—181. 
6 Чичуров И. С. Новые рукописные сведения о византийском обра­

зовании.—«Византийский временник», 31, 1971, стр. 241. 
7 Hunger П., Vogel К. Ein bvzantinisches Rechcnbuch des 15. Jahr-

hunderts. Wien, 1963, S. 18, № 7; S. 36, № 43. 

Глава 3 ' 
1 Nicetas Choniates. Historia. Bonnae, 1835. Новое издание подготав­

ливает Я.-Л. ван Дитен. Русск. перев.: Никита Хониат. История, 
ч. 1—2. СПб., 1860-1862. 

2 См. о нем: J. L. van Die ten. Zur Dberlieferung und Vcroffentlichung 
der Panoplia Dogmatike des Niketas Choniates. Amsterdam, 1970. 

3 Речи и письма Хониата изданы еще не полностью. Я.-Л. ван Ди­
тен подготавливает их публикацию. На основе текста ван Дитена 
издан их немецкий перевод, выполненный Ф. Граблером: «Kaiser-
taten und Menschenschicksale im Spiegel schoner Rede». Graz, 
Wien, Koln, 1966. 

144 



4 Anne Coninene. Alexiade, t. 3. Paris, 1945, P- 228. Цит. в пере 
Я. Н. Любарского: Анна Компина. Алоксиада. М., 1965, стр. 41 
и ел. 

5 Марр Ю. П., Чайкин К. II. Хакани, Низами, Руставели, вып. I 
Тбилиси, 1960, стр. 181 и ел. 

6 Цит. по кн.: Ф. II. Успенский. Византийский писатель Никит 
Акомииат из Хон. СПб., 1874, стр. 38—40 

7 Michel Psellos. Chronographio. Paris, 19^6—4928, t. 1, p. 134, 15'. 
t. 2, p. 6, 58, 59. 

8 Robert cle Clarl. La conquete de Constantinople. Paris, 1924, p. 2. 

Глава 
1 Arethas. Scripta minora, vol. L Lipsiae, I9G8 p. 204. Русск. перев 

M. А. Шангин. Византийские политические' деятели первой пол< 
вины X в.— «Византийский сборник». М — Л., 1945, стр. 237. 

2 Vogt A. Etudes sur la theatre byzantin, f— «Byzantion», 6, 193 
p. 50. 

3 Wilson N. G. The Libraries o[ the Byzantine Wor ld . - «Greek, R 
man and Byzantine Studies», 8f 1967, p. 59 

* Vasiliev A. Pero Tafur, a Spanish Traveler of the Fifteenth Centi 
ry, and his Visit to Constantinople, Trebizond, and Italy.— «Byzai 
tion», 7, 1932, p. I l l f. 



ОСНОВНАЯ ЛИТЕРАТУРА 

Книга 

Добиаш-Рождественская О. Л. История письма в средпие века. 
М.— Л., 1936. 

Schubart W. Das Buch bei den Griechen und Bomern, 3. Aufl. Leip­
zig, 1961. 

Gardthausen V. Griechische Palaographie, Bd. 1—2. Leipzig, 1911. 
Santifaller L. Beitrage zur Geschichte der Beschreibstoffe im Mittelal-

ter, Th. 1. Graz, Koln, 1953. 
Deureesse R. Introduction a l'etude des manuscrits Grecs. Paris, 1954. 
Roberts С. Н. The Codex.— «Proceedings of the British Academy», 40, 

1954. 
Irigoin J. Les debuts de l'emploi du papier a Byzance.— «Byzantini-

sche Zeitschrift», 46, 1953. 
Гранстрем Е. Э. Унциальный период византийской письменности.— 

«Византийский временник», XXIX, 1968. 
Гранстрем Е. Э. К вопросу о византийском минускуле.— «Визан­

тийский временник», XIII, 1958. 
Belting H. Das illuminierte Buch in der spatbyzantinischen Gesell-

schaft. Heidelberg, 1970. 
Weitzmann K. Die byzantinische Buchmalerei des 9. und 10. Jahr-

hunderts. Berlin, 1935. 

Школа 

Преображенский В. Восточные и западные школы во времена Кар-
. ла Великого. СПб., 1881. 

Lemerle P. Le premier humanisme byzantin. Paris, 1971. 
Browning R. Byzantinische Schulen und Schulmeister.— «Das Alter-

tum», 9, 1963, H. 2. 
Browning R. The Correspondance of a Tenth-Century Byzantine Scho­

lar.—«Byzantion», 24, 1954 (1956). 
Fuchs F. Die hoheren Schulen von Konstantinopel im Mittelalter. 

Leipzig, Berlin, 1926. 
Пигулевская Н. В. История Нисибийской академии.— «Палестин­

ский сборник», 17, 1967. 
Липшиц Е. Э. Очерки истории византийского общества и культуры. 

VIII —первая половина IX века. М.— Л., 1961. 

Наука 

Vogel К. Byzantine Science.— «The Cambridge Medieval History», 
vol. IV, p. 2. Cambridge, 1967. 

Theocharides J. La science byzantine.— «Histoire generale des 
sciences», vol. 1. Paris, 1957. 

Vogel K. Der Anteil von Byzanz an Erhaltung und Weiterbildung der 
griechischen Mathematik.— «Antike und Orient im Mittelalter». 
Berlin, 1962. 

146 



Temkin О. Byzantine Medicin: Tradition und Empiricism.— «Dumbaiv 
ton Oaks Papers», 16, 1962. 

Литература 
Krumbacher K. Geschichte der byzantinischen Literatur. 2 Aufl. 

Miinchen, 1897. 
Beck H. G. Geschichte der byzantinischen Volksliteratur. Miinchen, 

1971. 
С. В. Полякова. Византийские легенды как литературное явле­

ние.—в кн.: «Византийские легенды». Л., 1972. 
Tinnefeld F. H. Kategorien der Kaiserkritik in der byzantinischen 

Historiographie. Miinchen, 1971. 
Любарский Я. Н. Михаил Пселл, личность и мировоззрение.— «Ви­

зантийский временник», 30, 1969. 
Н. Hunger. Die byzantinische Literatur der Komnenenzeit. Versuch 

einer Neubewrtung.— «Anzeiger der phil.— hist. Klasse der 
Osterreichischen Akademie der Wissenschaften», 1968. 

Я. Н. Любарский. Исторический герой в «Хронографии» Михаила 
Пселла.— «Византийский временник», 33, 1972. 

Ф. И. Успенский. Византийский писатель Никита Акоминат из Хон. 
СПб., 1874. 

Van Dieten J.-L. Niketas Choniates. Erlauterungen zu den Reden und 
Briefen nebst einer Biographic Berlin, New York, 1971. 

Театр 
Vcgt A. Le theatre a Byzance et dans TEmpire du IVе au XIII0 

siecle.— «Revue des questions historiques», 59, 1931, № 4. 
Vogt A. Etudes sur le theatre byzantin.— «Byzantion», 6, 1931. 
Plana G. La. Le rappresentazioni sacre nella letteratura bizantina dal­

le origini al sec. IX. Grottaferrata, 1912 (Перепечатано: London, 
1971). 

Wellesz E. The Nativity Drama of the Byzantine Church.— «Journal 
of Roman Studies», 37, 1947. 

Velimirovic M. M. Liturgical Drama in Byzantium and Russia.— 
«Dumbarton Oaks Papers», 16, 1962. 

Библиоте! а 
Wilson N. G. The Libraries of the Byzantine World.— «Greek, Roman 

and Byzantine Studies», 8, 1967. 
Schwartz J. La fin du Serapeum d'Alexandria.— «Essays in Honor of 

С. В. Welles». New Haven, 1966. 
Гранстрем Е. Э. Два неопубликованных средневековых каталога.— 

В кн.: «Эллинистический Ближний Восток, Византия и Иран». 
М., 1967. 

Фонкич Б. Л. Библиотека лавры св. Афанасия на Афопе в X— 
XIII вв.— «Палестинский сборник», 17, 1967. 

Беглери Г. Л. Библиотека византийских императоров в Константи­
нополе.— «Сообщения Православного Палестинского общества», 
1899, сентябрь-октябрь. 



УКАЗАТЕЛЬ ИМЕН • 

Аароний 55 
Август 30, 31 
Августин 21, 55 
Авраам 124 
Айохристофорит 115 ел. 
Алдуин 89 
Александр 58 
Александр Македонский 93 
Алексей I Комнин 48, 57, 63, 

67 ел., 69, 85 
Алексей II Комнин 84, 94, 96, 

101, 108, 112 
Алексей III Ангел 87, 93, 97, 

108, 112, 116 
Алексей IV Ангел 88, 113 
Алексей Врана 90, 101, 109, ИЗ 
Амальрих Иерусалимский 114 
Аммиап Марцеллин 135 
Анна Комнин 48, 57, 63, 71, 

102 ел. 
Ангелы 89 
Андроник I Комнин 84, 87сл. 

91, 93—96, 101-105, 107 — 
109, 111-113, 115-118 

Андроник Ватац 101 
Андроник Комнин 71 
Андроник Кондостефан 91, 114 
Ансельм Кентерберийский 55 
Антихрист 95 
Антоний 135 
Анфимий 79 
Аполлоний 80 
Аполлоний Тианский 120 
Арефа Кесарийский 18, 120, 

122, 139 ел. 
Аристотель 10, 74, 136, 140, 143 
Аристофан 38, 51, 121, 131, 140 
Архилох 66 

* Указатель составлен И. С. 4 i 
примечаниях, в указателе не 

Архимед 80, 139 
Асень 112, 117 
Афанасий Афонский 24, 56, 142 
Афина 92 
Афине й 110 
Ахилл 64 
Аякс 30 

Балдуин Фландрский 105 
Бенедикт из Питерборо 115 
Берта Зульцбахская 55 
Бертрандон де ля Брокьер 125 
Боэций 55 

Валент 137 
Вальсамон 44 
Варда 62 ел. 
Василаки 87, 92 
Василий II 40, 63 
Василий Великий 11, 59, 80 
Василий, богомил 102 
Ватац 101 
Ватацы 98 
Велисариоты 85 
Вергилий 15 
Виссарион Никейский 141 

Габии 14 
Гален 15, 78, 140 
Генрих VI 101 
Генрих Константинопольский 

85 
Георгий, святой 64 
Георгий Кедрин 16 
Георгий Схоларий 72 
Георгин Торник 69 
Георгий Хировоск 52, 61 
Геракл 83 

суровым. Имена, упоминаемые в 
приводятся. 

148 



Геродот 14 
Гесиод 51, 137 
Гийом Тирский 115 
Гиппократ 15, 78 
Главк 126ел. 
Гомер 15, 31, 39, 43, 49, 51, 

63, 66, 95 ел., 108, 124, 131, 
137, 140, 142 

Григорий I 14, 22, 32 
Григорий V 52 
Григорий Антиох 68 
Григорий Богослов 41, 52, 

59, 127 
Григорий Нисский 79 ел. 
Давид 47, 90, 93, 111, 117 
Демосфен 16, 52, 137 
Дигенис Акрит 120 
Димитрий Кидонис 55 
Диоклетиан 15 
Дион Хрисостом 140 
Дионисий 122, 124 
Дионисий Ареопагит см. Псев­

до-Дионисий Ареопагит 
Дионисий Фракиец 51 ел. 
Диоскорид 32 
Диофант 80 
Доминико Иерусалимский 143 
Дука 143 

| Ева 124 
I Евклид 80 ел., 139сл. 
I Евмен II 15 
1 Еврипид 16, 31, 51, 121, 127 
/Евстафий Солунскии 14, 30, 
[ 68сл., 85, 136, 140 
I Евстратий Никейский 67 
| Евтокий 28 

Енох 28 
Ефрем Сирин 31сл. 
Зантифаллер Л. 16 
Зосим 121 

Ибн аль-Кпфти 135 
Иванко 112 
Игнатий 54 
Игнатий Смоленский 125 
Игорь 126сл. 
Иезекииль 90 
Иеропим 17 
Иисус Христос 57, 93, 122— 

124, 126 ел., 134 
Илья Новый 47 
Иоанн II Комнин 71, 85, 87, 97 

Иоанн XV 52 
Иоанн X Каматир 70 
Иоанн Камматир 113 
Иоанн, евангелист 28, 126 
Иоанн, брат Николая Меса 

рита 57 
Иоанн 52 
Иоанн Айофеодорит 95 
Иоанн Апотир 87 
Иоанн Дамаскин 51, 53, 72—74 

81 
Иоанн Дука 87 
Иоанн Златоуст 57, 59, 121сл., 

124, 129 
Иоанн Зонара 103 
Иоанн Итал 67 
Иоанн Киннам 86, 98, 103 
Иоанн Комнин Толстый 101 
Иоанн Кондостефан 87 
Иоанн VIII Ксифилин 66 
Иоанн Мавропод 64, 66 
Иоанн Путцийский 97 
Иоанн Спиридонаки 97 
Иоанн Филопон 79 
Иоанн Цец 30, 54, 129, 140 
Иов 111 
Иосиф 125 
Иосиф Вриенний 72 
Ираклий 62 
Ирина, императрица 34 
Ирина, жена Алексея I Ком­

нин а 48 
Ирина, вдова Андроника Ком­

нин а 71 
Исаак I Комнин 110 
Исаак II Ангел 84сл., 87—90, 

93, 95, 102, 108сл., 113, 115— 
118, 125 

Исаак 124 
Исайя 138, 142 
Исидор 142сл. 
Исидор Севильский 28 
Исидор Пелусиот 124 
Исократ 137 

Калигула 30 
Каломодий 91, 112 
Кантакузииы 98 
Карл Великий 79 
Карп 12 
Касия 48 
Касснодор 12, 60 
Катон 55 
Катулл 16 

149 



Клингсор 71 
Комит 63 
Кондостефаны 98, 114 
Конрад Монферратский 88, 

90сл., 99, 109 
Констант — см. Михаил Пселл 
Константий II 136сл. 
Константин I 61, 137, 143 
Константин VI 34 
Константин VII 49, 63, 137, 

140 
Константин IX Мономах 23, 

63сл., 66, 110, 128, 138 
Константин X Дука 110 
Константин XI Палеолог 5 
Константин Дука 88 
Константин Ласкарь 138 
Константин Лихуд 66 
Константин Манасси 70 
Константин Трипсих 93 
Константин Философ 48 
Константин Хониат 83сл. 
Косьма Индикоплов 32, 78, 80 
Кронос 87сл. 
Кылич-Арслан II 87 

Лазарь 69, 126 
Лев III 62, 137, 141 
Лев V Армянин 137 
Лев VI 44, 140 
Лев, писец 30 
Лев Математик 62сл., 81,139 ел. 
Лев Синадский 52сл. 
Лев Хиросфакт 122 
Левий 83 
П. Лемерль 49, 62 
Ливаний 59 
Лука, евангелист 13, 23, 29 
Лукиан 38, 134, 130 

Максим Плануд 17, 55, 71сл., 
138, 141 

Мамал 88, 102 
Маиуил I Комнин 55, 71, 87 ел., 

90сл., 9 4 - 9 9 , 103-109, 
НЗсл., 118 

Мануил Камица НО 
Мария, богородица 124сл., 

127сл. 
Мария, сестра Лазаря 126 
Марке л 58 
Марфа 126 
Марциал 10, 15 
Марциан Капелла 31, 50 

Матфей, евангелист 29 
Менандр 15 ел., 66 
Меровинги 13 
Мехмед II 5 
Михаил II 44 
Михаил III 63 
Михаил, ипат философов 67 
Михаил Архангел 113 
Михаил Атталиат 23, 141 
Михаил Италик 68сл. 
Михаил Пселл 44, 47сл., 51, 

53, 63, 66ел., 74, 79, 81, НО, 
118, 128сл. 

Михаил Стрифн 116 
Михаил Хониат, митрополит 

8 3 - 8 5 , 129, 140 
Михаил Хониат 83 ел. 

Навуходоносор 125 
Никита Мундан 87 
Никита Хониат 43, 70, 82—119, 

125, 132 
Никифор II Фока 95 
Никифор, патриарх 54 
Никифор Василаки 68 
Никифор Влеммид 81 
Никифор Вриенний 48 
Никифор Григора 72, 80 
Никифор Милетский 49 
Никифор Хрисоверг 68 
Николай V 142 
Николай, писец 36, 39 
Николай Месарит 57, 69сл. 
Николай Мирепс 78 
Никомах 80 
Нонн Панополитанский 22 

Овидий 15, 55 
Омар 135 
Орозий 135 
Павел, апостол 12, 18, 68, 99 
Павсаний 140 
Палеологи 98 
Перо Тафур 142 
Петр, святой 68 
Петр Клюнийский 13 ел. 
Пиндар 51, 131, 138 
Платон 136, 138, 142сл. 
Плиний Старший 9, 15 
Плутарх 131 
Подарон 44 
Полибий 75 
Порфирий Успенский 34—36, 39 

150 



Поф 18 
Прокл 54 
Псевдо-Алексей 101 
Псевдо-Дионисий Арсопагит 

32, 36, 77 
Птолемей 32, 80, 139 
Пупак 107 

Роберт де Клари 115сл<, 125 
Роберте К. 20 
Рожер Сицилийский 113 

^ Роман Сладкопевец 124сл 

Савва 135 
Сарра 124 
Светоний 19, 30 
Север 10 

!

енека 19 
ептимий Север 120 
имеон 83 
имеон Богослов 50 
имеон Сиф 78сл. 
имеон Солунский 125 
инесий 59 

^уютирих 67 
«Софокл 51, 121, 138 
йвофроний Иерусалимский 125 
Шгефан Александрийский 62 
ЯЬтефан Неманя 106, 112 

Г Стефан Сурожский 60 
Стилиан Заутца 140 
Стилихон 121 

. Страбон 31, 140 
I Сципион 55 

Тарасий 139 
Тарквиний Гордый 14 
Тафур см. Перо Тафур 
Теодорих Остготский 28 
Тибулл 16 
Тимофей 12 
Тит Лифий 15 
Тифон 87сл. 

Ульпиан 20 
Успенский, см. Порфирий Ус­

пенский 

Фабриано 26 
Феб 56 
Фемистий 136сл. 
Феодигий 63 

Феодор I Яаскарь 85, 88 
Феодор II Ласкарь 138 ел. 
Феодор Ангел 88 
Феодор, святой 68 
Феодор Каитакузин 101 
Феодор Кастамонит 87, 117 
Феодор Метохит 81, 141 
Феодор Продром 53 
Феодор Скутариот 138 
Феодор Студит 36 
Феодора, жена Юстиниана I 

122 
Феодора, императрица НО 
Феодора, святая 68 
Феодосии I 121 
Феодосии II 20 61, 64 
Феодосии, патриарх 111 
Феодосии, монах 18 
Феодосия 5 
Феокрит 51 
Феофан, святой 138, 142 
Феофан, хронист 103, 112 
Феофана Продолжатель 49 
Феофил, император 48, 62 ел., 

138,142 
Феофил Александрийский 135 
Феофраст 8 
Фил агат 53 
Филострат 120 
Форма Аквинат 55 
Фотий 63, 80, 139 ел. 
Фридрих I Барбаросса 85, 87, 

99сл., 103 
Фукидид 16, 137, 140 

Хорикий Газский 122 

Цезарь 19, 55 
Цицерон 15, 55 

Эгпднй 60 
Эзоп 128 
Эйнгард 79 
Элиан 131 
Элий Аристид 140 
Эндимион 93 
Эней Сильвий Пикколомини 142 
Энрико Дандоло 88 
Эсхил 51, 121 

Юлиан Отступник 121, 137, 140 
Юстиниан I 20, 60сл., 65, 122 



ОГЛАВЛЕНИЕ 

! 

Пролог 5 

Глава 1. От папируса до буквы 7 

Глава 2. От буквы до знания 43 

Глава 3. От знания до творчества 82 

Глава 4. От творца к читателю 120 

Примечания 144 

Основная литература 146 

Указатель имен 148 

Александр Петрович Каждая 
КНИГА И ПИСАТЕЛЬ В ВИЗАНТИИ 

Утверждено к печати Сдано в набор 11/XII 1972 г. 
редколлегией серии Подписано к печати 20/Ш 1973 г. 
научно-популярных изданий Формат 84хЮ8'/з2. Бумага № 2. 
Академии наук СССР Усл. печ. л. 7,98. Уч.-изд. л. 8,2 

m Тираж 28 500. Т-05308. Тип. зак. 1492 
Редактор Я. В. Шевелева ц е н а 5Q K 
Художественный редактор В. Н. Тикунов 

„ „ „ - Издательство «Наука». 103717 ГСП, 
Художник В. К. Бисенгалиев МОСКВА, К-62, Подсосенский пер., 21 
Иллюстрации подобраны И. С. Чичуровым 2-я типография издательства «Наука» 
Технический редактор Ф. М. Хенох 121099, Москва, Г-99, Шубинский пер., 



ДЬЯКОНОВА Н. Я. 

Ките и его современники. 
3 л. 55 к. 

В книге рассказывается о жизни 
и творчестве Д ж о н а Китса, ве­
ликого английского поэта пер­
вой четверти XIX в., современ­
ника Байрона и Шелли. Основ­
ные черты поэзии Китса — его 
протест против тирании и хан­
жества, его влюбленность в 
жизнь и искусство — рассматри­
ваются во взаимодействии с 
идейно-художественными тече­
ниями в литературе английско­
го романтизма. Основная часть 
книги посвящена эволюции 
творчества Китса, от его юно­
шеских опытов до блестящих 
успехов последнего творческо­
го года его жизни . Дается 
художественно - -тилистиче^кий 
анализ его стихов и поэм. 
В книге помещены стихи Ки . га 

в переводах совеи 
Рассчитана на ши 
читателей. 

Адреса мага: 

«Академю и 

Алма-Ата, ул. Фур ^ 
Баку, ул. Джапаридзе, 
петровси, проспект Га> i 
шайбе, проспект Ленин 
33, ул. Лермонтова, . 
Ленина, 42; Кишинев, у 
Куйбышев, проспект Ле 
»рад, Д-120, Литейный 
Ленинград, Менделеев 
Ленинград, 9 линия, 16 
Горького, 8; Москва, 
55/7; Новосибирск, 
Морской проспект, 22; 
91, Красный проспект, i 
ул. Мамина-Сибиряка, 
Л-29, ул. Ленина, 73; 
Шота Руставели, 43; Тс 
Ушайки, 18; Уфа, Кс 
ул., 49; Уфа, проспект 
Фрунзе, бульвар Дзе 
Харьков, Уфимский nej 

издДтельствсинАУНА 


