
АКАДЕМИЯ НАУК РЕСПУБЛИКИ ТАТАРСТАН
ИНСТИТУТ ИСТОРИИ им. Ш.МАРДЖАНИ

И С Т О Р И Я

ТАТАР
С ДРЕВНЕЙШИХ ВРЕМЕН

в семи томах

ТОМ VI

Формирование татарской нации
XIХ – начало XХ в. 

КАЗАНЬ
2013



УДК 93/99
ББК 63.3
    И 90

Подготовка книги осуществлена в рамках реализации Целевой комплексной 
программы сохранения культурного наследия «Мирас-Наследие» 

(Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ, 2008–2009 гг.)

Финансирование издания книги осуществлено в рамках Года историко-культурного 
наследия в Республике Татарстан в соответствии с Распоряжением Кабинета Министров 

Республики Татарстан от 11.07.2012 г. № 1161-р

Научный совет издания:

Главный редактор:
Рафаэль Хакимов (Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ)

Научный редактор тома:
Ильдус Загидуллин (Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ)

Ответственный секретарь тома:
Радик Исхаков (Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ)

Редакционная коллегия тома:

Дмитрий Васильев (Институт востоковедения 
РАН)
Иштван Вашари (Венгрия, Будапештский 
университет)
Искандер Гилязов (Казанский (Приволжский) 
федеральный университет)
Людмила Гмыря (Институт истории, архео-
логии и этнографии Дагестанского научного 
центра РАН)
Иштван Зимоньи (Венгрия, Сегедский уни-
верситет)
Ильяс Камалов (Турция, Университет Марма-
ра)
Андреас Каппелер (Австрия, Венский универ-
ситет)
Сергей Каштанов (Институт всеобщей исто-
рии РАН)
Михаэль Кемпер (Нидерланды, Университет 
Амстердама)

Сергей Кляшторный (Санкт-Петербургский 
филиал Института востоковедения РАН)
Марк Крамаровский (Государственный Эрми-
таж)
Булат Кумеков (Казахстан, Международный 
центр кыпчаковедения)
Евгений Кычанов (Санкт-Петербургский фи-
лиал Института востоковедения РАН)
Айша Рорлих (США, Южнокалифорнийский 
университет)
Анне Стальсберг (Норвегия, Музей естест-
венной истории и археологии, Норвежский 
университет науки и технологии)
Вадим Трепавлов (Институт российской ис-
тории РАН)
Юлай Шамильоглу (США, Висконсинский 
университет)
Сигурд Шмидт (Археографическая комиссия 
РАН)

Рафаэль Хакимов (Институт истории им. 
Ш.Мард жани АН РТ)
Ильдус Загидуллин (Институт истории им. 
Ш.Марджани АН РТ)
Салям Алишев (Институт истории им. Ш.Мард-
жани АН РТ)
Лилия Байбулатова (Институт истории им. 
Ш.Марджани АН РТ)

Искандер Гилязов (Казанский (Приволжский) 
федеральный университет) 
Геннадий Макаров (Институт истории им. 
Ш.Марджани АН РТ)
Альта Махмутова (Казанский (Приволжский) 
федеральный университет) 
Рафик Мухаметшин (Российский исламский 
институт)

ISBN  978-5-94981-161-0
© Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ, 2013



Предисловие 3

ПРЕДИСЛОВИЕ

Ильдус Загидуллин
XIX век стал временем расцвета и усиле-

ния могущества России, важнейшим этапом 
в трансформации территориального, эконо-
мического и идеологического пространства 
многокультурного государства. Наряду с со-
хранением преемственности в развитии го-
сударства в социальной жизни российского 
общества проявились новые черты, которые 
задавали тон модернизационным процессам. 
Однако, несмотря на позитивные перемены, 
и после отмены крепостного права (1861 г.) 
в России сохранялись феодальные пережит-
ки, отсутствовало гражданское общество.

В XIX в. завершилось формирование 
империи. Расширение ее территории при-
вело к качественным изменениям этниче-
ского состава населения. В пореформенный 
период титульная нация уже составляла 
менее половины населения страны, соглас-
но материалам Первой всеобщей переписи 
1897 г. – 44,31%. Численное большинство 
составляли так называемые этноконфессио-
нальные меньшинства с их самобытными 
культурными традициями, с присущими им 
уровнем и разными темпами социально-
экономического, общественного и культур-
ного развития. Вслед за украинцами (17,8%) 
тюркские народы составляли значительную 
часть российских подданных – 13,6 млн. чел 
(10,8%). Другим, не менее важным, резуль-
татом российской экспансии явились ка-
чественные изменения конфессиональной 
топографии евразийской империи – мусуль-
мане стали второй по численности группой 
подданных (11,1%) после православных 
(69,4%) [Россия, 2002, с.88–89]. 

Татары были первым мусульманским на-
родом, оказавшимся в составе России. Они 
прошли долгий путь адаптации к новым 
политико-правовым условиям. Согласно 
письменным источникам, взаимоотношения 
между представителями титульного народа 
и этническими группами Волго-Уральского 
региона формировались в русле отношений 
«свои» – «чужие». С конца XVIII в. импер-
ская власть в отношении народов Волго-
Уралья, востока и юга России использовала 

коллективный термин «инородцы», который 
окончательно закрепился в середине ХIХ в. 
Первоначально понятие «инородцы» осно-
вывалось на критерии образа жизни, но в 
дальнейшем также и на критерии проис-
хождения, чужом роде. Это понятие имело 
фундаменталистический потенциал, соот-
ветствуя политическим и духовным тече-
ниям в русском обществе второй половины 
ХIХ в. [Каппелер, 2012, с.32–33].

Дисперсное расселение на огромном 
евразийском пространстве, в местностях 
с различными природно-климатическими 
условиями, привело к формированию опре-
деленных особенностей в хозяйственной 
жизни и экономическом укладе татар. В 
дореформенный период основной вектор 
направления локальных миграций и фор-
мирования новых татарских анклавов был 
направлен на юго-восток, на российские 
окраины, где сформировались устойчивые 
контактные зоны с казахами и среднеазиат-
скими народами. Однако высокая степень 
урбанизации татарских диаспор на юго-
восточной окраине не привела к качествен-
ным изменениям в их социокультурном раз-
витии: эти степные области представляли 
российскую периферию в экономическом 
и культурном отношениях, города по обще-
российским меркам были небольшими, 
идеи модернизации проникали из Среднего 
Поволжья. На рубеже ХIХ–ХХ вв. вектор 
урбанизации татар был направлен уже на 
российские промышленные районы, города 
центральной России, куда из густонаселен-
ных регионов в поисках заработка пересе-
лялась, главным образом, беднота. В Волго-
Уралье и Сибири – регионах традиционного 
расселения, удельный вес татар среди го-
родского населения был существенно ниже 
общероссийских показателей.

В рассматриваемое время социально-
правовой статус российских подданных 
определялся их принадлежностью к кон-
кретному сословию. Уничтожение Петром 
I мусульманской феодальной элиты превра-
тило татарское сообщество в «крестьянское 



ИСТОРИЯ ТАТАР4

население», занимающее незавидное эконо-
мическое и ущемленное правовое положе-
ние в сословно-социальной иерархии импе-
рии. Источники свидетельствуют о том, что 
и после предоставления в конце XVIII в. 
«мурзам-лапотникам» права записи в дво-
рянское сословие существенных перемен в 
местной системе управления не произошло: 
она по-прежнему принадлежала русским 
дворянам и чиновникам. Представители та-
тарского дворянства, несмотря на то, что, 
большинство из них вели крестьянское хо-
зяйство, были наиболее ориентированной 
на русское образование частью татарского 
населения, их высокий сословный статус 
благоприятствовал занятию ими, как прави-
ло, мелких чиновничьих должностей. Как 
выпускники русских учебных заведений 
они вносили свой вклад в развитие татар-
ской культуры и образования.

Оборотной стороной малочисленности 
и экономической слабости дворянства было 
превращение мусульманского духовенства 
в единственную авторитетную корпоратив-
ную группу и расширение его функций. 
Духовенство заботилось больше о «конфес-
сиональной части культуры», что способ-
ствовало однобокому культурному разви-
тию татарского социума, светское развитие 
общества приостановилось [Усманов, 2010, 
с.7]. Немаловажную роль в доминировании 
религиозного дискурса в культурном разви-
тии татар рассматриваемого периода сыгра-
ла и политика самодержавия: блокирование 
инициатив татар по открытию светских на-
циональных школ, созданию периодической 
печати на родном языке.

В рассматриваемый период представите-
ли духовной интеллектуальной элиты татар, 
благодаря регламентации их обязанностей и 
предоставлению властью ряда администра-
тивных функций, оформились в корпоратив-
ную группу, которая пользовалась большим 
авторитетом и имела высокий социальный 
статус среди прихожан, несмотря на то, что 
приходское духовенство округа ОМДС офи-
циально не признавалось привилегирован-
ным сословием. 

С учреждением в 1775 г. купеческого 
сословия татарские торговцы и промыш-
ленники, предприимчивые крестьяне и ме-
щане получили возможность записываться 

в новую полупривилегированную корпора-
тивную группу, занимающую в сословной 
иерархии новой России ступеньку вслед за 
дворянством и православным духовенством, 
и таким путем повысить свое социально-
правовое положение. Правда, для сохране-
ния статуса гильдейского купца требовалось 
ежегодно подтверждать свое материальное 
положение. 

Таким образом, социальное развитие та-
тарского общества имело свои особенности. 
В нем практически отсутствовали чиновни-
ки, татары были весьма слабо представлены 
в земских учреждениях и городских думах, 
их уделом были в основном органы кре-
стьянского самоуправления. 

Проникновение в татарское сообщество 
в период модернизации России и развития 
капиталистических отношений обновленче-
ских идей во многом было обусловлено по-
зицией и деятельностью представителей вы-
шеназванных сословно-социальных групп. 
Эти социальные группы стали выполнять, 
исходя из конкретных исторических и мест-
ных условий, роль локальных и общетатар-
ских национальных элит.

Вследствие правительственной конъюнк-
туры и заинтересованности центральной 
власти в экономическом и политическом 
интегрировании Казахской степи и Сред-
ней Азии во второй половине XVIII – пер-
вой половине ХIХ в. татары привлекались 
для налаживания и укрепления диплома-
тических контактов, посреднических и 
торгово-экономических отношений России 
с восточными мусульманскими народами 
и странами. На юго-востоке страны в руках 
татарских предпринимателей оказалась вся 
торговля России с Казахскими жузами и, в 
значительной степени, – со Средней Азией: 
они успешно вовлекали огромный регион с 
кочевым хозяйственным укладом в обще-
российский рынок, превратили меновые 
дворы, восточные базары в места сбыта 
отечественной промышленной продукции. 
Новые явления, имевшие далеко идущие 
последствия в социальном развитии татар, 
привели к формированию национального 
капитала, вовлечению торговцев в промыш-
ленное производство, появлению купече-
ского сословия – открытой к преобразова-
ниям национальной элиты Нового времени 
с активной жизненной позицией. 



Предисловие 5

Насаждение татарскими купцами и 
торговцами в дореформенный период, в 
условиях развития в Волго-Уралье капи-
талистических отношений, аналогичных 
среднеазиатских медресе мусульманских 
учебных заведений, в которых господство-
вала схоластика (однако со временем они 
стали очагами татарского возрождения), 
усиленное печатание религиозных книг и 
молитвенников во многом объяснялись эко-
номическими интересами коммерсантов, 
в бизнесе которых в те времена восточный 
рынок играл ключевое значение [Губайдул-
лин, 2002, с.171, 175, 176]. 

С целью привлечения средств на раз-
витие торговли и промышленности купцы-
мусульмане получали кредиты от русских 
предпринимателей, кредиты и друг у друга, 
пользовались заемным капиталом, исполь-
зовали векселя для оформления займов, не-
редко торговали в долг [Гобəйдуллин, 1989, 
б.255; Газиз, 1994, с.178]. С формированием 
в империи в пореформенный период си-
стемы государственных, общественных и 
частных кредитных учреждений, получение 
крупными татарскими предпринимателями 
кредитов было обычным явлением [Исто-
рия Казани, кн.1, с.382–399]. Кредиты по 
мере необходимости брали татарские позе-
мельные общины, отдельные группы хлебо-
пашцев, мещане и крестьяне, занимающие-
ся предпринимательством [История Казани, 
кн.1, с.459, 460, 478, 489]. 

Татарские крестьяне и мещане традици-
онно занимались мелкой торговлей среди 
единоверцев и местных народов края, что 
выделяло их по активности и образу жизни 
среди земледельцев, ведущих крестьянское 
хозяйство [Алишев, 2005, с.333–334]. 

Огромное влияние на социальные про-
цессы оказывали особенности экономи-
ческого развития регионов Европейской 
России. В 1860-е гг. основной объем продук-
ции, выпускаемой промышленными отрас-
лями России, приходился на Центрально-
Нечерноземный (43,9%) и Северо-Западный 
регионы (25,4%), хотя в них проживало все-
го 14,6% и 4,7% населения соответствен-
но. В Среднем Поволжье (7,1% населения) 
производилось всего 3,9% промышленной 
продукции, а в Приуралье (7% населения) – 
4,4%. В Поволжье собиралось 9,9%, в При-

уралье 12% производимого в европейской 
части страны хлеба [Смыков, 1984, табл.6, 
с.46]1. 

Развитие сельскохозяйственного и про-
мышленного производства, появление но-
вых видов транспорта (пароходов, поездов), 
правительственная конъюнктура и другие 
факторы способствовали развитию в татар-
ском обществе буржуазных отношений. 

Вскоре после завоевания Россией Сред-
ней Азии татарская буржуазия потеряла 
создаваемый ею более столетия самоотвер-
женным упорным трудом среднеазиатский 
рынок. За русской властью шла русская 
буржуазия, стремившаяся стать полноправ-
ным хозяином в экономической сфере. По-
сле образования Туркестанского генерал-
губернаторства на его территории (с 1886 г.) 
нехристианам было запрещено иметь не-
движимый капитал. Сужение рынка озна-
чало необходимость усиления предприни-
мательской активности в Казахской степи, 
сохранение подконтрольных и освоение но-
вых рынков во внутренней России. К сере-
дине XIX в. татарская мануфактурная про-
мышленность, не выдержав конкуренции с 
более дешевой и качественной продукцией 
капиталистических предприятий централь-
ной России, фактически сошла с арены про-
мышленного производства. 

В пореформенный период правительство 
начало наступление на татарскую школу, 
пытаясь поставить под свой контроль этот 
ключевой институт, который обеспечивал 
подрастающему поколению татар сохране-
ние своей этноконфессиональной идентич-
ности, что актуализировало проблему про-
тивостояния ассимиляторским явлениям. В 
новых условиях были востребованы каче-
ственно новые идеи, светские знания, под-
готовленные национальные кадры, отвечаю-
щие вызовам времени. Ратуя за обновление 
общественной жизни, национальная бур-
жуазия преследовала и свои корпоративные 
интересы. Стали востребованными люди с 

1 Учтены сведения по 7 из 12 районов Европей-
ской России: Северо-Западного, Центрально-Чер-
но зем ного, Центрально-Нечерноземного, Сред-
не-Волж ского, Западного, Южно-Степного, 
При ураль ского. Сведения по промышленному про-
изводству приведены  без учета горного, виноку-
ренного и табачного производств.



ИСТОРИЯ ТАТАР6

известным минимумом светских знаний, 
которые могли бы практически вести дело, 
развивая капиталистическое производство. 
Создание конкурентоспособной татарской 
торговли и промышленности означало для 
национальной буржуазии не только выжива-
ние в жестких условиях российского рынка, 
но и сохранение высокого общественного 
положения среди татар-мусульман. 

Обновление жизни татарского сообще-
ства во многом зависело от позиции татар-
ской буржуазии, и то, что этот процесс осу-
ществлялся самими татарами и за счет татар, 
еще раз подтверждает национальный харак-
тер джадидизма. Предстояло вкладывать 
средства в «дело», которое должно было 
вернуться в виде повышения материального 
благосостояния населения, способствующе-
го росту его платежеспособности в приобре-
тении товаров национальной буржуазии, из-
менению отношения к западноевропейской 
роскоши, подготовки квалифицированных 
кадров, работников для торговли, промыш-
ленности, хозяйства, просвещения, науки и 
культуры. Требовались значительные финан-
совые затраты, настойчивость и усилия, по-
тому что предстояло обновление практиче-
ски всех сфер жизни в условиях господства 
схоластического мировоззрения мусульман 
и противодействия традиционалистов. 

Отходничество татар, подчиненное эко-
номическим законам и процессу развития 
капиталистических отношений, способ-
ствовало интеграции непривилегированных 
слоев населения в российское сообщество, 
определило новые векторы хозяйственной 
жизни, миграции и расселения татар.

Либеральные законы, задававшие тон 
развитию российского общества, оказывали 
влияние и на социальные процессы в татар-
ском сообществе. Особо следует отметить 
введение в 1874 г. всеобщей всесословной 
воинской повинности. Отныне с воинской 
службы молодые татары возвращались с 
5–7-летним опытом проживания в русской 
среде, своими глазами увидев величие стра-
ны и ее экономические достижения, освоив 
русский язык и нередко обучившись рус-
ской грамоте, что создавало благоприятные 
условия для ведения в поликультурной сре-
де предпринимательской и хозяйственной 
деятельности. Обязательный воинский при-

зыв новобранцев с 21 года прервал традиции 
долговременного обучения в традиционных 
учебных заведениях – из медресе шакирды 
уходили в армию. В случае занятия в буду-
щем отставными солдатами духовных долж-
ностей их оценка новых явлений в жизни 
мусульман значительно отличалась от пози-
ции духовенства старшего поколения, они 
во многом формировали социальную базу 
для распростраения обновленческих идей. 
В то же время уменьшение количества ра-
бочих рук в крестьянском хозяйстве вслед-
ствие тотального призыва на воинскую 
службу привело к сокращению численности 
и времени обучения не только шакирдов в 
медресе, но и девушек у абыстай, жены мул-
лы [Фəхретдин, 2012, №2/3, б.89].

Основным эксплуататором татар яв-
лялось самодержавие, осуществлявшее 
фис кальный и национальный гнет через 
местную администрацию, представленную 
православно-русскими чиновниками. Из-
вестный советский историк Н.М.Дружи нин 
ввел в научный оборот концепцию «госу-
дарственного феодализма», связав его воз-
никновение с рядом законов Петра I о вве-
дении подушной подати и оброчного сбора 
с черносошных крестьян и однодворцев. 
Н.М.Дружинин указал на правовые ограни-
чения для государственных крестьян: уста-
новление круговой поруки, опеки над ними 
местных властей, существование преград в 
свободном передвижении, в изменении ме-
стожительства и при переходе в другое со-
словие. В ХIХ в. самодержавие продолжало 
внутриполитический курс «государствен-
ного феодализма», характерными чертами 
которого были жесткий фискальный гнет и 
ограничение в правах крестьянского сосло-
вия, что противоречило духу либеральных 
реформ 1860–1870-х гг. 

В условиях сословных ограничений и 
традиционализма, господствовавшего в 
поземельных общинах, наблюдалась изо-
лированность татарского населения от 
происходивших в стране общественно-
политических процессов. Участие татар в 
работе сословных учреждений и в органах 
городского и земского самоуправления, а 
также волостных правлений предоставляло 
им полезный опыт общения с представите-



Предисловие 7

лями других культур, объединяло их в от-
стаивании интересов местного значения. 

Важно подчеркнуть, что российское об-
щество было доиндустриальным. Э.Геллнер 
отмечал: «Аграрное общество с его отно-
сительно устоявшимся разделением труда, 
четким делением на региональные, род-
ственные, профессиональные и сословные 
группы имеет ярко выраженную социаль-
ную структуру. Ее элементы упорядочены, 
а не распределены произвольно. Его суб-
культуры подчеркивают и подкрепляют это 
структурное деление, и оно не затрудняет 
функционирования всего общества, созда-
вая или подчеркивая культурные различия 
внутри него. Напротив, общество, не находя 
такого рода культурные различия оскорби-
тельными, считает их проявление и выра-
жение вполне уместным и достойным. Их 
признание и является, по существу, соблю-
дением норм морали, этикета» [Геллнер, 
1991, с.141].

ХIХ век – время национального строи-
тельства у народов России, в том числе у 
татар. В рассматриваемое время самона-
звание «татары» в самом татарском сообще-
стве Волго-Уралья еще прочно не утверди-
лось вследствие дисперсного расселения, 
привилегий военно-служилого сословия и 
доминирующего исламского религиозного 
менталитета населения. Поэтому татары 
нередко именовали себя «мусульманами» 
[Ибраһимов, т.7, б.5], а также «тюрками», 
«тептярами», «мещеряками», «башкирами» 
[Роднов, 2011, с.81–86]. Отсутствие глубо-
ких социальных противоречий, влияние на 
этническое самоопределение социально-
сословного статуса, закреплявшего в При-
уралье привилегии экономического харак-
тера, фактор инокультурного окружения 
способствовали формированию в округе 
ОМДС «мусульманской нации», представ-
ленной татарами и башкирами. 

Одним из первых о необходимости 
идентификации себя татарами заговорил 
Ш.Марджани. В конструировании татарской 
нации большую роль сыграл К.Насыри. Он 
дал первое толкование понятия татарской 
нации. К признакам татарской нации про-
светитель относил: происхождение («тата-
ры, живущие в Сибири, Оренбургской, Ка-
занской и других губерниях правой стороны 

Волги и в Астраханской губернии»), общ-
ность государства («живущие в России»), 
культуры («имеют свою литературу»), язык 
(«среднее или татарское, на котором говорят 
народы тюркского племени, мы обычно на-
зываем татарским языком»). После 1905 г. 
большинство национальных газет стали 
печататься на татарском языке (концепцию 
которого разработал К.Насыри), понятном 
для всех категорий населения [Юзеев, 2002, 
с.27–28].

Наряду с «мусульманской нацией» Вол-
го-Уралья и Сибири в XIX в. сложилась 
«рос сийская умма», существование которой 
обусловливалось единым политико-пра во-
вым, экономическим и культурно-ин фор ма-
ционным пространством. Она охватывала 
несколько историко-культурных регионов 
расселения тюркских народов с их многове-
ковыми самобытными традициями, право-
вое положение которых определялось, как 
правило, отличными от друга нормативно-
правовыми документами регионального 
значения. Исповедание ислама суннитского 
толка, историческая память, схожесть язы-
ков, культуры и менталитета способствова-
ли формированию у мусульманских народов 
единых понятий и общих интересов, новый 
смысл которым придавало проживание в 
православном государстве. 

Наличие единой системы религиозно-
го образования и традиции исламских ин-
ститутов способствовали формированию 
общетатарского религиозного менталитета 
и самобытной повседневной культуры, в ко-
торой синтезировались нормы ислама и на-
родные традиции. 

Основополагающие принципы «дис-
циплинирования ислама», утвержденные 
Екатериной II, привели к формированию 
конфессионального государства, контроли-
ровавшего и одновременно законодательно 
регламентировавшего условия исполнения 
религиозных потребностей, а также со-
блюдение религиозных прав этноконфес-
сиональных меньшинств, вероисповедания 
которых официально признавались «терпи-
мыми». «В России, – пишет Р.Круз, – терпи-
мость была структурой для интеграции под-
данных – неправославных христиан, число 
которых постоянно возрастало по мере рас-
ширения империи. Этот порядок зиждился 



ИСТОРИЯ ТАТАР8

на мнении, выработанном мыслителями 
Просвещения по всей Европе, о том, что по-
всюду у разных религий обнаруживаются 
общие черты. Являясь основательно разра-
ботанными системами дисциплинирования, 
терпимые веры могли оказаться ценными 
для «просвещенных» правителей. Там, где 
насилие было слишком грубым инструмен-
том, обращение к религиозному авторитету 
могло способствовать превращению в ло-
яльных и дисциплинированных подданных 
тех людей, которые, возможно, пропустили 
бы мимо ушей слово правителя, но которых 
можно было убедить послушаться Бога» 
[цит. по: Долбилов, 2010, с.43]. В результате 
была создана правовая база для функциони-
рования исламских религиозных институ-
тов в округе ОМДС. 

Если Александр I еще предпринимал 
определенные действия, которые можно 
истолковать как направленные на создание 
единой российской нации, то Николай I и его 
преемники в своей политике опирались на 
«православие, самодержавие, народность» и 
сознательно порвали с имперской традицией 
[Цимбаев, 2004, c.30,32]. На волне либераль-
ных реформ 1860–1870-х гг. правительство 
начало конструировать в Европейской Рос-
сии «национальное государство», игнори-
ровавшее или минимально учитывающее 
интересы, нужды и потребности этнокон-
фессиональных меньшинств. Одновремен-
но усиливалось давление самодержавия на 
окраины с целью их ускоренной трансфор-
мации по общеимперской модели. 

В рассматриваемый период не происхо-
дило обрусение ни татарской элиты, ни про-
стонародья. Однако внутриполитический 
курс правительства, направленный на уси-
ление контроля над системой исламского 
образования, миссионерская деятельность 
РПЦ способствовали формированию неод-
нозначного отношения и дистанцированию 
основной массы татар от русских учебных 
заведений. 

Вследствие колониальных завоеваний 
новых территорий и увеличения численно-
сти мусульман в России, модернизационных 
процессов в татарском сообществе «мусуль-
манский вопрос» к концу столетия приоб-
рел общеимперское звучание. Представите-
ли национальных элит стали рассматривать 

политику самодержавия в различных регио-
нах по отношению к тюркским народам как 
часть единого внутриполитического курса 
в отношении «российской уммы». В ответ 
на действия властей по усилению контроля 
над религиозно-культурными автономиями, 
последние старались добиться соблюдения 
гарантированных законом прав. Культурное 
возрождение, за которое ратовали татарские 
джадидисты, являлось, по сути, вызовом 
национальному угнетению самодержавия. 
Язык и религия стали для них своеобраз-
ными маркерами европеизации. Развитие 
русской культуры, деятельность Казанско-
го университета, ученых-востоковедов, Ка-
занской татарской учительской школы и 
учебных заведений, учрежденных прави-
тельством для других мусульман, книгопе-
чатание и т.д. создавали условия и способ-
ствовали европеизации татарского социума.

На протяжении ХIХ столетия тесное 
экономическое и культурное взаимодей-
ствие татар наблюдалось, главным образом, 
с казахами и среднеазиатскими народами. 
Однако в результате развития джадидизма 
выстраиваемая татарами модель развития 
«мусульманской нации» Нового време-
ни стала привлекать внимание и местных 
элит Северного Кавказа, и азербайджанцев-
шиитов. «На рубеже ХIХ–ХХ вв. татарская 
диаспора с ее модернистским менталитетом 
и экономическими ресурсами, позволяющи-
ми финансировать широкий круг реформ в 
области печати, образования, религии, эко-
номики, языка и социальных отношений, 
представляла собой модель развития, весьма 
привлекательную для многих тюркских со-
братьев, сталкивающихся с вызовом – либо 
сохранять уже известные модели существо-
вания, либо развиваться в направлении но-
вого современного общества» [Лаззерини, 
2011, с.22].

Формирование на рубеже XVIII–XIX вв. 
новых татарских элит, которые были ин-
корпорированы в сословную иерархию 
(купечество и дворяне) и получили высо-
кое общественное положение среди еди-
новерцев (мусульманское духовенство), 
способствовало качественным изменениям 
в социокультурном развитии народа и вы-
разилось, прежде всего, в мусульманском 
реформаторстве, просветительстве и начале 



Предисловие 9

европеизации национального образования. 
К началу ХХ в. татарское общество воспи-
тало целую плеяду образованных молодых 
людей, знающих русский и европейские 
языки, желающих развивать свою культуру 
до общеевропейских высот на основе тра-
диционных ценностей, поставивших зада-
чу реформирования татарского общества, 
общественно-философской, эстетической, 
научной мысли. Просветители, получившие 
образование в зарубежных и российских 
учебных заведениях, возглавили модерни-
зацию общества. 

Джадидизм был первоначально город-
ским явлением, он возник в городской ино-
культурной среде. Однако существование 
сети многочисленных мектебов, высокая 
грамотность татарского населения – нали-
чие большой группы единоверцев, готовых 
к восприятию новых идей через печатное 
слово, финансовое содействие предприни-
мателей трудоустройству учителей-новоме-
то дистов и открытию новометодных школ в 
селениях, издание светских книг преврати-
ли джадидизм в начале ХХ в. в социокуль-
турное явление.

Эти процессы отчетливо запечатлелись 
в истории татарской литературы, постула-
том развития которой выступало Возрож-
дение, поставившее во главу угла светский 
характер культуры и ее антропоцентризм 
(т.е. интерес, прежде всего, к человеку и его 
деятельности). В первой половине ХIХ в. 
татарская литература представляла собой 
сложную картину, отдельные элементы ко-
торой готовили последующий переход от 
средневековой, религиозной концепции 
личности – к просветительской. В порефо-
менный период она переросла в мощное 
просветительское движение, выразившееся 
в постепенном осмыслении самоценности 
и гражданского предназначения человека. 
Следующим этапом стало «Высокое Воз-
рождение» в начале ХХ столетия, назван-
ного «золотым веком» татарской культуры. 
Бурное развитие татарской периодической 
печати, издательского дела, поворот к свет-
скому образованию, новая культурологи-
ческая ориентация – от Востока к Западу – 
стали импульсом для формирования новых 
тенденций в культуре.

В начале ХХ в. татарские общественные 
деятели создали всероссийскую партию му-
сульман «Иттифак аль-муслимин», обозна-
чив новый этап в развитии татарской нации 
и в национальных движениях тюркских на-
родов России.

Благодаря миссионерско-просвети тель-
ской системе Н.И.Ильминского у крещеных 
нерусских народов Среднего Поволжья в 
конце столетия появилась прослойка на-
циональной интеллигенции, ставшая «на-
циональным побудителем» и обеспечившая, 
наряду с русскими этнографами и языкове-
дами, вступление этих народов в культур-
ную фазу («А») национального движения 
[Каппелер, 2000, с.189–190]. У крещеных 
татар появилась письменность на кирил-
лице (альтернативная арабской графике), 
начальные школы с обучением на родном 
языке, была подготовлена духовная интел-
лигенция, имевшая, однако, тенденцию к 
обрусению (что было характерно для интел-
лигенции крещеных народов региона). Но-
вые явления способствовали дистанцирова-
нию крещеных татар от татар-мусульман по 
конфессиональному принципу, однако они 
не привели к зарождению среди них нацио-
нального движения.

Как складывалась судьба татар в России? 
Какую роль они сыграли в развитии тюрк-
ских народов и мусульманского мира? Ка-
кой вклад вносили в укрепление и развитие 
Отечества? Эти и многие другие вопросы 
освещаются в представленном вашему вни-
манию 6-м томе «Истории татар с древней-
ших времен».

*  *  *
Написание VI тома «Истории татар с 

древ нейших времен» основывалось на 
принципах историзма, объективности, со-
циального подхода.

Во главу угла освещения исторических 
процессов был поставлен цивилизацион-
ный подход, основанный на уважительном 
отношении ко всем без исключения народам 
и культурам. Отдавался приоритет рассмо-
трению социальных и культурных процес-
сов среди татар как неотъемлемой части по-
лиэтнического и многоконфессионального 
российского общества, раскрытию особен-
ностей самобытной национальной культуры 
и взаимовлияния народов.



ИСТОРИЯ ТАТАР10

Взвешенный научный подход к истори-
ческим событиям был направлен на рас-
крытие взаимосвязи исторической судьбы 
татарского народа и российского государ-
ства. Через сюжеты национальной истории 
сделана попытка освещать идеологические 
парадигмы социкультурной жизни ряда му-
сульманских и тюркских народов России. 

Территориальные рамки книги охва-
тывают Российскую империю, а так же те 
государства, в которых волею судеб оказы-
вались татары и возникали их диаспоры. Та-
кой подход был обусловлен хозяйственным 
освоением татарами новых территорий, 
имевшее разновекторную направленность, 
и позволил не только проследить историко-
демографические процессы, основные на-
правления миграционных потоков, форми-
рование диаспор, выявить контактные зоны 
взаимодействия с другими народами, но и 
рассмотреть динамику социального и эко-
номического развития компактных групп 
расселения татар в регионах в сопостави-
тельном плане. 

Включение в работу самостоятельных 
разделов по истории крымских и литовско-
польских татар было вызвано особенностя-
ми культурного развития тюркских народов 
рассматриваемого времени, когда приори-
тетным в вопросе самоидентификации в 
условиях этноконфессионального меньшин-
ства являлось религиозное самосознание. 

Хронологические рамки книги (XIX в. 
– 1905 г.) определены общими тенденция-
ми развития татарско-мусульманского со-
общества и важнейшими переменами в его 
жизни под воздействием капиталистическо-
го развития России и внутриполитического 
курса самодержавия. Знаковыми событиями 
в последней четверти XVIII в. стали ряд за-
конодательных инициатив правительства: 
учреждение сословия гильдейского купече-
ства, ставшего «социальным лифтом» для 
мещан и крестьян, активно занимающихся 
предпринимательством; разрешение припи-
саться «мурзам-лапотникам» – потомкам 
представителей средневековой тюрко-та-
тар ской элиты в Волго-Уральском регионе 
– в российское дворянство; признание му-
сульманского духовенства пастырями одной 
из «терпимых» религий в империи – прави-
тельство законодательно зафиксировало вы-

сокое об щественное положение приходско-
го духовенства. 

Рубежным событием для мусульманско-
го населения Приуралья стало введение кан-
тонной системы управления, закрепившей 
за башкирами и мещеряками статус военно-
служилых людей, социальное положение 
которых выгодно отличалось от сельского 
податного населения.

Конец XVIII в. стал временем учрежде-
ния новых государственных и общественных 
институтов татар. Учреждение кантонной 
системы привело к появлению начальников 
и служащих кантонов, заявивших о себе 
как о первых татарских чиновниках ново-
го времени, век которых был недолгим (до 
упразднения кантонов в 1865 г.). Карди-
нальные изменения произошли в сфере са-
моуправления. Если ранее самоуправление 
татар локализовалось сельскими поземель-
ными общинами, то создание в 1798 г. кан-
тонов привело к формированию огромных 
территорий, находившихся под контролем 
чиновников-мусульман. Законом от 7 авгу-
ста 1797 г. были учреждены волости госу-
дарственных крестьян, расширившие права 
выборных лиц представителей сельского 
податного сословия. В тех местностях, в 
которых татары проживали компактно, в 
волостных правлениях было высокое пред-
ставительство сельских старост (из татар), 
входивших в состав волостного правления. 
Волостные правления, куда по «правитель-
ственным делам» приглашались приход-
ские духовные лица, также способствовали 
укреплению контактов среди имамов окру-
ги. Происходили позитивные изменения в 
сфере самоуправления в городских поселе-
ниях. Рост численности купцов и мещан из 
татар способствовал усилению удельного 
веса татар в местных купеческих органах 
самоуправления, появлению в ряде городах 
татарских мещанских общин или управ, а в 
Казани и Сеитовом посаде – Татарских го-
родовых ратуш с 1780-х гг. 

Огромное значение в усилении консо-
лидационных процессов и исламизации 
татарского сообщества сыграло открытие 
в 1789 г. ОМДС, округ которого охватил 
основные ареалы расселения татар. По мере 
прироста населения расширялась сеть му-
сульманских приходов, росла численность 
исламских религиозных институтов.



Предисловие 11

Появление новых элит, статус которых 
был закреплен российским законодатель-
ством, наряду с развитием капиталистиче-
ских отношений стали основой качественно 
новых явлений в социокультурной жизни та-
тарского сообщества. Именно представите-
ли элит в наибольшей мере контактировали 
с властями и были наиболее интегрирован-
ными в русское культурное поле группами. 
Эти корпоративные группы задавали тон в 
дальнейшем поступательном развитии на-
рода, их деятельность по ряду направлени-
ям имела общенациональный характер, во 
многом определяла темпы развития и осо-
бенности нациестроительства у татар.

Верхние хронологические рамки кни-
ги (1905 г.) были предопределены карди-
нальными изменениями в общественно-
политической жизни России, вызванными 
Первой русской революцией. События 1905–
1907 гг. дали толчок ускоренному развитию 
татарской культуры, приведшему к феноме-
ну «золотого века» национальной культуры. 
Предоставление татарам невиданных до-
селе демократических свобод, демократи-
ческие перемены в российском обществе и 
атмосфера свободомыслия способствовали 
высокой гражданской активности, вели к 
сплочению вокруг идеи развития татарской 
нации. Татары и мусульмане России заняли 
свою нишу в партийном строительстве и в 
политическом развитии страны. Так начал-
ся новый этап – этап широкой европеиза-
ции татарского сообщества. Однако все эти 
перемены были подготовлены социальными 
процессами, протекавшими в татарском со-
обществе в ХIХ в.

Следует отметить, что стремление к 
освещению излагаемых событий как нераз-
рывного исторического процесса обуслови-
ло включение в некоторые разделы неболь-
ших исторических экскурсов по XVIII в., в 
некоторых случаях даже по более раннему 
времени.

С целью определения степени воздей-
ствия отдельных явлений и событий на 
татарское сообщество в рассматриваемый 
период, а также определения места и значе-
ния процессов, происходивших на рубеже 
столетий, которые имели продолжение и в 
последующем десятилетии, в некоторых 
случаях авторы продолжали повествование, 
выходя за установленные хронологические 

рамки, доводя изложение событий вплоть 
до падения самодержавия.

Отсутствие в социальной иерархии татар 
помещиков и крепостных крестьян, принад-
лежность основной массы татарских хле-
бопашцев к государственными крестьянам 
и другим группам свободных обывателей, 
низкий социальный статус мусульманского 
населения, следовательно, изолированность 
его от ключевых российских общественно-
политических процессов, сделали неакту-
альным деление структуры книги на две 
большие части – на дореформенный и по-
реформенный периоды, что имеет принци-
пиальное значение в освещении истории 
Российской империи и русского народа.

*  *  *
Для написания тома были приглашены 

ведущие специалисты из Казани, других 
научных центров России и зарубежья. Ред-
коллегия стремилась придать коллективно-
му труду цельный характер, единый стиль 
в изложении материала. В текстах имеются 
некоторые повторы фактов, что объясняется 
стремлением редколлегии в каждом из раз-
делов добиваться максимальной цельности 
текста. 

При написании исторических антропо-
нимов, топонимов, терминов, а также имен 
авторы следовали тюркоязычной традиции.

При работе над совершенствованием от-
дельных разделов, наравне с членами ред-
коллегии, активное участие принимали док-
тор наук А.Каппелер (раздел VII), кандидат 
исторических наук М.Н.Фархшатов (Обзор 
литературы).

Статьи М. Кемпера и М. Туны переведены 
с английского языка И.Ж.Салаховым, статья 
Э.Лаззерени – Л.И.Алмазовой, статья Альпер 
Альпа с турецкого языка – Б.Р.Ногмановым. 

Приложения к тому подготовили: 
Л.Ф.Бай булатова, И.К.Загидуллин, Р.Р.Ис-
хаков, Х.З.Багаутдинова, Н.Ф.Тагирова.

Списки источников и литературы, сок-
ра щений составили Л.Ф.Байбулатова и 
Х.З.Багаутдинова.

Указатели составлены Р.Р.Исхаковым, 
Б.Р.Хис ма туллиным и Р.М.Залялетдиновой.

В иллюстрировании тома были исполь-
зованы рисунки и фотографии из дорево-
люционных изданий, современной исто-
рической литературы и альбомов, а также 



ИСТОРИЯ ТАТАР12

ОБЗОР ИСТОЧНИКОВ И ЛИТЕРАТУРЫ

I. ИСТОЧНИКИ ПО ИСТОРИИ ТАТАР XIX – НАЧАЛА ХХ в. 

Лилия Байбулатова, Радик Исхаков
По истории и культуре татар Нового вре-

мени имеется широкий круг источников, ко-
торые можно распределить по трем основ-
ным типам – письменные, вещественные, 
изобразительные.

В XIX в. отмечался рост численности 
и видов письменных источников, обуслов-
ленный изменениями, которые произошли 
в российском обществе и в самосознании 
отдельной личности. При изучении истории 
татар необходимо использовать следующие 
виды письменных источников: 1) законо-
дательные и подзаконные, норма тивные 
материалы; 2) акты; 3) делопроизводствен-
ные материалы; 4) материалы фис кального 
учета; 5) статистику; 6) периодическую пе-
чать; 7) источники личного происхождения; 
8) исторические нарративы; 9) фольклор-
ный материал.

Из всего разнообразия законодательных 
актов наибольшее значение имеют высо-
чайшие указы, уставы и регламенты, кото-
рые позволяют наиболее полно проследить 
политику самодержавия по отношению к 
татарам. В «Полном собрании законов Рос-
сийской империи» (ПСЗ)1 и «Своде законов 

1 ПСЗ изданы в трех собраниях: первое было 
опубликовано в 1830 г., в него вошли указы за 
1649–1825 гг.; второе собрание выходило в свет с 
1830 г. по 1884 г., в него включены указы 1825–1881 
гг., третье собрание с указами за 1881–1913 гг. из-
давалось с 1885 г. по 1916 г.

Российской империи» (СЗРИ) представ-
лены законы, регулировавшие отношения 
верховной власти и татарского населения 
по вопросам землепользования, торговли, 
налогообложения и повинностей, пересе-
ления, военной службы, статуса сословных 
групп, применения мусульманских законов 
в повседневной жизни. Правовое положе-
ние различных сословий, а также мусульман 
прописано в «Своде законов о состояниях» 
[Законы о состояниях], «Положении о сель-
ском состоянии» [Положение о сельском, 
1903], «Положении о губернских и уездных 
земских учреждениях» [Положение о гу-
бернских, 1892], «Городовом положении» 
[Городовое положение, 1892], «Законах 
гражданских» [Законы гражданские, 1900], 
«Уложении о наказаниях уголовных и испра-
вительных» [Уложение о наказаниях, 1885], 
«Уставе уголовного судопроизводства» 
[Устав уголовного, 1892], «Уставах духов-
ных дел иностранных исповеданий» [Свод 
учреждений, 1857; Уставы духовных, 1896] 
и др. Правовой статус военнослужащих-
мусульман регламентирован в «Своде воен-
ных постановлений» [Свод военных,1838, 
ч.2, кн.1; ч.3, кн.2; Свод военных, 1869, т.16, 
изд.4; Свод военных, 1869, ч.4, кн.17 и др.].

Законодательный характер имели подза-
конные нормативные акты, распоряжения 
и предписания различных ведомств: МВД 
[Сборник, 1894; Сборник циркуляров МВД, 

экспонаты РЭМ, музея К.Насыри (Казань); 
материалы из фондов РЭМ, РГИА, Музея 
антропологии и этнографии им. Петра Вели-
кого, НА РТ, ЦИА РБ, ОРРК, архива ИЯЛИ 
им.Г.Ибрагимова, архива отдела этнологии 
Института истории им. Ш.Марджани АН 
РТ, реконструкции Н.А.Халикова.

Рисунки к текстам были представлены 
Н.А.Халиковым, Л.Ф.Байбулатовой, Д.Н.Де-
нисовым, И.К.Загидуллиным, Г.Г.Габ дель га-
не евой, Р.Р.Исхаковым, Ф.Л.Ша рифуллиной, 
Н.Ф.Та гировой, Д.М.Ус ма новой, М.И.Ах -
мет зяновым, З.А.Тычинских, М.З.Ха би бул-
линым и А.Н.Ста рос тиным.

Иллюстрации вкладыша и часть иллю-
страций в тексте подобраны Р.Р.Исхаковым 
и Л.Ф.Байбулатовой. Карты, составлен-
ные Н.А.Халиковым, были любезно предо-
став лены руководством московского из да-
тельско-про дю серского центра «Дизайн. 
Информация. Картография» (Атлас Tartarika. 
История татар и народов Евразии. Респу-
блика Татарстан вчера и сегодня. М., 2006), 
рисунки художника К.Гуна – дирекцией Го-
сударственного историко-архитектурного и 
художественного музея-заповедника «Ка-
занский Кремль».



Обзор источников и литературы 13

1906 и др.], МНП [Свод главнейших, 1882;  
СПМНП и др.], Военного министерства 
[Справочник, 1911 и др.], Главного управ-
ления по тюрьмам [Сборник циркулярных, 
1880], ОМДС [Сборник циркуляров, 1902; 
Сборник циркуляров, 1905], Ведомства пра-
вославного исповедания [Руководственные, 
1879 и др.] и др., которые отменяли или до-
полняли существующие указы, поясняющие 
порядок применения действующего законо-
дательства (в т.ч. относительно татар, при-
писанных к военно-служилому и податному 
сословиям), реализации религиозной поли-
тики и т.д.

В связи с применением в регулировании 
семейных отношений, раздела имущества и 
наследства у татар норм шариата в отдель-
ную подгруппу законодательных актов нами 
выделена мусульманская юриспруденция – 
нормы шариата [Шариатные, 1910; Нофаль, 
1886; Эфендиев, 1911; Маргинани, 2008]. 

Тематический подбор законодательных 
актов, имевших отношение к мусульманам 
и их сословным группам, осуществлен в 
ряде сборников документов и материалов 
[Сборник, 1899; Инородческие, 1903; Ис-
лам, 1998; Законы, 1999; Ислам, 2001; На-
циональный, 2009], что существенно об-
легчает поиск этой группы исторических 
источников.

Большое значение в изучении правовых 
отношений приобретают актовые источ-
ники, активное развитие которых в Новое 
время произошло вследствие значительного 
расширения сферы регулирования имуще-
ственных отношений и развития обязатель-
ного права [Источниковедение, 1998, с.385]. 
Особую информативную ценность для ис-
следователей представляют частноправо-
вые акты, в которых содержатся сведения 
о правовом статусе отдельных сословных 
групп в области имущественных и обяза-
тельственных отношений. В связи с этим 
большое значение приобретают татарские 
частные акты, которые представляют собой 
юридически оформленные имущественные 
(купля-продажа, вакуф, завещание, раздел 
имущества), семейные (браки, разводы) и 
общественные (регулирование конфликтов, 
выборы духовных, доверенных лиц и др.) 
отношения. Несмотря на то, что эти доку-
менты составлялись на татарском языке и 

нередко отсутствовала единая форма, они 
обладали юридической правомочностью, 
которая официально закреплялась в различ-
ных государственных учреждениях [Мин-
нуллин, 1988, с.7–10].

Широкий корпус источников по истории 
татар XIX – начала ХХ в. представляют де-
лопроизводственные материалы, которые 
наиболее полно отражают процессы, проис-
ходившие в общественной и экономической 
жизни татар. В XIX в. на смену коллегиям 
приходят министерства, документальная 
деятельность которых была законодательно 
регламентирована, появляются новые типы 
документов, форма которых была единой 
для всех общественных учреждений [Шепе-
лев, 1968, с.119]. 

Из всего многообразия разновидностей 
опубликованных делопроизводственных 
документов наиболее важными для изуче-
ния истории татар можно считать отчеты 
губернаторов, в которых представлена ин-
формация об их деятельности как элемента 
государственной структуры и их взаимоот-
ношениях с населением. В течение XIX в. 
форма отчета изменялась. Его текстовая 
часть состояла из разделов, в которых приво-
дились сведения о жизни губернии: произво-
дительность, налогообложение, население, 
общественное благоустройство, народное 
здравие, просвещение, деятельность ад-
министрации, судопроизводство и др. В 
приложениях, состоящих из ведомостей, 
приводились цифровые данные, подтверж-
дающие текстовую часть отчета. Наиболь-
шей достоверностью обладают сведения, 
характеризующие непосредственные функ-
ции администрации, их искажение влекло 
за собой законодательную ответственность. 
Изучение губернаторских отчетов разных 
губерний, в которых компактно проживали 
татары, дает возможность представить чис-
ленную картину татарского населения по 
вероисповеданию, количеству конфессио-
нальных школ, уровню рождаемости и т.д. 
[Литвак, 1979, с.154–155, 185].

Важное значение для изучения истории 
миссионерской политики в отношении татар 
имеют ежегодные всеподданнейшие отчеты 
обер-прокурора Синода, публиковавшие-
ся с 1837 г. [Извлечения из всеподданней-
ших, 1837–1885; Всеподданнейшие отчеты, 



ИСТОРИЯ ТАТАР14

1886–1914]. В них содержатся сведения о 
состоянии церковного ведомства, отдельных 
епархий и приходов, о функционировании 
миссионерских организаций, об успехах в 
христианизации неправославного населения 
в национальных регионах империи. Данный 
комплекс документов является основным 
 источником по истории развития религиоз-
ных православных институтов у крещеных 
татар, позволяющих осветить их функ-
ционирование и влияние на религиозность 
этой конфессиональной группы. Большую 
ценность имеют представленные в отчетах 
материалы церковной статистики, в кото-
рых отражены численность православных 
приходов, церквей, монастырей, духовных 
учебных заведений, количество причта и 
прихожан, приобщенных к православию 
неофитов из других конфессий за отдельные 
годы. Другим, не менее важным, источником 
по истории христианизации татар являются 
ежегодные отчеты миссионерских органи-
заций: Братства св. Гурия (1867–1914 гг.) 
[Отчеты Братства св. Гурия, 1867–1914], 
Переводческой комиссии Православного 
миссионерского общества (1892–1915 гг.) 
[Отчеты Переводческой комиссии, 1892–
1915], ПМО (1871–1905 гг.) [Отчеты ПМО, 
1871–1906] и его поволжских комитетов 
(1870–1905 гг.) [Отчеты Вятского комитета, 
1872–1906]. Наряду с информацией о работе 
этих миссионерских учреждений и методах 
их деятельности, в них содержатся данные 
о развитии школьного дела среди татар-
кряшен, этнографические сведения о дина-
мике их религиозных верований, об укладе 
жизни. Большое внимание в этих докумен-
тах уделяется «противомусульманской» дея-
тельности РПЦ, формам борьбы с культур-
ным влиянием татар-мусульман в регионе. 

При изучении социальной жизни, обще-
ственной активности татар в региональном 
разрезе несомненную ценность представ-
ляют опубликованные и неопубликованные 
материалы сословных, городских [Прото-
колы, 1884; Постановления, 1896; Журнал, 
1895; 1895а; Журнал, 1896 и др.] и земских 
[Сборник, 1899; Протокол и др.] институ-
тов, а также отчеты татарских обществен-
ных организаций [Отчет, 1901; 1903 и др.]. 
Например, делопроизводственная докумен-
тация Казанской городовой татарской рату-

ши (1781–1855 гг.) – органа самоуправления 
купцов и мещан [НА РТ, ф.22], представ-
лена журналами, изучение которых позво-
ляет очертить круг вопросов, подлежащих 
ведению этого учреждения, его докумен-
тооборот, кадровый состав. Подробное рас-
смотрение дел зафиксировано в протоколах; 
также ратуша вела книги для записи входя-
щих указов и распоряжений вышестоящих 
губернских инстанций, изучение которых 
позволяет выявить место ратуши в системе 
государственных учреждений [Измайлов, 
2009, с.26–30].

В региональных архивах разнообраз-
ный материал о поземельных общинах и 
мусульманских приходах, социально-эконо-
мическом положении различных сословных 
групп татар представлен в фондах канце-
лярий оренбургского генерал-губернатора 
(ГАОО, ф.6), начальников губерний и обла-
стей, губернских правлений, казенных па-
лат, губернских статистических комитетов 
и т.д. Он содержится, главным образом, в 
рапортах, отчетах местных властей и долж-
ностных лиц. Приказы и распоряжения гу-
бернаторов для местной администрации 
или крестьянских органов самоуправления 
и общин характеризуют взаимоотношения 
внутри административного аппарата, свиде-
тельствуют о существовании определенно-
го диалога между населением и обществен-
ными организациями, с одной стороны, и 
властными структурами – с другой.

Случаи правонарушений со стороны 
местного населения и должностных лиц 
рассматривались в судебных заседаниях. 
В этом плане важны материалы окружных 
судов и прокуроров окружных судов, судеб-
ных палат и т.д. 

Материалы фонда ОМДС [ЦИА РБ, 
ф.И-295], являвшегося государственным 
учреждением, призванным контролиро-
вать деятельность приходского духовен-
ства и религиозную жизнь общин, явля-
ются ценнейшим источником по изучению 
государственно-исламских отношений и 
религиозных институтов. Ежедневная дея-
тельность Собрания фиксировалась в жур-
налах, в которых записывались фамилии 
присутствующих, предварительные сведе-
ния по обсуждаемому вопросу и вынесен-
ное по нему решение. В архиве Духовного 



Обзор источников и литературы 15

собрания хранятся также документы о при-
нятии экзамена у лиц, претендовавших на 
духовную и преподавательскую должность, 
о разрешении на строительство и ремонт 
мечетей, о брачно-семейных и имуществен-
ных отношениях и т.д. 

Большую источниковую ценность пред-
ставляет делопроизводственная доку-
ментация центральных государственных 
учреждений, которая, показывает с одной 
стороны, взаимосвязь государства и учреж-
дения, с другой – между учреждением и на-
селением. Широкий пласт источников по 
истории та тар обнаружен и в делопроизвод-
стве цен тральных органов власти. О рели-
гиозной жизни мусульманского населения 
Российской империи дают представление 
материалы фонда Департамента духовных 
дел иностранных исповеданий (ДДДИИ) 
[РГИА, ф.821] – центрального правитель-
ственного органа, который согласовывал 
вопросы своей компетенции с другими 
ведомствами и управлениями, ОМДС, на-
чальниками губерний и областей, готовил 
экспертные заключения или проекты за-
конов. В них освещаются механизмы регу-
лирования и контроля имперской властью 
различных аспектов жизни российского му-
сульманства: управление духовными дела-
ми, приходы, духовенство, богослужебные 
заведения, метрические записи, приведение 
к присяге мусульман, имущество религиоз-
ных учреждений и т.д.

Основным источником по истории 
культурно-религиозной жизни крещеных 
татар являются материалы органов цент-
рального (канцелярия Синода и его обер-
прокурора [РГИА, ф.796, 797] и местного (ду-
ховные консистории) управления Духовного 
ведомства. Данный комплекс представлен 
разнообразными делопроизводственными 
документами, в которых отражены вопросы 
государственно-церковного регулирования 
и реализации курса по христианскому про-
свещению крещеных татар, строительству 
православных храмов и открытию приходов, 
назначению духовенства, функционирова-
нию сети конфессиональных учебных заве-
дений и пр. В нем отложились материалы, 
позволяющие проанализировать эволюцию 
религиозных представлений и верований 
татар-кряшен, процесс формирования у них 
системы религиозного синкретизма.

Различные аспекты разработки и реали-
зации школьной политики государства в 
отношении татар представлены в делопро-
изводстве Департамента народного про-
свещения [РГИА, ф.733], который являлся 
высшим совещательным органом МНП и вы-
полнял административно-распорядительные 
функции, а также канцелярии попечителей 
Казанского [НА РТ, ф.92] и Оренбургского 
[ЦИА РБ, ф.109] учебного округов, дирек-
торов народных училищ и др. Записки, от-
четы чиновников, распоряжения, переписка 
между структурами и другая внутренняя и 
внешняя документация дают представление 
о целях и задачах МНП, взаимоотношениях 
центральных и региональных органов вла-
сти по вопросу образования татарского на-
селения Волго-Уральского региона.

Социально-экономическое и правовое по-
ложение различных групп сельского подат-
ного татарского населения, выполнение ими 
возложенных государством повинностей и 
уплата налогов в дореформенный период от-
ражены в рапортах губернских палат Мини-
стерства государственных имуществ (МГИ) 
и удельных контор Удельного ведомства.

Прошения и жалобы должностных лиц и 
доверенных сельских обществ и городских 
общин, приходов, отдельных групп татар, 
частных лиц, по сути, являются формой до-
ведения до власти их отношения к реформам 
и политическому курсу имперской власти. 
Значительная часть этой группы источников 
представлена жалобами на самоуправство 
чиновников, полицейских, мулл и др. Они 
важны также в плане изучения менталитета 
населения, его предрассудков, степени до-
верия российских подданных к имперской 
власти в разные исторические периоды. 

Прошения и ходатайства адресовались 
руководству верховных, центральных и ре-
гиональных органов власти в соответствии 
с их компетенцией по реализации внутри-
политического курса самодержавия. Если в 
Канцелярию е.и.в. по принятию прошений, 
на Высочайшее имя приносимых [РГИА, 
ф.1412], поступали ходатайства татар по са-
мым разным аспектам жизнедеятельности в 
надежде найти справедливость, то большин-
ство ходатайств и прошений по духовным и 
школьному вопросам поступали в ОМДС, 
ДДДИИ, МНП и др., по хозяйственным и 
земским делам – в Хозяйственный депар-



ИСТОРИЯ ТАТАР16

тамент МВД [РГИА, ф.1287], Департамент 
общих дел МВД [РГИА, ф.1284], по кре-
стьянскому общественному управлению, 
хозяйственному устройству, касающимся 
воинской повинности – в Земский отдел 
МВД [РГИА, ф.1291] и т.д. Письменные 
инициативы татар по созданию националь-
ной периодической печати сохранились в 
фонде Главного управления по делам печати 
МВД [РГИА, ф.776]. В этих фондах отложи-
лась переписка департаментов и управле-
ний между собой, с духовным ведомством, 
губернаторами и т.д. 

Общую картину антиправительственных 
выступлений татарского сельского населения 
как составной части российского крестьян-
ского движения, а также мусульманского 
общественного движения, процессы обнов-
ления национальной общественной жизни 
татар в масштабе Российской империи под 
воздействием идей европеизации позволяют 
проследить материалы, сосредоточенные в 
фондах Канцелярии МВД [РГИА, ф.1282], 
Департамента полиции исполнительной 
МВД [РГИА, ф.1286], Департамента поли-
ции МВД [ГАРФ, ф.102], Третьего отделе-
ния е.и.в. [ГАРФ, ф.109], а также губернских 
жандармских управлений.

Большую группу источников составляют 
материалы фискального учета, одним из ви-
дов которого являлись подушные переписи 
(ревизские сказки). В течение XIX в. они 
проводились пять раз (в 1811, 1815, 1833, 
1850, 1857 гг.), целью ревизий являлся учет 
податного населения для сбора подушной 
подати и выполнения воинской повинности; 
их сведения служили обоснованием для 
определения сословной принадлежности, 
показывали численность и состав жителей 
(за 1811–1812 гг. – только м.п.), в некоторых 
случаях указывались также место рождения 
и национальность. Как источник, ревизские 
сказки носят ограниченный характер: для 
избегания уплаты подушной подати семьи 
утаивали лиц м.п., а число лиц ж.п., как не-
облагаемых податью, наоборот, преувели-
чивали [Гозулов, 1972, с.47–48]. На основа-
нии данных ревизских материалов можно 
проследить изменения в размещении и со-
словном составе населения дореформенно-
го периода [Кабузан, 1959, с.128].

Особую группу источников учетно-фис-
кального характера составляют метриче-
ские книги, в которых фиксировались акты 
гражданского состояния (рождение, брак, 
похороны). Со второй четверти XVIII в. до 
1829 г., до возложения этой обязанности и 
на мусульманское духовенство, метрические 
книги2 «велись только в отношении креще-
ных татар» [Антонов, 2006, c.17]. Мусуль-
манские метрические книги составлялись в 
двух экземплярах, один по истечении года 
отправлялся в ОМДС. В данном виде источ-
ников также содержится некоторая инфор-
мация об экономическом положении отдель-
ных семей татар-мусульман (в графе о браке 
указывался размер махара); о правовом по-
ложении женщин (графа о разводах). 

Эксклюзивный материал предоставляет 
статистика, данные которой использова-
лись для выработки управленческих реше-
ний. Так, в обобщающих материалах Пер-
вой всеобщей переписи населения 1897 г. 
представлена информация о количестве му-
сульман в регионах империи [Распределе-
ние, 1901; Краткие, 1905], в погубернских 
тетрадях [Первая всеобщая] содержатся 
цифровые данные о численности татар в го-
родах и уездах, об их поло-возрастном со-
ставе, о семейно-родственных отношениях, 
сословной принадлежности, роде занятий, 
вероисповедании, родном языке, грамотно-
сти и т.д. 

Важными историческими источниками 
являются также статистические сборники. 
Первым опытом в этом направлении ста-
ло издание в 1830 г. «Обозрения сос тояния 
городов Российской империи за 1825 год» 
[Панин, 1960, с.179–192]. Впоследствии 
подобные сведения были включены в 
военно-статистические обозрения Россий-
ской империи Генерального штаба [Военно-
статистическое, 1848; Военно-статис тиче-

2 Метрическая книга состояла из трех основных 
разделов: 1) «о рождении», в котором указывались 
порядковый номер, дата и место рождения, сослов-
ная принадлежность, имя и отчество отца, пол и 
данное новорожденному имя; 2) «о бракосочетаю-
щихся», где фиксировались следующие данные: 
порядковый номер, дата бракосочетания, возраст 
вступающих в брак; 3) «о умирающих», в котором 
отражались сведения о дате смерти, месте житель-
ства, сословной принадлежности, имени, возрасте 
и причинах смерти лица.



Обзор источников и литературы 17

ское, 1852, т.XIV и др.]3. С 1859 г. по 1868 г. 
в Санкт-Петербурге издавались «Материалы 
для географии и статистики России, собран-
ные офицерами Генерального штаба» [Лап-
тев, 1861; Липинский, 1868 и др.], в которых 
представлены подробные статистические 
сведения, географические описания, карты 
и планы, собранные по 25 губерниям и об-
ластям Российской империи4. 

В 1860–1885 гг., благодаря усилиям 
П.И.Каппена и К.Н.Арсеньева, разработав-
шим программу статистического и геогра-
фического описания Российской империи, 
Цент ральным статистическим комитетом 
МВД (учрежден в 1863 г.) было издано 43 
выпуска погубернских «Списков населен-
ных мест» [Список населенных мест, т.14; 
Список населенных мест, т.31 и др.]. В них 
нашли отражение наиболее полные к тому 
времени сведения о демографическом, со-
циально-экономическом развитии населе-
ния, географическом расположении населен-
ных пунктов и пр. Наряду с Центральным 
статистическим комитетом МВД работа по 
составлению тематических «Списков» во 
второй половине XIX – начале ХХ в. велась 
статистическими органами МНП, духовного 
ведомства и местных земств. 

С источниками справочно-статистиче-
ского характера схожа по тематике и струк-
туре «Памятная книжка по губернии», 
издававшаяся местными (губернскими) 
органами исполнительной власти. Из нее 
можно почерпнуть сведения об администра-
тивном делении, о населенных пунктах, го-
сударственных, культурно-общественных и 

3 В данном издании представлены топографи-
ческое описание; сведения о природных условиях, 
путях сообщения, числе жителей, размещении и 
движении населения, народных обычаях, состоя-
нии сельского хозяйства, промыслов, ремесел, про-
мышленности и торговле (с перечнем фабрик, заво-
дов, торговых заведений); характеристика уездных 
городов; описания духовных, учебных, благотвори-
тельных учреждений, исторических достопримеча-
тельностей.

4 Каждый том предваряют история описываемого 
региона, этнография местных народов; кроме того, 
анализируются вопросы образования и религии, из-
ложена история строительства и заселения городов, 
представлена административная, хозяйственная и 
духовная жизнь в губернии, география и демогра-
фия, приведены данные земельной и лесной стати-
стики, сведения по расценкам и ценообразованию. 

культовых учреждениях губернии, путях со-
общения, статистические данные о состоя-
нии промышленности, торговли, сельского 
хозяйства, народного просвещения и др. 

В последней четверти XIX в. земские 
учреждения осуществляли комплексное об-
следование (по специально составленным 
программам) хозяйственного уклада жизни 
местного населения в масштабах уездов [Ма-
териалы для сравнительной, вып. 1; Сбор-
ник статистических сведений по Самарской, 
т.5 и др.] и губерний [Сводный сборник, 
вып.1; Общий свод, 1896; Крестьянское зем-
левладение, вып.13]; проводили подворные 
изыскания [Труды, 1884; Белькович, 1887; 
Палицын, 1890]. В указанных источниках 
представлены сведения о крестьянских хо-
зяйствах, в т.ч. татарских, о численности и 
составе семьи по полу, возрасту, о размере 
землевладения¸ об обеспеченности тягловой 
силой, скотом, о промыслах и т.д. Имеются 
сюжеты о причинах низкого уровня жизни 
татарских крестьянских хозяйств, об осо-
бенностях хозяйственного уклада мусуль-
манских народов и т.д. 

Большую ценность в изучении экономи-
ческого положения и быта татарских кре-
стьян Казанской губ. представляют работы 
Н.Н.Ве чеслава, секретаря местного губерн-
ского статистического комитета, опублико-
вавшего ряд исследований по экономиче-
скому укладу сельских поземельных общин 
[Вечеслав, 1871; 1879; 1879a].

Для анализа социокультурных процес-
сов важное значение имеет периодическая 
печать. Материалы русской периодики 
условно можно разделить на две группы в 
соответствии с ее направленностью. В пер-
вую входят правительственные ведомствен-
ные издания: духовного ведомства (перио-
дические издания епархий, «Православное 
обозрение», «Православный собеседник», 
«Православный благовестник» и др.), в ко-
торых освещалась межконфессиональная 
ситуация; учебного ведомства (ЖМНП, 
ЦКУО, ЦОУО) с материалами о реализации 
школьной политики в отношении татар-
мусульман и крещеных «инородцев»; си-
лового ведомства (ЖМВД) и др. Вторую 
группу составляют остальные светские из-
дания, в которых публиковались заметки о 
благотворительной деятельности татар, об 



ИСТОРИЯ ТАТАР18

их народных и религиозных праздниках, о 
повседневном быте («Губернские ведомо-
сти», «Казанские известия», «Казанский 
биржевой листок», «Волжский вестник», 
«Самарская газета» и др.). 

В газете И.Гаспринского «Тəрҗеман» 
(«Переводчик»), издававшейся с 1883 г. в 
Бахчисарае на татарском и русском языках, 
освещались отдельные факты и явления об-
новленческих процессов в культурной и об-
щественной жизни мусульманских народов.

В 1900 г. в Санкт-Петербурге начал выхо-
дить альманах «Миръат» («Зеркало») Г.Иб-
рагимова. До 1909 г. вышло 23 части, 18 
из них до 1903 г. включительно. До 1905 г. 
«Миръат», наряду с «Тəрҗеман», был един-
ственным изданием, в котором татары ак-
тивно высказывались по актуальным темам 
современности, что делает этот источник 
важным при изучении уровня их образован-
ности, определении общественной позиции 
в решении социальных и религиозных проб-
лем.

Материалы по истории просвещения, 
образования и культуры татар в XIX в. дает 
журнал «Шура» («Совет»), издававшийся 
в Оренбурге в 1908–1918 гг. В журнале пу-
бликовались статьи по общественным, фи-
нансовым, философским, религиозным и 
историческим темам, а также художествен-
ные произведения [Госманов, 2000].

К национальной периодической печати 
условно можно отнести и татарские кален-
дари, поскольку в них явно прослеживаются 
два основных признака данного вида источ-
ника: во-первых, они оказывали влияние на 
формирование общественного мнения среди 
татар [Зайни, 2004; Миннуллина, 2006а, с.25, 
27], чему способствовали общественно-по-
ли тические и исторические заметки; во-вто-
рых, календари предназначались к тиражи-
рованию и распространению5. 

Источники личного происхождения, 
имеющие отношение к истории и культуре 
татар, можно рассматривать и как материа-
лы, воплощающие в себе этапы развития 
самосознания личности, и как уникальные 

5 Первый печатный татарский календарь под на-
званием «Горрəнамə» (изд. Р.Амирханов) был издан 
в 1841 г. Всего во второй половине XIX – начале 
ХХ в. календари издавали более 20 чел. [Алишев, 
2006, с.112].

письменные свидетельства событий, непо-
средственным участником которых был сам 
автор. Автокоммуникативные источники 
представлены в основном дневниками из-
вестных миссионеров: Е.А.Малова [Малов, 
1872; 1892; Байраш, 1999], В.Тимофеева 
[Тимофеев, 1887] и С.А.Багина [Багин, 
1909], в них отражен ход миссионерской 
деятельности на территории Среднего По-
волжья, зафиксированы этнографические 
сведения о быте и религиозной жизни кре-
щеных татар и мусульман, с которыми этим 
миссионерам приходилось общаться. Особо 
необходимо выделить путевые дневники, за-
писки, переписку основателя системы рели-
гиозного и школьного просвещения креще-
ных нерусских народов Восточной России 
Н.И.Ильминского. Его переписка с много-
численными корреспондентами, частью 
опубликованная [Ильминский, 1883а; 1895], 
частью хранящаяся в НА РТ (ф.968), ОР 
РНБ (ф.573), ОР РГБ (ф.424), РГИА (ф.796), 
важна для изучения культуры и религиозно-
сти татар-кряшен, национальной политики 
имперского руководства, межконфессио-
нальных отношений в Волго-Уральском ре-
гионе.

В источниках межличностной коммуни-
кации (частная переписка, мемуары) наибо-
лее ярко отражены время и ситуации, когда 
они были созданы. В них зафиксированы 
социальное и нравственное состояние об-
щества того времени, нравы и обычаи, мно-
гие аспекты повседневной жизни татар. Так, 
большое количество эпистолярных источни-
ков представителей духовенства (частные и 
официальные письма муфтиев, переписка 
Ш.Марджани), шакирдов сохранилось в 
своде «Асар» Р.Фахретдина, который по воз-
можности приводил их полностью, с сохра-
нением стиля и орфографии автора. Из ме-
муаров можно отметить «Тəрҗемəи хəлем» 
(«Моя биография») Габдерашита Ибраги-
мова [Ибраһимов, 2001] и Ризаэтдина Фах-
ретдина [Ризаэддин, 1999]. 

Исторические нарративы по истории та-
тар представлены, прежде всего, частной та-
тарской исторической литературой, которая 
как жанр возникла в конце XVIII в. и послу-
жила предпосылкой возникновения краеве-
дения. Авторами таких сочинений являлись 
любители истории родного края, которые 



Обзор источников и литературы 19

при написании истории того или иного на-
селенного пункта использовали имеющиеся 
у них источники, а также прибегали к исто-
рической памяти местного населения, соби-
рая в процессе опроса необходимые сведе-
ния. В таких работах описывались история 
возникновения деревни, происхождение 
населения, история отдельных родов, быт, 
праздничная культура. По объекту изучения 
народно-краеведческие сочинения можно 
разделить на несколько групп: 1) по истории 
деревень6, большой интерес представляют 
сведения об участии местного населения в 
волнениях, поступки отдельных личностей; 
2) по истории родов и отдельных личностей. 
К данной группе можно отнести биографи-
ческие очерки Р.Фахретдина, посвященные 
выдающимся татарам. Такие очерки публи-
ковались в журнале «Шура» [Фəхреддин, 
1915; 1913; 1914; 1917] или отдельными 
книжками [Фəхреддин, 1910; 1917a].

Среди исторических нарративов осо-
бое место занимают работы историков 
Ш.Марджани и Р.Фахретдина. Во второй 
книге Ш.Марджани «Мөстəфадел-əхбар фи 
əхвали Казан вə Болгар» («Сведения, при-
влеченные для истории Казани и Булгара»), 
изданной в Казани в 1900 г., приводятся све-
дения по истории ОМДС, татарской ратуши, 
мечетей Казани, а также биографические 
очерки о наиболее выдающихся личностях 
из числа татарских купцов, представителей 
духовенства [Мəрҗани, 1900; 1989].

«Асар» Р.Фахретдина представляет со-
бой свод биобиблиографических сведений 
о наиболее известных личностях из татар 
и других тюркских наций: ханах, предста-
вителях духовенства, поэтах, мударрисах и 
др. Помимо стандартных биографических 
сведений, в работе приводятся эпистоляр-
ные, эпиграфические источники, поэтиче-
ские произведения [Фəхретдин, 1900–1908; 
2006; 2009; 2010].

От народно-краеведческих сочинений 
труды Ш.Марджани и Р.Фахретдина отли-

6 Например, «Бəрəңге тарихы» («История 
Ба раньги») А.Бараньгиви, «Яңа Тинчəле тари-
хы» («История Новых Тинчалей») К.Биккулова, 
«Тарихе карья-и Əмин» («История села Амин») 
И.Динмухамедова, «Тарихе Стерлибашы» («Исто-
рия Стерлибаша») М.Тукаева, «Түнтəр авылы тари-
хы» («История деревни Тюнтер») М.Тюнтяри и др. 

чаются прежде всего использованием исто-
рических методов при отборе источников и 
материалов, что выражалось в критическом 
к ним подходе, в анализе имеющихся све-
дений и как можно более объективном из-
ложении. Они написаны на широкой источ-
никовой базе, помимо исторических работ 
авторы использовали и «нетрадиционные» 
для исторической науки источники (эпита-
фийные надписи, шеджере, коллофоны).

Ценнейшим источником при исследо-
вании традиций суфизма и религиозности, 
а также мусульманского реформаторства 
среди татар являются рукописные и опу-
бликованные труды татарских богословов и 
религиозных деятелей. Наследие Г.Курсави, 
Г.Утыз Имяни, М.Бигиева, имеющее отно-
шение к мусульманскому реформаторству, 
издается в серии «Антология татарской бо-
гословской мысли» [Курсави, 2005; Утыз-
Имяни, 2007; Бигиев, т.1; т.2]. 

К историческим нарративам относятся и 
такие «нетрадиционные» для исторической 
науки источники, как шеджере (родослов-
ные) и эпиграфические памятники. В ро-
дословных, по словам М.А.Ахметзянова, 
заключена этническая история татарского 
народа, в то же время они являются источ-
ником по истории татарского языка и лите-
ратуры, ономастике [Ахметзянов, 1991, с.7]. 
Однако использование данных этих источ-
ников требует комплексного к ним подхода, 
заключающегося в анализе шеджере в свете 
актовых, эпиграфических и исторических 
документов7 [Ахметзянов, 1991, с.31].

Особую группу нарративных источни-
ков составляют русскоязычные этногра-
фические материалы. Оживление этногра-
фических изысканий в области изучения 
быта, религии, обыденной жизни и культу-
ры нерусских народов Восточной России 
пришлось на 1830–1840-е гг. Становление 
позитивистской методологии научного ис-
следования, расширение спектра социально-
антропологических и географических изы-
сканий, связанных с ростом общественного 
и государственного интереса к этнографи-
ческому ландшафту империи, способство-

7 В хранилище отдела рукописей ИЯЛИ им. 
Г.Ибрагимова АН РТ хранится богатая коллекция 
шеджере, составленных в XVIII–ХХ вв. (колл. 99). 



ИСТОРИЯ ТАТАР20

вали становлению профессиональной рос-
сийской этнологии [Найт, 2005, с.147]. 

В XIX в. центром этнографических ис-
следований в Волго-Уральском регионе 
становится Казанский университет. Имен-
но его сотрудники стояли у истоков изуче-
ния этнографии народов края. Особая роль 
в этом принадлежит известному естество-
испытателю, этнографу, профессору меди-
цины К.Фуксу (1776–1846). В 1844 г. увидел 
свет его классический труд «Казанские тата-
ры в статистическом и этнографическом от-
ношениях», в котором татары представлены 
не как единая общность, а как сложная соци-
альная структура. Описывая каждую соци-
альную группу, особенно казанских купцов, 
автор отмечает взаимоотношения этих групп 
[Бусыгин, 2005, с.357–361]. Новый импульс 
изучению этнографии татар и других наро-
дов региона придало учреждение в 1877 г. 
Общества археологии, истории и этногра-
фии при Казанском университете (ОАИЭ). 
В его печатном органе – «Известиях ОАИЭ» 
– публиковались работы, посвященные тата-
рам, в т.ч. татарских авторов. В частности, 
были опубликованы статьи М.Н.Пинегина 
«Свадебные обычаи казанских татар» [Пи-
негин, 1891], С.М.Матвеева «Свадебные 
обычаи и обряды крещеных татар Уфим-
ской губернии» [Матвеев, 1896], К.Насыри 
«Образцы народной литературы казанских 
татар» [Насыри, 1896], Н.Ф.Катанова «Исто-
рические песни казанских татар» [Катанов, 
1896], Г.Ахмарова «О языке и народности 
мишарей» [Ахмаров, 1903] и др.

Другим крупным научным и образова-
тельным центром, занимавшимся изучени-
ем жизни и культуры народов Восточной 
России, была Казанская духовная академия 
(КДА). С учреждением в ней классов вос-
точных языков (1844 г.) и миссионерских 
отделений (1854 г.) ее сотрудники и студен-
ты начинают уделять основное внимание 
изучению религиозных верований народов 
региона. В связи с особыми миссионерски-
ми задачами, стоявшими перед КДА, здесь 
активно развивались исследования в об-
ласти сравнительной этнографии и рели-
гиоведения. Большое внимание уделялось 
особенностям верований крещеных татар, 
изучению этнокультурных процессов среди 
них. Этой проблеме посвящены этнографи-

ческие очерки М.А.Машанова [Машанов, 
1875], И.М.Софийского [Софийский, 1878; 
1891], Н.Одигитриевского [Оди гит риевский, 
1895] и др. 

Сословным группам татар, прежде всего 
крестьянам, посвящены работы краеведов-
этнографов [Невзоров, 1803; Сбоев, 1856; 
Черемшанский, 1859; Шино, т.81; Риттих, 
1870; Овсяников, 1878; Шиле, 1879a; 1879; 
Нечаев, 1891; Пирогов, 1881; Дудкин, 1890; 
Султанов, 1901; Круковский, 1909; Коро-
лев, 1912; Сперанский, 1914] и чиновников 
[Григорьев, 1876; Гурвич, 1879; Юзефович, 
1883; Штейнфельд, 1894; 1894a; Сборник, 
1896; Рыбаков, 1895; 1897; 1899; 1917; 1913; 
Зорин, 1912]. Они описывали также быт та-
тар, их хозяйственный уклад, повседневную 
жизнь и религиозные институты. 

С 1870-х гг. большую роль в репрезен-
тации материалов, связанных с историей 
традиционной религиозности, мифологией, 
празднично-обрядовой культурой крещеных 
татар, начинают играть представители этой 
конфессиональной группы татарского на-
рода [Гаврилов, 1874; 1877; Аппаков, 1877; 
Даулей, 1903а; Филиппов, 1915]. В их рабо-
тах содержатся сведения, почерпнутые из 
жизни, воспоминания и другие материалы, 
недоступные постороннему наблюдателю 
и раскрывающие малоизвестные страницы 
социокультурной жизни общин.

Исторические нарративы миссионеров 
интересны своим подходом к определе-
нию влияния татарских духовных лиц и 
конфессиональных школ на мусульман-
ское население. Чаще всего в их работах 
разоблачалась система конфессионального 
мусульманского образования, не соответ-
ствующая современным требованиям. В то 
же время в публикациях известных церков-
ных публицистов содержались обширные 
фактологические сведения: в них описаны 
структура, особенности медресе и мектебе, 
методика преподавания, основные учебные 
пособия [Малов, 1910; Коблов, 1906; 1908; 
1916; Знаменский, 1910]. В работах деяте-
лей православной миссии отразились и во-
просы школьного просвещения крещеных 
татар [КЦКТШ, 1887; Ильминский, 1890; 
1892; 1901; 1904; 1913 и др.; Остроумов, 
1872; Износков, 1893; 1901; 1904; 1909; 
Машанов, 1892; Боб ровников, 1899; 1900; 



Обзор источников и литературы 21

Прокопьев, 1905 и др.]. Авторы акценти-
ровали внимание на реализации политики 
христианизации крещеных татар посред-
ством начального религиозного (православ-
ного) образования, рассматривали влияние 
учебных заведений на их конфессиональ-
ную идентичность. Особую группу публи-
каций, посвященных образованию и школь-
ному делу у татар-мусульман, составляют 
труды чиновников местных и центральных 
органов исполнительной власти имперской 
России [Анастасиев, 1893; 1904; Череван-
ский, 1901; Миропиев, 1901; Краснодубов-
ский, 1903; Зорин, 1914; Любимов, 1914]. 
В связи со спецификой своей деятельности 
они наблюдали за постановкой учебной и 
педагогической деятельности в татарских 
конфессиональных школах, поддерживали 
качественные изменения, происходившие в 
образовательной системе татар-мусульман 
в конце XIX – начале ХХ в., вызванные мо-
дернизацией их социокультурной жизни под 
влиянием идеологии джадидизма.

В произведениях фольклора, устного 
народного творчества [Жыен, 1884; Төрек, 
1991; ТХИ, 1977–1978; ТХИ, 1981; 1980; 
1988; 1983; 1984; 1987 и др.] заключена цен-
ная информация о духовной культуре и об-
щественных отношениях. Это – поговорки и 
пословицы, баиты о народных праздниках, 
об участии татар в войнах, о тяжелой судьбе 
рекрутов, солдат, пленных и заключенных; 
исторические, топонимические предания, 
легенды, мифологические рассказы и т.д. 

Из вещественных источников большой 
интерес представляют архитектурные па-
мятники. Каменные и деревянные общест-
венные и частные постройки татар, сохра-
нившиеся преимущественно в городах, 
являются образцом архитектурных стилей, 
главенствовавших в тот период, и воплоще-
нием повседневного быта татар.

Повседневная культура татар XIX в. 
представлена экспонатами центральных, 
республиканских, краеведческих городских 
и сельских музеев (предметы быта, одежда, 
украшения, печатные издания и др.). 

Из изобразительных источников особо 
следует выделить фотографии, которые за-
частую используются как иллюстративный 
материал, в то же время они, как и письмен-
ные источники, фиксируют события. Фото-

графии объективно отражают факты и могут 
служить дополнительным материалом для 
воссоздания полной картины исторических 
событий. Единственным изданием фото-
графий мечетей Европейской части России 
и Сибири в имперский период стал альбом, 
изданный в 1911 г. Фотографии в альбоме 
сопровождаются краткими аннотациями, 
содержащими сведения о меценате, време-
ни строительства и реконструкции культо-
вых зданий [Юбилей, 1911]. 

Информативную ценность имеют фото-
альбомы, появившиеся в постсоветский пе-
риод, в них представлены в основном исто-
рические мечети [Мечети, 2001; Мечети, 
2001а; Кабдулвахидов, 2006]. 

В фотофондах центральных (Инсти-
тут истории материальной культуры РАН, 
РГИА), региональных архивов (НА РТ и 
др.), в Музее антропологии и этнографии 
РАН (Кунсткамера), Российском этнографи-
ческом музее, региональных музеях (НМ 
РБ, НМ РТ, Музей тысячелетия Казани 
НКЦ «Казань» и др.) хранятся фотографии, 
на которых запечатлены культовые мусуль-
манские здания, типажи горожан и сельских 
жителей, моменты народных и религиозных 
праздников, повседневная жизнь татарских 
крестьян и др.

Другим комплексом изобразительных ма-
териалов, зафиксировавшим повседневную 
культуру татар, являются картины, репро-
дукции, гравюры и другие произведения ху-
дожественного искусства [Татарский, 2009; 
Казань, 2005 и др.]. В частности, рисунки из 
«Собрания костюмов» Е.Корнеева [Собра-
ние, 1808], картины К.Гуна [Эглит, 1955] по-
зволяют провести реконструкцию внешнего 
вида, одежды, костюма татар того времени. 
В произведениях Э.Турнерелли [Турнерелли, 
1839], В.Турина [Турин, 1834] запечатлены 
живописные виды дореформенной Казани, в 
т.ч. ее татарской части, представлена красота 
утраченных шедевров дореволюционной ар-
хитектуры и зодчества татар. 

Изобразительно-графические источники 
(карты, планы, чертежи) позволяют выяс-
нить местонахождение, внешний и внутрен-
ний вид жилых построек и богослужебных 
зданий татар, строительство которых, со-
гласно законодательству, должно было быть 
согласовано с МВД. Эти документы дают 
представление и об утраченных на сегод-



ИСТОРИЯ ТАТАР22

няшний день зданиях, о планировке мест-
ности, где предполагалось строительство8.

Большой корпус источников представлен 
в фундаментальных сборниках документов и 
материалов 30-х гг. ХХ в. [Материалы, 1936; 
История, 1937], в которых впервые была 
осуществлена систематизированная публи-
кация источников по различным аспектам 
национальной истории рассматриваемого 
периода. 

Антиправительственные выступления 
татарских крестьян, как составная часть 
рос сийского крестьянского движения про-
тив самодержавия, зафиксированы в сбор-
никах документов, посвященных кре-
стьянскому движению в России во второй

8 Карты, чертежи, планы культовых и жилых 
зданий татар-мусульман можно найти в фондах 
РГИА: ф.821, 1293, 1488, 1399; РГАДА: ф.248, 
оп.160; ГАОО: ф.41; НА РТ: ф.2, 98, 408, 409; ЦИА 
РБ: ф.И-144, И-428.

II. ОБЗОР ЛИТЕРАТУРЫ

Отечественная историография

Ильдус Загидуллин, Лилия Байбулатова, Людмила Свердлова

половине XIX – начале ХХ в. [Крестьян-
ское движение, 1959; 1960; 1968; 1998].

Становятся традицией подготовка и из-
дание сборников документов и материалов 
по конкретной проблематике: по исламской 
тематике [Императорская, 2006; Особое Со-
вещание, 2011; Христианское просвещение, 
2012], учебным заведениям [Казанская, 2005; 
Медресе, 2007; 2012], истории Казани XIX в. 
[История Казани, кн.1; кн.2; кн.3] и др.

Таким образом, изучение истории та-
тарского народа в XIX – начале ХХ в. ба-
зируется на широкой источниковой основе, 
к которой, тем не менее, нужно подходить 
дифференцированно, так как каждый источ-
ник имеет разную степень достоверности, 
обус ловленную условиями его создания.

По истории и культуре татар XIX – начала 
ХХ в. на сегодняшний день накоплен боль-
шой пласт отечественной историографии. 
В связи со значительным количеством исто-
рической литературы по данной тематике 
обзор составлен по проблемно-хро ноло ги-
ческо му принципу, который, на наш взгляд, 
позволяет более точно определить приори-
теты научных изысканий на определенных 
этапах, проследить эволюцию взгля дов уче-
ных на исторические события и явления. 

Правовое, социально-экономическое 
положение различных групп татарского 
населения. Основные изыскания в данной 
области начались в советский период, до-
революционные работы носят чаще всего 
источниковый характер, так как в большей 
степени представлены статистическими дан-
ными или этнографическими описаниями. 

Купцы, предприниматели. Работы по 
истории татарского народа, появившиеся в 
первые годы указанного периода, хотя и нес-
ли в себе предпосылки новой, социалистиче-

ской трактовки роли татарского купечества 
и предпринимательства в истории татарско-
го народа второй половины XIX – начала 
XX в., но еще сохраняли и положительные 
оценки их роли в преобразовании жизни 
татарского общества. Данный аспект ярко 
проявился в труде Г.Ибрагимова «Татары в 
революции 1905 года» [Ибрагимов, 1926]. 
Близок этим оценкам был и Г.Губайдуллин, 
который в стремлении татарской буржуазии 
поднять национально-религиозное созна-
ние татар-мусульман России видел, прежде 
всего, желание обеспечить модернизацию 
практически всех сфер жизни татарского 
народа [Губайдуллин, 1925].

Значительным вкладом в изучение та-
тарского купечества стало сочинение 
Г.Губайдуллина. Автор подчеркнул, что «та-
тары Казанской губернии вступили в XIX в. 
с более глубокой классовой дифференциаци-
ей» [Губайдуллин, 1925, с.99], причину ко-
торой он видел в росте капитализма. Выде-
ляя в работе «татарский буржуазный класс» 
[Губайдуллин, 1925, с.105], он не раскрыва-
ет основные элементы, его составляющие. 
И применительно к концу XVIII – началу 
XIX в. подчеркивает бегство татарских мурз 
и служилых в купечество. В купечестве он 



Обзор источников и литературы 23

видел буржуазию. Его сочинение отражало 
ту особенность публикаций 20-х гг., когда 
при рассмотрении данного вопроса авторы 
вынуждены были решать не столько на-
учные, сколько политические задачи, и их 
выводы носили откровенно политизиро-
ванный характер. В работе Ф.Сайфи допол-
нены выводы Г.Губайдуллина о классовой 
дифференциации татар, о формировании 
особых классов крупных промышленников, 
крупных торговцев, землевладельцев, мел-
ких хозяев, рабочих и деревенских батра-
ков [Сайфи, 1930, с.3]. В отличие от пред-
шественника он характеризовал капитализм 
как торговый [Сайфи, 1930, с.17].

Дж.Валиди, рассуждая о сущности татар-
ского просветительства и джадидизма, так-
же положительно оценивал роль татарского 
купечества, а значительное культурное раз-
витие татарского народа во второй половине 
XIX – начале XX в. определял как результат 
их успешной благотворительной деятель-
ности. Более того, являясь выпускником, 
а впоследствии и преподавателем медресе 
«Хусаиния», Дж.Валиди особое внимание 
уделил братьям Хусаиновым, кратко осветив 
их жизненный путь и личностные качества, 
высоко оценил значение благотворительной 
и просветительской деятельности каждого 
из них [Валиди, 1923]. 

Но положительные оценки не имели 
в указанный период долгосрочной перс-
пективы. Вскоре возникли и постепенно 
утвердились совсем другие тенденции в 
анализе татарского купечества и предпри-
нимательства. Так, в работе А.Аршаруни и 
Х.Габидуллина татарской буржуазии припи-
сываются такие качества, как политическая 
нерешительность и неуверенность, хотя 
при этом не отрицаются ее заслуги в борьбе 
против консерватизма татарского общества 
[Аршаруни, 1931].

Большинство историков 20–30-х гг. ХХ 
столетия не затрагивали вопросы истории 
сословных групп. Крестьянский и рабочий 
вопросы стали доминирующей темой изуче-
ния на многие десятилетия. В последующих 
научных и научно-популярных, публицисти-
ческих трудах данный вопрос по-прежнему 
рассматривался, исходя из принципов клас-
совой идеологии.

Первой крупной работой, посвященной 
татарской буржуазии, стала монография 

Х.Х.Хасанова «Формирование татарской 
буржуазной нации». Автор выделяет три 
этапа формирования татарской буржуазной 
нации: 1) конец XVII – конец XVIII в.: воз-
никает мелкотоварное производство, созда-
ется мануфактурная промышленность, рас-
ширяется товарооборот, появляются новые 
экономические центры, растет торговый 
капитал; 2) 1-я половина XIX в. – промыш-
ленный переворот: переход от мануфактур-
ной к машинной индустрии; 3) 2-я половина 
XIX в. – после отмены крепостного права в 
Казанском Поволжье окончательно утверж-
даются капиталистические отношения, фор-
мируются основные классы татарского ка-
питалистического общества [Хасанов, 1977, 
с.19–20]. 

К.Ф.Фасеев в своих работах достаточно 
категорично высказывался о татарской на-
циональной буржуазии, представители ко-
торой «преследовали свои узкоклассовые, 
торгашеские цели», «разворачивали борьбу 
за захват восточных рынков, стремясь дер-
жать мусульманские народы под своим эко-
номическим и политическим господством» 
[Фасеев, 1955; 1971]. Р.И.Нафигов объяснял 
основные причины слабости татарской на-
циональной буржуазии [Нафигов, 1964; 
1989] экономическими, политическими, 
промышленными, идеологическими харак-
теристиками. Хотя в то же время он де-
лал попытки выделить и созидательную 
роль предпринимательства, что сближа-
ло его работы с трудами Я.Г.Абдуллина, 
Х.Х.Хасанова. Так, Я.Г.Абдуллин [Абдул-
лин, 1976], с одной стороны, положительно 
охарактеризовав значение просветительства 
в истории татарского народа, особое место в 
его распространении отдавал именно нацио-
нальной буржуазии. Но, с другой стороны, 
он выделял торговцев и предпринимателей 
исключительно как класс эксплуататоров.

В 80-е гг. ХХ в. переиздаются сборники 
произведений Г.Ибрагимова. Однако в них 
были включены только те его работы, в ко-
торых прослеживается явная критика татар-
ской национальной буржуазии. Хотя в эти 
годы начинают появляться работы, в кото рых 
отмечается некоторое отступление авторов 
от жестких рамок социалистической идео-
логии. Например, труды Г.Ф.Газизуллина, 
А.Х.Махмутовой, М.Х.Гайнуллина, А.Г.Ка-
ри муллина, Р.У.Амирханова [Газизуллин, 



ИСТОРИЯ ТАТАР24

1979; Махмутова, 1982; Гайнуллин, 1983; 
Каримуллин, 1983; 1984; Амирханов, 1988], 
в которых отчетливо прослеживается при-
знание положительной роли татарской бур-
жуазии в деле обеспечения материальной 
основы развития татарской культуры, пе-
рио ди ческой печати и книгопечатания, сис-
темы народного образования. 

Постсоветский период становится ка-
чественно новым этапом в рассмотрении 
социально-экономической истории России. 
С одной стороны, научной общественностью 
все больше осознается необходимость пере-
смотра оценок и мнений, преобладавших в 
советский период, с другой – начинают раз-
рабатываться те проблемы, которые ранее 
практически не затрагивались [Свердлова, 
1991; 1998; 2011; 2008а, с.151–159; Галеев, 
1997, с.6–9; Нигамедзинов, 2003; 2004; Са-
лихов, 2006].

По-разному понимается история татар-
ского купечества: нет единого взгляда на 
социально-экономические корни формиро-
вания купечества. Так, в статье «Татарского 
энциклопедического словаря» под назва-
нием «Купечество татарское» обосновы-
вается мнение, что «истоки формирования 
купечества татарского уходят к торговым 
традициям Волжской Булгарии и Золотой 
Орды» [Татарский, 1999, с.309]. Авторы, 
считая, что «купечество татарское» – со-
циальный слой торговцев – купеческое сос-
ловие, полагают, что «в 15–16 вв. выгодное 
экономическое положение Казани на ка-
раванных и водных путях способствовало 
быстрому формированию купеческого со-
словия» [Татарский, 1999, с.309]. Они выде-
ляют три этапа формирования «купечества 
татарского»: 1) XV–XVI вв.; 2) вторая поло-
вина XVIII в.: либерализация торговли при 
Екатерине II – «купечество татарское» по-
лучило официальное право записываться в 
гильдии; 3) вторая половина XIX в.: в поре-
форменный период «купечество татарское» 
стало одним из источников формирования 
«буржуазии татарской» [Татарский, 1999, 
с.309].

Как видим, периодизация истории фор-
мирования купечества, главным образом, 
связана с этнической историей татар: с по-
зиции этнической истории авторы «Татар-
ского энциклопедического словаря опреде-

ляют единую генеалогию формирования 
татарского купечества, уходящего корнями 
к торговым традициям Волжской Булгарии 
и Золотой Орды. Трактовка истории накла-
дывает отпечаток на понимание сущности 
социальной природы татарского купечества 
– нет дифференциации купеческого сосло-
вия – в их трактовке истории формирова-
ния купечества доминирует традиционный 
подход к определению социального образа 
татарского купечества: социальный слой та-
тарских торговцев представляется как соби-
рательный образ – «купечество татарское».

На современном этапе активно изучают-
ся и освещаются в научной литературе ку-
печеские династии, известные масштабно-
стью своей торгово-предпринимательской, 
производственной и благотворительной 
деятельности [Таиров, 2002; 2003; Есиева, 
2004; Мухамадеева, 2008]. Особое внима-
ние исследователи уделяют истории татар-
ской буржуазии, таким проблемам, как ее 
участие в развитии благотворительности 
татар-мусульман России, особенности, 
основные направления, результаты деятель-
ности отдельных ее представителей в дан-
ной области [Хайруллина, 1993; Госманов, 
2002; Миннуллин, 2002; 2007; Милюков, 
2006; Ахмет, 1997; Гани, 1998]. 

Важным событием в научной жизни Та-
тарстана стало издание многотомной «Татар-
ской энциклопедии». В этом труде представ-
лены статьи о крупных промышленниках, 
торговцах, деятелях культуры, искусства и 
науки всех национальностей, живших и ра-
ботавших в Казанской губ. и Республике Та-
тарстан, а также за ее пределами. 

Историографической вехой последнего 
времени стала работа «Золотые страницы 
купечества, промышленников и предприни-
мателей Татарстана», посвященная русско-
му и татарскому купечеству с древнейших 
времен до конца XIX в. Этот двухтомный 
труд является своего рода энциклопедией 
и информационно-справочным изданием, в 
котором на основе архивных документов из-
лагаются биография и генеалогия основных 
купеческих родов – купеческих династий. 
Иллюстрированное архивными фотодоку-
ментами, это издание стало первым боль-
шим вкладом в историографию темы иссле-
дования [Золотые, 2001]. 



Обзор источников и литературы 25

Таким образом, сегодня основным на-
правлением исследования татарского ку-
печества и предпринимательства является 
изучение благотворительной, обществен-
ной деятельности купечества, истории ро-
дов, социального портрета отдельных его 
представителей. Вне поля зрения историков 
остаются такие темы, как накопление наци-
онального капитала, определение удельного 
веса и вклада татарских купцов, предпри-
нимателей в развитие экономики региона; 
изучение купечества как социального явле-
ния, не ограничиваясь рамками отдельной 
губернии, а как составной части российско-
го предпринимательства; анализ их взаимо-
действия с предпринимателями соседних ре-
гионов, в т.ч. контактов с русскими купцами, 
повседневной жизни купеческого сословия. 

Крестьяне. Большое значение в иссле-
довании социально-правового положения 
татарского сельского населения и нерусских 
народов Волго-Уральского региона, пред-
ставлявших в своей основной массе жителей 
казенной деревни, имеют труды историков-
аграрников. В этой области исторических 
знаний основополагающим трудом является 
двухтомная монография Н.М.Дружинина 
«Государственные крестьяне и реформа 
П.Д.Киселева» (М.-Л., 1948; М., 1965), в 
которой проанализированы социально-
экономическая, правовая и другие сферы 
жизни государственных крестьян. Основ-
ные положения тезиса Н.М.Дружинина о 
ведущей роли государства в определении 
социального положения крестьянства были 
в последующие десятилетия уточнены и 
подтверждены региональными исследова-
ниями о проведении реформ в губерниях 
и влиянии верховной власти на социально-
экономическую ситуацию в хозяйствах хле-
бопашцев государственной деревни, о со-
циальном и правовом положении крестьян 
в средневолжских губерниях [Софронов, 
1952; Гриценко, 1959; Клеянкин, 1978; Те-
решкина, 1978; Казимов, 1980 и др.].

Татарскую пореформенную деревню в 
социально-экономическом плане впервые 
серьезно исследовал И.Л.Морозов. Ему уда-
лось выявить ряд специфических особенно-
стей национальной деревни. На основании 
изучения земских изданий Казанской, Вят-
ской и Самарской губерний 1880-х гг. автор 

установил, что среди бывших государствен-
ных крестьян татарские хлебопашцы имели 
наиболее низкий уровень «хозяйственно-
го благосостояния» – они хуже всех были 
обес печены душевыми наделами, тягловой 
силой и крупным рогатым скотом, у них был 
самый высокий удельный вес безлошадных 
дворов. И.Л.Морозов отметил также, что 
богатые татарские крестьяне занимались 
главным образом торговлей, для них были 
характерны соединение земледельческого и 
промыслового занятий, преобладание пер-
вых над вторыми. В то же время, на осно-
вании низких показателей, по сравнению с 
русскими земледельцами, удельного веса 
хлебопашцев, сдающих наделы в аренду 
и арендующих земли, более низкого среди 
татар, порвавших в землей, процента, чем у 
русских, автор сделал вывод о сравнитель-
ной отсталости капиталистического разви-
тия татарской деревни в Среднем Поволжье. 
«Своеобразие классовой дифференциации» 
национального крестьянства было опреде-
лено исходя из сравнительной отсталости 
капиталистического развития татарской 
деревни [Морозов, 1936, с.XLV]. Автор не 
взялся за освещение всех сторон хозяйст-
венной деятельности татарских крестьян. 
Его статья написана как введение к сборни-
ку документов. 

В следующие периоды советской исто-
риографии исследование истории татар-
ского крестьянства было «растворено» в 
аграрной истории пореформенного периода 
Казанской губ. или Среднего Поволжья, та-
тарские хлебопашцы рассматривались толь-
ко в контексте изучения многонационально-
го крестьянства края.

Для исследовательской деятельности 
Ю.И.Смы кова [Смыков, 1965; 1984] харак-
терны целостный анализ и комплексный 
под ход к изучению социально-экономиче-
ской истории крестьянства Среднего По-
вол жья. Им проанализированы итоги 
аг рар ных преобразований 1860-х гг. в мно-
гонациональной деревне, раскрыта эволю-
ция землевла дения, земельных отношений, 
изучены та кие важные компоненты крестьян-
ского хозяйства, как сельскохозяйствен ная 
техника, зерновое производство, животно-
водство. В частности, ученый наглядно по-
казал имущественное разложение татарской 



ИСТОРИЯ ТАТАР26

общины, удельный вес татар в крестьянских 
промыслах, общественное разделение труда 
среди татарского населения Казанской губ.

Принципиально важное значение имеет 
проведенный Ю.И.Смыковым сравнитель-
но-сопоставительный анализ уровня 
развития и глубины проникновения ка-
пи та листических отношений в среду много-
национального крестьянства края. Однако 
историк изучал социально-экономическое 
положение крестьянства в целом и не ста-
вил задачей специальное исследование та-
тарской пореформенной деревни.

В 1950–1980-е гг. преобладало изуче-
ние социально-экономического развития 
различных категорий крестьянства через 
призму развития капиталистических отно-
шений и экономического развития в аграр-
ном секторе [Даишев, 1955; Усманов, 1981; 
Клейн, 1981; Кабытов, 1982; Смыков, 1984; 
Гончаренко, 1984 и др.]. Необходимо отме-
тить, что эти работы написаны на основе 
ленинского наследия по аграрной истории и 
подтверждают выводы В.И.Ленина о значи-
тельном влиянии капитализма на сельское 
хозяйство второй половины ХIХ в.

На современном этапе объектом изуче-
ния стали социальное и правовое положение 
государственных крестьян и хлебопашцев 
Волго-Уральского региона в пореформен-
ный период [Шайхисламов, 1998; 2006; 
Хайрутдинов, 2002; Марискин, 2004 и др.]. 
Новые исследования, написанные на мест-
ном материале, дают четкое представление 
о важной роли государства в регулировании 
социального и правового положения жите-
лей государственной деревни в целом. 

В.С.Хазиахметовой была предпринята 
попытка определить особенности земле-
пользования, землевладения крестьянского 
хозяйства в Волго-Камском регионе накану-
не отмены крепостного права [Хазиахмето-
ва, 1978]. 

На современном этапе ставятся более 
широкие и актуальные вопросы в изучении 
экономического уклада татарской деревни, 
социально-экономического положения кре-
стьян и хозяйств хлебопашцев, однако боль-
шинство исследователей ограничиваются 
территорией Казанской губ. [Загидуллин, 
1992; Зайнуллина, 2008], что, несомненно, 
связано с тем, что данная губерния являет-

ся исторической родиной татар, на которой 
они проживали наиболее компактно.

Большим подспорьем в изучении 
социально-экономических процессов среди 
народов, населявших Приуралье, стали мо-
нографические работы по различным аспек-
там истории Башкортостана и Оренбургско-
го края [Роднов, 2002; Асфандияров, 2005; 
2006; Денисов, 2006а]. 

Среди трудов по татарскому крестьянству 
отсутствуют работы по исторической антро-
пологии, в них слабо освещены особенно-
сти социальной жизни, производственной 
деятельности и крестьянского хозяйства 
государственных крестьян в этническом 
«разрезе». В этой связи представляется ак-
туальным исследование реализации диффе-
ренциальной фискальной политики мест-
ных властей по распределению налогов и 
повинностей среди различных этнических 
групп сельского населения и при проведе-
нии земельных ревизий в многонациональ-
ной деревне.

Казаки, мещеряки, тептяри и бобыли. 
Первым советским историком, изучавшим 
численность, расселение и правовое поло-
жение мещерякского, башкирского и тептяр-
ского сословий в Приуралье в конце XVIII 
– начале XIX в. был Ф.Тухватуллин, изло-
живший историю края в виде хронографа 
[Тухватуллин, 1928]. В дальнейшем история 
мещеряков освещалась, главным образом, в 
контексте исследования кантонной систе-
мы. Определенную системность изучению 
этносословных групп татарского населения 
в регионе придало издание «Очерков по 
истории Башкирской АССР» (1959) [Очер-
ки по истории, т.1, ч.2], которые на долгие 
годы закрепили негативную оценку кантон-
ной эпохи. В 1960-е гг. А.З.Асфандияровым 
были подробно изучены причины введения 
кантонной системы, влияние этой эпохи на 
социально-экономическое развитие баш-
кирского и мещерякского обществ, описа-
ны повинности башкир и мещеряков, их 
участие в военных кампаниях первой по-
ловины XIX в., причины и ход упразднения 
военизированной административной си-
стемы [Асфандияров, 1969]. Для уфимских 
историков приоритетной темой является 
также участие мусульманских иррегуляр-
ных частей в русско-французской войне 



Обзор источников и литературы 27

1812–1814 гг., в других военных кампаниях 
и экспедициях [Раимов, 1943; Матвиевский, 
1912; Усманов, 1964; Рахимов, 2008 и др.].

В целом, в центре внимания находи-
лись и вопросы социально-экономического 
развития, земельная политика правитель-
ства в Приуралье. В контексте освеще-
ния внутриполитического курса самодер-
жавия в отношении башкир и наделения 
земельными наделами различных групп 
населения рассматривалось социально-
эко но мическое положение этносословных 
групп. А.П.Чулошниковым были выявлены 
основные признаки деления припущенни-
ков на тептярей и бобыбей: первые оформ-
ляли арендные отношения с башкирами на 
основании письменных договоров, вторые 
ограничивались устным соглашением [Чу-
лошников, 1936, с.15–40]. В последующие 
годы существенное внимание уделялось хо-
зяйственному укладу, вопросам землеполь-
зования [Усманов, 1973; Давлетбаев, 1986], 
социально-экономическому положению 
теп тярей [Рахимов, 1993], их влиянию на 
межэтнические процессы с башкирами [Ва-
сильев, 1950; Рахматуллин, 1974, с.4–13]. 
На современном этапе в изучении данной 
этносословной группы тон задавали уфим-
ские [Якупов, 2001] и казанские [Исхаков, 
1980; Приуральские, 1990] этнографы. Сло-
жилась традиция «параллельного» изучения 
тептярей историками, этнографами и языко-
ведами [Юлдашев, 1949; Рамазанова, 1984]. 
Однако историками не в должной степени 
учитываются выводы трудов представите-
лей соседних гуманитарных дисциплин, от-
сутствует комплексный подход. 

Коллективные монографии по истории 
Башкортостана стали своеобразным обоб-
щением накопленного материала, в них рас-
сматриваются количество и месторасполо-
жение кантонов, условия несения военной 
службы и повинности мещеряков, социаль-
ное положение других групп населения и 
т.д. [История Башкортостана, 1996; История 
Башкортостана, 2004, т.1, 2].

Как правило, через анализ социальных 
и экономических аспектов жизнедеятель но-
сти башкир выявлялись различные стороны 
хозяйственной жизни, социально-правово го 
положения других этносословных групп, 
а также этнодемографические процессы в 

Приуралье [Нигматуллин, 1959, с.169–193; 
Кузеев, 1968, 1968а; Шайхисламов, 1994; 
Тагирова, 2011 и др.]. Изучение правитель-
ственной аграрной политики в регионе так-
же позволило вводить в научный оборот 
новые материалы по этой теме [Акманов, 
2000; 2007; Кульшарипов, 2004 и др.].

Отсутствие исторических исследований 
по татарам-казакам, мещерякам, государ-
ственным крестьянам-татарам мы склонны 
объяснять тем, что в Татарстане только вы-
страивается новая концепция изучения исто-
рии татар Нового времени. Традиционно 
изучение народов Приуралья является пре-
рогативой уфимских историков и этногра-
фов, которые основное внимание уделяют 
истории и культуре башкирского народа.

Дворяне. В последнее время становится 
популярной запретная ранее тема татарско-
го дворянства и мурз. Историю своих родов 
стали активно изучать представители та-
тарских дворянских фамилий [Татарские, 
2010], к исследованию роли и места татар-
ских мурз и дворян в составе российского 
дворянства подключились и профессио-
нальные историки. Однако историография 
этой темы ограничивается несколькими 
трудами [Еникеев, 1999; Габдуллин, 2006; 
Азаматова, 2008], в которых освещают-
ся формирование татарского дворянства, 
его со циально-экономическое положение. 
В мо нографиях С.Еникеева и И.Р.Габдул-
ли на рассматривается история татарских 
князей, мурз и служилых татар с периода 
Золотой Орды до современности: расселе-
ние, землевладение, служба, лишение и вос-
становление в дворянстве. Также представ-
лены истории отдельных дворянских родов. 
В работе Г.Б.Азаматовой на примере ком-
плексного исследования рода Тевкелевых 
раскрываются социальные, экономические 
и политические основы существования та-
тарского дворянства.

Рабочий класс. Актуальная в советское 
время тема татарского рабочего класса 
[Гриценко, 1950; Рабочий, 1981; Кругликов, 
1981] сегодня несколько утратила науч-
ную значимость, на наш взгляд, не в силу 
идеологических причин, а прежде всего 
по причине сосредоточения национально-
го пролетариата вне ареала традиционного 
проживания татар – в Баку, Донбассе, на 



ИСТОРИЯ ТАТАР28

Ленских приисках и т.д. – в настоящее вре-
мя только намечаются контуры изучения та-
тарских диаспор.

Как видим, история сословно-социаль-
ных групп татарского населения разработа-
на далеко неравномерно. В историографии 
советского времени изучение социально-
экономического и правового положения та-
тар практически было растворено в общих 
работах, и только с 1960-х гг. начинают по-
являться этнографические исследования 
отдельных групп татар, которые в опреде-
ленной степени восполняют эту лакуну. 
Несмотря на открывшиеся перед исследо-
вателями возможности, в постсоветский 
период многие вопросы по данной теме не 
подвергались тщательному и всесторонне-
му изучению. Наиболее изученной на сегод-
няшний день представляется история татар-
ского крестьянства Казанской губ., сделаны 
серьезные шаги в исследовании купечества. 
До сих пор малоизученными остаются темы 
татарского дворянства, городских обывате-
лей, мусульманского духовенства, рабочего 
класса: их расселение, занятия, психологи-
ческие портреты, их роль в формировании 
нации, повседневная жизнь, микроистория 
представителей различных социальных 
групп татар.

Коллективные труды «Истории Татар-
ской АССР» [История, 1955; 1968; 1973; 
1980] 1950–1980-х гг. определили основные 
принципы написания в советской автоном-
ной республике национальной истории. В 
них изучение социальной истории татар 
было заменено описанием социокультур-
ных процессов и экономического развития 
Казанской губ., без учета региональных и 
этнических, конфессиональных особен-
ностей, сословно-социальных групп татар-
ского сельского населения. В результате 2/3 
татарского населения, расселенного в При-
уралье, в других губерниях Волго-Камья, 
на Нижнем Поволжье и в Западной Сибири, 
оставались за пределами научных интере-
сов. С классовых и атеистических позиций 
оценивалась роль дворянства, купечества, 
мусульманского духовенства в социальном 
развитии татарского народа.

К сожалению, малоизученной остается 
многоаспектная проблема самоуправления 
татар, этот вопрос зачастую растворяется в 

более крупных темах, где ему уделяется не-
достаточно внимания. На современном эта-
пе исследовательские традиции советского 
периода по истории земств получили новое 
звучание благодаря новым темам исследо-
ваний [Азаматова, 2005; Сальников, 2005; 
Старостин, 2002; Субботина, 2010; Влади-
мирова, 2011 и др.], однако изучение взаи-
модействия земств с этноконфессиональ-
ными группами хлебопашцев и сельскими 
обществами в Волго-Уральском регионе, 
выявление степени участия татар в деятель-
ности земств находятся еще на начальной 
стадии. Предпринимаются первые шаги по 
исследованию истории татарских общин 
Среднего Поволжья и Западной Сибири 
[Бакиева, 2003; Муллагалиев, 2011] и функ-
ционирования в них норм обычного права 
[Бакиева, 2011а], по изучению мещанских 
обществ [Каплуновкий, 1998]. Среди город-
ских общин наиболее изученной является 
этноконфессиональная община г.Казани 
бла годаря появлению трудов, посвященных 
деятельности Татарской городовой ратуши 
[Измайлов, 2009] и татар-гласных в город-
ской думе [Салихов, 2005].

Быт и обычаи татар. В советский пе-
риод особенности национальной культуры, 
быта и хозяйственной жизни освещались, 
главным образом, в работах этнографов. 
Труды этнографов, которые в силу специфи-
ки методических подходов больше обраща-
ли внимание на мелкие особенности быта и 
жизненного уклада татар различных регио-
нов, доминировали над историческими изы-
сканиями по истории татар Нового времени, 
тем самым размывались общие тенденции 
социокультурной жизни татар, не учитыва-
лись консолидационные процессы в нацио-
нальном строительстве XIX в.

Большим научным достижением татар-
станских этнографов следует признать кол-
лективное историко-этнографическое иссле-
дование «Татары Поволжья и Приуралья» 
[Татары, 1967], в котором большое внима-
ние уделено традиционной культуре татар 
XIX – начала ХХ в. Эта фундаментальная 
работа в значительной степени восполнила 
пробелы советской историографии в изуче-
нии расселения и численности, поселений 
и жилищ, одежды и украшений, особенно-
стей питания, быта, повседневной жизни и 



Обзор источников и литературы 29

праздников татар. Важно отметить, что по 
сей день сохраняют научную значимость 
разделы труда, посвященные обществен-
ным и семейно-родственным отношениям.

Достижением 1970–1980-х гг. стало по-
явление новых историко-этнографических 
работ, в которых рассматривались семейный 
быт татарских крестьян Казанской губ. [За-
гидуллин, 1966], общественные и семейные 
праздники казанских татар [Кашафутдинов, 
1969], женские украшения казанских татар 
середины XIX – начала ХХ в. [Суслова, 
1980], демографическое развитие татар в 
XVIII–XIX вв. [Исхаков, 1980], традицион-
ное жилище [Мухаметшин, 1985] и т.д. Ве-
сомым вкладом в изучение хозяйственной 
жизни татарских крестьян Волго-Уральского 
региона стали труды Н.А.Халикова [Хали-
ков, 1981], которому удалось воссоздать 
картину хозяйственного уклада и быта та-
тарских хлебопашцев.

Другим, не менее важным, направлени-
ем научно-исследовательской и экспедици-
онной деятельности казанских этнографов 
стало изучение крупных этнографических 
групп этноса: татар-мишарей [Мухамедова, 
1972] и татар-кряшен [Мухаметшин, 1977]. 

В процессе составления историко-
культурного атласа в 1970–1980-е гг. про-
водились экспедиции по комплексному 
изучению этнографических групп татар, 
были подготовлены новые исследования, 
посвященные ткачеству [Сафина, 1996], на-
родному костюму [Суслова, 2000], обрядам 
и праздникам татар Волго-Уральского ре-
гиона [Уразманова, 2001].

В 1980-е гг. наметилось новое явление – 
более дробное историко-этнографическое 
исследование татар по отдельным регио-
нам: пермских [Пермские, 1983]; касимов-
ских татар [Шарифуллина, 1991] и т.д.

Комплексное историко-этнографическое 
изучение тюркского населения Западной 
Сибири в рассматриваемый период прово-
дил Н.А.Томилов, в результате была раз-
работана этнографическая классификация 
тюркских народов, написана этническая 
история сибирских татар, выявлены этни-
ческие процессы и межэтнические контак-
ты населения Западной Сибири [Томилов, 
1980; 1981; 1983; 1992].

Современный этап развития историче-
ской этнографии ознаменовался появлени-

ем коллективных работ «Татары» [Татары, 
2001] и «Тартарика. Этнография» [Тартари-
ка, 2008], новых историко-этнографических 
трудов по истории татар отдельных регио-
нов: молькеевских кряшен [Молькеевские, 
1993], татар Нижнего Поволжья [Арсланов, 
1995; Азизова, 2009], по этнокультурному 
районированию татар Среднего Поволжья 
[Этнокультурное, 1991].

Новые монографии Н.А.Халикова были 
посвящены способам сельскохозяйствен-
ного производства в татарских крестьян-
ских хозяйствах Волго-Уральского региона, 
основным направлениям отхожих промыс-
лов хлебопашцев [Халиков, 1995; 1998]. 

Историческое изыскание Д.Р.Шара фут-
динова о сабантуе позволило идентифици-
ровать его не как праздник хлебопашцев, а 
как трансформированный в условиях мно-
говековой оседлой жизни праздник кочев-
ников [Шарафутдинов, 2004]. 

Сегодня в этнографической науке актив-
но изучаются отдельные аспекты этнокуль-
турной жизни татар: религиозный синкре-
тизм татар-мишарей Сибирского Поволжья 
[Идиатуллов, 2010]. Одной из малоизучен-
ных остается проблема этнокультурных 
связей и взаимодействия татар с народами 
региона. В этом направлении делаются пер-
вые шаги [Ягафова, 2009; Николаев, 2010; 
Садиков, 2010а; Исторические, 2011].

В контексте историографического обзо-
ра хотелось бы обратить внимание на две 
проблемы, имеющие непосредственное от-
ношение к историко-этнографиче ским изыс-
каниям. 

По вопросу этнической принадлежности 
мусульманского сельского населения При-
уралья, имевшего сложный сословный со-
став, в отечественной историографии сло-
жились два основных подхода. Д.М.Исхаков 
при анализе этнических и демографических 
процессов среди татар и башкир по мате-
риалам переписей акцентировал внимание 
на необходимости четкого разграничения 
таких понятий, как этнические башкиры 
и сословие башкир, являвшееся, подобно 
тептярам, полиэтничным социальным об-
разованием [Исхаков, 1980; 1993а и др.]. 
На необходимость разделения этих понятий 
указывают и уфимские ученые Р.Г.Кузеев, 
А.З.Асфандияров, которые, обратив вни-
мание на высокие темпы количественного 



ИСТОРИЯ ТАТАР30

роста башкирского населения в первой по-
ловине XIX в., связывали его не только с 
естественным приростом, но и с переходом 
в «башкирское сословие» лиц небашкирско-
го происхождения, в том числе татар [Исто-
рия, 2011, с.17].

Другая важная проблема, обусловленная 
итогами активных научных изысканий эт-
нографов, связана с численностью субэтно-
сов татар. Доминантой определения само-
стоятельных этнотерриториальных групп 
и субэтносов татар казанскими этнографа-
ми были определены такие признаки, как 
сословно-конфессиональная принадлеж-
ность, отдаленность от Казани региона рас-
селения татар, особенности говора, экономи-
ческого, хозяйственного и бытового укладов 
местного населения. В условиях отсутствия 
обобщающих трудов по национальной исто-
рии средних веков и Нового времени, слабой 
изученности с исторической точки зрения 
социокультурных процессов в татарском со-
обществе XVIII – начала ХХ в., отсутствия 
концептуального взгляда на выявленные 
процессы, собранный этнографический 
материал при подведении итогов привел к 
«перекосу» в оценке протекавших этниче-
ских процессов. В основу этнокультурной 
дифференциации татар Волго-Уральского 
региона Н.И.Воробьевым положены языко-
вые и культурно-бытовые различия, суще-
ствовавшие внутри татарского населения 
региона, он выделял среди татар два субэт-
носа – казанские татары и татары-мишари 
[Татары, 1967, с.9, 39]9. Несмотря на ут-
верждения Ю.Г.Мухаметшина о том, что 
крещеные татары являются «одной из тер-
риториальных групп казанских татар» [Му-
хаметшин, 1977, с.154], Р.Г.Мухамедовой о 
том, что татары-мишаре правобережья Вол-
ги являются «этнографической группой» 
средневолжско-приуральских татар [Му-
хамедова, 1972, с.5], Ф.Л.Шарифуллиной 
о том, что касимовские татары являются 
«группой поволжских татар» [Шарифулли-
на, 1991, с.106], в завершающем томе серии 
«Историко-этнографический атлас татар-
ского народа» казанские и касимовские та-

9 По Ю.В.Бромлею, субэтносы обладают груп-
повым самосознанием, по сравнению с этносами 
этнические свойства у них выражены меньше [Эт-
нотерриториальные, 2002, с.53].

тары и татары-мишари определены в каче-
стве субэтносов, а «кряшены» – в качестве 
субконфессиональной общности [Этнотер-
риториальные, 2002, с.55–60, 151], что не 
подтверждается историческими источни-
ками XIX в. В этот период основополагаю-
щим сегментом этнической идентификации 
татар выступало религиозное самосознание 
(татары-мусульмане). В Приуралье на этни-
ческое самосознание оказывали также влия-
ние сословные особенности и связанная с 
ними форма владения землей (башкиры, ме-
щеряки, тептяри). С развитием миссионер-
ской системы Н.И.Ильминского, со второй 
половины 1860-х гг., среди старокрещеных 
татар стали усиливаться христианизация и 
противопоставление им церковной властью 
татар-мусульман, однако термин «татары-
кряшены» – «керəшен татарлары» (как, на-
пример, «мукшы керəшене» («крещеный 
мордвин») [Сəяхəтнəмəлəр, 2011, б.10]) по-
прежнему означал крещеного татарина, не 
более того. 

На наш взгляд, основополагающими 
издержками современной татарской этно-
графической науки являются: ограничение 
нижних хронологических рамок XIX в., 
что не позволяет увидеть связь в сфере эт-
нокультурных процессов в средние века и 
раннее Новое время; слабое знание опубли-
кованных и неопубликованных источников 
изучаемых исторических эпох и традици-
онный упор на материалы этнографических 
экспедиций 1970–1980-х гг., дающие в луч-
шем случае картину быта населения начала 
ХХ в. или рубежа веков; ограничение изы-
сканий Волго-Уральским регионом, недо-
статочный учет этнокультурного положения 
татарских диаспор на российских окраинах 
(в бывших союзных республиках СССР) и в 
центральной России.

История культуры татарского народа. 
Историография культуры татарского народа 
рассматривается по следующим основным 
направлениям: образование (школы, школь-
ная политика), просветительство и просве-
тители, татарская литература, книгоизда-
тельство.

Татарская школа и образование. 
В оте чественной историографии тема об-
разования является одной из наиболее ис-
следованных. История татарской школы, 



Обзор источников и литературы 31

светского образования нашла отражение в 
многочисленных публикациях отечествен-
ных исследователей, в которых освещались 
деятельность татарских учебных заведений 
[Хакимов, 1972], методика обучения в до-
революционных школах [Беркутов, 1968; 
Байкиева, 1971], вопросы женского обра-
зования [Рустямова, 1958; 1967]. Большой 
вклад в изучение распространения свет-
ского образования у татар внесла моногра-
фия А.Х.Махмутовой [Махмутова, 1982]. 
С.М.Михайлова [Михайлова, 1979] рассмот-
рела татарскую составляющую светского 
образования XIX в. на примере деятельно-
сти Казанского университета через анализ 
проектов по созданию татарских школ ев-
ропейского типа, подготовке общественных 
деятелей и светской интеллигенции [Енали-
ев, 1998a, с.6].

В постсоветский период, с формировани-
ем светского общества, исследователи ста-
ли уделять больше внимания деятельности 
мед ресе, считая их центрами сохранения 
образованности и религиозности татар, а их 
мударрисов – хранителями традиций [Рахи-
мов, 1991; Амирханов, 1992; Мəдрəслəрдə, 
1992; Фархшатов, 1994; Гимазова, 2004; 
Роль, 2006; Сафиуллина-Аль Анси, 2008; 
Медресе, 2008; Махмутова, 2009]. В новом 
свете рассматриваются и вопросы изучения 
женского образования. Так, А.Х.Махмутова 
в своих монографиях «Лишь тебе, народ, 
служенье! История татарского просветитель-
ства в судьбах династии Нигматуллиных-
Буби» и «Пора и нам зажечь зарю свободы 
(Джадидизм и женское движение)» на осно-
ве богатого фактографического материала 
дала анализ политических и культурных 
процессов, в рамках которых развивалось 
женское просветительство, выявила законо-
мерности и особенности развития образова-
ния татарских женщин, указала на наиболее 
активных представительниц данного движе-
ния [Махмутова, 2003; 2006]. Яркие портре-
ты татарских женщин, вступивших на путь 
просвещения, присутствуют также в работе 
Т.А.Биктимировой [Биктимирова, 2002]. 

В советской историографии не осталась 
без внимания и роль православных миссио-
неров в деле просвещения и образования 
татар. При этом деятельность миссионеров 
и школьная политика в целом оценивались 

положительно с точки зрения русифика-
ции нерусских народов, позитивного влия-
ния русских педагогов на развитие татар-
ской педагогической мысли [Эфиров, 1948; 
Ханбиков, 1968]. До 1980-х гг. основным 
исследованием по данной тематике оста-
валась работа В.М.Горохова «Реакционная 
школьная политика царизма в отношении 
татар в Поволжье» [Горохов, 1941], в кото-
рой основное внимание уделено системе 
Н.И.Ильминского. Автор проанализиро-
вал значение деятельности миссионерских 
учебных заведений для крещеных татар и 
систему обучения в традиционных школах 
татар-мусульман. Высоко оценивая просве-
тительскую деятельность Н.И.Ильминского, 
В.М.Горохов, тем не менее, считал, что она 
была направлена прежде всего на русифи-
кацию и христианизацию коренного населе-
ния края. В трудах Н.П.Прусс [Прусс, 1979], 
Т.Г.Чекменевой [Чекменева, 1985] данная 
традиция была продолжена, при этом авто-
ры, говоря о миссионерских учреждениях, 
не уделяли должного внимания их влиянию 
на укрепление православной религиозной 
традиции среди местного населения.

Новый взгляд на развитие православно-
го духовного образования в Волго-Камском 
крае в XIX – начале XX в. имеет место в ряде 
работ современных авторов. Так, в диссер-
тационном исследовании А.В.Журавского 
[Журавский, 1999], посвященном изуче-
нию истории Казанской духовной академии 
(КДА), затрагивается проблема подготовки в 
ней миссионерских кадров, научной органи-
зации православной противомусульманской 
миссии. Особую значимость этому труду 
придает тот факт, что исследуемый период 
в истории КДА (с 1880 гг. до 1920-х гг.) в 
связи с целым рядом объективных причин 
оставался вне рамок научных интересов как 
дореволюционных, так и советских ученых. 
Единственной современной работой, по-
священной Казанской духовной семинарии 
(КДС), является монография Е.В.Липакова 
[Липаков, 2007]. На основе новых материа-
лов и документов автор освещает основные 
вехи в развитии КДС – одного из старейших 
православных духовных учебных заведе-
ний России, которое сыграло важную роль 
в развитии духовного образования в Волго-
Камском крае. В монографии Р.Р.Исхаковой 



ИСТОРИЯ ТАТАР32

[Исхакова, 2001], посвященной педагоги-
ческому образованию в Казанской губ. в 
пореформенный период, рассматриваются 
становление сети общеобразовательных 
православных духовных заведений, миссио-
нерских «братских» школ, формирование и 
развитие миссионерско-педагогической си-
стемы Н.И.Ильминского, дается оценка его 
вклада в развитие просвещения и образова-
ния местных народов.

Объектом специального исследования 
стало развитие востоковедения и исламо-
ведения в синодальных учебных заведе-
ниях Казани. Первым комплексным иссле-
дованием в данной области стала работа 
Р.М.Валеева [Валеев, 1999]. Он подчеркнул 
важную роль миссионерской школы ориен-
тализма, сформировавшейся в КДА, в раз-
витии научных знаний о странах Арабского 
Востока и об исламе. Значительный вклад в 
объективный анализ роли казанской миссио-
нерской школы исламоведения, в определе-
ние ее места в российской востоковедческой 
традиции внесли Е.В.Колесова [Колесова, 
2000], И.Л.Алексеев [Алексеев, 2001, с.84–
96], М.З.Хабибуллин [Хабибуллин, 2004].

Просветительство и просветители. В 
советский период, до 30-х гг. ХХ в., сохра-
нялась относительно объективная оценка 
деятельности татарских педагогов и про-
светителей, в дальнейшем, вплоть до 60-х 
гг., историография была подвержена влия-
нию политического курса, выражавшегося 
в отрицании личностей и институтов, не 
соответствовавших идеологии сталинизма. 
В 20-е гг. татарское просвещение рассматри-
валось с классовых позиций, особо критиче-
скому переосмыслению подверглась деятель-
ность просветителей из числа религиозных 
деятелей, но, тем не менее, в работах таких 
исследователей, как Г.Ибрагимов, Г.Сагди, 
Дж.Валиди, Г.Губайдуллин [Валидов, 1923; 
Ибрагимов, 1926; Сəгъди, 1926; Губайдул-
лин, 1926] положительно оценивается вклад 
Ш.Марджани, Р.Фахретдина, Г.Баруди, 
К.На сыри, Х.Фаизханова и др. в развитие 
об щественно-политической мысли, куль-
туры татарского народа. Следует отметить 
особое внимание Г.Ибрагимова к наследию 
К.На сыри, благодаря чему в 1922 г. был из-
дан сборник «Каюм Насыйри мəҗмугасы», 
в который вошли статьи татарских литера-

туроведов и историков, заложивших основы 
научного осмысления деятельности про-
светителя [Жестовская, 2004a, с.9, 10]. Ис-
следование Дж.Валиди «Очерк истории об-
разованности и литературы татар» отличает 
комплексный подход к изучению татарского 
просветительства: автор рассмотрел эво-
люцию традиционных школ татар, взгляды 
религиозных мыслителей разных периодов, 
становление литературы [Валиди, 1923]. 

Начиная с 30-х гг., вследствие подчинения 
исторической науки главенствующей поли-
тической идеологии, в изучении татарского 
просветительства намечаются иные приори-
теты. Ш.Марджани, Р.Фахретдин были от-
несены к дворянско-буржуазным деятелям, 
поэтому их роль в развитии просветитель-
ства принижалась; была высоко оценена де-
ятельность К.Насыри, которая не изучалась 
комплексно: больше внимания уделялось его 
педагогическому и литературному наследию 
[Фасеев, 1955; Гайнуллин, 1955].

Ситуация изменилась с наступлением 
периода «оттепели» 1960-х гг. Исследовате-
ли постепенно отходят от существовавших 
штампов, и эта тема получает всестороннее 
изучение [Нафигов, 1964; Михайлова, 1972; 
Абдуллин, 1976; Усманов, 1980; Юсупов, 
1981 и др.]: рассматриваются основные 
черты и природа татарского просветитель-
ства, его истоки, роль отдельных предста-
вителей в развитии духовной культуры та-
тар [Жестовская, 2004а, с.12]. Например, 
в монографии Я.Г.Абдуллина «Татарская 
просветительская мысль» проанализиро-
ваны религиозно-философские взгляды 
Г.Кур сави, Ш.Марджани и Ш.Культяси и 
дана их оценка, определены роль и место 
религиозного реформаторства в развитии 
общественной мысли. Не ослабевал инте-
рес к личности К.Насыри как выдающему-
ся представителю просветительского дви-
жения и педагогу. Деятельность К.Насыри 
была наиболее «удобной» для исследования 
– она вполне соответствовала установкам 
советского времени [Каюм, 1948; Гайнул-
лин, 1955; 1975a].

Татарская литература. Изучение от-
дельных вопросов истории татарской лите-
ратуры XIX в. началось после демократи-
ческих перемен 1905 г., когда определились 
два параллельно развивающихся направле-



Обзор источников и литературы 33

ния. С одной стороны, литературная крити-
ка приступила к оценке художественного на-
следия прошлого и современности. Впервые 
этим занялся Ф.Амирхан, который в статье 
«О литературе» (1908) [Əдəбиятка, 1908] 
рассмотрел фольклорные произведения и 
проанализировал творчество З.Бигиева, 
пер вых татарских драматургов Г.Ильяси и 
Ф.Халиди. Исторический подход к нацио-
нальной литературе XIX в. представлен в 
исследованиях Р.Фахретдина [Фəхретдин, 
1908a], Ф.Карими [Кəрими, 1909], Г.Исхаки 
[Исхакый, 1908], Н.Гасрыя [Гасрый, 1915], 
М.Акчуриной [Акчурина, 1911] и др. Но эти 
публикации, как правило, ограничивались 
кратким обзором историко-литературных 
событий.

С другой стороны, начиная с 1910-х гг. 
история татарской литературы осмысли-
вается как учебная дисциплина, и на этой 
волне появляется учебник для медресе 
Дж.Валиди «Движение татарской литера-
туры» [Вəлиди, 1912] – первое самостоя-
тельное исследование по истории татарской 
литературы. Особое внимание в нем уделе-
но формированию новой просветительской 
литературы, самостоятельные разделы по-
священы жизнедеятельности и творчеству 
К.Насыри, А.Каргалый, Г.Кандалый, Ак-
муллы, Ш.Заки. 

Осознание истории литературы как про-
цесса возникло в 1920-е гг. Характерны 
в этом плане исследования Гаты Исхаки 
«Əдəбият юллары» («Пути литературы») 
[Исхакый, 1920], Г.Рахима и Г.Газиза «Татар 
əдəбияты тарихы» («История татарской ли-
тературы») [Газиз, 1923; 1925], Дж.Валиди 
«Очерки истории образованности и лите-
ратуры татар (до революции 1917 года)» 
[Валиди, 1923], Г.Сагди «Татар əдəбияты 
тарихы» («История татарской литературы») 
[Сəгъди, 1926]. Следует назвать также ста-
тьи Г.Ибрагимова, опубликованные на стра-
ницах периодической печати. Хронологи-
чески первыми исследователями считаются 
Г.Ибрагимов, Г.Рахим, Г.Газиз, Дж.Валиди, 
но создателем целостной системы изучения 
истории татарской литературы на научной 
основе является Г.Сагди.

«История татарской литературы» Г.Сагди 
состоит из двух частей. В первой (вступи-
тельной) части дается общая характеристи-

ка татарского общества с ХVII до второй 
половины XIX в. в экономическом, обще-
ственном, политическом аспектах. Интер-
претируются условия и причины возникно-
вения просветительского, джадидистского 
движения у татар. Вторая часть охватывает 
историю литературы второй половины XIX 
– начала ХХ в., до Октябрьской революции. 
Автор называет ее периодом «джадидиз-
ма» и разделяет на два этапа: 1) со второй 
половины XIX в. до революции 1905 г., 
2) с 1905 г. до 1917 г. В подходах к исто-
рии литературы автор продолжает тради-
ции Дж.Валиди. Книга представляет собой 
историю общекультурно-исторических фак-
торов, повлиявших на развитие литературы. 
Литературный процесс рассматривается им 
во взаимосвязи с эволюцией общественной 
мысли, языка, науки, просвещения и рели-
гии, как часть общекультурного движения. 

Именно в 1920-е–1930-е гг. на повестку 
дня ставится проблема периодизации исто-
рии литературы. Дж.Валиди в книге «Очер-
ки истории образованности и литературы 
татар (до революции 1917 года)» и в статьях, 
напечатанных на страницах газет «Вакыт» 
(«Время»), «Йолдыз» («Звезда»), журнала 
«Безнең юл» («Нуш путь»), рассматривает 
факты истории культуры в качестве детер-
минирующей силы и выделяет в истории 
татарской литературы два этапа: до второй 
половины XIX в. и последующего времени.

С середины 1960-х гг. вновь возрас-
тает интерес исследователей к истории 
татар ской литературы XIX в., появляются 
наиболее полные хрестоматические из-
дания [Татар, 1956; Татар əдəбияты, 1968; 
Гайнуллин, 1978; Татар, 1979; Хафизов, 
1979; Миңнегулов, 1982]. Авторы под-
водят итоги исследований, начатых в на-
чале ХХ в. [Гайнуллин, 1975 и др.]. На-
чинается актив ное возвращение наследия 
отдельных пред ставителей татарской ли-
тературы XIX в.: З.Ха ди [Һади, 1957], 
Ш.Мухамедова [Мөхəммəдев, 1957], Г.Утыз 
Имяни [Габде рəхим, 1986], Г.Кандалый 
[Кандалый, 1960; 1988], З.Би гиева [Биги-
ев, 1960; 1991], Ф.Карими [Кəрими, 1996]. 
В 1970-е–1980-е гг. были предприняты по-
пытки дать обобщенную оценку татарской 
литературе XIX в. [История, 2003; 2003a]. 
В 1985–1989 гг. вышли в свет пять томов 



ИСТОРИЯ ТАТАР34

«Истории татарской литературы», 2-й том 
которой посвящен XIX в. [Татар əдəбияты, 
1985]. С 1990-х гг. появляются учебники и 
хрестоматии, составленные для учащихся и 
студентов [Миннегулов, 1994; Яхин, 1994; 
Карурманны, 2001]. 

В этот период исследователи также уде-
ляют внимание татарской краеведческой 
литературе XIX – начала ХХ в. В моно-
графии Р.А.Шайхиева «Татарская на род-
но-краеведческая литература XIX–ХХ вв.» 
рассматриваются образцы частных локально-
исторических сочинений как нарративные 
источники, предоставляющие комплекс 
сведений по истории селений, этнографии 
отдельных групп населения, языку, соци-
альной психологии. По мнению автора, та-
кие сочинения лежат у истоков зарождения 
исторического краеведения; несмотря на то, 
что их авторы не являлись профессиональ-
ными историками, они могут служить на-
дежными дополнительными источниками по 
локальной истории и этнографии татарского 
народа [Шайхиев, 1990, с.5–6].

Книгопечатание. С 70-х гг. ХХ в. А.Г.Ка-
римуллин начинает разрабатывать тему воз-
никновения и развития печатной книги у 
татар, попыток татарской интеллигенции по 
выпуску собственной периодической печати 
[Каримуллин, 1971; 1974; 1983]. В трех его 
монографиях – «У истоков татарской книги: 
от начала возникновения до 60-х годов XIX 
века», «Татарская книга начала XX века», 
«Татарская книга пореформенной России» – 
история книжного дела у татар рассматрива-
ется как социокультурное явление. Глубокое 
проникновение в данную тему позволило 
ученому определить этапы становления та-
тарской книги, выявить ее содержательную 
направленность, впервые была обоснована 
связь между развитием татарской литера-
туры и книжного дела. Введение в научный 
оборот многих материалов, таких как про-
шения татар о разрешении на издание наци-
ональной периодической печати в конце XIX 
– начале ХХ в., стало еще одним доказатель-
ством стремления татар-мусульман стать 
активными участниками образовательно-
просветительских процессов в общерос-
сийском масштабе. В связи с этим следует 
отметить появление библиографических ис-
следований, которые позволяют проследить 
книжные интересы татарского населения. 

Например, в работе Р.М.Булгакова раскрыты 
состав и содержание арабографичной кол-
лекции фонда редких книг Национального 
музея РБ [Булгаков, 2001].

Таким образом, история культурного 
развития татарского народа получила отно-
сительно полное освещение в отечествен-
ной историографии, особая роль в этом, 
несомненно, принадлежит татарским ис-
следователям. Однако «за бортом» изучения 
остается наследие многих татарских просве-
тителей, писателей, поэтов, которые внесли 
значимый вклад в развитие образования, 
литературы и поэзии, в распространение 
просвещения. Слабо изучена деятельность 
татарских просветителей среди родствен-
ных тюркских народов.

Исламские традиции и религиозные 
институты. В отечественном исламоведе-
нии дореволюционного периода выделяют 
два направления: академическое, представ-
ленное светскими учеными, и миссионер-
ское, представленное православными 
дея телями, занимавшимися дан ной проб-
лематикой с миссионерской це лью. Отече-
ственное востоковедение и исла моведение 
во многом выступали как часть мировой 
ориенталистики, приметами которой были 
европоцентристская концепция в оценке 
Востока и восточной культуры в истории че-
ловечества и христианский взгляд на ислам 
как на нецивилизованное явление. В Новое 
время страны Востока существенно отста-
вали от Европы в социально-экономиче-
ской и общественно-политической обла-
стях, что представлялось неопровергаемым 
доказательством превосходства христиан 
над исламским миром. Наряду с создани-
ем ценных трудов по исламу, как отмечал 
историограф Н.А.Смирнов, «многие круп-
ные русские востоковеды нередко вместо 
самостоятельных исследований в области 
ислама ограничивались обработкой и пере-
водом произведений восточных авторов 
или западноевропейских ученых» [Смир-
нов, 1954, с.96–97]. Тем не менее, изучение 
ислама и перевод трудов западных ученых 
способствовали в целом ознакомлению рос-
сийской общественности с постулатами ми-
ровой религии. 

Общим для них являлось отношение к 
исламу с православно-христианской точки 
зрения, что отражалось на интерпретации 



Обзор источников и литературы 35

культурной самобытности мусульман. Для 
представителей академического направле-
ния, объектом исследования которого был 
«классический ислам», характерен более 
высокий уровень толерантности к мусульма-
нам. Другим объединяющим фактором пред-
ставляется гражданская позиция авторов, 
охрана ими государственных интересов. 

В своей программной статье по случаю 
начала издания научного журнала «Мир 
ислама» в 1912 г. крупнейший российский 
востоковед В.В.Бартольд, резюмируя по-
ложение дел в отечественном востоковеде-
нии, констатировал, что «общий характер 
этих работ и достигнутые ими результаты 
до сих пор мало соответствовали тому зна-
чению, которое имеет для России изучение 
мусульманского мира» [Бартольд, 1966, 
с.366]. Ученый отметил также «общую от-
сталость» русского востоковедения от за-
падноевропейского, с горечью признав, что 
«об исламе как религии на русском языке 
нет до сих пор сколько-нибудь обширного 
труда, который в свое время представлял бы 
шаг вперед в науке; в этом отношении даже 
русские специалисты были вынуждены 
ограничиваться популяризацией выводов, 
добытых западноевропейскими, преимуще-
ственно немецкими, учеными» [Бартольд, 
1966, с.366]. Заслуживает внимания также 
его замечание относительно преобладания в 
этой сфере среди русских изданий трудов, 
написанных «с целью защиты ислама или 
борьбы с ним» [Бартольд, 1966, с.366]. 

Советский период внес свои коррек-
тивы в изучение ислама и мусульманских 
институтов. Многие работы имеют ярко вы-
раженную атеистическую направленность, 
вследствие чего роль ислама в духовной 
и повседневной жизни татар искажалась. 
С одной стороны, советская историогра-
фия встала на сторону татар-мусульман, 
давая критические оценки православно-
миссионерской деятельности [Людмилин, 
1932], с другой стороны, она отрицала по-
зитивное влияние религии, в т.ч. и ислама, 
на повседневную жизнь общества и раз-
витие его культуры. Несмотря на поли-
тическую идеологизированность, работы 
20–30-х г. ХХ в., особенно некоторых татар-
ских авторов [Аршаруни, 1931; Мозаффари, 
1930; Ишемгулов, 1930], отличались бога-
тым фактическим материалом, что было 

обусловлено их тесной связью с татаро-
мусульманской средой и «объективистской» 
позицией по отношению к исламу [Муха-
метшин, 2003, с.5]. В этот период появляет-
ся несколько работ, посвященных изучению 
роли ислама в жизни татарского народа. Это 
исследование Л.Климовича «Ислам в цар-
ской России» [Климович, 1936], в котором 
раскрываются основные формы проявления 
религиозной политики государства по от-
ношению к исламу, и исторические очерки 
З.А.Ишмухаметова [Ишмухаметов, 1979], 
написанные с точки зрения обличения роли 
религии в жизни общества, но, тем не ме-
нее, актуальные в плане освещения соци-
альных функций мусульманских институ-
тов в Среднем Поволжье. В целом, изучение 
ислама как социокультурного явления, ис-
следование его роли в повседневной жизни 
татар становится минимальным, чаще всего 
этот вопрос рассматривался в составе более 
крупных тем.

Изменение политической ситуации с 
1991 г. способствовало появлению большого 
количества исследований, с отличным от со-
ветского периода подходом к «мусульманско-
му вопросу». Можно согласиться со словами 
Р.М.Мухаметшина, который отметил, что, не-
смотря на возросший интерес к российскому 
исламу, он изучается в основном историками 
и политологами, поэтому «преобладает вы-
явление характера мусульманского фактора в 
общественно-политической жизни того или 
иного региона или государства в целом…» 
[Мухаметшин, 2003, с.6]. Одним из таких 
изданий является монография Р.Г.Ланды 
«Ислам в истории России» [Ланда, 1995], в 
которой воссоздана целостная картина исто-
рии ислама, в т.ч. его положение в Россий-
ской империи, указаны причины и проблемы 
противостояния в среде российских мусуль-
ман. Большинство же трудов отечественных 
исследователей, обратившихся к мусульман-
ской проблематике, можно разделить на две 
условные темы: религиозно-философская, 
ислам и государство. 

В этот период одним из приоритет-
ных направлений становится изучение 
религиозно-философских трудов татарских 
богословов. Например, А.Н.Юзеев рассмат-
ривает татарскую религиозную философ-
скую мысль Нового времени на примере 
деятельности татарских богословов Г.Утыз 



ИСТОРИЯ ТАТАР36

Имяни, Г.Курсави, Ш.Марджани, изучает 
истоки и эволюцию татарского религиозно-
го реформаторства, отмечает его особенно-
сти [Юзеев, 1998]. История и проблематика 
татарской религиозно-философской мыс-
ли в общемусульманском контексте стали 
предметом исследования Д.А.Шагавиева 
[Шагавиев, 2008], который особое внима-
ние уделил труду Ш.Марджани «аль-Хикма 
аль-балига» и каляму как одной из ступеней 
исламской философии. 

В связи с активным ростом религиоз-
ности в татарской среде и необходимостью 
выработки методологического подхода к 
изучению ислама, который позволил бы 
выявить механизм функционирования ис-
лама как идеологической и религиозной 
системы, возрос интерес исследователей к 
различным формам общественного устрой-
ства мусульман, они стали изучать функ-
ционирование традиционных религиозных 
общин, функции приходского духовенства, 
мечетей, источники их существования [Аза-
матов, 2000; Салихов, 2005; Ислам, 2006; 
Татарские, 2006; Мечети, 2006; Источники, 
2009; ОМДС, 2011], особенности примене-
ния норм шариата у татар [Мухаметзари-
пов, 2010]. 

Появились труды по истории традицион-
ного ислама, о татарских богословах и их 
наследии [Хайрутдинов, 2004; Адыгамов, 
2006; Шагавиев, 2010], об отдельных ре-
лигиозных деятелях, ишанах [Фархшатов, 
2009], о контактах татар и других мусуль-
манских народов России с Османской импе-
рией [Сибгатуллина, 2010]. 

Новым явлением в отечественном исламо-
ведении стало издание энциклопедических 
словарей по исламской тематике [Ислам, 
2004; 2006a]. В настоящее время издатель-
ским домом «Медина» реализуется проект 
по составлению многотомного энциклопе-
дического словаря «Ислам в Российской 
Федерации» [Ислам, 2007; Ислам в Москве, 
2008; 2009; 2009a; 2009б], в основу которого 
положен регионально-краеведческий под-
ход, что позволяет подробно и всесторонне 
изучить и осветить социокультурное разви-
тие мусульман через эволюцию и жизнедея-
тельность массовых религиозных и нацио-
нальных институтов: махаллей, духовных 
лиц, религиозных и общественных деяте-

лей, конфессиональных учебных заведений, 
культурно-просветительских и благотвори-
тельных обществ, периодики и т.д. в дли-
тельный хронологический отрезок времени: 
в средние века, Новое и новейшее время.

В многочисленных публикациях по 
школьному мусульманскому вопросу, поя-
вившихся в современный период, по-новому 
раскрываются отношения государства и на-
циональных школ. Данные работы, в отли-
чие от исследований советского периода, 
поставили под сомнение исключительно 
позитивное влияние школьного курса го-
сударства в отношении мусульманских на-
родов Волго-Уральского региона [Загидул-
лин, 1992a; Фархшатов, 2000; Сулейманова, 
2000; Саматова, 2010]. 

В рамках «мусульманского вопроса» по-
явились работы, посвященные социальной 
жизни татарских общин ряда поселений и 
целых регионов [Аминов, 1994; Сали хов, 
1995; Идрисов, 1997; Юнусова, 1999; Черно-
вская, 2000; Хайретдинов, 2002; Загидуллин, 
2003; Батыргарей, 2004; Татары, 2004; Му-
хаметшин, 2005a; Кобзев, 2007а; Гибадулли-
на, 2008; Сенюткина, 2006], объединяющим 
сегментом которых является признание важ-
ной роли религиозного фактора в формиро-
вании этноконфессиональной идентичности 
[Шакирова, 2009, с.13]. Авторы этих иссле-
дований уделяют внимание широкому кругу 
вопросов: это география поселения, осве-
щение формирования этнического, социаль-
ного и профессионального состава общин, 
функционирование исламских институтов. 
Достоинством данных работ является при-
влечение неопубликованных письменных и 
визуальных источников местных архивов. 
Сегодня через изучение сельских и город-
ских мусульманских общин формируется 
исследование татарских диаспор.

С конца 90-х гг. ХХ в. актуализировались 
исследования по изучению взаимодействия 
государства и исламских институтов, их 
функционирования в условиях самодержа-
вия. В них освещены история ОМДС, пред-
ставлены результаты изучения образования, 
структуры и основных направлений дея-
тельности ОМДС, рассматривается деятель-
ность муфтиев и приходского духовенства и 
других религиозных институтов, проекты 
по реорганизации религиозного управления 



Обзор источников и литературы 37

и т.д. [Азаматов, 1996; Абдрашитова 2001; 
Хабутдинов, 2010].

Непосредственно государственное ре гу-
лирование ислама рассматривается в рабо-
тах Е.А.Вишленковой [Вишленкова, 1997], 
которая обратила внимание на выстраива-
ние отношений государства с представите-
лями различных вероисповеданий в эпоху 
Александра I, и Д.Ю.Арапова, определив-
шего общее и особенное в государственно-
исламских отношениях в регионах [Арапов, 
2004]. Пристальное внимание уделялось и 
взаимоотношениям имперской власти и ис-
лама как на территориях отдельных губер-
ний, так и всего Волго-Уральского региона. 
Исследователей интересовали, прежде все-
го, «мусульманский вопрос» в политике са-
модержавия и реакция местного населения 
на проводимый государством внутриполи-
тический курс в этой сфере [Муфтахутди-
нова, 1999; Воробьева, 1999; Гарипов, 2002; 
Карпенкова, 2004; Голубкина, 2005; Гиль-
мутдинов, 2005; Исхаков, 2008 и др.].

Особенностям создания условий для 
удовлетворения религиозных потребностей 
мусульман в армии, гражданских учреж-
дениях, учебных заведениях, на ярмар-
ках посвящены труды И.К.Загидуллина и 
О.Н.Сенюткиной [Загидуллин, 2006; Се-
нюткина, 2006]. Также комплексно изучены 
роль мечети и общественной молитвы в со-
циальной и религиозно-обрядовой жизни 
в традиционных мусульманских общинах 
округа ОМДС [Загидуллин, 2007].

В имперский период вопросы соблюде-
ния религиозных прав татар не были объек-
том специального изучения. Отсутствие 
интереса следует объяснять стремлением 
институтов официальной идеологии пред-
ставлять ратные подвиги российской армии 
как победу «христолюбивого русского во-
инства». Военнослужащие других этнокон-
фессиональных групп, как «инородцы», не 
вписывались в эту концепцию. Специаль-
ные публикации о мусульманах в регуляр-
ных войсках появились в рамках освещения 
истории отдельных национальных воинских 
формирований, прежде всего крымских и 
литовских татар [Муфтийзаде, 1899]. 

В советский период изучение «религиоз-
ного вопроса» в российской армии потеря-
ло актуальность в связи с утверждением и 

культивированием новых принципов строи-
тельства атеистического общества. В этот 
период единственным трудом по рассматри-
ваемой нами теме стала изданная в США 
книга Н.В.Галушкина [Галушкин, 1961]. 

В постсоветский период следует выде-
лить две группы работ, в которых рассмат-
риваются различные аспекты религиозного 
уклада военнослужащих-мусульман. Первая 
группа работ – это труды, посвященные исто-
рии мусульманских общин отдельных посе-
лений или регионов. В них фрагментарно 
изложены факты из жизни военнослужащих-
мусульман, о деятельности мусульманских 
духовных лиц, имевших отношение к воен-
ному ведомству [Гришин, 1995; Аминов, 
1994; Загидуллин, 2003; Батыргарей, 2004]. 
Вторая группа публикаций посвящена воен-
ной службе мусульман в регулярной армии и 
иррегулярных войсках [Арапов, 2000; Еме-
льянова, 2001; Насыров, 2005; Ахметшин, 
2006 и др.]. На сегодняшний день наиболее 
разработанными следует признать вопросы 
о правовом положении штатных военных 
мулл [Azamatov, 2002; Исхаков, 2002; Ара-
пов, 2003; Абдуллин, 2007], о тептярских, 
башкирских полках [Усманов, 1964; Асфан-
дияров, 1988; Рахимов, 1992; 1996; 2002; 
2003]. В плане проведения сравнительно-
сопоставительного анализа некоторых сто-
рон удовлетворения религиозных потребно-
стей военнослужащих-мусульман и евреев, 
как конфессиональных групп нехристиан, 
большой познавательный интерес представ-
ляет монография американского ученого 
И.Петровского-Штерн [Петровский-Штерн, 
2003]. 

Следует отметить, что новым явлением 
в российской историографии стало включе-
ние в исследования о духовно-религиозном 
воспитании в российской армии сюжетов о 
мусульманах [Фабрика, 1997; Котков, 1999; 
Кравчук, 2005]. Обозначилась тенденция 
комплексного рассмотрения национальных 
частей конфессиональных меньшинств в 
армии [Лапин, 2001]. 

Общественно-политические, рели-
ги озные и культурно-просветительские 
дви жения татар. В отечественной историо-
графии освещение различных типов соци-
альных движений татар шло в нескольких 
направлениях. Одним из них стало изуче-



ИСТОРИЯ ТАТАР38

ние антиправительственных выступлений 
крестьян в Среднем Поволжье и Приуралье 
против проведения аграрных реформ, зе-
мельных ревизий, фискальных мероприятий 
[Токарев, 1924; Устюжанин, 1948 и др.]. 

В 1920-е–1930-е гг. главным объектом 
исследования для историков было движение 
татарских крестьян Казанской губ. 1878–
1879 гг. В своей книге «Прошлое Татарии» 
Н.Н.Фирсов кратко изложил ход этих со-
бытий [Фирсов, 1926, с.39–40]. До этого 
татарский историк Г.Губайдуллин опубли-
ковал копию ходатайства татар в МВД с 
жалобой на незаконные действия губерна-
тора в Казанском у. в 1878 г. [Губайдуллин, 
1925, с.38–40]. Г.Рахимом были введены в 
научный оборот воспоминания очевидца 
этого восстания [Рахим, 1928, с.144–151]. 
Е.И.Чернышев, изучив значительный источ-
никовый материал, написал объемную ста-
тью [Чернышев, 1927], описав практически 
весь ход восстания в Казанском у. Н.Н.Фир-
сов и Е.И.Чернышев назвали страх перед 
пред стоящим крещением основной причи-
ной волнений среди татарских крестьян.

Одним из первых исследований по татар-
скому крестьянскому движению 1850–1870-х 
гг. стала работа Л.И.Морозова [Морозов, 
1936]. Основные сюжеты многонациональ-
ного крестьянского движения в Казанской 
губ. 1860-х гг. нашли отражение в новых 
трудах Е.И.Устюжанина, Е.И.Чернышева 
[Устюжанин, 1948; Чернышев, 1948]. Сле-
дует отметить изменение точки зрения по-
следнего на причины движения татарских 
крестьян 1878–1879 гг. Е.И.Чернышев вы-
двинул в качестве главной причины соци-
ального протеста ухудшение их социально-
экономического положения [История, 1955, 
с.358–360].

В трудах С.И.Даишева [Даишев, 1955; 
1957] были впервые рассмотрены отдель-
ные моменты волнений татарских крестьян 
против закона об образовательном цензе для 
мусульманских духовных лиц, против про-
ведения переписи населения 1897 г., отме-
чена прямая связь выступлений крестьян с 
религиозным гнетом и их трудным экономи-
ческим положением.

Ю.И.Смыков [Смыков, 1973] проделал 
большую и результативную работу по изу-
чению форм социального протеста много-
национального крестьянства Казанской, 

Самарской и Симбирской губерний, в т.ч. 
татарского, выявил динамику и основные 
этапы крестьянского движения порефор-
менного периода. Им создана наиболее пол-
ная картина событий 1878–1879 гг. в Казан-
ской губ.

В постсоветский период происходит 
расширение сферы научных изысканий в 
области изучения движений татарского кре-
стьянства. По материалам Казанской губ. 
установлено, что большинство выступле-
ний татарских крестьян в пореформенный 
период было вызвано не экономическими 
мотивами, а обострением «мусульманского 
вопроса» в Российской империи, а также 
сопричастностью к крестьянским волне-
ниям приходского духовенства и татарского 
купечества [Загидуллин, 1992]. Началось 
последовательное изучение татарских кре-
стьянских выступлений, вызванных раз-
личными слухами о крещении [Загидуллин, 
2000; Мəрданов, 2007], движения возвраще-
ния крещеных татар в ислам [Кобзев, 2007а; 
Исхаков, 2011 и др.]. Важным достижением 
современных ученых стали отказ от упро-
щенных схем и подходов при анализе этих 
движений, характерных для советской исто-
риографии, признание их формой протеста 
татар против курса имперского руководства,  
протеста, направленного на сохранение сво-
ей культурной самобытности и этноконфес-
сиональной идентичности. 

Большое внимание исследователей при-
влекает и джадидизм. Единого мнения сре-
ди ученых относительно социальной приро-
ды джадидизма до сих пор не существует. 
В советской историографии в основном 
преобладала характеристика джадидизма 
как части просветительского движения, на-
правленного, в первую очередь, на рефор-
мирование традиционных школ татар, а в 
дальнейшем на сближение с европейской 
культурой и преобразование обществен-
ной жизни в соответствии с современны-
ми требованиями [Валидов, 1923; Сəгъди, 
1926; Ибраһимов, 1984; Нафигов, 1964 и 
др.]. Параллельно джадидизм получил и по-
литическую окраску: он рассматривался в 
противопоставление просветительству как 
национально-буржуазное движение, пред-
ставители которого обвинялись в пантюр-
кизме, панисламизме, контрреволюцион-
ной деятельности [Фасеев, 1971; Хасанов, 



Обзор источников и литературы 39

1977; Абдуллин, 1977]. Если в советской 
историографии джадидизм рассматривался, 
в основном, в рамках тем по просветитель-
ству или в общих трудах по истории татар, 
то на современном этапе появились иссле-
дования, посвященные непосредственно 
джадидизму как социокультурному феноме-
ну: продолжается изучение роли кадимизма 
и джади дизма в процессе нациестроитель-
ства, определяется сущность джадидизма, 
выявляются новые подходы к этой пробле-
ме [Исхаков, 1997а; Абдуллин, 1998; Муха-
метшин, 2005; Хабутдинов, 2008]. 

Джадидизм также, в зависимости от до-
минирующей идеологии, характеризовал-
ся по-разному, и как культурно-просвети-
тельское, и как общественно-политическое 
течение. В последнее время появилось мне-
ние, что в джадидизм должен вкладываться 
более широкий смысл, который охватывал 
бы религиозное, просветительское и поли-
тическое реформаторство в жизни татарско-
го народа [Ислам, 2001, с.127–132]. 

Среди религиозно-политических на-
правлений достаточно полное освещение 
получило ваисовское движение. В до-
октябрьской историографии деятельность 
ваисовцев оценивалась неоднозначно. 
А.И.Кильдишев [Кильдишев, 1908], буду-
чи некогда одним из его последователей, 
на основе собственных наблюдений и со 
слов руководителя Гайнана Ваисова, пред-
ставил работу, в которой обличалась дея-
тельность этого движения. В отличие от 
него Е.В.Молоствова [Молоствова, 1912], 
используя материалы А.И.Кильдишева и 
новые сведения, полученные от ваисовцев, 
благосклонно обрисовала историю и суть 
ваисовского движения как религиозного. В 
советское время ваисовское движение рас-
сматривалось сквозь призму социально-
классовой борьбы. Тем не менее один из ис-
следователей, М.Сагидуллин [Сагидуллин, 
1930], смог системно изложить его исто-
рию: от зарождения до окончательного пре-
кращения [Усманова, 2006, с.383–384]. На 
современном этапе наиболее полно история 
движения ваисовцев представлена в работе 
Д.М.Усмановой «Мусульманское «сектант-
ство» в Российской империи: «Ваисовский 
Божий полк староверов-мусульман». 1862–
1916 гг.» [Усманова, 2009]. В данном иссле-
довании ваисовское движение представлено 

как религиозное объединение, в дальней-
шем трансформировавшееся в сообщество 
со своей религиозной автономией, социаль-
ным статусом и политической программой. 

В отечественной историографии появи-
лись работы, рассматривающие различные 
формы выступлений татар как борьбу за 
обретение государственности, характери-
зующие их как национальное движение. 
В этом русле выполнено исследование 
Ф.М.Султанова «Татарское национальное 
движение: история и современность» [Сул-
танов, 2000], который, рассматривая фор-
мы татарского национального движения в 
Новое время (религиозное реформаторство, 
джадидизм), отмечает постепенный переход 
в национальном самосознании от принци-
пов исламизма к патриотическому принципу 
татаризма, вызванный специфическим кли-
матом, созданным политикой правительства 
России и православной церкви, пренебрежи-
тельным отношением к нерусским народам. 

В целом, историография различных форм 
движений татар показывает тенденцию к 
выделению во всех формах выступлений 
религиозно-национальной составляющей, 
лежащей в основе самосознания народа.

Разные аспекты истории татар в XIX – 
начале ХХ в. становились также объектами 
диссертационных исследований. Наиболь-
шее развитие такие труды получили в пост-
советский период, когда негласные ограни-
чения в выборе тем и использовании методов 
исследования были сняты. С конца 1990-х 
гг. общественно-политическая, социально-
экономическая, религиозная история татар, 
развитие национальной литературы, об-
разования, просвещения начали изучаться 
преимущественно татарстанскими учены-
ми, и зачастую такие исследования ограни-
чивались региональными рамками. Такой 
узкий подход был определен идеологией 
советской исторической науки, в результате 
которой история нерусских народов не рас-
сматривалась как часть российской истории, 
а только вплеталась в общую канву. 

На современном этапе развития гумани-
тарных знаний появились работы, в которых 
анализируется вклад татарских интеллектуа-
лов, религиозных деятелей в развитие про-
светительства [Салахова, 2003; Гимазова, 
2004; Зайни, 2004; Шарафутдинов, 2004a; 
Миннулина, 2006; Хафизов, 2006; Хами-



ИСТОРИЯ ТАТАР40

туллина, 2007 и др.], а также труды, авторы 
которых ставят целью определение места и 
роли татарского просветительства в разви-
тии общественно-политической мысли [Ена-
лиев, 1998; Сабиров, 2000; Салахов, 2000; 
Жестовская, 2004; Галимзянова, 2006]. 

Краткий обзор отечественной исто-
риографии истории татарского народа по-
казывает, что выбор темы исследования и 
оценка исторических событий и фактов в 
значительной степени обусловлены состоя-

нием развития исторической науки и воз-
действием идеологических «клише». Если 
советская историография, находившаяся 
под давлением существовавшей идеологии, 
отличается критикой основных обществен-
ных, социальных, культурных процессов, 
происходивших в истории татар, то пост-
советская историография, поднимая те же 
проблемы, дает другие оценки событиям, 
порой кардинально отличающиеся от пре-
дыдущих. 

Историография на турецком языке 

Альпер Альп

В историографии на турецком языке 
имеются работы, посвященные различным 
аспектам истории и культуры поволжских 
татар XIX – начала ХХ в. Первой такой пуб-
ликацией была книга Шемседдина Сами, 
который представил краткие сведения о 
российских мусульманах, населении, учеб-
ных заведениях и промышленности Казани 
[Sami, 1891, s.1605; 1899, s.3656]. 

Интерес к татарам в Турции повысился 
к началу XX в., что наглядно проявилось 
в публикациях газет «Sabah», «İkdam», 
«Tercüman-ı Hakikat». С 1911 г., когда та-
тарин Ю.Акчура начал издавать в Стамбу-
ле журнал «Türk Yurdu» («Турецкий дом»), 
увеличилось количество информации о по-
волжских татарах. 

Авторами первых трудов о поволжских 
татарах были эмигрировавшие из России та-
тарские интеллектуалы, заложившие тради-
ции изучения истории и культуры бывших 
соотечественников. Достоинством их тру-
дов являются достоверное знание изучае-
мой темы и личное знакомство с видными 
деятелями татарского возрождения начала 
ХХ в. В книге Габделбари Баттала Тайма-
са «Казанские тюрки» (1925) [Taymas, 1966; 
Таймас, 1996] описывается история по-
волжских татар с древнейших времен и до 
образования СССР. Период царствования 
Екатерины II автор оценивает как время, 
когда отношения между самодержавием и 
мусульманами начали налаживаться, что в 
определенной степени было вызвано стрем-
лением имперской власти к мирному расши-
рению своего влияния на Казахскую степь и 

Среднюю Азию. Таймас считает, что нача-
ло XIX в. было временем экономического и 
мыслительного прорыва татар. Он отмечает 
их достижения в торгово-промышленной 
сфере, центры производства и торговли име-
нует центрами развития культуры, выделяет 
роль печатания в Казани книг на арабском 
шрифте и т.д. К.Насыри и Ш.Марджани 
Таймас называет лидерами Нового време-
ни. Он определяет джадидизм как движе-
ние просвещения и культуры российских 
тюрков, подчеркивает, что джадидисты без 
поддержки государства в противостоянии с 
кадимистами, не теряя своей уверенности, 
сделали значительные шаги в деле модер-
низации татарских институтов. В качестве 
флагманов образовательных учреждений он 
называет медресе «Мухаммадия», «Хусаи-
ния», «Усмания», «Галия» и Иж-Буби, от-
мечает коммерсантов, способствовавших их 
успешной работе. 

В серии произведений, вышедших под 
названием «Kazanlı Türk Meşhurlarından» 
(«Знаменитые казанские тюрки»), Таймас 
впервые в Турции дал наиболее полную ин-
формацию о таких джадидистах и просвети-
телях, как Р.Фахретдин, Г.Баруди, М.Бигиев 
[Taymas, 1958, 1958 а, 1958 б], он написал 
также очерк о жизненном пути братьев Ах-
метхади и Садри Максуди [Taymas, 1959].

Благодаря своим работам по истории 
казанских татар стал известным ученым в 
Турции Акдес Нимет Курат, также по про-
исхождению татарин. В статье «Период 
цивилизационного пробуждения казанских 
тюрков» («Kazan Türkleri’nin Medenî Uyanış 



Обзор источников и литературы 41

Devresi») [Kurat, 1969, s.100], которая по 
объему соответствует книге, описаны усло-
вия, подготовившие почву для татарской 
модернизации, исследованы деятельность 
улемов, богатых татар и просветителей, ко-
торые обучались в русских и европейских 
высших учебных заведениях. Курат подчер-
кивает призыв Г.Утыз Имяни о необходимо-
сти заниматься практическими жизненными 
проблемами вместо ненужных религиозных 
вопросов, отмечает его реформаторские 
качества, в т.ч. поддержку в изучении рус-
ского языка. В отличие от Таймаса Курат 
возносит Г.Курсави, называя его второй по 
значимости фигурой в движении пробуж-
дения. Он считает важнейшей его идею о 
праве каждого исламского ученого в меру 
своего понимания толковать, объяснять Ко-
ран и хадисы и искать истину и, в меру по-
лученных результатов, действовать против 
схоластического мышления, господствовав-
шего в Бухаре и Казани. Среди других ли-
деров движения обновления Курат называ-
ет Ш.Марджани, К.Насыри, Х.Фаизханова 
финансистами модернизации татарского 
сообщества считает татарских предприни-
мателей. По его мнению, все идеи и усилия, 
прилагаемые для обновления, были почерп-
нуты из культурного опыта и под влиянием 
идейного движения России, Турции и Егип-
та. В частности, он указывает на близкие 
связи Г.-Р.Ибрагимова с такими известными 
османскими просветителями, как Намык 
Кемаль, Ахмет Вефик, Муалли Наджи, Али 
Суафи и Ахмет Митхат. В статье также под-
робно описана политическая деятельность 
мусульман России в начале ХХ в.

Труды Надира Девлета «Rusya Türk-
leri’nin Milli Mücadele Tarihi (1905–1917)» 
(«История национальной борьбы россий-
ских тюрков (1905–1917)») [Devlet, 1999] 
и «1917 Türk-Tatar Millet Meclisi» («Тюрко-
татарское Национальное Собрание 1917 
года») [Devlet, 1998] – взаимодополняющие 
произведения. В контексте заявленной темы 
в первой работе освещается процесс раз-
вития движения за обновление в Поволжье 
и других регионах страны до 1905 г., ана-
лизируются взгляды татарских интеллек-
туалов на создание единого литературного 
языка среди тюркских народов России: если 
Р.Фахретдин, М.Бигиев выступали за эту 

идею, то Г.Баруди и Г.Тукай придерживались 
мнения, что татарский язык должен быть от-
дельным литературным языком. Во втором 
труде Н.Девлета также представлены сведе-
ния по культурной и политической истории 
поволжских татар конца XIX – начала XX в.

Значительный вклад в изучение дея-
тельности Г.-Р.Ибрагимова [Türkoğlu, 
1997] и Р.Фахретдина [Türkoğlu, 2000] внес 
И.Тюркоглу. Он проследил жизненный путь 
Г.-Р.Ибрагимова в России и Турции, оха-
рактеризовал его образовательную, изда-
тельскую, журналистскую и политическую 
деятельность, взгляды на образование и на 
исламский мир, отношение к его идеям му-
сульман Турции.

В исследованиях И.Тюркоглу также да-
ется развернутая характеристика татарских 
образовательных учреждений и системы 
образования в них, выявляется роль Мард-
жани, Афгани, И.Гаспринского в форми-
ровании взглядов Р.Фахретдина, подробно 
освещаются устройство и функции ОМДС, 
в котором Р.Фахретдин состоял казыем, а 
в советский период – муфтием. Автор дает 
высокую оценку роли Р.Фахретдина в раз-
витии джадидистского движения.

Ахмет Канлыдере комплексно исследо-
вал биографию и труды известного религиоз-
ного деятеля М.Бигиева, рассмотрел влияние 
взглядов татарского богослова на мусульман 
России и Турции [Kanlıdere, 2005].

Книгу Ибрагима Мараш «Türk Dünya-
sında Dini Yenileşme» («Религиозная рефор-
ма в тюркском мире») [Maraş, 2002] можно 
назвать повествованием по истории идей 
по волжских татар, основанным на анализе 
работ Утыз Имяни, Курсави, Марджани и 
Фаизханова, воздействии на джадидистское 
движение лидеров нового поколения просве-
тителей: Г.Баруди, М.Бигиева, Р.Фах рет дина, 
Г.Буби и З.Расули. Автор рассматривает так-
же такие проблемы, как перевод Корана, 
тему иджтихада, язык хутбы и права жен-
щин, которые часто становились объектом 
полемики между татарами в начале ХХ в.

Ильяс Топсакал рассмотрел взаимоотно-
шения между Русским государством и по-
волжскими татарами на протяжении XIX – 
начала ХХ в., систему Н.И.Ильминского; на 
основе работ М.Машанова он характеризует 
отношение миссионерских организаций к 



ИСТОРИЯ ТАТАР42

мусульманскому сообществу региона в на-
чале ХХ в. [Topsakal, 2009]. 

В работе Саиме Селенги Гёкгёз «Yevfi miy 
Aleksandroviç Malov İdil-Ural’da İslam Karşıtı 
Rus Misyon Siyaseti» («Евфимий Александ-
рович Малов. Антиисламская миссионер-
ская политика России в Волго-Уральском 
регионе») повествуется о государственно-ис-
ламских отношениях, движении возвраще-
ния крещеных татар в ислам, определяются 
основные направления деятельности Малова 
на миссионерской стезе [Gökgöz, 2007].

Альпером Альпом исследованы полити-
ческие течения и группы среди татар в нача-

ле ХХ в. В первой части его труда освещает-
ся участие татар в политических процессах 
в России и среди мусульман [Alp, 2010]. 

В исторических трудах на турецком 
языке, посвященных истории татар Волго-
Уральского региона рассматриваемого пе-
риода, следует выделить четыре проблемы: 
движение джадидизма и мусульманское 
реформаторство (эти темы раскрываются в 
большинстве случаев через труды и поступ-
ки конкретных личностей); общественно-
политическая деятельность татар в начале 
ХХ в.; политика христианизации в отноше-
нии татар. 

Западная историография

Мустафа Туна
В западной литературе XIX в. о мусуль-

манских народах Волго-Уральского региона 
упоминалось хотя и нечасто, но в основном 
в мажорных тонах. В 1825 г. специальный 
выпуск по России туристического справоч-
ника «The Modern Traveler» («Современный 
путешественник»), издаваемого в Лондоне, 
цитировал одного путешественника 1715 г. 
следующим образом: «Говорят, что казан-
ские татары более цивилизованные люди, 
чем их русские хозяева». Как утверждают 
авторы справочника, татары выделялись 
высоким уровнем грамоты (чтение и пись-
мо), при каждой мечети работала школа, а 
татарские купцы в Казани были очень бо-
гатыми [The Modern Traveler, 1825, с.226, 
с.308–309]. Немецкий экономист барон фон 
Гакстгаузен объездил ряд городов и облас-
тей России и собрал огромное количество 
разнообразного материала. В 1856 г. вышел 
в свет английский вариант его книги «The 
Russian Empire: Its People, Institutions, and 
Resources», в которой фон Гакстгаузен пи-
сал: «…казанские татары, как в плане мен-
талитета, так и по физическому состоянию, 
относятся к более благородной расе чело-
вечества, но магометанство позволяет им 
развиваться только в ограниченной степе-
ни». Подчеркивая превосходство татар над 
русскими, он также полагал, что «если бы 
эта интеллектуальная и дружелюбная раса 
была обращена в христианство, то она мог-
ла бы стать не только одной из самых циви-
лизованных наций, но и распространила бы 

христианство и цивилизацию по всей Азии» 
[Baron von Haxthausen, 1856, р.323–328]. 

В литературе XIX в. подобные сравнения 
татар с русскими стали встречаться реже, но 
авторы продолжали утверждать, что казан-
ские татары «самый цивилизованный на-
род» в своей семье, т.е. среди тюркских на-
родов России [Latham, 1878, р.226]. 

В конце XIX в. произошел всплеск этно-
графических и филологических исследова-
ний в Западной Европе. Следствием этого 
было рождение тюркологии как научной 
дисциплины (как в России, так и в Западной 
Европе). Один из основателей этого научно-
го направления В.В.Радлов провел более де-
сяти лет в Алтайском крае, где изучал языки 
тюркских народов. Его работы на немецком 
языке о сибирских татарах вызвали инте-
рес к тюркским языкам среди европейских 
филологов [Radloff, 1884]. В то время на 
Западе значение этнонима «татары» имело 
расплывчатый характер, варьируясь между 
«монголами» и «среднеазиатскими мусуль-
манами». В основном этот термин исполь-
зовался для обозначения тюркоязычных по-
томков Золотой Орды, которые продолжали 
населять кипчакские степи. В рамках этой 
широкой категории авторы использовали 
региональные указатели для обозначения 
«татар», живущих в том или ином регионе. 
Например, термином «казанские татары» 
обозначались жители Казанского ханства, 
позже Казанской губ. Постепенно термин 
«тюрк», или «тюркский», приобрел много 



Обзор источников и литературы 43

коннотаций термина «татарский», и благо-
даря накоплению подробных этнографиче-
ских данных о «татарах» различных регио-
нов эти названия превратились в этнонимы. 
Термин «казанские татары» использовался в 
английском языке еще в начале XVIII в., но 
с конца XIX в. он чаще стал использоваться 
как этническое обозначение для тюркоязыч-
ных народов, населявших бассейн Волги и 
Камы. Первоначально сюда относились и 
татары, принявшие христианство под вла-
стью России, но чаще всего термин «казан-
ские татары» подразумевал мусульманское 
население региона [см.: Balint, 1875–1876, 
цит. по: Duka, 1889, p.596; Cust, 1891, p.184–
194; Vambery, 1892, p.1–18]. 

Еще одно обстоятельство конца XIX в. за-
ключалось в том, что, в отличие от светских 
этнографов, русские православные миссио-
неры активизировались в плане изучения 
и определения народов Волго-Уральского 
региона. Они добыли огромное количество 
информации, и несмотря на то, что она 
полностью была на русском языке, резуль-
таты их работы повлияли на характеристи-
ку казанских татар в западной литературе. 
Основной тематикой миссионерской лите-
ратуры было безразличие казанских татар 
к христианскому прозелитизму. Вероятно, 
известный венгерский востоковед еврейско-
го происхождения Армин Вамбери именно 
это имел в виду, когда в 1892 г. писал: «Не-
смотря на три столетия подчинения России, 
[казанские татары-мусульмане] только слег-
ка ослабили свою приверженность к исламу 
и к азиатскому образу мышления, и нет ни 
малейшего признака их поглощенности до-
минирующим элементом [т.е. русскими]» 
[Vambery, 1892, р.12]. К началу XX в., рус-
ские миссионеры, разочарованные сопро-
тивлением татар-мусульман прозелитизму, 
стали раздраженно осуждать их. В 1911 г. 
в дебютном выпуске американского мис-
сионерского журнала «The Moslem World» 
(«Мусульманский мир») была опубликова-
на статья «Мусульмане в России» Софьи 
Бобровниковой-Чичериной, активной по-
следовательницы Н.И.Ильминского. Автор 
сообщала западному читателю о возникаю-
щем среди российских мусульман рефор-
мистском движении, известном как «джади-
дизм». По ее мнению, реформисты, многие 

из которых были влиятельными представи-
телями глобального движения пантюрки-
стов и панисламистов, близки к своей цели, 
заключающейся в «объединении отдельных 
исламских этносов России в одну мусуль-
манскую нацию». Если до этого в западной 
литературе о татарах писали как о нацио-
нальном меньшинстве, вызывающем сим-
патию, например барон фон Гакстгаузен, то 
С.Бобровникова-Чичерина в своей статье 
превратила их в угрозу для Российской им-
перии и, следовательно, для всего христиан-
ского мира [Bobrovnikoff, 1911, р.5–31]. 
Вамбери еще в 1906 г. в своей статье сооб-
щил, что пантюркизм, или панисламизм, ис-
черпал свою практичность [Vambery, 1906, 
р.348–353].

До распада Советского Союза в запад-
ноевропейской и американской литературе 
продолжала доминировать выраженная в 
статье С.Бобровниковой обеспокоенность 
по поводу тюрко-мусульманской активно-
сти в конфликте с российской властью. В 
1918 г. автор другой статьи, опубликован-
ной в журнале «The Moslem World», пред-
положил, что хаос, царивший в России в 
конце Первой мировой войны, и открытие 
границ для протестантских миссионеров 
могут создать возможность для борьбы с 
тюрко-мусульманским движением, кото-
рое он назвал «пантуранистским» [Camp, 
1918, р.115–130]. Вероятно, одной из по-
следних работ, где межрегиональное тюрко-
мусульманское движение, возникшее на по-
роге XX в., освещено далеко не в лучшем 
свете, является книга С.А.Зеньковского 
«Пантюркизм и ислам в России», изданная 
в 1960 г. С.А.Зеньковский в основном ин-
тересовался древнерусской историей, осо-
бенно историей РПЦ, и не знал тюркских 
языков. Поэтому в своем исследовании он 
опирался преимущественно на православ-
ную миссионерскую литературу о россий-
ских мусульманах и на ее перевоплощение 
в советской историографии, в которой про-
должалось очернение мусульманских ре-
формистов конца эпохи империализма, на 
этот раз – как представителей «буржуазно-
го» движения. Следовательно, несмотря на 
очевидные отк лонения С.А.Зеньковского 
от научности в исследовании предмета, его 
работа отражает, скорее, антагонистический 



ИСТОРИЯ ТАТАР44

тон русско язычной литературы, имевшейся 
в его распоряжении [Zenkovsky, 1960]. 

Между тем как отношения Советского 
Союза с Западом в 30-е гг. XX в. постепенно 
начали ухудшаться, в западной литературе 
возник альтернативный подход к вопросу о 
межрегиональных тюрко-мусульманских ре-
формистских движениях, который одобрял 
их и даже возвеличивал. Тогда материалы 
из тюркоязычных источников стали изоби-
ловать в западной литературе. Еще в 1922 г. 
авторы одной из статей Британской энци-
клопедии писали: «… ситуация изменилась 
после русской революции и развала России. 
Пантюркисты теперь заметно приблизились 
к достижению своих ирредентистских це-
лей» [Encyclopedia Britannica, 1922]. Конеч-
но, этого не произошло, но особенно после 
Второй мировой войны, когда разногласия 
между Западом и СССР превратились в от-
крытый антагонизм, воспоминания о тюрко-
мусульманских реформистских движениях 
конца эпохи империализма и политической 
активности среди мусульман России в ран-
ний советский период терзали воображение 
ученых в Западной Европе и Америке: Со-
ветский Союз лишил свободы тюркские и 
мусульманские народы бывшей Российской 
империи, но эти народы, некогда вкусившие 
свободу, как утверждают авторы – при внеш-
ней поддержке Османской империи, возмож-
но, сейчас снова могли бы начать борьбу за 
независимость, получив достаточный сти-
мул и помощь со стороны Запада. 

В 1950-е гг. исследования «национальной 
проблемы» Советского Союза обрели попу-
лярность [например, Kolarz, 1952; Hostler, 
1975]. Значительных результатов добились 
трое французских ученых: Александр Бен-
нигсен, Шанталь Лемерсье-Келькеже и 
Элен Каррер д’Анкос. Их первые публика-
ции, увидевшие свет в 1960-е гг., вызвали 
огромный интерес к тюрко-мусульманским 
народам Советского Союза как к подрыв-
ному элементу [Bennigsen, 1964; 1967; 
d’Encausse, 1966; L’Empire Éclaté 1978]. Во 
всех этих исследованиях Волго-Уральского 
региона татары представлены как один из 
многочисленных мусульманских народов 
Советского Союза. Они получили широкую 
известность в литературе о модернистских 
тенденциях, возникавших в конце эпохи им-
периализма, где на первый план всегда вы-

ходил Волго-Уральский регион, но в исто-
риографии советского периода о них мало 
упоминалось. Единственным исключением 
здесь можно назвать невероятную популяр-
ность Мирсаида Султан-Галеева, которую он 
получил за попытку объединить марксизм с 
идеей самоопределения и мусульманского 
национализма, подразумевавшего, что рево-
люция еще не закончилась для мусульман-
ских народов Советского Союза [Bennigsen, 
Lemercier-Quelquejay, 1960; Galiev, 1986].

Трясина, в которую СССР загнал себя, 
вторгнувшись в Афганистан в 1979 г., уси-
лила надежды Запада на мусульманское воз-
рождение в Советском Союзе. Работа Алек-
сандра Беннигсена и Мари Броксап (Marie 
Broxup) «The Islamic Threat to the Soviet 
State» («Исламская угроза для Советского 
Союза»), изданная в 1983 г., является ярким 
тому примером [Bennigsen, Broxup, 1983]. 

Работы Эдварда Лаззерини также заслу-
живают упоминания в этом контексте. Он 
оценил вопрос ислама и современности в 
основном с точки зрения субъекта его дис-
сертации «Исмаил-Бей Гаспринский: идей-
ный отец мусульманских реформаторов 
XIX – начала XX вв. в Российской империи» 
(1973). В результате и отчасти под влиянием 
представителей татарской диаспоры – таких 
историков, как А.Курат и Баттал-Таймас, 
которые сами были последователями идей 
Гаспринского, Лаззерини подошел к кон-
цепции мусульманских реформ в Россий-
ской империи в светском тоне. Предметом 
его изысканий были не татары Среднего По-
волжья. Однако, учитывая ключевую роль 
казанских татар и Казани в культурной жиз-
ни мусульман России в конце XIX – начале 
XX в., он обратил пристальное внимание на 
реконструкцию их национальной истории 
в работах татарских историков советского 
периода. Внимание Лаззерини к исламу как 
культурной традиции и к реформам внутри 
этой традиции продолжает привлекать к 
нему интерес ученых даже сегодня. Однако 
то, что имело большое значение в западных 
научных кругах в 1970-х гг., было подрыв-
ным потенциалом мусульман в Советском 
Союзе. Диссертация Лаззерини привлека-
ла многих исследователей благодаря своей 
богатой источниковой базе. Его диссерта-
ция не была опубликована [Lazzerini, 1981, 
p.625–35; 1982; 1994, p.82–100]. 



Обзор источников и литературы 45

В 1980-х гг. были опубликованы моно-
графии на английском языке, посвященные 
истории отдельных народов СССР, в основ-
ном мусульманских [Fisher, 1978 и др.]. 
Среди них был первый исторический обзор, 
посвященный исключительно казанским та-
тарам, или «волжским татарам», как назвала 
их А.-А.Рорлих в своей одноименной книге, 
вышедшей в 1986 г. [Rorlich, 1986]. 

В связи с тем, что большинство библио-
тек и архивов Волго-Уральского регио-
на в тот период были закрыты для автора, 
А.-А.Рорлих в своей книге использовала 
печатные материалы из американских, ев-
ропейских и турецких библиотек, а также 
материалы, полученные от представителей 
татарских диаспор. В результате в ее рабо-
те отражен характер двух разных по стилю 
групп источников XX в. по истории мусуль-
ман России, это: 1) источники советского 
периода, подчеркивающие отличительные 
черты этнической или национальной при-
надлежности казанских татар; 2) тюркская и 
западная литература, в центре внимания ко-
торой находится реформистское движение 
конца эпохи империализма как особенность 
периода национального пробуждения. Таким 
образом, А.-А.Рорлих большую часть своей 
работы посвятила тюрко-мусульманскому 
преобразованию и взаимодействию видных 
мусульманских реформистов, часть кото-
рых придерживалась империалистических, 
а другая советских взглядов, до утвержде-
ния советской власти в Волго-Уральском ре-
гионе. Заключительную главу своей работы 
она посвятила «культурной устойчивости» 
казанских татар к особенностям советского 
режима. 

В постсоветский период интерес евро-
пейских и американских исследователей к 
мусульманским народам СССР как к под-
рывному элементу «растворился». Если 
ранее ислам являлся союзником западного 
блока в борьбе против заклятого врага, то 
после развала СССР он был представлен в 
качестве новой глобальной угрозы. Такое 
видение создает отрицательное предубеж-
дение в исследованиях, посвященных Сред-
ней Азии и Кавказу. Однако волго-уральские 
мусульмане, находившиеся далеко от основ-
ных очагов вооруженных действий и отно-
сительно мирно интегрировавшие в новую 
Россию, избежали этой дурной славы. К 

тому же, исследователи истории Поволжья 
и Приуралья подчеркивают относительно 
мирное существование мусульманского на-
селения этих регионов в многоязычной и 
многоконфессиональной среде под властью 
немусульманской империи. 

Немецкий ученый Андреас Каппелер, 
исследуя историю экспансии Российской 
империи в Волго-Уральском регионе, уже 
в 1980-х гг. сообщал об этом новом направ-
лении [Kappeler, 1982]. Особенно его книга 
«Russland als Vielvölkerreich», впервые опуб-
ликованная в 1992 г. на немецком языке, а за-
тем переведенная на французский и англий-
ский языки, повлияла на новое поколение 
историков, начинавших изучать историю 
Российской империи в 1990-х гг. [Kappeler, 
1992]. Когда Советский Союз распался и 
многие народы, составлявшие этот «союз» 
стали более заметными на политической 
арене, эти постсоветские ученые стали смо-
треть на Российскую империю как на мно-
гонациональное и многоконфессиональное 
единство. В этой связи, в частности, стоит 
упомянуть работы Роберта Джераси, Пола 
Верта и Роберта Круза, уделивших особое 
внимание истории поволжских татар. Ис-
следовав материалы недавно открывшихся 
местных архивов, они провели тщательную 
работу, пытаясь связать историю Волго-
Уральского региона с такими широкими 
историографическими проблемами, как кон-
фессиональная политика, исследования по-
граничных территорий, а также имперская 
и национальная самобытность. Джераси и 
Верт в некоторой степени опирались на нео-
публикованную диссертацию Изабель Тейц 
Крейндлер [Krindler, 1969] и акцентировали 
свое внимание прежде всего на политике 
и идентичности империализма в России. 
Мусульмане в их исследованиях предста-
ют не в качестве предмета исследования, а 
как объект российской политики и одна из 
групп населения [Geraci, 2001; Werth, 2002]. 
Р.Круз сосредоточился на взаимодействии 
между мусульманскими общинами России 
и имперским государством. Однако его по-
нимание точки зрения мусульманских об-
щин было поставлено под сомнение, его 
аргументы о причастности имперского го-
сударства к разработке исламского права, 
а также о готовности мусульман допустить 
его вмешательство в свои внутренние споры 



ИСТОРИЯ ТАТАР46

привлекли внимание историков и теологов 
[Crews, 2006]. 

Ко второму типу источников, ставших ши-
роко доступными для историков в постсовет-
ский период, относятся тюрко- и арабоязыч-
ные рукописи волго-уральских мусульман. 
Особенно Аллен Франк и Михаэль Кемпер 
широко использовали эти источники в опи-
сании уникального мусульманского мира в 
Российской империи, который не является 
независимым или изолированным, но в то 
же время в значительной степени обособлен 
от имперского государства. Основываясь на 
результатах работ советских историков, в 
числе которых также были и татары, Кемпер 
и Франк связали историю Волго-Уральского 
региона с существующей литературой о 
Средней Азии и Ближнем Востоке, которая 
уже много лет пыталась объяснить ислам и 
мусульманскую общину методом текстово-
го анализа. Если Кемпер проанализировал 
дискурс исламских ученых XVIII в. и, осо-
бенно, XIX в. [Kemper, 1998; Кемпер, 2008], 
то Франк изначально делал упор на дебаты 
татарских ученых и представителей интел-
лигенции об идентичности волго-уральских 
мусульман в XIX в. [Frank, 1998, с.39–49], 
затем подробно описал религиозные инсти-
туты и образ жизни мусульманских общин 
региона в тот же период [Frank, 2001; Франк, 
2008]. Эти работы дают представление о вы-
соких культурных достижениях мусульман 
Поволжья и Приуралья в XIX в., которые 
тесно связаны с другими мусульманами как 
внутри региона, так и далеко за его предела-
ми, и лишь косвенно отражают особенности 
имперского государства. 

Третья группа ученых пыталась преодо-
леть разрыв между этими двумя подходами 
постсоветской историографии, используя 
архивные материалы наряду с мусульман-
скими источниками. Однако они не соглас-
ны с контекстом освещения реформистско-
го движения мусульман в ранней западной 
историографии и в своих исследованиях 
старались описать основные проблемы му-
сульман, связанные с империализмом, одно-
временно изучая взаимодействия между 
волго-уральскими реформистами, межре-
гио нальными мусульманскими организа-
циями, имперским государством и частны-
ми аспектами жизни мусульман. Кристиан 
Ноак, например, уделил особое внимание 

социально-экономическому развитию волго-
уральских мусульман в конце XIX – начале 
XX в. и представил этот феномен как основ-
ную причину реформистских и национали-
стических движений [Noack, 2000]. Агнес 
Кефели-Клай пишет, что популярность ис-
лама растет во всех общинах мусульман и 
крещеных татар, имперское государство 
и реформисты изменили свое отношение 
к данному взаимодействию [Keefeli-Clay, 
2001]. Джеймс Майер увидел в реформист-
ской деятельности российских мусульман, в 
т.ч. казанских татар, попытку новых лидеров 
общины создать межимперскую организа-
цию. По мнению автора, эти лидеры, пере-
двигаясь между Российской и Османской 
империями, искали новую общую идентич-
ность, которая могла бы объединить мусуль-
ман этих отдаленных территорий [Meyer, 
2007]. И, возможно, в дополнение ко всему 
вышесказанному, хотелось бы отметить, что 
мы можем понять социальные и культурные 
преобразования в мусульманских общинах 
Волго-Уральского региона конца эпохи им-
периализма как результат взаимодействия, 
иногда и конфликта, внутрирегиональных, 
имперских и глобальных влияний [Tuna, 
2009; 2011]. 

В целом, западная литература по истории 
казанских татар в XVIII–XIX вв. сформиро-
валась под влиянием отношения западноев-
ропейских и американских авторов к более 
широким культурным и политическим проб-
лемам, таким как колониализм, христианский 
про зелитизм, ухудшение отношений между 
СССР и Западом и «холодная война». Когда 
огромная политическая напряженность была 
снята, начиная с 1990 г. количество новых 
направлений в развитии этой литературы за-
метно прибавилось. Трудно назвать какую-
либо другую более серьезную политическую 
проблему. Тем не менее, относительно бла-
гополучная интеграция Рес публики Татар-
стан в политическую и культурную среду 
Российской Федерации и мирное сосуще-
ствование мусульман и христиан в Волго-
Уральском регионе привлекают внимание 
многих исследователей. Поэтому интерес 
большинства ученых, изучающих досовет-
скую историю казанских татар, был вызван 
вопросами о том, как мусульманский народ 
может существовать в поликонфессиональ-
ной и многоязыковой среде. 



Раздел I

Социально-демографическое 
развитие татар



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар48

ГЛАВА 1 
Татары в Поволжье и Приуралье

§ 1. Динамика численности и расселение татар в Поволжье и Приуралье

Дамир Исхаков
Численность и особенности территори-

ального размещения этносов оказывают су-
щественное влияние на этнические [Козлов, 
1969] и социальные процессы. Однако для 
правильного понимания этнической ситуа-
ции, сложившейся в тот или иной период, 
исследования лишь сложившегося расселе-
ния народов и современной их численно-
сти явно недостаточно: к этим процессам 
необходимо подходить исторически, что в 
полной мере относится и к волго-уральским 
татарам. Однако при изучении изменений 
в расселении татар в конце XVIII – XIX в. 
необходимо учитывать, прежде всего, 
административно-территориальные преоб-
разования, которые в анализируемый пе-
риод были достаточно масштабными. 

Учитывая это обстоятельство, мы при 
статистических подсчетах брали за основу 
поуездные и погубернские деления, суще-
ствовавшие в 60-х и 90-х гг. XIX в., и весь 
демографический материал за 1795–1897 гг. 
пересчитали в указанных границах. При ра-
боте со статистическими данными, харак-
теризующими демографическое развитие 
татар в изучаемое время, другим серьезным 
фактором, действие которого необходимо 
учитывать, является оценка результатов 
этнических процессов, происходивших в 
Волго-Уральском регионе. Именно тогда 
в Среднем Поволжье и Приуралье интен-
сивно развивались этнические процессы, в 
которые были вовлечены татары, башкиры, 
чуваши, а также бесермяне, что повлия-
ло, главным образом во второй половине 
XIX в., как на динамику изменения числен-
ности, так и на особенности расселения 
волго-уральских татар.

Наиболее интенсивное взаимодействие 
между татарами и башкирами в Приуралье 
отмечалось в XVIII–XIX вв. Проблема взаи-

моотношений между татарами и башкирами 
была рассмотрена нами в статье, в которой 
отмечалось, что тептяри, «в значительной 
своей массе учтенные в 1897 г. по языку в 
составе башкир, были на самом деле этно-
графической группой татар» [Исхаков, 1979, 
с.42]. Подтвердилось высказанное в литера-
туре мнение о том, что в 1897 г. в составе 
башкир, также по языку, была учтена и часть 
татар-мишарей, проживавших в Приуралье 
[Кузеев, 1978, с.238]. Во всех наших под-
счетах указанные группы населения в кон-
це XIX в. были причислены к татарам. Но 
у проблемы татаро-башкирских этнических 
взаимоотношений есть и другая сторона, 
связанная с правомерностью причисления к 
башкирам населения самых западных райо-
нов Приуралья (территории Бугульминского 
у. Самарской губ., Сарапульского и Елабуж-
ского уездов Вятской губ., Мензелинского у. 
Уфимской губ.), которое, согласно переписи 
1897 г., было зафиксировано как «башкиры». 
У Р.Г.Кузеева, занимавшегося изучением де-
мографического развития башкир, по этому 
вопросу нет четкой позиции: с одной сторо-
ны, он совершенно справедливо отмечает, 
что по переписи 1897 г. «в составе башкир 
было учтено около 300–350 тыс. тептярей 
и мишарей» [Кузеев, 1978, с.241]. С другой 
стороны, вопреки собственному указанию 
на то, что «нельзя, конечно, не учитывать и 
близость башкирского и татарского языков, 
и вообще отсутствие существенных разли-
чий в разговорной речи тептярей и башкир 
в северо-западных районах» [Кузеев, 1978, 
с.245], он, тем не менее, все башкироязыч-
ное население упомянутых выше уездов 
считает полностью башкирским [Кузеев, 
1978, с.250].

Мы предлагаем иное, более четкое реше-
ние этого вопроса. По переписи 1926 г., когда 



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 49

учитывалась не только языковая, но и этни-
ческая принадлежность населения, в преде-
лах Татарской АССР, в которую вошли все 
перечисленные выше уезды, было отмечено 
всего 1,5 тыс. башкир [Шибаев, 1930, с.261]. 
И это там, где по переписи 1897 г. было за-
фиксировано 166 209 башкир (по языку) 
[Шибаев, 1930, с.37, 89, 107]. Куда же они 
исчезли? Ответ довольно прост: они слились 
с татарами. Однако, кроме констатации этого 
факта, в данном случае необходимо ответить 
и на вопрос о причинах, приведших к столь 
быстрым этнотрансформационным про-
цессам. Сразу же следует оговориться, что 
далеко не все из этих 166,2 тыс. чел. были 
башкирами в узком, этническом смысле. Со-
поставление материалов переписи 1897 г. с 
материалами X ревизии (1856 г.) позволяет 
сделать следую щий вывод: из указанного 
выше населения не менее 42 тыс. чел. при-
ходилось на тептярей с «башкирским» язы-
ком. Получается, что остальные 124 тыс. 
собственно башкир за 29 лет между пере-
писями 1897 г. и 1926 г. полностью смени-
ли свою этническую принадлежность, что 
нам кажется невероятным. Если исходить 
из того, что указанная группа башкирского 
населения в конце XIX в. еще продолжала 
сохранять свое этническое самосознание, то 
смену его за столь короткое время придется 
объяснить ошибками переписи 1926 г. Одна-
ко сомнений в правильности этой переписи 
никто не высказывал.

На самом же деле представители вы-
деленной нами группы «башкир» к концу 
XIX в. попросту не могли уже иметь баш-
кирского этнического самосознания. И вот 
почему. Изученные нами материалы по со-
вместной расселенности (в пределах одного 
населенного пункта) татар и башкир в конце 
XVIII – первой трети XIX в. в упомянутых 
уездах показывают, что к этому времени в 
Бугульминском у. 88%, в Мензелинском у. 
58%, в Елабужском и Сарапульском уездах 
45% башкир проживали совместно с тата-
рами. Причем в Бугульминском у. в татаро-
башкирских населенных пунктах числен-
ность татар была в 2 раза, а в Елабужском 
и Сарапульском уездах – в 1,5 раза выше 
численности башкир. В Мензелинском у. 
соотношение было 1:1. Следует добавить, 
что в последнем уезде к концу XVIII в. 43% 

всех браков были смешанными, тептяро-
башкирскими. У нас нет оснований считать, 
что к концу XVIII – началу XIX в. в осталь-
ных уездах дело обстояло иначе. К тому же 
в этих уездах численность татар уже в кон-
це XVIII в. в 5,6 раза превышала числен-
ность башкирского населения. Могла ли в 
такой ситуации эта самая северо-западная 
группа башкир сохранить свою этническую 
специфику? Очевидно, что нет. Недаром 
все попытки земских статистиков в 60–70-х 
гг. XIX в. разделить башкир и татар самой 
северо-западной окраины Приуралья неиз-
менно заканчивались неудачей. Учитывая 
все это, а также то, что между родным языком 
и этническим самосознанием прямой связи 
не существует, можно, как нам думается, 
для конца XIX в. считать «башкир» четырех 
северо-западных уездов принадлежавшими 
к татарскому этносу. При этом башкирская 
этническая принадлежность представителей 
данной группы в более ранний период тоже 
весьма сомнительна, тут, скорее, следует 
вести речь о вхождении их в состав сослов-
ной общности. Весьма часто, как это было 
доказано У.Х.Рахматуллиным, этнически 
эти группы восходили к татарам и другим 
поволжским народам [Рахматуллин, 1988]. 
Поэтому, скорее всего, эту группу населения 
можно было бы определить как переходную 
между татарским и башкирским этносами.

И, наконец, по переписи 1897 г. мы на-
ходим довольно значительное число баш-
кир (по языку) в городах Приуралья. Знание 
этноязыковой ситуации в крае, а также со-
поставление данных 1897 г. с материалами 
последующих переписей убедили нас в том, 
что среди горожан истинное число башкир 
к концу XIX в. было значительно меньшим. 
Исходя из этого, мы подвергли корректи-
ровке материалы переписи 1897 г. по горо-
дам Приуралья и получили новые, на наш 
взгляд, более достоверные данные о числен-
ности татар-горожан.

Несколько слов об этнических процессах, 
имевших место в татаро-чувашской среде. 
В литературе уже высказывалась мысль о 
том, что существовавшие ранее представле-
ния об интенсивных этнических контактах 
между татарами и чувашами были основа-
ны на неверных статистических материалах 
[Димитриев, 1969]. Мы присоединяемся к 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар50

этому мнению. Однако следует указать два 
района, где этнические процессы привели к 
ассимиляции довольно значительного чис-
ла чувашей. Прежде всего это относится к 
Симбирской губ. (особенно к Буинскому и 
Симбирскому уездам) и примыкавшей к ней 
территории Самарской губ. (в частности, 
к Самарскому и Ставропольскому уездам), 
где еще в середине XVIII в. около 4 тыс. чу-
вашей проживали совместно с татарами в 
одних и тех же деревнях [РГАДА, ф.16, оп.1, 
д.931]. Впоследствии большинство из них 
было ассимилировано татарами (процесс за-
вершился к концу XIX в.). Вторым районом 
интенсивных этнических контактов между 
татарами и чувашами была территория Ци-
вильского и Тетюшского уездов Казанской 
губ., где проживала группа «молькеевских 
кряшен». В дореволюционной литературе 
их иногда называли чувашами [Комиссаров, 
1912, с.6]. Согласно материалам первой по-
ловины XVIII в., они действительно на 60% 
состояли из крещеных чувашей [РГАДА, 
ф.350, оп.2, д.2977, 2988, 3005], которые 
вплоть до 30-х гг. XIX в. сохраняли свой эт-
ноним. К татарам мы их причисляем лишь с 
конца 50-х гг. XIX в. (к тому времени их на-
считывалось 2,6 тыс. чел.), когда появились 
первые четкие указания о завершении их ас-
симиляции татарами [Риттих, 1870, с.140]. 

К концу XIX в. численность всех молькеев-
ских кряшен составляла 5,3 тыс. чел.

Применительно к территории Вятской 
губ. необходимо учесть результаты этни-
ческих процессов, которые происходили в 
Вятском крае между татарами и бесермяна-
ми еще с периода средневековья. Нами уста-
новлено, что с первой половины XVIII в. к 
татарам Глазовского и Слободского уездов 
Вятской губ. как последствие этнических 
процессов была причислена та часть бесер-
мян (весьма близких этнически к татарам), 
которая уже к 1744 г. исповедовала ислам 
[РГАДА, ф.248, д.803, л.181]. В указанных 
уездах не менее 1/3 татар – бывшие бесер-
мяне, ассимиляция которых была завершена 
в конце XIX – начале XX в. Тогда их числен-
ность достигала 4,3 тыс. чел.

Таковы в общих чертах предварительные 
замечания, без которых были бы невозможны 
изучение расселения и определение числен-
ности волго-уральских татар в конце XVIII 
– XIX в. Следует также заметить, что анализ 
источников, которые легли в основу данного 
исследования, был проведен ранее [Исхаков, 
1980; 1993], поэтому этот вопрос здесь не 
рассматривается. Динамика изменения об-
щей численности татар Волго-Уральского ре-
гиона за этот период представлена в табл.1. 

Таблица 1
Динамика изменения общей численности татарского населения 

в Волго-Уральском регионе в XVIII–XIX вв.

Городское и сельское 
население (чел.)

Численность
1795 г. 1833 г. 1857 г. 1897 г.

Всего по региону
В том числе:
городское население,

%
сельское население, 

%

617297

10851
1,8

606446
98,2

1019514

23471
2,3

996043
97,7

1416051

29733
2,0

1386318
98,0

2249539

110914
4,9

2138625
95,1

Как видно из данных табл.1, численность 
татарского населения за один век (1795–
1897 гг.) увеличилась с 617,3 тыс. до 2 млн. 
249,5 тыс. чел., т.е. в 3,6 раза, что близко к 
общероссийским показателям [Водарский, 
1973, с.151]. С конца XVIII в. и до середины 
XIX в. среднегодовые темпы прироста чис-
ленности у татар региона составили 1,6%, 
что также близко к общероссийским показа-

телям [Кабузан, 1971, с.5, 52–57 и др.; Рашин, 
1956]. Во второй половине XIX в. этот пока-
затель оставался таким же высоким (1,5%). 
Если высокие темпы прироста численности 
волго-уральских татар в первой половине 
XIX в. объяснялись главным образом воз-
действием постепенного ускорения эконо-
мического развития края, то в пореформен-
ный период следует учитывать и влияние 



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 51

ассимиляционных процессов, протекавших 
тогда одновременно с консолидацией волго-
уральских татар в ядро татарской нации. Для 
формирования в общность национального 
типа татары имели достаточную числен-
ность уже на рубеже XVIII–XIX вв., а к кон-
цу XIX в. проживавшая в Волго-Уральском 
регионе наиболее многочисленная их часть 
стала одной из крупных этнонациональных 
общностей Российской империи.

Социально-экономические преобразова-
ния XVIII–XIX вв., особенно второй поло-
вины XIX в., привели к постепенному росту 
урбанизации татар (табл.1). К концу XIX в. 
из 240 тыс. татар-горожан (8,8% от общей 
численности татар), проживавших в разных 
городах России, около 160 тыс., или более 
60%, составляли волго-уральские татары. 
При этом большинство горожан из татар 
(около 111 тыс.) было сосредоточено в го-
родах Волго-Уральского региона (Казани, 
Уфе, Оренбурге, Самаре, Симбирске, Сара-
тове, Нижнем Новгороде, Костроме, Пензе, 
Екатеринбурге, Перми, Челябинске, Троиц-
ке и др.). Кроме того, выходцы из Среднего 
Поволжья и Приуралья мигрировали и в ряд 
городов Европейской части России (Москву, 
Санкт-Петербург и т.д.), Закавказья (Баку), 
Средней Азии и Западной Сибири (общая 
их численность к концу XIX в. достигла 50 
тыс. чел.). 

Но уровень урбанизированности волго-
уральских татар даже к концу XIX в. был 
крайне низким (4,9%), абсолютное боль-
шинство их продолжало оставаться сель-
ским населением. Тем не менее, рост доли 
городского населения из татар в XIX в. при-
вел к постепенному изменению их социаль-
ной структуры.

В Западной Сибири урбанизационные 
процессы среди татар происходили мед-
ленными темпами. К тому же уже в конце 
XIX в. свыше 2/3 татар-горожан в Западной 
Сибири являлись переселенцами из Волго-
Уральского ареала. Высокой была доля 
горожан среди астраханских татар еще в 
XVIII в., это объяснялось тем, что ряд их 
населенных пунктов находился в приго-
роде Астрахани, затем они вошли в черту 
города. На рубеже XIX – начала XX в. по-
давляющее большинство татарского насе-
ления Астрахани состояло из средневолж-

ских татар. У литовско-польских татар 
урбанизированность была весьма высокой: 
в 30-е гг. XIX в. в городах проживало от 8 
до 33–42% (в зависимости от губерний), а 
в конце XIX в. – почти половина литовских 
татар. Горожане из татар жили весьма дис-
персно (Минск, Новогрудок, Игумен, Сло-
мин, Вильно, Гродно, Ковно, Варшава). У 
крымских татар доля горожан была значи-
тельной еще в XVIII в. (к 1783 г. – около 
20%). Вероятно, после присоединения к 
России численность татар-горожан в Кры-
му несколько сократилась. Тем не менее, 
крымские татары в XIX в. являлись одной 
из самых урбанизированных групп татар 
России, вплоть до конца XIX в. Несмотря 
на переселение (в том числе и городских 
татар) в Турцию, доля горожан среди крым-
ских татар довольно быстро росла. Наибо-
лее крупные группы крымских татар в на-
чале XX в. имелись в Бахчисарае (10 тыс. 
чел.), Симферополе (7,9 тыс.), Евпатории 
(6,2 тыс.), Карасубазаре (6,2 тыс.), Феодо-
сии (2,6 тыс.), Керчи (2 тыс.).

Как известно, после ликвидации татар-
ских ханств Поволжья среди татар развер-
нулись активные миграционные процессы, 
пик которых пришелся, по многим причи-
нам (усиление социально-экономического 
гнета, жестокие преследования на рели-
гиозной почве и т.д.), на первую половину 
XVIII в., и они были направлены в основном 
из Среднего Поволжья в Приуралье. В ре-
зультате массовых миграций татар из Сред-
него Поволжья на восток численность татар 
в Приуралье достигла в конце XVIII в. 219,2 
тыс. (треть татар Поволжско-Приуральского 
региона). В дальнейшем темпы переселен-
ческого движения татар в Приуралье снизи-
лись, тем не менее к концу XIX в., главным 
образом в его северо-западной части, про-
живало уже более 1 млн. чел. Частично этот 
результат отражает и итоги этнических про-
цессов между татарами и башкирами. В по-
реформенный период довольно существен-
ная часть татар-переселенцев из Среднего 
Поволжья и Приуралья продвигалась через 
северный и северо-восточный Казахстан 
в Западную Сибирь, а также в Среднюю 
Азию (в общей сложности к концу XIX в. 
их численность составила 94,3 тыс. чел., 
в том числе 40,3 тыс. – в Сибири). Более 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар52

подробные сведения о расселении татар в 
Волго-Уральском регионе в XVIII – первой 
четверти XX в. представлены в табл.2. 

Другим направлением миграций татар из 
рассматриваемой зоны было переселение в 
промышленные районы Европейской части 

Таблица 2
Размещение татар в пределах Волго-Уральского региона в конце XVIII – XIX в.

Губернии и уезды
Численность

1795 г. 1833 г. 1857 г. 1897 г.
Нижегородская губ.
Сергачский у.
Васильсурский у.
Княгинский у.
Прочие уезды

15884
11583
3385
790
118

20411
16320
5188
1280
183

33711
22849
8982
1707
207

41339
27196
10889
1992
1260

Тамбовская губ.
Темниковский у.
Елатомский у.
Спасский у.
Тамбовский у.
Шацкий у.
Прочие уезды

7484
3278
2557
875
395
379
–

10740
4394
4034
1053
681
578
–

13152
5753
4157
1355
806
867
214

16976
5901
5919
2201
1176
1026
720

Рязанская губ.
Касимовский у.
Прочие уезды

5999
5999
–

5591
5591
–

5656
5647
12

5033
4764
146

Пензенская губ.
Краснослободской у.
Нисарский у.
Саранский у.
Чембарский у.
Керенский у.
Городищенский у.
Мокшанский у.
Нижне-Ломовский у.
Прочие уезды

24986*
5969
5716
4454
5329
2168
448
422
480
–

34912
8304
8532
5525
7510
2731
1028
761
519
–

45321
11127
11368
7442
8553
3292
1641
1069
829
–

58530
14321
13075
11269
8345
4915
2843
1731
1077
37

Симбирская губ.
Буинский у.
Симбирский у.
Курмышский у.
Корсуньский у.
Сенгилейский у.
Сызраньский у.
Ардатовский у.
Алатырский у.

46419
22867
5778
11699
2353
1596
1396
730
–

67654
33050
8339
15608
3941
2935
2817
964
–

90069
43741
12239
19001
5009
5000
4032
1000
47

133977
63046
22133
24260
8387
6894
7491
1659
107

Саратовская губ.
Кузнецкий у.
Хвалынский у.
Петровский у.
Вольский у.
Саратовский у.
Прочие уезды

31218
13491
11301
4603
948
554
294

47040
18478
20368
6564
1511
(119)**
–

57628
20315
26382
8840
1926
274
–

94693
35344
39536
12394
3173
1925
2321



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 53

Казанская губ.
Казанский у.
Мамадышский у.
Лаишевский у.
Царевококшайский у.
Тетюшский у.
Свияжский у.
Цивильский у.
Чебоксарский у.
Чистопольский у.
Спасский у.
Прочие уезды

214671
61340
36010
19774
8114
30554
12100
4870
1102
25253
15554
–

363094
87160
65464
43527
18661
50956
19423
6306
1636
46498
25928
35

455278
99946
92581
49367
20924
56130
23635
10808
2085
61468
35316
18

675419
146730
131732
73045
23789
91214
37802
16368
3397
98304
52952
72

Вятская губ.
Малмыжский у.
Уржумский у.
Слободской у.
Глазовский у.
Елабужский у.
Сарапульский у.
Прочие уезды

32561
17724
1002
1998
1698
9132
1017
–

60102
27166
4258
2676
3805
19144
3053
–

89630
41897
6471
3267
4621
28411
4963
–

147200
52228
13934
4277
7884
52239
15884
754

Самарская губ.
Бугульминский у.
Бугурусланский у.
Ставропольский у.
Самарский у.
Бузулукский у.
Ново-Узенский у.
Николаевский у.

47245
27193
8405
7066
2765
1806
–
–

85444
40938
14246
18249
4748
2902
2636
1400

131554
61674
25093
24204
5536
6239
6632
2176

259820
137885
41580
38396
14000
11404
13008
3515

Уфимская губ.
Мензелинский у.
Бирский у.
Белебеевский у.
Уфимский у.
Стерлитамакский у.

140211
43121
25520
34288
24599
12683

254620
74620
42515
70269
41708
25780

373219
98348
76142
84337
57811
47581

609091
154503
127512
173507
85835
68187

Оренбургская губ.
Оренбургский у.
Верхнеуральский у.
Челябинский у.
Троицкий у.

23995
14603
3583
3478
2331

42632
25727
7959
5789
3163

79388
46927
16724
9910
7844

126225
71158
23865
13910
17286

Пермская губ.
Осинский у.
Красноуфимский у.
Кунгурский у.
Пермский у.
Екатеринбургский у.
Щадринский у.
Прочие уезды

17624
4213
5233
2182
418
448
5130
–

27274
6896
9715
1506
1274
883
7000
–

41442
7801
16400
1956
2360
2220
10685
–

81236
16364
26046
2722
7054
4277
17739
6978

* Сведения не полные.
** Не вполне надежные сведения.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар54

России и в Закавказье (к концу XIX в. – 28 
тыс. чел.).

Волго-уральские татары в XVIII – начале 
XX в. стали заметной частью татарского на-
селения Астраханского края и Западной Си-
бири. В Астраханском крае их доля в конце 
XVIII в. составила 13,2%, в 30-е годы XIX в. 
– 17,4%, а в начале XX в. превысила треть 
общей численности татарского населения 
Нижнего Поволжья. В Западной Сибири на-
блюдалась аналогичная картина: к концу XIX 
в. татары-переселенцы составляли 17% всех 
татар Западной Сибири. Литовские татары к 
середине XIX в. были расселены в Вилен-
ской, Минской, Смоленской, Гродненской, 
Ковенской, Подольской, Волынской, Авгу-
стовской и Люблинской губерниях (послед-
ние две относились к Царству Польскому). 
Крымские татары после 1783 г. и вплоть до 
образования Крымской АССР входили в со-
став Таврической губ. (Симферопольский, 
Евпаторский, Феодосийский, Перекопский, 
Днепровский и Мелитопольский уезды). В 
последних трех уездах в основном жили но-
гайцы, уже ставшие к этому времени субэт-
носом крымских татар.

Фактически, уже к концу XVIII в. основ-
ные этнические территории волго-уральских 
татар сложились, и в дальнейшем, в XIX в., 
их общая конфигурация не менялась, проис-
ходило лишь ее внутреннее «уплотнение». 
Как видно из данных табл.2, в XIX в. наибо-
лее крупные массивы татарского населения 
были сосредоточены в Казанской и Уфим-
ской губерниях. Причем в первой губернии 
заметна тенденция постепенного сокра-
щения, а во второй – увеличения той доли 
татар, которые там проживали. Тем не ме-
нее, Казанская губ. с примыкавшими к ней 
уездами соседних губерний (Малмыжский, 
Елабужский, Сарапульский уезды Вятской 
губ., Буинский у. Симбирской губ., Бугуль-
минский у. Самарской губ., Мензелинский у. 
Уфимской губ.) представляла из себя центр 
этнической территории татар региона. Если 
к концу XVIII в. в отмеченном ареале про-
живало 335,7 тыс. татар (т.е. 54,3% всего 
татарского населения Волго-Уральского ре-
гиона), то к середине XIX в. их численность 
здесь составила 734,5 тыс. чел. (52% от об-

щей численности татар региона), а к концу 
XIX в. – 1,24 млн. чел. (50,4%).

В губерниях, занимавших самый запад 
региона (этнические территории татар-
мишарей, касимовских татар), наблюдалась 
тенденция снижения доли татар, живших в 
этой части рассматриваемой зоны: если в 
конце XVIII в. там проживало 132 тыс. та-
тар (1/5 часть татар региона), то к середине 
XIX в. их доля снизилась до 17, 3% (245,5 
тыс. чел.), а к концу XIX в. – до 14,3% (350,6 
тыс. чел.). 

Подавляющее большинство формирую-
щейся татарской нации как в XVIII в., так 
и в XIX в. было сосредоточено в Волго-
Уральском регионе. При этом вследствие эт-
нических процессов, происходивших между 
татарами и башкирами, отмечалось посте-
пенное увеличение удельного веса приу-
ральской группы татар, тогда как снижение 
доли татар, живших в западных губерни-
ях региона, продолжалось. За пределами 
Волго-Уральского региона к концу XIX в. 
проживало не более 5% волго-уральских 
татар, причем миграция шла в двух основ-
ных направлениях – на запад, в промыш-
ленные районы Европейской части России 
и Северного Кавказа, и на восток, а также на 
юго-восток (в Казахстан и Среднюю Азию, 
в Сибирь). Наиболее существенная часть 
переселенцев (94,3 тыс., т.е. 77,3%) в поре-
форменный период мигрировала во втором 
направлении. Это движение можно рас-
сматривать как дальнейшее продолжение 
движения татар в Приуралье. Переселения 
в западном направлении носили характер 
миграций в промышленные регионы и были 
направлены в города. Что касается потока 
в восточном и юго-восточном направлени-
ях, то основной контингент татар двинулся 
через северный и северо-восточный Казах-
стан далее, в Сибирь. Главная масса татар-
переселенцев в Среднюю Азию и Казахстан 
в пореформенный период осела в Казахста-
не. За исключением переселений в Ураль-
скую обл., этот миграционный поток не был 
связан с земледельческой колонизацией – 
большинство переселенцев осело в городах. 
Лишь переселение татар в Западную и Вос-
точную Сибирь было связано с земледель-
ческой колонизацией. 



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 55

§ 2. Социальная структура татар в Волго-Уральском регионе 
в конце XIX в.

Дамир Исхаков

Неизученность социально-историче ско-
го фона эпохи становления татарской нации 
была отмечена более десяти лет тому назад 
немецким исследователем К.Ноаком [Ноак, 
1998, с.147–158], проделавшим эту рабо-
ту на основе анализа материалов переписи 
1897 г. С тех пор его работа остается един-
ственным специальным исследованием, по-
священным данной теме. Однако, несмотря 
на очевидные положительные моменты, 
рассматриваемая публикация имеет и недо-
статки: во-первых, ее автор не учел в долж-
ной мере результаты этнических процессов, 
происходивших в Приуралье между татара-
ми и башкирами в XIX в., ограничившись 
малосодержательным замечанием о суще-
ствовании по этому вопросу «татарской» и 
«башкирской» исследовательских позиций 
[Ноак, 1998, с.157]; во-вторых, сославшись 
на неопределенность понятия «татары», 
по его мнению, объясняемую незавершен-
ностью к концу XIX в. этнической диффе-
ренциации среди тюркского населения не-
которых ареалов России, он исключил из 
рассмотрения данные по Западной Сибири.

Между тем такие подходы способны 
внести довольно существенные искажения 
в полученные результаты, в первую оче-
редь по Приуралью. И это не только наше 
заключение – известный башкортостанский 
исследователь Р.Г.Кузеев отмечал, что во 
время переписи 1897 г. в Приуралье около 
300–350 тыс. тептярей и мишарей, т.е. зна-
чительно больше, чем те, кто был записан 
татарами, были учтены в составе башкир 
[Кузеев, 1978, с.241]. Далее, совершенно не 
логично включать в общий анализ данные 
по тюрко-татарскому населению Нижне-
го Поволжья (район этнических процессов 
между юртовскими, ногайскими и поволж-
скими татарами) и исключать из него татар 
Западной Сибири, имевших не менее ин-
тенсивные этнические контакты с волго-
уральскими татарами.

Учитывая сказанное, можно было бы по-
пытаться пересчитать данные К.Ноака по 
четырем приуральским губерниям – Вят-
ской, Пермской, Самарской и Уфимской. 
Однако оказалось, что полученные таким 

образом итоги не могут привести к корен-
ному пересмотру выводов К.Ноака, а только 
уточняют их. Кроме того, такой пересчет в 
ряде случаев способен исказить данные по 
конкретным социально-профессиональным 
категориям, так как в некоторых группах 
численность их представителей слишком 
мала. В итоге подсчеты указанного исследо-
вателя мы оставили без изменений, хотя в 
конечном счете это означает, что используе-
мые нами данные по Приуралью не вполне 
достоверны. К подсчетам К.Ноака мы доба-
вили собственные вычисления, полученные 
в результате обработки материалов перепи-
си 1897 г. по Тобольской и Томской губер-
ниям, т.е. по этнической территории сибир-
ских татар. В целом наша аналитическая 
работа в общих чертах будет основываться 
на публикации К.Ноака, но с некоторыми 
дополнениями.

Прежде всего, обратимся к анализу рас-
пределения татар по сословным группам, 
игравшим в Российской империи в XIX в. 
ключевую роль (см. табл.3). Как видно из 
представленных данных, к концу XIX в. 
подавляющее большинство татарского на-
селения относилось к сословию крестьян (с 
«казаками» и «инородцами»). Кроме Степ-
ной зоны (Казахстан) страны, во всех дру-
гих регионах 9/10 татар жили крестьянской 
жизнью или числились в составе этого наи-
более многочисленного сословия России. В 
конце XIX в. этот показатель был близок к 
доле сельского населения в составе татар. 
Доля купцов и мещан заметно различа-
лась в зависимости от региона проживания 
татар – от 1–2% в Центральной России, 
Среднем Поволжье и на Урале, до 5–8% в 
Центрально-Черноземной обл. и в Ниж-
нем Поволжье, а также на Южном Урале. 
В Нижнем Поволжье более высокий пока-
затель был достигнут прежде всего потому, 
что ряд населенных пунктов астраханских 
татар из-за близости к г.Астрахани вошли 
в городскую черту. Возможно, что несколь-
ко повышенная, по сравнению со Средним 
Поволжьем, доля купцов и мещан в Южном 
Приуралье отражает не реальное положе-
ние, а результат переписывания части сель-



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар56

ских татар этой зоны как «башкир». Мак-
симальный показатель по рассматриваемой 
группе приходится на Степную зону (Ка-
захстан) – 35,23%, что связано с неземле-
дельческим характером миграции татар из 
Волго-Уральского региона в юго-восточном 

Таблица 3
Распределение татар по сословным группам в 1897 г.*

Дворяне Почетные 
граждане Купцы Мещане Крестьяне 

и казаки Прочие

Центральная Россия
Татары 0,22 0,08 0,18 0,90 98,39 0,23
Все население 1,37 0,52 0,41 7,48 88,62 1,60
Центрально-Черноземная область
Татары 1,10 0,45 0,76 4,66 92,87 0,16
Все население 0,82 0,35 0,22 4,81 92,95 0,85
Средняя Волга / Северный Урал
Татары 0,15 0,03 0,08 1,57 98,04 0,13
Все население 0,57 0,16 0,13 3,22 95,24 0,68
Нижняя Волга / Южный Урал
Татары 1,19 0,08 0,18 8,07 89,30 1,23
Все население 0,64 0,22 0,15 7,22 87,16 4,64
Степь
Татары 0,56 0,08 2,15 33,08 58,49 5,46
Все население 0,49 0,05 0,10 3,57 18,40 77,39**
Западная Сибирь
Татары 0,11 0,03 0,05 0,82 98,89*** 0,09
Все население 0,51 0,13 0,11 5,52 87,23 6,5

* К данным К.Ноака добавлены материалы по Западной Сибири (Тобольская и Томская губернии).
** Часть татар была отнесена к группе «инородцев».
*** По переписи 1897 г. в Западной Сибири числилось: татар-инородцев, т.е. собственно сибирских та-

тар, 133024 чел., татар-крестьян из волго-уральских татар – 17385 чел., и 20 чел. были отнесены к казакам. 
Всех их мы объединили в единую группу крестьян.

В целом приведенные данные свидетель-
ствуют прежде всего о том, что даже к концу 
XIX в. татары все еще оставались в основ-
ном крестьянской нацией. Впрочем, так об-
стояло дело в Российской империи и с дру-
гими народами, включая и самих русских. 
Тем не менее, социально-профессиональная 
структура татар (см. табл.4) имела явную 
тенденцию к усложнению и развитию, что 
было связано с формированием у них до-
вольно значительной по численности груп-
пы горожан и с общим воздействием раз-
вития капитализма в России. Кроме того, 
по разным регионам России эта структура 
имела определенные различия.

Обратимся к более детальному рас-
смотрению дифференциации татар по со-
циально-профессиональным группам с 
учетом территориальных различий их рас-
пределения по конкретным отраслям эконо-
мики.

Следует отметить, что татары были 
весьма слабо представлены в ряде приви-
легированных сфер – в административной 
деятельности, науке, медицине, искусстве, 
государственной образовательной системе, 
где доля занятых из татар не превышала 
0,5%. Рантье и военнослужащие среди них 
составляли 1–2%, примерно столько же – му-
сульманское духовенство и учителя конфес-
сиональных школ (зачастую это были одни 

направлении. Низкая доля купцов и мещан 
в составе татар Западной Сибири (0,87%) 
объясняется замедленной урбанизацией си-
бирских татар, составлявших в конце XIX в. 
свыше 88% татарского населения этого ре-
гиона.



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 57

и те же лица). Около 3–5%, в ряде случаев 
существенно больше, относились к группе 
«прислуга и поденщики». Торговая и финан-
совая деятельность (банковское, кредитное 
дело) была довольно распространена среди 
татар (см. табл.4). Число занятых в пере-
рабатывающей отрасли (промышленности, 
ремесленном и кустарном производстве) 
среди татар было довольно значительным, 
но имело существенные территориальные 
различия: четко выраженную тенденцию к 
росту в восточном направлении, хотя и не 
без исключений (например, в этой сфере 
было занято и более 1/10 части татарского 
населения Московской губ., т.е. в основном 
жители г. Москвы). В городах татары были 
неплохо представлены в сфере услуг (вклю-
чая содержание трактиров, гостиниц, ночле-
жек, связь, транспорт и др.). Если в Москве 
у татар преобладало занятие торговлей, то в 
Санкт-Петербурге это были работа в сфере 
услуг и занятие военной службой (до 20%). 
В Степной зоне (Казахстан) социально-про-
фессиональная структура у татар была до-

вольно своеобразной: здесь занятых сель-
ским хозяйством было меньшинство (от 1/10 
до менее 1/3); среди татар-горожан были 
широко представлены работники сферы тор-
говли (26–28%), перерабатывающей отрасли 
(16–19%), занимающиеся поденной рабо-
той и прислуга (8–15%). Заметим, что такая 
структура занятости у татар этой зоны суще-
ственно отличалась от аналогичной структу-
ры татарского населения Европейской части 
России. Хотя и там она иногда была весьма 
оригинальной. В частности, у небольшой 
по численности группы касимовских татар 
доля занятых в сельском хозяйстве состав-
ляла лишь 46%, тогда как в других отраслях 
они были представлены в иных пропорци-
ях, чем в остальных губерниях: в торговле 
– 9,32%, в сфере услуг – 3,56%, военными 
были 8%, по 7% касимовских татар работа-
ли в перерабатывающей отрасли и в качестве 
поденщиков/прислуги. Специальные иссле-
дования отмечают их высокую занятость в 
неземледельческих отраслях [Ахметзянов, 
Шарифуллина, 2010, с.241–259]. 

Таблица 4
Распределение работоспособного населения из татар по группам занятости (в %)

Губерния/область Сельское 
хозяйство

Перерабатываю-
щая отрасль

Торгов-
ля

Сфера 
услуг

Прислуга и 
поденщики Прочие

С.-Петербургская 1,32 7,86 26,52 16,10 21,77 26,43
Московская 1,11 10,86 37,34 5,99 30,44 14,26
Нижегородская 86,00 2,26 3,66 0,62 3,04 4,42
Рязанская 48,72 7,00 9,32 3.56 7,69 25,71
Тамбовская 86,61 1,93 3,10 1,28 2,56 8,52
Пензенская 86,90 1,65 2,15 1,17 1,56 6,57
Симбирская 80,66 8,31 1,98 0,75 3,61 4,69
Казанская 82,44 4,68 2,36 1,10 3,65 5,77
Вятская 77,78 8,96 3,92 0,45 3,12 5,77
Пермская 66,39 6,48 7,36 2,87 5,00 11,90
Уфимская 83,46 3,07 2,28 0,46 4,10 6,63
Оренбургская 54,10 5,38 10,08 2,87 10,81 16,76
Самарская 83,98 4,28 1,93 0,60 3,67 5,54
Саратовская 82,99 3,07 2,65 1,33 4,51 5,45
Астраханская 38,36 9,53 12,34 13,18 21,22 5,37
Уральская/
Тургайская 35,76 11,49 20,86 5,09 20,97 5,83

Акмолинская 12,62 19,41 28,97 2,63 15,34 21,03
Семипалатинская 22,66 16,86 27,95 5,47 11,05 16,01
Семиречье 26,43 16,32 26,72 4,97 8,49 17,07
Тобольская 72,78 4,87 2,89 1,66 10,33 6,47
Томская 82,59 6,06 1,49 0,80 5,82 3,24



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар58

Доминирующими у татар все-таки были 
сельскохозяйственные занятия (земледелие, 
животноводство, пчеловодство, лесовод-
ство, охота, рыболовство, деревообработка). 
Включенность в сферу услуг оставалась от-
носительно низкой, но со значительными 
территориальными особенностями (более 
высокая доля лиц, работавших в этой отрас-
ли, была зафиксирована в Санкт-Петербурге, 
Астрахани, городах Степной зоны и т.д.). В 
социально-профессиональной структуре та-
тар третье место по значимости занимали 
представители весьма бесправной группы 
поденщиков/прислуги.

В районах основной этнической терри-
тории социально-профессиональная струк-
тура татар была довольно однородной. Да 
и татары Западной Сибири не особенно от-
личались от волго-уральских татар – среди 
первых ниже была доля занятых в торгов-
ле и сфере услуг (но по последней отрасли 
близкие показатели имели и татары-мишари 
ряда западных губерний). К.Ноак отмечал, 
что по доле купцов (торговцев) татары пре-
восходили русских только в Центрально-
Чер ноземном районе и в Степной зоне; в 
Нижнем Поволжье показатели этих двух 
этносов по рассматриваемому параметру 
были близки, а в других губерниях русские 
по доле купцов/торговцев превосходили та-
тар. Схожая картина отмечалась и по группе 
мещан.

Следует отметить, что среди татар сохра-
нялись остатки старой аристократии – по-
томки князей и мурз, ставших дворянами. 
В этом татары сильно отличались от других 
коренных народов Волго-Уральского регио-
на. Другая, значительно более многочислен-
ная часть бывшей элиты, потеряв свои вла-
дения и титулы, влилась в состав крестьян, 
кроме того – в ряды торговцев (купцов) и 
предпринимателей.

В заключение отметим, что к концу XIX в. 
татары обладали определенными предпо-
сылками социального характера, позволяю-
щими им успешно адаптироваться к новым 
экономическим и политическим условиям, 
сложившимся в Российской империи во вто-
рой половине XIX – начале XX в.

§ 3. Городское население

3.1. Особенности становления татарских общин в городах

Ильдус Загидуллин

Татарская семья. Фото кон. XIX – нач. ХХ в.

Появление во второй половине XVI 
– XVII в. в Волго-Уральском регионе и 
Западной Сибири русских городских по-
селений во многом было обусловлено 
военно-политическими факторами, а также 
административными функциями этих по-
селений. Они учреждались как крепости, 
военные объекты, в которые допуск мест-
ных жителей был ограничен. Основанные 

в XVIII в. на юго-востоке России русские 
поселения также первоначально являлись 
местом сосредоточения иррегулярных и 
регулярных войск. 

В резком увеличении численности рос-
сийских городов важнейшую роль сыграла 
административная реформа Екатерины II, 
согласно которой страна была разделена 
на 50 губерний (в каждой по 200–300 тыс. 



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 59

душ м.п.), в каждой было 10–12 уездов по 
20–30 тыс. душ м.п.1 [Шквариков, 1939, 
с.64]. Следует отметить, что по числу вновь 
образованных городов период XIX – начало 
XX в. значительно уступал XVIII в. 

По мнению известного географа В.П.Се-
менова-Тянь-Шанского, главной чертой 
большинства губернских и областных горо-
дов до середины XIX в. являлось наличие в 
поселениях органов местной власти. В них 
также действовали еженедельные базары, 
периодически проходили локальные ярмар-
ки, кое-где появились элементы фабрично-
заводской промышленности [Семенов-Тянь-
Шанский, 1910, с.39, 43, 45]. С усилением 
в России индустриализации стали форми-
роваться промышленно-торговые города. 
Вплоть до падения самодержавия их приме-
той было многоукладное хозяйство. 

В пореформенный период классифика-
ция городов отличалась неустойчивостью. 
Для статистики конца XIX в. была харак-
терна тенденция сужения круга городских 
поселений: при издании материалов Первой 
всеобщей переписи населения 1897 г. из их 
числа были исключены местечки и посады, 
но вместе с тем к городам были отнесены все 
негородские административные (уездные) 
центры [Тихонов, 1978, с.50]. В результате 
было зафиксировано 932 города с 16,8 млн. 
населения, что составило 13,4% от общего 
числа россиян. Крупные промышленные по-
селения, а также поселки и местечки с эле-
ментами фабрично-заводского производства 
и развитой торговлей, не были признаны го-
родами, тогда как к их числу было приписа-
но немало населенных мест «со значительно 
малым числом жителей, занимавшихся сель-
ским хозяйством» [Иванов, 1971, с.312–340]. 
Большинство уездных центров России, не-
смотря на наметившийся процесс индустри-
ализации, оставались местом дислокации 
местных полицейско-административных ор-

1 В период проведения губернской реформы 
1775–1785 гг. статус города получили такие крепо-
сти, села, слободы, остроги Волго-Уралья и Сибири, 
как Белебей, Бийск, Бугульма, Бугуруслан, Бузулук, 
Семипалатинск, Троицк, Ялутовск, Буинск, Верх-
неуральск, Вольск, Глазов, Елабуга, Ирбит, Ишим, 
Спасск, Малмыж, Мамадыш, Нижнеудинск, Омск, 
Оса, Пермь, Сарапул, Сергач, Сенгилей, Стерлита-
мак, Тетюши, Хвалынск, Чистополь и др.

ганов власти, и у них было больше общего с 
селом, нежели с городом. 

По мнению В.П.Семенова-Тянь-Шан-
ско го, в стране существовало «лишь два на-
дежных признака» городского населения: 
удельный вес населения, не занимающего-
ся сельским хозяйством, и объем торгового 
оборота на одного горожанина. Количество 
«экономических городов» на рубеже столе-
тий составляло 1237, т.е. в 1,6 раза больше 
числа официальных городов (761), в то же 
время 227 городов – или 30% от их числа – не 
соответствовали «экономическим признакам 
города» [Семенов-Тянь-Шанский, 1910, с.56, 
76]. Некоторые российские ученые считают, 
что городами следует признавать поселения, 
которые были торгово-промышленными 
центрами ближайшей округи и имели офи-
циальный статус города [Водарский, 1979, 
с.141]. Поскольку более точные статисти-
ческие данные об этноконфессиональном 
населении российских городов, его профес-
сиональных занятиях и уровне грамотности 
отсутствуют, мы в дальнейшем будем при-
держиваться сложившихся в отечественной 
историографии традиций оперирования 
цифровыми показателями материалов Пер-
вой всеобщей переписи населения 1897 г.

Если в дореформенный период в города 
переселялись преуспевающие крестьяне, 
желавшие повысить свой социальный ста-
тус и расширить дело, то в пореформен-
ный период сюда потянулась деревенская 
беднота, потерявшая всякую надежду на 
улучшение своего тяжелого экономическо-
го положения. Согласимся с замечанием 
Л.Н.Гончаренко о том, что «столь высокое 
количество городских жителей, тесно свя-
занных с деревней своим сословным стату-
сом, экономическим положением, бытовы-
ми и трудовыми традициями, уходящими 
корнями в патриархальные отношения кре-
стьянской общины, следует рассматривать в 
качестве одной из важнейших особенностей 
социальной структуры пореформенного го-
рода» [Гончаренко, 1994, с.154]. Урбаниза-
ционные процессы сопровождались усиле-
нием миграционных потоков, социальным 
расслоением населения, появлением групп 
жителей, «находящихся в стадии адаптации 
на новой местности», интенсификацией и 
ломкой старых традиционных форм дея-



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар60

тельности, ослаблением «привычных тер-
риториальных соседских связей и форм со-
циального контакта» [Город, 1982, c.92].

В 1897 г. в городах России преобладало 
русскоязычное население – 60,9% против 
67,7% в сельской местности. В конфессио-
нальном отношении большинство из них 
были православными – 60,5% в городах про-
тив 70,7% в уездах. Незначительным был 
удельный вес мусульман (6,5% в городах 
против 11,8% в деревнях) и старообрядцев 
(1,3% против 1,8% в селениях). Иудеи в 
городах составляли 17,4% (против 2,4% в 
селениях), католики – 9,4% (против 9,1%), 
лютеране – соответственно 4,5% (2,6%), 
армяне-григориане – 1,6% (0,8%) [Россия, 
2002, c.122].

На становление татарских городских об-
щин оказывал воздействие ряд факторов. 
Появление татарских диаспор при городах-
крепостях юго-востока страны в опреде-
ленной степени было обусловлено «пра-
вительственной проекцией», суть которой 
заключалась в привлечении татар в качестве 
посредников для налаживания торгово-
хозяйственных связей со среднеазиатскими 
ханствами и казахскими жузами. Благодаря 
учреждению при крепостях меновых дво-
ров татарские общины в последней трети 

XVIII в. появились в Петропавловске, Тро-
ицке, Семипалатинске. В Западной Сибири 
при татарских слободах Тобольска, Тары и 
Тюмени проживали бухарцы и татары, глав-
ным образом – предприниматели. 

В материалах ревизии 1795 г. представле-
на численность ревизских душ в татарских 
общинах, сформировавшихся в 15 городах 
Волго-Уральского региона: Казань – 2760, 
Чистополь – 793, Касимов (Рязанская губ.) – 
444, Нижний Новгород – 118, Буинск (Сим-
бирская губ.) – 36, Хвалынск (Саратовская 
губ.) – 59, Кузнецк (Саратовская губ.) – 17, 
Сеитов посад – 6481, Троицк – 40, Верхнеу-
ральск – 16, Челябинск – 14, Оренбург – 10, 
Уфа – 30, Белебей– 4, Бугульма – 26 (Орен-
бургское генерал-губернаторство) [Исхаков, 
1993, с.73–75]. 

Формированию мусульманских общин 
способствовало и исполнение татарами во-
инской повинности. Еще до появления и 
регистрации гражданской махалли в ряде 
городов уже существовали мусульманские 
кладбища. Длительный срок рекрутской 
службы и постоянная дислокация частей 
имели следствием заключение брачных от-
ношений, рождение детей. Интегрирован-
ные в русскую культурную среду отставные 
солдаты нередко оставались жить по месту 
службы (Санкт-Петербург и т.д.). 

При этом татары стремились организо-
вать традиционный бытовой и религиозный 
уклад жизни, что становилось возможным 
только при наличии махалли. Факт регистра-
ции нового мусульманского прихода с мече-
тью являлся верным признаком становления 
этноконфессиональной общины. В первой 
половине XIX в. в Оренбургской губ. сохра-
нялась тенденция активного формирования 
городских мусульманских приходов. В част-
ности, мусульмане обзавелись мечетями в 
Стерлитамаке (1800 г.), Уфе (1830 г.) [Аза-
матов, 2000, с.59,70], Соль-Илецке (1833 г.) 
[Край, 2007, с.63], Троицке (1828, 1838 гг.) 
[Денисов, 2009, с.123–127], Уральске (к 
1861 г. – 2 мечети) [Каримов, 2009, с.158], 
Самаре [Гибадуллина, 2008, с.170], Хвалын-
ске (Саратовская губ.). Интенсивно разви-
вались общины в Сеитовом посаде (4-я ме-
четь – в 1802 г., 5-я и 6-я – в 1816 г.) [Край, 
2007, с.60], Семипалатинске (к 1864 г. – 7 
мечетей) [Загидуллин, 2007а, с.36–37], Пе-
тропавловске (к концу 1850-х гг. – 4 мечети) 

Татары-чернорабочие. Уфа. Фото нач. ХХ в.



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 61

[РГИА, ф.1265, оп.4, 1855 г., д.40, л.1–4]. На 
территории Западной Сибири махалли были 
зарегистрированы в Томске и Омске. Осо-
бенностью формирования мусульманских 
городских общин в этих городах являлось 
участие в этноконфессиональных процес-
сах, наряду с татарами, бухарских и средне-
азиатских предпринимателей. 

В Среднем Поволжье в дореформенный 
период татарские махалли появились в Сим-
бирске, уездных городах Вольск, Елабуга, 
Чистополь, Тетюши. 

Во второй половине XIX в. происходила 
регистрация городских махаллей, прежде 
всего в местах компактного расселения та-
тар2. 

Особенностью развития мусульманских 
городских общин в Оренбургской и Астра-
ханской губерниях и в Западно-Сибирском 
генерал-губернаторстве было увеличение в 
их составе казахов. При этом в экономиче-
ской и культурной жизни этих общин по-
прежнему доминировали татары.

Появление в конце XIX – начале ХХ в. же-
лезнодорожной сети и развитие новых про-
мышленных районов определили основные 
направления неземледельческого отходни-
чества, миграционных потоков и обусловили 
формирование городских общин. В западных 
губерниях формированию городских общин 
способствовали исполнение мусульманами 
воинской повинности, в Сибири и Казахста-
не – переселенческая политика правитель-
ства и строительство железных дорог. 

В начале ХХ в. были зарегистрированы 
городские приходы в западных губерниях 
(Варшава, Киев, Лодзь, Минск, Харьков 
и др.), а также в Одессе, в центральных и 
северо-западных губернских центрах (Тверь, 
Вятка, Архангельск и др.), в промышленных 
городах (Иваново-Вознесенск, Ярославль и 
др.) [Загидуллин, 2006б, с.71–100]. В Волго-
Уральском регионе мусульманские приходы 
появились в ряде крупных (Вятка, Нижний 

2 Махалли появились в губернских городах 
(Пермь, Пенза, Саратов, Иркутск) и уездных ад-
министративных центрах: Мамадыш (Казанская 
губ.), Бугульма, Бугуруслан, Бузулук, Новоузенск 
(Самарская губ.), Сарапул (Вятская губ.), Кузнецк, 
Царицын (Саратовская губ.), Царев, Красный Яр 
(Астраханская губ.), Челябинск (Оренбургская 
губ.), Екатеринбург (Пермская губ.).

Новгород) и уездных городов3. В Пермской 
губ. татары, как правило, оседали в рабочих 
поселках. 

Существование в начале ХХ в. в ряде го-
родов Волго-Уральского региона двух махал-
лей4 наглядно свидетельствовало об усиле-
нии урбанизационных процессов. Несмотря 
на дальнейший рост численности мусуль-
ман, с 1905 г. в крупных татарских общинах 
было приостановлено возведение новых 
мечетей, наметилась тенденция европеиза-
ции национальной культуры. В этот период 
татары стали уделять больше внимания со-
циальным проблемам, открытию культурно-
просветительных и благотворительных уч-
реж дений, изданию газет и журналов. 

Учреждение в сибирских городах новых 
исламских общин отражало динамику хо-
зяйственного освоения территорий на вос-
токе России5. 

Таким образом, модернизация и инду-
стриализация империи обусловили расши-
рение регионов обитания татар и формиро-
вание новых татарских городских общин. 
Поликультурная среда обитания содей-
ствовала постепенной интеграции татар 
в русское социокультурное пространство, 
усилению процессов европеизации. Джади-
дистские идеи получили развитие, прежде 
всего, в городских общинах. 

Приезжие из сельской местности попа-
дали в городе в инокультурную среду, ко-
торая создавала определенный дискомфорт 
социально-психологического характера. В 
этой ситуации единственно возможным спо-
собом сохранения привычной культурной 
среды обитания представлялось компактное 
расселение, формирование «татарских коло-
ний». Поскольку такая возможность суще-
ствовала в черте поселения, именно там и 

3 Спасск (Казанская губ.), Малмыж, Ставро-
поль, Мензелинск, Златоуст, Оса, Ирбит, Красно-
уфимск, Алапаевск, Верхотурье и др.

4 По две махалли функционировали в уездных 
городах Чистополь, Буинск, Николаев, Бугуруслан, 
Бузулук, Вольск, Царицын, Белебей, а также в гу-
бернском центре Самара.

5 Татары освоились в Ново-Николаевске (Ново-
сибирск), Мариинске, Барнауле, Кургане (Тоболь-
ская губ.), на станциях Сибирской ж.д., в Чите, 
Верхнеудинске (Забайкальская обл.), Красноярске, 
Енисейске, Канске (Енисейская губ.), Олекминске, 
Якутске (Якутская обл.), Благовещенске, Хабаров-
ске, Николаевске, Зея-Пристани (Амурская обл.).



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар62

возникали «татарские улицы». Мусульмане 
стремились организовать общение между 
собой, как в сельском обществе, по терри-
ториальному, «соседскому» принципу. Ком-
пактно расселяясь на сравнительно неболь-
шой территории и формируя привычную для 
себя среду обитания, татары стремились соз-
дать «зону экологической безопасности» для 
своих самобытных культурных традиций. 

Превращение «татарских улиц» в «татар-
ский квартал», исламский анклав, задержи-
валось прежде всего из-за малочисленности 
переселенцев-мусульман и отсутствия у них 
необходимых средств для обзаведения не-
движимостью. На такой территории распо-
лагались мечети, учебные заведения, лавки 
и магазины, а также промышленные пред-
приятия татар. Они вели автономное суще-
ствование, успешно решая насущные про-
блемы сохранения религиозных традиций, 
обеспечивая преемственность в обучении, 
воспитании подрастающего поколения, соб-
людая привычный религиозный уклад. 

В крупных городах сословное разделение 
при расселении было обусловлено имуще-
ственным положением людей. Окраины за-
нимала беднота, а в центральной части сели-
лись наиболее состоятельные горожане всех 
сословных групп. Во многих городах татар-
ские слободы (кварталы) располагались в 
непривилегированных районах. Месторас-

положение мечети, как правило, очерчива-
лось территорией слободы или кварталом 
компактного расселения мусульман.

«Расселение по принципу этнической 
принадлежности к зонированию по качеству 
построек не приводило. …Этноконфессио-
нальное зонирование планов носило подчи-
ненный характер по отношению к зониро-
ванию социальному» [Зорин, 2001, c.320]. 
Слабость социального зонирования мусуль-
ман во многом объяснялась их относитель-
ной малочисленностью или отсутствием 
среди них городских привилегированных 
социальных групп – богатых промышлен-
ников и купцов.

Если в малочисленной общине появлял-
ся состоятельный татарин, он, как правило, 
становился лидером и попечителем общи-
ны. Например, в 1880-е гг. в Екатеринбурге 
только двое татар – купцы братья Камалет-
дин и Зайнетдин Агафуровы – обладали не-
движимостью [Город Екатеринбург, 1889, 
с.60–61, 79]. Именно в их доме была откры-
та мусульманская молельня (1884 г.) [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.675, л.118–119об.]. «Их недви-
жимость была пристанищем для семей има-
ма и муэдзина» [Весновский, 1903, c.227].

В начале ХХ в. в культурной жизни му-
сульманских общин усилились процессы, 
завершившиеся включением их в общета-
тарскую «высокую культуру». Огромную 

Татарская улица и первая соборная мечеть в Чистополе. Фото нач. ХХ в.



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 63

роль в этом сыграло укрепление культурных 
связей с единоверцами из других регионов 
компактного расселения татар, прежде все-
го с Казанью, в отношении которой они счи-
тали себя периферийными. 

Специфика расширения сети городов на 
юго-востоке России заключалась в располо-
жении этого региона на значительном рас-
стоянии от промышленных центров, связь с 
которыми до появления железнодорожной 
ветки была весьма слабой, в низкой плотно-
сти населения, в малочисленности русских 
и преобладании здесь тюркского населения 
– казахов-кочевников, носителей «степного 
ислама». Важное значение имело укрепление 
торгово-хозяйственных связей со Средней 
Азией, являвшейся для татар идеалом му-
сульманской учености и благочестия. Имен-
но поэтому урбанизационные процессы на 
окраине не вызывали существенных преоб-
разований среди мусульман, которые наблю-
дались в городах центральных губерний Рос-
сии. Особенностью урбанизации татар было 
появление большинства городских общин во 
второй половине XVIII в. вне ре гио нов их 
исторического проживания, на российской 
окраине. В новых геополитических и эконо-
мических условиях переселенцы из Средне-
го Поволжья и Приуралья стали заметной со-
ставляющей на меновых дворах. 

Таким образом, в дореформенный пери-
од становление татарских городских общин 
более активно происходило в Казахстане, 
Приуралье и Поволжье. В пореформенный 
период наблюдалось формирование новых 
общин, главным образом в регионах ком-
пактного расселения татар. В начале ХХ в. 
переселенческие потоки были направлены в 
промышленные районы России и в Сибирь, 
одновременно происходило укрупнение 
действующих городских общин.

Новым явлением в социокультур ной 
жизни ряда эт нокон фессиональных общин 
конца XIX в. стало учреждение обществен-
ных организаций, нацеленных на решение 
социальных проблем групп бедных едино-
верцев. Мусульманские благотворитель-
ные общества функционировали в Санкт-
Петербурге – два: 1-е (1867 – не позднее 
1882 г.), 2-е (1898–1917 гг.), Семипалатинске 
(1898 г.), Уфе (1898 г.), Астрахани (1896 г.), 
Казани (1897 г.), Троицке (1901 г.) и Касимо-
ве (1897 г.). В начале ХХ в., особенно после 

1905 г., наметилась тенденция учреждения 
культурно-просветительских организаций, 
занимавшихся удовлетворением социально-
ку ль турных запросов и решением проблем 
мусульман.

Учреждение новых общественных инсти-
тутов свидетельствовало о формировании 
нового подхода к решению социальных проб-
лем, основанного на частной инициативе.

Распространение западноевропейской 
мо дели благотворительности сделало ак-
туальной необходимость трансформации 
механизма использования зяката, выделяе-
мого состоятельными татарами на нужды 
бедных единоверцев, а именно – передавать 
его в благотворительные общества и через 
них оказывать адресную помощь наиболее 
нуждающимся, использовать эти средства 
на общественные нужды, в том числе на 
содержание школ, домов престарелых, дет-
ских приютов, других социальных учреж-
дений. Эти вопросы удавалось успешно 
решать далеко не всем общественным ор-
ганизациям. Наиболее острыми проблема-
ми благотворительных обществ являлись 
безденежье, низкая социальная активность 
членов правления и общины в целом, неу-
мение эффективно использовать собранные 
средства, острая нужда в активных и поря-
дочных членах правлений, противостояние 
между джадидистами и кадимистами и др. 
[Ибраһимов 1900, б.5–29; №17, 1903, б.13–
16; 1908, б.7–11, 11–12].

Поликультурная среда обитания в рос-
сийских городах создавала условия для 
трансформации и секуляризации традици-
онных религиозных общин, ранее представ-
ленных исключительно сельскими прихо-
дами. В условиях города была возможность 
сопоставить свое положение и изучить осо-
бенности культурного выживания других 
этноконфессиональных общин, находящих-
ся в аналогичных условиях.

Сосредоточение в городах татарской 
бур жуазии, которая осознавала, что являет-
ся национальной элитой, ответственной за 
будущее нации, и необходимость перемен 
в общественной жизни татарского народа 
сформировали благоприятную среду для се-
куляризации и европеизации. Эти процессы, 
начавшиеся именно в городских общинах, 
зависели от множества факторов, основны-
ми из них являлись: наличие богатых му-



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар64

сульман, готовых вносить пожертвования 
на нужды единоверцев, модернистски на-
строенных купцов и религиозных деятелей 
и т.д. Стало очевидным, что духовенство и 
другие исламские институты, не в состоянии 
удовлетворять все запросы общины. Отсут-
ствие, в силу малочисленности татар, нацио-
нальных городских сословных учреждений 
поставило на повестку дня вопрос об учреж-
дении организаций, нацеленных на решение 
социальных проблем. Институтами форми-
рующегося гражданского общества стали 
городские благотворительные и культурно-
просветительские организации. Сформиро-
валась уникальная модель общественных 
институтов, которые, по сути, стремились 
решать и религиозные, и социальные, и куль-
турные проблемы местных общин, консоли-
дируя вокруг себя наиболее активных чле-
нов приходов. В городских мусульманских 
общинах западных и центральных губерний, 
степных областей имели место первые кон-
такты татар с представителями тюркских на-
родов и других этнических групп населения, 
формировались дружественные отношения 
с общинами шиитов. 

Сосредоточенные в городских общинах 
интеллектуальные силы в начале ХХ в., при 
первой же возможности начинали издавать 
газеты и журналы, активно воздействуя с их 
помощью на общественные процессы, про-
исходившие в мусульманском сообществе 
Волго-Уральского региона. 

Купцы, лидеры городских общин, на 
собственные средства приглашали в прихо-
ды наиболее образованных и авторитетных 
духовных лиц, которые, в свою очередь, соз-
давали учебные заведения, становившиеся 
центрами для обучения детей не только мест-
ных жителей, но и всего региона. Практика 
усиления городского причта за счет лучших 
мулл сельских приходов была характерна 
для общественной деятельности казанского 
купечества [Ибраһимов, 1900, б.5–29]. Такая 
«интеллектуальная подпитка» (при матери-
альном стимулировании имамов), с одной 
стороны, позволяла общине сохранять тра-
диционные культурные ценности и противо-
стоять ассимиляторскому влиянию инокуль-
турного окружения, с другой – ожесточила 
противостояние между модернистской бур-
жуазией и молодым поколением татарских 
интеллектуалов – джадидистами и сельски-
ми муллами-кадимистами, «выписанными» 
богатыми татарами из сельской глубинки.

Социальная активность татарской бур-
жуазии, выделявшей средства на реформы, и 
создание полиграфической базы, обеспечи-
вавшей всю российскую умму востребован-
ной печатной продукцией, а также контакты 
татарских интеллектуалов с российскими 
учеными и общественными деятелями, по-
зволили утвердить за казанской татарской 
общиной неофициальный статус цент ра 
культуры мусульман Волго-Уральского ре-
гиона и Сибири. 

3.2. Социально-сословный состав и общественное разделение труда 
в татарских общинах городов Поволжья и Приуралья в конце XIX в.

Найла Хамитбаева

Губернские города. В XIX в. население 
городов увеличивалось в основном за счет 
переселенцев. Особенно динамично раз-
вивались города, связанные с водными ар-
териями, и города, через которые проходи-
ла железнодорожная магистраль, что вело 
не только к количественным, но и к каче-
ственным, особенно в плане национально-
го состава, изменениям. К концу столетия 
большинство городов России отличалось 
многонациональностью.

К середине XIX в. в средних городах про-
живало от 5 до 25 тыс. чел., в малых горо-
дах – менее 5 тыс. [Миронов, 1990, с.22]. В 
начале ХХ в. малыми городами именовались 
поселения с населением от 5 до 20 тыс. чел., 
средними – от 20 до 100 тыс. чел., большими 
– более 100 тыс. чел. [Россия, 2002, с.115]. 

Материалы переписи 1897 г., в которых за-
фиксировано наличное население, дают общее 
представление об общественном разделении 
труда, о занятости, расселении и сос ловном 
составе татарского населения городов.



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 65

Таблица 5
Удельный вес татар губернских городов Поволжья и Приуралья в 1897 г. 

[Первая всеобщая, т.2, 10, 14, 28, 30, 31, 36, 38, 39, 45 (табл.XIII)]

Города Все наличное 
население об.п.

Татарское население 
об.п.

Удельный вес 
татарского 

населения, %
Астрахань 112880 15355 13,6
Вятка 25008 141 0,6
Казань 129959 28520 21,9
Оренбург 72425 11306 15,6
Пенза 59981 387 0,6
Пермь 45205 1263 2,8
Самара 89999 2301 2,6
Саратов 137147 1711 1,2
Симбирск 41684 2191 5,3
Уфа 49275 2524 5,1
Итого: 763563 65699 8,6

В губернских городах региона прожива-
ло 763563 чел., из них 65699 татар. Удель-
ный вес татарского населения составлял 
8,6%, т.е. к концу XIX в. татары в составе 
населения ряда городов Волго-Уральского 
региона стали довольно «заметным элемен-
том». Крупные татарские общины (более 10 
тыс. чел.) были в Казани, Астрахани и Орен-
бурге. Наименьшее число татар проживало 
в Вятке и Пензе: всего по 0,6%. В остальных 
губернских городах удельный вес татар со-
ставлял от 1,2% до 5,3%. Абсолютное боль-
шинство татарского населения указанных 
выше городов относилось к мусульманской 
конфессии.

В губернских городах преобладало муж-
ское население (51,3%). Удельный вес татар-
мужчин составлял 57,6%, женщин – 43,4%. 

Среди городского мужского населе-
ния численность татар составляла 9,6%, 
женского – 7,5%. Преобладание мужчин в 
определенной степени, может служить сви-
детельством основных направлений незем-
ледельческого отходничества, миграцион-
ных потоков. 

В конце столетия сословный статус го-
родских жителей был значительно «раз-
мыт», прежде всего – в имущественном 
плане. Тем не менее, анализ по параметрам 
традиционной сословности позволяет сде-
лать ряд интересных выводов.

По принадлежности населения к город-
ским сословиям можно с достаточной до-

лей уверенности подсчитать «коренных» 
жителей. Как видно из данных табл.6, в 
губернских городах среди привилегиро-
ванных сословий татары представлены не-
значительно. Потомственных дворян было 
всего 0,7%. Больше всего их проживало 
в Оренбурге (138 чел.) и Уфе (206 чел.), в 
остальных городах от 1 чел. (Вятка) до 89 
чел. (Казань); отсутствовали в Перми и Са-
маре. Личных дворян больше было в Казани 
(68 чел.) и Оренбурге (37 чел.), в остальных 
городах – от 1 чел. (Самара, Саратов) до 25 
чел. (Уфа). В Вятке и Пензе личных дворян 
из татар в переписи не отмечено.

Небольшую, но весьма влиятельную 
группу горожан составляли мусульманские 
духовные лица6. Согласно статистическим 
сведениям, наибольшее число духовных 
лиц проживало в Уфе (16 чел.), в осталь-
ных городах – от 1 чел. (Пермь) до 9 чел. 
(Казань)7. 

Незначительной была и численность по-
четных граждан среди татар: в Казани 154 
чел., в остальных городах – от 2 чел. (Пен-
за) до 37 чел. (Астрахань). Представители 
данной сословной группы отсутствовали в 
Вятке, Перми и Симбирске. 

6 Мусульманское духовенство, в отличие от 
православного, не представляло в округе ОМДС 
отдельное сословие.

7 Татарское духовенство не было зафиксирова-
но на Вятке, в Оренбурге, Пензе, Самаре и Сарато-
ве, что не соответствовало действительности.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар66

Таблица 6
Распределение татар в десяти крупных городах Поволжья и Приуралья в 1897 г. 
по сословиям [Первая всеобщая, т.2, 10, 14, 28, 30, 31, 36, 38, 39, 45 (табл.XXIV)] 

Сословия Татарское население 
об.п. % к итогу

Дворяне потомственные 473 0,7
Дворяне личные, чиновники не из дворян 151 0,2
Духовенство, лица свободных профессий 37 0,05
Потомственные и личные почетные граждане 250 0,4
Купцы 548 0,9
Мещане 15083 23,0
Крестьяне 47977 73,0
Войсковые казаки 158 0,2
Инородцы 206 0,3
Финляндские уроженцы – –
Лица, не принадлежащие к этим сословиям 484 0,7
Лица, не указавшие сословия 32 0,05
Иностранные подданные 300 0,5
Итого: 65699 100

Таблица 7
Занятость татарского населения в десяти крупных городах Поволжья и Приуралья 

в 1897 г. [Первая всеобщая, т.2, 10, 14, 28, 30, 31, 36, 38, 39, 45 (табл.XXII)]

Группы населения Татарское 
население об.п. % к итогу

а) Чиновники и войско
б) Духовенство и лица свободных профессий
в) Рантье и пенсионеры
г) Лишенные свободы, неопределенные

1848
1512
3531
1554

2,8
2,3
5,4
2,4

Итого непроизводительное население 8445 12,9
д) Торговля
е) Пути сообщений и сношений
ж) Частная служба, прислуга, поденщики

18627
7865
13475

28,3
11,9
20,5

Итого полупроизводительное население 39967 60,8
з) Сельское хозяйство
и) Промышленность

3553
13734

5,4
20,9

Итого производительное население 17287 26,3
Всего: 65699 100

Купцы составляли 0,9% от всего город-
ского татарского населения. Их наибольшее 
число было представлено в Казани (346 
чел.) и Оренбурге (130 чел.), в остальных 
городах – от 4 чел. (Симбирск) до 28 чел. 
(Астрахань). В Вятке и Пензе татарских 
купцов в переписи не отмечено. 

Большинство татар (23%) относилось к 
мещанскому сословию. Это были низшие 
государственные служащие, мелкие пред-

приниматели, ремесленники, наемные ра-
ботники и т.д. Главным источником попол-
нения мещанского сословия была деревня. 

Значительную прослойку среди татар-
горожан региона составляли крестьяне 
(73%). Крестьян-отходников города привле-
кали, прежде всего, как рынки рабочей силы. 
Некоторое их количество оседало в круп-
ных селах, а также на фабриках и заводах, 
располагавшихся вне городов [Гончаренко, 



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 67

1994, c.150–151]. В это время сформирова-
лась группа сельского населения, которая 
подолгу проживала в городах, имела свое 
дело, но сохраняла статус крестьян. 

Из данных табл.7 видно, что в груп-
пу непроизводительного населения вошло  
12,9% от всего количества татар. В Астра-
хани удельный вес этой группы составлял 
4,9%, в Вятке – 17,0%, Казани – 15,6%, 
Оренбурге – 8,6%, Пензе – 30,0%, Перми – 
14,6%, Самаре – 14,0%, Саратове – 15,5%, 
Симбирске – 45,0%, Уфе – 14,2%. Таким 
образом, больше всего непроизводитель-
ного татарского населения было в Пензе и 
Симбирске. В эту группу входили чиновни-
ки, военнослужащие, духовенство, люди, 
занимавшиеся медицинской, культурной и 
учебно-воспитательной деятельностью. Бо-
лее всего в этой группе представлены «ран-
тье и пенсионеры», которые жили, получая 
доход с имевшейся недвижимости и другой 
собственности. Больше всего татарских ран-
тье проживало в Вятке (8,5%), Симбирске 
(8,4%), Казани (7,7%), Самаре (6,5%), Пер-
ми и Уфе (по 5,7%). В остальных городах 
их численность составляла от 1,9% (Астра-
хань) до 5% (Пенза).

Важным показателем социальной харак-
теристики общин является представление 
их членов в правительственных учрежде-
ниях – в администрации, судебных органах 
и полиции. Дворяне, как правило, зани-
мали все ответственные должности в ад-
министрации, получая право на успешное 
продвижение по службе, но этот путь был 
практически закрыт для татар. Так, в 1897 г. 
татар, занятых в администрации, суде и по-
лиции Казани, насчитывалось 172, включая 
одну женщину, тогда как армия казанских 
чиновников состояла из 1683 чел., т.е. тата-
ры в органах управления составляли 10,2% 
[Свердлова, 2008, с.77]. Больше всего эта 
группа татар была представлена в Пензе 
(17,3%), в остальных городах она составля-
ла от 0,7% (Астрахань) до 9,1% (Саратов). В 
целом, в Волго-Уральском регионе это была 
небольшая группа, составлявшая 2,8% та-
тар, проживавших в крупных городах. 

Татарское духовенство и представители 
национальной интеллигенции среди непро-
изводительного городского населения явля-
лись самой незначительной группой горо-
жан (2,3%). В Симбирске их насчитывалось 

24,5%, в остальных городах они составляли 
от 1,1% (Астрахань, Оренбург и Самара) до 
2,0% (Казань) и 2,3% (Пенза).

Самую большую группу представляло 
полупроизводительное население – 60,8%. 
Значительные группы расселялись в Астра-
хани – 75,9%, Самаре – 72,1%, Саратове – 
71,9% и Уфе – 71,0%. Но и в других городах 
они были достаточно заметны – от 44,8% 
(Симбирск) до 68,0% (Пермь). В группу 
полупроизводительного населения, вошли 
торговцы (28,3%). Большое количество ком-
мерсантов зафиксировано в Вятке (47,5%) и 
Перми (40,7%). Достаточно их было в Уфе 
(24,3%), Самаре (24,5%), Казани (25,4%), 
Симбирске (27,2%), Астрахани (30,1%), 
Саратове (31,8%), Оренбурге (33,0%), Пен-
зе (35,1%). Наиболее активно татары про-
являли себя в хлебно-бакалейной торговле, 
в торговле одеждой и обувью, мануфакту-
рой. Абсолютное большинство их торговых 
предприятий принадлежало к разряду мел-
ких и средних.

Прибывшему из сельской местности и 
не знавшему или плохо знавшему русскую 
грамоту рабочему люду практически невоз-
можно было найти квалифицированную ра-
боту. Приезжие нанимались прежде всего на 
работы, не требовавшие специальных зна-
ний и подготовки. Поэтому заметное число 
татар (20,5%) представлено в группе «част-
ная служба, прислуга, поденщики». Они 
преобладали в Самаре (38,5%), Саратове 
(36,5%), Уфе (36,3%), в остальных губерн-
ских городах их численность составляла от 
0,9% (Симбирск) до 25,2% (Пермь).

Относящихся к группе «пути сообщений 
и сношений» татар было 11,9%. Наибольшее 
число татар среди извозчиков, а также заня-
тых на речных и железнодорожных работах 
было в Астрахани (24,9%), в остальных горо-
дах – от 2,1% (Пермь) до 16,7% (Симбирск). 

Интересная картина занятости татар в 
губернских городах региона представлена 
в группе производительного населения, ко-
торая составляла 26,3%. Причем большая 
часть татар была занята в промышленности 
(20,9%), в сельском хозяйстве – всего 5,4%. 
Наибольшую группу производительного 
населения – 34,8% – составляли татары Ка-
зани, причем из них 27,4% было занято в 
промышленности. Значительная их группа 
была сосредоточена в Оренбурге (26,3%, 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар68

в промышленности – 21,4%), где работали  
бойни и салотопни татар, мясообрабатываю-
щие предприятия, городские шерстомойки, 
шапочные мастерские, ов чинные заведе-
ния. Несколько меньше производительное 
население было представлено в Астраха-
ни (19,2%, в промышленности – 16,3%). 
Астрахань привлекала большое количество 
рабочего люда, искавшего заработка на 
рыбных и соляных промыслах, погрузочно-
разгрузочных работах на водном транспор-
те. В остальных городах татар, занятых в 
промышленности, насчитывалось от 7,1% 
(Вятка) до 11,7% (Уфа).

Следует отметить, что в крупных городах, 
кроме Вятки8, количество татар, занятых в 
промышленности, преобладало над числом 
татар, занятых в сельском хозяйстве. Кре-
стьяне, составляя значительную прослойку 
населения, пополняли ряды городского тор-
гового люда, нанимались бурлаками и груз-
чиками, использовались в качестве прислу-
ги, дешевой наемной силы для выполнения, 
главным образом, неквалифицированной 
работы на промышленных предприятиях, 
подряжались на любую поденную работу, 
занимались извозом. 

8 Здесь переписью 1897 г. было отмечено всего 
10 татар, работавших в сфере промышленности, и 
32 татарина, занятых в сельском хозяйстве.

Таким образом, в крупных администра-
тивных центрах татары были слабо пред-
ставлены в привилегированных сферах – в 
административной деятельности, науке, 
медицине, искусстве, в государственной об-
разовательной системе. При этом в группе 
непроизводительного населения больше 
всего были представлены татарские рантье. 
Группа полупроизводительного населения в 
основном представлена торговцами. Значи-
тельная доля татарского населения была за-
нята в сфере частной службы, поденщиков и 
прислуги. В группе производительного на-
селения основная часть татар была занята в 
промышленности.

Мусульмане в средних и малых городах. 
Достаточно большое число татар прожива-
ло в уездных и заштатных городах. 

Выборка сведений из материалов Пер-
вой всеобщей переписи населения Россий-
ской империи 1897 г. позволила выявить та-
тарские общины в средних и малых городах 
Поволжья и Приуралья, в которых насчиты-
валось не менее 100 чел.9

Как видно из данных табл.8, в 39 ма-
лых и средних городах региона проживало 
39511 татар, из них 54,2% составляли муж-

9 В таблицу не включен г.Ирбит, в котором 
проживало 1334 татарина. В январе здесь проходи-
ла Ирбитская ярмарка.

Богатая татарская семья. Астраханская губ. Фото нач. ХХ в.



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 69

Таблица 8
Татарское население средних и малых городов Поволжья и Приуралья в 1897 г. 

[Первая всеобщая, т.2, 10, 14, 28, 30, 31, 36, 38, 39, 45 (табл.XIII)]

Города Все наличное 
население об.п.

Татарское население % татар 
ко всему 
населениюм.п. ж.п. об.п.

Арск 1228 132 29 161 13,1
Белебей 5835 446 342 788 13,5
Бирск 8589 104 70 174 2,0
Бугульма 7581 326 95 421 5,6
Бугуруслан 12109 488 380 868 7,2
Бузулук 14362 471 376 847 5,9
Буинск 4213 844 739 1583 37,6
Верхнеуральск 11095 478 470 948 8,5
Вольск 27058 183 158 341 1,3
Екатеринбург 43239 331 255 586 1,4
Елабуга 9764 341 157 498 5,1
Златоуст 20502 217 60 277 1,4
Илецкая защита 11768 1471 1276 2747 23,3
Касимов 13547 505 621 1126 8,3
Красноуфимск 6251 96 41 137 2,3
Красный Яр 5593 85 42 127 2,3
Кузнецк 20473 80 50 130 0,6
Кунгур 14295 135 68 203 1,4
Лаишев 3743 77 30 107 2,9
Малмыж 3165 269 140 409 12,9
Мамадыш 4195 260 127 387 9,2
Мензелинск 7552 319 169 488 6,5
Николаевск 12504 879 880 1759 14,1
Новоузенск 13241 119 94 213 1,6
Орск 14016 1483 1552 3035 21,7
Ось 5067 83 68 151 2,9
Сарапул 21398 278 118 396 1,9
Слободск 10051 131 53 184 1,8
Спасск 2770 116 85 201 7,3
Ставрополь 5969 76 31 107 1,8
Стерлитамак 15550 1931 1848 3779 24,3
Сызрань 32383 166 90 256 0,8
Тетюши 4754 443 346 789 16,6
Троицк 23299 3683 3600 7283 31,3
Хвалынск 15127 181 169 350 2,3
Царев 6977 307 309 616 8,8
Царицын 55186 888 783 1671 3,0
Челябинск 19998 272 173 445 2,2
Чистополь 20104 2724 2199 4923 24,5
Итого: 534551 21418 18093 39511 7,4



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар70

чины и 45,8% – женщины, т.е. и здесь, как 
и в крупных городах, преобладало мужское 
население. В целом доля татар по отноше-
нию ко всему населению 39 городов состав-
ляла 7,4%. 

Из табл.8 были выбраны сведения о го-
родах, в которых доля татар по отношению 
ко всему городскому населению превышала 
10%, и сведены в табл.9. Таких городов ока-
залось одиннадцать.

Как следует из данных табл.9, число та-
тар в 11 средних и малых городах составля-
ло 23,4% по отношению ко всему городско-
му населению. Наибольший удельный вес 
татар – более 20% – приходился на города 
Буинск, Илецкая защита, Орск10, Стерлита-
мак, Троицк, Чистополь.

В уездных городах среди татар преоб-
ладали мещане (61,1%). Остальные жители 
составляли локальные группы: крестьяне 
(33,2%), купцы (2,03%) и казаки (1,62%).

Татарское население было многоликим 
по социальному составу. Татарских дворян, 
как потомственных, так и личных, и почет-
ных граждан было немного11. 

Распределение лиц купеческого сосло-
вия по городским центрам носило неравно-
мерный характер. Их прослойка в составе 
населения доходила до 2,03% вместо 0,9% 
в губернских городах. Особенно высокой 
концентрацией лиц данной группы отличал-
ся Троицк – 264 чел. В остальных уездных 
центрах проживало от 2 чел., зарегистриро-
ванных в купеческом сословии (Тетюши) 
до 87 чел. (Стерлитамак). В городах Арск, 
Малмыж, Николаевск татарских купцов в 
переписи не отмечено.

10 В пореформенный период, когда развитие ка-
питалистических отношений стало определяющим 
в общественных отношениях, на появление новых 
городов стали оказывать влияние региональные 
социально-экономические факторы. Так, в 1865 г. 
городами были признаны три уральских промыш-
ленных центра – Орск, Златоуст и Соль-Илецк 
(Илецкая защита) [Лаппо, 1994, с.24].

11 Потомственные дворяне проживали в городах 
Илецкая защита (20 чел.), Орск (10), Стерлитамак 
(61), Троицк (24), Белебей (36 чел.). Личные дворя-
не проживали в городах Чистополь (10 чел.), Орск 
(2), Троицк (2), Стерлитамак (13 чел). В Арске, Бу-
инске, Малмыже, Николаевске, Тетюшах не было 
ни личных, ни потомственных дворян из татар. По-
четные граждане проживали только в Илецкой за-
щите (5 чел.), Орске (3), Троицке (3 чел.).

Мещан больше всего насчитывалось в 
Троицке (4299 чел.) и Стерлитамаке (3054 
чел.). В остальных уездных городах их про-
живало от 7 чел. (Арск) до 1956 чел. (Чис-
тополь). Они были заняты временным про-
изводством, сельскохозяйственным трудом, 
мелочной торговлей и ремесленным произ-
водством. 

Численность войсковых казаков в Орске 
составляла 348 чел. В незначительном коли-
честве они проживали в Троицке (82 чел.), 
Илецкой защите (6 чел.) и Стерлитамаке 
(5 чел.).

Заметную часть в общинах составляли 
крестьяне. Татарские крестьяне преоблада-
ли в Чистополе и Троицке (соответственно 
2908 и 2479 чел.), в остальных уездных го-
родах их было от 37 чел. (Николаевск) до 
772 чел. (Илецкая защита). Таким образом, 
уездные города также привлекали крестьян-
отходников, хотя и в несколько меньшей 
степени, чем губернские центры.

Как видно из данных табл.11, небольшая 
доля татарского населения представлена 
в группе непроизводительного населения 
(9,3%), достаточно большая – в группе про-
изводительного населения (34,8%), и их 
основная часть – в группе полупроизводи-
тельного населения (55,9%). Однако по срав-
нению с большими городами, где прожива-
ло больше непроизводительного (12,9%) и 
полупроизводительного населения (60,8%), 
в малых городах несколько больше была 
группа производительного населения.

Самые большие группы непроизводи-
тельного населения были представлены 
в Арске (50,3%) и Малмыже (32,8%), в 
остальных городах эта группа населения 
составляла от 3,1% (Илецкая защита) до 
19,0% (Буинск). 

Больше всего чиновников отмечено в 
Малмыже (4,4%) и Арске (3,1%.), в осталь-
ных уездных городах их проживало от 0,1% 
(Илецкая защита) до 2,2% (Буинск).

Среди непроизводительного населения 
малых городов значительную часть со-
ставляли татарские рантье – 4,7%. Больше 
всего их было в Буинске (14%) и Малмыже 
(11,2%), в остальных городах они составля-
ли от 0,4% (Николаевск) до 6,9% (Белебей).

Отсутствие дворян и купцов из татар 
в ряде уездных городов (Арск, Малмыж, 
Николаевск) свидетельствует о низком со-



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 71

Таблица 9
Удельный вес татарского населения одиннадцати средних и малых городов 

Поволжья и Приуралья в 1897 г.

Средние и малые города Все наличное 
население об.п.

Татарское население 
об.п.

Удельный вес 
татар, %

Арск 1228 161 13,1
Белебей 5835 788 13,5
Буинск 4213 1583 37,6
Илецкая защита 11768 2747 23,3
Малмыж 3165 409 12,9
Николаевск 12504 1759 14,1
Орск 14016 3035 21,7
Стерлитамак 15550 3779 24,3
Тетюши 4754 789 16,6
Троицк 23299 7283 31,3
Чистополь 20104 4923 24,5
Итого: 116436 27256 23,4

Таблица 10
Распределение татарского населения одиннадцати средних и малых городов в 1897 г. 

по сословиям [Первая всеобщая, т.10, 14, 28, 36, 39, 45 (табл.XIV)]

Сословия Татарское 
население об.п. % к итогу

Дворяне потомственные 151 0,55
Дворяне личные, чиновники не из дворян 27 0,09
Духовенство, лица свободных профессий 6 0,02
Потомственные и личные почетные граждане 11 0,04
Купцы 553 2,03
Мещане 16649 61,1
Крестьяне 9049 33,2
Войсковые казаки 441 1,62
Инородцы 109 0,4
Финляндские уроженцы – –
Лица, не принадлежащие к этим сословиям 90 0,33
Лица, не указавшие сословия 30 0,11
Иностранные подданные 140 0,51
Итого: 27256 100

циально-сословном, экономическом и об-
разовательном статусе татарской городской 
общины, что приводило к ее пассивной роли 
в общественной жизни города.

Служителей мусульманской религии 
вместе с татарской интеллигенцией, в це-
лом, проживало 1,8%.

В группе полупроизводительного насе-
ления малых городов наибольший процент 
составляли татары, занимавшиеся торговой 
деятельностью (32,3%), заметную часть – в 
группе «частная служба, прислуга, поден-
щики» (19,2%). 

Группа полупроизводительного населе-
ния преобладала почти во всех городах, кро-
ме Николаевска (1,4%) и Арска (5,6%). Зна-
чительные группы полупроизводительного 
населения были представлены в Тетюшах 
(71,2%), Стерлитамаке (69,7%), Троицке 
(63,2%), Орске (62,1%), Чистополе (61,1%), 
Буинске (59,6%), Белебее (44,6%), Илецкой 
защите (37,2%).

Практически во всех уездных городах 
основную часть полупроизводительного на-
селения составляли татары, занятые в тор-
говле. Особенно много их зафиксировано в 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар72

Орске (44,3%), Буинске (42,6%) и Стерли-
тамаке (43%), в остальных уездных городах 
они составляли от 1,4% (Николаевск) до 
37,1% (Троицк). В уездных городах основная 
часть татар занималась развозной, разнос-
ной, мелочной торговлей, некоторые из них 
занимались стационарной торговлей, имели 
свои лавки [Гибадуллина, 2008, с.144].

В группе производительного населения, 
в отличие от губернских городов, где зна-
чительная часть татарского населения была 
занята в промышленности, в малых городах 
большая часть татарского населения зани-
малась сельским хозяйством (18,4%). 

В целом группа производительного та-
тарского населения в малых и средних горо-
дах составляла 34,8%. Самой большой она 
была в Николаевске (95,1%), в основном за 
счет татар, занятых в сельском хозяйстве 
(94,0%)12. Большая группа татар, занятых в 
сельском хозяйстве, проживала в Илецкой за-
щите (48,2%) и Арске (36,6%). В остальных 
городах татар, занятых в сельском хозяйстве, 
было от 3,9% (Троицк) до 17,8% (Орск).

Лиц, занимавшихся земледелием, пчело-
вод ством, животноводством, лесоводством 
и лесным промыслом, рыболовством и охо-
той, зафиксированных переписью 1897 г., 

12 Дело в том, что уездный город Николаевск 
был основан рядом с татарской Мечетной слободой 
в 1836 г. [Гибадуллина, 2008, с.136]. Несмотря на 
перевод местных крестьян в мещанское сословие, их 
занятия не претерпели существенных изменений.

можно рассматривать как собственно сельс-
кохозяйственное городское население. 
Сель скохозяйственного населения в уезд-
ных городах было значительно больше, чем 
в крупных губернских городах. 

Татар, занятых в промышленности, было 
несколько больше, чем занятых в сель-
ском хозяйстве, в Белебее (27,4%), Троицке 
(23,8%) и Чистополе (20,3%). В остальных 
уездных городах татар, занятых в промыш-
ленности, насчитывалось от 1,1% (Никола-
евск) до 13,7% (Буинск). Всего в промыш-
ленности указанных одиннадцати уездных 
городов, татары составляли 16,4%. Они 
были заняты на небольших кирпичных, ко-
жевенных, крупяных, зерносушильных, са-
лотопенных, солодовенных, кулеткацких, 
канатных, поташных предприятиях. 

В целом, по данным за 1897 г., основным 
источником существования татарского на-
селения средних и малых городов Поволжья 
и Приуралья являлись: торговля (32,3%), 
выполнение наемных и поденных работ 
(19,2%), сельское хозяйство (18,4%), про-
мышленное и ремесленное производство 
(16,4%).

Следует отметить, что большинство уезд-
ных городов, несмотря на наметившийся 
процесс индустриализации, оставались «та-
кими же деревнями, какими были преж де, 
и господствующим занятием тамошних ме-
щан и купцов по-прежнему остается хлебо-
пашество» [Щепкин, 1882, с.7]. Население 

Таблица 11
Занятость татарского населения одиннадцати средних и малых городов Поволжья 

и Приуралья в 1897 г. [Первая всеобщая, т.10, 14, 28, 36, 39, 45 (табл.XXII)].

Группы населения Татарское 
население об.п. % к итогу

а) Чиновники и войско
б) Духовенство и люди свободных профессий
в) Рантье и пенсионеры
г) Лишенные свободы, неопределенные, неизвестные

211
478
1281
544

0,8
1,8
4,7
2,0

Итого непроизводительное население 2514 9,3
д) Торговля
е) Пути сообщений и сношений
ж) Частная служба, прислуга, поденщики

8808
1204
5239

32,3
4,4
19,2

Итого полупроизводительное население 15251 55,9
з) Сельское хозяйство
и) Промышленность

5019
4472

18,4
16,4

Итого производительное население 9491 34,8
Всего: 27256 100



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 73

этих уездных городов, 
как правило, занима-
лось земледельческим 
и мелкотоварным ре-
месленным производ-
ством.

Происходившие 
во второй половине 
XIX в. в России про-
цессы модернизации 
обусловили расшире-
ние регионов обитания 
и формирования татар-
ских городских общин 
не только в крупных 
административных 
центрах, но и в малых 
уездных городах, хотя 
в последних эти про-
цессы протекали мед-
леннее.

Татарские грузчики в Казанском речном порту. Фото кон. XIX – нач. ХХ в.

3.3. Татары в рабочих поселках в конце XIX – начале ХХ в.

Ильдус Загидуллин
Хозяйственно-промышленное освоение 

окраин и индустриализация обусловили по-
явление в империи новых промышленных 
районов и центров. Наряду с развитием и 
техническим перевооружением старых пред-
приятий на Урале (2/3 уральских заводов 
были сосредоточены в Пермской и Уфим-
ской губерниях, в последней к Уральскому 
району относились Златоустовский у. и вос-
точные части Уфимского и Бирского уез-
дов) [Введение, 1960, с.3], в Центральном и 
Северо-Западном промышленных районах в 
80-е гг. XIX в. бурно развивались новые про-
мышленные районы: Донецкий угольный 
бассейн, Криворожские рудники и Бакинские 
нефтепромыслы [Тихонов, 1988, с.46–47]. В 
Южном районе свыше 3/4 всех заводов со-
ставляли оснащенные передовой техникой 
предприятия, возникшие в 90-е гг. XIX в.

Спутником каждого промышленного 
предприятия становилось рабочее посе-
ление. По мнению экономистов, это спо-
собствовало концентрации производства в 
ряде местностей, формированию крупных 
предприятий с огромным контингентом ра-
бочих. Промышленное производство стало 
неотъемлемой частью процесса градообра-
зования в России. Приметой промышлен-

ных районов стала сеть «экономических» 
городов и городков, рабочих поселков, ко-
торые по действующему законодательству 
не признавались городскими поселениями; 
в них отсутствовали органы городского са-
моуправления [Водарский, 1972, с.201]. 

Рабочие поселки характеризовались мо-
бильностью населения и преобладанием 
мужчин. Основная масса прибывших на 
заработки крестьян трудилась по времен-
ным паспортам, сохраняя прописку в род-
ном селении. Поскольку трудоустройство 
и обустройство на новом месте зависели 
от ряда социаль но-экономических факто-
ров, для многих оставление семьи в хозяй-
стве считалось оптимальным вариантом. В 
пореформенный период некоторые круп-
ные и средние предприятия стали превра-
щаться в самодостаточные промышленные 
учреждения, стремящиеся формировать 
собственный пос тоянный контингент про-
фессиональных кадров, видя в этом залог 
организации круг логодичного производства 
и повышения производительности труда. 

Татары трудились на трех правитель-
ственных военных предприятиях Волго-
Камья практически со времени их осно-
вания, с XVIII в.: Казанском пороховом, 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар74

Ижевском оружейном и Воткинском желе-
зоделательном заводах. 

В Ижевском оружейном заводе в 1807 г. 
татарская община сформировалась из масте-
ровых и рядовых инвалидной роты, в февра-
ле 1839 г. здесь насчитывалось до 450 душ 
об.п. [Зайцева, 1996, № 3–4, с.240–243]. 

К учрежденному в 1758 г. Воткинскому 
заводу группа татарских крестьян из Казан-
ской и Оренбургской губерний была при-
писана в 1760-е гг. В начале XIX в. здесь 
функционировала махалля, однако право 
на возведение мечети община рабочих (129 
душ м.п.) получила лишь в 1900 г. 

В начале ХХ в. на территории формиро-
вания татарской нации (Волго-Уралье и За-
падная Сибирь) насчитывалось более 30 тыс. 
рабочих-татар (с членами семей 68626 душ 
об.п. из 150 тыс. работавших на заводах и 
фабриках) [Хасанов, 1977, с.232; Нафигов, 
1964, с.20–21]. На металлургических заводах 
Урала трудилось более 4 тыс. рабочих, на су-
конных фабриках Симбирской губ. – 1/5 всех 
занятых на промышленном производстве. 

В начале ХХ в. в Волго-Уралье крупные 
татарские общины (около 1 тыс.) суще-
ствовали в рабочих поселках: химического 
предприятия Ушкова (Вятская губ.), Мо-
товилихского, Надеждинского (Пермская 
губ.), Миасского (Оренбургская губ.), Сат-
кинского заводов (Уфимская губ.). Всего 
же в рабочих поселках региона действова-

ло около двадцати махаллей [Загидуллин, 
2006б, с.71–100].

Значительная часть отходников поки-
дала пределы исторического расселения 
татар. В конце XIX в. татары «освоились» 
на сибирских золотых приисках, состав-
ляя в начале ХХ в. до 13% пролетариата, 
а также среди железнодорожников Сибири 
(1%) [Тагиров, 1995, с.389]. В канун Первой 
мировой войны татары представляли зна-
чительную группу национального пролета-
риата, занимая по численности четвертое 
место после русских, украинцев и латышей. 
Основной контингент рабочих локализовал-
ся вне регионов традиционного проживания 
их соплеменников [Очерки, 1973, с.17]. В 
1917 г. на интенсивно развивающихся пред-
приятиях (рудниках) Донбасса трудилось 90 
тыс. татар, на нефтепромыслах Баку – 3,5 
тыс. (18,5% всех рабочих), на фабриках в 
Орехово-Зуево – 5 тыс. рабочих [Хасанов, 
1977, с.232; Нафигов, 1964, с.20–21].

Татарские рабочие стремились форми-
ровать автономные трудовые коллективы, 
артели: нанимали для себя кухарку, вели об-
щие расходы, расселяясь совместно в бараке. 
Приметами татарских рабочих общин были 
отсутствие недвижимой собственности у 
абсолютного большинства рабочих, мигра-
ционная мо бильность рабочего люда, суще-
ственное преобладание мужчин, определен-
ная интег рация в русскую рабочую среду.

3.4. Мусульманские (татарские) «общины-города»

Ильдус Загидуллин
Основные признаки мусульманских 

(татарских) «об щин-городов». По орга-
низации социальной и культурной жизни 
этноконфессиональных общин российских 
городов Н.В.Юхневой определены три типа 
расселения: 1) в рамках одного поселения 
существовало два национальных города с 
дублированием большинства его функций. 
Каждый город жил по своим обычаям, влия-
ние хотя и наблюдалось, но оно было мини-
мальным. В России такой классический ха-
рактер имели среднеазиатские города. Путь 
возникновения таких поселений – сначала 
существует один город, затем к нему «при-
соединяется» другой; 2) город имеет еди-

ный центр и окраины, функционирует как 
целостный организм, но внутри него отдель-
ные этнические группы, живущие сплочен-
но, образуют анклавы (кварталы, слободы) 
в инокультурном окружении. Пути форми-
рования таких анклавов: единовременное 
переселение большой группы, переезд к 
знакомым и родным, этническая жилищ-
ная дискриминация, совпадение отдельных 
этносов с социально оттесненными на ме-
нее благоприятные позиции социальными 
группами, расположение на месте будущего 
города нерусского населения; 3) дисперсно 
расселенные этноконфессиональные груп-
пы с неравномерной долей жителей в раз-



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 75

ных районах города. Здесь усиливается роль 
социального фактора – расселение зависит 
от занятий и социального статуса горожан 
[Юхнева, 1984, с.13–14].

По нашему мнению, в ряде городов 
Рос сии в XIX в. сформировались эконо-
мически сильные этноконфессиональные 
общины, расселение которых соответство-
вало второму типу расселения, однако по 
социокультурному развитию они претендо-
вали на статус мусульманской (татарской) 
«общины-города», основными признаками 
которой являлись:

1) существование определенной терри-
тории или нескольких территорий с хозяй-
ственным укладом и своеобразной культу-
рой, кварталов компактного обитания по 
принципу соседской общины, формирова-
ние части или целых улиц по градострои-
тельным правилам;

2) наличие недвижимости – частных и 
общественных учреждений: богослужеб-
ных, учебных, торговых и (или) промыш-
ленных заведений; 

3) существование общественных инсти-
тутов: двух и более махаллей со штатом 
духовенства; школ, которые охватывали на-
циональным образованием практически все 
подрастающее поколение единоверцев, в 
начале ХХ в. – культурно-просветительских 
или благотворительных организаций;

4) наличие значительного контингента 
пос тоянных жителей (купцы, мещане);

5) наличие прослойки предпринимате-
лей, купцов, которые в основном финанси-
ровали религиозные и национальные инсти-
туты; 

6) экономическая самодостаточность 
об щины в решении ключевых социальных 
проблем ее членов;

7) участие в решении проблем в сфере 
хозяйственного, торгового, культурного раз-
вития поселения, отстаивание интересов 
общины перед правительством и городским 
общественным органом самоуправления.

В первой половине XIX в. «мусульман-
ские (татарские) общины-города» функцио-
нировали в Казани, Сеитовом посаде (Кар-
галы), Семипалатинске и Петропавловске. 
В конце XIX в. на юго-востоке страны этот 
список пополнился этноконфес сио наль ны-
ми общинами Троицка, Орска и Орен бурга, 
в начале ХХ в. – татарской общиной Уфы.

Из обозначенных нами городов Казань, 
Астрахань, Оренбург, Семипалатинск явля-
лись губернскими центрами. Петропавловск, 
Троицк, Орск были уездными городами. В 
Каргале, лишенной в 1828 г. Татарской горо-
довой управы, действовало упрощенное го-
родское управление.

Статусу крупной татарской общины соот-
ветствовала Казань (28520 чел.). Средними 
«мусульманскими (татарскими) «об щи нами-
городами» являлись общины Астрахани 
(16959 чел.), Семипалатинска (14660 чел.), 
Оренбурга (13257 чел.), Троицка (8430 чел.), 
Петропавловска (6087 чел.). Лишь в Семи-
палатинске среди мусульман татары состав-
ляли менее половины, хотя они однозначно 
доминировали в социально-экономической 
и культурной жизни общины. Остальные 
мусульманские «общины-города» по этни-
ческому составу являлись татарскими, ди-
намику и содержание социокультурных про-
цессов в них определяли татары. 

Большую роль в организации единого 
культурно-религиозного пространства и 
воздействии на городское хозяйство имел 
удельный вес мусульман. Численность му-
сульман составляла от 1/3 до 1/4 в средних 
городах: Троицке (36,2%), Петропавловске 
(30,9%). В других городах мусульмане со-
ставляли менее 1/5 жителей: Астрахани – 
15%, Оренбурге 18,6%. В Семипалатинске 
мусульмане сос тавляли более половины го-
рожан, в Казани – 21,8%.

Казань
Людмила Свердлова, 
Ильдус Загидуллин

В конце XVIII в. в городе насчитывалось 
5 тыс. татар [История Казани, т.1, с.120]. В 
XIX в. в Старо- и Ново-Татарской слободах 
имелись практически все объекты городской 
инфраструктуры: восточный Сенной рынок, 
Юнусовская площадь, гостиницы, постоялые 
дворы, промышленные предприятия, мастер-
ские, культовые здания, учебные заведения, 
торговые учреждения. Формируя престиж-
ные улицы, татарская торгово-промышлен-
ная элита возводила особняки с учетом со-
временных градостроительных норм. При 
этом деятельность и проживание некоторых 
богатых татар локализовались в русской ча-
сти Казани [Мəрҗани, 1989, б.366–380].



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар76

В городе выделялось несколько зон ис-
ламского конфессионального образования. 
В татарских слободах функционировали ме-
дресе. В Ягодной и Адмиралтейской слобо-
дах, как и в не входящей в город Пороховой 
слободе, работали мектебе.

В Казани (1781–1855 гг.) действовал 
автономный городской орган самоуправ-
ления – Татарская городовая ратуша, ве-
давшая записью в купеческое и мещанское 
сословия, выдачей торговых свидетельств, 
сбором налогов и другими хозяйственно-
административными делами коренных го-
рожан. Она олицетворяла собой исполни-
тельную власть, доверенную ей имперской 
администрацией, и была подотчетна госу-
дарственным органам власти. 

По мнению социологов, именно в горо-
дах, население которых превышало 20–30 
тыс., имелись возможности для радикаль-
ного развития межличностных отношений  
– перехода от первичной ко вторичным кон-
тактам, от связей общины к связям обще-
ства [Зиммель, 1905, с.117–136; Миронов, 
1990, с.25]. Этот процесс протекал под ру-
ководством татарской буржуазии. 

В конце столетия в городской татарской 
общине (28,5 душ об.п.) потомственные и 
личные дворяне, «чиновники не из дворян», 
почетные граждане составляли 1,1% (311 
чел.) ее членов. Несколько больше было 
купцов – 346 чел., или 1,2%. Самым много-
численным городским сословием являлись 
татары-мещане – 5598 чел., или 19,6%, у 
которых процветали надомная промышлен-
ность и занятия мелочной торговлей. Кре-
стьяне (77%) представляли основную рабо-
чую силу в сезонных и поденных работах, 
использовались в качестве прислуги в за-
житочных семействах, рабочих на заводах и 
фабриках, в ремесленных мастерских, груз-
чиков на пристанях [Первая всеобщая, т.14, 
с.26–261]. Часть из них занималась мелкой 
торговлей и обучалась в конфессиональных 
школах. 

В 1897 г., согласно данным переписи, у 
15,66% мусульманского населения Казани 
основным занятием была торговля, в обра-
батывающей промышленности было занято 
24,51%, лица «свободных профессий» сос-
тавляли 0,9%, в администрации служили 
1,58%, духовенство составляло 0,36% жите-
лей [Noack, 1993, тab. IIa].

В 1857 г. на 127 казанских предприяти-
ях, объединявших 24 отрасли, было занято 
2,8 тыс. рабочих. 1/3 предприятий принад-
лежала татарам, составлявшим 1/7 часть 
жителей [Лаптев, 1861, с.348]. В 1898 г. в 
промышленных заведениях, производив-
ших продукции на сумму более 1 тыс. руб. в 
год, татарам принадлежало 10 производств: 
общий объем производимой ими продукции 
составлял 405 тыс. руб., трудилось 144 ра-
бочих [История Казани, кн.1, с.121–122].

Несмотря на упразднение городского и 
сословных органов самоуправления, спе-
цифика национальной городской культуры 
и автономность татарской части Казани со-
хранялись в рамках самодостаточных в эко-
номическом плане 14 приходов с мечетями 
и учебными заведениями, духовным лицом, 
вакуфным имуществом, доминированием 
в повседневной и семейно-бытовой жизни 
норм шариата. Национальная буржуазия 
финансировала и направляла обществен-
ное и культурное развитие единоверцев: 
строила мечети, мектебе и медресе, откры-
ла приюты для сирот и детей малоимущих 
родителей (1844, 1904 гг.), мусульманскую 
богадельню (1900 г.) и т.д. Во второй поло-
вине XIX – начале ХХ в. (до 1906 г.) появи-
лись вакуфы при 2-й, 3-й, 4-й, 7-й, 9-й, 10-й, 
Казаковской, Усмановской мечетях, медресе 
при 1-й, 2-й, 4-й мечетях, медресе «Мухам-
мадия» [Азаматов, 2000, с.30–34; Вакуфная 
собственность, с.48–49, 57–58].

Создав в 1897 г. благотворительное обще-
ство, представители элиты стали коллеги-
ально решать вопросы содержания приюта, 
родовспомогательного лечебного заведения 
и амбулатории, оказания помощи погорель-
цам, выдачи нуждающимся пособий и др. В 
условиях слабой социальной поддержки со 
стороны государства, земства и городского 
органа самоуправления благотворительная 
деятельность элиты была для общины весь-
ма значимой [Салихов, 2001, с.243–248]. 

В 1899 г. татарам Казани было отказано в 
организации «мусульманского потребитель-
ского общества» ввиду наличия (с 1893 г.) в 
городе «потребительского общества» и с це-
лью предотвращения возникновения «среди 
мусульман, весьма трудно ассимилирую-
щихся с русским населением, каких-либо 
обособленных общественных организаций» 
[Загидуллин, 2004, с.240–241]. 



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 77

Благодаря наличию университета, боль-
шого числа медресе и развитой полигра-
фической базы Казань во второй половине 
XIX в. стала крупнейшим центром по из-
данию исламской и татарской литературы, 
который обеспечивал потребности мусуль-
манских народов России.

Астрахань
Андрей Сызранов

Первым и основным населением новой, 
русской, основанной в 1558 г. на левом бе-
регу Волги Астраханской крепости были 
русские стрельцы и казаки. Однако, по мере 
роста города в конце XVI – первой трети 
XVII в. и возникновения его новых частей – 
Белого и Земляного «городов», в Астрахани 
стало формироваться многонациональное 
население – служилый, торговый и ремес-
ленный люд: собственно русские, юртов-
ские татары, армяне, персы, индийцы, «бу-
харцы», «хивинцы» и др.

Основными группами татарского населе-
ния Астрахани во второй половине XVI – на-
чале XX в. были: астраханские (или юртов-
ские) «ногайские татары», средневолжские 
(или волго-уральские) татары-переселенцы, 
«агрыжанские татары», «бухарские тата-
ры», «гилянские татары».

В XVII в. в состав Земляного города 
Астрахани вошла Татарская слобода, насе-
ленная юртовскими татарами. Она сохраняла 
свою обособленность и была обнесена огра-
дой [Кидирниязов, 1999, с.297]. Жители сло-
боды занимались ремеслами, торговлей или 
работали по найму [Голикова, 1982, с.171].

В XVII в. Астрахань становится основ-
ным центром русско-восточной торговли. 
В городе постепенно формируются так на-
зываемые «восточные колонии». В 1673 г. 
в Земляном городе по инициативе властей 
были устроены новые Агрыжанский, Бухар-
ский и Гилянские торговые дворы, или сло-
боды. А в 1681 г. правительство разрешило 
селиться в Астрахани на постоянное место 
жительства индийцам, персам, бухарцам и 
др. [Голикова, 1982, с.163, 165].

В Агрыжанской слободе жили потомки 
от смешанных браков индийцев с татарками, 
которые назывались «агрыжане» или «агры-
жанские татары» [Гмелин, 1777, с.145; Не-
больсин, 1852, с.113; Ольдекоп, 1870, с.331]. 
В Гилянской слободе проживали собствен-
но персы и «татары Гилянского двора» – по-
томки персов и татарок. В Бухарской слобо-
де расселялись «татары Бухарского двора» 
– «вышедшие с давних времен из Бухары», 
которых еще называли «бухарцами». Среди 
жителей Бухарского двора были выходцы не 
только из Бухары, но и из Хивы – «хивин-

Базарная 
(Сенная) 
мечеть 

в Казани. 
Фото нач. 

ХХ в.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар78

цы» [Ольдекоп, 1870, с.331, 332; Далингер, 
1887, с.4, 5; Голикова, 1982, с.162].

Субэтнические группы агрыжанских 
татар и татар Гилянского двора, в отличие 
от своих «отцов» (индийцев-индуистов13 и 
персов-шиитов), исповедовали ислам сун-
нитского направления [Гмелин, 1777, с.197; 
Небольсин, 1852, с.113].

П.И.Небольсин писал: «До 1836 года 
об щество Татар Бухарского, Гилянского и 
Агрыжанского Дворов представляло со-
бой отдельное привилегированное сосло-
вие, пользовавшееся правом свободной 
торговли, без всякого взноса гильдейских 
пошлин… С 1836 года Татары этого обще-
ства, впредь до совершенного уравнения их 
с коренными Русскими во всех податях и 
повинностях, обложены особым сбором в 5 
тыс. руб. асс. с души и рекрутчиной…» [Не-
больсин, 1852, с.114].

Татары трех дворов были ассимилиро-
ваны юртовцами и, возможно, татарами из 
Среднего Поволжья к середине XIX в. [Ис-
хаков, 1992, с.14; Ольдекоп, 1870, с.331; Да-
лингер, 1887, с.4; Небольсин, 1852, с.113].

В конце XVII – начале XVIII в. в Астра-
хань переселилась первая волна казанских 
татар [Арсланов, 1995, с.4, 24; Викторин, 
2003, с.76]. Они селились в Казанской и Та-
тарской (рядом с юртовскими татарами) сло-
бодах Земляного города [Гмелин, 1777, с.150, 
196; Георги, ч.2, с.33]. Среди городских татар 
уже в то время были татары из Казанской, 
Симбирской, Пензенской, Саратовской и 
Рязанской губерний [Арсланов, 1995, с.24]. 
Впоследствии, в течение XVIII – начале 
XX в., происходило «регулярное пополнение 
городского татарского населения новыми пе-
реселенцами» [Викторин, 1994, с.5].

Городские юртовские татары занимались 
ремеслами, торговлей или работали по найму 
[Голикова, 1982, с.171]. Аульные юртовские 
татары также торговали в Астрахани. Хотя 
официально им это делать запрещалось, 
многие из них торговали «под именем армян, 
индийцев и городских татар» [Георги, ч.2, 
с.35; Гмелин, 1777, с.175]. И.В.Равинский 
сообщал, что юртовцы торговали и в Кизля-
ре [Равинский, 1809, с.340].

Городские казанские татары, по данным 
С.Г.Гмелина, в основном занимались торгов-

13 Хотя среди индийцев были и мусульмане.

лей, некоторые находилась «в услужении, 
… в силе или доверенности у индийцев, у 
коих комиссарами … бывают» [Гмелин, 
1777, с.197]. 

Важными элементами быта астрахан-
ских татар были годовые праздники мусуль-
манского календаря, день рождения пророка 
Мухаммада, а также соблюдение мусуль-
манских запретов, касающихся питания. 
Некоторые татары совершали хадж – па-
ломничество в Мекку [Резван, 2006, с.406]. 
В соответствии с шариатскими нормами со-
вершались «обряды жизненного цикла».

Мусульманские духовные лица Астра-
хани получали религиозное образование в 
основном в Оренбурге, Казани, Бухаре и в 
самой Астрахани [Ольдекоп, 1870, с.404; 
Далингер, 1887, с.18].

Центрами религиозной и общественной 
жизни татар Астрахани были мечети [Сыз-
ранов и др., 2006; Сызранов и др., 2007]. 
Уже в 1586 г. недалеко от города существо-
вала мечеть, в 1666 г. в «посаде», или «ниж-
нем городе» (т.е. в Земляном) действовало 7 
мечетей [Эвлия, 1979, с.132]. Через сто лет в 
Агрыжанской, Бухарской и Гилянской сло-
бодах Земляного города функционировало 4 
мечети [Гмелин, 1777, с.146, 163]. В 1910 г. 
в Астрахани насчитывалось 18 мечетей 
[Дремков, 1912, с.4].

Как правило, при мечетях существовали 
религиозные мусульманские школы – мек-
тебы, а при некоторых – медресе (школы по-
вышенного уровня). В начале ХХ в. в городе 
насчитывалось 19 мектебов и 6 медресе: при 
Ак-мечети, Кара-мечети, мечети Гилянского 
двора, мечетях № 3, 6 и 7 Царевской слобо-
ды [Дремков, 1912, с.14].

Идеи джадидистов стали проникать в 
мусульманскую общину Астрахани с конца 
XIX в. В 1892 г. [Мамлеева, 2007, с.15] или 
1895 г. [Абдурахман Умеров, 2003, с.303] 
в Царевской слободе мулла Абдурахман 
Умеров14 открыл джадидистское медресе 
«Низамийа» – один из ведущих научно-

14 Абдурахман Измайлович Умеров, или Габд-
рахман Гумари, Абд ар-Рахман ибн Исмаил ибн 
Умар ал-Хаджи-Тархани (1867–1933) – просвети-
тель, богослов, историк, этнограф и арабист, из-
датель и общественный деятель, педагог. Родился 
18 января 1867 г. в семье астраханского мещани-
на, ногайца-карагаша Измаила Умерова. Получив 
начальное образование в мектебе, в 1881–1889 гг. 



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 79

образовательных центров мусульман юга 
России15, в котором обучались татары, каза-
хи, ногайцы, туркмены, вайнахи, лезгины, 
аварцы и др. В 1907 г. Абдурахман Умеров 
основал издательское товарищество «Уме-
ров и Кº», (1907–1913), стал издателем газе-
ты «Идел» («Волга»)16 – главного печатного 
органа местных джадидистов [Курмансеи-
това, 2004]17.

В 1896 г. в Астрахани была зарегистри-
рована первая мусульманская обществен-
ная организация «Джамаат Хайрийа», или 
«Общество попечительства о бедных тата-
рах» под председательством п.п.гр. И.Х.Ис-
кендерова. На средства общества, которые 
складывались из членских взносов, пожерт-
вований купцов и прихожан мечетей, заку-
пались и раздавались учащимся мектебов 
и медресе учебники, беднякам – дрова на 
зиму, теплая одежда, медикаменты, сред-
ства на похороны и т.п. [Отчет правления, 
1900; ГААО, ф. 286, оп.2, д.514, л.13].

В 1905 г. образовалось общество 
«Мəҗлисе Шураи Ислам» («Дом мусульман-
ских собраний»), при котором находилось 
мектебе, где обучались и мальчики, и девоч-
ки. Общество выпускало газету «Борһане  
тəрəкъкый («Доказательство прогресса»). 
Основателем общества, директором учи-
лища и редактором газеты был «шемахин-
ский татарин», т.е. выходец из северного 
Азербайджана Мустафа Измайлов (Лютфи) 
[ГААО, ф.1, оп.12, д.722; ф.286, оп.2, д.297; 
ф.1, оп.2, д.1730, л.8].

В 1907 г. в Астрахани образовалось более 
«умеренное» общество «Җəмəгате исламия» 
(«Исламское общество»), учредителями ко-

А.Умеров учился в Казани в медресе Ш.Марджани 
(1818–1889). Затем вернулся в Астрахань.

15 Среди выпускников медресе – ногайский фи-
лолог, фольклорист и просветитель А.Джанибеков 
(1879–1955), туркменский филолог и богослов 
А.Ниязи (Ниязов) (1880–1932), узбекский историк 
Б.Салиев (1882–1942) и др.

16 Вначале издателем и редактором газеты был 
З.Шарифуллин. После того как ее издателем стал 
А.Умеров, З.Шарифуллин остался редактором, а в 
1910 г. отказался от этой должности в пользу Уме-
рова.

17 Помимо «Идел», в начале XX в. в Астрахани 
издавались татарские газеты «Борһане тəрəкъкый» 
(«Довод/Аргумент прогресса»), «Мизан» («Весы»), 
«Халык» («Народ»), журналы «Мəгариф» («Про-
свещение»), «Туп» («Пушка») и др.

торого стали, главным образом, муллы горо-
да. На средства общества издавалась газета 
«Идел». Председателем общества был мулла 
мечети №8 А.Умеров [ГААО, ф.286, оп.2, 
д.297; ф.290, оп.3, д.521, л.65].

Астрахань к началу XX в., наряду с Ка-
занью, Уфой и Оренбургом, стала одним из 
важных центров татарской культуры [Исха-
ков, 1992, с.24–25]. Здесь активно развивал-
ся татарский торговый капитал, действовали 
национальные типографии, выходили пе-
риодические печатные издания, строились 
новые мечети, открывались мусульманские 
учебные заведения, действовал татарский 
театр.

Оренбург
Денис Денисов

Оренбург был основан в 1743 г. как адми-
нистративный и военный центр пригранич-
ного края, а также центр торговых и дипло-
матических отношений Российской империи 
с народами Казахстана и Средней Азии. С 
самого начала приграничной торговли в 
Оренбурге, благодаря близости языка, общ-
ности религии и культуры, доминирующее 
положение на местном рынке заняли татары. 
Так, уже в 1761 г. на оренбургском меновом 
дворе среди 109 российских торговцев был 
81 татарин (65,1%), в 1799 г. – 162 из 248 
(65,3%) [Дорофеев, 1988, с.53; ГАОО, ф.6, 
оп.1, д.160, л.1–19об.]. Поначалу мусульман-
ские предприниматели предпочитали сезон-
ные операции, и только в конце XVIII – нача-
ле XIX в. они стали селиться в Оренбурге на 
постоянной основе, отдельными кварталами 
вокруг первой городской мечети. До сере-
дины XIX в. доля мусульман в постоянном 
населении города была невелика. В 1826 г. 
здесь проживало всего 146 мусульман м.п., 
а в 1847 г. – 457 об.п. (2,5%). Однако с 60–
70-х гг. XIX в. наб людался широкий приток 
татарских переселенцев в Оренбург. Город в 
это время переживал экономический подъ-
ем, связанный с развитием в крае товарного 
производства хлеба, перерабатывающей и 
пищевой промышленности, сети железных 
дорог, присоединением к России Средней 
Азии. В 1875 г. Оренбург насчитывал уже 
5336 татар (14,3%), в 1890 г. – 14966 (30,7%), 
в 1904 г. – 22576 (26%). Основу мусульман-



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар80

ской общины города составляли татары (в 
1897 г. – 11321 чел. (15,6%) [Белавин, 1891, 
c.59–60; Первая всеобщая, т.28, c.1, 64–65]. 
Переселенцы селились по всему городу, 
но чаще к западу от исторического центра 
Оренбурга – в ремесленно-промышленном 
районе и к северу – в Новой слободке и на 
так называемых Новых местах.

На протяжении долгого времени опре-
деляющее значение для экономики города 
имела приграничная торговля, объемы ко-
торой неуклонно возрастали до середины 
XIX в. Однако сооружение в 1880–1900 гг. 
Закаспийской ж.д. обеспечило быструю до-
ставку товаров из Средней Азии напрямую 
в Центральную часть России, что подорва-
ло традиционную караванную торговлю. 
Как следствие, торговый оборот на меновом 
дворе сначала резко упал, а затем стабили-
зировался на уровне 4–4,5 млн. руб. в год 
[Обзор за 1890 г., с.11; Обзор за 1895 г., с.20; 
Статистический обзор за 1900 г., с.16]. Лишь 
окончательный пуск в 1904 г. Оренбурго-
Ташкентской ж.д. вывел торговлю на мено-
вом дворе на качественно иной уровень. К 
1912 г. объемы продаж здесь достигли исто-
рического максимума – 15609018 руб. 50 коп. 
[Статистический обзор за 1912 г., с.20–21].

Татарский национальный капитал был 
представлен мелкими и отчасти средними 
предприятиями, связанными прежде всего 
с обработкой животноводческой продук-
ции. По данным за 1895 г., татарам принад-
лежали 6 из 12 боен и салотопен, которые 

выпускали продукцию на 
сумму 371983 руб. (56,4% 
отрасли). Они положили 
начало развитию в городе 
мыловаренного производ-
ства. К 1895 г. татары вла-
дели 5 из 9 шерстомой-
ных предприятий с общей 
производительностью 
в 338670 руб. (55,8%) 
[Перечень фабрик, 1897, 
с.88–89, 530–533].

С развитием на Юж-
ном Урале торгового 
зер но вого хо зяйства в 
70–90-е гг. XIX в. стало 
стремительно формиро-
ваться муко мольно-кру-
пяное производство как 

самостоятельная и важнейшая отрасль го-
родской промышленности [История Баш-
кортостана, 2004, с.419]. Более 20 татарских 
пекарен играли важную роль в обеспечении 
жителей города хлебобулочными изделиями.

На рубеже веков в Оренбурге форми-
руется крупный татарский торгово-про-
мышленный капитал, наиболее яркими 
представителями которого стали оренбург-
ские 1-й гильдии купцы Ахмед (1838–1906), 
Габдулгани (1839–1902) и Махмуд (1845–
1910) Хусаиновы. Первичную обработку 
животноводческого сырья обеспечивали их 
промышленные предприятия: бойня и са-
лотопня (с 1875 г.), кишечномоечный завод 
(с 1885 г.), шерстомойка [Перечень фабрик, 
1897, с.530–533; Список фабрик, 1910, с.52]. 
В 1888 г. братья построили крупную паро-
вую про сообдирочную мельницу (в 1895 г. 
ее производительность составила около 85 
тыс. пуд. пшена на сумму 100896 руб.). По 
мере расширения дела Хусаиновы приоб-
рели еще 3 скотобойни в Каргале, кишечно-
моечые «заводы» в Самарканде и Ташкенте, 
предприятие по сушке кож в Казалинске18 

18 Значительная часть сырья поступала на Ни же-
городскую ярмарку, где А.Хусаинов приобрел круп-
ные торгово-гостиничные комплексы со складски-
ми помещениями и магазинами: «Хусаиновское» 
и «Лаишевское» подворья. Торгово-закупочную 
деятельность обеспечивали отделения их фирмы в 
Аулие-Ата (Таразе), Верном (Алматы), Иргизе, Пе-
ровске (Кызылорде), Самарканде, Ташкенте, Ток-
маке, Туркестане, Чимкенте.

Пятая соборная мечеть в Оренбурге. Фото нач. ХХ в.



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 81

[ГАОО, ф.56, оп.1, д.3743]. В 1898 г. Ахмед 
причислился к казанскому купечеству 1-й 
гильдии, Габдулгани – к казалинскому, а 
Махмуд остался в оренбургском. Несмотря 
на это, они занимались предприниматель-
ством вместе в рамках учрежденного ими 
«Торгового дома братьев Хусаиновых» с 
уставным капиталом в 100 тыс. руб.

На рубеже XIX–XX столетий в Оренбург 
перебрались крупные орские купцы – бра-
тья Рамиевы, которые в зимнее время руко-
водили отсюда своими промышленными и 
торговыми предприятиями: в 1890 г. – За-
кир, в 1900 г. – Шакир.

В целом, по данным за 1897 г., 29,2% 
экономически самостоятельного татарско го 
населения Оренбурга составляли наемные 
рабочие и служащие (при общегородском 
уровне в 21,6%), 21,7% были заняты в тор-
говле (10,9%), 21,4% – в промышленном и 
ремесленном производстве (17,1%), 7,1% – 
на транспорте (4,6%), 4,9% получали сред-
ства от казны, общественных учреждений 
и частных лиц (8,8%), 3,3% сос тавляли за-
ключенные (1,4%), 2,3% – военнослужащие 
(8,6%), 2,3% жили за счет сельского хозяй-
ства (5,4%), 2,2% работали в сферах обще-
ственного питания и услуг (3%), 1,6% – в 
строительстве (4,1%), 1,4% получали доходы 
от капиталов и недвижимости (4,8%), 0,4% 
составляли чиновники (3,8%), 0,2% – духо-
венство (1,4%), 0,2% – педагоги (1,4%), 1,8% 
– прочие (3,1%). По сословиям преоблада-
ли крестьяне – 49,4%, на долю мещан при-
ходилось 43,9%, иностранных подданных 
– 1,75%, казачества – 1,3%, потомственных 
дворян – 1,2%, купцов – 1,15%, неизвестных 
– 0,7%, личных дворян и чиновников – 0,3%, 
п.г. – 0,2%, «инородцев» – 0,1% [Первая все-
общая, т.28, с.132–133, 160–161].

Татары играли важную роль в социально-
экономической жизни города: принима-
ли активное участие в решении вопросов 
городского хозяйства, благоустройства, 
строительства и транспорта, в пополнении 
местных финансов, в развитии образования, 
регулировании деятельности промышлен-
ных и торговых предприятий. Если в сос-
таве Оренбургской городской думы 1871–
1879 гг. не было ни одного татарина, то в 
1879–1883 гг. – 1 из 72, в 1883–1892 гг. – 4, в 
1892–1893 гг. – 8, в 1893–1897 гг. – 6 из 50, в 
1897–1901 гг. – 3 из 58, в 1901–1905 гг. – 5 из 

59, в 1905–1909 гг. – 7 из 60 [ОГВ, 1879, 23 
июня; 1883, 11 июня, 9 июля; ОЛ, 1887. 3, 10, 
17 мая; 1892,1 марта; ОГВ, 1909, 11 апр.].

Характерной особенностью Оренбурга 
было то, что первоначально развитие здесь 
исламских институтов проходило при актив-
ном содействии и определяющей роли госу-
дарства, опережая рост и потребности мест-
ной общины. Для удовлетворения духовных 
нужд мусульманских торговцев в 1783–
1785 гг. за казенный счет была построена ме-
четь на меновом дворе. Из государственного 
бюджета в 1802–1804 гг. финансировалось 
возведение 1-й соборной мечети города. В 
1834–1846 гг. по инициативе властей была 
сооружена 2-я соборная мечеть (Караван-
Сарайская) Башкиро-мещерякского войска. 
В последующие десятилетия мечети откры-
лись в новых районах: в 1885 г. – 3-я и 4-я, в 
1887 гг. – 5-я, в 1893 гг. – 6-я, в 1910 гг. – 7-я 
[Денисов, 2006, с.53–72].

Влияние переселенцев из Средней Азии 
и формирование национальной буржуазии 
способствовали возрождению у татар инсти-
тута вакуфов. В 1848 г. торговец Т.Маркибаев 
пожертвовал 1-й мечети земельный участок 
для мусульманского училища, в 1860-е гг. 
по завещанию князя А.Чингиза здесь была 
построена лавка, в 1871 г. Ф.Мукминжанов 
подарил дворовое место для медресе и дома 
имама, в 1885 г. Ч.Акильбеков – еще один 
участок для учебного заведения. В 1875 г. 
Б.-К.М.Губайдуллина подарила 2-й мечети 
участок с жилыми и хозяйственными по-
стройками для строительства здания медре-
се, а в 1881 г. прихожане возвели неподалеку 
вакуфные амбары [ГАОО, ф.11, оп.3, д.4143, 
л.389–391об.; ф.41, оп.1, д.690, л.5об.–6]. В 
1903 г. А.Х.Абдулвалиев оставил после своей 
смерти 3-й мечети каменный флигель. Нако-
нец, в 1906 г., согласно завещанию покойного 
купца Хусаинова, был учрежден крупнейший 
вакуф Российской империи стоимостью 500 
тыс. руб., доходы от которого шли на содер-
жание 6-й мечети и медресе «Хусаиния», на 
выплату пособий учителям 60 новометодных 
мектебе в Оренбургской, Казанской, Вят-
ской, Симбирской, Пензенской губерниях и 
Уральской обл., 26 стипендий на обучение в 
правительственных образовательных учреж-
дениях, на издание учебной литературы и 
книг религиозно-нравственного характера 
[Азаматов, 2000, с.42–48].



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар82

Передачу религиозных и культурных тра-
диций обеспечивали мусульманские началь-
ные училища (мектебе), открытые во всех 
приходах, а пополнение рядов духовенства 
– средние учебные заведения (медресе) при 
1-й, 2-й, 5-й и 6-й мечетях (первые два были 
кадимистскими, другие два – новометодны-
ми). В 1891 г. на средства Хусаиновых при 
6-й мечети открылось медресе «Хусаиния», 
где проходило подготовку новое поколение 
национальной интеллигенции. По инициати-
ве и при финансовой поддержке Г.Хусаинова 
с 1893 г. по 1902 г. в Оренбургской губ. было 
реформировано около 100 мужских и созда-
но более 20 женских школ.

В начале XX в. Оренбург становит-
ся одним из крупнейших центров, где на 
основе диалога и синтеза достижений за-
падной и восточной цивилизаций, творче-
ского переосмысления их опыта проходил 
процесс обновления, секуляризации татар-
ской культуры, становления новых видов 
национального искусства. Здесь работали 
3 из 13 татарских типографий Российской 
империи («Вакыт», «Дин вə мəгыйшəт», 
«Ка римов, Хусаинов и Кº»), издавалось 11 
периодических печатных изданий19, кото-
рые оказали огромное влияние на становле-
ние татарской литературы, журналистики и 
пуб лицистической мысли, на формирование 
политического сознания татар.

Каргала
Денис Денисов

Указом Сената от 13 марта 1744 г. орен-
бургской администрации было разрешено 
«набрать к поселению при г. Оренбурге 
особой слободой» до 200 семей татар из 
Казанской губ. для развития торговли с на-
родами Казахстана и Средней Азии. По 
имени первопоселенца Сеита Хаялина ее 
назвали Сеитовой слободой, а по реке – 
Каргалинской (ныне с.Татарская Каргала). 
Поселенцы освобождались от рекрутской 
повинности, но в случае необходимости 

19 Газеты «Вакыт» («Время») и «Урал», жур-
налы «Дин вə мəгыйшəт» («Религия и жизнь»), 
«Кармак» («Удочка»), «Карчыга» («Ястреб»), 
«Мəгариф» («Просвещение»), «Мөгəллим» («Учи-
тель»), «Чикерткə» («Кузнечик»), «Чүкеч» («Моло-
ток»), «Шура» («Совет»), «Яз» («Весна»).

могли привлекаться к военной службе на 
нерегулярной основе. Им было разрешено 
построить мечеть [ПСЗ-1, т.12, № 8893]. 
Привилегии жителей были существенно 
расширены именным указом от 8 августа 
1745 г. Благоприятные экономические усло-
вия способствовали широкому притоку в 
Каргалу татарских переселенцев, прежде 
всего из районов Заказанья, ее быстрому 
превращению не только в важный торгово-
ремесленный, но и крупнейший религиоз-
ный, культурный и образовательный центр 
мусульман в Уральском регионе. В 1762 г. 
здесь проживало 2174 душ. м.п., в 1870 г. – 
6409 душ об.п., в 1889 г. – 7625, а в 1910 г. 
– 11077 чел. [РГАДА, ф.350, оп.2, д.2450, 
л.10, 24–89об.; Однодневная перепись 
1870 г., б.п.; Однодневная перепись 1889 г., 
б.п.; ГАОО, ф.164, оп.1, д.209, л.21об., 24]. 
К 1870 г. Каргала насчитывала 1288 домов, 
в т.ч. 1191 деревянный, 29 смешанных и 68 
каменных. По указу от 7 ноября 1784 г. в 
Каргале было введено посадское управле-
ние, а с 1870 г. – упрощенное городское.

Будучи поселением городского типа, 
Сеи тов посад имел сложную многоот-
раслевую экономику, в которой домини-
ровали внутренняя и внешняя торговля с 
народами Казахстана и Средней Азии [До-
рофеев, 1988, с.53; ГАОО, ф.6, оп.1, д.160, 
л.1–19об.]. Жители посада составляли се-
рьезную конкуренцию русским купцам в 
торговле текстилем, выделанными кожами, 
красками, галантереей, металлическими из-
делиями, зерном, мехами и др. Татары ак-
тивно участвовали и в караванной торговле, 
посещая Бухару, Хиву, Ташкент, Ургенч и 
другие среднеазиатские города.

В Каргале в 1811–1814 гг. было соору-
жено здание Гостиного двора, где размеща-
лись 28 каменных и 17 деревянных лавок. 
К 1889 г. их общее количество в посаде 
возросло до 260 (15 каменных и 245 дере-
вянных) [Однодневная перепись 1889 г.]. 
Традиционно многие лавки размещались на 
первых этажах жилых домов. 

Со времени своего основания Каргала 
являлась едва ли не единственным крупным 
центром ремесленного производства у татар 
Оренбургского края. В поселении работали 
ткачи, портные, золотошвейки, кружевни-
цы, сапожники, овчинники, тулупники, пи-



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 83

мокаты, каменщики, печники, пильщики, 
плотники, калашники, бондари, столяры, 
кулевщики, тележники, шорники, кузнецы, 
медники, серебряники, ювелиры и др.

Постепенно формировалась и местная 
промышленность. Еще в конце XVIII – нача-
ле XIX в. каргалинские татары организовали 
на арендованных башкирских землях поташ-
ное и мыловаренное производства. К 1882 г. в 
Сеитовом посаде работали 18 боен и салото-
пен (54 работника, продукция на 84 тыс. руб. 
в год), 1 свечной завод (1 работник, 3 тыс. 
200 руб.) [ГАОО, ф.164, оп.1, д.85, л.40].

Подавляющее большинство жителей Кар-
галы в значительной степени было связано 
с сельским хозяйством. К 60-м гг. XVIII в. 
слобода превратилась в центр сельскохо-
зяйственной округи, который обеспечивал 
производство и переработку высококаче-
ственной пшеницы. Ее жители возделывали 
также овес, ячмень, просо, полбу, гречиху, 
горох. К концу XIX в. в Сеитовом посаде 
функционировало уже 7 водяных мельниц 
(2 каменных и 5 деревянных). Получило 
распространение бахчеводство, стали воз-
делываться арбузы, дыни, тыквы и огурцы. 

По сведениям за 1870 г., в целом, за вы-
четом иждивенцев, основными занятиями 
жителей Сеитова посада были: сельское 
хо зяйство (50,3%), выполнение наемных 
работ и частная служба (20,3%), торговля 
(17,2%), промыслы и ремесла (11,9%), по-
лучение доходов от капиталов и недвижи-
мости (0,3%). С этим соотносятся данные о 
сословной структуре татарского населения 
посада, в которой преобладали крестьяне 
(47%), затем шли мещане (34,9%), купцы 
и почетные граждане (14,4%), отставные 
солдаты и члены их семей (1,7%), личные и 
потомственные дворяне, включая тарханов 
(0,9%), духовенство (0,7%), казаки (0,2%) 
и казанские татары (0,2%) [Однодневная 
перепись 1870 г., б.п.].

С момента основания в Каргале сло-
жились условия свободного исповедания 
ислама, сохранения и развития мусульман-
ской культуры. На средства местных купцов 
здесь было построено 10 мечетей. До учреж-
дения ОМДС, старшие ахуны Каргалы явля-
лись неформальными лидерами мусульман 
Южного Урала, они оказывали огромное 
влияние на социальную жизнь мусульман, 

значительной части Приуралья и Казахских 
степей. 

С середины XVIII в. в Каргале формиру-
ется крупнейший на Южном Урале комплекс 
мусульманских образовательных учрежде-
ний среднеазиатского типа. В 1810 г. в мест-
ных медресе обучались 359 шакирдов, в 
1842 г. – 519, в 1872 г. – 496, а в 1901 г. – око-
ло 700 [НА РТ, ф.92, оп.1, д.386, л.14–22об.; 
ГАОО, ф.6, оп.6, д.11811, л.8; ф.10. оп.2, 
д.114, л.72; ЦИА РБ, ф.И-295, оп.8, д.8036, 
л.20об.–21]. Среди них были не только тата-
ры Оренбуржья, но и приезжие из Казанской, 
Уфимской, Самарской, Вятской, Тобольской 
и других губерний, а также казахи из Тур-
гайской и Уральской областей. 

В 1895 г. по инициативе и при материаль-
ной поддержке купца Г.Хусаинова началось 
реформирование мусульманских учебных 
заведений на основе внедрения звукового 
метода обучения и введения в программу 
большего числа светских дисциплин. На 
звуковой метод обучения были полностью 
переведены все начальные школы, в соот-
ветствии с новыми принципами реформи-
рованы медресе при 1-й, 2-й, 5-й и 9-й со-
борных мечетях. Однако остальные медресе 
вплоть до их закрытия в годы советской вла-
сти продолжали функционировать, основы-
ваясь на старых, религиозно-схоластических 
принципах.

Орск
Денис Денисов

В Орске, в отличие от других городов 
Оренбургской губ., постоянные жители 
из числа татар появились одновремен-
но с основанием крепости. Уже в 1735 г. к 
северо-востоку от нового укрепления были 
поселены особой Татарской слободой ка-
заки. Для удовлетворения их религиозных 
нужд в 1738 г. была построена первая ме-
четь [Материалы по истории, 2002, с.536]. 
К 1834 г. численность татарского населения 
составляла 337 чел. из числа казаков [ГАОО, 
ф.98. оп.2, д.58, л.518–560]. В 1865 г. Орск 
был переведен в ранг уездного города. Сня-
тие военных ограничений на поселение, по-
вышение деловой активности и рост торго-
вых оборотов, связанные с присоединением 
к России Средней Азии, способствовали 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар84

широкому притоку в Орск татар из Среднего 
Поволжья. В 1870 г. в городе проживало уже 
1995 мусульман (35,9% горожан), в 1905 г. – 
4184 (29,3%), а в 1910 г. – 7719 (35,4%), сре-
ди них преобладали татары. Селились они 
преимущественно в Старой и Новой сло-
бодках к западу и в Старой Форштадтской 
слободе к юго-западу от исторического цен-
тра Орска, занимались земледелием, мелкой 
торговлей и отчасти ремеслами [Игнатьев, 
1870, б.п.; Первая всеобщая, т.28, с.56–57, 
68–69]. Рост мусульманской общины горо-
да сопровождался интенсивным строитель-
ством новых культовых зданий: в 1872 г. 
была возведена 2-я мечеть, в 1884 г. – 3-я, в 
1885 г. – 4-я, а в 1910 г. – 5-я [Денисов, 2008, 
с.109–166].

При всех мечетях действовали мусуль-
манские учебные заведения, в которых с 
конца XIX в. стали вводиться новые про-
грессивные методы обучения и увеличилось 
число преподаваемых светских дисцип лин. 

Экономическое положение Орска зависе-
ло от торговли с кочевым казахским населе-
нием, которое пригоняло сюда на продажу 
скот и вывозило в Степь зерно и лесомате-
риалы. Еще в 1738 г. в Орске был открыт 
меновой двор, но местная торговля по своим 
оборотам всегда уступала оренбургской и 
троицкой, поскольку именно через эти горо-
да проходили два основных караванных пути 
в Среднюю Азию. А введение в эксплуата-
цию в 1878 г. Самарско-Оренбургской ж.д. 
окончательно подорвало орскую меновую 
торговлю, которая не была обеспечена со-
временными коммуникациями. Ее обороты 

стремительно сокращались до 
1885 г., когда она окончательно 
перестала проводиться. В 1887 г. 
были открыты две ярмарки.

Со времени основания Ор-
ска татарские предприниматели 
доминировали в приграничной 
торговле. К началу XX в. они во 
многом сохранили свои позиции 
и были представлены во всех 
основных сферах городской тор-
говли. Видными предпринимате-
лями Орска были М.А.Аширов 
(мануфактура), братья А.-С.М. 
и М.М.Бурнаевы (мануфак-
тура, скот), Х.У.Долотказин 
(му ка), Г.К.Киникеев (скот, 

сырье, шерсть), Б.Х.Мангутов (му ка), 
Ф.Ю.Мукменев (бакалея, скот), Х.Ю.Мук-
минев (лесоматериалы), А.М.Ниг матуллин 
(мануфактура, хлеб), А.Х.Рах ма туллин (ма-
нуфактура, сырье, шерсть), К.А.Рахматуллин 
(скот, сырье, хлеб) и др.

Близость стабильной базы животновод-
ческого сырья создавала благоприятные 
условия для развития в Орске перерабатыва-
ющей промышленности. В 1869 г. татарско-
му капиталу принадлежали 6 из 9 городских 
боен и салотопен, выпускавших продукцию 
на сумму 8675 руб. (35,8% от общей вы-
работки) [ГАОО, ф.164, оп.1, д.5, л.400–
401об.]. Г.К.Киникеев и А.Х.Рахматуллин 
арен довали у города землю на р. Урал под 
устройство шерстомоек, сырье с которых по-
ступало на ткацкие фабрики [ГАОО, ф.364, 
оп.1, д.32, л.8].

В конце XIX в. основными источниками 
существования татарского населения Орска 
являлись: торговля – 34,9% (при общегород-
ском уровне в 15%), выполнение наемных 
и поденных работ – 24,5% (15%), сельское 
хозяйство – 15,7% (28,9%), промышлен-
ное и ремесленное производство – 13,8% 
(11,9%), поступления от казны, обществен-
ных учреждений и частных лиц – 2,8% 
(5,9%), доходы от капиталов и недвижимо-
сти – 2,2% (3%), общественное питание и 
оказание гостиничных услуг – 1,1% (1,7%), 
извозный промысел – 0,7% (0,7%), другие 
занятия – 4,3% (17,9%). Если прежде в со-
словной структуре татар преобладало каза-
чество, то во второй половине XIX в. – уже 
мещане (63,4%), далее следовали крестьяне 

Дом купца Бурнаева в Орске Оренбургской губ. 
2-я пол. XIX в. Фото 1972 г.



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 85

(19,4%), войсковые казаки (11,5%), ино-
странные подданные (3,5%), купцы (0,9%), 
«инородцы» (0,6%), потомственные и лич-
ные дворяне, чиновники, почетные гражда-
не (0,5%), неизвестные (0,2%) [Первая все-
общая, т.28, с.140–143, 164–165].

Татарские предприниматели принимали 
активное участие в развитии городского хо-
зяйства, экономики, просвещения, работая в 
составе органов местного самоуправления. 
В 1876–1880 гг. татары имели в Орской го-
родской думе 10 мест из 66, в 1880–1884 гг. – 
7 из 72, в 1893–1897 гг. – 5 из 26 [ОГВ, 1876, 
29 мая; 1880, 5 июля; 1884, 30 июня; 1889, 11 
марта; 1894, 29 янв.].

Троицк
Денис Денисов

Троицк был основан в 1743 г. как одна из 
крепостей Оренбургской пограничной ли-
нии. В 1750 г. здесь был сооружен меновой 
двор. 

Выполнение мусульманами важной по-
среднической роли в меновой торговле с 
единоверцами, которая составляла основу 
экономики города, обусловило их высокую 
долю среди населения Троицка. В 1861 г. 
здесь проживали 4320 последователей исла-
ма (38,4% населения), а в 1894 г. – уже 8013 
(42,7%). Абсолютное большинство местных 
мусульман составляли татары.

Определяющее значение для экономики 
Троицка имела приграничная ярмарка, кото-
рая проходила на местном меновом дворе с 
1 июля по 1 октября. В 1860 г. сюда прибыло 
108 караванов, состоявших из 12902 вьюч-
ных животных [Памятная книжка, 1865, 
с.12–14]. Со второй половины XVIII в. та-
тарские купцы ежегодно отправляли кара-
ваны в Бухару, Ташкент, Хиву, Коканд, Тур-
кестан, Ходжент, Кашгар и другие города 
[ГАОО, ф.3, оп.1, д.194; ф.5, оп.1, д.17]. В 
1845 г. троицкий купец А.-В.А.Абубакиров 
провел первый караван до Чугучака и обрат-
но с грузом китайского чая, положив начало 
новому маршруту его вывоза. К 70–80-м гг. 
XIX в. объемы меновой торговли достигли 
своего максимума. В 1884 г. здесь было про-
дано товаров на общую сумму 5830000 руб. 
[Обзор за 1885 г., с.13].

Помимо приграничной и караванной, в 
Троицке интенсивно развивалась и стацио-
нарная торговля, которая обслуживала по-
требности не только приезжих, но и посто-
янно растущего населения города и уезда. 
Если в 1862 г. городская торговая сеть на-
считывала 129 лавок, то в 1891 г. – уже 254 
(40 каменных и 214 деревянных), в 1907 г. 
– 545 (56 каменных и 489 деревянных) [Па-
мятная книжка, 1865, с.10–12; ГАОО, ф.164, 
оп.1, д.142, л.14об.–15; Ведомость о числе 
зданий, 1908, б.п.]. В конце XIX – начале 
XX в. возникли крупные оптово-розничные 
объекты: Пассаж братьев Яуше вых, модно-
мануфактурные магазины К.Б.Абдрашитова, 
наследников Л.Г.Яушева, Малые гостиные 
ряды Бакирова на Нижнем базаре, модно-
галантерейный магазин М.Ф.Валеева, где 
использовались новые методы продвижения 
товаров (реклама, скидки, распродажи) и 
прогрессивные формы обслуживания, ока-
зывались дополнительные услуги (заказ и 
переделка одежды и др.).

В конце XIX – начале XX в. татарский 
капитал был широко представлен в бакалей-
ной сети, он занимал лидирующие позиции 
в городской торговле шерстью, салом, ко-
жами, хлебом, текстильной продукцией, га-
лантереей, полностью сосредоточил в своих 
руках продажу мехов и фруктов.

Троицк являлся одним из важнейших ка-
налов поставки казахского скота в Россию, 
что обусловило раннее формирование в го-
роде индустрии по переработке животно-
водческой продукции. В 1871 г. татарским 
купцам принадлежали 7 из 15 салотопен-
ных предприятий с объемом производства в 
30870 руб. (19,6% от общего выпуска), а в 
1895 г. – 10 из 13 скотобоен, которые обеспе-
чивали переработку сырья на сумму 202307 
руб. (69,6%) [ГАОО, ф.164, оп.1, д.21, л.1–2; 
Перечень фабрик, 1897, с.532–533]. По-
степенно из салотопенного производства 
в качестве самостоятельной отрасли выде-
лилась мыловаренная промышленность, в 
начале XX в. татары владели 3 из 5 таких 
предприятий [Г.Троицк, 1912, с.112]. В ко-
жевенной промышленности доля татарских 
предпринимателей в общегородском произ-
водстве возросла с 25,8% в 1871 г. до 86% 
в 1917 г. [ГАОО, ф.164, оп.1, д.21, л.2об.–3; 
ф.364, оп.1, д.32, л.5].



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар86

Присоединение к России Средней Азии 
и строительство железных дорог привели к 
тому, что в конце XIX – начале XX в. тор-
говые обороты на троицком меновом дворе 
стали постепенно снижаться. Чтобы успеш-
но конкурировать в изменившихся условиях 
татарские предприниматели были вынуж-
дены проводить техническое перевоору-
жение предприятий, переносить торгово-
закупочную деятельность и промышленное 
производство ближе к источникам сырья, 
развивать торговую сеть на Урале, в Казах-
стане и Средней Азии. 

Братья Габдулвали (1840–1906), Му-
хаммадсадык (1845–1899), Мухаммадша-
риф (?–1906) и Муллагали (1864–1926) 
Ахмеджановичи Яушевы выступили учре-
дителями Торгового дома, который имел 
главную контору в Троицке, конторы в Мо-
скве и Варшаве, отделения в Челябинске и 
пос.Коч карском Оренбургской губ., Куста-
нае Тургайской обл., в Ташкенте, Чимкенте 
и Аулие-ата (Таразе) Сырдарьинской обл., 
Токмаке Семиреченской обл., китайском 
го роде Кульджа, на Нижегородской, Ирбит-
ской, Звериноголовской, Златоустовской, 
Карачельской, Кундравинской, Николаев-
ской, Тукмакской, Тургайской, Усть-Уйской 
и Чумлякской ярмарках. Через разветвлен-
ную сеть оптово-розничных магазинов 
сбы вались мануфактурные, галантерейные, 
кожевенные, железно-скобяные, табачные, 
москательные, бакалейные и колониаль-
ные товары, меха, чай, сахар, хлеб и др. 
Часть реализуемых товаров производилась 
Яуше выми на собственных промышленных 

предприятиях в Троицке: 
кожевенном и мыловарен-
ном заводе (в 1895 г. было 
произведено продукции на 
сумму 216019 руб.), бойне 
и салотопне (в 1908 г. – на 
2737 руб.), чаеразвесоч-
ной фабрике (в 1905 г. – 
на 160000 руб.), паровой 
мельнице (в 1895 г. – на 
115737 руб.). Предприни-
матели развивали перера-
ботку сельскохозяйствен-
ного сырья и в Средней 
Азии20. 

Данные Первой всеоб-
щей переписи населения 

Российской империи 1897 г. по г.Троицку 
показали высокую концентрацию татар в 
сферах торговли и производства. Их основ-
ными занятиями были: наемные и поденные 
работы – 26,8% (при общегородском уров-
не в 25,3%), торговля – 25,1% (12,4%), про-
мышленное и ремесленное производство – 
19,3% (17,5%), получение средств от казны, 
общественных учреждений и частных лиц 
– 7,6% (7,3%), работа в сфере обществен-
ного питания и услуг – 4,4% (2,6%), сель-
ское хозяйство – 3,4% (9,7%), строительство 
– 3,4% (4,7%), извозный промысел – 2,7% 
(1,6%), получение доходов от капиталов 
и недвижимости – 2,3% (2,7%), учебная и 
воспитательная работа – 1,2% (1,2%), бо-
гослужение – 0,8% (2,7%), военная служба 
– 26% (8,9%), другие виды деятельности 
– 2% (7,6%). По сословной принадлежно-
сти 58,6% троицких татар были мещанами, 
34,6% – крестьянами, 3,6% – купцами, 1,1% 
– казаками, 0,9% – «инородцами», 0,6% от-
носились к неизвестным сословиям, 0,3% 
составляли потомственные дворяне, 0,1% 
– иностранные подданные, 0,1% – личные 

20 Они завели шерстомойку в Токмаке, в окрест-
ностях Ташкента разбили хлопковые плантации, а в 
1888 г. построили завод по очистке сырца в местеч-
ке Алимкент Ташкентского у. Сырдарьинской обл. 
(в 1895 г. было произведено продукции на сумму 
25203 руб.). По соседству, в местечке Кинсай, при 
ж.д. ст. Келес Яушевы организовали второй завод 
(в 1908 г. было произведено продукции на 126400 
руб.) [Перечень фаб рик, 1897, с.42–43, 530–531, 
800–801; Список фабрик, 1910, с.5; Список фабрик, 
1912, с.30].

Гостиный двор в Троицке. 1868–1870 гг. Фото нач. ХХ в. 
Совр. ул.Разина, д.9.



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 87

дворяне и чиновники [Первая всеобщая, 
т.28, с.144–147, 166–167].

Троицк стал одним из крупнейших цен-
тров мусульманской религии и культуры на 
Южном Урале. В 1828 г. в городе была по-
строена 1-я мечеть, в 1835–1838 гг. – 2-я, в 
1863 г. – 3-я, в 1878 г. – 4-я, в 1879 г. – 5-я, в 
1894–1895 гг. – 6-я, в 1912 г. – 7-я.

При всех мечетях действовали медре-
се, которые первоначально имели неболь-
шой контингент воспитанников. В 90-е гг. 
XIX в. при финансовой поддержке мест-
ной буржуазии система мусульманского 
образования в Троицке была полностью 
реформирована: внедрен звуковой метод 
обучения грамоте, введены общеобразо-
вательные светские  дисциплины, разрабо-
таны новые учебные планы и программы, 
введена классно-уроч ная система, экзаме-
ны и т.д. Троицк (наряду с оренбургско-
кар галинским) стал одним из крупнейших 
учебно-методических центров по подго-
товке педагогических кадров.

Мечети и конфессиональные училища 
строились и содержались на средства бур-
жуазии, за счет пожертвований которой по-
степенно формировалось вакуфное имуще-
ство21. 

Высокая доля татар в населении Троиц-
ка, наличие значительной прослойки домо-
владельцев и торгово-промышленной бур-
жуазии обеспечивали их активное участие в 
решении вопросов местного значения, в раз-
витии городского хозяйства, социальной сфе-
ры через выборные органы самоуправления. 
На протяжении последней четверти XIX в. 
доля татар в составе Троицкой городской 
думы постепенно возрастала: в 1872–1876 гг. 
она составляла 19,4%, а в 1888–1892 гг. – уже 
27,1%. Однако в результате контрреформы 
Александра III 1892 г. их квота была искус-
ственно ограничена 20%, что не обеспечива-
ло представительства в городских органах, 
адекватного численности татар.

21 Так, в 1895 г. купец М.А.Бакиров пожертвовал 
1-й соборной мечети каменную лавку стоимостью 
2000 руб., в 1901 г. Г.-В.А.Яушев передал в пользу 
6-го прихода земельный участок с многочислен-
ными постройками стоимостью более 2500 руб., в 
1906 г. по завещанию М.-Ш.А.Яушева был учреж-
ден вакуфный фонд в 35 тыс. руб. на содержание 
2-й мечети и приходского медресе «Мухаммадия» 
[Азаматов, 2000, с.49–52].

Для обеспечения социальной защиты на-
селения, развития образования и культуры 
троицкие татары города создали первую в 
Оренбургской губ. мусульманскую обще-
ственную организацию. В 1898 г. было за-
регистрировано «Троицкое мусульманское 
благотворительное общество», которое 
ока зывало помощь голодающим в районах, 
пострадавших от неурожая, адресную под-
держку неимущим, финансировало мусуль-
манские школы города, открыло сиротский 
приют, занималось благоустройством клад-
бища и т.д. [Денисов, 2009в, с.360].

Уфа
Ильдус Загидуллин

В конце XVI – XVII в. состав населе-
ния Уфимской крепости, в которой жили 
«толмачи»-татары, «новокрещеные» и 
«сло  бодские татары», был обусловлен воз-
ложенными на военное поселение админи-
стративными задачами [Давлетшина, 2001, 
с.28]. Статус Уфы повысился в 1744 г. – она 
была объявлена административным цент-
ром вновь учрежденной Оренбургской губ. 
В 1796 г., в связи с преобразованием Уфим-
ского наместничества в Оренбургскую губ., 
Уфа превратилась в уездный город. Статус 
губернского города она вновь обрела после 
учреждения в 1865 г. Уфимской губ. 

В 1835–1865 гг. в городе располага-
лась канцелярия командующего Башкиро-
мещерякским войском [Өфө тарихы, 1983, 
б.77].

Особенностью города с малочисленным 
татарским населением являлось расположе-
ние в нем ОМДС22. Муфтий Г.Габдрахимов 
добился выделения «пустопорожнего квар-
тала» на нужды религиозного управления, 
в центре которого в 1830 г. на средства 2-й 
гильдии царевококшайского купца Мукми-
на Хазясеитова была построена каменная 
мечеть (реконструирована в конце столетия) 
[Азаматов, 1996, с.51]; также были возведе-
ны (на пожертвования) дом для проживания 
приехавших для сдачи экзамена кандидатов 
на духовные должности и дом муфтия (за 
казенный счет). В 1865 г. за счет брачного 
сбора с мусульман, введенного в 1834 г., 

22 В 1797–1802 гг. (временно) оно располагалось 
в Оренбурге [Азаматов, 1996, c.25].



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар88

было завершено строительство администра-
тивного (двухэтажного) здания ОМДС с 
квартирой для муфтия. 

Большой вклад в развитие исламской 
инфраструктуры в городе внес муфтий 
С.Тевкелев. В 1877 г. он на свои средства 
учредил мусульманский приют и богадель-
ню, пожертвовал для их размещения два 
флигеля в восточной части квартала ОМДС. 
В дни празднования 100-летия ОМДС для 
мусульманского приюта 1-й соборной мече-
ти был приобретен большой дом с флигелем 
и садом [Ширгазин, 2007, c.314–315]. 

Расположение в Уфе ОМДС в значитель-
ной степени обусловило открытие в 1872 г. 
в городе Татарской учителькой школы, ко-
торая после ревизии (1876 г.) министра на-
родного просвещения Д.А.Толстого была 
перенесена в Оренбург.

На росте численности населения Уфы, в 
том числе татар, позитивно сказалась орга-
низация в 1870 г. регулярного пароходного 
сообщения по р.Белой и, особенно, строи-
тельство Самарско-Златоустовской ж.д. В 
1888 г. она дошла до Уфы, тем самым город 
превратился в крупный транспортный узел 
Южного Урала, активизировалась его эконо-
мическая сфера [История Уфы, 1981, с.96, 
97]. К 1897 г. численность населения соста-
вила 49,3 тыс. чел., в 1904 г. – 68,2 тыс., в 
1916 г. – 100 тыс. чел. [Валеев, 2007, c.25].. 

Известно, что в 1886 г. в Уфе мусульма-
не сос тав ляли 8% от общего числа горожан 
[Уфимский, 1887, с.143, 144]. К 1897 г. здесь 
проживали 2524 татарина (5,1%), 3151 баш-
кир (6,39%), 84 мещеряка (0,17%), 72 теп-

тяра (0,15%). Среди 
городских татарских 
общин России именно 
в Уфе был самый вы-
сокий удельный вес 
дворян – 8,1% (по горо-
ду – 4,5%). Сословный 
состав татар по другим 
группам населения 
был следующим: лич-
ные дворяне и чинов-
ники составляли 1% 
(по городу – 4,6%), 
почетные граждане – 
0,4% (1,2%), купцы – 
0,4% (1,4%), мещане 
– 28,6% (37,9%), кре-
стьяне – 59,2% (46,4%) 

[Первая всеобщая, т.45, с.174–175]..В начале 
ХХ в. динамика численности мусульман зна-
чительно превосходила общегородские пока-
затели: к 1910 г. они представляли уже треть 
уфимцев (32,8%, или 31897 чел.) [Города 
России, 1914]. В конце столетия уровень 
грамотности среди русских составлял 40%, 
среди татар – 25%, среди башкир – 24% 
[История Уфы, 1981, с.123].

Рост численности и укрепление позиций 
мусульман позитивно отразились на их 
представительстве в городской думе: в 
1915 г. среди 61 гласного – 11 чел. [Справоч-
ник, 1915, с.6–9].

Общественное разделение труда среди 
уфимских татар практически не отличалось 
от такового в этноконфессиональных об-
щинах других городов Волго-Уральского 
региона. В начале ХХ в. Торговый дом Ка-
римовых монополизировал в городе тор-
говлю мануфактурными товарами, вел 
коммерческие операции в крупных гастро-
номических магазинах [Кабанова, 2004, 
с.68–69].

Основная часть мусульманского населе-
ния расселялась на окраине, прежде всего в 
Нижегородской слободе, где в 1873 г. была 
построена 2-я (деревянная), в 1903 г. – 3-я 
(каменная) мечеть. 4-ю (каменную двухэ-
тажную с двумя минаретами) мечеть купец 
Абдулатиф Хакимов построил в русской ча-
сти города, рядом со своим домом. 5-ю ме-
четь мусульмане начали строить в 1914 г., 
однако начавшаяся война отдалила время ее 
открытия на четыре года. 

На базарной площади Уфы. Фото нач. ХХ в.



Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье 89

Первое уфимское медресе было открыто 
в 1887 г. имамом 1-й соборной мечети Хай-
руллой Усмановым (1847–1907), в нем обу-
чались дети горожан и мусульман Уфим-
ского у. В 1891–1892 уч. г. оно переехало на 
территорию квартала ОМДС. Здесь в 1905 г. 
появилось кирпичное здание медресе «Ус-
мания» [Ширгазин, 2007, c.314–315]. Второе 
медресе – «Хусаиния» – появилось в 1903 г. 
[Үтəбай-Кəрими, 1997, б.101]. Третье мед-
ресе – «Галия» – в 1906 г. организовал Зыя 
Камали (выпускник медресе «Усмания»), ко-
торый на средства местной мусульманской 
благотворительной организации обучался 
в Каирском университете [Үтəбəй Кəрими, 
1996, б.191]. В 1910 г. в городе действовали  
9 татарских школ – 4 медресе и 5 мектебе. 

Заметную роль в социокультурной жиз-
ни общины играли оренбургский муфтий, 
заседатели ОМДС и татарские дворяне. 
В Попечительстве о бедных мусульманах 
г.Уфы (1898 г., первый председатель ахун 
Х.Усманов) [Отчет правления, 1901], 
Уфимском мусульманском благо твори-
тельном обществе (1915 г., предсе да тель 
купец Мухаммадназип Хакимов) [Отчет, 
1916], Уфимском мусульманском обществе 
потребителей (1915 г.) [Устав, 1916] купцы 
и дворяне действовали сообща, заботясь 
о бедных единоверцах, об обучении под-
растающего поколения и т.д.

Уфимское мусульманское дамское об-
щество (1907 г., председатель Марьям 
Сул танова) учредило приют для девочек 
и организовало обучение «нескольких сот 
дочерей единоверцев в женских на цио-
нальных школах», успешно привлекая 
средства земства, городской управы и 
других жертвователей [Отчет, 1912а]. 

В начале ХХ в. Уфа была крупным 
татарским городским культурным центром. 
В 1906–1907 гг. здесь издавалась газета «əл-
Галəмел-ислами» («Мусульманский мир», 
первый редактор Д.Абылгильдин), в 1913–
1918 гг. – «Тормыш» («Жизнь»). Свою нишу 
в татарском информационном пространстве 
занимали (и имели постоянных читателей) 
журналы «Мəгълумате мəхкəмəи шəргыяи 
Оренбургыя» («Известия Оренбургского ма-
го метанского духовного собрания», выходил 
в 1908–1911, 1916–1917 гг.)23; еженедельный 

23 Первым редактором (1908 г.) был имам 3-й 
мечети М.Хасанов, затем – заседатели ОМДС 

журнал «Мəгълумате җəдидə» («Новые 
сведения», 1911–1912 гг.), «Уфаның авыл 
көнкүреше журналы» («Уфимский журнал 
сельского быта», 1914–1917 гг.) [Татар 
вакытлы, 1999].

Первая татарская типография «Шəрык 
матбагасы» («Восточная печать»), 1908 г.) 
была отделением типографии «Товарище-
ства Каримова, Хусаинова и Кº» (Оренбург); 
в ней было издано около 200 книг, главным 
образом – произведения местной творче-
ской интеллигенции [Каримуллин, 1974, 
с.165–168]. Вторая частная типография, 
принадлежавшая Усманову, была открыта 
в 1911 г. и функционировала два года [Хай-
руллина, 2004, с.207]. 

Таким образом, в начале ХХ в. Уфа яв-
лялась мусульманским культурным цен-
тром Южного Урала, здесь функционирова-
ли мед ресе, издавались газеты и журналы, 
имелась издательская база. Тандем город-
ской буржуазии и татарских интеллектуа-
лов обес печил ускоренную модернизацию 
национальной культуры. 

В заключение отметим, что формирова-
ние российских городов в конце XVIII в. 
(в том числе татарских городских общин 
на юго-востоке России) стало следствием 
правительственной политики. В ХIХ – нача-
ле ХХ в. основные векторы формирования 
городских татарских общин определялись, 
главным образом, темпами раз вития капи-
талистических отношений, мо дернизацией 
России и происходившими в регионах со-
циально-экономическими процессами. 

В большинстве городов Волго-Ураль-
ского региона и Сибири татары составляли 
вторую после русских этническую группу 
жителей.

Города были центром тесного взаимо-
действия различных конфессиональных 
групп населения, становления новой ин-
теллектуальной элиты в лице европейски 
образованной татарской интеллигенции, 
сосредоточения национального капитала 
и купечества, успешно исполнявшего роль 
региональной элиты в округе, чьи усилия по 
модернизации привели к обновлению соци-
альной жизни татар.

Хасангата Габяши, Нурмухамед Мамлеев и п.п.гр. 
Гиниятулла Капкаев.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар90

ГЛАВА 2
Татары в регионах

§ 1. Западная Сибирь

Светлана Корусенко, Николай Томилов
К началу XX в. основу современного 

татарского населения Сибири составля-
ли три больших группы: местное тюрко-
язычное население, бухарцы и поволжско-
приуральские татары. 

К концу XVIII в. в основном сложились 
территории следующих этнических образо-
ваний коренного тюркоязычного населения:

– тоболо-иртышские татары, включая 
тюменско-туринских, тобольских, ясколбин-
ских (заболотных), курдакско-саргатских, 
тарских татар;

– барабинские татары;
– томско-обская тюркоязычная группа, 

включавшая эуштинских татар, чатов, об-
ских татар и калмаков.

В результате изменений в расселении 
сибирских татар, которые происходили на 
протяжении конца XVI – середины XVIII в. 
и были вызваны колонизацией Сибири, че-
респолосным расселением прибывшего из 
Европейской части России населения и не-
стабильной обстановкой в ряде регионов, 
возникли важные в этническом плане раз-
рывы территории: с одной стороны, тюмен-
ских, курдакско-саргатских и тарских татар, 
с другой – тюменских и туринских татар, в 
связи с откочевкой чатов в Приобье произо-
шел разрыв этнической территории бара-
бинцев и тюркских групп Среднего При-
обья. Единой была территория тобольских, 
тюменских и ясколбинских татар. Тоболь-
ские татары были расселены по соседству с 
курдакско-саргатскими, последние – с тар-
скими и барабинскими татарами. Эти две 
группы также имели общую пограничную 
зону. На востоке сплошной территорией 
оказались связаны калмаки, обские татары, 
чаты и эуштинцы, здесь же расселились 
отдельные выходцы и небольшие группы 
тоболо-иртышских и барабинских татар. 

Такое расселение разных групп сибирских 
татар, их размещение по отношению друг к 
другу фактически не менялись в XIX – нача-
ле XX в. Территорией расселения сибирских 
татар в административном плане были юж-
ные районы Тобольской (Тарский, Тоболь-
ский, Тюменский и Ялуторовский округа) 
и Томской (Каинский и Томский округа) гу-
берний. 

В течение XIX в. у каждой группы от-
мечались случаи исчезновения и появления 
отдельных поселений, укрупнения населен-
ных пунктов. Наиболее существенные сдви-
ги в расселении всех групп сибирских татар 
были связаны с земледельческим освоением 
этого региона русскими. Прежде всего это 
привело к возникновению чересполосицы 
в размещении их селений и хозяйственных 
угодий. В группах туринских и обских татар 
русские оседали на местожительство непо-
средственно в их деревнях. Обские татары 
селились и в русских деревнях. В других 
группах татар таких случаев практически не 
наблюдалось, только к концу XIX в. в ряде 
татарских селений стала увеличиваться 
прослойка русских, наиболее значительной 
она была в селениях обских татар. Относи-
тельно много русских сосредоточивалось 
с XVIII в. в некоторых деревнях томских 
татар, чему способствовало и наличие в 
них прослойки крещеных татар. В группах 
тоболо-иртышских татар крещеные тата-
ры составляли столь незначительный про-
цент, что обычно они сами переселялись в 
населенные пункты русских. Несмотря на 
то, что государство поддерживало татар-
ское население в части охраны целостности 
их земельных владений, путем продажи и 
аренды развивалось перераспределение зе-
мель между татарами и русскими. В числен-
ном отношении русские стали значительно 



Глава 2. Татары в регионах 91

преобладать над коренным населением За-
падной Сибири еще в XVII в., а в течение 
XVIII в. их численность выросла в 2,4 раза 
[Кабузан, Троицкий, 1962, с.146]. В ряде 
мест наплыв русских привел к сужению 
тер ритории расселения сибирских татар и 
усилению территориальной разобщенности 
отдельных групп.

С возникновением и развитием в Сибири 
русских городов часть сибирских татар по-
селилась в них на постоянное жительство. 
Так, при постройке Тобольска возникла 
Татарская слобода. В 1816 г. татарское на-
селение «составили 23 ясачных обоего пола 
и 134 татарина (мужчин) татарской казачьей 
команды» [РГИА, ф.1264, оп.1, д.4, л.155]. В 
1880-х гг. в Тобольске проживали 185 ино-
родцев [Голодников, 1882, с.29]. В Тюмени 
в 1816 г. проживали 23 служилых татари-
на. В Туринске в 1835 г. числилось 12 та-
тар [РГИА, ф.1264, оп.1, д.71, л.49]. В Таре 
в 1816 г. проживали 72 чел. [ГУТО ГАТ, 
ф.154, оп.8, д.354]. В Томске также была об-
разована Татарская слобода, где служилые 
татары жили вместе с бухарцами. В начале 
1820-х гг. в Томской татарской команде чис-
лилось 54 чел. (вместе с женами и детьми 
ж.п. около 100 чел.), жили непосредственно 
в городе [РГИА, ф.1264, оп.1, д.4, л.148об.–
149, 156об.; д.546, л.18]. Не иск лючено, что 

отдельные сибирские татары (в основном, 
выходцы из Тобольской губ.) во второй 
половине XVIII – XIX в. селились в Пет-
ропавловске, где проживали, кроме того, по-
волжские татары, бухарцы и казахи [РГИА, 
ф.1265, оп.9, д.226, л.2–7; Словцов, 1881, 
с.9]. К концу XIX в. общая численность си-
бирских татар в городах составила 653 чел., 
тем не менее, в процентном отношении они 
составляли явное меньшинство по сравне-
нию с пришлыми поволжскими татарами.

Динамика численности трех основных 
групп сибирских татар – тоболо-иртышских, 
барабинских и томских – на протяжении 
XIX в. представлена в табл.12. Основным 
источником при составлении этой таблицы 
послужили сводные и первичные материа-
лы 5-й (1795 г.), 8-й (1834 г.), 10-й (1858 г.) 
ревизий населения, материалы Первой все-
российской переписи населения 1897 г., об-
работанные С.К.Паткановым с точки зрения 
выявления народов и различных этнических 
групп населения. 

Как следует из данных табл.12, числен-
ность барабинских татар уменьшилась. 
Считается, что причины уменьшения чис-
ленности барабинцев связаны с ухудшени-
ем условий их жизни (в частности, в связи с 
крупными падежами скота) и распростране-
нием эпидемических заболеваний. Барабин-

Татары на 
крыльце дома. 
Тюменский у.

Фото нач. ХХ в.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар92

цы еще в начале XIX в. вели полукочевой 
образ жизни, основным их занятием было 
скотоводство. В течение XIX в. наблюда-
лось незначительное увеличение числен-
ности томских татар. Объяснялось это тем, 
что частично томские татары приняли кре-
щение, и крещеные татары, в конечном ито-
ге, были ассимилированы русскими. Наи-
больший прирост населения наблюдался в 
тоболо-иртышской группе татар, несмотря 
на отдельные периоды уменьшения числен-
ности некоторых локальных групп. Тоболо-
иртышские татары были менее подвержены 
христианизации, поскольку у них позиции 
ислама были сильными, особенно у тарских 
и тобольских татар. 

На территории расселения сибирских та-
тар проживали бухарцы, которые стали при-
езжать в Сибирь еще до присоединения ее 
к Московскому государству, наибольшее же 
их количество переселилось сюда во второй 
половине XVII – XVIII в. Среди сибирских 
бухарцев сложились четыре территориаль-
ные группы: 1) тюменская; 2) тобольская; 
3) тарская; 4) томская. Значительно изо-
лированной была томская группа бухар-
цев. Остальные три группы в ряде случаев 
консолидировались, как это было в начале 
XIX в., когда на бухарцев были возложены 
новые повинности. Так, в обращении к си-
бирскому генерал-губернатору И.Б.Пестелю 
указывалось: «Тобольских, тюменских и 
тарских бухарцов и ташкенцов поверенных 
Мамета Шихова и Магомета Шихова всепо-
корнейшее прошение» [ГИАОО, ф.2, оп.1, 
д.158, л.1а], что свидетельствовало о тесной 
связи бухарцев, расселенных на территории 
тоболо-иртышской группы сибирских татар. 
Выделение этих групп связано с особен-

ностями расселения бухарцев, в основном 
группировавшихся вокруг крупных горо-
дов, поскольку первоначально их основной 
деятельностью являлась торговля. Расселе-
ны они были на землях сибирских татар, 
часть земель находилась в наследственном 
пользовании крупных бухарских семейно-
родственных групп (например, земельные 
владения Имьяминовых, Шиховых, Айты-
киных в Тарском у., права на которые под-
тверждались «выписями» из дозорных книг 
конца XVII – первой половины XVIII в. и 
родословными – шаджара). Бухарцы изна-
чально имели тесные контакты с сибирски-
ми татарами, в том числе брачные связи. 
В состав бухарцев в незначительном коли-
честве вошли коренные сибирские татары, 
выходцы из Казанской губ., калмыки, каза-
хи (например, в Петропавловске, где бухар-
цы относились к управлению тобольского 
старшины). Это было связано с теми при-
вилегиями, которые в разное время дарова-
ли бухарцам российские правители. Управ-
ление бухарцами в Западной Сибири было 
организовано по округам, во главе каждой 
такой группы стояли старшины. Так, в кон-
це XVIII в. была сформирована Бухарская 
вол. в Тарском округе, а в Тобольском и Тю-
менском округах бухарцы находились в тот 
период в ведении бухарского старшины, к 
середине XIX в. были созданы Бухарские 
волости в Тобольском и Тюменском окру-
гах. Также существовала Бухарская вол. в 
Томском округе. 

Как следует из данных табл.13, числен-
ность сибирских бухарцев постоянно по-
вышалась, значительное увеличение при-
ходится на первую половину XIX в. Первая 
половина XIX в. – это период целенаправ-

Таблица 12
Динамика численности сибирских татар в конце XVIII – XIX в.

Группы татар 1795 г. 1834 г. 1858 г. 1897 г.
Тоболо-иртышская 21482 28195 30325 37648
Барабинская (5060)* 4876 4411 4433
Томская 2723 (на 1805 г.)** 2764 (1770)*** 4016
Итого: 29265 35835 36506 46097

* Общая численность барабинских татар рассчитана из числа душ м.п.
** Численность чатов и эушинцев дана на 1795 г. (материалы 5-й ревизии населения), численность об-

ских татар и калмаков взята из Ведомости Томского округа о населении за 1805 г. [ГАТО, ф.144, оп.1, д.1].
*** Численность указана без учета группы обских татар и рассчитана по количеству душ м.п.



Глава 2. Татары в регионах 93

ленной восточной политики правитель-
ства на восток и продвижения империи в 
Центрально-Азиатский регион, что способ-
ствовало дальнейшим миграциям населе-
ния из Средней Азии в Сибирь, ставшую 
объектом, прежде всего, земледельческого 
освоения. Но переселенцы этого периода 
уже не могли претендовать на земельные 
владения. Большинство прибывших бухар-
цев селилось на землях как инородцев, так и 
бухарцев, которые закрепили за собой земли 
в XVII–XVIII вв. Именно поэтому в земле-
устроительных документах середины XIX в. 
приводятся сведения о земельных владени-
ях того или иного рода бухарцев (например, 
у тарских – это Шиховы, Имьяминовы, Бур-
гутовы и др.), а также отмечается отсутствие 
земельных наделов и возможность пользо-
вания только скотским выпуском. В конце 
XVIII в. численно превалировала тоболь-
ская группа сибирских бухарцев, к концу 
XIX в. наиболее значительной по численно-
сти стала тарская группа, что было обуслов-
лено созданием в конце XVIII – первой по-
ловине XIX в. куста приозерных поселений 
в лесостепной зоне, основанных бухарцами 
[Корусенко, 2006, с.47–51]. Если в начале 
XVIII в. большая часть бухарцев расселя-
лась вокруг городов – Тюмени, Тобольска 
и Тары, то в Тарском округе в XIX в. были 
очень компактно освоены и отдаленные зем-
ли, тюменская и тобольская группы бухар-
цев жили разбросанно среди местных татар. 
Так, в журнале Тобольского окружного по 
крестьянским делам присутствия отмеча-
лось (запись №91 от 1 июля 1895 г.): «Осо-
бенности татарских волостей: бухарцы рас-
селились почти по всем татарским юртам; 
крайне оригинальная группировка волостей 

с татарским населением «…заключавшаяся 
в том, что почти в каждом татарском селе-
нии жители его принадлежат не к одной 
какой-то инородческой волости, а чуть не ко 
всем»… Еще более разбросано население 
Бухарской волости, имеющее свое инород-
ческое управление также в г.Тобольске, но 
самые дальние юрты той волости находятся 
в пределах Тюменского и Тарского округов» 
[ГУТО ГАТ, ф.479, оп.2, д.51, л.37, 38].

Именно динамика численности и осо-
бенности расселения бухарцев разных тер-
риториальных групп объясняют тот факт, 
что по переписи 1926 г. почти все бухарцы 
отмечены именно в Тарском округе – 11517  
чел. (из них – 497 чел. в Таре). В Тобольском 
округе данной переписью зафиксировано 
3 бухарца, в Тюменском – 81 [Всесоюзная 
перепись населения 1926 года]. Таким обра-
зом, уже в начале XX в. происходил процесс 
«отатаривания» бухарцев, который оконча-
тельно был завершен к середине XX в. 

Переселения поволжских татар в Сибирь 
начались еще до присоединения Сибири к 
России. После аннексии Сибири поволж-
ские и приуральские татары мигрировали в 
основном в районы расселения тобольских 
и тюменских татар. Хотя единичные случаи 
присутствия так называемых «казанцев» 
имели место и среди других тюркоязычных 
групп. Например, на страницах дозорной 
книги Тарского у. 1701 г., помимо ясачных, 
служилых и захребетных татар и бухар-
цев, упоминаются представители приш-
лого тюркоязычного населения, а именно 
казанцы: 10 чел. взрослых и один ребенок 
(1,0% тюрко язычного населения данного 
уезда). Расселены они были как в деревнях 
вокруг Тары, в самой Таре, так и в более от-

Таблица 13
Динамика численности сибирских бухарцев в последней четверти XVIII – XIX в.

Территориальные группы 
сибирских бухарцев 1782 г. 1834 г. 1858 г. 1897 г.

Тюменская 1547 (2548)* 3147 3412
Тобольская 1888 3156 3422 3308
Тарская 1243 2424 3339 4515
Томская (150)* 267 307 210
Итого: 4678 8395 10215 11517

* Общая численность рассчитана из числа душ м.п.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар94

даленных от города поселениях, в основном 
в острожках. В большинстве своем они не 
имели земли, а некоторые и скота. 

Считается, что в конце XVIII в. в Тоболь-
ском округе среди тобольских татар посе-
лилась группа прибывших из Европейской 
части России татар, которые позднее полу-
чили общее название «оброчные чувальщи-
ки» [Патканов, 1912, с.120; Тумашева, 1977, 
с.15]. Основную их часть составили татары 
из Казанской, Самарской и других губер-
ний, переселившиеся в Тобольск. Посте-
пенно они расселялись по юртам местных 
тобольских татар, в самом городе в 1782 г. 
их оставалось лишь 24 чел. [ГУТО ГАТ, 
ф.154, оп.8, д.4, л.1218]. Появление в Сиби-
ри первых чувальщиков относится ко вто-
рой половине XVII в. В отличие от ясачных 
татар чувальщики не платили ясак, а состоя-
ли в оброчном окладе. Именно поэтому они 
были приписаны к особой волости оброч-
ных чу вальщиков. Несмотря на это оброч-
ных чувальщиков в административных до-
кументах именовали и ясачными татарами. 
Видимо, какая-то часть коренных сибир-
ских татар из ясачных и захребетников во-
шла в состав оброчных чувальщиков, поэто-
му всю эту категорию татар, на наш взгляд, 
следует считать смешанной сибирско-ка-
зан ской группой населения. В результате 
реформ М.М.Сперанского они, в отличие от 
«чистых» поволжско-приуральских татар-
переселенцев, оставшихся в сословии кре-
стьян, были переведены на положение осед-
лых инородцев. В то же время инородческая 
волость оброчных чувальщиков просуще-
ствовала до начала XX в., она была расфор-
мирована в 1910 г. [Бакиева, 2003, с.59].

Только в XIX в., а именно в его второй 
половине, происходили массовые пересе-
ления поволжско-приуральских татар в Си-
бирь, которые оказали влияние на культуру и 
этническое развитие сибирских татар. Среди 
пришлых татар большую часть составляли 
«казанские татары». Однако встречались 
уфимские татары, мишари и др. Многие из 
них по-прежнему оседали в деревнях корен-
ных сибирских татар или по соседству, соз-
давая свои населенные пункты.

Численность татар-переселенцев в Си-
бири вплоть до 1860-х гг. росла медленно и 
в целом была незначительной. По томской 

группе казанских татар для последней чет-
верти XVIII в. имеются сведения И.Фалька 
(1771 г.), согласно которым в Томске было 
тогда 200 татар и бухарцев об.п. [Фальк, 
1824, с.54]. В 1816 г. в Казанской вол. Том-
ского округа насчитывалось 107 татар, в т.ч. 
59 мужчин и 48 женщин [ГАТО, ф.321, оп.1, 
д.10, л.5–13].

По документам в трех округах Тоболь-
ской губ. (Тарском, Тобольском, Тюменском) 
в 1782 г. числился 91 казанский татарин,   
в 1816 г. – только 27. В действительности 
в этих округах (особенно в Тобольском) 
их было больше, поскольку отдельный их 
учет по этнической принадлежности в со-
ставе ясачных, захребетных, дворовых и 
служилых не проводился. Часть казанских 
татар была в составе оброчных чувальщи-
ков, но так как они в этой группе практи-
чески сливались с сибирскими татарами, 
вычленить их здесь также не удается. В 
1782 г. оброчных чувальщиков в Тоболь-
ской губ., по одним данным, было 254 душ 
м.п. [РГАДА, ф.248, оп.53, д.4342, л.466об.; 
РГИА, ф.1341, оп.1, д.295, л.146об.], по дру-
гим, – 249 чел. [РГИА, ф.1341, оп.1, д.295, 
л.92–92об.]; в 1812 г. – 325 ревизских душ, 
в 1816 г. – 376 душ м.п., или 622 чел. в 1858 
г. – 920 чел. об. п. [ГУТО ГАТ, ф.154, оп.8, 
д.427, л.1–57; д.804, л.1–185]. Если условно 
принять, что казанские татары составляли 
половину оброчных чувальщиков, можно 
определить примерно всю их численность, 
включая данные по новым переселенцам: 
для 1782 г. – 340 чел. об.п., для 1834 г. – 500, 
для 1858 г. – 600 чел.

Материалы свидетельствуют, что пере-
селение татар из Европы в Сибирь приняло 
массовый характер лишь в последней тре-
ти XIX в. Даже в 1858 г. пришлых татар на 
Западно-Сибирской равнине было лишь 700 
чел. (или немногим более). К 1897 г. их чис-
ленность быстро выросла и составила 14,4 
тыс. чел. (табл.14).

Поволжские и приуральские татары ча-
ще всего подселялись к местным татарам. 
В некоторых населенных пунктах они ста-
ли составлять большинство. Например, в 
ряде деревень Тарского у. Тобольской губ. 
(Байбы, Ташетканы и др.) пришлые татары, 
по переписи 1897 г., составляли около 55%. 
Переезжали они семейными кланами, часто 



Глава 2. Татары в регионах 95

выходцы из одного уезда селились вместе.  В 
тех же Ташетканах большинство пришлых 
были выходцами из Бугульминского у. Са-
марской губ. Отмечались случаи образова-
ния новых деревень. Так, в том же уезде в 
последней четверти XIX в. были образова-
ны деревни Молодцово, Малые Мурлы, в 
начале XX в. – д.Казанка и т.п.

Таким образом, на территории расселе-
ния коренных групп татар ситуация к концу 
XIX в. в связи с массовыми переселениями 
поволжских и приуральских татар значи-
тельно изменилась. Среди томских татар 
уже в этот период татары-переселенцы со-
ставляли более трети, среди барабинских 
– почти четверть. Однако численность этих 
групп по сравнению с тоболо-иртышскими 
татарами была незначительной, среди них 
пришлые татары в конце XIX в. составили 
немногим более 14%. Из данных табл.15 
следует, что большую часть городских та-
тар составляли именно татары Поволжья 
и Приуралья: в тоболо-иртышской группе 

– 52,2%, барабинской – 99,1%, томской – 
82,1%. В целом за последнюю треть XIX в. 
произошел значительный рост численности 
татар, в основном за счет миграций.

Еще большими темпами, за счет усиления 
миграций из Поволжья и Приуралья, росла 
численность татар в первые 15 лет XX в. 
Так, в одной только Томской губ., по дан-
ным 1911 г., насчитывалось свыше 36 тыс. 
мусульман, большую часть которых и соста-
вили пришлые поволжско-приуральские та-
тары [Памятная книжка Томской губернии 
за 1912 год, с.184]. В Тобольской губ. рост 
численности пришлых татар в начале XX в. 
также способствовал быстрому увеличению 
числа всех татар (коренных и приш лых) – в 
1907 г. в губернии их насчитывалось свыше 
66 тыс. чел. [Дунин-Горкавич, 1909, с.6].

Неполным было бы рассмотрение чис-
ленности татар в конце XIX в. только на тер-
ритории расселения коренных групп. Ми-
грировавшие из Европейской части России 
татары создавали свои поселения и осно-

Таблица 14
Численность поволжских и приуральских татар на Западно-Сибирской равнине 

в 1897 г. (рассчитано по: [Патканов, 1911, с.2–3, 130–131])*

Группа татар, округ Городское 
население

Сельское 
население

Городское и сельское 
население

Тобольская губ.
Тобольский, Туринский, 
Тюменский, Ялуторовский 
и Тарский (проживали с 
сибирскими татарами)

Березовский, Ишимский, 
Курганский, Сургутский, 
Тюкалинский (проживали 
без сибирских татар)

Всего:

745

110

855

5452

1767

7219

6197

1877

8074
Барабинская губ.
Каинский 113 1251 1364
Томская губ.
Томский
Мариинский

Всего:

1335
113

1448

2237
1251
3488

3572
1364
4936

Итого: 2416 11958 14374

* Данные переписи 1897 г. предоставляют нам сведения о соотношении коренных и пришлых групп 
(поволжско-приуральские татары и бухарцы) на конец XIX в.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар96

Таблица 15
Численность сибирских татар, бухарцев и поволжско-приуральских 
татар-переселенцев в конце XIX в. (по данным переписи 1897 г.) 

(рассчитано по: [Патканов, 1911, с.2–3, 130–131])

Группа татар Всего
Коренные тюрки

(сибирские татары)

Поволжские и 
приуральские 

татары
Бухарцы

чел. % чел. % чел. %
Сельская местность

Тоболо-иртышская
Барабинская
Томская
Итого:

55391
6576
5015
66082

37217
4421
3795
45433

67,2
77,9
75,7
68,8

7219*
1251
1078
9548

13,2
22,0
21,5
14,4

10956
4

142
11101

19,6
0,1
2,8
16,8

Городская местность
Тоболо-иртышская
Барабинская
Томская
Итого:

1638
114
1611
3363

431
1

221
653

26,3
0,9
13,7
19,4

855
113

1322
2290

52,2
99,1
82,1
66,0

352
–
68
420

21,5
–

4,2
12,5

Сельская и городская местности
Тоболо-иртышская
Барабинская
Томская
Итого:

57029
5790
6626
69445

37648
4422
4016
46086

66,0
76,4
60,6
66,4

8074
1364
2400
11838

14,2
23,5
36,2
17,0

11307
4

210
11521

19,8
0,1
3,2
16,6

* В данное число не включены пришлые татары, расселившиеся в Тобольской губ. вне округов с сибир-
скими татарами.

Таблица 16
Численность поволжско-приуральских татар в Сибири в конце XIX в. (по переписи 

1897 г.) (рассчитано по: [Патканов, 1911, с.2–3, 130–131, 435, 551, 711, 845, 866])

Территориальные 
единицы Всего Городская местность Сельская местность

чел. % чел. %
Тобольская губ. 8074 855 10,6 7219 89,4
Томская губ. 9423 1812 19,2 7611 80,8
Енисейская губ. 3640 1107 30,4 2533 69,6
Иркутская губ. 6467 921 14,2 5546 85,8
Забайкальская обл. 2512 259 10,3 2253 89,7
Якутская обл. 1476 610 41,3 866 58,7
Амурская обл. 552 217 39,3 335 60,7
Приморская обл. 1053 402 38,2 651 61,8
Итого: 33197 6183 18,6 27014 81,4

вывали целые анклавы поселений в Том-
ской губ. (районы Алтая), Иркутской губ. 
и далее на восток. Численность поволжско-
приуральских татар, прибывших к концу 
XIX в. на территорию Сибири и Дальнего 
Востока, представлена в табл.16. По сведе-
ниям С.К.Патканова, на о.Сахалин было за-
фиксировано 1515 татар, которые не вклю-
чены в данную таблицу.

Из данных табл.16 видно, что довольно 
значительной среди пришлых татар явля-
лась доля городских – от 10 до 40%. В то же 
время ни в одном регионе она не составляла 
более половины.

К концу XIX в. изменилось в целом соот-
ношение русского и инородческого населе-
ния Сибири. В конце XVIII в., по материалам 
5-й ревизии, русские составляли в Сибири 
около 70% [Кабузан, Троицкий, 1962, с.146]. 



Глава 2. Татары в регионах 97

Согласно данным переписи 1897 г., доля 
русских в Сибири в целом (включая Даль-
ний Восток) составляла 80,7%. Однако со-
отношение русского и инородческого насе-
ления в Западной и Восточной Сибири было 
различным: 91,4% русских в Западной Си-
бири и 65,8% – в Восточной (включая Даль-
ний Восток); коренных и пришлых татар в 
Западной Сибири – 63583 чел. (1,9% всего 
населения), в остальной азиатской части 
России – 17215 чел. (0,7%). Таким образом, 
в конце XIX в. в азиатской России прожива-
ло свыше 80 тыс. татар.

Многокомпонентный состав тюркоязыч-
ного населения Сибири явился причиной 
сложной социальной структуры, основы 
которой начали закладываться в период 

первоначального освоения Сибири русски-
ми (конец XVI – XVII в.) и включения сна-
чала местных групп, а затем и пришлых в 
систему административного управления 
посредством создания волостей, закрепляв-
ших те или иные социальные изменения в 
обществе (например, создание Подгородной 
вол. для бывших служилых татар, переве-
денных в ясак). Относительная унификация 
социальной структуры характерна уже для 
второй половины XIX в., когда выделенные 
три группы относились к разным переписы-
ваемым категориям населения – инородцы 
(местные татары), государственные крестья-
не (пришлые татары) и бухарцы. Однако от-
дельные представители тех или иных групп 
могли «пересекать» социальные границы.

§ 2. Казахстан

Марат Сдыков, Найла Хамитбаева

Появление и расселение татар на терри-
тории Казахстана началось с XVIII в. в рам-
ках процесса формирования многонацио-
нального населения, ставшего возможным 
в результате колонизации казахских земель 
Российской империей.

В XVIII в. население Казахстана дели-
лось на три родоплеменных объединения 
– Младший жуз, занимавший западную 
 часть, территории между Уралом и Эмбой, 
 Средний жуз – охватывавший центральную 
часть и Старший – расположенный в районе 
оз.Балхаш. Обращение хана Младшего жуза 
Абулхаира к императрице Анне Иоанновне с 
прошением о принятии в подданство России 
было закреплено соответствующим указом в 
1731 г. В результате административных ре-
форм 1822–1824 гг. в Казахстане была отме-
нена ханская власть в Младшем и Среднем 
жузах. В середине XIX в., после вооружен-
ной колонизации Центрального и Южного 
Казахстана, к России была присоединена 
оставшаяся часть казахских земель. Про-
цесс завершился принятием Положений об 
управлении степными областями, которые 
окончательно ввели в Казахстане россий-
скую систему управления. В середине 50-х 
гг. XIX в., с выходом российских экспедици-
онных корпусов в Присырдарьинский реги-
он, территория Казахстана была полностью 

включена в состав Российской империи. Из 
присоединенных районов Казахстана было 
создано Степное генерал-губернаторство, 
которое состояло из Уральской, Тургайской, 
Акмолинской и Семипалатинской областей. 
В 1882 г. к Степному генерал-губернаторству 
была причислена Семиреченская обл.

В миграционных перемещениях из Рос-
сии в Казахстан в целом можно выделить 
три основных потока. Первый и основной 
– регулируемые и направляемые государ-
ством иммиграционные волны. Здесь роль 
метрополии сводилась к созданию систе-
мы поощрительных мер по переселению на 
восток нужных ей социальных и националь-
ных групп населения. Указами императора 
на территории Казахстана и приграничных 
с ним земель были созданы Оренбургское, 
Сибирское и Семиреченское казачьи войска 
как военно-полицейская сила в степных об-
ластях. В первой половине XIX в. второй 
поток переселенцев составляли стихийные 
переселенцы, для которых выбор нового 
места жительства определялся необходи-
мостью поиска убежища и свободы от тя-
гот прежней жизни. Третьей составляющей 
миграции в Казахстан стали добровольные 
переселения предпринимателей, торговцев 
и купцов, крестьян и мещан, которые рассе-
лялись в основном в городских поселениях 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар98

или около них, основывая целые слободки и 
заселяя окраины, придавая новый импульс 
экономической и культурной жизни этих 
земель. Таким образом, в результате коло-
низации Казахстана и политики России по 
поощрению переселения на новые земли 
выходцев из центральных районов империи 
здесь к концу XIX в. сформировалось мно-
гонациональное население.

В миграционной политике правительства 
в Казахстане особое значение придавалось 
расселению татар как народа, близкого к 
казахам по культуре, языку и религии. Еще 
в XVIII в. татары привлекались к «окуль-
туриванию» кочевников Казахских степей, 
начавших процесс своего вхождения в со-
став Российской империи. В этот период 
поощрялась торговая деятельность поволж-
ских татар среди кочевого населения Казах-
стана. Правительственная казна отпускала 
средства на строительство мечетей, конфес-
сиональных школ, направляла казанских та-
тар в Степь в качестве мулл, учителей и т.д. 
Татарский язык в этот период стал офици-
альным языком общения царских властей с 
кочевым населением Казахстана. Общность 
религии и схожесть языка обусловили тес-
ные контакты татар с коренным степным 
народом [Загидуллин, 2006, с.162–197]. 

В период активной колонизации казах-
ских земель приток новых поселенцев 
был связан с необходимостью политико-
административного и военного обустрой-
ства новых колоний. Основными группами 
новых поселенцев были военные, служилый 
и чиновный люд, казачество. Пограничные 
власти, испытывая дефицит в опытных тол-
мачах, широко привлекали служилых татар 
для переводов письменной корреспонден-
ции на тюркских языках, ведения диплома-
тических переговоров, для сбора информа-
ции о событиях в Степи. Татары служили 
как переводчики и чиновники для связи с 
коренным населением.

Важное место занимали и татарские мул-
лы, с деятельностью которых связано  от-
крытие новых мечетей и медресе, особенно 
в местах проживания новых поселенцев.

Уральск был административным цент ром 
УКВ, что сказывалось на сословном составе 
татарской общины. Среди татарских общин 
в 1897 г. она выделялась высоким процен-

том казаков – 10,9% (по городу 31,2%) [Пер-
вая всеобщая, т.88, с.26–27].

Первые сведения о массовых миграциях 
татар в этот регион относятся еще к сере-
дине XVIII в. Первоначальным местом рас-
селения татар во второй половине XVIII в. 
был Уральск. С 1760 г. правительством было 
разрешено заселение Иртышской линии, и 
татары группами стали заселяться в постро-
енные на ней крепости Петропавловск и Се-
мипалатинск. Татары привлекались в этот 
район для перевозки грузов между сибир-
скими городами вдоль Иртыша. В 1836 г. в 
Петропавловске проживало 459, в Семипа-
латинске – 1451, в Усть-Каменогорске – 210 
татар [ГАОО, ф.3, оп.1, д.1630, л.49–53]. В 
конце следующего столетия в этих горо-
дах уже существовала развитая сеть татар-
ских кварталов, мечетей, медресе и школ-
мектебов.

В 1832 г. было образовано первое та-
тарское поселение в Центральном Казах-
стане на территории Акмолинска. В 1864 г. 
это поселение стало крупным населенным 
 пунктом, где проживало 130 татар, 245 ка-
захов и 1319 среднеазиатских купцов. Здесь 
же была мечеть и при ней «татарское учили-
ще», в котором обучалось 40 детей разных 
национальностей [Косымбаев, 1998, с.58–
59]. В целом, к середине XIX в. татарское 
население Казахстана составляло 3,9 тыс. 
чел., или 0,23% по отношению ко всему на-
селению региона [Востров, 1980, с.18].

До середины XIX в. татарские слободки 
являлись основным местом расселения та-
тар, что свидетельствовало об их некоторой 
обособленности от местного населения. Это 
объяснялось не только конфессиональными 
отличиями от остальных горожан, но и ха-
рактером их деятельности, так как в степи 
торговля и посреднические услуги в тот пе-
риод являлись теми видами, которые не от-
носились к традиционным занятиям. Поэто-
му татарское население росло в основном за 
счет миграционного притока. Основными 
причинами оттока татар на Восток были рек-
рутская повинность, насильственная хрис-
тианизация и резко ухудшившиеся условия 
жизни, голодные годы. Во время строитель-
ства в Казахстане крепостей и форпостов 
часть татар была переселена сюда по указа-
нию правительства. 



Глава 2. Татары в регионах 99

С середины XIX в. расселение татар ста-
ло продвигаться в сторону юга Казахстана, 
что было связано с установлением русского 
влияния в Сырдарьинском и Семиреченском 
регионах. Так возникли поселения Кокпек-
ты, Зайсан. После основания в Семиречье 
Алатавского внешнего округа (1856 г.) сюда 
начали мигрировать семьи татар и чала-
казахов, т.е. представителей тюркоязычных 
групп оседлого населения региона, проис-
ходившего от смешанных браков казахов с 
татарами, узбеками, калмыками и другими 
народами. Возле укрепления Верный они 
основали торговую слободу, в которой было 
налажено производство кожи. Вскоре здесь 
были открыты медресе и мечеть [Асфендия-
ров, 1998, с.329–330, 333].

Однако в течение XIX в. наиболее круп-
ные потоки мигрантов-татар направлялись 
из Поволжья и центральных районов Рос-
сии на территорию Западного Казахстана. 
Часть татар размещалась в Уральске, где 
сложилась одна из самых крупных групп та-
тар в Казахстане. 

В пореформенный период основными 
местами миграции татар стали г.Актюбе, 
основанный в 1869 г. (верхняя часть города 
получила в народе название «татарская»), 
и Кустанайский у. Тургайской обл., где за 
короткий отрезок времени возникла доста-
точно крупная локальная татарская община 
численностью 1725 чел. [Тройницкий, 1905, 
вып.7, с.37].

В пореформенный период усилилась 
миграция татар в Казахстан и Киргизию из 
Среднего Поволжья, Северного Приуралья 
и Западной Сибири.

Статистические данные показывают, что 
к концу XIX в. татары становятся заметной 
группой в составе населения Казахстана. 

В конце XIX в. татарское население Ка-
захстана составляло 50114 чел., или 1,45% 
по отношению ко всему наличному насе-
лению региона. Больше всего татар прожи-
вало в Уральской и Акмолинской областях, 
немало их было в Семиреченской и Семи-
палатинской областях. Меньше всего было 
татар в Тургайской обл. В материалах пере-
писи населения 1897 г. по Тургайской обл. 
отмечалось, что «татары, мордва, череми-
сы, башкиры, принадлежа к оседлой части 
населения, также, как и русские обитают, 
главным образом, в северных уездах, т.е. в 
Кустанайском и отчасти в Актюбинском» 
[Первая всеобщая, т.87, с.LXXXVII]. Самые 
большие уезды – Тургайский и Иргизский, 
составлявшие южную часть области, прак-
тически были не пригодны для заселения, 
так как большая их часть состояла из солон-
чаков и песчаной почвы, которые были мало 
пригодны для земледелия. 

По общей численности татары были тре-
тьей крупной диаспорой в Казахстане, пос-
ле русских и украинцев, и проживали прак-
тически во всех районах Казахстана.

Татарская мечеть в г.Лепсинске Семире  ченской обл. Фото нач. ХХ в.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар100

К концу XIX в. татары становятся за-
метной группой в составе населения го-
родов Казахстана. В городах Казахстана 
в конце XIX в. проживало 28875 чел., или 
57,6% ко всему татарскому населению ре-
гиона. В Пет ропавловске проживало 6129 
татар, в Семипалатинске – 5678, в Уральске 
– 3461, в Кустанае – 1411, в Илецке – 1341, 
в г.Верный – 1211. Несколько меньше татар 
проживало в городах Копал – 961, Лепсинск 
– 900, Омск – 789, Гурьевск – 655, Прже-
вальск – 539, Павлодар – 561. Менее 500  
татар проживало в городах Атбасар, Кокче-
тав, Кокпекты, Каргалы, Усть-Каменогорск. 
В других городах региона проживало от 100 
до 300 татар.

В социальном отношении большинство 
переселенцев относилось к сословию ме-
щан (18773 чел., или 37,5%), большая часть 
которых проживала в городах. Следующая 
большая группа татарского населения от-
носилась к сословию крестьян (18156 чел., 
или 36,2%) и казаков (7637 чел., или 15,2%), 
большая часть которых проживала в уездах. 
Татар, принадлежавших к высшим сослови-
ям, было немного: в регионе проживало все-
го 207 потомственных дворян, 52 – личных, 
4 чел. из сословия духовенства, 30 почетных 
граждан. Они, как и татарские купцы (1225 
чел. или 2,4%) проживали в основном в го-
родах региона.

Татарских чиновников и служащих в 
войсковых частях в регионе было немного, 
всего 892 чел., или 1,8%. Духовенства и та-
тар, занятых в свободных профессиях – 1205 
чел., или 2,4%. Значительная часть татарско-
го населения была занята в сфере торговли – 
14875 чел., или 29,7%. Достаточно большая 

группа была занята в сфере частной служ-
бы, в прислугах и поденщиках – 5137 чел., 
или 10,2%. Большинство их них проживало 
в городах. Небольшая часть татарского на-
селения обслуживала городской, водный и 
железнодорожный транспорт. Среди транс-
портников больше всего татар занималось 
извозным промыслом – 1710 чел., среди 
обслуживающего персонала водного и же-
лезнодорожного транспорта татар было не-
много, всего 41 чел. Значительная часть та-
тар региона – 24420 чел., или 48,7% от всего 
татарского населения региона, была занята 
в сельском хозяйстве и промышленности. В 
сельском хозяйстве было занято 16840 чел., 
или 33,6% татар, в промышленности 7580 
чел., или 15,1%. 

Крупные экономические и социальные 
преобразования, охватившие Казахстан в 
связи с проникновением русского капитала в 
Степь и начавшимся распадом традиционно-
го хозяйства казахов, привели к изменению 
этносоциальной структуры. Свободное поле 
для предпринимателей привело к притоку в 
Казахстан представителей новых социаль-
ных групп – купечества, промышленников и 
т.д. Формируется городское население, где 
основной категорией к концу XIX в. стали 
«иногородние». В Казахстане в этот пери-
од насчитывалось 34 города, из них: 6 об-
ластных, 26 уездных и 2 заштатных. Татары 
становятся одной из новых групп населения 
Казахстана, преимущественно в городах. 

В начале ХХ в. активный рост татарско-
го населения продолжался. Если в 1897 г. в 
Казахстане проживало 50,1 тыс. татар, то в 
1917 г. – 97,4 тыс. Удельный вес татарского 
населения возрос с 1,45 до 1,82% [Бекма-

Таблица 17
Численность населения в областях Казахстана в 1897 г. 

[Первая всеобщая, т.81, 84, 85, 87, 88] 

Области
Все наличное 
население 
об. п.

% к итогу
Татарское 
население 
об. п.

% к итогу

Акмолинская 682608 19,8 10819 21,6
Семипалатинская 684590 19,8 9940 19,8
Уральская 645121 18,7 17805 35,5
Тургайская 453416 13,1 3197 6,4
Семиреченская 987863 28,6 8353 16,7
Итого: 3453598 100 50114 100



Глава 2. Татары в регионах 101

ханова, 1986, табл.35, с.172; табл.36, с.173; 
табл.37, с.175–176]. У татарского населе-
ния рост численности шел как за счет есте-
ственного прироста, так и за счет миграций. 
Однако основным источником прироста в 
начале ХХ в. оставалась миграция.

Развитие в Казахстане промышленности, 
особенно мелких промышленных предприя-
тий и сети железных дорог, ускорило рост 
населения в областных и уездных городах, 
которые становились не только администра-
тивными и торговыми, но и промышлен-
ными и культурными центрами. Одним из 
торгово-промышленных центров на востоке 
Казахстана в 1900 г. стал Семипалатинск с 
населением 31 тыс. чел. На севере Казах-
стана, в Петропавловске, насчитывалось 
бо лее 21 тыс. жителей, действовало 66 раз-
личных предприятий по обработке сельско-
хозяйственного сырья с капиталом более 1 
млн. руб. На этих предприятиях было заня-
то 1375 рабочих разных национальностей, в 
т.ч. и татар. Население Кустаная, основанно-
го в 1879 г., увеличилось за 18 лет в 2,5 раза 
и достигло 14,3 тыс. чел. Примерно также 
увеличилось население г.Акмолы, ставшего 
одним из торговых центров. На западе Казах-
стана торгово-промышленным центром был 
Уральск. В 1900 г. в нем проживало 39 тыс. 
чел. Росту этого города содействовало про-
ведение в 1895–1896 гг. Урало-Покровской 
ж.д. Быстро росло население Павлодара, Гу-
рьева, Усть-Каменогорска, Каркаралы, Кок-
шетау и других городов.

Большую часть городских жителей со-
ставляли ремесленники, рабочие промыш-
ленных предприятий и мелкие служащие. 
Вместе с тем в городах, являвшихся эконо-

мическими и административными центра-
ми, жило много чиновников и торговцев. 
Сформировалась прослойка интеллиген-
ции. Татары продолжали заселять Семипа-
латинскую обл. В основном они осваивали 
Семипалатинский (прирост на 8,46%) и 
Закаспийский (прирост на 3,43%) уезды. 
Значительным было татарское население в 
Уральской обл., хотя численность его меж-
ду 1897 г. и 1917 г. несколько сократилась. 
Часть татарского населения входила в со-
став Уральского казачьего войска, приняла 
православие и постепенно обрусела. Про-
должалась миграция в Семиреченскую и 
Акмолинскую области, где численность та-
тар выросла с 19,2 до 37 тыс. чел.

До революции татары были заняты в раз-
личных сферах городского хозяйства – мел-
кие ремесла, скорняжное дело, обслужива-
ние неотложных бытовых нужд населения. 
По мере вовлечения татар в социальную 
жизнь новых территорий в диаспорах выде-
лялись лидеры, как правило, из состоятель-
ной части мигрантов. По их инициативе в 
городах стали создаваться мусульманские 
общины, а затем и национальные цент ры, 
которые занимались религиозной и культур-
но-просветительской деятельностью. От-
крывались медресе при мечетях, светские 
школы, создавались клубы, товарищества 
взаимопомощи и благотворительности. В 
наиболее передовых центрах того времени 
– в Уральске, Петропавловске, Семипала-
тинске издавались газеты, книги, формиро-
валась национальная интеллигенция.

Значительное место татары занимали и 
в экономической жизни Казахстана. Купцы 
Хусаиновы, Яушевы, Абдрашитовы и др. 

Таблица 18
Численность и удельный вес татар в Казахстане в 1897–1917 гг. 

[Первая всеобщая, т.81, 84, 85, 87, 88] 

Области
Численность, тыс. чел. Удельный вес, в % Прирост, 

в %
(+ , –)1897 г. 1917 г. 1897 г. 1917 г.

Акмолинская 10,8 24,0 1,59 1,55 – 0,04
Семипалатинская 9,9 38,3 1,45 1,45 0
Уральская 17,8 14,5 2,76 1,81 – 0,95
Тургайская 3,2 7,6 0,70 2,0,1 + 1,31
Семиреченская 8,4 13,0 0,84 0,98 + 0,14
Всего: 50,1 97,4 1,45 1,82 + 0,37



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар102

отк рывали салотопни, мыловарни, скотобой-
ни, склады и торговые дома в Кустанае, Ак-
тюбе, Иргизе, Карабутаке. В историю пред-
принимательства в Казахстане вошли имена 
Бирушева, Муратова, Акчуриных, Тюмене-
вых, Шамсутдиновых, Давлеткильдеевых, 
братьев Табеевых, Валита Янгузарова (Пет-
ропавловск), Исхака Габдельвалиева, отца 
и сына Каиповых (Верный). Однако самую 
большую известность среди купечества по-
лучила династия купцов и промышленников 
Мусиных из Семипалатинска, входивших в 
начале ХХ в. в число 150 самых богатых се-
мей Российской империи.

На казахской земле в этот период воз-
никла своеобразная татарская субкультура, 
давшая целый ряд ярких личностей. Прежде 
всего, это Габдулла Тукай, сложившийся как 
поэт и как личность в Уральске, где он жил 
с 9 лет до 21 года. Г.Тукай воспитывался в 
семье купца Галиаскара Усманова. Уроженец 
д.Кайбицы Казанской губ. Мутыгулла Тухва-
туллин стал духовным наставником Г.Тукая, 
в его медресе «Мутыгия» он 11 лет учился 
и работал, одновременно посещал русский 
класс, проявляя высокую одаренность в уче-
бе. Первые литературные опыты Тукая ча-
стично запечатлены в рукописном журнале 

«əл-Гасрел-җəдид» («Но-
вый век») за 1904 г.

В 1906 г. был зареги-
стрирован устав Ураль-
ского мусульманского 
бла готворительного обще-
ства (председатель – сын 
М.Тух ватуллина Камиль) 
[Устав, 1908].

Камиль Тухватуллин 
вместе с Г.Тукаем активно 
участвовал в революцион-
ных событиях 1905 г. Они 
совместно редактировали 
татарские газеты «Фи-
кер» («Мысль») и жур-
налы «əл-Гасрел-җəдид» 
(«Новый век»), «Уклар» 
(«Стрелы»), выходившие 
тогда в Уральске. После 
подавления революции 
и закрытия газет оба в 

1907 г. уехали в Казань, где продолжали ак-
тивную деятельность.

Таким образом, формирование татарской 
диаспоры осуществлялось в несколько эта-
пов и являлось составной частью сложных 
социально-политических, экономических, 
культурных и демографических процессов, 
которые проходили на основе колонизации 
Казахстана Россией. Кардинальные пере-
мены во всех сферах жизни традиционно-
го общества и появление новых структур 
вызвали перемещение значительных масс 
населения на новые земли. Первые пред-
ставители татарской диаспоры поселились 
на территории Казахстана в конце XVII в. 
В XVIII в. начался массовый исход татар в 
другие края, в том числе и в казахские сте-
пи. После выдачи русскими властями тата-
рам разрешения на торговлю увеличилась 
купеческая прослойка среди татарского 
населения и усилилось их проникновение 
в Казахстан. В XIX – начале ХХ в. проис-
ходило добровольное переселение татар на 
пограничные линии, практиковалась ссылка 
татар по «указу» и по «прибору». В резуль-
тате адаптации татары обрели свое место и 
сыграли значительную роль в экономиче-
ской и духовной жизни Казахстана.

Дом, в котором жил Г.Тукай в Уральске. Фото кон. XIX в.



Глава 2. Татары в регионах 103

§ 3. Нижнее Поволжье

Виктор Викторин, Леонид Арсланов

В составе Российского государства тата-
ры получили благоприятную возможность 
для широкого расселения, последователь-
ного освоения южного «фронтúра» страны, 
ее лесостепных, степных и полупустынных 
территорий вплоть до Каспийского моря. Это 
происходило как в инициативном, подчас са-
мовольном порядке, так и на основе государ-
ственной, «служилой» (в т.ч. военной, флот-
ской, обслуживающей) жизнедеятельности.

В низовьях Волги шло сближение между 
различными этническими элементами – и 
собственно татарскими, и подвергшимися 
влиянию со стороны татар, придерживав-
шихся разных хозяйственно-культурных 
традиций – в частности, зернового земле-
делия и овощеводства, полукочевого ско-
товодства, иногда сопутствовавшего рыбо-
ловства и т.д. Намечалось, а затем широко 
проявлялось взаимодействие различных 
тюркоязычных групп. Земледельцы – сред-
не волжско-татарские переселенцы – начи-
нали тесно контактировать с недавними по-
лу кочевниками-скотоводами, в результате 
возникали многочисленные семьи смешан-
ного происхождения и отмечалось очень 
любопытное сочетание традиций.

И если до начала XIX в. южнее Царицы-
на среди переселенцев преобладали татар-
ские крестьяне (из северного Заказанья и 
тетюшско-буинского юга правобережья Вол-
ги), то между Пензой и Саратовом ведущую 
роль играли служилые татары. Субстратной 
базой для всех сельских и городских пересе-
ленцев в Нижнем Поволжье служили ранее 
жившие на этих пространствах этногруппы 
ногайского происхождения [Арсланов, 1995, 
с.1–12, 16, 23, 36, 48, 122 и др.].

Разные этнические группы татар совер-
шали различное продвижение к югу России, 
поначалу редко соприкасаясь между со-
бой. К середине XIX в. между Царицыном 
и Каспийским морем эти волны миграций 
соединялись (нередко в одних и тех же или 
соседних населенных пунктах). 

В низовьях Волги, а затем в Предкавка-
зье соединились, в разных соотношениях, 
татарская служилая, иная обслуживаю-
щая, просто инициативная и разрешаемая, 

наконец, самовольная (включая беглую, 
преследуемую) миграции. Как отметил 
М.С.Полубояров, имел место указ Петра I 
от 3 марта 1718 г. о создании новой, цари-
цынской «засечной черты» в степях между 
Доном и Волгой. Впоследствии сюда было 
решено перевести часть защитников преж-
ней, пензенской «засеки», включая татар и 
мордву [Полубояров, 1995, с.180–181]. 

Указ неизвестен нам, хотя тенденция 
вероятна, и факты находят подтвержде-
ние. Вслед за созданием в конце 1717 г. 
Астраханской губ., оборонительная линия 
в междуречье (20–30 км) была сооружена. 
Но вскоре, с устранением прямой внешней, 
военной угрозы, возобладали новые, иные 
миграционные закономерности.

В частности, это были задачи прокладки, 
заселения и обслуживания государственных 
магистралей – стратегических, гужевых, 
почтовых, торговых, военных. Фактически 
можно выделить, как образованные в тече-
ние XVIII в., две Московских дороги – от 
Рязани через Тамбов и через Пензу, а также 
Кизлярский, иначе «Линейный», тракт – он 
был, прежде всего, военного назначения. 
Намечалась к концу столетия и прокладка 
дороги Царицын – Кавказ, т.е. вплоть до 
казачьего и вновь присоединенного При-
азовья и далее к предгорьям. Не случайно в 
сведениях об официальном создании круп-
ных татарских поселений оговаривалось, 
что сделано это на основании высочайших 
именных указов, для заселения степи от 
Царицына до Кавказской линии. Именно 
поэтому вдоль этих путей возникали татар-
ские населенные пункты, а от них – новые 
«выселки», обусловливая все более разветв-
ленную сеть местных дорог.

Так, низовая татаро-мишарская мигра-
ция начиналась по дороге от Пензы, через 
Петровск, на Саратов и далее, через Цари-
цын до Астрахани. А «служилый» статус ее 
участников по итогам «ревизских сказок» 
(1811, 1833, 1835 гг. и др.) вскоре заменялся 
в новых условиях обычным крестьянским. 
В районе Царицына она присоединилась к 
средневолжско-казанской (отчасти пред-
ставленной «новокряшенами», временно 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар104

православными). Вместе они в концу XVIII 
– началу XIX в. частично переселялись 
много южнее, также и на Кизлярский («Ли-
нейный») тракт, приобретший с большими 
Кавказскими войнами особо существенное 
значение.

В миграциях различных этнических 
групп татар прослеживаются последствия 
и внешнеполитических процессов, и вну-
триполитических преобразований. После 
создания пензенско-сурской «засечной чер-
ты» этот рубеж становился и зоной меж-
тюркских этнических контактов – здесь 
соединялись встречные миграции. В начале 
XVIII в. крымско-татарские набеги смени-
лись кубанско-ногайскими. И целые группы 
ногайцев, переходя на российскую службу, 
участвовали в колонизации рассматривае-
мых пространств [Викторин, 2006, с.160].

По указу Петра I от 18 декабря 1708 г. 
была учреждена Казанская губ., в 1714 г. 
образовалась Нижегородская губ., в ноябре 
1717 г. из территорий, входивших в состав 
этих губерний, была выделена Астрахан-
ская губ.24 При этом всегда имелось в виду 
распространение российского влияния на 
юг и восток – на Кавказ, Переднюю и Сред-
нюю Азию. Не случайно через Астра хань 
осуществлялся Персидский поход Петра I 
1722–1723 гг., сыгравший значитель ную 
роль в заселении края, когда большой мас-
сив казанских татар – государственных кре-
стьян – лашман, накануне приписанных к 
Адмиралтейству, лесорубов и плотников, 
матросов и солдат десанта, корабельной 
обслуги – был передвинут на юг, вплоть до 
Астрахани и т.н. «гребней», т.е. предгорий 
Дагестана и Чечни. 

В Астрахани развивалась Казанская торго-
вая слобода. Большие изменения происходи-
ли в жизни окрестных «юртовских» и «дже-
тисанских» ногайских татар, поселившихся в 
середине XVI в. – начале XVII в. в окрестно-
стях Астрахани. Намечалось их сближение со 
средневолжскими переселенцами. 

24 В XVIII в. Астраханская губ. включала об-
ширные территории: «от Жигулей до Терека» – от 
г.Кизляра до г.Гурьева на р.Яик и до гг.Петровска, 
Саратова, Симбирска и Самары с Сызранью. В 
1769–1780 гг. постепенно были выделены Саратов-
ская и Пензенская провинции. В 1797 г. Пензенская 
губ. была переименована в Саратовскую.

Отвечая в 1877 г. на вопросы анкеты, 
старшина Зацаревской вол. Исхак Мухам-
медов констатировал: «Первые поселенцы 
были Юрт-Ногай, пришедше из Азии, ка-
ковые не имели оседлости и кочевали в ки-
битках …, но, после посещения Астрахани 
государем Петром Первым (эти юртовские. 
– В.В., Л.А.) татары разошлись в разные 
стороны, избрали себе особые места и по-
селились отдельными селениями, выстроив 
себе дома, и стали жить оседло» [ГААО, 
ф.32, оп.1, д.382, л.155–156]. К 50–70-м гг. 
XVIII в. возникло около десяти оседлых 
населенных пунктов юртовцев: Зацарево 
(Тияк-аул), Мо шаик (Казы-аул), Старая Ку-
чергановка (Каньга-аул), Солянка (Сулəнкə), 
Каргали, Яксатово (Майлегуль), Татарская 
Башмаковка (Кизань) и др. Джетисанцы 
вели еще полукочевую жизнь (до самого на-
чала XIX в.), тоже в дельте Волги, рядом с 
Астраханью [Васькин, 1973, с.33]. 

Затем произошло бегство большинства 
калмыков (тургутов) обратно в Китай, с ян-
варя 1771 г. переселение (дербетов), остав-
шихся на левобережье, создало в низовьях 
Волги абсолютно необычные реалии. На 
этом этапе состоялось образование неболь-
шой полукочевой группы скотоводов и ры-
боловов, татар Калмыкии (0,6–0,8 тыс. чел.), 
живших на каспийском взморье – «утаров 
с.Алабуга». Они сложились как сохранив-
шая степной образ жизни группа юртовцев, 
но с многообразными этническими добавле-
ниями – на ногайской основе (роды «джем-
бойлук» и «бешогул»), но при участии при-
шедших с калмыками «кыргызов / бурутов», 
Орды правобережных казахов («томуд, томут 
/ тогмут»), силҗно окалмыченных, а частич-
но принявших буддизм, туркмен Ставропо-
лья, татар-переселенцев, усыновленных де-
тей из числа калмыков, а к середине XIX в. 
– бухарских купцов – «сартов» из Астраха-
ни, пожелавших примкнуть к полукочевни-
кам. Впервые эта группа стала известна по 
«ревизской сказке» 1782 г. – как «401 семья», 
сборный улус, подчиненный лично капитану 
мулле Абдулле Джангуршину [ГААО, ф.394, 
оп.1, т.1, д.5521, л.226–229]. 

Административный центр Иш-тюбе 
(Өш-түбə) «утары-алабугатцы» имели в близ-
ком правобережье при Астрахани, в начале 
Кизлярского («Линейного») тракта, у целеб-



Глава 2. Татары в регионах 105

ного озера («Та’арат-күл») и святой могилы 
суфийского культа «Өрəк / Үрдəк-адже» – на 
100 км юго-восточнее от мест их основного 
обитания, на «мочажном» взморье. 

Как стационарные селения утаров стали 
известны с конца XIX в. по начало 30-х гг. 
XX в.: Алабуга (1876–1929 гг.) и Иш-тюбе 
(1878–1929 гг.). Жители первого пересели-
лись в Лагань и на ж.д. станцию Улан-Хол 
в Калмыкии. 

Присоединение в 1783 г. к России Крыма 
и Кубани  существенно изменило этнокуль-
турную картину в регионе. Стали россий-
скими подданными ногайцы и калмыки-
мусульмане («казлар», «шеред / шерет»). От 
прежнего Калмыцкого ханства отделились 
его тюркские подданные – тоже ногайцы и  
небольшая группа казахов («томуд, томут / 
тогмут»). Практически все они встречались 
в процессе миграций со средневолжскими 
татарами-переселенцами, вступали в этни-
ческие контакты с ними. 

Далее, татары продвигались в степную 
и полупустынную зону Нижнего Поволжья. 
Нередко они несли сторожевую службу на 
границах казахских степей. Но в Степном 
Заволжье, по рр.Иргиз и Камелик, вели по-
лукочевую жизнь башкиры западной ветви, 
будущие «самарско-саратовские» [Викторин, 
1988, с.10–11]. В связи с непостоянством по-
ведения новых подданных-казахов последо-
вал Указ Екатерины II от 21 августа 1788 г. о 
строительстве крепостей «между Узенями».

Для обслуживания низового Москов-
ского тракта на Астрахань и его ответвле-
ния на Калмыкию и Северный Кавказ, чуть 
южнее Царицына, в Астраханской губ. в 
1786 г. возникла татарская деревня Малые 
Чапурники (Кече Чапурин), «на основании 
высочайших именных указов для заселения 
степи ... Казанского, Свияжского наместни-
честв служилыми, ... новокрещеными, а из 
Пензенского наместничества – ясашными 
татарами ...». Документ за 1811 г. указывал, 
что «в селении Малых Чапурниках – некре-
щеные татары 30 домов, крещеные татары 
49 домов» [ГААО, ф.687, ед. хр.522, л.289–
292]. И число служилых татар из мусульман 
в тот период быстро увеличивалось.

Не удалась предпринятая в те же сроки 
попытка обустроить тремя селениями – мор-
довским, чувашским и татарским – урочище 

Мокрый Карасал вблизи оз.Маныч и р.Дон, 
по дороге из Царицына на крепость Ростов 
и далее на Кавказ. Ввиду недостатка питье-
вой воды переселенцы потребовали перево-
да на Волгу. Так, в 1787–1788 гг. возникла 
д. Каменный Яр (Ташлы Яр) «с поселками 
всех трех национальностей» [ГААО, ф.498, 
оп.1, д.327, л.2]. К началу XIX в. мордва и 
чуваши перебрались на левый берег Волги. 
В селении остались – и основали 2–3 хуто-
ра тоже через Волгу – татары, прибывшие 
с правобережья Средней Волги. Здесь и ро-
дилась татарская поэтесса Газиза Самитова 
(1862–1929).

Но большая группа татар, вернувшихся с 
Карасала (почти 600 домохозяев против 177 
оставшихся), была сразу же переведена на 
«Линейный» («Кизлярский») тракт, в под-
степные ильмени вблизи Астрахани. Там в 
1788 г. возникло д.Линейное (Кəменни аул). 
В 1864 г. по соседству, тоже вдоль главной 
дороги, возникла уже линейнинская высел-
ка – д.Туркменка (Төлке аул).

Их примеру самовольно последова-
ли и некоторые «новокрещеные» из Ма-
лых Чапурников. Свыше 300 татар-перво-
поселенцев на плотах вниз по Волге (а это 
270 км) перебрались по тракту на земли куп-
ца Курочкина и в населенный пункт  Курчен-
ко (Картузан-аул) [ГААО, ф.476, оп.1, д.113, 
л.2], где «новокрещеные»-переселенцы сра-
зу вернулись в ислам, а православные ча пур-
никовцы – лишь в 1905–1911 гг. [Арсланов, 
1995, с.76–77].

Еще одна, полиэтничная – д.Зензели 
(Җидəле) возникла в 1771 г. как казачий кор-
дон на самой границе с кочевьями калмыков 
после побега их сородичей. Но постоянным 
местом проживания селение стало в 1791 г., 
когда сюда перебралось несколько татар-
ских семей из Курченко.  

Кроме татарского поселка, здесь возник-
ли русское и калмыцкое поселения. К пер-
вым добавились казанские татары, чембар-
ские мишари – «кара-калпаки» из деревень 
Биштюбинка и Новая Кучергановка, не-
сколько семей соседних «утаров» и ногай-
цев Дагестана, тоже  принявших татарские 
традиции (под обозначением «кызылбаш»). 
Если представители этой многообразной та-
тарской сельской группы переселялись от-
сюда, то те перь западнее – в сторону степей 
Ставрополья.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар106

Татары Астрахани и других селений 
губернии дали всем единоплеменникам с 
«Линейного» (Кизлярского) тракта и «под-
степных ильменей» одно объединяющее на-
звание – «кəнди, кəндилəр», очевидно – по 
неким особенностям в типе домашней посу-
ды, которой те пользовались.

В целом татарская миграция XIX в. пе-
ремещалась вниз по Волге, отчасти направ-
ляясь затем западнее – образуя на степных 
пространствах (прежде всего, Ставрополь-
ской губ.) новые населенные пункты или 
пополняя уже созданные иным направлени-
ем миграции (Камыш Бурун, Куликовы Ко-
пани, Малый Барханчак и др.). 

Казанско-татарская миграция не была 
«пересадочной» многократно. Более слож-
ной и ступенчатой была миграция служилых 
татар, которые продвигались вдоль дороги из 
Пензы  и далее на юг. В самом начале это-
го крупного тракта около 1700 г. служилыми 
из Мордовии были основаны три больших 
села: Елюзань (Əлəзəн) – Верхняя, Средняя 
и Нижняя. Примерно через 50 лет выходцы 
из Елюзани на 120 км юго-восточнее основа-
ли д.Яковлевка (Əнкə аул), а затем на левобе-
режье, в степном Заволжье, вблизи башкир и 
казахов, – селения Новая Елюзань (1829 г.), 
Верхазовка (1848 г.) и др. 

С конца XVII в. темниковская группа 
служилых татар несколько раз поселялась в 
д.Усть-Уза между Пензой и Петровском, но 
это селение сильно пострадало от крымско-
кубанских набегов. Выходцы из Усть-Уза 
основали около Петровска д.Новая Усть-Уза 
(1789 г.), а в 1840 г. в степном Заволжье – 
д.Алтата (от «алты ат» – легендарных  «ше-
стерых отцов»-основателей).

Около 1708 г. возникла д.Старый Вер-
шаут. Плененные кубанские ногайцы (по-
началу, видимо, обращенные в правосла-
вие) были в числе отраженных в преданиях 
«семи семей» его первопоселенцев. Далее к 
ним присоединились представители иных 
тюрок-кыпчаков (в преданиях о происхо-
ждении здешних «тукумов» – и «казахи», 
и «киргизы») [ПМА, 1998], а также более 
многочисленные служилые татары – оче-
видно, кузнецкие.

Спустя полвека, еще ближе к г. Петров-
ску, возникла д. Татарская Покаевка, в самом 
начале XIX в. – Новый Вершаут. Одновре-

менно эта межтюркская группа продолжи-
ла свою миграцию далеко на юг [Викторин, 
2008, с.3]. 

В степном приказахстанском Заволжье 
служилые татары из Хвалынского и Кузнец-
кого уездов в начале XIX в. поселились в 
крепости Осинов Гай (Иске Узин), к концу 
30-х гг. XIX в. основали слободу Мечетную 
– впоследствии часть г.Николаева (ныне – 
г.Пугачев), а также д.Сафаровка (1842 г.) 
[Викторин, 1988, с.8]. 

С 30-х гг. XIX в. отмечалась сильная ми-
грация в южном направлении чембарских 
мишарей – жителей шести селений (Кики-
но, Кочкаровка, Кобылино, Мочалейка, Ре-
шетово, Телятино).

В подстепных ильменях правобережья 
Волги, вблизи Астрахани в начале 30-х гг. 
XIX в. солдаты-дезертиры, чембарские ми-
шари, скрытно основали поселение Янго-
Аскер (Солдат авылы), они поселились ря-
дом с целебным озером, где имели зимнее 
стойбище и ногайские татары – «утары», 
начали вступать с последними в смешанные 
браки.

В районе Царицына «шестисельные» 
чембарские мишари поселились в деревнях 
Маляевка (1834 г.) и Бахтияровка (1836 г.). 
Третье мишарское селение Лятошинка25, 
возникло к 1840 г. (очевидно, продвижением 
жителей по обоим берегам Волги), между 
Царицыным – Саратовом и самой границей 
казахских степей. Его основали темников-
ские ( в т.ч. из Яковлевки – Əнкə) и кузнецко-
хвалынские мишари из четырех-пяти селе-
ний. Но оно почти сразу лишилось части 
жителей, бежавших к хану Джангиру Букее-
ву под названием «каракалпаки-мишари», 
где они провели 2–3 года (по 1842 г.). Два 
обширных уезда, оба с татаро-мишарскими 
и башкирскими селениями – Николаевский 
и Новоузенский, в 1850 г. были  переданы из 
Саратовской губ. в новую, Самарскую.

Ушедшие от хана Джангира татары пере-
брались через Волгу и на 250–260 км южнее 
основали в 1843 г. при Астрахани на право-
бережье, недалеко от д.Янго-Аскер, свои 
селения Биштюбинка (Биш түбə) и Новая 
Кучергановка (иначе – Кельдермеш, или Ка-
ракалпак аул) [Викторин, 2003, с.74–81].

25 Вошло в Николаевский у.



Глава 2. Татары в регионах 107

К середине XIX в. община из представите-
лей всех перечисленных татаро-мишарских 
групп сложилась в Саратове («Глебучев ов-
раг»). Примерно в это же время татары-ми-
шари составляли до трети татарского насе-
ления Астрахани (т.е. около 3 тыс. чел.), они 
основали несколько сел вблизи губернского 
центра, на правобережье Волги.

Коренным образом скорректировала ме-
жэтническую ситуацию в Нижнем Повол-
жье мощная миграция с переходом через 
р.Урал казахов т.н. Букеевской орды в нача-
ле XIX в.

В их составе население Нижнего По-
волжья пополнили ногайский (т.н. «ну-
гай – казáки» и соседний ему татарский 
(«калпáки, кара-калпаки») этнические эле-
менты. Группы татарского происхождения 
(«казанчи») были известны в Младшем жузе 
с конца 90-х гг. XVIII в. [Арсланов, 1995, 
с.93–110; Арсланов, 1998,  б.116–121]. Они 
были потомками бежавших в  степь солдат-
дезертиров из окрестностей  Бугульмы, Бе-
лебея, Бугуруслана. В составе орды султана 
Букея они перешли к полукочеванию, вме-
сте преодолели р. Урал и получили «скры-
вающее» название «калпáк, кара-калпак». В 
  1817 г. они получили «приемный приговор» 
на полноправное проживание в орде, но в 
1827–1842 гг. поссорились с сыном Букея 
Джангир-ханом и были выселены на погра-
ничные территории России, где несколько 
лет жили так же полуоседло [ГААО, ф.2, 
оп.1, д.238 (1836–1849 гг.), 459 л.].

В урочищах «Сегир-Кудук» и «Сарбаста» 
оставшаяся в степи небольшая группа татар-
мишарей из д. Лятошинки соединилась с 
казанскими «кара-калпаками», которые со-
ставили к концу XIX в. низовой казахский и 
карагаш-ногайский роды под своим именем 
«каракалпак»26. Это несколько забытая и 
очень этноконтактная группа, оформившая-

26 В Уральском округе Казахской ССР в 1926 г. 
насчитывалось 845 мужчин-«каракалпаков» как 
глав хозяйств, т.е., с их семьями, всего 3–4 тыс. чел. 
Немногим меньше могло проживать с рубежа XIX–
XX вв. на ж.д. станциях Александров Гай (после 
пуска в 1895 г.) и Палласовка, Кайсацкая (обе – в 
1909 г.), в российских губерниях. Некоторые могли 
быть не учтены, поскольку (даже в одной и той же 
семье) записывались как и «каракалпак», и «казах», и 
«татарин», и «башкир» [Арсланов, 1998, с.116–120]. 

ся в XIX в., существует и поныне, – и, вне 
сомнений, в составе татарского этноса.

В самом начале XIX в. произошло оседа-
ние полукочевых джетисанских ногайских 
татар, примкнувших к юртовским. Возник-
ли селения Килинчи (Килəче) – мурз (кня-
зей) Урусовых, Семиковка – батыра Семека 
Арсланова, а также несколько поселений не-
полноправных жителей «емек-джемек» сме-
шанного происхождения (в основном потом-
ков военнопленных с Северного Кавказа): 
Три Протока (Җəмəли, Ямеле-аул), Кулаков-
ка (Колакау) и Осыпной Бугор (Ярлы Түбə) 
[Васькин, 1973, с.33]. Так сформировалась 
этническая группа юртовцев («татар», «ну-
гай», «нугай-татар»), которых сплачивал 
праздник весны «Амель, амиль», проходив-
ший последовательно по основанным селе-
ниям с 1 по 10 марта (по старому стилю).

К середине XIX в. произошло окон-
чательное оформление, начатое с 1771 г., 
этнической группы «утары-алабугатцы» 
(потомков тех же юртовцев, остававшихся 
полукочевыми до 1929 г.), а также пополне-
ние их, полукочевников, пожелавшими того 
узбеками Бухарского торгового двора, куп-
цами из Астрахани под названием «сарт» 
[см.: Идрисов, 2011, с.315–316].

Различия в образе жизни юртовцев и 
утаров и городских и сельских татар-пере-
се ленцев постепенно нивелировались. Та-
та ры-переселенцы, обосновываясь в юр-
товских селениях, легко переходили на 
местный диа лект. В конце XIX в. участи-
лись браки юношей-юртовцев с девушками 
из казанских и мишарских семей (калым в 
этих случаях заменялся для них подарком) 
[Шарифуллина, 1992, с.109–110]. 

Следующая группа казанских переселен-
цев обосновалась на территории Букеевской 
орды, но с прямым подчинением Астрахан-
ской губ., на месте освобожденного ураль-
скими казаками караульного поселения, где 
с 1871 г. возникли деревни Новая Казанка 
и Джангала (Җанкала) – ныне райцентр 
Западно-Казахстанской обл. 

И, наконец, на рубеже XIX–XX вв. в 
Астрахань прибыли большой группой на за-
работки выходцы из окрестностей Казани, 
из самой бедной прослойки. Сохраняя связи 
между собой, они устраивались поденщи-
ками в десяти юртовско-ногайских (и быв-



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар108

ших джетисано-но гай ских) селениях, вокруг 
Астрахани. Остались здесь навсегда – и в 
годы революции соединились, основав но-
вое татарское село на острове между двумя 
полноводными рукавами Волги (c 1918 г. – 
Новые Булгары (Яңа Болгар)).

Следовательно, пространство татарско-
го проживания в Нижнем Поволжье вполне 
сложилось к концу XIX в. Укреплялись связи 
между различными этническими группами 
татар – и принесших свою специфичность 
с прежних мест жительства, и обретших ее 
уже здесь.

По данным за 80–90-е гг. XIX в., Астра-
ханскую и Саратовскую губернии населяли, 
помимо почти 600 тыс. жителей городов и 
крепостей, свыше 1,5 млн. сельских рус-
ских (в т.ч. более 50 тыс. казаков), из них в 
пойме и дельте, между г.Царицын и Каспи-
ем – свыше 300 тыс. Также здесь проживали 
до 170 тыс. немцев, свыше 150 тыс. украин-
цев (прежде всего, крестьян-солевозчиков, 
т.н. «чумакóв»), примерно 120 тыс. мордвы-
эрзи и мн. др.  

Татар разных этнических групп в дан-
ном регионе могло насчитываться около 150 
тыс. чел., в т.ч. на саратовско-пензенском 
приграничье и в Саратове – до 90 тыс. чел. В 

степном Заволжье, двух уездах (Николаев-
ском и Новоузенском), отошедших в 1850 г. 
к Самарской губ., – 16–17 тыс. чел., в Астра-
хани и «низовых» уездах – не менее 35 тыс. 
чел., в «подстепных ильменях» и прилегаю-
щих калмыцких степях – до 5 тыс. чел., в 
«верховых» уездах и вблизи Царицына – 
свыше 6 тыс. чел. Среди казахов Букеевской 
орды татар (включая непременно и «кара-
калпáков») – около 8 тыс. чел.27 По сосед-
ству с ними в Нижнем Поволжье проживали 
иные тюрки, в т.ч. в верховой части – ряд 
чувашских селений группы «анатри-енчи», 
в понизовье – около 200 тыс. кочевников – 
«букеевских» казахов, а на востоке ареала 
– небольшая группа башкир, еще ближе к 
дельте – полукочевники, ногайцы-карагаши 
– 10–11 тыс. и туркмены – 2,5 тыс. чел. 

Отдельно должны быть выделены мон-
голоязычные ойраты-калмыки (именно 
приволжская их часть – торгуты, хошеуты 
и дербеты «малые») – как, в основном, коче-
вые, так и «камышовые, лиманные», т.е. ры-
боловы Прикаспия – не менее 100 тыс. чел. 
[ср.: Васькин, 1973. с.11–20, 27–34, 41–46 и 
др.]. Они также имели с соседними татара-
ми многообразные этнические контакты.

Итак, татарское население Нижнего По-
волжья, прошедшее насыщенный событиями 
путь развития, составило в итоге неотъемле-
мую часть полиэтничного состава его жи-
телей. Именно XIX в. стал основой для его 
формирования – и в сельской местности, и в 
городских поселениях. Каждое из рассмот-
ренных 50 татарских поселений имеет свое 
неповторимое своеобразие как важную осно-
ву для дальнейшего историко-регионального 
и этнокраеведческого изучения. 

История татар Нижнего Поволжья – это 
часть истории Российского государства, 
освоения его южных просторов. Это каса-
ется и «вольной» татарской миграции, и 
организованного правительством, ключево-
го для нашего изложения и специально вы-
деленного в данном разделе поселения «по 
дорогам», игравшего особую роль в военно-
адми нист ративном управлении заселяемых 
территорий.

27 Расчеты сделаны по опубликованным ранее 
данным, а также по очень подробным сведениям из 
статистических «опросов» за 1901 г., хранящихся в 
ААГОИАмз.

Астраханский татарин. Фото нач. ХХ в.



Глава 2. Татары в регионах 109

§ 4. Туркестан

Западный Туркестан

Найла Хамитбаева
В Туркестанском крае татары появились 

задолго до завоевания его Россией. Еще в 
XVII–XVIII вв. татары оказывали России 
немалые услуги при сношении с передне-
азиатскими и даже восточноазиатскими 
государствами. Благодаря татарам, находив-
шимся на русской службе, правительство 
располагало готовыми кадрами переводчи-
ков. Татарский язык был некоторое время 
языком дипломатических сношений между 
Россией и Персией. 

В начале XIX в. торговля татарских куп-
цов, имевших доступ в Среднюю Азию, вся-
чески поощрялась царским правительством. 
В это время существовала целая группа лиц, 
которых называли «бухар юртучи», т.е. тор-
говцы бухарскими товарами. Но татарские 
купцы были связаны не только с Бухарой, 
«некоторые из богатейших татар торговали 
в Бухаре, Хиве, Персии и Туркестане» [Ры-
бушкин, 1848–1849, с.87].

В годы Крымской войны последовал 
новый всплеск миграции татар в Среднюю 
Азию. Кроме рекрутов-татар, не желавших 
воевать с Турцией и бежавших в Среднюю 
Азию, туда же уезжали и осужденные за 
различные правонарушения татары, спа-
саясь от репрессий со стороны царского 
правительства. Значительная часть татар 
попала в Среднюю Азию в качестве студен-
тов медресе Бухары и Самарканда, издавна 
известных в мусульманском мире как цент-
ры богословского образования. По мнению 
В.В.Бартольда, ко времени русского завое-
вания в Туркестанском крае проживало око-
ло 5000 татар [Бартольд, 1927, с.158].

В середине XIX в. Россия начала наступ-
ление на Среднюю Азию, обусловленное 
необходимостью получения дешевого сы-
рья, рынков сбыта, сферы влияния. В 1853 г. 
была взята крепость Ак мечеть, в 1854 г. – 
Чимкент, 17 мая 1865 г. – Ташкент, в 1866 г. 
– Ходжент, Ура-Тюбе, Джизак – на террито-
рии Бухарского ханства, 2 мая 1868 г. – Са-
марканд. Таким образом, с 1864 г. по 1868 г. 
были захвачены два ханства: Кокандское и 

Бухарское, которые формально оставались 
самостоятельными. Из завоеванных мест-
ностей Средней Азии было образовано 
Тур кестанское генерал-губернаторство с 
цент ром в Ташкенте. Туркестанское ге не рал-
гу бернаторство делилось на пять областей: 
Сырдарьинскую, Ферганскую, Самарканд-
скую, Семиреченскую28 и Закаспийскую, в 
1886 г. оно получило официальное название 
Туркестанский край29.

Вместе с русскими войсками в Туркестан 
прибыло немало татар: одни в качестве сол-
дат и офицеров, другие – как переводчики, 
маркитанты [Губаева, 1991, с.111]. Новая 
волна татарского населения из внутренних 
губерний России прибыла в Туркестанский 
край после его присоединения к империи. 
Таким образом, в городах и районах Тур-
кестанского края к концу XIX в. проживало 
5280983 чел. Численность татарского насе-
ления составляла 18432 чел., или 0,35% по 
отношению ко всему наличному населению 
региона. Значительная часть татарского 
населения региона проживала в городах – 
11609 чел., или почти 63% по отношению 
ко всему татарскому населению Туркестана. 
Более 1 тыс. татар проживало лишь в трех 
городах – Ташкенте, Верном, Ашхабаде. 
Следует отметить, что татарское население 
в других городах региона быстро увеличи-
валось. Так, в Копале проживал 961 чел., в 
Лепсинске – 900, более 500 татар проживало 
в городах Казалинске, Пржевальске, Турке-
стане [Первая всеобщая, 1897, табл.I, XIII].

Существенное влияние на миграцию та-
тарского населения оказывала колониальная 
политика царской администрации, стремив-
шейся заселить вновь присоединенные тер-
ритории русскими. Было принято решение о 
выдаче разрешения на переселение в Турке-
стан «только лицам коренного русского про-

28 Семиреченская обл. с 1882 г. по 1899 г. входи-
ла в состав Степного генерал-губернаторства.

29 До 1917 г. эта территория в административ-
ном отношении условно называлась Русским или 
Западным Туркестаном.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар110

исхождения, православного вероисповеда-
ния» [ЦГА РУз, ф.1, оп.31, ед.хр.123, л.37]. 
Поэтому русское население в Туркестане к 
концу XIX в. по численности преобладало 
над татарским. Например, в Сырдарьинской 
обл. проживало 3% русских и 0,3% татар, в 
Самаркандской – 10,4% русских и 0,3% та-
тар.

После колонизации края в русскую адми-
нистрацию из разных мест империи стали 
поступать требования о розыске и высыл-
ке беглых, подлежащих рекрутской по вин-
ности. В рапорте от 3 мая 1868 г. помощник 
генерал-губернатора Туркестанского края 
Гомзин писал, что с целью «успокоения ту-
земных жителей» с.с. Россицкий ходатай-
ствует «о разрешении оставить без пресле-
дования всех тех лиц, вышедших из России, 
которые переселились на жительство в Таш-
кент, до принятия городом присяги на под-
данство России» [ЦГА РУз, ф.1, оп.19, д.3, 
л.1–1об.]. Позднее, 6 июня 1871 г., генерал-
губернатор Туркестанского края Кауфман 
писал военному министру, что среди беглых 
большинство татар, которые эмигрировали 
из России еще до колонизации края. «С во-
дворением в крае новых порядков, – уточнял 
он, – эти люди, оставаясь на своих местах, не 
только не приносят вред, но напротив, зная 
русские ремесла, служат хорошими провод-

никами знания в среде 
туземцев, с которыми им 
пришлось сродниться». 
И далее: «...эти качества 
эмигрантов дают мне воз-
можность ходатайствовать 
перед Вашим Высоко-
превосходительством об 
испрошении» у царя «со-
изволения на оставление 
без преследования всех 
тех выходцев из России, 
которые переселились на 
жительство в Ташкенте и 
других новопокоренных 
городов Туркестанского 
края до принятия присяги 
на подданство России». И 
такое соизволение было 
получено 29 июля 1871 г. 
[ЦГА РУз, ф.1, оп.19, д.3, 
л.6–9]. Татары, как и дру-

гие эмигранты, получили все права местных 
жителей, были освобождены от рекрутской 
повинности, получили право избираться на 
некоторые должности, право на собствен-
ность, могли приписываться к разным со-
словиям и т.д.

Татары принимали активное участие 
практически во всех сферах экономической 
жизни края: работали в качестве перевод-
чиков при русской администрации, провод-
никами и руководителями изыскательских 
партий, сборщиками податей и волостными 
управителями, одними из первых стали ра-
ботать на появившихся в крае заводах, неф-
тепромыслах, рудниках.

Значительную роль татары сыграли в 
укреплении торговых контактов. В 1872 г. в 
Бухаре, как писал В.В.Бартольд, современ-
ники отмечали наличие русских товаров и 
отсутствие русских торговцев: «вся торговля 
русскими товарами в Бухаре велась туземца-
ми или татарами» [Бартольд, 1927, с.252].

Главным предметом вывоза из Семире-
ченской обл. являлись овчинные и козлиные 
кожи, которые имели хороший сбыт не толь-
ко в России, но и за рубежом. Одним из глав-
ных предметов ввоза из-за границы был чай. 
В числе основных поставщиков чая на рынок 
значился татарский купец Чанышев. Так, в 
1899 г. его приказчики закупили в Ханькоу 

Мечеть Каллахона, построенная в Ташкенте
на средства татарских купцов. 1-я четв. XIX в. 

Фото 2010 г. 



Глава 2. Татары в регионах 111

чая на 50 тыс. руб., в 1900 г. – на 98766 руб. 
Всего в 1899 г. на рынок поступило чая на 
сумму 54450 руб., в 1900 г. – на 175612 руб. 
[Памятная книжка, 1901, с.3–16].

Татарские купцы Сырдарьинской обл. 
обеспечивали шерстью волжские суконно-
валяльные фабрики. Из Чимкента поставля-
лась не только шерсть, но и мерлушка (для 
Москвы), кожа (для заграничных заводов), 
кишки для колбасников и инструменталь-
щиков, лекарственное средство «сантонин» 
(для европейских и других стран мира). 
«Все перечисленные отрасли торговли, – 
писал И.И.Гейер, – сосредоточены главным 
образом в руках казанских татар» [Гейер, 
1909, с.308]. 

Во второй половине XIX в. торговля 
в Средней Азии находилась в руках таких 
торговых центров, как Казань, Оренбург, 
Уфа. Жители некоторых деревень, напри-
мер Менгери и Атня Казанской губ., зани-
мались исключительно доставкой товаров в 
Среднюю Азию. Торговлей с Казахстаном и 
Средней Азией занимались Яушевы из Тро-
ицка, Хусаиновы из Оренбурга, купцы Са-
лимзянов, Каримов из Казани.

Торговой деятельностью в Туркеста-
не была занята значительная часть татар – 
5446 чел. (31,0%) [Первая всеобщая, 1897, 
табл.XXII]. Среди них были 1-й гильдии куп-
цы Мухаммед Бакиров, Абдулвали Яушев, 
Муртаза Ибрагимов, Газетулла Баязитов, 
ташкентские купчихи Ширинбана Хусаино-
ва, Саида Хусаинова и др., а также купцы 2-й 
гильдии. Согласно архивным документам, 
только в Ташкенте на 1895 г. насчитывалось 
более 30 татарских купцов 2-й гильдии [ЦГА 
РУз, ф.87, оп.1, д.25077, л.7–32]. 

В промышленности Туркестанского 
края в конце XIX в. было занято 2832 чел., 
или 16,1% всего татарского населения края 
[Первая всеобщая, 1897, табл.XXII]. Среди 
туркестанских татар были и довольно круп-
ные владельцы заводов. Так, «Торговому 
дому» Ю.Фузаилова принадлежал хлоп ко-
очистительный завод с водяным двигателем, 
ручным прессом и тремя джинами (кишлак 
Пейшамбе Ката-Курганского у. Самарканд-
ской обл.). Салихову принадлежал хлопко-
очистительный завод с керосиновым двигате-
лем, двумя винтовыми прессами и четырьмя 
джинами (кишлак Чардор Митанской вол.) 

[Гейер, 1909, с.242]. «Торговому дому братьев 
Яушевых» принадлежало хлопкоочиститель-
ное заведение – одно из немногих крупных 
хозяйств Туркестанского края. Если в 90-е гг. 
Яушевы имели один хлопкоочистительный 
завод, на котором работало всего 20 чел., то 
уже в начале ХХ в., кроме него, «Торговый 
дом братьев Яушевых» имел Келесскую ват-
ную фабрику, два магазина и насчитывал бо-
лее 300 служащих и рабочих [ЦГА РУз, ф.98, 
оп.1, д.15, л.7–28]. 

В сельском хозяйстве Туркестана к концу 
XIX в. было занято 4987 чел., или 28,4% все-
го татарского населения края [Первая всеоб-
щая, 1897, табл.XXII]. Свой конезавод в Се-
миреченской обл. имел Фатих Сулейманов, 
который неоднократно получал награды и 
премии на конских выставках. Его хозяйство 
располагалось на земле, арендованной у ка-
заков станицы Николаевская, где на 187 дес. 
засевались пшеница, овес и ячмень [ЦГА 
РУз, ф.1, оп.17, ед.хр.1021, л.6–10].

Еще до прихода русских татары одними 
из первых в Средней Азии стали разводить 
картофель. По мнению В.В.Бартольда, раз-
ведение картофеля являлось одним из самых 
существенных признаков влияния европей-
ской культуры. Он отмечал селение Ногай-
Курган, расположенное к югу от Ташкента 
по дороге в Чиназ, которое было основано 
ногаями – так называли приволжских татар 
в Туркестане. По свидетельству современ-
ников, это селение в 1866 г. было известно 
как «единственное место во всем здешнем 
крае, где разводят картофель». Этот факт, по 
мнению В.В.Бартольда, «может служить до-
казательством, что роль татар в деле насаж-
дения европейской культуры среди своих 
туркестанских соплеменников и единовер-
цев началась еще до русского завоевания» 
[Бартольд, 1927, с.105–106].

Татары познакомили жителей Турке-
станского края и с практикой ведения пче-
ловодства. И.И.Гейер отмечал, что разве-
дением пчел в Ташкентском у., главным 
образом в горной его части, занимались та-
тары и таджики. Еще в 60-х гг., писал он, 
пчел по распоряжению генерал-губернатора 
К.П.Кауфмана начал разводить татарин, 
проживавший в селении Брич-мулла. Отсю-
да пчеловодство распространилось по при-
токам реки Чаткал [Гейер, 1909, с.93].



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар112

Влияние татар на развитие местного 
производства И.И.Гейер описал на примере 
местного промысла «тыкучей». Женщины 
шили халаты вручную, мужчины занима-
лись их кройкой и продажей. «В таком по-
ложении, – писал И.И.Гейер, – находилось 
дело до появления в городе Ташкенте, лет 
25 тому назад, одного татарина, который 
явился виновником настоящего переворота 
в промысле тыкучей». Этот татарин привез 
швейную машинку, на которой и стал шить 
халаты, а «через некоторое время у него на-
шлись подражатели… из татар же». Машин-
ное шитье, освоенное местным населением, 
изменило состав работников: «с водворени-
ем машины роль женщины в производстве 
халатов существенно сузилась, а преобла-
дающее значение в нем приобрел мужчина» 
[Гейер, 1909, с.108–109]. 

Обосновываясь в различных экономиче-
ских сферах, татары постепенно становились 
серьезными конкурентами для русских.

Заметное влияние татар в экономической 
жизни края уже в 80-е гг. беспокоило рус-
скую администрацию: татары в качестве се-
рьезных конкурентов стали рассматриваться 
как нежелательный элемент в Туркестане. 

В 1901 г. в своем секретном донесении в 
Департамент полиции МВД военный губер-
натор Сырдарьинской обл. сообщал, что эта 
область с давних времен была излюблен-
ным местом торговых операций татар из 
восточных губерний Европейской России. У 
местного населения татарские купцы скупа-
ли разнообразное сырье, сбывая различные 
мануфактурные и фабричные изделия. Эта 
торговля, отмечал губернатор, «представ-
ляет большие выгоды и особенно для лиц, 
которые почитаются туземцами не только 
единоплеменниками, но и единоверцами, 
способными стать посредниками в торгов-
ле и наставниками в вопросах веры». После 
колонизации края, по мнению губернатора, 
влияние татар на местное население еще бо-
лее усилилось, так что они очень скоро стали 
не только экономическими хозяевами степи, 
но и носителями внешних форм татарской 
культуры. Поэтому местная администрация, 
сообщал он, «принимала всевозможные 
меры ограничения свободы действия татар» 
[ЦГА РУз, ф.1, оп.31, ед.хр.123, л.37–37об.].

Прежде всего, для татар были введены 
серьезные ограничения в деле прописки 

в Туркестанском крае. Татарин мог быть 
приписан к какому-нибудь городскому или 
сельскому обществу лишь в том случае, 
если полицейские органы выдали ему «сер-
тификат» о политической благонадежности. 
Обойти ограничения в деле прописки мож-
но было лишь с помощью солидной взятки, 
поэтому туркестанские чиновники часто ис-
кусственно создавали для этого различные 
преграды. Без взяток прописка, как прави-
ло, была недоступной.

Ст.262 «Положения об управлении Тур-
кестанского края» 1886 г. гласила: «При-
обретение земель и вообще недвижимых 
имуществ в Туркестанском крае лицами, не 
принадлежащими к русскому подданству, 
а равно всеми, за исключением туземцев, 
лицами нехристианских вероисповеданий 
– воспрещается» [Тəрҗеман, 1886, №48]. 
Таким образом, статья распространялась в 
основном на татар, башкир и других мигран-
тов «нехристиан» и «инородцев». Ст.207 
«Положения» запрещала совершать акты с 
недвижимым имуществом, совершать но-
тариальным порядком контракты на наем 
жилых помещений на годичные сроки. Та-
ким образом, татары, поселившиеся в Тур-
кестане, после прихода сюда русских, были 
лишены права приобретать в крае земли и 
вообще недвижимость. Со временем эти 
ограничения стали ощущать даже те татары, 
которые поселились здесь до прихода рус-
ских. Они должны были удостоверять свою 
принадлежность к местному населению. 

На имя военного министра России по-
сыпались многочисленные прошения. Если 
некоторые частные прошения отдельных 
лиц получали положительное разрешение, 
то на прошения, в которых поднимался во-
прос об отмене ограничений для всех татар, 
неизменно приходил категорический отказ.

Проживавшие в Туркестанском крае та-
тары были вынуждены приспосабливаться, 
приобретая недвижимость через подстав-
ных лиц, что нередко было связано с раз-
личного рода сложностями.

В конце XIX – начале ХХ в. в пробужда-
ющийся мусульманский мир России стали 
проникать новые идеи, связанные с разви-
тием капитализма. Остро встал вопрос о на-
циональных кадрах, о светской интеллиген-
ции, способной руководить торговлей и, тем 
более, промышленностью. Необходимость 



Глава 2. Татары в регионах 113

в кадрах выдвинула на 
первый план вопрос об 
образовании. 

Создателями ново-
методных школ в Турке-
станском крае, по мнению 
В.В.Бартольда, «были 
исключительно татары, 
прибывшие из внутрен-
них губерний России» 
[Бартольд, 1927, с.136]. 
Он писал, что царская 
администрация считала 
мусульманскую культуру 
обреченной на гибель. 
Однако «жизнь скоро 
опровергла это мнение; в 
Туркестан была принесе-
на волжскими татарами и 
встретила там довольно благоприятную поч-
ву мысль о преобразовании мусульманской 
школы в духе современных требований, но 
без утраты национальной и религиозной 
основы» [Бартольд, 1925, с.252].

Новометодные школы за короткий  срок 
завоевали симпатии местного населе ния. 
Эти школы, открытые казанскими татарами, 
писал известный миссионер Н.А.Бобровни-
ков, «имели большой успех и были перепол-
нены учащимися» [Бобровников, 1913, с.80]. 
Точное их количество в Туркестанском крае 
неизвестно. Они открывались почти в каж-
дом более или менее значительном селении, 
причем как мужские, так и женские (в по-
следних преподавали женщины-татарки). 

В конце XIX – начале ХХ в. «татары 
были конкурентами русских в деле озна-
комления мусульман с европейскими прие-
мами учения, вообще внесения в их среду 
европейской культуры. Эта конкуренция по-
степенно усиливалась, но обратила на себя 
внимание русских только тогда, когда уже 
приняла значительные размеры» [Бартольд, 
1927, с.136].

Для устранения влияния просветитель-
ского движения предлагались самые разные 
меры, вплоть до запрещения татарам зани-
маться преподавательской деятельностью в 
Туркестанском крае.

В 1911 г. в Туркестане были изданы 
правила, по которым учитель в мектебах 
должен был принадлежать к той же нацио-
нальности, что и ученики: «сарт не может 

обучать киргиз, татарин – сартов» [Бобров-
ников, 1913, с.77]. Началось энергичное ис-
коренение «рассадников панисламизма». По 
распоряжению русской администрации ста-
ли закрываться татарские мектебы. В связи 
с запретом преподавать в местных школах 
татарские учителя могли работать только в 
татарских школах. 

Русская администрация была обеспокое-
на не только распространением новометод-
ных школ. Кроме школ с новым методом 
преподавания, сообщал в МВД туркестан-
ский генерал-губернатор, «новое движение 
среди татар проявляется также в стремлении 
их к открытию в разных городах татарских 
благотворительных обществ, народных чи-
тален, литературных вечеров…» [ЦГА РУз, 
ф.1, оп.31, ед.хр.123, л.12об.].

В 1908 г. в среде татарской интелли-
генции Ташкента возникла мысль о по-
становке на сцене европейски устроенного 
театра – представления на татарском языке, 
имеющего целью пробить первую брешь в 
крепкой стене мусульманских предрассуд-
ков и предубеждений против европейского 
театрального искусства в частности и ев-
ропейской культуры вообще. Но поставить 
первый спектакль удалось только в 1909 г.: 
в театральном зале коммерческого собрания 
Ташкента была поставлена татарская коме-
дия «Беренче театр» («Первое театральное 
представление») [Татарский, 1909, с.172].

Во второй половине XIX в. в Туркестане 
действовал кукольный театр. Одним из лю-

Татарская часть Семипалатинска. Литография кон. XIX в.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар114

бимых героев театра в 90-е гг. был доктор 
Батыршин, городской врач из татар. «Пред-
ставления кукольные и в лицах, – писал 
В.В.Бартольд, – обыкновенно давались по 
вечерам в месяц рамазан, когда этот месяц 
приходился на зимнее время, и посещались 
многими русскими». На сцену в 70–80-х гг., 
«выводились даже русские губернаторы и 
уездные начальники; впоследствии это пре-
кратилось, вероятно, по требованию вла-
стей» [Бартольд, 1927, с.174].

На пробуждение мусульманского населе-
ния Туркестанского края оказала влияние и 
татарская печать. «Ежедневная прогрессив-
ная печать, существовавшая в Туркестане 
всего два года (1906–1908), всецело находи-
лась в руках поволжских татар» [Бартольд, 
1927, с.138]. 

Военный губернатор Сырдарьинской 
обл. сообщал, что на местном книжном 
рынке новометодная литература имеет боль-
шой спрос [ЦГА РУз, ф.1, оп.31, ед.хр. 123, 
л.38]. Кроме газеты «Тəрҗеман», в Турке-
стане весьма распространенными были та-
кие татарские периодические издания, как 
«Йолдыз» («Звезда»), «Вакыт» («Время»), 
«Өлфəт» («Единство»), «Идел» и др.

Самодержавие тревожилось не напрасно. 
По признанию чиновников, если за издание 
книг и брошюр для местного населения не 
возьмутся русские, то это сделает «татар-

ская печать, задачи и стремления которой 
далеко не соответствуют русским общегосу-
дарственным интересам» [Бартольд, 1927, 
с.135].

Таким образом, самодержавие отводило 
туркестанским татарам роль «проводников 
русского влияния». Однако в целом, вопреки 
воле правительства, деятельность татар была 
направлена на экономическое развитие края, 
на культурное пробуждение и просвещение 
народов, проживавших в Туркестане.

Активное участие татар в экономиче-
ской и культурной жизни туркестанского 
общества воспринималось, с одной сторо-
ны, как нежелательная конкуренция, с дру-
гой – как еще более нежелательное усиле-
ние и укрепление мусульманского мира в 
России. Правовые ограничения, в опреде-
ленной степени ослабившие конкуренцию 
татар, затормозили экономическое и куль-
турное развитие Туркестанского края. В то 
же время они создали условия, вынуждав-
шие туркестанских татар к более тесному 
объединению на национально-религиозной 
и культурно-бытовой основе, что позволи-
ло им сохранить свой этнос, противостоять 
процессам ассимиляции. Процессы объеди-
нения, сплочения и взаимодействия позво-
лили туркестанским татарам, вопреки пра-
вовым ограничениям, сохранить свое место 
в социально-экономической жизни края. 

Восточный Туркестан

Лилия Байбулатова

Восточный Туркестан (Кашгария, Малая 
Бухария, Шестиградие, Семиградие, ныне 
– Синьцзян-Уйгурский автономный округ 
Республики Китай) представляет собой кот-
ловину, практически со всех сторон окру-
женную горными системами Тянь-Шаня, 
Кунь-Луня и Каракорума [Корнилов, 1903, 
с.67]. Такой ландшафт защищает террито-
рию от проникновения влажных ветров и 
создает крайнюю сухость воздуха, вслед-
ствие чего большую внутреннюю часть Тур-
кестана занимает пустыня, для проживания 
и земледелия пригодны только подгорные 
окраины, среди которых выделяется Илий-
ская долина [Певцов, 1949, с.52]. 

Среди населения Западного Китая неко-
торыми путешественниками упоминались 

и татары. Так, этим термином В.В.Радлов 
называл таранчей и кульджинцев [Радлов, 
1989, с.515, 522], которые этнически явля-
ются уйгурами. Наличие татар (тюрков) 
отмечал и Иакинф Бичурин; по его словам, 
они  проживали в разных губерниях и явля-
лись податным сословием [Бичурин, 1842, 
с.53]. 

Появление российских татар-мусульман 
на территории Восточного Туркестана свя-
зано, в первую очередь, с развитием русско-
китайских торговых отношений. В конце 
XVIII в. русские купцы были вынуждены 
привлекать татар для провоза своего това-
ра в Восточный Туркестан, так как русских 
торговцев в Кульджу и Чугучак не пропус-
кали. Татары практически не подвергались 



Глава 2. Татары в регионах 115

грабежу, что позволило им монополизиро-
вать торговлю на этом направлении [Шку-
нов, 2007, с.199]. Помимо караванных путей 
из Семипалатинска и Петропавловска, тата-
ры открыли более доступный и быстрый 
путь доставки товара в Чугучак из Троицка 
(1844 г.). Троицкие татары, создавшие ком-
панию, в своих торговых делах обходились 
без участия правительств России и Китая и 
превратили это направление международ-
ной торговли в свое частное дело [Корсак, 
1857, с.427].

Постоянно проживать в Восточном Тур-
кестане российские татары начали с 30-х 
гг. XIX в. Первые татарские эмигранты, не 
желавшие служить в русской армии, поя-
вились на территории Алтайской обл., же-
нившись на казахских девушках, основали 
небольшое поселение в Балбагае, которое 
впоследствии разрослось за счет вновь при-
бывших [17 ,13.س ,1988 ,تاتارلارنىڭ]. Позднее 
местные казаки стали называть их деревню 
Ногайской [Госманов, 1996, б.26]. 

Следующая волна татарских пересе-
лен цев в Восточный Туркестан была свя-
зана с дальнейшим развитием торговых 
отношений между Китаем и Россией 
-июля 1850 г. госу 25 .[13.س ,1988 ,تاتارلارنىڭ]
дарства подписали трактат, регламентиро-
вавший правовые основы двухсторонней 
торговли. Отныне российские купцы, по-
лучив в Семипалатинске, Петропавловске, 
Троицке, Усть-Каменогорске и Копале спе-
циальные билеты, торговали в двух городах 
– Чугучаке и Кульдже, где были учреждены 
российские консульства30 [Моисеев, 2003, 
с.23–24]. Перед татарскими купцами откры-
лись большие возможности. После 1865 г. 
в Кульджу не был отправлен ни один рус-
ский караван, и не последнюю роль в этом 
сыграло нежелание таранчей пропускать к 
себе русских купцов, местные же власти от-
казывались принимать на себя обеспечение 
безопасности их караванов и не разрешали 
русским судам двигаться по р.Или. Неболь-
шая торговля находилась только в руках не-
многочисленных татарских купцов, которые 

30 21 июля 1863 г. российское консульство в 
Кульдже было вынуждено выйти из кульджинской 
фактории, опасаясь нападения местного населения 
[Аристов, 1873, с.170].

связывали Семиречье с Кульджой [Кауль-
барс, 1874, с.142–143]. 

Поток татарских купцов в Восточный 
Туркестан усилился после подписания Пе-
тербургского трактата от 12 февраля 1881 г., 
согласно которому торговавшие здесь рос-
сийские купцы получили право свободного 
въезда и выезда с этих земель и беспошлин-
ной торговли [Моисеев, 2003, с.199; Чаны-
шев, 2007, б.6]. Однако татары в основном 
торговали в приграничных городах. В цен-
тральном городе Синьцзянской провинции 
– Урумчи в 1890 г. насчитывалось 50 семи-
палатинских татар, сартов31 и таранчей. 

Новая волна переселения татар прихо-
дится на 1905–1917 гг. Среди них были и 
представители татарской интеллектуальной 
элиты. Вместе с ними на территорию Восточ-
ного Туркестана проникали татарская перио-
дическая печать, книги, благодаря татарским 
просветителям в этот период здесь начина-
ется противостояние между джадидизмом и 
кадимизмом [Госманов, 1996, б.36].

В целом, расселение российских татар 
в Восточном Туркестане было неравно-
мерным. В начальный период эмиграции 
татары селились в Кульдже и Чугучаке, по-
сле 1905 г. – и в других городах – Урумчи, 
Дурбульджине, Турфане, Кашгаре. В этот 
период наблюдалось также расселение та-
тарских эмигрантов в сельской местности, 
в частности возле Кульджи и в Алтайском 
р-не [Госманов, 1996, б.36]. Тем не менее, 
больше всего их проживало в Илинской обл. 
(в 1892 г. – более 1900 душ об.п.) и Тарба-
гатайской обл. [Чанышев, 2007, б.6]32. Схо-
жесть обычаев с местными уйгурами, общая 
религия, родство языков способствовали 
мирному сосуществованию и развитию тор-
говых и культурных отношений двух наро-
дов [Чанышев, 2007, б.7].

Развитие торговых отношений способ-
ствовало появлению в некоторых городах с 
компактным проживанием татар, в частно-

31 Во времена путешествия М.В.Певцова сар-
тами называли оседлое население Туркестана, не-
зависимо от его национальной принадлежности. 
Русские поселенцы в Туркестане назвали «сарта-
ми» все его оседлое некочевое население [Певцов, 
1949,с.307, 308].

32 Для сравнения в 1880-х гг. в Илийском крае 
насчитывалось 130000 чел., в Тарбагатайском окру-
ге – 64000 чел. [Костенко, 1887, с.113].



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар116

сти Кульдже и Чугучаке, татарских обществ 
по типу махалли [Госманов, 1996, б.35]. 

Большинство российских татар, прожи-
вавших в Восточном Туркестане, было за-
нято в сфере торговли. В.В.Радлов в 1850-е 
гг. отмечал, что татарские купцы чувствуют 
себя здесь более свободными и счастли-
выми, чем в России, находятся в хороших 
отношениях с представителями других на-
циональностей [Чанышев, 2007, б.7]. Пер-
воначально торговля, преимущественно 
мелкая, являлась для татар средством су-
ществования, в дальнейшем наиболее удач-
ливые открывали магазины, занимались 
перепродажей скота, некоторым удалось на-
ладить торговые отношения с Россией [Гос-
манов, 1996, б.45]. Одним из таких купцов 
был Рамазан Чанышев, который начинал 
свою карьеру представителем русского куп-
ца, владевшего чайной компанией. Собрав 
капитал, Р.Чанышев совместно с Насыром 
Бурнашевым открыл в Урумчи фирму и на-
чал вести торговлю чаем с Россией. Не ме-
нее известными были Торговый дом братьев 
Исхака, Ибрая и Гарифа, ориентированный 
на экспорт в Россию кожи и шерсти; фирма 
«Алтай», учрежденная Фатихом Алдагари-
фом и Фазылджаном Юнучи, которая за-
нималась продажей привозимых из России 
товаров ежедневного пользования. Однако 
купцов-татар, занимавшихся международ-
ной торговлей было мало, основная часть 
татар занималась перепродажей товаров, 
открывая небольшие магазины в городе или 
среди земледельцев, скотоводов, обеспечи-
вая их необходимыми товарами повседнев-
ного спроса [21 ,20 ,19.س ,1988 ,تاتارلارنىڭ]. 

По воспоминаниям Ч.Валиханова, тата-
ры имели большую выгоду в торговле с ка-
захами, привозя им дешевые и некачествен-
ные ткани, а также пользующиеся большим 
спросом чугунные и железные предметы до-
машнего обихода, обменивая их на мелкий 
скот, кожу и меха. Также киргизы привлека-
ли татар и для сбыта собственных товаров в 
Китае [Валиханов, 1985, с.34–35].

Татары продавали в основном мануфак-
турные и москательные товары, металли-
ческие изделия, сахар, стеариновые свечи, 
осенью и ранней зимой пригоняли в город 
гурты киргизских овец. На вырученные 
деньги закупали в Турфанском округе в 
больших количествах хлопок и изюм [Пев-

цов, 1949, с.268]33. Из Кульджи татарские 
купцы вывозили фрукты, сырые кожи, меха 
и скот, привозили же дешевые ткани, метал-
лические изделия и выделанные кожи [Ка-
ульбарс, 1874, с.143].

Татарское население занималось также 
ремесленным производством: среди них 
были кузнецы, портные, кожники, сапожни-
ки, краснодеревщики, золотых дел мастера, 
мастера по приготовлению национальной 
еды и др. [21.س ,1988 ,تاتارلارنىڭ].

Кроме того, среди татар были распро-
странены скотоводство и земледелие. Разве-
дением мелкого скота занимались в основ-
ном татары, проживавшие в уездах Кульджи, 
Урумчи, Гучуна, Джимисара, Алтая, Кобук-
сара и др. Земледелие было распростране-
но среди состоятельных торговцев, которые 
покупали или арендовали земли и нанима-
ли людей для работы. Они использовали 
на своих землях более технологичные ору-
дия труда, благодаря чему получали боль-
ше прибыли. Среди татар, проживающих в 
Кульдже и Чугучаке, было распространено 
также  садоводство [23.س ,1988 ,تاتارلارنىڭ].

Молодые татары приезжали в Восточный 
Туркестан в качестве наемных работников 
самостоятельно нанимались к богатым куп-
цам, либо к хозяину в чайханы [Госманов, 
1996, б.46]. Образованных татар богатые 
купцы разных национальностей привлекали  
для ведения торговых дел: в качестве  при-
казчиков, бухгалтеров, приемщиков, техни-
ков [22.س ,1988 ,تاتارلارنىڭ].

Особое место среди татар занимали му-
сульманские духовные лица и просветители, 
которые оказали заметное влияние на раз-
витие образования среди местных уйгур и 
казахов. В конце XIX – начале ХХ в. школь-
ная система уйгуров была организована по 
кадимистскому принципу, отсутствовала 
единая программа преподавания, обучение 
сводилось к чтению и заучиванию религи-
озных книг и т.д. [Чанышев, 2007, б.83–84]. 

33 М.В.Певцов отмечал наличие ферганских 
сартов также в других оазисах: в Аксуйском – 200 
чел., Учтурфанском – 100 чел., в Яркендском – 100 
чел., Хотанском – 80 чел., занимавшихся торговлей 
русских товаров (ситец, металлические изделия) 
в Туркестане и вывозивших в Россию бумажную 
ткань (мату), козий пух, овчину, ковры и войлок (из 
Яркенда), шелк-сырец (из Хотана) [Певцов, 1949, 
с.47, 70, 94, 95].



Глава 2. Татары в регионах 117

Для развития начального образования в 
Синьцзян в 1870-х гг. были приглашены 
несколько выпускников КТУШ для препо-
давания, также они составили специальную 
учебную программу для местных школ [Ча-
нышев, 2007, б.85]. 

Часто на духовные должности приглаша-
лись известные религиозные деятели. На-
пример, в 1874 г. в Чугучак на должность 
имама был приглашен Курбангали Халиди 
(1846–1913), известный просветитель и уче-
ный, переехавший в Восточный Туркестан 
из Аягуза (Казахстан), который занимался 
преподавательской деятельностью, изучал 
местную историю [Госманов, 1996, б.62]. В 
1899 г. в Кульджу имам-хатибом местной ма-
халли был приглашен Кашфельасрар Вага-
пов (1858–1957), получивший образование в 
Казани, Астрахани и Бухаре. С его приездом 
в городе началось строительство мечети, 
было налажено обучение татарских мальчи-
ков и девочек. Методы преподавания сочета-
ли в себе и джадидистские, и кадимистские 
элементы; в 1913 г. школа Вагапова оконча-
тельно приобрела джадидистский характер, 
переехала в помещения при мечети. Наряду 
с преподаванием К.Вагапов выполнял функ-
ции кадия, прославился как справедливый 
судья [Госманов, 1996, б.63–64]. 

В создание исламской инфраструктуры 
посильный вклад вносили и татарские бога-
чи. Так, в 1880 г. в Кульдже татарские баи 
Елкыбаевы построили мечеть, при которой 
открыли двухклассное медресе. Позднее, с 
увеличением числа татарских детей, Шара-
футдин Габитов построил при мечети че-
тырехклассное медресе («школа Кашфия») 
с пансионом на 10 мест [Чанышев, 2007, 
б.60–61]. 

Таким образом, история российских та-
тар в Восточном Туркестане показывает, что 

основной причиной их эмиграции из Рос-
сии послужили социально-экономические 
и религиозные факторы. Если в конце 
XVIII в. татары появлялись на этой терри-
тории только в качестве торговцев, то уже в 
первой трети XIX в. началось постепенное 
хозяйственное освоение, расселение, чему 
в немалой степени способствовало благо-
желательное отношение к ним местных 
уйгуров и казахов. Увеличение численно-
сти татар привело к образованию в начале 
ХХ в. общин в таких крупных городах как 
Кульджа, Урумчи и Чугучак. Проживавшие 
в Восточном Туркестане татары оказали 
заметное влияние на развитие местных 
тюркских народов, в первую очередь это 
коснулось образования. В конце XIX – на-
чале ХХ в. татарские школы стали очагом 
просвещения не только для эмигрировав-
ших татар, но также и для казахов, уйгур. 
В хозяйственном укладе местных свою 
нишу заняли также и купцы, часть которых 
способствовала укреплению российско-
китайских торговых отношений. 

Курбангали Халиди. Рис. 1880 г. 

§ 5. Центральная Россия

Фарида Шарифуллина, Дамир Хайретдинов, Дмитрий Макаров
Новое время явилось особым этапом в 

истории развития татарских общин Цен-
тральной России. Многие общины, фикси-
руемые в более ранние периоды истории – в 
современных Калужской, Владимирской, 
Ивановской, Ярославской, Тверской об-
ластях, прекращают свое существование в 
XVII–XVIII вв., а в Воронежской, Белгород-

ской, Курской областях – и в более ранний 
период. Большинство татарских локальных 
групп Рязанской обл., большинство татар 
Московской и Тамбовской областей и, воз-
можно, Тульской обл. к началу XIX в. со-
кратились до минимума. Полноценное су-
ществование татар наблюдалось лишь в 
Касимовском у., Москве и Костроме. Но в 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар118

пореформенное время жизнь татарских об-
щин Центральной России начинает оживать, 
что было связано в основном с активной ми-
грацией в этот регион татар из Среднего По-
волжья. Часто ведущую роль играл и фактор 
военной службы (Воронеж, Калуга, Курск, 
Тверь). Для татарских общин XIX – начала 
XX в. всех регионов Центральной России, 
за исключением района Касимова, было 
характерно дисперсное расселение в горо-
дах. В условиях иноэтнического окруже-
ния переселенцы-татары создали анклавы 
с компактным проживанием и собственной 
социальной (мечети, школы, кладбища) и, 
отчасти, экономической (точки продажи ха-
ляльного мяса) инфраструктурой. Образова-
ние инфраструктуры было обусловлено как 
требованиями религиозного характера, так и 
желанием сохранить привычную языковую 
и культурную среду. Нередко отмечалась 
концентрация татар на одних и тех же пред-
приятиях (например, скорняжных в Москве, 
в сфере обслуживания на железнодорожной 
трассе Москва – Санкт-Петербург) или в 
одной и той же сфере (охрана на фабриках 
в Иваново-Вознесенске). Высока была доля 
татар, занятых в частном бизнесе (извоз, 
мелкая торговля, ремесла). 

Одна из характерных особенностей об-
разования татарских общин в Центральной 
России – сопряженность их с процессом ур-
банизации, а также доминирование в новых 
общинах выходцев из определенных мест-
ностей: так, во Владимирской губ., включая 
современную Ивановскую обл., – это были 

выходцы из Нижегород-
чины и Буинского у. Сим-
бирской губ., в Тульской 
– из Хвалынского у. Са-
ратовской губ., в Курской 
– из Нижегородчины и 
района Касимова. В слу-
чаях совместного рассе-
ления татар из различных 
регионов наблюдалась 
определенная дифферен-
циация по роду занятий и 
материальному положе-
нию. Наиболее богатыми 
и занимающими высшие 
страты в обществе ока-
зывались касимовские и 

темниковские татары. Они же проявляли и 
наибольшую социальную активность. 

Москва. В изучаемый период был очеви-
ден резкий «взлет» численности мусульман 
в Москве. Если буквально несколько лет на-
зад, в 1866 г., в ведомостях фигурировали  
223 муж. и 116 жен. [ЦИАМ, ф.199, оп.2, 
д.39, л.2–4], то к 1871 г. их число выросло до 
1,2 тыс. чел., в 1897 г. – до 4,2 тыс., в 1912 г. 
– они составляли уже 9,7 тыс. чел. [Выдро, 
1976, с.30].

Небольшая и стабильная на протяже-
нии нескольких веков татарская община 
почувствовала на себе новые веяния. Это 
сказалось и на скачкообразном увеличении 
ее численности, и на характере социально-
экономических взаимоотношений внутри 
общины и вне ее. 

В конце XIX в. значительно увеличилось 
количество татар, занятых в торговле – куп-
цов, посредников и членов коммерческих 
учреждений. Среди московских купцов вид-
ное место занимали 1-й и 2-й гильдий куп-
цы С.Ерзин, М.-Р.Исаков, И.Ахун-Джанов, 
Х.Каст ров, М.Девишев, А.М.Нигматулла и 
др.; им и другим представителям общины 
принадлежали в Москве многие владения с 
домами, торговые ряды и магазины, склады 
и гостиницы. 

На рубеже веков, и особенно интенсив-
но в начале ХХ в., происходит становле-
ние национально-политических интересов 
торгово-промышленного класса татар, вы-
разившееся в Москве в тесном взаимодей-
ствии крупнейших купцов с национальными 

Московский извозчик-татарин. Фото нач. ХХ в.



Глава 2. Татары в регионах 119

и религиозными лидерами мусульманского 
сообщества. 

Этнолокальный состав общины в этот 
период оставался в целом таким же, как и в 
предыдущие эпохи: основу общины состав-
ляли татары Среднего Поволжья и Каси-
мовского у. Кроме них, заметной частью об-
щины были крымские и литовско-польские 
татары [Садур, 1987, с.30, 35, 37].

«Между этническими группами, объеди-
няемыми названием «татары», и другими 
группами мусульман в Москве устанавлива-
ются более тесные отношения, чем в районах 
их традиционного проживания, ...немаловаж-
ную роль в этом играла оппозиция офици-
альной православной религии... В силу этого 
наличие мечети и отдельного кладбища при-
обретает для мусульманского населения Мо-
сквы особое значение» [Садур, 1987, с.37]. 
Добавим, что в качестве такой объединитель-
ной основы выступала не только и не столько 
собственно мечеть, но наличие особого квар-
тала, со своим старожильческим населением 
и сложившимся укладом быта.

Как и в предыдущие века, основным, 
наиболее очевидным и стабильным центром 
концентрации татарского населения во вто-
рой половине XIX – начале ХХ в. выступает 
район Замоскворечья, известный ранее как 
Татарская слобода. Уже к 1880-м гг. стано-
вится заметным территориальное расшире-
ние компактного поселения татар; однако 
этот рост не идет ни в какое сравнение с 
ситуацией начала ХХ в., когда татары стано-
вятся владельцами практически всего райо-
на не только бывшей Татарской слободы, но 
и в достаточном отдалении от нее и к северу, 
и к югу [Хайретдинов, 2002, с.149, 204–209]. 
При этом никакой прибыльной торговли 
здесь не велось, и любой купец должен был 
иметь склады и торговые точки в людных 
местах в центре Москвы. С конца 1870-х гг. 
в перечне родов занятий татарских купцов, 
помимо привычной торговли разным това-
ром, появляются такие виды деятельности, 
как содержание постоялых дворов и ресто-
ранов, гостиниц, мясных лавок и др.

Светское и религиозное начала в дея-
телях из числа мусульман переплетались 
столь сильно, что богатейшие купцы не про-
сто финансировали религиозную деятель-
ность общины, но и в буквальном смысле 

направляли ее в то или иное русло, являясь 
при этом активными прихожанами мечети. 
В 1880-х гг. была осуществлена перестрой-
ка мечети в Замоскворечье, которая не ре-
шила проблему многочисленности прихо-
жан; в одном из документов сказано о ее 
«малой вместимости до 1500 чел.» [ЦИАМ, 
ф.16, оп.84, д.179, л.24, 36]. Аналогичной 
была ситуация и с деятельностью медресе, 
небольшое деревянное помещение которо-
го не могло вместить всех желающих. Отк-
рытие нового, каменного здания медресе 
состоялось лишь в сентябре 1915 г. После 
революции оно было закрыто.

В 1913 г. на средства бакинского нефте-
промышленника Ага Шамси Асадуллаева 
был построен большой дом в Малом Татар-
ском переулке, ставший культурным цен-
тром московских мусульман. До революции 
школа в доме Асадуллаева была частной и 
существовала на средства общины. Здесь же 
проводились вечера мусульманской молоде-
жи; учащимся предоставлялись бесплатные 
обеды. В располагавшейся в этом здании 
типографии печатались газеты на татарском 
языке – «Ил» («Страна»), «Сүз» («Слово»). 

Татары, приезжавшие в Москву, стали 
активно расселяться по всему городу. Зна-
чительное их число проживало в Мясниц-
кой части [Садур, 1987, с.30]. 

Характеризуя мусульманскую общи-
ну как «дискриминируемую группу», мы 
отражаем такую черту ее бытования, как 
«неблагоприятная для инородцев культур-
ная атмосфера пореформенной Москвы» 
[Садур, 1987, c.28]. Эта проблема не была 
единственной. Во второй половине XIX в. 
административно-финансовое давление 
пра ви тельства на татарских предпринима-
телей усилилось. Мусульмане по-прежнему 
рассматривались церковью в качестве ка-
тегории населения, в отношении которой 
должна была вестись миссионерская работа 
[ЦИАМ, ф.203, оп.377, д.85, л.19, 29, 82, 95, 
165; д.86, л.120, 214]. 

Несмотря на указанные тенденции, ли-
берализация общественной жизни в России 
оказывала огромное влияние и на татарскую 
общину Москвы, затронула она и религиоз-
ную сторону бытования жизни. Так, спустя 
10 лет после основания второго мусульман-
ского прихода Москвы власти города все 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар120

же дали в 1904 г. согласие на строительство 
второй мечети в районе Марьиной рощи. 

Тверь. Татары-му сульмане в Твери впер-
вые были зафиксированы в 1846 г. Согласно 
данным переписи 1869 г., их было 58 чел. К 
1878 г. в Тверской губ. насчитывалось 717; в 
1897 г. – 513 мусульман (в губернском цен-
тре – 196), большинство из них были татара-
ми (408 чел.). Из них немногим более трети 
составляли военнослужащие расквартиро-
ванных в Твери и губернии полков; осталь-
ную часть составляли крестьяне-отходники. 
В 1906 г. на средства касимовского пред-
принимателя Фатиха Алышева, владевше-
го буфетами на ж.д. станциях и вокзалах 
Санкт-Петербурга, была открыта Тверская 
соборная мечеть. Ее имам-хатыбом до на-
чала 1930-х гг. являлся видный религиозный 
деятель, военный имам Московского воен-
ного округа (с 1905 г.) Хусаин Сеид-Бурхан, 
выходец из Нижегородчины. Кроме Твери, 
мусульманский приход существовал также 
в г.Бологое [Ислам, 2009б, с.19–20, 203–204, 
261].

Ярославль. К Новому времени в Ярослав-
ле уже не было ни романовских служилых, 
ни ярославских выезжих татар. В  1878 г. 
число мусульман (большей частью татар), 
постоянно проживавших в этом городе, едва 
достигало 20 чел., но уже тогда они попы-
тались зарегистрировать религиозное обще-
ство. Через 30 лет их численность возросла 
до 2,6 тыс., из них 1024 были постоянны-
ми жителями. Со временем некоторые из 
них, разбогатев, открыли собственное дело: 
лавки, мастерские по выделке кож и мехов, 
магазины по продаже изделий из них. При 
посредничестве казанских купцов в городе 
открылась конебойня, а при ней – татарские 
лавки, предлагавшие покупателям халяль-
ное мясо. В 1910 г. свой филиал в Ярославле 
открыла московская компания богатейшего 
нефтепромышленника Ага Шамси Асадул-
лаева; при ней татары находили работу в ка-
честве приказчиков и торговых агентов.

Кроме того, в связи с растущим присут-
ствием татар-мусульман в войсках гвардии 
городская управа в начале XX в. выделила 
участок под мусульманское кладбище на 
территории Леонтьевского погоста (расши-
рен в 1900 г.). 

Инициатива по возведению в городе ме-
чети (1906 г.) принадлежала имаму Зият-

дину Сафарову, уроженцу Тамбовской губ. 
Сначала татары поставили деревянную мо-
лельню, а в 1914 г. – нынешнее каменное 
здание Ярославской соборной мечети. Има-
мом был выходец из Нижегородской губ. 
Махмуд Юсу пов [Черновская, 2000].

Московская губ. В Подмосковье в эпоху 
средневековья были не просто отдельные 
поселения татар, но целые удельные владе-
ния татарских ханов и царевичей. К Новому 
времени единственной общиной, ведущей 
свою родословную из этих уделов, являлась 
звенигородская.

В остальных городах Подмосковья поре-
форменной эпохи татарские общины возни-
кали за счет переселенцев (в первую очередь 
из Нижегородской и Симбирской губерний). 
В 1903 г., по данным МГСК, самая большая 
(314 чел.) во всей Московской губ. мусуль-
манская (читай – татарская) колония прожи-
вала в Богородском у. Судя по соотношению 
полов, в самом Богородске (с 1930 г. – Но-
гинск) и соседнем Павловском Посаде это 
были семейные, а в окрестных населенных 
пунктах уезда – в основном отходники. Тог-
да же в Подольске и уезде проживало около 
140 татар об.п.; их число ежегодно увели-
чивалось и к 1907 г. составило 177 чел. В 
Сергиевом Посаде проживало 95 мусуль-
ман (в основном, семейные), в Коломне и 
Коломенском у. – 88. Общая численность 
мусульман Московской губ. (без Москвы) к 
1907 г. превысила 1300 чел. [ЦИАМ, ф.199, 
оп.2, д.574, л.2–46]. Однако их «распылен-
ность» по уездным и заштатным городам не 
позволила создать ни в одном из населенных 
пунктов стабильно действующих объек тов 
этнорелигиозной инфраструктуры, за ис-
ключением 2–3 мусульманских участков на 
кладбищах.

Другой причиной подобного положения 
дел являлся низкий финансовый и социаль-
ный уровень татарских общин: сфера заня-
тий татар Подмосковья ограничивалась из-
возом, работой на немногочисленных тогда 
промышленных предприятиях (например, 
на заводе «Кузнецовский фарфор» в Дуле-
ве), вспомогательными работами (например, 
при предприятиях текстильной империи 
Морозовых в Орехово-Зуеве). Лишь неко-
торым удавалось заниматься мелкой тор-
говлей [Ислам в Москве, 2008, с.162–163]. 
После революции 1917 г. все эти микрозем-



Глава 2. Татары в регионах 121

лячества послужили началом полноценным 
татарским общинам, крепко ориентирован-
ным на Москву.

Касимов. В XIX в. в Касимове продол-
жался процесс этнического и конфессио-
нального давления на татарское население. 
Но, несмотря на христианизацию, проис-
ходил процесс усиления позиций ислама 
среди некрестившихся татар. В Касимове 
селились представители духовенства (сеи-
ды, ахуны, абызы). Духовенство пришло в 
этот город со стороны: из Тамбовской, Пен-
зенской, Казанской губерний, из Крыма. В 
Касимовском у. образовались наследствен-
ные династии. В последней четверти XIX в. 
в этом уезде функционировало 8 мечетей. 
С помощью ислама татарам удается сохра-
нить себя как этнос и не раствориться в мас-
се христианского, русского народа [Юзеев, 
2002б, с.81]. Поэтому неудивительно, что 
Касимовская противомусульманская мис-
сия, образованная с целью обращения татар 
в христианство, в последней четверти XIX 
в. потерпела крах [Алфеев, 1898, с.759]. 

Сельское хозяйство у касимовских татар 
тесно переплеталось с промыслами, свя-
занными с обработкой животного сырья: с 
кожевенным и овчинным. В Касимове было 
немало мерлушечных мануфактур, принад-
лежавших татарским купцам. Они развер-
нули торгово-предпринимательскую дея-
тельность не только в Касимовском у., но и 
далеко за его пределами. Кожевенные изде-
лия поставлялись во многие южные города 
России. Касимовские торговцы принимали 
активное участие в установлении торговых 

связей России с Казахстаном и Средней 
Азией. Они активно торговали на Макарьев-
ской, Троицкой, Ирбитской, Крестовской и 
других ярмарках. Все это способствовало 
установлению постоянных рыночных и 
культурных связей между группами волго-
уральских татар. 

К концу XIХ – началу ХХ в. стало за-
метным снижение численности татар  в г.Ка-
симове и Касимовском у. Если в XVIII в. 
 их численность достигала 6 тыс. чел., то в 
конце XIХ в. – около 5 тыс. чел. Во второй 
половине XIX в. число татарских деревень 
уменьшилась с 62 до 38. Главные направ-
ления миграции касимовских татар (на вос-
ток, за Волгу и в Приуралье) совпадали в 
основном с миграциями других групп татар 
Среднего Поволжья [Шарифуллина, 2004, 
с.24]. Некоторые (около 15%) оседали на 
постоянное жительство в различных горо-
дах. Продолжалось переселение в Москву 
(в Татарскую слободу), в состав населения 
которой они вошли еще в XIV–XVI вв. В 
начале ХХ в. был зафиксирован их приток 
в Петербург. В новом районе они влива-
лись в единую массу переселенцев-татар, 
«теряя в культурно-бытовом отношении 
свои особенности» [Исхаков, 1993б, с.63]. 
Известны факты переселения небольших 
групп населения, возможно ремесленников 
и торговцев, в Казанскую, Симбирскую, 
Ни же городскую, Вятскую, Саратовскую, 
Оренбургскую губернии, в Казахстан, Сред-
нюю Азию. С одной стороны, миграции 
обусловили утечку татарского населения с 
территории их этнического формирования, 

Мечеть 
Касим хана 
в Касимове 
Рязанской 
губ. Фото 
нач. ХХ в.  



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар122

с другой – способствовали росту численно-
сти и консолидации волго-уральских татар 
[Ахметзянов, Шарифуллина, 2010, с.242].

Татары Касимовского у. приняли актив-
ное участие в формировании общности эко-
номической жизни татарской нации. Этому 
способствовали бурное развитие различных 
отраслей промышленности, установление 
постоянных и прочных экономических свя-
зей, приводящих к расширению и укрепле-
нию внутреннего рынка в масштабе всей 
этнической территории татарского народа. 
Одновременно усилился рост синхронной 
этнокультурной информации. Преподава-
тельские кадры и книги поставляла в основ-
ном Казань. Уровень грамотности татар был 
довольно высок: 57% взрослого населения 
писали и читали на родном языке [Первая 
всеобщая, т.35, с.190–193]. В конце XIX в. 
в учебных заведениях (мектебах и медресе) 
обучение шло на литературном татарском 
языке [Шарифуллина, 2004, с.25].

Велика заслуга касимовских татар в 
распространении такого прогрессивного 
яв ления, как просветительство среди тюр-
коязычных народов Крыма, Казахстана, 
Средней Азии. История сохранила имена 
татарских учителей, работавших в Крыму: 
это Абдул и Шамиль Тынчеровы, Ариф Ма-
матказин и др. [Ахметзянов, Шарифуллина, 
2010, с.243].

Во второй половине XIX – начале ХХ в. 
хозяйство касимовских татар включало раз-
личные промыслы. В конце XIX в. промыс-
ловые хозяйства составляли 23%, а в начале 
ХХ в. – 37,1% [РГИА, ф.1290, оп.6, ед.хр.76, 
л.48; Сборник, 1892, с.23].

Были развиты местные и отхожие про-
мыслы. К местным промыслам относились 
сапожный, кирпичный, ювелирный, а также 
обработка животного сырья и волокна (ко-
жевенный, овчинный, шерстобитный), на 
которую приходился больший удельный вес 
по сравнению с другими видами местных 
промыслов. Готовые изделия предназнача-
лись для продажи на рынке, что было харак-
терным признаком кустарной формы мелких 
крестьянских промыслов. В пореформен-
ные годы кустарные промыслы перерастали 
в капиталистические предприятия мелкой 
сельской промышленности, а кустари пре-
вращались в наемных рабочих, производив-

ших изделия в мастерских хозяина или на 
дому. Развитие промыслов способствовало 
созданию капиталистической простой коо-
перации и мануфактуры, перераставшей в 
фабрично-заводскую промышленность.

В середине XIX в. касимовские татары 
владели рядом кожевенных заводов. Ши-
рокое распространение имели промыслы, 
связанные с обработкой козьего пуха и мер-
лушек. Пух, привозимый обычно с Нижего-
родской ярмарки, выделывали преимуще-
ственно женщины на дому.

Во второй половине XIX в. в г.Касимове 
и близлежащих поселениях (Коверское, 
Тем генево, Подлипки и т.д.) работали за-
воды по выделке мерлушек. Наиболее 
крупные из них принадлежали Шакулову, 
Мусаеву, Бостанову, Ишимбаеву, Танееву, 
Давлеткильдееву, сумма доходов которых 
составляла от 17 400 руб. до 50 тыс. руб. в 
год. Нити их промышленного и торгового 
капитала протягивались далеко за пределы 
губернии. Небольшая группа мужчин зани-
малась сапожным промыслом. Кроме того, 
у касимовских татар имели некоторое рас-
пространение промыслы, связанные с про-
изводством мыла, серебряных ювелирных 
изделий и изготовлением веретен, одежды, 
напитков [Сведения, 1915, с.284; РГИА, 
ф.1290, оп.6, ед.хр.76, л.319]. Домашние 
производства – прядение, ткачество, вы-
шивание – во второй половине ХIХ в. стали 
постепенно терять свое значение. В целом 
в Касимовском у. (без учета данных по 
г.Касимов) промыслами было занято 24,8% 
татар [Шарифуллина, 2004, с.37З]. 

Значительное развитие среди них полу-
чили отхожие промыслы. В 80-е гг. XIX в. в 
отход уходило более половины (58,3%) муж-
чин трудоспособного возраста, чему способ-
ствовала меньшая привязанность крестьян к 
сельской общине. Примерно такой же про-
цент уходящих на заработки наблюдался у та-
тарских крестьян губерний Окско-Сурского 
междуречья (57,4%), у русских крестьян раз-
ряда полных собственников Касимовского у. 
(52%) [Сборник, 1887, с.496]. 

У татар Касимовского у., в отличие от 
остальных групп татар и других народов 
Волго-Уральского региона, были широ-
ко распространены неземледельческие, 
дальние отхожие промыслы в различных, 



Глава 2. Татары в регионах 123

преимущественно центральных, городах 
России. Отхожие промыслы были связаны 
с обслуживанием горожан и содержанием 
различных заведений. В отхожих промыс-
лах с обслуживанием было занято 4,7% 
всех промысловых татар. Они работали в 
качестве официантов, лакеев, кучеров, ко-
нюхов, дворников и т.п. К концу XIX в. сло-
жилась территориальная дифференциация 
отходников. На высокооплачиваемых рабо-
тах – официанты, приказчики, лакеи – были 
заняты, как правило, выходцы из Белого 
Аймака. Отходники из Черного Аймака и 
с правобережья Оки работали в низкоопла-
чиваемой сфере – извозчиками, конюхами, 
дворниками, что, несомненно, отражалось 
на уровне благосостояния жителей этих 
подгрупп. Другая часть татар (9,3%), наи-
более зажиточная, содержала трактиры, 
буфеты, рестораны, клубы, меблированные 
комнаты. Отходничеством они занимались в 
свободное от земледельческих занятий вре-
мя. Часть отходников (15%) к концу XIX в. 
окончательно забросила сельское хозяйство 
и осела на постоянное жительство в различ-
ных городах [Сборник, 1892, с.51].

В конце XIX в. часть касимовских татар 
(10,7%), проживавших в Касимове и уезде, 
была занята торговлей [Первая всеобщая, 
т.35, с.190–193]. Ключевые позиции в ней 
принадлежали буржуазии, вкладывавшей 
свои капиталы не только в промышленные, 
но и в торговые предприятия. Основным 
предметом торговли были кожа, меха и из-
делия из них. Они составляли 64% от обще-
го объема товаров. Активная деятельность 
татарской буржуазии и торговый капитал 
сыг рали положительную роль в установле-
нии национальных связей, а также в созда-
нии и функционировании общероссийского 
рынка. Деловые контакты татарской бур-
жуазии не ограничивались российскими 
рынками, они выходили далеко за пределы 
страны. Так, капиталисты Танеевы, Кастро-
вы, Акбулатовы сбывали изделия из кожи и 
меха в Германию и Америку.

В силу сложившихся традиций доля 
сельских и городских татар в неземледель-
ческих промыслах и занятиях была неоди-
наковой. Для сельского контингента были 
характерны такой вид отходничества, как 
содержание различного рода заведений (в 

нем было занято 10,3% татар в уездах) и тор-
говля (2,9%). Горожане отдавали предпочте-
ние торговле (34,1%), отхожим промыслам, 
связанным со сферой обслуживания (13,3%) 
и обработкой волокна, животных продуктов 
(12,7%) [Первая всеобщая, т.35, с.190–193]. 
Таким образом, у касимовских татар в кон-
це XIX в. были развиты отхожие промыслы 
(в них было занято 14% татар, или 58,3% 
взрослого мужского населения), торговля 
(10,7%) и промыслы по обработке волокна и 
животных продуктов (4,7%). Удельный вес 
остальных занятий был невелик [Ахметзя-
нов, Шарифуллина, 2010, с.262].

В то же время в хозяйственной деятель-
ности касимовских татар большое значение 
имело земледелие. 

Кострома. Татары Костромы были 
одной из немногих общин, сохранившихся 
с постордынских времен. К началу XIX в. 
они составляли отдельное сельское обще-
ство в составе Гридинской вол. Костром-
ского у. и проживали в Татарской подго-
родной слободе. Численность татар быстро 
увеличивалась. В 1762 г. костромских татар 
насчитывалось 128 чел., в 1811 г. – 204, в 
1857 г. – 325, в 1874 г. – 365, в 1902 г. – 525 
[Семенов, 1865, с.741]. Этому способство-
вал также приток татар извне – из Казани, 
Касимова, Пензы, Нижнего Новгорода, от-
куда привозили невест, назначали предста-
вителей духовенства и учителей. С 1866 г. 
в Татарской слободе функционировало 
духовное училище, где преподавался лите-
ратурный татарский язык. Однако, по сви-
детельству современников, в 1880-е гг. «у 
костромских татар разговорный язык был 
скорее русский, чем татарский» [Пирогов, 
1881, с.67]. В то же время костромские та-
тары сохранили много особенностей, вы-
деляющих их как особую этнолокальную 
группу, основу которой составляли рома-
новские и ярославские татары. В XIX – на-
чале XX в. основным занятием костромских 
татар было хлебопашество, занимались они 
и различными промыслами: извозом, рыбо-
ловством, служили рабочими, лоцманами и 
капитанами на пароходах, содержали посто-
ялые дворы в городе. Часть татар была заня-
та в торговле, преимущественно лошадьми 
на костромских базарах и производством 
кумыса. Женщины-татарки занимались про-



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар124

дажей ниток. Костромские татары жили за-
житочно. По причине численного перевеса 
мужского населения над женским привози-
ли невест из Казанской, Рязанской (преиму-
щественно г. Касимова) и других губерний. 

Продолжительные и тесные контакты с 
русскими, особенно в период развития ка-
питалистических отношений, заметно от-
разились на традиционной культуре. Влия-
ние русской культуры нашло отражение в 
одежде и головных уборах, элементах сва-
дебной обрядности, в быту [Шарифуллина, 
2008, с.66].

Курская губ. До 1860 г. в Курске прожи-
вали отдельные ссыльные с Кавказа. Пос-
тоянное проживание мусульман из числа 
военнослужащих в городе документально 
зафиксировано для 1865 г. 

Стабильная мусульманская община в 
Курске сложилась в 1890-х гг. Членов этой 
общины характеризовали постоянное про-
живание в данном городе и возникшая необ-
ходимость официального оформления своей 
религиозной деятельности. По переписи 
1897 г., в Курской губ. насчитывалось 413 
мусульман-мужчин и 28 жен. (0,02% населе-
ния губернии). Они проживали компактно в 
4–5 местах города: прежде всего, в Ямской 
слободе (очевидно, касимовские татары с 
родом деятельности «служащие буфета, 
мел кие торговцы»), на улицах Семеновской, 
Кондыревской, Почтовой и Золотой. 

Социальный статус курских мусульман 
был различным; основной движущей силой 
общины являлся наиболее независимый в 
финансовом плане выходец из Касимовско-
го у. Аббас Ханбеков – владелец гостиницы 
«Петроградская». В его доме происходили 
коллективные намазы. Несмотря на присут-
ствие иноэтничных мусульман, для общины 
Курска того периода было характерно абсо-
лютное численное и организационное до-
минирование татар. К этому времени здесь 
были постоянные муллы. 

Иваново. История татарской общины 
Ивановской обл. состоит из нескольких 
этапов, между которыми существовали 
большие временные разрывы. Несмотря на 
зафиксированное проживание в регионе в 
XVI–XVII вв. значительных групп татар, 
обладавших высоким социальным статусом 
(мугреевские и юртовские татары), сведений 
об их прямых преемниках в XIX в. нет. 

Следующий этап истории татар Ива-
новской обл. связан со стремительным 
про мышленным освоением этой террито-
рии в XIX в. В развернувшемся в регионе 
текстильном производстве принимало уча-
стие и мусульманское население – татары 
из поволжских губерний. Примечательно, 
что первые татары-мигранты трудились в 
основном сторожами и охранниками на про-
ходных, этот факт свидетельствует о высо-
кой степени доверия по отношению к ним 
со стороны работодателей. В 1883 г. в горо-
де насчитывалось 11 мусульман, в 1895 г. – 
283, а в 1909 г. – 342 [ГАИО, ф.2, оп.1, д.369, 
л.4; д.1090, л.136; ф.4, оп.1, д.1606, л.48–49; 
РГИА, ф.821, оп.8, д.720, л.18об.]. В 1870-х 
гг. в Иваново-Вознесенске было организова-
но мусульманское кладбище, а в 1909 г. полу-
чено разрешение на строительство мечети. 
Проект ее строительства не был реализован 
ввиду финансовых затруднений общины. 
Несмотря на отсутствие мечети, мусульма-
не г. Иваново и других городов области вели 
активную религиозную жизнь [ГАИО, ф.2, 
оп.1, д.4736, л.1–2, Ислам в Центрально-
Европейской части, 2009, с.213, 220].

Воронеж. Татарская община Воронежа в 
XIX в. имела ярко выраженный военный ха-
рактер и была связана с городским гарнизо-
ном и Михайловским кадетским корпусом, 
который готовил кадры (в т.ч. из мусульман-
ских народов Кавказа и Крыма, вошедших в 
состав империи) для дальнейшего обучения 
в столичных военно-учебных заведениях. 
Одним из первых мусульман, обучавшихся 
в нем, стал И.Гаспринский (1863–1865 гг.). 
Большую часть кадетов-мусульман корпуса 
составляли выходцы с Северного и Юж-
ного Кавказа, однако были представлены 
хивинцы и крымские татары. Численность 
кадетов-мусульман Михайловского корпуса 
значительно возросла в начале ХХ в. 

Калуга. Тот факт, что уже в конце XVIII в. 
в Калуге было учреждено мусульманское 
кладбище, свидетельствует о постоянно 
проживавших здесь мусульманах. В тече-
ние 1786 г. здесь на положении почетного 
пленника жил последний крымский хан 
Шахин-Гирей «с гаремом и челядью» [Ис-
лам в Центрально-Европейской части, 2009, 
с.17–18, 103–104; План города Калуги. Схе-
ма. Калуга, 1912].



Глава 2. Татары в регионах 125

Начиная с XIX в. Калуга была местом 
ссылки пленных казахов, кавказцев и тур-
кестанцев. Согласно переписи 1897 г., в 
Калужской губ. проживало всего «144 муж-
чины и 28 женщин из числа мусульман». С 
этого времени известно о существовании 
здесь имамов из татар. 

Мусульманскую общину Калуги начала 
ХХ в. составляли большей частью татары 
(77 семейств), отмечалось значительное 
присутствие представителей других наро-
дов – главным образом, ссыльных кавказ-
цев. В те же годы калужские мусульмане об-
завелись собственным молельным домом.

Таким образом, татарские общины Цент-
ральной России XIX – начала XX в. стали 
предвестником последующего их развития 
в советский и постсоветский период. Соб-
ственно говоря, основа большинства тех 
татарских общин Центральной России, ко-
торые мы имеем сейчас, сложилась в поре-
форменное время. 

Определяются маршруты миграции та-
тарского населения – внутрирегиональные 
и трансрегиональные. Внутрирегиональные 
в основном связаны с движением населения 
из Касимовского и Елатомского уездов в 
крупные города Центральной России, при-
чем преимущественно носящим характер 
элитной миграции. Трансрегиональные име-
ют двоякий характер – это рабочая мигра-
ция из соседних уездов поволжских губер-
ний (в основном Сергачский, Курмышский, 

Буинский, Темниковский) в промышленные 
цент ры Центральной России, а также выезд 
из Касимовского, Елатомского и Тамбовско-
го уездов в другие регионы. 

Бурное развитие татарских общин при-
вело к созданию ряда новых мечетей и 
медресе, которые на короткий срок, до из-
вестных событий 1920–1930-х гг., стали 
центрами национально-религиозного воз-
рождения татар. В тот же период возник-
ли мусульманские участки на кладбищах 
в городах Центральной России – первый 
этап институционализации данных общин. 
Во многих регионах татаро-мусульманские 
общины функционировали на средства бо-
гатых предпринимателей, в первую очередь 
из числа касимовских татар и выходцев из 
с.Азеево ныне Рязанской обл. 

В руках касимовских купцов и промыш-
ленников из числа татар целиком оказались 
некоторые виды торговой и промышлен-
ной деятельности. В то же время значи-
тельное число простого народа из района 
Касимова, наряду с выходцами из сельских 
общин регионов Поволжья, было вынужде-
но заниматься отходничеством, что в итоге 
привело к его   оседанию в ряде крупных го-
родов Центральной России. Так возникли 
предпосылки к депопуляции татарского на-
селения в Касимове и его округе с одновре-
менным ростом татарских общин во всех 
промышленно значимых цент рах изучае-
мого региона.

§ 6. Крымские татары

Виктор Ганкевич

В 1783 г. Россия аннексировала тер-
риторию Крымского ханства. Крымско-
татарские мурзы торжественно присягнули 
новой власти. Позже к присяге были при-
ведены мурзы, мусульманское духовенство, 
чиновничество и простолюдье. Однако ин-
корпорация новой территории проходила не 
так гладко, как может показаться.

2 февраля 1784 г. Указом Екатерины II 
была создана Таврическая обл. в соста-
ве семи уездов. В 1796 г. Таврическая обл. 
была ликвидирована, а ее территория при-
соединена к Новороссийской губ. И, нако-
нец, согласно указу Александра І от 8 октяб-
ря 1802 г. была создана Таврическая губ. в 

территориальных границах бывшей Таври-
ческой обл. в составе Симферопольского, 
Евпаторийского, Феодосийского, Перекоп-
ского, Днепровского, Мелитопольского и 
Тму тараканского уездов (последний позже 
отошел в административное управление к 
Кавказу) [Административно-, 1999, c.7–8].

В 1787 г. состоялись первые дворянские 
выборы. Уездными судьями и уездными 
исправниками также стали представители 
местной элиты – татарские мурзы [Муфтий-
заде, 2000, с.234].

С 1803 г. в Таврической губ. начали функ-
ционировать губернские, уездные и сос-
ловные учреждения, которые были типич-



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар126

ными для всех административных единиц 
Российской империи [Административно-, 
1999, c.7–8]. Важным вопросом в жизни 
крымских татар в составе империи стало 
привлечение их к милицейской и военной 
службе34. 

С началом войны с Францией, в 1807 г., 
начали формироваться четыре конно-татар-
ских полка по типу казачьих по 500 чел. в 
каждом. Они приняли участие в Отечест-
венной войне 1812 г. и Заграничных похо-
дах 1813–1814 гг. В октябре 1814 г. Конно-
татарские полки были распущены по домам, 
а в 1817 г. окончательно расформированы 
[Муфтийзаде, 2000, с.235–238].

В 1827 г. был сформирован л.гв. крымско-
татарский эскадрон в составе л.гв. сводно-
казачьего полка. В ходе очередной русско-
турецкой войны (1828–1829) гвардейцы 
крымские татары прошли через крепость 
Искачи к крепости Кюстенджи-Мангалия, 
проявили себя под Варной. Во время Крым-
ской войны (1853–1856) часть эскадрона во 
главе с полковником Батыр-Челеби Муф-
тийзаде (позже генерал-майор) находилась 
в Кронштадте и патрулировала побережье 
Балтийского моря. Другая часть гвардейцев 
во главе с ротмистром Омер беем Болатуко-
вым приняла участие в обороне Севастопо-
ля и в бою на Черной речке. 

1864 г. л.гв. крымско-татарский эскад рон 
был упразднен и на его основе сформиро-
вана команда л.гв. крымских татар Соб-
ственного е.и.в. конвоя. Во время русско-
турецкой войны (1877–1878) две льготные 
команды л.гв. крымских татар находились 
при главной квартире Александра ІІ и отли-
чились в боях при взятии Горняго, Дубняка, 
Лович и Плевны. Это подразделение просу-
ществовало до 1890 г. [Муфтийзаде, 2000, 
с.240–243]. 

34 С 1784 г. из числа добровольцев начали фор-
мироваться пять девизионов Таврического бешлей-
ского войска (с 1790 г. – шесть дивизионов), кото-
рые выполняли преимущественно милицейские 
функции по охране сановников, государственной 
границы, соляных промыслов, лесных массивов, по 
патрулированию полуострова, розыску и конвои-
рованию преступников и т.д. Окончательно Таври-
ческие татарские дивизионы бешлейского войска 
были расформированы в 1796 г. [Муфтийзаде, 2000, 
с.232–234].

С введением всеобщей воинской повин-
ности крымские татары продолжали слу-
жить в русской армии на общих основаниях. 
Так, в 1874 г. под Бахчисараем для крымских 
татар был сформирован Крымский эскадрон 
во главе с полковником В.Полторацким 
(позже генерал-майор). А в 1875 г. под Сим-
ферополем был создан второй эскадрон, 
а еще позже – пешая команда (крымская 
стрелковая рота). В 1897 г. Крымскому ди-
визиону был пожалован штандарт [Муф-
тийзаде, 2000, с.243–245]. Таким образом, 
постепенно крымские татары стали привле-
каться к исполнению всеобщей воинской 
повинности. Поначалу это были армейские 
подразделения в Крыму, а позже и по всей 
России. Оставшиеся средства специально-
го налога с крымских татар на содержание 
гвардейцев использовались по назначению 
вплоть до ликвидации последнего л.гв. под-
разделения. 

Важным элементом духовной жизни 
крымских татар являлась религия. После 
присоединения Крыма к Российской импе-
рии правительство стремилось не менять 
сложившуюся структуру административно-
конфессионального деления и систему рели-
гиозного управления мусульманского насе-
ления региона. Ко времени присоединения 
Крыма к России в регионе функционировали 
1531 мечеть, объединявших соответствую-
щие приходы, и 21 текие – центры духовно-
аскетической жизни. Мечети делились на 
два типа – пятивременные и приходские.

Что касается религиозного управления, 
то, как известно, 23 января 1794 г. Екате-
рина II подписала указ, в котором утверж-
далась должность муфтия. Кроме того, со-
гласно этому документу, формировалась и 
сама структура исламского религиозного 
самоуправления. Должность заместителя 
муфтия сохранялась за кади-аскером. Кро-
ме того, им в помощь были назначены пять 
членов предложенного духовного правле-
ния на мало понятные должности «эфенди-
ев» [Ганкевич, 2009а, с.122]. Такое положе-
ние дел сохранялось вплоть до 30-х г. ХІХ в. 
Однако это вызывало массу неудобств, а 
само правление оказалось вне структуры 
государства.

Для исправления сложившегося по-
ложения в 1832 г. было открыто Тавриче-



Глава 2. Татары в регионах 127

ское магометанское 
духовное правление 
(ТМДП), находившее-
ся в подчинении МВД. 
Тради ционно ТМДП 
возглавлял тавриче-
ский муфтий, его по-
мощником являлся 
ка ди-аскер, а в состав 
правления входили 
Симферопольский, Ев-
паторийский, Перекоп-
ский, Феодосийский 
и Ялтинский уездные 
кадии. Канцелярию 
ТМДП возглавлял 
секретарь, которому 
подчинялись перевод-
чик, столоначальники, 
«журналист» (он же 
архивариус), канцелярские служители и пр. 
[Ганкевич, 2009а, с.142]. 

Мусульманское духовенство делилось 
на две категории: высшее – муфтий, кади-
аскер, уездные кадии и низшее (приходское) 
– хатипы, имамы, муллы, шейхи, муэдзины. 
При наличии одного из приходских званий к 
духовенству причислялись и преподаватели 
высших мусульманских учебных заведений 
– медресе (мударрисы) и низших – мектебе 
(оджи). К мечетским служителям причисля-
лись ферраши (служители). 

В ведении ТМДП находился целый ком-
плекс дел, касающихся мусульманского на-
селения Таврической губ.: открытие и за-
крытие мечетей, мусульманских учебных 
заведений, контроль за вакуфными движи-
мыми и недвижимыми имуществами мече-
тей, медресе и мектебе, назначение приход-
ского духовенства, соблюдение верующими 
норм шариата и т.д. В сферу духовного конт-
роля со стороны ТМДП входили не только 
дела мусульман Таврической губ., но и За-
падных: Волынской, Виленской, Гроднен-
ской, Ковенской, Минской и Подольской.

Этнический состав и демографические 
изменения в Крыму за весь имперский пе-
риод были значительными и динамичными. 
Одни этнические группы постепенно усту-
пали свое первенство, другие довольно бы-
стро набирали численность и превращались 
в доминанту. Также неравномерно развива-

лись демографические тенденции в городах 
и сельской местности края. Необходимо под-
черкнуть, что имперское правительство и гу-
бернская администрация развивали регион в 
направлении полиэтничности, пытаясь мак-
симально заселить отдаленный край.

Так, например, крымско-татарское на-
селение края утратило свои приоритетные 
численные позиции. Этому способствовали 
многочисленные волны эмиграции, перио-
дически лихорадившие Крым. Эмиграция 
была вызвана многочисленными факторами 
экономического, социального, религиозного, 
политического характера. Иногда эмиграция 
обуславливалась и паникой, вызванной слу-
хами, непроверенными фактами, например 
о введении всеобщей воинской повинности 
в 70-х гг. ХІХ в. В большинстве случаев это 
была национальная и личная трагедия. Ча-
сто такие ошибки было очень сложно испра-
вить. По мнению Д.Золотарева, эмиграции 
крымских татар в значительной мере изме-
нили облик края, привели «к далеко идущим 
последствиям в экономической, культурной 
и политической сферах жизни региона» [Зо-
лотарев, 1999, с.131]. 

Российское правительство и местная 
губернская администрация так и не вы-
работали четкой позиции по отношению к 
падению демографического значения крым-
ско-татарского народа. Например, только 
во второй половине ХІХ в. политика го-

Крымские татарки. Фото нач. ХХ в.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар128

сударства по отношению к переселению 
крымских татар в Османскую империю 
претерпела ряд трансформаций. Она коле-
балась от поддержки подобных процессов 
в 1856 г. и 1859 г. до полного запрещения и 
активизации действий по предотвращению 
эмиграции с 1862 г. по 1902 г., потом сно-
ва к ее беспрепятственному разрешению к 
1910 г. [Золотарев, 2001б, с.13]. Известно, 
что только в последней четверти ХІХ – на-
чале ХХ в. из Крыма хлынули три мощных 
волны эмигрантского движения: в 1873–
1876 гг., в 1892–1894 гг. и в 1901–1904 гг. 
По подсчетам Д.Ю.Золотарева, в это время 
эмигрировало около 25000 крымских татар 
[Золотарев, 2001а, с.173]. Часть переселен-
цев и их потомков пытались вернуться на 
родину. Но это вызывало большие слож-
ности, связанные с изменением турецкого 
подданства и возвращением в российское. 
Отношение к эмиграции крымских татар со 
стороны правительственных кругов и мест-
ной губернской администрации не всегда 
совпадало. Таврическая губернская адми-
нистрация часто проявляла гибкость, стрем-
ление приостановить и нормализовать эти 
губительные для края процессы.

Для понимания важности вопроса необ-
ходимо посмотреть на изменения численно-
сти крымских татар в ХІХ – начале ХХ в. 
В начале ХІХ в. в своей книге П.Сумароков 
привел данные, согласно которым мусуль-
манское духовенство было представле-
но 8411 мужчинами и 7530 женщинами. 
«Татар-поселян» насчитывалось 62224 муж. 
и 59011 жен. Кроме того, в Крыму жили и 
«ногайцы» – 7398 муж. и 6269 жен. [Сумаро-
ков, 1803, с.159]. Согласно данным 9-й реви-
зии, приведенным академиком П.Кеппеном, 
крымско-татарского духовенства считалось 
7887 чел., а «татар-поселян» – 138875 чел. 
[Кеппен, 1857, с.133]. В 1868 г. численность 
крымских татар (мусульманского населе-
ния) составляла: городского населения – 
13783 муж. и 12516 жен., а в уездах – 49270 
муж. и 39831 жен. [Карманный календарь, 
с.116–117]. В середине 80-х гг. ХІХ в. му-
сульман в Таврической губ. насчитывалось 
86019 муж. и 74046 жен. [Вернер, 1889, 
с.33]. Известно, что в самом конце XIX в. 
мусульман в Таврической губ. насчитыва-
лось 200050 душ об.п. [Календарь, с.85]. 

В Крыму всегда существовала и разви-
валась реальная полиэтничность. Соглас-
но материалам Первой всеобщей перепи-
си 1897 г., среди этносов, которые, кроме 
крымских татар, населяли Крым в конце 
XVIII – начале ХХ в., нужно отметить укра-
инцев, русских, греков, немцев, караимов, 
крымчаков, цыган, греков и армян. Этни-
ческий состав губернии был очень разноо-
бразным. Восточнославянская группа на-
родов составляла 70,8% (в т.ч.: украинцев 
42,2%, русских 27,9%, белорусов 0,7%) 
всего населения, что в абсолютных цифрах 
составляло 1025310 чел. Среди других наи-
более многочисленными были тюркоязыч-
ные на роды. В частности, крымских татар 
в конце ХІХ в. было 13,0% (187947 душ 
об.п.). Среди тюркоязычных народов пере-
пись отмечала караимов «и часть иудеев» 
(очевидно, крымчаки) соответственно 0,6% 
(8911 чел.). Тюркские этносы замыкают «ту-
рецкое» (тюрко-татарское. – В.Г.) население 
губернии – «пришлый случайный элемент 
по преимуществу» [Первая всеобщая, т.41, 
с.Х], но оно составляло незначительный 
процент (2197 чел.).

Крымские татары отличались своей яр-
кой этнической самобытностью. Русская 
писательница Е.В.Иванова, посетившая 
Крым во второй половине 80-х гг. ХІХ в., 
дала интересное описание крымских татар, 
проживавших на южнобережье. Она, в част-
ности отмечала: «Общую черту характера 
крымских татар составляет спокойствие 
и равнодушие; занимаются они скотовод-
ством … Крымские татары – магометане 
и строго исполняют предписание закона; 
они честны, справедливы, почтительны к 
старшим и гостеприимны; собой красивы, 
стройны и отличные наездники» [Иванова, 
1889, с.22, 23].

Важное место в системе крымско-татар-
ской общественной жизни занимало на-
родное образование. Оно делилось на тра-
диционно-религиозный и государственный 
типы. По видам учебных заведений тради-
ционные школы делились на начальные – 
мектебе и высшие – медресе. По методам 
преподавания эти учебные заведения при-
держивались схоластического – усул-кадим 
и нового, с 1884 г. – звукового направления 
– усул-джадид, усул-саутия.



Глава 2. Татары в регионах 129

Разумеется, особое внимание мусульма-
не уделяли конфессиональным учебным за-
ведениям, которые были основой обучения 
и воспитания в исламском духе и потому 
пользовались большой популярностью сре-
ди верующих крымских татар.

Для правоверного мусульманина счи-
талось долгом отдать своих детей в мекте-
бе, где их научат быть ревностными пос-
ле дователями ислама, где они, по сло вам 
И.Гаспринского, получат такую «му суль-
манско-племенную закваску, что удивит 
всякого новичка-наблюдателя и заставит 
призадуматься рьяного русификатора» [Гас-
п ринский, 1881, с.26]. 

Об этом свидетельствует и непосред-
ственно наблюдавший обряд отдачи му-
сульманского ребенка в мектебе Ф.Н.Анд-
риевский. По его словам, сама эта процедура 
отличалась особой торжественностью. Буду-
щий ученик, обычно от 5 до 7 лет, в сопро-
вождении родителей, родственников, знако-
мых и учащихся мектебе ведется к учителю 
или учительнице. В пути сопровождающи-
ми исполняются соответствующие случаю 
мусульманские религиозные песнопения, 
гимны и стихотворения. Придя в мектебе, 
родители ребенка вручают его учителю и с 
поклоном дарят ему особое «приношение» 
– кофе, чай, сахар, табак, платок, отрез ма-
терии, хлеб, иногда деньги... в зависимости 
от зажиточности и благосостояния семьи. 
После этой церемонии родителями устраи-
вается общий праздничный обряд. Пригла-
шенные гости совершают специальное тор-
жественное «дуа» (молебствие). В деревнях 
горного Крыма, где население отличалось 
конфессиональной смешанностью, на этот 
полурелигиозный праздник приглашались и 
христиане. Вечером этого дня в доме нович-
ка мектебе собирались уважаемые в деревне 
люди на чашечку кофе и беседу «лаф». Среди 
них были духовные лица, почтенные аджи, 
аксакалы... В доме соседа собирались жен-
щины – жены духовенства, отчитывальницы, 
бабки повитухи и т.д. «Виновник торжества, 
будь то девочка или мальчик, застенчиво, 
боязливо обходит гостей по старшинству и 
делает почтительный «селям»: особый род 
приветствия, оказываемый младшими стар-
шему себя», – писал Ф.Н.Андриевский [Ан-
дриевский, 1908, с.13–15]. 

Крымско-татарские национально-кон-
фес  сио нальные мектебе делились на три 
основных типа – мечетские, общественные 
и частные. Среди них, разумеется, наиболее 
авторитетными должны были быть мечет-
ские. Обычно занятия в них вели предста-
вители местного духовенства. Иногда они 
имели и особых помощников, заменяющих 
их по мере надобности. Мусульмане созда-
вали и общественные (джемаатские) част-
ные учебные заведения для изучения Ко-
рана и основ исламского правоверия. Еще 
одной формой мектебе, распространенных 
у крымских татар, были частные конфес-
сиональные коранические школы. 

Содержались мектебе обычно на сред-
ства мусульманской общины, иногда по-
могали капиталы жертвователей из числа 
зажиточных членов общества. Вакуфные 
средства и имущества, пожертвованные на 
содержание мектебе редко были серьезной 
помощью для нормального его существова-
ния. По официальным данным, ТМДМ на 
содержание среднего крымско-татарского 
мек тебе из всех источников в большинстве 
случаев тратилось не более 60 руб. в год 
[Вернер, 1889, с.77]. 

Денежная оплата труда учителя – «оджи» 
обычно колебалась от 50 коп. до 1 руб. При 
комплекте учеников в 60 чел. учителю обыч-
но причиталось по 50 коп. за одного учаще-
гося. Таким образом, в год получалось   6 
руб., а со всего мектебе – 300. Кроме того, 
учителю иногда предлагалось жилое поме-
щение, где он нередко проводил занятия. За 
счет общества ему предоставлялась топливо 
в холодное время года и некоторые другие 
услуги, призванные несколько обеспечить 
быт и поднять социальный статус оджи. 

Учителями, прежде всего, становились 
имамы, муллы, хатипы, муэдзины, аджи. 
Должности учителей мектебе исполняли и 
члены семей мусульманского духовенства. 
Обычно, если занятия в классах мальчиков, 
т.е. в мужском мектебе, вел мулла, то учениц 
воспитывала его жена или дочь. Иногда мул-
ле помогал сын или кто-либо еще из числа 
окончивших мектебе и пользующихся авто-
ритетом в общине лиц. Нередко в мектебе 
с учениками занимались сохты (студенты) 
духовных мусульманских учебных заведе-
ний – медресе. 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар130

Фигура оджи в мусульманской традиции 
окутана глубоким уважением, благоговей-
ным почтением, а порой и мистицизмом. 
Учащиеся мектебе выказывали одже пре-
дельно возможные знаки внимания. Порой 
они доходили до крайностей. Например, 
ученик не должен в пути обгонять оджу. 
Придя в мектебе, учащийся не смел даже 
постучать в дверь. Он должен был почти-
тельно сесть на корточки и скрестить руки 
на груди. Тихо и благоговейно сидя, ученик 
должен терпеливо ждать, «пока оджа сам не 
появится в дверях за какой-либо надобно-
стью и не откроет их» [Андриевский, 1908, 
с.26–27]. Наиболее авторитетных учителей 
мектебе, прежде всего седых оджи, в му-
сульманском обществе встречают с поце-
луем руки и полы одежды. Они всегда по-
четные и желанные гости в доме любого му-
сульманина. 

Уже в 90-х гг. XIX в. известный крымский 
ученый-статистик К.А.Вернер отмечал, что 
помещения татарских школ в большинстве 
известных ему случаев «совсем не удовлет-
воряют своему назначению» [Вернер, 1889, 
с.63]. Учебные помещения, разумеется, не 
проветривались. Доступ света был чрезвы-
чайно ограничен. Мало того, что традици-
онная конструкция оконных рам, благодаря 
частой решетке «пармахлых», поглощала 
большую долю дневного света, некоторые 
оджи еще оклеивали их газетной бумагой 
– во избежание случайного подглядывания 
прохожих за тем, что творится внутри мек-
тебе. 

Ф.Н.Андриевский привел мнение одного 
из татарских учителей, высказанное на Ял-
тинском съезде народных учителей по вопро-
сам инородческих школ в 1905 г. Описывая 
существовавшие мектебе, учитель говорил, 
что они «помещаются в очень плохих поме-
щениях, в них школьной мебели нет, дети 
сидят во время занятий на голом земляном 
полу; классная комната постоянно полутем-
ная и очень холодная» [Андриевский, 1908, 
с.32]. Он же полагал, что даже при «очень 
раннем возрасте» определения учеников в 
мектебе дети в этом учебном заведении под-
вержены заболеваниям, которые постепенно 
превращаются в хронические. Прежде все-
го, это распространенные среди крымских 
татар туберкулезные (чахоточные) заболева-
ния. Через несколько лет обучения учащие-

ся превращались в худосочных, малорослых 
людей с плохо развитой грудной клеткой и 
многими иными приз наками болезненного 
развития организма. 

Либеральные преобразования, происхо-
дившие в России во второй половине XIX в., 
поставили перед общественностью ряд во-
просов, в т.ч. проблему реформирования 
национального конфессионального образо-
вания крымских татар. О ее необходимости 
свидетельствовало вопиющее положение дел 
в этой сфере. Вопрос о реформировании всей 
системы профессионального образования у 
тюрко-мусуль манских народов Российской 
империи вообще и у крымских татар в част-
ности был поставлен выдающимся крымско-
татарским просветителем И.Гаспринским. 
Им был предложен ряд мероприятий, суще-
ственно улучшавших ситуацию в этом слож-
ном деле. Этот вопрос в ходе своей обще-
ственной деятельности затрагивали видные 
крымско-татарские общественные деятели 
И.Муфтийзаде и А.Медиев. 

И.Гаспринский в начале 80-х гг. XIX в. 
отмечал, что любая «мусульманская община 
имеет свою школу и мечеть» [Гаспринский, 
1881, с.26], подчеркивая традиции крым-
ских татар. К 1876 г. ТМДП были выявлены 
34 мечетских и 116 частных мектебе. В них 
обучались 2610 мальчиков и 1112 девочек, 
т.е. около 20 чел. на школу [Дьяконов, 1882, 
с.55–56]. По имеющимся данным, к 1893 г. 
удалось выявить 330 мечетских мектебе, в 
которых занимались 4757 мальчиков и 3428 
девочек. По категории частных мектебе, ко-
торых в Крыму тогда было уже 138, мальчи-
ков училось 1911, девочек – 1615 чел. [Дья-
конов, 1894, с.164–165]. 

С присоединением Крыма к России мед-
ресе остались, согласно вековым традици-
ям, под влиянием местного мусульманского 
духовенства. Преподаватели медресе дели-
лись на две категории: мударрисы и гочи. 
Первые приравнивались в правах приход-
ским муллам, вторые – муэдзинам [ПСЗ-2, 
т.23, № 22297]. По российским законам му-
даррисы и гочи должны были обладать не-
обходимыми знаниями, быть порядочными 
и не моложе 25, а гочи, соответственно, 21 
года [ПСЗ-2, т.30, № 29040].

Крымские медресе можно разделить на 
несколько типов: бахчисарайские, крупные 
городские и сельские, сельские (медресе по 



Глава 2. Татары в регионах 131

названию). Наиболее авторитетными, глав-
ными, известными и влиятельными были 
бывшие столичные Бахчисарайские медре-
се – Ханское, Орта и Зинджерли-медресе 
[Пріцак, 1993, с.18]. Вторым типом стали не-
которые городские и даже сельские медресе, 
где особенно выделялись Карасубазарское 
Текье, Керченское, Сары-Эмин и деревен-
ские в Ташлыдаире, Узун-баше и Акчуре. 
Все остальные, главным образом деревен-
ские, медресе менее всего могли претендо-
вать на это название [Ганкевич, 2000б, с.17]. 

Руководителем медресе являлся мудар-
рис, исполнявший должности ректора этого 
учебного заведения, мусульманского духов-
ника и, одновременно, действующего про-
фессора. За внутренним порядком следили 
назначаемые мударрисом надзиратели.  В 
Зинджерли-медресе один из надзирателей 
являлся заведующим библиотекой и отвечал 
за целостность книг согласно составленно-
му каталогу. Существовал хранитель вакуф-
ной собственности, казначей-мутевелли. 
Помогали в религиозном обучении сохтов 
имам и муэдзин. Помощь в изучении родно-
го языка могли оказывать мударрису пригла-
шаемые специально оджа, мулла-репетитор 
для младших сохт, а также учитель чистопи-
сания – каллиграф-хаттат. В конце ХІХ в. в 
ряде крупных медресе была введена долж-
ность учителя русского языка.

В каждой группе сохтов назначался му-
даррисом старший – биюк. Его должность 
была почетной. В обязанности биюка вхо-
дило не только слежение за внутренним 
порядком, но, главное, тьюторские задачи, 
т.е. помощь младшим в изучении того или 
иного предмета [Тəрҗеман, 1885, 7 окт.]. По 
вечерам обычно биюк читал тексты урока, 
не объясняя его смысла. Занятия велись на 
арабском языке, и кроме тьютора никто не 
понимал смысла прочитанного или изучен-
ного. В некоторых медресе биюки имели 
свою иерархию: торбуюк, киблебуюк и си-
рабуюк, которая существовала в Давулджар-
ском медресе [Kırım’da medrese hayatı, s.9]. 

В медресе группы сохтов обычно объе-
динялись в своеобразные артели. Они про-
живали в одной келье – «ода». Мударрис 
наз начал в этой группе биюка. Артель сох-
тов имела собственный отдельный котел и 
жила автономно. Питались они довольно 
сносно, но чебуреки, которые готовились 2 

раза в неделю, являлись «вкусным» и «свя-
тым» блюдом [Kırım’da medrese hayatı, s.9].

Методы обучения в медресе были тради-
ционны, порой консервативны и схоластич-
ны. В них применялись принципы обучения 
схожие с тьюторскими. Обычно мударрис 
занимался с одной группой старших сохтов. 
Тем временем все остальные группы сохтов 
в своих одах занимались под наблюдением 
биюков. Биюк обычно восседал посреди оды, 
«а перед ним на войлоках лежат сокты и чи-
тают», писал один из деятелей народного об-
разования Таврической губ. [Марков, 1869, 
с.109]. Биюк следил за дисциплиной, объяс-
нял трудные места и исправлял ошибки. 

В некоторых богатых медресе существо-
вали небольшие библиотеки. Так, например, 
в комплексе зданий Ханского медресе в Бах-
чисарае был отдельный библиотечный кор-
пус. В нем хранилось до 400 томов старой 
литературы [Вакыт, 1913, 29 авг., № 1283].

В средневековых медресе курс обучения 
был устроен очень умно, и к тому времени 
он отличался прогрессивностью. С течением 
времени неизменные курсы превратились в 
схоластические дисциплины. Особенно это 
касалось медресе, которые распространя-
лись среди тюркоязычных мусульман. В 
60-х гг. XIX в. в крымских медресе препо-
давались этимология и синтаксис арабского 
языка, логика (по арабским комментариям 
Аристотеля), три курса риторики, Коран, 
мусульманское духовное и светское право 
– фикх и шариат настолько, насколько оно 
не противоречит общероссийскому законо-
дательству [Марков, 1869, с.110; Тəрҗеман, 
1895, 7 янв.]. Иногда в них изучались ариф-
метика и персидский язык.

Занятия в медресе были ежедневными 
и семичасовыми. После прочтения лекции 
мударрис должен был проверять, насколько 
его поняли слушатели, в случае необходи-
мости – дать дополнительные объяснения. 
Лично мударрис был обязан проверять и 
исправлять письменные работы и переводы 
сохтов [Тəрҗеман, 1890, 6 нояб.].

Относительно количества медресе в 
Крыму сохранились отдельные данные. Со-
гласно ведомости, составленной ТМДП в 
1865 г. из сведений, доставленных уездными 
кадиями, в 5 уездах Таврической губ. было 
28 медресе, в 1876 г. в Крыму было уже 40 
медресе [Марков, 1869, с.99–101]. 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар132

Существовала и государственная система 
образования крымских татар. Она состояла 
из Симферопольской татарской учительской 
школы (СТУШ) и сети русско-татарских 
министерских училищ (РТМУ). 27 марта 
1872 г. был издан указ об открытии СТУШ, 
целью которой была подготовка учителей 
для низших училищ для крымских татар – 
РТМУ. В школе учились многие будущие 
представители национальной интеллиген-
ции, определившие направления развития 
родного народа: А.Медиев, А.Боданинский, 
Д.Меинов, И.Фирдевс, Т.Боятжиев. 

РТМУ в Крыму были созданы на основе 
«Правил» 1870 г. Они открывались на зем-
ские средства. Их главной целью было обу-
чение «инородцев» русскому языку. Извест-
но, что в 1881 г. насчитывалось 18 РТМУ, а в 
1905 – 33. Если в 1881 г. там обучалось 494 
чел., то в 1906 г. – уже 945, из них 40 девочек 
[Абібуллаєва, 2005, c.12]. 

Государственная система народного об-
разования испытывала в своем развитии 
большие трудности. Тем не менее, за многие 
годы своей деятельности она существенным 
образом влияла на развитие культуры крым-
ских татар.

Важным элементом развития духовно-
сти и просвещения среди крымских татар 
было создание И.Гаспринским националь-
ного издательства и знаменитой газеты 
«Тəрҗеман». С 1879 г. он предпринимал не-
однократные попытки создать собственное 
издательство газет на крымскотатарском 
языке «Файдалы əглəнҗə» («Полезный до-
суг») (1879–1880), «Закон» (1881) [Ганке-
вич, 2000а, с.99–101]. С 10 апреля 1883 г. 
И.Гаспринскому разрешили издавать и 
редактировать первую крымско-татарско-
русскую газету «Тəрҗеман» (была закрыта 
23 февраля 1918 г.).

Через «Тəрҗеман» идеи И.Гаспринского 
распространялись среди мусульманских на-
родов России. Кроме того, газета распро-
странялась в Персии, Китае, Турции, Егип-
те, Болгарии, Франции, Швейцарии, США. 
И.Гаспринский полагал, что его газета бо-
лее популярна среди иностранцев, нежели 
среди соотечественников.

В 1886 г. просветитель наладил изда-
ние рекламного приложения к газете «Тəр-
җеман» под названием «Листок объяв-

лений». С конца 1905 г. он начал издавать 
первый крымско-татарский журнал для 
женщин «Галəме нисван» («Женский мир»), 
редактором которого была его дочь Шефи-
ка. Это была третья попытка (первые две 
неудачные он предпринял в 1887 г. – жур-
нал «Тəрбия» («Воспитание»), а в 1891 г. 
приложение к «Тəр җеман» – «Кадын» 
(Жен щина)) [Ганкевич, 2000а, с.146–153]. 
В 1906 г. И.Гаспринский добился разреше-
ния на издание первого юмористического 
журнала на родном языке под названием 
«Ха-ха-ха». Позже он создал новый ежене-
дельник – орган мусульманской фракции 
Госу дарственной думы – газету «Миллəт» 
(«Народ») [Ганкевич, 2000а, с.155–161].

И.Гаспринский внес огромный вклад в 
европеизацию мусульманских народов Рос-
сии. Поначалу она возникла в качестве ре-
формации школы «ысулы җəдит» («новый 
метод» обучения грамоте), инициирован-
ной И.Гаспринским уже в 1884 г., создания 
экспериментального мектебе в Бахчисарае, 
куда на курсы изучения «нового метода» 
приезжали мугаллимы из Волго-Уральского 
и других регионов страны. С этого време-
ни джадидизм развивался в направлениях 
реформирования конфессиональных учеб-
ных заведений; создания и развития нацио-
нальной печати; решения женского вопроса 
в соответствии с потребностями развития 
со вре менной цивилизации; укрепления со-
трудничества в культурной, экономической 
и общественной сферах между всеми тюр-
коязычными этносами; формирования на-
циональной интеллигенции; модерниза-
ции мусульманского образа жизни и быта; 
установления точек соприкосновения с 
рос сийским правительством, представите-
лями культуры и образования; основания 
филантропических и меценатских структур 
и, наконец, основания собственных поли-
тических организаций. Мировоззренческие 
принципы и идеи И.Гаспринского осно-
вывались на либеральной идеологии, идее 
прогрессивного развития общества, дружбы 
славянских и тюркских народов, конфессио-
нальной терпимости христиан и мусульман, 
неприятия радикальных требований социа-
листов. И.Гаспринский выступал за эволю-
ционные формы развития общества [Ганке-
вич, 2000б]. 



Глава 2. Татары в регионах 133

И.Гаспринский – автор нескольких 
худо жественных произведений: романа 
«Французские письма», частью которого 
является утопическая повесть «Дарер-рəхəт 
мөселманлары» («Мусульмане земли благо-
денствия»); повести «Африканские письма 
– Страна амазонок»; рассказа «Арыслан 
кыз» («Лев-девица»); новелл – «Горе Вос-
тока»; эссе «Русское му сульманство. Мыс-
ли, заметки и наблюдения мусульманина», 
«Русско-Восточное соглашение. Мысли, за-
метки и пожелания» и др. [Ганкевич, 2009б, 
с.13]. И.Гаспринский является родоначаль-
ником многих литературных и публицисти-
ческих жанров не только у крымских татар, 
но и у других тюркских народов.

В конце ХІХ – начале ХХ в. в крымско-
татарской национальной литературе заяви-
ли о себе представители молодого поколе-
ния: Осман Акчокраклы (1879–1938), Асан 
Чер геев (1879–1946), Абдурешит Меди-
ев (1880–1912), Усеин Шамиля Тохтаргаз 
(1881–1913), Абибулла Одабаш (1881–1938), 
Мемет Нузет (1888–1934) и ряд других пи-
сателей и поэтов [Фазыл, 2005, с.58]. 

Важным явлением в мусульманской об-
щественной жизни стало создание в 1897 г. 
«Крымского благотворительного общества 
в г.Симферополе для вспомоществования 
нуждающимся крымским татарам». Возгла-
вил общество и долгие годы руководил его 
работой выдающийся общественно-полити-
ческий деятель крымских татар И.Муфтий-
заде (1841–1917).

Таким образом, крымские татары прошли 
сложную, но яркую, динамичную и сложную 
историче скую дорогу в составе Российского 

государства. С конца XVIII в. и вплоть до 
начала ХХ в. постепенно ликвидировались 
остаточные явления предыдущего периода. 
Крымских татар пытались инкорпорировать 
в унифицированную систему сложного го-
сударственного организма, каким была Рос-
сийская империя. Реакция крымских татар 
была неоднозначной. Они стремились воз-
родить органы мусульманского духовного 
управления, сохранить и реформировать 
народную школу, создать мощное обще-
ственное движение и органы национальной 
печати. Формой протеста консервативно на-
строенной части народа стали уход во внут-
реннюю жизнь своей общины и массовые, 
порой катастрофические, волны эмиграции 
в Турцию. Понимая вред этих форм проте-
ста, патриотически настроенные силы крым-
ских татар боролись против таких вредных 
явлений. Именно они призывали и активно 
действовали в направлении эволюционной 
инкорпорации крымских татар в сложную 
систему российской государственности с 
безусловным сохранением национальной 
самобытности, религии, языка, культуры, 
системы образования и духовности в целом. 
На этом этапе они видели перспективы раз-
вития народа в направлении просвещения, 
чему способствовал джадидизм, оконча-
тельно оформившийся в Крыму стараниями 
И.Гаспринского и его единомышленников. 
С другой стороны, в самом начале ХХ в. на-
метились и центростремительные тенден-
ции в общественной и политической жизни 
российских тюрко-мусульман, и крымские 
татары приняли в этом процессе активное 
участие. 

§ 7. Литовско-польские татары

Яков Гришин

Предки литовско-польских татар были 
выходцами из разноплеменных народов, 
входивших в состав Золотоордынского го-
сударства и образовавшихся после упадка 
его ханств. Массовое переселение татар из 
Золотой Орды в Литву началось в период 
правления великого князя Витольда (1392–
1430). Поселявшиеся ордынцы получали 
из рук великого князя обширные вотчины, 
за что несли воинскую службу. Пользу-

ясь всеми правами русско-литовских бояр, 
они имели гарантированную свободу веро-
исповедания и соблюдения обычаев [Лаппо, 
1901, с.462; Dziadulewicz, 1929, s.XVI].

Татарское население в литовско-поль-
ских землях делилось на 6 племенных 
групп, называемых хоругвями: баргынскую, 
джалаирскую, юшыньскую, конгратскую, 
найманскую и уланскую. Оно руководство-
валось собственным религиозным правом 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар134

– шариатом, который функционировал во 
всех религиозных гимнах.

Среди татар сохранялась социальная 
диф ференциация. В наиболее привилегиро-
ванном положении оставались потомки ор-
дынских султанов и мурз. Титул султана в 
Речи Посполитой принадлежал только двум 
татарским родам – Острыньским и Пунь-
ским. Старших представителей рода посто-
янно именовали царевичами, как потомков 
господствовавших ханов. Остальные татар-
ские роды происходили от ордынских мурз, 
им принадлежал титул князя [Акты, 1906, 
с.22, 41, 230].

Потомки ордынских султанов и мурз 
владели большими вотчинами и в них под-
чиненными холопами. За это они были обя-
заны нести конную воинскую службу. Они 
пользовались правами господствующей 
шляхты. В документах XVI в. их называли 
«богатыми татарами».

Ниже них стояли так называемые татары-
казаки (служебное боярство). Они происхо-
дили из простых воинов, которые прибыва-
ли в Речь Посполитую в обозах ордынских 
султанов и мурз. Они получали небольшие 
участки земли и не только несли за это во-

инскую службу, но и исполняли большие 
обязанности в пользу великого князя и его 
царедворцев [Мухлинский, 1887, с.25].

Третью группу составляли городские та-
тары, в значительной степени являвшиеся 
потомками военнопленных. Наибольшее их 
число проживало в Вильно, Троках, Авгу-
стове, Остроге и Гродно.

В документах городских татар называли 
«простыми татарами». Они юридически от-
делялись от богатых татар, и им в меньшей 
степени вменялись различные обязанности. 
Однако за правовую опеку простые татары 
платили налог.

Наличие земельных владений, испол-
нение воинской службы, а также взимание 
налогов наравне с литовско-польской шлях-
той вели к тому, что богатые татары посте-
пенно становились частью шляхетства Речи 
Посполитой. Их шляхетство доказывалось, 
как у литовско-русской шляхты, свидетель-
ством родственников и соседей, а также до-
кументами.

Почти все польские источники второй 
половины XVII в. давали татарским воинам 
чрезвычайно хвалебные оценки. Военная 
слава их полков в королевской армии спо-
собствовала тому, что во многих армиях за-
падноевропейских стран начали создавать 
легкую кавалерию по образцу татарских 
формирований. В XVIII в. уланские части 
возникли во Франции, Австрии и Пруссии.

В период разделов Польши (1772, 1793, 
1795 гг.) татары не стояли в стороне от борь-
бы за независимость своего государства. 
Они приняли активное участие в восстании 
1794 г. под руководством Тадеуша Костюш-
ки [Kryczyński, 1984, s.147–148].

Когда часть польской территории пере-
шла к России, Екатерина II подтвердила 
татарам все их существовавшие права и 
привилегии. При Павле I был сформирован 
татарский полк под командованием татари-
на – генерал-майора Барановского [Tyszkie-
wicz, 2002, s.50].

В период наполеоновского нашествия 
часть татар воевала на стороне Франции, 
часть – на стороне России. По разные сто-
роны баррикад они находились и во время 
польских восстаний 1830–1831 гг. и 1863–
1864 гг.

Товарищ и шеренговый 
Татарско-литовского полка. 1801–1804 гг.



Глава 2. Татары в регионах 135

Литовско-польские татары в своем зна-
чительном большинстве исповедовали ис-
лам суннитского толка. В местах постоянно-
го проживания они создавали религиозную 
гмину – джемат, в компетенцию которого 
входили избрание духовных лиц и решение 
вопросов, касающихся гмины, в особенно-
сти управления вакуфным имуществом. По 
мере необходимости созывались собрания, а 
руководили ими ротмистры либо татарские 
хорунжие. Последние имели значительное 
влияние на ход собраний, особенно при изб-
рании имамов.

Символом гмины являлась мечеть, хотя 
не все джематы из-за экономических при-
чин могли ее иметь. Появляющиеся среди 
литовско-польской застройки мечети были 
скромными, низкими. Их содержала либо 
сама религиозная гмина, либо богатая про-
слойка татар-господ. Внутреннее убранство 
мечетей также было довольно скромным. 
Чаще всего они состояли из двух частей 
– мужской и женской. Отдельное помеще-
ние для женщин, так называемый бабинец, 
встречалось в России только в литовско-
поль ских культовых зданиях. Молитвы 
со вершались в мужской половине [Акты, 
1906, с.XXV–XXVI].

Имели место и обряды, связанные в пер-
вую очередь с тремя важнейшими момента-
ми жизни: рождением, женитьбой и смертью. 
Однако следует иметь в виду, что значитель-
ная отдаленность от мусульманского Восто-
ка, а также незнание коранического арабского 
языка привели к тому, что литовско-польские 
татары знали принципы своей религии по-
верхностно. Они обычно ограничивались 
пятничными молитвами, которые проходили 
в мечетях либо в частных домах.

Требование Корана о подаянии мило-
стыни убогим у литовско-польских татар 
потеряло свой первоначальный смысл. Оно 
превратилось в обычную раздачу между 
участниками молитвы милостыни (садака).

Источником религиозных знаний татар 
являлась их письменность, сохранившаяся в 
виде рукописных китабов и хамаилей (шама-
илей). Китабами литовско-польские мусуль-
мане называли религиозные книги, содержа-
щие переводы отдельных разделов Корана, 
рассказы из жизни пророка Мухаммада, объ-
яснения обрядов, легенды, а также нравоуче-

ния. Китабы писались арабскими буквами, 
но тексты были польскими либо белорус-
скими. Переложение и объяснение Корана 
на белорусском языке имелось в Великом 
Литовском княжестве уже в XVI в. Китабы 
чаще всего хранились в мечетях, их имели 
также зажиточные помещики. Татарские ки-
табы переписывали со старых экземпляров 
копиисты, знавшие арабскую письменность. 
Они часто вносили свои дополнения в виде 
рассказов и легенд. На последней странице 
китаба указывалось имя копииста, а также 
дата окончания работы. В XIX в. копиисты 
часто не понимали переписываемых восточ-
ных текстов [Lapicz, 1986, s.66].

В пору оживления религиозной жизни, 
особенно во время байрамов, мусульмане 
собирались вместе и читали старые преда-
ния, рассказы о жизни пророка Мухаммада 
и описания древних религиозных обрядов.

Основным источником религиозных зна-
ний литовско-польских мусульман был все 
же не относительно редкий китаб, а хамаи-
ли или молитвенники. Их хранили в каждой 
татарской семье. В хамаилях содержались 
основные тексты молитв на арабском и ту-
рецком языках, а также польские и бело-
русские объяснения религиозных обрядов. 
В обширных хамаилях, кроме собрания 
молитв, помещались различные магиче-
ские формулировки и заклинания, исполь-
зовавшиеся при лечении больных, сонни-
ки, астрологические таблицы и календари. 
Татарские молитвенники в значительно 
большей степени, чем китабы оказывали 
влияние на формирование религиозного ми-
ровоззрения мусульман, ибо они были до-
ступны каждому, кто был знаком с арабской 
письменностью. Хамаили – своеобразный 
богатый источник знаний не только по этно-
графии, ориенталистике, но и истории, ибо 
татары часто делали на полях молитвенни-
ков записи о важных событиях, свидетеля-
ми которых были сами [Tamże; Kryczyński, 
1938, s.220].

В конце XIX в. литовские татары были 
в значительно лучшем положении, чем 
другие мусульманские народы Российской 
империи. Они без больших препятствий по-
лучали разрешение на строительство новых 
мечетей, сами выбирали свое духовенство. 
Подчинение литовско-польских мусульман 



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар136

ТМДП являлось формальным, и оно совер-
шенно не вмешивалось в их дела. Благопри-
ятная религиозная ситуация вытекала из 
благожелательного отношения администра-
ции к литовско-польским татарам.

У литовско-польских татар существовал 
религиозный суд.

Будучи мусульманами и зная свое про-
исхождение, в культуре они сближались с 
поляками и белорусами, от которых в про-
шлом восприняли не только язык, но и мно-
гие местные обычаи. Это вело к тому, что 
в обыденной жизни они почти ничем не от-
личались от своих соседей-христиан, разве 
что отправлением мусульманских обрядов. 
И, кроме того, их отличал внешний вид.

Царские власти не чинили им пре-
пятствий в продвижении по службе. По 
этому поводу профессор Юлиан Талько-
Хрынцевич писал: «Магометане, пользуясь 
привилегированным положением, не имея 
даже соответствующей квалификации, за-
нимали должности в судебных и полицей-
ских управлениях. Российские власти не 
раз отдавали им предпочтение перед право-
славными, так как считали их более добро-
совестными и трезвыми. В определенные 
годы полиция рекрутировалась преимуще-
ственно из мусульман» [Talko-Hryncewicz, 
1924, s.45].

Однако наиболее значительную карьеру 
литовско-польские татары сделали в россий-
ской армии. Уже в начале XIX в. появляется 
первый генерал-татарин Юзеф Улан (ум. в 
1804 г.). В течение XIX в. в российской ар-
мии служило несколько десятков генералов 
и полковников-татар, а низших офицеов 
– несколько сотен. Перед Первой мировой 
войной на российской службе находилось 
около 20 генералов литовско-польских та-
тар: Халиль Базаревский, Тамерлан Беляк, 
Юзеф Якубович, Якуб Юзефович, Алек-
сандр Романович, Мацей Сулькевич, Алек-
сандр Тальковский и др. Все они были вос-
питанниками российских военных учебных 
заведений, в т.ч. Академии Генштаба, счита-
лись наиболее лояльными подданными им-
перии. Им не только доверяли командовать 
полками, дивизиями, корпусами и армиями, 
но и принимали в ряды Гвардии [Гришин, 
Шарафутдинов, 2001].

Помимо воинской службы татары освои-
ли и другие профессии. Так, главным заня-
тием небогатых татар являлось земледелие, 
особенно огородничество. И в этом они до-
стигли значительных успехов, несмотря на 
то, что располагали небольними участками. 
Превзошли всех трокские татары, которые не 
одно столетие успешно занимались посевом 
и сбытом огурцов [Акты, 1906, с.XXVII].

Другим важным занятием татар было 
фурманство. Однако к концу XIX в. в связи 
с проведением железных дорог популярный 
извозный промысел среди татар пришел в 
упадок. Популярным занятием являлось так-
же кожевенное дело. Специализировались 
они в обработке конских и козьих шкур, про-
изводя прекрасные сафьяновую и юхтовую 
кожи. Кожевенное производство процветало 
и в конце XIX – начале XX в. Особенно сла-
вились выделкой кож татары, проживавшие в 
местности Бутриманцы [Акты, 1906, с.235].

Татары также занимались животновод-
ством, особенно коневодством. В лошадях 
они знали толк, им не было по этой части 
равных. Они не только умели выращивать 
лошадей, ухаживать за ними, но и виртуоз-
но объезжать. Причем эти традиции у татар 
сохранялись до 30-х гг. XX в.

Кроме того, татары занимались прода-
жей лошадей, которые во все времена явля-
лись ценным товаром.

Литовско-польские татары в Западных 
губерниях России после 1815 г. и особен-
но после Польского восстания 1831 г. на-
чали все больше входить в управленческие 
структуры. Мусульманская молодежь охот-
но шла в школы, в чем ей помогала просве-
тительская власть. С 40-х гг. многие татары 
начали работать в казначействе, различных 
финансовых и налоговых институтах, а так-
же в губернских управлениях. В повятах 
татары более охотно занимали должности в 
полиции, судах, таможенных управлениях. 
В конце столетия они появились также на 
железной дороге, почте.

Простолюдины же исполняли свои преж-
ние профессии и ремесла.

После 1880 г. в различных высших учеб-
ных заведениях России появляется все 
больше мусульманской молодежи. Неболь-
шая группа студентов-татар из западных 
губерний всегда находилась в российской 



Глава 2. Татары в регионах 137

столице. Среди обучающихся более всего 
были представлены семьи Ахматовичей, 
Байрашевских, Базаревских, Бучацких, Ко-
рыцких, Крычинских, Мухлей, Сулькеви-
чей, Тальковских и Туган-Барановских, ко-
торые дадут целую плеяду военачальников, 
юристов, ученых.

В Петербурге накануне Первой миро-
вой войны татарская интеллигенция, сту-
денчество создали тайный «Кружок поль-
ских студентов-мусульман», руководимый 
студентами-юристами братьями Ольгердом 
и Леоном Крычинскими [Tyszkiewicz, 2002, 
s.95–96].

В Вильно появилось «Литовско-мусуль-
манское общество помощи бедным мусуль-
манам», которое проводило и просветитель-
скую работу.

Подобное общество возникло весной 
1913 г. в Варшаве. Инициаторами его созда-
ния явились поволжские татары. Оно насчи-
тывало 118 членов, из них 55 были с Волги, 
из Крыма, с Кавказа, остальные – литовско-
поль ские татары. Именно из них выбрали 
председателем генерала К.Крычинского 
[Miś kewicz, 1990, s.24].

Установить точную численность литов-
ско-польских татар в XIX в. не представля-
ется возможным. В работе А.Мухлинского 
находим результаты переписи 1853 г., со-
гласно которой в северо-западных губер-
ниях проживало 5485 татар. Дополнитель-
ная (годом позже) перепись, проведенная 

ДДДИИ, «сократила» их до 3525 чел. К 
1887 г. мусульманское население возрос-
ло до 9467 душ об.п. [Muchliński, 1858, 
s.161].

Согласно Первой всеобщей переписи 
 населения 1897 г. в Гродненской губ. мусуль-
ман значилось 3731 чел. (3054 муж., 677 
жен.), в Ковеньской – 1920 (1623 муж., 297 
жен.), в Виленской – 4375 (2572 муж., 1803 
жен.), в Минской губ. – 4619 (2582 муж., 
2037 жен.), в Подольской – 3460 (3427 муж., 
33 жен.), в Волынской – 4877 (4703 муж., 
174 жен.). В целом в этих губерниях было 
22982 приверженца ислама (17961 муж., 
5021 жен.). Татарским языком пользовались 
14237 чел. (11940 муж., 2297 жен.), баш-
кирским – 2043 чел., причем исключитель-
но мужчины. Другими языками, в основ-
ном русским и белорусским, пользовались 
6152 чел. Везде наблюдалось преобладание 
мужчин, что было связано с включением в 
списки военнослужащих. Можно предполо-
жить, что цифра 6152 чел. непосредственно 
относится к интересующей нас этнической 
группе [Первая всеобщая, 1904, т.8, 11, 16, 
17, 22, 41].

Небольшими и обособленными были та-
тарские колонии в Королевстве Польском. 
Здесь татары встречались в двух губерни-
ях – Седлецкой и Сувальской. И было их в 
1851 г. только 272 чел. В начале 60-х гг. чис-
ленность татар увеличилась до 325 (в Су-
вальской губ. – 178, в Седлецкой – 147).

Коран 
Александра 
Корицкого. 
Сер. XIX в.



Раздел I. Социально-демографическое развитие татар138

По данным переписи 1897 г., в Седлец-
кой губ. было 669 мусульман (643 муж., 
26 жен.), в Сувальской – 786 (726 муж., 
60 жен.). Как и в других губерниях, здесь 
также включили в статистику военнослу-
жащих. На татарском языке говорили 1260 
чел., в т.ч. 1249 муж. и только 11 жен. Дру-
гими языками пользовались 159 мусульман, 
из них 92 – польским (28 – в Седлецкой и 64 
– в Сувальской губ.). Две последние цифры 
не соответствуют действительности, так как 
знание польского языка среди татар здесь 
было всеобщим. Для установления общей 
численности годятся только более ранние 
сведения, на основе которых можно сделать 
вывод, что в обеих губерниях могло быть 
около 300 польских татар того и другого 
пола [Miśkewicz, 1990, s.15].

Несколько слов следует сказать и о му-
сульманах Варшавы, которые появились 
здесь в качестве постоянных жителей где-то 
в начале XIX в. По всей видимости, это были 
татары с Подлясья. К сожалению, числен-
ных данных о них нет. О пребывании в тот 
период мусульман может свидетельствовать 
только заложенное ими кладбище на терри-
тории между Черняковым и Секерками.

Рост числа мусульман в Варшаве отно-
сится к 20-м гг. XIX в., когда сюда начина-
ют прибывать российские войска. Вместе 
с ними приезжали и гражданские лица, 
занимающиеся торговлей. Это они обра-
тились в 1852 г. к наместнику Королевства 
Польского с петицией о назначении для 
них гражданского духовного лица. Рассмо-
трев ее, власти при помощи варшавского 
оберполицмейстера провели письменную 
перепись гражданского мусульманского 
населения города. Она показала, что на 7 
(19) августа 1852 г. в Варшаве временно 
находилось только 15 поволжских татар. 
В связи с этим их петиция была отклоне-
на, а обязанности духовного пастыря дол-
жен был исполнять мусульманский капел-

лан. Польских татар в списке не оказалось 
[Tamże; Nietyksza, 1971, s.239].

Дальнейший наплыв мусульман в Вар-
шаву наблюдался после 1865 г., что было 
связано с установлением железнодорожного 
сообщения между Петербургом и Тираспо-
лем. В 1882 г. в Варшаве находилось 85 му-
сульман (72 муж. и 13 жен.), в 1897 г. – 589 
(538 муж., 51 жен.) [Nietyksza, 1971, s.239].

Точное число постоянных жителей вар-
шавской мусульманской колонии устано-
вить невозможно. Однако известно, что ее 
составляли в большинстве татары из По-
волжья, которые совершали постоянные по-
ездки между Варшавой и Казанью. К этой 
колонии относилось и небольшое число му-
сульман, прибывших из Средней Азии и с 
Кавказа, а также отдельные семьи арабов, 
турков и персов. Варшавские мусульмане 
открывали собственные пекарни, сахаро-
варни, мясные магазины, мастерские по 
рес таврации ковров, занимались торговлей, 
были посредниками в товарообмене с неко-
торыми частями России и даже с Турцией 
[Miśkewicz, 1990, s.15].

Сколько было литовско-польских татар 
в варшавской колонии? Видимо, немного, 
так как в XIX в. не было организованной 
и большой эмиграции их в Варшаву. Посе-
лилось там, предположительно, только не-
сколько семей.

Таким образом, издавна жившие в преде-
лах бывшего Литовского государства татары 
никогда не составляли сколько-нибудь значи-
тельного элемента среди других народностей. 
Они никогда не предъявляли никаких пре-
тензий на политическую самостоятельность. 
Очевидно, не случайно, что коренные жители 
всегда жили с ними в мире и согласии.

К концу XIX – началу XX в. литовско-
польским татарам удалось сохранить свою 
самобытность, в первую очередь в религи-
озном отношении, в профессиональной дея-
тельности и в быту.



Раздел II

Сословно-социальные
группы татар



Раздел II. Сословно-социальные группы татар140

Сословие – социально-юридическая категория населения, тесно замкнутая и характе-
ризующаяся наследственными правами, привилегиями и обязанностями, закрепленными за-
конами или обычаями. Подданные Российской империи делились на четыре сословия («сос-
тояния»): дворянство, духовенство, городские и сельские обыватели. Каждое сословие 
обладало правами и обязанностями, закрепленными в законе и передаваемыми по наслед-
ству. Для сословной организации была характерна иерархия, выражавшаяся в неравенстве 
положений сословия и их привилегий. К высшим, привилегированным, сословиям относились 
дворянство и духовенство, к низшим, непривилегированным – городское сословие и «сель-
ские обыватели» – крестьянство. С 1832 г. в среде горожан появилось новое сословие – по-
томственные и личные почетные граждане. 

ГЛАВА 1
Дворяне

Лилия Байбулатова
К началу XIX в., благодаря Жалованной 

грамоте 1785 г., российское дворянство, в 
основной своей массе, окончательно сфор-
мировалось как привилегированное сосло-
вие, которое не обязано было служить го-
сударству, т.е. практически лишилось своей 
первоначальной функции, и в то же время 
было освобождено от налогов и телесных 
наказаний, наделено различными исклю-
чительными правами на владение землей 
и крестьянами. Дворяне имели право за-
ниматься промышленной деятельностью 
и торговлей, у них появилось собственное 
сословное самоуправление, что стало при-
чиной их региональной обособленности 
и отсутствия общедворянской российской 
корпорации. Несмотря на то, что для рос-
сийского дворянства понятия «состояние» 
и «сословие» были идентичными [Россия, 
2002, с.91], внутри него существовали свои 
условные группы: 1) разделение на потом-
ственное и личное дворянство; 2) деление 
потомственного дворянства на шесть ча-
стей. Разделение потомственного дворян-
ства не подразумевало никаких правовых 
различий, а было предусмотрено в целях 
выделения наиболее древних и титулован-
ных русских православных родов на фоне 
поздних и менее благородных. Кроме того, 
особняком стояли нерусские и неправослав-
ные дворяне, в т.ч. татары-мусульмане.

Дворяне из мусульман. Социально-пра-
вовое положение татарской феодальной 

прослойки трансформировалось в первой 
четверти XVIII в. припиской к Казанскому 
адмиралтейству и приравниванием к со-
словию государственных крестьян. Их по-
степенное вхождение в состав российского 
дворянства началось с указов от 1 ноября 
1783 г. и 22 февраля 1784 г., чем незамедли-
тельно воспользовались татарские мурзы и 
князья. Первый указ (от 1 ноября 1783 г.), 
разрешавший прием на военную службу и 
награждение офицерским званием татар-
ских мурз и чиновных людей [ПСЗ, т.21, 
№15.861], открыл дорогу к дворянскому 
званию посредством военной службы; вто-
рой – от 22 февраля 1784 г. «О позволении 
князьям и мурзам татарским пользоваться 
всеми преимуществами российского дво-
рянства» – дал возможность приобрести 
дворянский статус тем татарам, которые 
могли подтвердить свое благородное проис-
хождение и тем самым выйти из подушного 
состояния [Арапов, 2001, с.48]. Правитель-
ство пошло на эти меры для привлечения 
представителей татарской мусульманской 
элиты на свою сторону после аннексии Рос-
сией Крымского ханства. 

Несмотря на предоставленные возмож-
ности, вхождению в состав российского 
дворянства препятствовало несколько фак-
торов: во-первых, многие представители 
мусульманской знати, проживавшие в сель-
ской местности, были бедны и занимались 
сельским хозяйством, подобно большинству 



Глава 1. Дворяне 141

крестьян [Арапов, 2001, с.19]; во-вторых, у 
них отсутствовали или были утеряны до-
кументы, подтверждавшие благородное со-
стояние [Еникеев, 1999, с.138]; в-третьих, 
правительство проводило курс на ограни-
чение количества лиц, стремящихся к «бла-
городству»; в-четвертых, при возведении в 
дворянство большое значение имел «мест-
ный фактор» в лице русского дворянства.  К 
примеру, в Казанской губ. в VI часть (древ-
ние благородные роды) родословной книги 
не был внесен ни один мусульманин – пред-
ставитель татарской феодальной элиты1. 

По указу Павла I от 29 ноября 1796 г. в 
Оренбургской губ. в дворянском звании были 
восстановлены 235 князей и мурз из родов 
Янбулатовых, Акчуриных, Маматкозиных-
Сакаевых, Чанышевых, Дивеевых, Мами-
ных, Маматкозиных, Кашаевых, Яушевых, 
Шихмаметовых, Бигловых, Еникеевых и 
Терегуловых. В 1797 г. именным царским 
указом были причислены к потомственному 
дворянству 350 чел., в т.ч. 231 – из Оренбург-
ской, 8 – из Тамбовской, 15 – из Саратовской, 
96 – из Пензенской губ. К 1797 г. общий 
список просивших о переводе из податного 
сословия в дворянское по губерниям Евро-
пейской части России составлял 4811 чел. из 
177 татарских родов. Это – 17 княжеских и 
мурзинских родов из Саратовской губ. (1008 
чел.), 32 рода из Рязанской (388), 2 рода из 

1 Так, в 1818 г. унтер-офицер егерского полка 
Курмай Салихов Кульдюшев представил в Казан-
ское дворянское депутатское собрание копию с пяти 
свитков о благородном происхождении своего рода, 
однако собрание посчитало эти доказательства не-
достаточными и предложило предоставить поко-
ленную роспись рода просителя, засвидетельство-
ванную 12 благородными лицами, удостоверение из 
судебных мест о том, что никто из рода не состоял 
в подушном окладе, а также удостоверение от ко-
манды о всей его службе и поведении. Кроме того, 
депутатское собрание интересовало, по чьей воле 
проситель поступил на военную службу, почему его 
фамилия отличается от родовой фамилии Кильди-
шев, а также почему он не именуется князем, подоб-
но его предкам [НА РТ, ф.350, оп.1, д.11, л.3–3об]. 

Всего же в родословную дворянскую книгу 
Казанской губ. было записано 9 татар-мусульман 
(Алкины, Алеевы, Вагимовы, Ермухаметовы, Саи-
новы, Муратовы, Хальфины, Юнусовы, Эльмур-
зины): 7 из них получили дворянство на военной 
службе, 2 – на гражданской, причем внесены они 
были в нее в первой половине XIX в., до начала 
ужесточения правил получения дворянства [Двое-
носова, 2001, с.27].

Оренбургской (61), 7 родов из Симбирской 
(282), 22 рода из Пензенской (524), 1 род из 
Нижегородской (55), 96 родов из Казанской 
(2793 чел.) губ. Из них лишь немногие суме-
ли подтвердить свое благородное происхо-
ждение и смогли представить документы о 
получении поместья от царя [Хайрутдинов, 
1997, с.89]. При предъявлении необходимых 
документов местное дворянское собрание, 
рассматривавшее прошение заявителя, ча-
сто считало их недостаточными и требовало 
дополнительные сведения. Согласно закону 
от 27 марта 1840 г. татарские дворяне были 
вынуждены дополнительно просить о внесе-
нии своих детей в родословную книгу, под-
тверждая их права наличием метрического 
свидетельства из ОМДС об их законном рож-
дении, несмотря на то, что потомственное 
дворянство передавалось детям и потомкам 
[[ПСЗ-2, т.15, ч.1, №13304]2. Наиболее ве-
роятным способом восстановления дворян-
ских прав татарскими князьями и мурзами 
оставалась военная и гражданская служба. 
Начиная с мая 1800 г., после распростране-
ния прав однодворцев по восстановлению в 
дворянском сословии на казанских и литов-
ских мурз, те лица, чьи свидетельства о бла-
городном происхождении были подтверж-
дены, для окончательного восстановления в 
дворянском сословии должны были посту-
пить в войска вольно определяющимися и 
дослужиться до офицерского чина [Хайрут-
динов, 1997, с.92]3. 

2 При отсутствии метрического свидетельства, 
согласно этому же указу, разрешалось предостав-
ление родословной, подписанной предводителем 
дворянства и засвидетельствованной ближайшими 
родственниками, уже состоящими в дворянстве; 
также требовались свидетельство 12 дворян о соот-
ветствующем человеку благородного происхожде-
ния образе жизни и выписка из присутственного 
места о том, что проситель, а также его отец и дед 
не состояли в подушном окладе. Если проситель и 
его отец, и деды находились в подушном окладе, то 
их, после подтверждения представленных доказа-
тельств, восстанавливали в дворянском сословии 
на правах однодворцев.

3 При Екатерине II переход в дворянское со-
словие обеспечивал первый офицерский чин на во-
енной службе и VIII класс на гражданской. Такой 
низкий порог открыл доступ в дворянство многим 
выходцам из других сословий. В 1845 г. этот порог 
был повышен до VIII класса на военной службе и 
до V на гражданской. С 1856 г. потомственное дво-
рянство давалось уже при достижении VI класса 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар142

Таблица 19
Численность потомственных татарских дворян в 1897 г.*

Губернии

Потомственные дворяне об.п.

всего в % среди 
населения

в т.ч. татарские обоего пола

всего в % ко 
всем п.дв.

в % ко 
всему нас.

в % к 
татар. нас.

Волго-Уральские губернии
Уфимская1* 10460 0,5% 5696 54,5% 0,3% 3,1%
Пензенская 5336 0,4% 981 18,4% 0,1% 1,7%
Оренбургская2* 5142 0,3% 510 9,9% 0,03% 0,5%
Саратовская3* 6901 0,3% 316 4,6% 0,01% 0,3%
Самарская4* 5391 0,2% 235 4,4% 0,01% 0,1%
Казанская 6779 0,3% 121 1,8% 0,01% 0,0%
Тамбовская 8063 0,3% 99 1,2% 0,00% 0,6%
Симбирская 3923 0,3% 81 2,1% 0,01% 0,1%
Рязанская 11520 0,6% 77 0,7% 0,004% 1,5%
Нижегородская 5362 0,3% 56 1,0% 0,004% 0,1%
Вятская5* 2366 0,1% 37 1,6% 0,001% 0,0%
Астраханская 2778 0,3% 31 1,1% 0,003% 0,1%
Пермская6* 4814 0,2% 23 0,5% 0,001% 0,0%
Московская 40104 1,6% 26 0,1% 0,001% 0,5%
Всего 118939 0,4% 8289 7,0% 0,03% 0,5%

Северо-западные губернии
Минская 70974 33,0% 3434 4,8% 1,6% 84,6%
Виленская 70640 4,4% 577 0,8% 0,04% 29,3%
Гродненская 19211 1,2% 106 0,6% 0,01% 4,4%
Волынская7* 34682 1,2% 67 0,2% 0,002% 1,8%
Ковенская 98987 6,4% 57 0,1% 0,004% 3,5%
Всего 294494 3,7% 4241 1,4% 0,1% 30,6%

Южные и юго-западные губернии
Таврическая 12425 0,9% 1641 13,2% 0,1% 0,8%
Киевская 39048 1,1% 38 0,1% 0,001% 1,9%

* Первая всеобщая, т.2, 8, 10, 11, 14, 16, 17, 22, 24, 25, 28, 30, 31, 35, 36, 38, 39, 41, 42, 45. При подсчете 
татарских дворян учитывались только те, кто указал татарский язык своим родным языком. В связи с этим 
в таблицу не включены данные по башкирам, тептярям и мещерякам, указавшим родным языком соответ-
ствующие им «башкирский», «тептярский» и «мещерякский» языки. Таблицы 20 и 21 составлены по этим 
же источникам и критериям.2

1* В Уфимской губ., кроме татар, проживало потомственных дворян: из башкир – 512 чел. об.п., меще-
ряков – 10, тептяр – 2.

2* В Оренбургской губ., кроме татар, проживало потомственных дворян: из башкир – 452 чел. об.п.
3* В Саратовской губ. зафиксирован 1 потомственный дворянин из башкир.
4* В Самарской губ., кроме татар, проживало потомственных дворян: из башкир – 117 чел. об.п., тептяр 

– 8.
5* В Вятской губ., кроме татар, проживало потомственных дворян: из тептяр – 9 чел. об.п.
6* В Пермской губ., кроме татар, проживало потомственных дворян: из башкир – 3 чел. об.п.
7* В Волынской губ. зафиксирован 1 потомственный дворянин из башкир.

Участие в военных кампаниях и ратные 

на военной и IV на гражданской службе [Корелин, 
1979, с.26].

подвиги способствовали получению очеред-
ных офицерских званий, награждению бое-
выми наградами, которые давали возмож-
ность получить дворянство. Так, в 1814 г. в 



Глава 1. Дворяне 143

Уфимском дворянском собрании было воз-
ведено в потомственное дворянство 64 чел. 
из татарских мурз, принимавших участие в 
Отечественной войне 1812 г. [Арапов, 2001, 
с.19–20; Габдуллин, 2006, с.82–83]. 

Наиболее полные сведения о расселении 
и численности дворян в регионах Россий-
ской империи дают материалы Первой все-
общей переписи населения 1897 г., которые 
составлялись на основе устных ответов рес-
пондентов без предоставления каких-либо 
документов. 

Как видно из данных табл.19, в губер-
ниях с компактным проживанием татар-
ского населения наибольшее количество 
потомственных татар-дворян приходилось 
на Уфимскую (2863 муж., 2833 жен.), Мин-
скую (1678 муж., 1756 жен.) и Таврическую 
(875 муж., 766 жен.) губернии.

По количеству татарских дворян осо-
бо выделялась Уфимская губ., где они сос-
тавляли более половины (54,5%) всех по-
томственных дворян губернии. Царское 
правительство, ограничивая число потомст-
венных башкирских дворян, с 5 июля 1829 г. 
начало жаловать казачьих офицеров из баш-
кир только личным дворянством; с 28 мая 
1839 г. чины Башкиро-мещерякского войска, 
получившие орден св.Станислава, также 
могли получить только статус и права лич-
ного дворянства [История Башкортостана, 
1996, с.348]. Татары же попали в «привиле-
гированную» группу благодаря своему уча-
стию в подавлении восстания 1773–1775 гг., 
в результате чего им отдавалось предпо-
чтение, по сравнению с башкирами, в пре-
доставлении дворянских прав [Тагирова, 
2011, с.47]. Также здесь была наибольшая 
концентрация татарских мурз и служилых 
татар, служивших в иррегулярных войсках 
[Двоеносова, 2001, с.25]. Местная адми-
нистрация привлекала представителей та-
тарского дворянства для руководства му-
сульманским населением; с 1801 г., в связи 
с формированием Башкиро-мещерякского 
казачьего войска, число чиновников из та-
тар значительно увеличилось, поскольку 
командный состав набирался из татарских 
мурз [Еникеев, 1999, с.139–140]. К примеру, 
в 1850 г. среди кантонных чиновников было 
59 потомственных дворян из мещеряков 
[История Башкортостана, 1996, с.348]. По-

сле расформирования Башкирского войска 
в 1865 г. в потомственном и личном дворян-
стве были утверждены мещеряки и башки-
ры, удостоенные на службе действительных 
и зауряд-чинов [Ямаева, 2002, с.72].

Относительно многочисленными были и 
дворяне из литовско-польских и крымских 
татар. Как видно из данных табл.19, в конце 
столетия в пяти польско-литовских губер-
ниях около трети (30,6%) татарского населе-
ния являлись дворянами, притом в Минской 
губ. процент потомственных дворян среди 
татар составлял абсолютный максимум для 
данного региона – 84,6%. В Таврической 
губ. доля татар среди всех потомственных 
дворян составляла 13,2%.

Особенность положения литовско-поль-
ских татар заключалась в том, что в конце 
XVIII в., при присоединении литовских 
про винций, их собственность и преимуще-
ства, в т.ч. право на владение кре постными-
христианами, были официально подтверж-
дены российской властью. В дальнейшем, 
в 1823 г., для привлечения в российскую 
армию опытных татарских офицеров была 
ускорена процедура допущения в шляхет-
ское сословие. Указом Сената от 27 мар-
та 1840 г. к шляхте стали причислять тех 
польско-литовских татар, которые находи-
лись на службе в российской армии или яв-
лялись предками тех, кто служил в польско-
литовских войсках и обладал шляхетскими 
привилегиями [Гришин, 2005, с.106]. 

Крымским татарам для получения дво-
рянства было достаточно предоставления 
документа, которым подтверждалось их 
происхождение от лиц, владевших землями 
до аннексии Крыма в 1783 г., или же устного 
показания их «собратий» ввиду отсутствия 
письменных доказательств [Двоеносова, 
2001, с.24].

В целом же по России численность по-
томственных дворян составляла 1221939 
чел. (0,97% всего населения), среди них 
русских было 52,6%, татар – 5,3% [Рос-
сия, 2002, с.96,98]. В рассмотренных же 
губерниях доля татарских дворян от обще-
го числа потомственных дворян составля-
ла 1,16% (14209 чел.). Согласно сведениям 
Д.Ю.Арапова, до 1917 г. дворянскими пра-
вами пользовалось около 70 тыс. мусульман 
– потомственных, личных дворян и класс-



Раздел II. Сословно-социальные группы татар144

ных чиновников, составлявших примерно 
5% от общего числа дворян империи [Ара-
пов, 2001, с.28].

Перепись населения 1897 г. дает данные и 
о численности личных дворян4 среди татар.

4 Личное дворянство как социальная группа 
возникло в 1722 г. и приобреталось тремя путями: 
1) пожалованием монарха; 2) достижением оп ре-
деленного чина на действительной службе; 3) по-
жалованием российского ордена за «служебные 
отличия».

Как видно из данных табл.20, числен-
ность личных татарских дворян по всем 
трем регионам была намного ниже чис-
ленности потомственных татар-дворян. В 
Волго-Уральском регионе больше всего лич-
ных дворян зафиксировано в Казанской губ., 
что, скорее всего, было связано с их преоб-
ладающим проживанием в городе (62,9%), 
где было больше возможностей для работы, 
дающей преимущества для получения лич-
ного дворянства. Максимум личных татар-

Таблица 20
Личные дворяне из татар в 1897 г.

Губернии

Личные дворяне об.п.

Всего личных 
дворян

в т.ч. из татар
всего тат. 
л.дв.

в % ко всем 
л.дв.

в % к татар. 
нас.

Волго-Уральские губернии
Казанская 8911 124 1,4% 0,02%
Уфимская1* 5362 117 2,2% 0,1%
Вятская 7641 69 0,9% 0,1%
Оренбургская2* 6903 69 1,0% 0,1%
Тамбовская 9039 56 0,6% 0,3%
Симбирская 5118 36 0,7% 0,03%
Пензенская 5487 23 0,4% 0,0%
Московская 37102 21 0,1% 0,4%
Саратовская 9506 18 0,2% 0,02%
Самарская3* 6344 15 0,2% 0,01%
Пермская4* 12668 12 0,1% 0,0%
Астраханская 3313 8 0,2% 0,0%
Рязанская 6248 4 0,1% 0,1%
Нижегородская 7383 – – –
Всего 131025 572 0,4% 0,03%

Северо-западные губернии
Ковенская 6026 24 – –
Минская 7274 22 0,3% 0,5%
Волынская 12342 15 0,1% 0,4%
Виленская 6729 14 0,2% 0,7%
Гродненская 6543 10 0,2% 0,4%
Всего 38914 85 0,2% 0,6%

Южные и юго-западные губернии
Таврическая 10336 566 5,5% 0,3%
Киевская 21481 17 0,1% 0,9%
Всего 31817 583 1,8% 0,3%

1* Кроме личных дворян из татар было: башкир – 133 чел. об.п., мещеряков – 15 чел. об.п.
2* Кроме личных дворян из татар было: башкир – 207 чел. об.п., тептяр – 3 чел. об.п.
3* Кроме личных дворян из татар было: башкир – 25 чел. об.п.
4* Кроме личных дворян из татар было: башкир – 33 чел. об.п.



Глава 1. Дворяне 145

дворян приходится на Таврическую губ. 
(566 чел.), но в данной губернии, в отличие 
от Казанской, большинство личных татар-
ских дворян проживало в уездах (80,2%).

В целом, малочисленность личных дво-
рян среди татар объясняется их слабой во-
влеченностью (в связи с плохим знанием рус-
ского языка, отсутствием соответствующего 
образования и недостаточной материальной 
обеспеченностью) в правительственные уч-
реждения, служба в которых до определен-
ного чина давала возможность претендовать 
на получение личного дворянства.

Данные 1897 г. о расселении потомствен-
ных и личных татар-дворян свидетельству-
ют о том, что потомственное и личное та-
тарское дворянство было в основной своей 
массе сельским (табл.21).

Во всех трех регионах больше всего по-
томственных татар-дворян проживало в уез-
дах. Несколько выделялись только литовско-
польские потомственные татарские дворяне, 
у которых наблюдалась небольшая разница 
между городскими и сельскими дворянами 
(41,5 и 58,5% соответственно), личных же 
татарских дворян в северо-западных губер-
ниях больше всего было в городе (70,6%). 

Таблица 21
Расселение потомственных и личных дворян из татар в городах и уездах в 1897 г.

Губернии

Потомственные дворяне Личные дворяне
город уезд город уезд

все-
го

ко всем 
п.т.дв., 
в %

всего
ко всем 
п.т.дв., 
в %

всего
ко всем 
л.т.дв., 
в %

все-
го

ко всем 
л.т. дв., 
в %

Волго-Уральские губернии
Уфимская 327 5,7% 5369 94,3% 44 37,6% 73 62,4%
Пензенская 7 0,7% 974 99,3% 4 17,4% 19 82,6%
Оренбургская 195 38,2% 315 61,8% 44 63,8% 25 36,2%
Саратовская 18 5,7% 298 94,3% 1 5,6% 17 94,4%
Самарская 31 13,2% 204 86,8% 1 6,7% 14 93,3%
Казанская 89 73,6% 32 26,4% 78 62,9% 46 37,1%
Тамбовская 5 5,1% 94 94,9% 1 1,8% 55 98,2%
Симбирская 13 16,0% 68 84,0% 6 16,7% 30 83,3%
Рязанская 15 19,5% 62 80,5% 0 0,0% 4 100,0%
Нижегородская 1 1,8% 55 98,2% – – – –
Вятская 15 40,5% 22 59,5% 4 5,8% 65 94,2%
Астраханская 21 67,7% 10 32,3% 7 87,5% 1 12,5%
Пермская 14 60,9% 9 39,1% 9 75,0% 3 25,0%
Московская 26 100,0% 0 0,0% 21 100,0% 0 0,0%
Всего 777 9,4% 7507 90,6% 220 38,5% 352 61,5%

Северо-западные губернии
Минская 1617 47,1% 1817 52,9% 18 81,8% 4 18,2%
Виленская 44 7,6% 533 92,4% 1 7,1% 13 92,9%
Гродненская 42 39,6% 64 60,4% 6 60,0% 4 40,0%
Волынская 22 32,8% 45 67,2% 11 73,3% 4 26,7%
Ковенская 33 57,9% 24 42,1% 24 100,0% 0 0,0%
Всего 1758 41,5% 2483 58,5% 60 70,6% 25 29,4%

Южные и юго-западные губернии
Таврическая 305 18,6% 1336 81,4% 112 19,8% 454 80,2%
Киевская 15 39,5% 23 60,5% 9 52,9% 8 47,1%
Всего 320 19,1% 1359 80,9% 121 20,8% 462 79,2%



Раздел II. Сословно-социальные группы татар146

В Волго-Уральском регионе 90,6% потом-
ственных и 61,5% личных дворян прожива-
ли в сельской местности.

Одной из особенностей социального по-
ложения дворян из татар-мусульман Волго-
Уралья была незначительность их земель-
ных наделов, что являлось результатом 
внутриполитического курса правительства 
в средние века и Новое время. В 1795 г. в 
Уфимском наместничестве имелось лишь 
28 владений помещиков-мусульман (Яуше-
вы, Алкины, Девлеткильдеевы, Максюто-
вы, Тевкелевы, Бековчи-Черкасские). Круп-
ных землевладельцев, обладавших от 500 
до 1000 и более дес. земли5, было немного. 
Наиболее обширные земельные участки на-
ходились в руках рода Тевкелевых, которым 
в 1870 г. принадлежало более 72 тыс. дес. 
в Уфимской, Оренбургской, Вятской, Рязан-
ской и Пензенской губ. [Азаматова, 2008, 
с.88]. В пореформенный период в Приура-
лье, используя дешевую наемную рабочую 
силу, они наладили рентабельное хозяйство, 
получая большую прибыль от земледелия, 
животноводства, сдачи в аренду лугов и 
пашни, продажи леса. Однако в конце XIX 
– начале ХХ в. Тевкелевы, переселившись 
в города, постепенно отошли от сельскохо-
зяйственных занятий и начали распродавать 
недвижимость. В 1898 г. Кутлумухамед Тев-
келев вынес на продажу 6729 дес. земли, в 
1905 г. – еще 5294 дес. (совместно с двою-
родной сестрой Умма-Гульсум Саитгаре-
евой Шейх-Али) в Белебеевском у. В 1906 г. 
Крестьянский банк купил долю Шейх-Али 
(4201 дес.) и часть имения Кутлумухамеда 
(688 дес.). В 1892 г. младший брат Кутлу-
мухамеда Владимир (до крещения Ахмет) в 
1892 г. оформил опеку над своим имением и 
продал его в 1907 г. Крестьянскому банку.   В 
начале ХХ в. характерная для российского 
дворянства распродажа земель Тевкелевы-
ми продолжалась. Если в 1870 г. в Уфим-
ской губ. за ними числилось 38 тыс. дес., 
то к 1913 г. оставалось всего 9653 дес., где 
помещичьи хозяйства отсутствовали [Аза-
матова, 2008, с.88–89, 91–101]. Большими 

5 По размерам земельных наделов землевла-
дельцы делились на несколько групп: крупные – от 
500 до 1000 и более дес.; средние – от 100 до 500 
дес.; мелкие – от 50 до 100 дес.; низшая группа – до 
50 дес. [Алишев, 1984, с.63; Россия, 2002, с.103].

земельными наделами (более 7 тыс. дес.) 
обладали два дворянских рода – Терегуло-
вых и Еникеевых, однако учитывая, что эти 
земли были распределены между главами 
хозяйств по 35–154 дес., их можно отнести 
к низшим, мелким и средним землевладель-
цам [Стейнведел, 2011, с.70]. Более 1 тыс. 
дес. земли в Уфимском у. владел Юсуп 
Алкин [Габдуллин, 2006, с.97]), из этого 
же рода Алкиных наследники Шагиахмета 
Алкина в 1895 г. владели 1200 дес. в Мама-
дышском у. [НА РТ, ф.350, оп.2, д.676, л.3]; 
у представителей рода Аитовых – Ахметши 
и Шарифа – было 1065 дес. удобной земли 
[Габдуллин, 2006, с.97], казанский дворя-
нин Саетгарей Девлеткильдиев приобрел в 
1870-е гг. в Стерлитамакском у. 3 тыс. дес. 
[ЦИА РБ, ф.И-10, оп.1, д.892, л.36об.]. 

Основная часть малочисленных татар-
ских дворян расселялась в Приуралье.  В 
пореформенный период их земельные вла-
дения по размеру были меньше частных 
владений мещан и крестьян, имевших до 
250 дес. Так, в 1890-е гг. в Уфимской губ. 
татарские дворяне Бибизухра Терегулова 
(90 дес.) и Терегулов (118 дес.) сдавали все 
свои земли в аренду, князь Девлеткильдеев 
часть земель (265 дес.) засевал сам [Усма-
нов, 1981, с.214, 218, 237].

Следует отметить, что, в отличие от та-
тарского, бедное русское дворянство под-
держивалось государством, которое наде-
ляло их земельными наделами и оказывало 
денежное пособие [Романов-Славатинский, 
2003, с.230]. 

Татарские дворяне, имевшие небольшие 
наделы и ведущие, по сути, крестьянское хо-
зяйство, из-за отсутствия у них крепостных 
крестьян не испытали тех потрясений, ко-
торые выпали на долю русских помещиков, 
потерявших даровую рабочую силу. Некото-
рые из них, воспользовавшись дешевизной 
башкирских дач, покупали их и тем самым 
увеличивали свои земельные угодья.

Другой особенностью татарских дворян 
являлась малочисленность в их хозяйствах 
крепостных крестьян. Они лишились кре-
постных крестьян из православных еще 
указами Петра I от 3 и 27 ноября 1713 г. и 
12 июля 1715 г., и в последующем не име-
ли права «покупки и владения», что еще 
раз было подтверждено указом Екатерины 



Глава 1. Дворяне 147

II от 22 февраля 1784 г. 
В Волго-Уралье наиболее 
крупными крепостниками 
являлись Тевкелевы, ко-
торым до реформы 1861 
г. принадлежало в Уфим-
ской губ. более 1800 душ 
м.п. из числа мусульман 
[Азаматова, 2008, с.75], в 
Вятской губ. – 3564 ревиз-
ские души [Материалы по 
статистике, т.XII, с.11]. 

Социальное поло-
жение в обществе пред-
ставителей благородных 
родов было обусловлено 
их гражданской или во-
енной службой. В первой 
половине XIX в. приоритет отдавался во-
енной службе, которая предоставляла отно-
сительно быструю возможность вхождения 
в состав дворянства: к 1834 г. в Поволжье и 
Приуралье большая часть из 90 татарских 
дворянских родов получила этот статус по 
офицерским чинам или российским орде-
нам [Габдуллин, 2006, с.83]. В целом, среди 
российской военной элиты татарских дво-
рян было немного. Среди высших чинов на-
чала ХХ в. следует назвать генерал-майора 
Р.Ш.Сыртланова (1877–1916) и генерал-
майора А.А.Давлетшина (1861–1918). В 
российской армии удачную карьеру сделали 
польские татары, в начале ХХ в. число гене-
ралов среди них достигло 20 [Гришин, 1995, 
с.80].

Поступление на чиновничью службу 
осложнялось условиями, предъявляемыми к 
кандидатам на должность. В «Правилах на-
родного просвещения» 1803 г. отмечалось, 
что через пять лет после открытия в учебном 
округе училищ на гражданскую службу не 
принимаются лица, не окончившие частное 
или общественное училище. В 1809 г. были 
введены испытания для лиц, претендующих 
на чин коллежского асессора, дававший пра-
во получения потомственного дворянства, 
или статского советника, также требовалось 
предъявление свидетельства из универси-
тета, в котором было бы отмечено обуче-
ние наукам, необходимым для гражданской 
службы. Таким образом государство хотело 
привлечь молодых дворян в университеты, 

пустовавшие в начале XIX в. [Карнович, 
1897, с.88–89]. Мусульманам было крайне 
затруднительно поступить на гражданскую 
службу, так как на протяжении всего XIX в. 
число татар, окончивших училища, а тем бо-
лее университеты, было нич тожно мало. В 
Волго-Уралье большинство дворян занимали 
должности мелкого и, редко, среднего звена 
чиновников. Относительно высоких должно-
стей они достигали в дореформенный пери-
од в правительственных учреждениях, кури-
рующих казахов. Введение общеимперской 
системы управления в Казахстане привело 
к резкому сокращению численности татар-
ских дворян в правительственных учрежде-
ниях. Упразднение в 1881 г. Оренбургского 
генерал-гу бер наторства выразилось в умень-
шении штатных должностей переводчиков в 
правительственных учреждениях региона. 
В целом, поступление на государственную 
службу для татар представлялось затрудни-
тельным по ряду причин. Одной из главных 
являлось плохое знание русского языка, что 
было неприемлемо в учреждениях с русско-
язычным делопроизводством [Смыков, 
1988, с.77]. В пореформенный период дети 
дворян, окончившие русские средние и на-
чальные заведения, КТУШ, работали учи-
телями и вносили большой вклад в распро-
странение начального русского образования 
среди крестьян, служили в ОМДС, земских 
управах и других местных учреждениях. 
Наивысшими гражданскими должностями 
для них стали должности оренбургского 

Усадьба в родовом поместье С.Тевкелева в д.Килимово 
Белебеевского у. Уфимской губ. Фото нач. ХХ в. 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар148

муфтия (Салимгарей Тевкелев, Мухамедьяр 
Султанов) и председателя земской уездной 
управы: в Белебеевском у. – Абусут Ахтя-
мов (1883–1885), Шахъхайдар Сыртланов 
(1888–1892), в Златоустовском у. – Ахмет-
зян Басимов (1882–1897) [Азаматова, 2005, 
с.196–197] и т.д. 

Потомки татарских мурз – русские дво-
ряне. Условно в особую группу можно вы-
делить потомков царевичей Золотой Орды и 
мурз постзолотоордынских тюрко-татарских 
государств, перешедших на службу к Мос-
ковскому великому князю и принявших 
православие, впоследствии обрусевших. По 
подсчетам историков, в период от Ивана III 
до Петра I 11 родов крестившихся князей и 
мурз достигли боярства (Сабуровы, Давыдо-
вы, Нарышкины, Юшковы, Глинские и др.) 
и около 120 родов входили в высший слой 
московского служилого класса (Дашковы, 
Державины, Вельяминовы-Зерновы, Апрак-
сины, Тимирязевы, Тургеневы, Юсуповы и 
др.) [Алишев, 1984, с. 61]. 

В период правления Петра I, не выдер-
жав правительственного давления и желая 
сохранить свои привилегии, крещение при-
няла еще одна группа мурз – князья Кулун-
чаковы (предки писателя А.И.Куприна), Ку-
гушевы, Кадомцевы и др.

Многие русские дворяне татарского про-
исхождения добились больших успехов в 
разных областях деятельности – на государ-
ственной службе, в литературе, философии 
и общественной мысли. Но к XIX в. о про-
исхождении этих татарских дворян напо-
минали, в основном, только фамилии и их 
родословные, некоторые из них еще знали 
татарский язык. 

Например, среди известных государ-
ственных деятелей, достигших министер-
ских должностей, можно назвать А.Ордина-
Нащокина, Г.Р.Державина, В.П.Кочубея, 
А.М.Горчакова, Г.В.Чичерина и др. Г.Р.Дер-
жавин (1743–1812), первый министр юс-
тиции России, русский поэт, является 
потомком мурзы Багрима, принявшего пра-
вославие при Василии Темном. От его внука 
Державы Нарбекова пошел дворянский род 
Державиных. К XVII в. их род обладал зе-
мельными угодьями по реке Меше (Казан-
ская губ.) [Державин, 2000, с.11–12; Гарза-
вина, 1993, с.233].

В.П.Кочубей (1768–1834), чей дворян-
ский род ведет свое начало от знатного тата-
рина Кучук-бея, крестившегося в середине 
XVII в., управлял Коллегией иностранных 
дел, дважды был министром внутренних 
дел (1802–1815, 1819–1825), председате-
лем Государственного совета (с 1827 г.) 
В.П.Кочубей относился к титулованному 
дворянству после пожалования ему сначала 
графского титула, а позже он был возведен 
в княжеское достоинство [Баскаков, 1979, 
с.125–126; Утищев, 2000, с.106, 108–109]. 

Потомок Горчака, род которого получил 
российское дворянство и княжеский титул 
в 1439 г. – А.М.Горчаков (1798–1883) за-
нимал должности министра иностранных 
дел (1856–1882) и государственного канц-
лера [Халиков, 1992, с.75]. Татарское про-
исхождение рода Горчаков основывается в 
основном на их прозвищах – Карачевский 
и Горчак, имеющих тюркские корни [Баска-
ков, 1979, с.162–163]. 

В регионах потомки обрусевших татар-
ских дворян также достигали высоких чи-
нов. Потомок крещеных князей Макуловых-
Каменевых – Петр Каменев – во второй 
половине XVIII в. был председателем Ка-
занского магистрата, в 1773–1775 гг. – ка-
занским городским головой [Алишев, 1984, 
с.62]. Потомки из рода татарского князя Те-
ниша Кугушева – князь, д.с.с. В.Б.Тенишев 
был казанским губернатором (1760–1764), 
князь, д.с.с. Д.В.Тенишев исполнял долж-
ность вице-губернатора Казанской губ. в 
1797–1802 гг.

Итак, в конце XVIII – XIX в. сформиро-
валась небольшая по численности и слабая 
в экономическом плане группа татарского 
дворянства. Это стало возможным, в пер-
вую очередь, благодаря необходимости 
инкорпорации в состав российской элиты 
крымско-татарских мурз и либеральному 
курсу правительства. Однако не все потом-
ки прежней татарской феодальной элиты 
смогли реализовать данную им возмож-
ность в силу объективных (недостаточность 
или отсутствие необходимых свидетельств 
и документов) и субъективных (предвзя-
тое отношение местных и центральных 
властей к потомкам мусульманской ветви 
татарских князей и мурз) причин. Лишь в 
тех регионах (северо-западные, южные и 



Глава 1. Дворяне 149

юго-западные губ.), где татарские князья 
и мурзы могли играть не последнюю роль 
в российской политике, им были предо-
ставлены определенные льготы. Особенно-
стью российского татарского дворянства, 
сформированного в конце XVIII – XIX в., 
является и то, что среди татар это были в 
основном потомки древних знатных татар-
ских родов, в то время как в среде русского 
дворянства новой формации было много 
выходцев из непривилегированных сосло-
вий. По своему составу татарское дворян-
ство было больше потомственным, чем 
личным, основная масса татар-дворян про-
живала в сельской местности. В регионах 
с компактным проживанием татарского на-
селения доля татарских дворян по отноше-
нию к татарскому населению была невели-
ка, еще меньше – по отношению ко всему 
населению. Однако это была общая рос-
сийская тенденция, поскольку доля всех 
потомственных дворян в империи была не-
значительной. Обращает на себя внимание 
небольшое количество татарских потом-
ственных дворян в Казанской губ., являв-
шейся исторической родиной татар. Да и 
в целом, в губерниях Среднего Поволжья 
количество татар-дворян было меньше, 

чем в окраинных губерниях. В социально-
экономическом положении татарское дво-
рянство отличалось от русского: крупных 
землевладельцев среди татар было очень 
мало, татар не было среди высшей россий-
ской чиновничьей и военной элиты. Осо-
бой группой стоит литовско-польское и 
крымское татарское дворянство, которому 
было сделано послабление в подтвержде-
нии дворянства, сохранении земель и т.д.

Большая часть потомков татарских кня-
зей и мурз, не вошедших в состав россий-
ского дворянства, оставалась в сословии 
государственных крестьян. Некоторые из 
них, благодаря своему состоянию и лич-
ным качествам, смогли записаться в сос-
ловия мещан и купцов, пополняли ряды 
мусульманского духовенства, промышлен-
ников [Алишев, 1984, с.68]. Заметную роль 
в торгово-промышленном мире играли по-
томки бывших мурз Акчурины, Рамиевы, 
Яушевы, Арслановы, Утямышевы, Апанае-
вы и др. [Алишев, 1984, с.66–67; Салихов, 
1997, с.102]. Особенностью этих дворян 
является также то, что, несмотря на не -
подтверждение их дворянского статуса, сре-
ди татар они пользовались уважением как 
представители благородных родов.

А.М.Горчаков. Г.Р.Державин. В.П.Кочубей.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар150

ГЛАВА 2
Городские сословные группы и их органы самоуправления

Людмила Свердлова

В Российской империи к «городским 
обывателям» были отнесены все лица, по-
стоянно проживающие в городах или имею-
щие там недвижимость, занятие, записанные 
в купеческие гильдии, ремесленные цехи и 
мещанские общества. Собственно городски-
ми сословиями являлись: почетные гражда-
не, купцы, мещане, цеховые ремесленники, 
которые официально именовались «гражда-
нами», представителями «среднего рода лю-
дей» [Россия, 2002, с.123]. В конце XIX в. 
в стране самую большую часть городских 
жителей – 46,7% – представляли мещане 
(и ремесленники), купцы (1,3%), почетные 
граждане (1,1%), представители сельских 
сословий составляли 43,5%, в т.ч. крестьяне 
– 39%. Среди горожан потомственные 
дворяне составляли 3,4%, личные дворяне 
и чиновники не из дворян – 2,8% [Россия, 
2002, с.123].

Купцы. Купечество относилось к при-
вилегированной сословной группе, которая 
официально не была выделена в отдельное 
сословие. Оно занимало третью ступень в 
рамках российского иерархического обще-
ства, пропустив вперед дворянство и духо-
венство. 

Внутреннее устройство купечества бы-
ло иерархичным. Согласно манифесту Ека-
терины II от 17 марта 1775 г. купечество 
освобождалось от подушной подати, поль-
зовалось преимущественным правом на 
предпринимательство и делилось на три 
гильдии [ПСЗ-1, т.20, №7275; №14327]. В 
особую группу именитых граждан были 
включены «капиталисты» и банкиры, вла-
девшие капиталом не менее 50 тыс. руб., 
оптовые торговцы, судовладельцы, состо-
явшие в городской администрации, ученые, 
художники, музыканты. Сословная группа 
городского населения именитые граждане 
просуществовала с 1785 г. по 1832 г. Среди 
татар именитых граждан не было.

Купцы 1-й и 2-й гильдий имели дополни-
тельные личные права, были освобождены 
от телесных наказаний, могли владеть круп-
ными промышленными и торговыми пред-
приятиями. Купцы всех гильдий не призы-
вались на рекрутскую службу, а вносили за 
каждого рекрута по 360 руб. Как податное 
сословие купцы платили сословные подати, 
несли земские и городские повинности, не 
имели права на государственную службу, 
и даже дети купцов 1-й гильдии принима-
лись на нее при известных условиях. Но это 
торгово-промышленное сословие пользова-
лось личными и хозяйственными привиле-
гиями6. Так, в 1804 г. в Казани проживало 
1397 лиц купеческого звания, в 1858 г. их 
число возросло до 1762, а в 1900 г. купцов 
вместе с членами их семей в Казани насчи-
тывалось 2064 чел. Татары составляли при-
мерно от 1/5 до 1/4 гильдейских купцов.

Создание привилегированного гильдей-
ского купечества было обусловлено поли-
тикой самодержавия, нацеленной на расши-
рение социальной опоры в городах, а также 
интересами казны.

В апреле 1785 г. была опубликована Гра-
мота на права и выгоды городам Российской 
империи, которая изменила размеры объяв-
ляемых капиталов и пошлин, ввела новые 
сборы для гильдейского купечества. В 1-ю 
гильдию записывались купцы с капиталом 
свыше 10 тыс. руб. Они получили право ве-
сти оптовую торговлю в России и за грани-
цей, держать фабрики и заводы, строить реч-
ные и морские суда. Во 2-ю гильдию вошли 
купцы, имевшие капитал от 5 тыс. до 10 тыс. 
руб. Они обладали теми же правами, что и 

6 До 1898 г. оно имело преимущественное право 
на занятие предпринимательством; члены первых 
двух гильдий освобождались от телесных наказа-
ний; при выплате определенной законом платы их 
дома освобождались от постоя; купечество имело 
сословные органы самоуправления.



Глава 2. Городские сословные группы и их органы самоуправления 151

первогильдейское купечество, за исключе-
нием возможности вести заграничный торг, 
строить морские суда и владеть ими. Купцы 
3-й гильдии объявляли капитал от 1 тыс. до 
5 тыс. руб., занимались розничной торгов-
лей, могли «заводить станы и производить 
рукоделия», содержать малые речные суда, 
трактиры [ПСЗ-1, т.22, №16187, 16188].

Купцы всех гильдий до 1874 г. не при-
зывались на воинскую службу, их исполь-
зовали в качестве ополченцев [НА РТ, ф.98, 
оп.1, д.959, л.104, 134 и др.], они уплачива-
ли сословные подати, равные 4% с объяв-
ленного «по совести» капитала; на «водные 
и сухопутные сообщения» взималось 10% с 
податного рубля, а также по четверти про-
цента с капитала.

Татарское купечество вплоть до середи-
ны XIX в. сочетало торговые операции с 
предпринимательством в промышленности. 
Для татарских купцов было характерно раз-
деление капитала между различными отрас-
лями производства, что во многом предохра-
няло их от банкротства. Во второй половине 
столетия происходило постепенное разделе-
ние промышленного и торгового капитала, а 

также отделение промышленного производ-
ства от торгового предпринимательства. 

С 1863 г. осталось две гильдии, мелкие 
торговцы приобретали промысловые сви-
детельства. В 1885 г. с введением пропор-
ционального обложения гильдейских пред-
приятий начался упадок гильдий. В 1898 г. 
прошла реформа промыслового обложения, 
согласно которой приобретение сословных 
купеческих привилегий было отделено от 
выборки промыслового и торгового свиде-
тельств [ПСЗ-2, т.38, №39118; т.40, №41779; 
ПСЗ-3, т.4, №2282; т.5, №2664; т.18, №15601]. 
Роль гильдий упала, но все же они просуще-
ствовали до падения самодержавия.

Купеческие гильдии являлись корпора-
тивными организациями, которые защи-
щали интересы своих членов, добивались 
расширения правовых и таможенных льгот. 
В гильдии купцы записывались по месту 
жительства, т.е. купцы одного города, и в 
этом заключалась особенность гильдейско-
го устройства. Иногородние купцы для по-
лучения права на торговлю должны были 
вступить в гильдию еще раз и выплатить все 
положенные сословные подати по новому 

Казанская депутация  в Санкт-Петербурге. 1864 г. Сидят (слева направо): промышленник 
Василий Унженин; бывший городской голова Иван Тихонов; казанский губернатор Михаил 

Нарышкин; коммерции советник Сергей Александров; коммерции советник Ибрагим Юнусов; 
п.п.гр. Ибрагим Апаков. Стоят: купец Яков Соколов; городской голова Павел Прибытков; 

купцы Гали Усманов; Маннаф Мустакимов;  Мухаммадрахим Юнусов.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар152

месту торговли. Место жительства, наряду 
с имущественным признаком и специали-
зацией торгово-промышленного предпри-
нимательства, стало одним из важнейших 
факторов в организации жизнедеятельности 
купеческого общества.

Включение в гильдию представителей 
сословия мещан или крестьян и исключе-
ние из нее могли происходить сколько угод-
но раз, в зависимости от их материального 

благосостояния. В случае неуплаты гиль-
дейского сбора предприниматель автомати-
чески исключался из купеческого сословия 
и переходил «в первобытное состояние».

В купечество можно было включиться и 
на правах временного купца определенной 
гильдии. Временными купцами записыва-
лись дворяне, подданные других государств, 
а также иногородние купцы, открывавшие 
свое дело в данном городе.

Таблица 22
Распределение татарского купечества по губерниям 

Волго-Уральского региона в 1897 г. [Гибадуллин, 2001, с.59]

Губернии Число купцов-татар 
и членов их семей

От всего купечества 
губернии, в % 

Астраханская 69 1,0
Вятская 141 4,8
Казанская 441 12,8
Оренбургская 686 24,7
Пензенская 19 0,8
Пермская 128 2,5
Самарская 77 2,6
Саратовская 26 0,5
Симбирская 105 7,3
Уфимская 262 13,9
Итого: 1954 6,4

Наиболее сильные позиции татарское 
купечество занимало в Оренбургской, Ка-
занской, Уфимской и Симбирской губерни-
ях, где оно составляло значительную часть 
местного «третьего сословия». 

В большинстве случаев стартовым капи-
талом для татар служили унаследованное 
семейное дело или его часть, полученная 
сыном при выделении из фамильного дела, 
или наследство, а также приданое жены, пе-
реданное в управление мужа. Нельзя отри-
цать и фактор случайности, дававший пред-
принимателю шанс на быстрое обогащение. 
Если капитала для вступления в гильдию не 
хватало, ближайшие родственники (братья, 
дяди и племянники) могли пойти на объе-
динение средств и усилий, чтобы получить 
возможность уплатить полагающиеся гиль-
дейские пошлины и вступить в купеческое 
сословие. Для татар было характерно преоб-
ладание семейного капитала, деление капи-
тала после смерти главы семьи происходило 
реже, чем в русских семьях. Поэтому мно-

гие татарские фамилии пребывали в купе-
ческом сословии на протяжении четырех и 
даже пяти поколений (Апанаевы, Апаковы, 
Юнусовы, Хусаиновы, Мусины, Азимовы, 
Замановы-Аитовы, Бурнаевы, Усмановы, 
Галикеевы, Арсаевы и др.).

Активная торгово-предпринимательская 
деятельность татарского населения способ-
ствовала заметному пополнению рядов на-
ционального купечества. Следует отметить, 
что в купеческое сословие записывались, 
как правило, наиболее состоятельные пред-
ставители торгового капитала. 

Ряды татарского купечества постепенно 
пополнялись и в других городах страны, 
расположенных за пределами Поволжья и 
Приуралья. С 1810 г. купцы-татары появ-
ляются в составе касимовского купечества. 
Первыми из них стали М.Т.Девлеткильдеев, 
М.Т.Максютов и Н.Ф.Мустаев (являвшийся, 
кроме того, потомственным почетным граж-
данином). К 1830-м гг. в составе местного 
купечества числилось уже 16 татарских се-



Глава 2. Городские сословные группы и их органы самоуправления 153

мей (27,5%), а к 1850 г. – 24 семьи (21,8%) 
[Филиппов, 2003, с.119]. 

И если в 1801 г. в Казани к гильдейскому 
купечеству были причислены 32 татарские 
семьи, в 1809 г. – 35 [Хасанов, 1977, с.87], 
то в 1860 г. было записано уже 72 семейства 
[подсчитано по: НА РТ, ф.114, оп.1, д.3357]. 
Причем по сравнению с началом века в 
два раза больше стало семей, зачисленных 
во 2-ю гильдию – 15 вместо 7 [подсчитано 
по: НА РТ, ф.114, оп.1, д.3357]. В Казани в 
1893 г. в 1-й гильдии состояло 11 купцов- 
татар [НА РТ, ф.98, оп.3, д.1096], в то время 
как в 1862 г. – лишь 1 чел.

О росте капиталов национального купе-
чества свидетельствуют также и размеры 
недвижимого имущества, которое приоб-
ретали состоятельные торговцы из числа 
татар. В 1870-х гг. в Казани крупнейши-
ми владельцами недвижимости являлись 
купцы братья Ибрагим и Исхак Юнусовы 
(стоимость их совместного недвижимого 
имущества оценивалась в 47706 руб.), Из-
маил Апаков (41906 руб.), его брат Ибрагим 
Апаков (38187 руб.), купец Султан Усманов 
(владел в городе собственностью на 29816 
руб.). Всего же, как видно из данных табл.23, 
в Казани числился 61 крупный собственник 
недвижимости с общей оценочной стоимо-
стью имущества в 1,4 млн. руб. Семь из них 
(16%) представляли татарские купеческие 
семьи. Стоимость их имущества исчисля-
лась суммой 205,6 тыс. руб. (14% от стоимо-
сти всей частной городской недвижимости). 
Крупных собственников, чье имущество 
оценивалось на сумму свыше 60 тыс. руб., 
в городе было только 6 (около 10%), но им 
принадлежала пятая часть всей недвижимо-
сти. Татарских купцов среди этой категории 
не было. Владельцев недвижимости на сум-
му от 30 тыс. до 60 тыс. руб. было 12 (около 
20%), а стоимость принадлежащего им иму-
щества исчислялась суммой 473,4 тыс. руб. 
(33%). В их числе было 3 татарских куп-
ца (четверть от всего количества в данной 
группе и почти 27% по стоимости недви-
жимости). Наконец, мелких собственников 
в губернском центре было 43 (более 70%), 
а общая стоимость их имущества определя-
лась в 675212 руб. (47%), в т.ч. 4 владельца 
были татарами (9%) [КГВ, 1877, 16 апр.].

За 25 лет (с 1861 г. по 1887 г.) общее 
число татарских предпринимателей Казани 
выросло на 40,3% за счет записавшихся во 
2-ю гильдию. Значительное число времен-
но записавшихся купцов было связано с 
введением в действие в 1898 г. «Положения 
о государственном промысловом налоге». 
Опасаясь возможных осложнений, предпри-
ниматели предпочли в первый год действия 
закона обезопасить себя записью в гильдии 
на условиях «временно записавшихся».

Очевидно, что вложение денежных 
средств в городскую недвижимость явля-
лось одной из выгодных сфер приложения 
капитала. Большинство построек сдавалось 
в аренду под торговые и промышленные 
предприятия, гостиницы, трактиры, что 
приносило их владельцам значительные до-
ходы. Только в Казани стоимость городской 
недвижимости, принадлежавшей татарским 
домовладельцам, возросла за 1908–1912 гг. 
с 1,1 до 3,9 млн. руб. 

Таким образом, накануне и после отмены 
крепостного права имели место интенсив-
ное накопление капитала в среде татар, кон-
солидация значительных по своим размерам 
денежных средств в руках отдельных лиц. И 
решающая роль в этом процессе принадле-
жала национальной торговой буржуазии. 

С конца XVIII в. купцам, «искусством и 
занятиями отличившимся и общей пользе 
содействующим, и бывшим 12 лет сряду в 

Исхак 
Юнусов.

Фото 
2-ой трети 

XIX в. 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар154

1-й гильдии», жаловалось звание коммер-
ции- или мануфактур-советника. Оно при-
равнивалось к 8-му классу «Табели о ран-
гах», согласно которому получившие чин по 
этому классу становились потомственными 
дворянами, а в нашем случае уравнивались 
с дворянством в правах, но на потомство это 
не распространялось. Звание коммерции-
советника имели казанские купцы Исхак и 
Ибрагим Юнусовы, троицкий купец Мулла-
гали Яушев [Денисов, 2009а, с.417].

Одна из особенностей социальной струк-
туры Казани до начала 20-х гг. XIX в. заклю-
чалась в выделении в особую социальную 
группу служилых торговых татар, которые 
занимались мелочным торгом, содержали 
постоялые дворы и харчевни, сдавали в наем 
жилье и складские помещения, занимались 
извозом, владели мелкими ремесленными 
производствами, но не входили в цеховую 
организацию города. В 1804 г. в Казани про-
живал 1831 служилый торговый татарин. 
Закон 1824 г., запретив занятие торговлей 
представителям любых сословий, кроме 
купечества, предоставил им право записы-
ваться либо в гильдейское купечество, либо 
в мещанство [ПСЗ-1, т.39, №30115].

С 1832 г. в привилегированную кате-
горию сословия «городских обывателей» 
были включены почетные граждане, кото-
рые были представлены двумя группами: 
потомственными и личными почетными 
гражданами. Почетное гражданство могли 
приобретать и коммерции-, и мануфактур-

советники, купцы, «беспорочно» состояв-
шие в 1-й гильдии 10 лет, во 2-й – 20 лет, 
либо награжденные российскими орденами. 
К личным почетным гражданам причисля-
лись и те, кто заканчивал коммерческие 
училища. Права потомственных и личных 
почетных граждан были равными, но дети 
последних причислялись к податному сос-
ловию.

Почетным гражданам даровалась сво-
бода от подушного оклада, рекрутской по-
винности, телесного наказания в случае со-
вершения преступления. Они участвовали в 
выборах независимо от наличия недвижимо-
сти, избирались на городские общественные 
должности, но не ниже тех, на которые всту-
пали купцы первых двух гильдий. Иными 
словами, почетные граждане отличались от 
дворянства только отсутствием прав на вла-
дение крепостными крестьянами. В 1833 г. 
первым из татар в Казани потомственное 
почетное гражданство вместе с семьей полу-
чил Курбан-Галей Арсаев. К этой сословной 
группе относились такие старинные татар-
ские купеческие фамилии, как Юнусовы, Ар-
саевы, Казаковы, Апанаевы, Азимовы, Муси-
ны, Апаковы, Хусаиновы, Аитовы и др.

Наиболее отличившиеся в торгово-
промышленной и общественной деятельно-
сти купцы награждались медалями. Купцы, 
поставлявшие в казну сукна на 50 тыс. ар-
шин более установленной нормы, получали 
серебряные медали, а на 100 тыс. аршин бо-
лее – золотые. Отмечались и отличившиеся 

Таблица 23
Число татарских гильдейских капиталов в Казани в 1862–1887 гг. 

[НА РТ, ф.114, оп.1, д.1142, л.14; ф.299, оп.1, д.145, л.13; ф.359, оп.1, д.290, л.93, 95]

Год

Первая гильдия Вторая гильдия Третья гильдия Всех гильдейских 
капиталов

мусульмане

все-
го

мусульмане

всего

мусульмане

все-
го

мусульмане

все-
го

по
ст
оя
нн
ы
х

вр
ем
ен
но

 
за
пи
са
вш

их
ся

по
ст
оя
нн
ы
х

вр
ем
ен
но

 
за
пи
са
вш

их
ся

по
ст
оя
нн
ы
х

вр
ем
ен
но

 
за
пи
са
вш

их
ся

по
ст
оя
нн
ы
х

вр
ем
ен
но

 
за
пи
са
вш

их
ся

1862 1 1 12 12 54 54 67 67
1875 5 5 91 91 96 96
1887 1 1 93 93 94 94
1898 7 7 59 46 115 66 46 112
1899 7 7 55 6 61 62 6 68



Глава 2. Городские сословные группы и их органы самоуправления 155

на общественных должностях. В 1839 г. по 
две золотые медали имели Исхак Апаков, 
Хасан Апанаев, Губайдулла Юнусов.

Татарское купечество являлось частью 
российского купечества, но имело опреде-
ленные отличия.

Для татарского предпринимательства 
бы ли характерны:

– преобладание торгового капитала над 
промышленным, при этом татарское купе-
чество было более тесно, по сравнению с 
русским, связано с мелкотоварным произ-
водством;

– нацеленность на освоение восточного, 
в т.ч. внешнего, рынка. Во второй половине 
XIX в. татарские купцы постепенно пере-
ключились на местный рынок, активнее 
внедрялись в нерусскую и нехристианскую 
среду региона, где продолжали использо-
вать сохранявшееся у них преимущество 
языка и религии;

– в купеческой среде полиэтничных ре-
гионов издавна сложилось территориальное 
разделение сфер экономического влияния 
между русскими и татарскими купцами, со-
провождающееся и разделением сфер при-
ложения капитала. Такое разделение позво-
ляло контролировать приток капитала извне 
и затрудняло проникновение «чужаков»;

– среди татарской торговой элиты главен-
ствующее положение до 60-х гг. XIX в. зани-
мали купцы-чаеторговцы, многие из которых 
были тесно связаны с производством кож и 
мануфактуры. Они, как правило, торговали 
с Китаем, со среднеазиатскими государства-
ми, с Кавказом, Сибирью и Уралом. Среди 

промышленников выделялись производите-
ли больших партий товаров, пользующихся 
повышенным спросом на Нижегородской, 
Оренбургской, Кяхтинской, Ирбитской яр-
марках: в первую очередь, кожевенные и 
мыловаренные заводчики, мануфактуристы, 
производители татарской национальной 
одежды, обуви, головных уборов и юве-
лирных изделий. Многие из них оказывали 
влия ние на экономическое развитие не толь-
ко своего региона, но и всей страны;

– предприниматели, которые входили в 
торгово-промышленные династии, занимав-
шие в течение нескольких поколений веду-
щее положение в данной отрасли хозяйства, 
составляли региональную, а часть из них 
входила в российскую экономическую эли-
ту (Юнусовы, Апанаевы, Мусины, Рамиевы, 
Яушевы, Хусаиновы, Агафуровы, Загидулла 
Шафигуллин и др.);

– относительно финансового капитала от-
метим, что во второй половине XIX в. круп-
ные татарские предприниматели участво-
вали в деятельности банковско-кредитных 
учреждений, входили в правления многих из 
них. В первую очередь речь идет об акцио-
нерных учреждениях, например, членами 
совета Казанского купеческого банка изби-
рались Мухаммадгариф Утямышев, Сулей-
ман Аитов, Мухаммадсадык Галикеев, а Ах-
метзян Рахматуллин был чле ном правления 
Общества взаимного кредита [КБЛ, 1873, 25 
марта; 1890, 14 марта; КК, 1883, с.101; Вся 
Волга, 1907, с.192; Прокофьев, 1910, с.188]. 
Своих национальных банков или обществ 
кредитования и взаимопомощи татарские 

Ахмет Хусаинов. 
Фото нач. ХХ в.

Махмут Хусаинов. 
Рис. нач. ХХ в.

Латиф Мусин.
Фото нач. ХХ в.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар156

предприниматели не создавали, поскольку 
они не имели для этого достаточного капита-
ла, понимали, что не выдержат конкуренции 
на финансовом рынке, также их сдерживали 
нормы мусульманского права. Большинство 
татарских купцов традиционно предпочита-
ли занимать друг у друга крупные суммы, 
заключая устные сделки; 

– в деятельности официально созданных 
российских товарных бирж татары не при-
нимали сколько-нибудь активного участия, 
но, например, в Казани на Сенном базаре 
(цент ре городской татарской торговли) – дей-
ствовала своеобразная татарская биржа – не-
формальная организация татарского капита-
ла, существовавшая на традиционалистских 
национально-религиозных началах;

– в среде мусульман действовали нормы 
шариата, сравнительно широко применя-
лось адатское право, которое было систе-
матизировано, рационализировано и отре-
дактировано в соответствии с российскими 
правовыми понятиями. В обширной сфере 
отношений мусульман – брак, семья, насле-
дование, соглашения и гражданские право-
нарушения, влекущие за собой возмещение 
причиненного ущерба, свидетельства, бла-
готворительность, клятвы и грехи – нормы 
шариата регулировали процессы целиком 
или частично. Вместе с тем это не исключи-
ло возможность применения мусульманами 
российского законодательства. 

В законодательном отношении каких-
либо ограничений в торгово-промышленной 
деятельности для купцов-мусульман не 

существовало. Но в 1886 г. правительство, 
стремясь ограничить влияние татарских 
предпринимателей в Акмолинской, Семи-
палатинской, Семиреченской, Уральской и 
Тургайской областях, сохранило право на 
приобретение недвижимости в этом регионе 
лишь за представителями коренного насе-
ления и предпринимателями православного 
вероисповедания. В ответ на такую дискри-
минацию приехавшие на Нижегородскую 
ярмарку татарские купцы, торгующие в 
Ташкенте, просили ярмарочный комитет хо-
датайствовать об отмене этого ограничения. 
Однако просьба комитета Нижегородской 
ярмарки успеха не имела. В соответствии с 
законом от 29 ноября 1893 г. приобретение 
земель и прочего имущества в Туркестан-
ском крае разрешалось только тем обще-
ствам и товариществам, акционерами ко-
торых могли состоять лишь православные 
русские подданные и местные уроженцы. 
Подобные ограничения, без сомнения, тор-
мозили развитие промышленности и тор-
говли [Лаверечев, 1974, с.59].

Татарское купечество чутко реагировало 
на запросы как внутреннего, так и внешне-
го рынка. Коммерсанты поддерживали на-
циональные промыслы, активно осваивали 
промышленное производство, вкладывали 
деньги в перспективные отрасли промыш-
ленности, и, удовлетворяя запросы потре-
бителя, поставляли товары на внешний, 
преимущественно восточный, и общерос-
сийский рынки. 

Муллагали Яушев. 
Фото нач. ХХ в.

Абдулвали Яушев. 
Фото нач. ХХ в.

Мухаммадшакир Рамиев. 
Фото нач. ХХ в.



Глава 2. Городские сословные группы и их органы самоуправления 157

В большинстве российских городов татар-
ские гильдейские купцы являлись членами 
полиэтнического по своему составу купече-
ского сословия, а в крупных и экономически 
сильных мусульманских общинах они имели 
автономное сословное учреждение во главе 
со своим купеческим старостой. 

Должность сословного старосты была 
важной общественной должностью в сис-
теме городского сословного управления. 
Должность купеческого старосты изначаль-
но приравнивалась к 14-му классу государ-
ственной службы, а по окончании службы 
исполнявшие эту должность имели право 
отказываться от низших должностей [ПСЗ-2, 
т.9, ст.664]. По негласно существующей тра-
диции в Казани наибольший общественный 
статус, следовательно и влияние, имел рус-
ский купеческий староста. Формальными 
признаками особого положения русского 
купеческого старосты можно считать сле-
дующие: 1) председательствование на обще-
сословных собраниях; 2) его подпись стояла 
первой на всех документах, оформлявшихся 
по результатам деятельности общего город-
ского собрания; именно он оформлял прото-
колы общесословных общественных сходов. 

Мещане. Как указывалось выше, боль-
шинство горожан относилось к мещанско-
му податному сословию. Различия между 
купеческим и мещанским сословиями были 
утверждены манифестом 1775 г., согласно ко-
торому мещанами назывались все городские 
обитатели, которые не владели капиталом в 
500 руб. и не могли быть записаны в купе-

чество. В «Жалованной грамоте городам» от 
21 апреля 1785 г. наименование мещан полу-
чили все представители третьего сословия: 
«среднего рода людей, или мещан, название 
есть следствие трудолюбия и добронравия, 
чем приобрели отличное сос тояние» [ПСЗ-1, 
т.22, ст.80].

Мещане относились к податному сосло-
вию, образовывали мещанское общество, 
платили подушную подать, подлежали ре-
крутской повинности и телесному наказа-
нию, не имели права поступать на государ-
ственную службу, а при поступлении на 
военную службу не пользовались правами 
вольноопределяющихся. Будучи основными 
плательщиками налогов и податей, мещане, 
наряду с купцами, относились к категории 
«правильные городовые обыватели». С се-
редины XIX в. мещане были освобождены 
от телесного наказания, с 1866 г. – от по-
душной подати, взамен которой был введен 
налог с недвижимого имущества в городах, 
посадах и местечках, не имевший характер 
специального мещанского налога. В 1904–
1906 гг. были сняты другие ограничения для 
лиц бывших податных сословий.

Они могли выезжать из своего города на 
расстояние свыше 30 верст только по вре-
менным паспортам, для получения которых 
следовало рассчитаться ко времени отъезда 
с податями и повинностями, с частными 
долгами, найти двух поручителей за пред-
стоящие непредвиденные платежи, полу-
чить разрешение мещанского общества, а 
при переходе мещан в другие общества, на-

Камалетдин Агафуров. 
Фото нач. ХХ в.

Зайнетдин Агафуров. 
Фото нач. ХХ в.

Загидулла Шафигуллин. 
Фото нач. ХХ в.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар158

пример в купеческое, требовалось и разре-
шение властей. 

В первой половине XIX в. правительство 
проводило политику создания условий для 
увеличения численности горожан, главны-
ми элементами которой стали разграниче-
ние прав городских общин и расширение 
прав администрации по включению в состав 
горожан новых членов. В 1812 г. казенные 
крестьяне получили право беспошлинно 
торговать в городах сельскохозяйственной 
продукцией. Знаковым для государствен-
ной деревни стал 1824 г., когда были созда-
ны льготные условия для записи крестьян в 
мещанские и купеческие сословия. В 1827 г. 
была ликвидирована разница между кре-
стьянскими и купеческими торговыми сви-
детельствами, а удельные и государственные 
крестьяне получили возможность строить и 
покупать дома в провинциальных городах. 
С 1848 г. право на домовладение в городах 
приобрели все категории крестьян. В 1849 г. 
на все города был распространен закон, раз-
решающий «приписку в мещанство» лиц, 
свободных состояний без согласия мещан-
ских обществ [Миронов, 1990, с.69]. 

Мещане должны были платить сборы за 
свидетельства на право содержания мелких 
торговых и промышленных заведений, а 
также приказчичьи свидетельства. С 1825 г. 
с торговых мещан в губернских городах 
взималась плата в 40 руб., в уездах и заштат-
ных городах – 30 руб.; за крестьянские сви-
детельства 4-го рода приходилось платить 
по 100 руб. За особый билет на лавку с тор-
говых мещан единообразно взыскивалась 
половина цены свидетельства, а с крестьян 
– по 40 руб. [ПСЗ-1, т.39, №30115]. Самым 
существенным недостатком данной систе-
мы налогообложения было то, что основное 
бремя падало на мелких предпринимателей, 
а это в значительной степени затрудняло 
развитие промышленности и торговли на 
самой ранней стадии.

Занятия мещанства были чрезвычайно 
разнообразны, как и уровень их материаль-
ного благосостояния. Мещанам было разре-
шено вести мелочную торговлю, иметь раз-
личные промыслы, работать по найму. Для 
занятий ремеслом и торговлей они должны 
были записываться в цехи и гильдии. По за-
кону мещане имели право заводить лишь не-

Таблица 24
Распределение мещан-татар об.п. по губерниям Волго-Уральского 

региона в 1897 г. [Первая всеобщая, т.2, 10, 14, 28, 30, 31, 35, 36, 38, 39, 45]*

Губернии

Всего 
мещан 
об.п. к 
насе-
лению 
губ.,
в %

В т.ч. татары-мещане
в городах

в 
уездах итого

к татар. 
населе-
нию губ., 

в %

от всех 
мещан 
губ., 
в %

к татарам 
региона,
в %

губерн-
ском уездных

Астраханская 9% 3054 607 1023 4684 9% 5% 7,4%
Вятская 2% 51 266 1142 1459 1% 3% 2,3%
Казанская 4% 5598 2297 2384 10279 2% 12% 16,2%
Оренбургская 11% 4968 9110 8376 22454 24% 13% 35,4%
Пензенская 4% 92 10 568 670 1% 1% 1,1%
Пермская 3% 80 351 533 964 2% 1% 1,5%
Самарская 6% 120 2289 1522 3931 2% 2% 6,2%
Саратовская 9% 207 1098 3441 4746 5% 2% 7,5%
Симбирская 4% 192 1090 689 1971 1% 3% 3,1%
Уфимская 4% 721 3551 7287 11559 6% 13% 18,2%
Рязанская 4% 2 352 332 686 14% 1% 1,1%
Итого в 
регионе: 5% 15085 21021 27297 63403 4% 5% 100%

* Таблица составлена Х.З.Багаутдиновой.



Глава 2. Городские сословные группы и их органы самоуправления 159

большие ремесленные предприятия, вести 
мелочную торговлю, брать откупы и подря-
ды небольших размеров (до 4 тыс. руб.). За 
тем, чтобы производственная деятельность 
и торговля не превышали допустимых раз-
меров, следили как местные власти, так и не 
желавшее конкуренции купечество.

Торговля, преимущественно мелкая, яв-
лялась основным занятием значительной 
части мещан-татар. Они вели торговлю (по 
закону – только в розницу) как на собствен-
ный капитал, так и в кредит на сумму от 100 
до 500 руб., занимаясь разносной и развоз-
ной торговлей. 

Материалы переписи 1897 г. свидетель-
ствуют о том, что удельный вес мещан среди 
татар  Рязанской губ. (14%) в три с лишним 
раза, в Оренбургской губ. (24%) в два раза, 
в Уфимской губ. на одну треть превосходил 
общегубернские показатели. В Астраханской 
губ. эти показатели оказались одинаковыми 
(9%). В остальных губерниях татары суще-
ственно отставали от среднестатистических 
данных, в целом по региону эти показатели 
были 5% и 4% соответственно. 

Важно также отметить, что до 70% 
представителей мещанского сословия из 
татар расселялись в трех губерниях Волго-
Уральского региона: Оренбургской (35,4%), 
Уфимской (18,2%) и Казанской (16,2%). 
При этом статистические данные, зафик-
сировавшие расселение населения в январе 
1897 г., разрушают представление о татарах-
мещанах как о постоянных городских жите-
лях. В регионе 43% татар-мещан проживали 
в сельской местности, 23,8% расселялись в 
губернских центрах, 33,2% – в уездных го-
родах. В Вятской (78%), Пензенской (85%), 
Саратовской (73%), Уфимской (63%), Перм-
ской (55%) губерниях более половины 
татар-мещан находились в деревнях. 

В крупных городах выделяются три ме-
щанские общины с численностью более 1 
тыс. душ об.п.: в Казани (5,6 тыс.), Оренбур-
ге (5 тыс.) и Астрахани (3 тыс.). Примеча-
тельно, что лишь в Казанской, Астраханской 
и Пензенской губерниях по численности 
татары-мещане крупных городов превос-
ходили представителей этого сословия, про-
живавших в уездных центрах. Очевидно, что 
проживавшие в сельской местности татары-
мещане имели определенную недвижимость 

в городе и были прописаны в соответствую-
щих городских сословных обществах. Их 
проживание в сельской местности связано, 
на наш взгляд, с профессиональной, пред-
принимательской, деятельностью. Нельзя 
также исключать, что некоторая часть го-
родских жителей могла выехать в сельскую 
местность, желая избежать переписи, ко-
торая, согласно слухам, таила в себе опас-
ность крещения. Однако это обстоятельство 
не могло кардинально изменить сложившую 
тенденцию расселения татар-мещан во всем 
регионе.

Закупая в городе и на ближайших ярмар-
ках товары и развозя их по сельским ярмар-
кам, в ближайшие татарские селения, торго-
вые мещане скупали у крестьян-мусульман 
продукты сельского хозяйства, сырье, на-
пример кожи, которые затем перепродавали 
на ярмарках или в городах промышленным 
и ремесленным заведениям. Действуя как 
скупщики, они постепенно забирали в свои 
руки заготовку и сбыт сельскохозяйствен-
ных продуктов, произведенных в татарских 
селах и деревнях, и в определенной мере 
подчиняли себе мелкое производство, отре-
зая мелкого производителя, того же ремес-
ленника, от рынка. Мещане являлись ядром 
мелкого и среднего татарского предприни-
мательства. В своей деятельности они ис-
пользовали три основные формы торгового 
капитала: это покупка изделий владельцем у 
мелких товаропроизводителей, соединение 
торговых операций с мелкотоварным произ-
водством, расплата за изделия товарами.

Торговля, без сомнения, была наиболее 
прибыльным занятием, давала возможность 
собрать капитал, обеспечивающий переход 
в другое, более высокое сословие – купече-
ство. На протяжении всего периода своего 
существования мещанство являлось одним 
из основных источников пополнения рядов 
татарского купечества. 

Мещане-татары являлись владельцами 
мелкотоварных кустарных, а также ману-
фактурных производств, отличавшихся до-
статочно низким материально-техническим 
уровнем. Регламентация их хозяйственной 
деятельности и конкуренция не способство-
вали развитию мелкого и среднего предпри-
нимательства.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар160

Распространенным видом деятельности 
среди городского татарского населения была 
аренда: городских купален, рыбной ловли, 
подряд на извозный промысел, выполне-
ние городских подрядов на поставку дров, 
питьевой воды и т.д. для казенных учрежде-
ний, на строительство зданий, которые воз-
водились на средства города или казны.

Из татарских мещан комплектовалась 
значительная часть торговых служащих. Их 
карьера начиналась со службы «мальчиком» 
в лавке татарского купца «из харчей и нау-
ки». Они могли дослужиться до лавочного 
сидельца, т.е. продавца в лавке, стать тор-
говыми агентами не только татарских, но 
и русских купцов в «восточной торговле». 
Стоимость свидетельств для мещан и куп-
цов 3-й гильдии варьировалась в зависимо-
сти от местности, где проходила торговля. 
Но цена свидетельств для купцов 3-й гиль-
дии (до ее упразднения в 1863 г.) была при-
мерно в два раза выше, чем у мещан [ПСЗ-1, 
т.39, №30115; ПСЗ-2, т.14, №12867].

Среди владельцев ремесленных заведе-
ний значительную часть составляли именно 
мещане. У татар особенно был развит коже-
венный промысел [Гончаров, Чутчев, 2004, 
с.89].

Рассматривая тенденции развития татар-
ского мещанского сословия в условиях 
раз вивающихся буржуазных отношений, 
сле дует отметить, что оно, с одной сторо-
ны, выступало источником формирования 
классов буржуазного общества, а с дру-
гой – приспосабливаясь к новым условиям, 
стремилось сохранить национальную обо-
собленность в рамках русского города, а 
значит – сохранить отдельную национально-
социальную группу, призванную обеспечить 
особые условия для собственной экономи-
ческой и социально-политической деятель-
ности совместно с национальным купече-
ством.

Мещане составляли мещанское обще-
ство с выборной управой, старостой, были 
подсудны магистрату. В мещанских сходах 
принимали участие лица, достигшие 21 года 
и обладавшие определенным имуществен-
ным цензом. Сход созывался мещанским 
старостой. 

Результатом «Городовой реформы» 
1870 г. стал неодинаковый состав постоян-

ных органов мещанского управления в раз-
ных городских поселениях. 

В городах, где действовало полное го-
родское общественное управление, во гла-
ве мещанского общества стояла мещанская 
управа, в городах с упрощенным управле-
нием – мещанский или городовой староста.

В Казани и Мамадыше татарская и рус-
ская мещанские общины существовали раз-
дельно. В 1885 г. МВД предписало включить 
их в состав русских общин. Эта мера озна-
чала лишение татар-мусульман обществен-
ной организации, выполнявшей функцию 
по сохранению автономности культурных 
традиций и языка. Почти год казанские и 
мамадышские татары-мещане саботировали 
деятельность местной администрации, отка-
зываясь объединяться с русскими. Мещане-
татары Казани подали в Сенат жалобу на 
действия губернатора. После ликвидации в 
1886 г. татарских мещанских общин в Каза-
ни и Мамадыше все дела татар-мещан были 
переданы в объединенные русско-татарские 
управы [Каплуновский, 1998, с.95, 160–162].

До введения «Городового положения» 
1892 г. мещанские городские старосты были 
во всех городах Казанской губ., тогда как 
управ насчитывалось только две – в Каза-
ни и Чистополе. В обоих случаях состав 
управ был этнически смешанным. Предсе-
дательство в них принадлежало мирским 
старостам (русским), и, кроме того, в упра-
вы входили еще два члена – один русский и 
один татарин. Такое национальное предста-
вительство было установлено по принципу 
выборов евреев в мещанские и купеческие 
управы в местах оседлости – не более одной 
трети. Действовал запрет на выборы мещан-
ских общинных старост из числа нехристи-
ан [Каплуновский, 1998, с.94; ПСЗ-3, т.9, 
№ 883, 989]. 

В Чистополе мещанская управа была за-
крыта по настоянию русских мещан в целях 
сокращения расходов на ее содержание. На 
этой почве «...противоречия возникали не 
из-за этнокультурного или религиозного 
неприятия русскими и татарами друг дру-
га. Они имели, как правило, искусственный 
характер, и провоцировались, с одной сто-
роны, административными органами, ис-
полнявшими волю правительства, а с дру-
гой стороны, самими русскими мещанами, 



Глава 2. Городские сословные группы и их органы самоуправления 161

пытавшимися использовать «татарский» 
фактор в своих интересах. Конфликтные 
ситуации, сверх того, неизбежно возника-
ли в связи с общим движением в татарской 
среде за уравнение своих гражданских (со-
циальных и экономических) прав с правами 
православного населения страны» [Каплу-
новский, 1998, с.169].

Для решения общих вопросов собирались 
совместные собрания русского и татарского 
мещанских обществ, на которых председа-
тельствовал русский мещанский староста. 
Исполнение приговоров ме щанских об-
ществ в большей степени «отдавалось на 
усмотрение» местных властей, а некоторые 
постановления требовали утверждения гу-
бернатора. 

В других городах Волго-Уралья из-за ма-
лочисленности татары не смогли организо-
вать самостоятельные мещанские общины, 
они были приписаны к местным русским 
мещанским общинам.

Мещанское управление вело списки ме-
щанского сословия, от него зависел при-
ем новых членов, на нем лежала забота о 
нуждах сословия. Мещанское управление 
выдавало виды на отлучку подведомствен-
ным лицам. До 1900 г. мещанское обще-
ство имело право исключать из своей среды 
чем-либо опорочивших себя членов и пред-
ставлять их в распоряжение правительства, 
последствием чего являлась высылка в Си-
бирь. Но главным назначением мещанского 
управления было взимание с мещан разных 
податей и сборов.

Одной из особенностей общественной 
жизни Казани и Сеитова посада стало па-
раллельное существование национальных 
городских органов самоуправления и со-
словных обществ. Правительство Екатери-
ны II c учетом высокой концентрации татар-
ских купцов и мещан в 1781 г. разрешило 
учредить в Казани городской орган само-
управления – городовую ратушу (для жите-
лей Старой и Новой татарских слобод была 
открыта в 1784 г. и действовала до 1855 г.), 
а 1784 г. – в Сеитовом посаде Оренбургской 
губ. (действовала до 1832 г.). Указ Екате-
рины II об учреждении городовой ратуши 
для мусульман-купцов г.Тары Тобольской 
губ. остался нереализованным [Ибраһимов, 
2001, б.11].

Состав ратуш в российских городах и 
слободах определялся в каждом случае от-
дельно, исходя из местных условий. Ру-
ководство Казанской татарской городовой 
ратуши составили бургомистр, два ратма-
на, купеческий и мещанский старосты и их 
помощники. Жители городских татарских 
слобод избирали судей в совестный и торго-
вый словесный и сиротский суды, посылали 
своих представителей для работы в Казан-
ский губернский и городовой магистраты, в 
Палаты гражданского и уголовного суда [НА 
РТ, ф.299, оп.1, д.20, л.56об.–62; д.21, л.13]. 
Вопросы, которые решались на собраниях 
жителей татарских слобод, во многом были 
сходны с теми, что ставились на повестку 
дня русским городским обществом [см.: Из-
майлов, 2009].

В 1834 г. следственные, гражданские 
и уголовные дела, заведенные в отноше-
нии татар, находившиеся в производстве 
городового магистрата, а вместе с ними и 
функции городского судебного органа были 
переданы в ведение Казанской татарской ра-
туши [НА РТ, ф.22, оп.2, д.21, л.1]. Резуль-
татом такого решения стало совмещение 
административных и судебных функций в 
деятельности ратуши. По сути, была вос-
становлена функция городового магистрата 
в редакции закона 1721 г. Татарская ратуша 
решала все уголовные и гражданские дела, 
наблюдала за раскладкой и сбором податей, 
отбыванием повинностей татарским город-
ским населением, за городским хозяйством 
и благоустройством, ограниченными рам-
ками казанских татарских слобод. Отныне 
татары окончательно переходили в подве-
домственность этого органа местного са-
моуправления, что значительно повысило 
статус ратуши, сделало ее полновластным 
органом самоуправления, правда, ограни-
ченного рамками двух городских слобод. 

В результате расширения функций Ка-
занской татарской городовой ратуши значи-
тельно возросло число дел, находившихся 
в ее производстве, что привело к увеличе-
нию штата этого органа управления и суда 
за счет должностей столоначальников – по-
вытчиков, возглавлявших подразделения 
ратуши, губернского регистратора и жур-
налиста, в обязанность которого входило 
оформление журналов заседаний ратуши. 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар162

Названные должности замещались из числа 
русских, так как вся документация велась на 
государственном языке империи. Эти лица 
значились в штате губернского правления, 
им назначались и им же увольнялись [НА 
РТ, ф.299, оп.1, д.20, л.11об.].

Поскольку дела велись на русском языке, 
проверить их оформление члены ратуши не 
могли, так как не знали «российской грамо-
ты». По сути, это означало, что выбранные 
от татарского общества члены ратуши ока-
зались в зависимости не только от верхов-
ной администрации, но и от мелких служа-
щих, введенных в состав местного органа 
самоуправления губернским правлением. 

В целях унификации управления на 
местах Татарская ратуша была закрыта в 
1855 г.

Словесный суд действовал в России с 
1754 г. как судебное учреждение при ма-
гистратах и ратушах для разбора торговых 
дел, особенно ярмарочных и вексельных.  С 
1775 г. словесный суд был учрежден при по-
лицейских частях. Здесь разбирались споры 
и иски о закупке и продаже товаров, о де-
нежных займах, найме помещений, спорах 
хозяев с приказчиками и т.п. [НА РТ, ф.37, 
оп.1, д.8а, л.11–23, 33, 34, 35 и др.]. 

Суды состояли из бурмистра и двух вы-
борных – от купечества и торгового мещан-
ства процесс шел в устной форме, а решения 
исполнялись немедленно. В 1864 г. магист-
ратские словесные суды были упразднены. 
Торговый словесный суд при Казанской та-
тарской городовой ратуше проработал до 
1855 г.

В Казани в соответствии с этноконфес-
сиональным делением населения действо-
вали Татарский и Русский сиротские суды. 
Председателем обоих судов по должности 
был городской голова, но в Татарском си-
ротском суде его замещал глава Казанской 
татарской городовой ратуши. В 1854 г. пред-
седательство в Татарском сиротском суде 
полностью перешло к городскому голове. 
В условиях многонационального города 
этот суд состоял из городского головы, двух 
членов магистрата и купеческих городовых 
старост русского и татарского обществ, а с 

1864 г. – из избранных на три года членов от 
городских сословий под председательством 
городского головы. 

Общему городскому собранию предо-
ставлялось право определять количество 
членов сиротского суда. По решению обще-
го собрания городских сословий от 22 янва-
ря 1871 г. Русский сиротский суд состоял их 
трех членов: купечество в нем представлял 
купеческий староста, по одному члену из-
биралось мещанским и ремесленным обще-
ствами. В Татарский сиротский суд входили 
два члена: от купцов – татарский купече-
ский староста, и один человек избирался 
татарским мещанским обществом. Исходя 
из того, что купеческие старосты и их това-
рищи заступали на свои должности на один 
год, срок их службы в сиротском суде также 
составлял один год; остальные члены слу-
жили положенный трехлетний срок [НА РТ, 
ф.37, оп.1, д.26, л.4об.].

Тем не менее, такая частая смена пред-
ставителей купеческого сословия в сирот-
ском суде (трижды за один срок его дей-
ствия) создавала большие неудобства для 
его успешной работы. Поэтому во второй 
половине 80-х гг. XIX в. отмечались случаи 
выбора представителей купеческого сосло-
вия в члены сиротского суда на три года, и 
это не были купеческие старосты [НА РТ, 
ф.37, оп.1, л.86, 87–87об.]. Делопроизвод-
ство в сиротском суде вели «чиновники и 
служители», которые числились на государ-
ственной службе.

В 1892 г. татарский сиротский суд был 
присоединен к русскому. В результате в чле-
ны сиротского суда русское большинство 
стало выбирать исключительно русских 
[НА РТ, ф.98, оп.1, д.90, л.10, 10об.]. Лишь 
после многочисленных ходатайств татар-
ских гласных-купцов 10 сентября 1896 г. го-
родская дума разрешила включить в состав 
Казанского сиротского суда представителя 
городской мусульманской общины [Жур-
нал, 1896, с.239–242; 251–252].

Несмотря на некоторые особенности как 
сословной структуры городского татарско-
го населения, так и городского сословного 
самоуправления, в целом их развитие шло в 
русле общероссийских тенденций.



Глава 3. Военно-служилое сословие 163

ГЛАВА 3
Военно-служилое сословие

§ 1. Оренбургские и уральские казаки

Елена Годовова
Расселение и численность. Уральские 

(яицкие) казаки в XVI – начале XX в. успеш-
но освоили среднее и нижнее течение реки 
Урал (Яик) и приуральские степи. В первой 
половине XIX в. их численность увеличи-
лась в 2 раза, за вторую половину – в 1,7 
раза, в основном за счет естественного при-
роста [Кортунов, 2009, с.20–23].

Оренбургское казачье войско (ОКВ) за-
нимало территорию от Илецкого городка до 
Оренбурга и далее через Верхнеуральск и 
Троицк вплоть до Звериноголовской крепо-
сти, граничившей с Сибирью.

В первой половине XIX в. правитель-
ство предприняло ряд мер, направленных 
на увеличение численности казачьих войск 
и на еще большую централизацию системы 
управления войсками. Увеличению числен-
ности оренбургских казаков способствовала 
реорганизация Оренбургской пограничной 
линии (1835–1840 гг.). 

Динамику изменения численного соста-
ва оренбургского войска можно проследить 
по следующим статистическим данным: в 
1798 г. – 44000 душ об.п., в 1834 г. – 70050, 
в 1846 г. – 160600 и к концу ХIХ в. – 350614 
душ об.п. [Материалы, 1905, с.83–84; Мате-
риалы, 1913, с.256–258; РГВИА, ф.414, оп.1, 
д.312, л.43–46; Кортунов, 2004, с.23].

Система управления. Главной целью 
реформирования иррегулярных войск было 
стремление сделать казачество «послушным 
инструментом» проведения государствен-
ной политики. В 1798 г. было организовано 
11 башкирских, 5 мещерякских кантонов, 5 
кантонов оренбургских и 2 кантона ураль-
ских казаков [ПСЗ-1, 1798, №18477]. На 
кантоны возлагались ежегодно, с 16 мая по 
16 ноября, охрана Оренбургской погранич-
ной линии протяженностью от реки Тобол 
вниз по реке Урал до Каспийского моря. Она 

была разделена на пять дистанций. Первая 
включала крепости и редуты от Звериного-
ловской крепости до Верхнеуральска, вторая 
– от Верхнеуральска до Орской крепости, 
третья – от Орской крепости до Оренбур-
га, четвертая – от Оренбурга до Уральска, 
пятая – от Уральска до Гурьева. Башкиры, 
мещерякские и оренбургские казаки несли 
пограничную службу на первых четырех 
дистанциях, общая протяженность которых 
составляла 1239 верст [История Башкор-
тостана, 1996, с.357]. Согласно «Положе-
нию об организации управления казачьим 
войском» 1803 г., Уральское казачье войско 
(УКВ) поступило в ведение оренбургского 
губернатора (до этого подчинялось высшим 
правительственным учреждениям) [Исто-
рия казачества Урала, 1992, с.128], а в орен-
бургском войске была учреждена Войсковая 
канцелярия по образцу Черноморского и 
Уральского казачьих войск, зависевшая «по 
делам военным от инспектора Оренбург-
ской инспекции, а по гражданским состояла 
в ведении губернского начальства и особен-
но управляющего губернией» [ПСЗ-1, т.27, 
№ 20786].

Войскам впервые была установлена еди-
ная форма обмундирования. 

Период правления Николая I был време-
нем усиленного развития казачьих войск, 
получивших новое устройство. В 1840 г. 
было принято «Положение об Оренбург-
ском казачьем войске», впервые юридиче-
ски закрепившее за войском обширную тер-
риторию, внутри которой находилось около 
десяти деревень, частных владений и города 
Верхнеуральск, Троицк и Челябинск. Общая 
численность земель войска в 1840 г. соста-
вила 7749944 дес., позднее она достигла 8,5 
млн. дес. сплошной территории [Стариков, 
1890, с.108]. 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар164

Новое «Положение» заменило кантон-
ную систему полковыми округами. В воен-
ное время каждый полковой округ должен 
был формироваться из числа проживающих 
на его территории казаков. 

Управление ОКВ, по опыту Донского 
войска, разделялось на военное и граждан-
ское и передавалось войсковому наказному 
атаману, который подчинялся командиру 
Отдельного Оренбургского корпуса. Ис-
полнительным органом являлось Войско-
вое правление, при нем работали войсковая 
врачебная управа и войсковой прокурор. 
Решение гражданских дел передавалось 
полковым и станичным правлениям. Пол-
ковые правления, сменившие кантональные 
канцелярии, были учреждены в каждом из 
десяти созданных округов и возглавлялись 
штаб-офицерами. Низшим звеном войско-
вой структуры управления становились 
станичные правления, возглавлявшиеся ста-
ничными начальниками. 

«Положение» 1840 г. обособило войско 
и в судебном отношении. Дела по воин-
ским преступлениям рассматривала дейст-
вовавшая при Войсковом дежурстве Ко-
мис сия военного суда. Гражданские дела, 
имуществен ные споры и мелкие преступле-
ния разбирались в станичных судах и чи-
новниками полковых правлений [Шадрин, 
1999, с.160–161].

В УКВ, с небольшими дополнениями, 
сохранилось управление, установленное 
«По ложением» 1803 г.; власть здесь сосре-
дотачивалась в руках войскового атамана и 
войсковой канцелярии, имевшей военную и 
гражданскую экспедиции. 

В пореформенный период началось ре-
формирование казачьих войск с целью лик-
видации сословной замкнутости казачества 
и «обращения его в гражданское состояние». 
В 1865 г. устройство ОКВ претерпело изме-
нения, характер которых был диаметрально 
противоположным тому, что произошло в 
войске в 1840 г.: оно вновь вошло в состав 
губернии, а в судебном и полицейском от-
ношении было подчинено общим присут-
ственным местам. 

Подобные изменения произошли и в УКВ 
[История казачества Урала, 1992, с.144].  В 
1869 г. войсковая канцелярия и канцелярия 
наказного атамана были заменены войско-
вым хозяйственным правлением, которое 

состояло из председателя по назначению от 
правительства, двух советников казначея по 
выбору от войска и трех казачьих депутатов 
– по одному от каждого уезда. Кроме того, 
был образован съезд выборных станичных 
депутатов в количестве 62 чел. для решения 
войсковых хозяйственных дел [Савельев, 
1913, с.2].

Самоуправление. В 1870 г. казаки полу-
чили новое «Положение об общественном 
управлении в казачьем войске», по которо-
му важную роль стали играть станичные 
сходы, получившие право избирать атамана 
станицы, судей и писарей с последующим 
утверждением их войсковым атаманом. 
Станицы приобрели некоторые права в ре-
шении экономических и военных вопро-
сов своей жизни (сдача станичных земель 
в аренду, очередность выхода на военную 
службу) [Футорянский, 2000, с.84]7.

Станичное правление решало дела ста-
ничного схода, ежемесячно проверяло ста-
ничные суммы и станичные хлебные запас-
ные магазины. Для составления станичного 
суда ежегодно станичным сходом избира-
лись от 4 до 12 очередных судей. Станичный 
суд собирался через каждые две недели по 
воскресеньям, при необходимости – чаще 
[ГАОО, ф.6, оп.13, д.3574, л.6]. 

Введение в действие «Положения» 
1870 г. ослабило административную систе-
му управления, войсковое население по-
лучило ряд прав и стало самостоятельно 
решать некоторые вопросы местной жизни, 
связанные с хозяйственной деятельностью, 
открытием учебных заведений, определени-
ем очередности выхода на полевую службу.

В 1880 г. было принято новое «Поло-
жение об общественном и хозяйственном 
управлении Уральским войском», сосредо-
точившее в руках наказного атамана всю 
полноту власти и отменившее выбор совет-
ников [Савельев, 1913, с.2]. 

Система общественного управления ста-
ниц и поселков, в окончательном виде офор-
мившаяся в начале 1890-х гг., имела ряд 

7 В станичный сход входили все домохозяева, 
принадлежавшие к станичному обществу. Главным 
на станичном сходе был станичный атаман, кото-
рый отвечал за сохранение порядка и благополучия 
в пределах станицы. Станичное правление состоя-
ло из станичного атамана, его помощников и ста-
ничного казначея.



Глава 3. Военно-служилое сословие 165

недостат ков, прежде все-
го в сфере разграничения 
полномо чий на раз ных 
уровнях власти [Га нин, 
2006, с.16].

Функции. По «Поло-
жению» 1840 г. ОКВ 
обя зано было охранять 
Оренбургскую военную 
линию, высылать войска 
в степь, во внутренние гу-
бернии для полицейской 
службы, во время войны 
в действующую армию 
и т.д. [ГАОО, ф.6, оп.8, 
д.169, л.4–4об.].

Что касается несения 
военной службы уральскими казаками, то, 
согласно новому положению, введенному 
на Урале, разрешалось отбывать службу по-
средством вызова желающих, но с условием, 
чтобы каждый казак прослужил в полевых 
частях не менее года, молодые казаки долж-
ны были три года обучаться по станицам, а 
льготные казаки являться в течение 7 лет еже-
годно на три недели в лагерь, все же прочие 
казаки полевого разряда – являться ежегодно 
для осмотра обмундирования и снаряжения. 
Войско должно было выставлять в военное 
время 9 конных полков, гвардейскую сотню 
и учебную сотню [Савельев, 1913, с.15].

В середине века значительно увеличи-
лось количество обязательных нарядов. 
С целью обеспечения «тишины и спокой-
ствия» казачьи команды стали высылаться 
для несения военно-полицейской службы в 
различные губернии империи. ОКВ ежегод-
но направляло один полк в Москву, сводный 
четырехсотенный отряд – на Нижегород-
скую ярмарку, а также команды для под-
держания порядка в Пермскую, Казанскую, 
Вятскую и другие губернии. Подразделения 
казаков использовались при подавлении 
революционных выступлений на окраинах 
империи, для усиления земской и городской 
полиции [Годовова, 2007, с.61]. 

Этнический и конфессиональный сос-
тав ОКВ. В конце XVIII в. к ОКВ были при-
числены татары Сеитова посада [Материа-
лы, 1905, с.80], из них было организовано 
три пятисотни, где по штату положено было 
иметь: полковников, или пятисотников – 3, 
пятисотных есаулов – 3, писарей полковых 

– 3, сотников – 15, сотенных есаулов – 15, 
хорунжих – 15, пятидесятников – 30, рядо-
вых казаков – 1416, всего – 1500 чел. В со-
ответствии с данным штатным расписанием 
на должности полковников 1-й, 2-й и 3-й 
пятисотни были назначены Г.Рахматуллин, 
Сулейманов и А.Сагятов. 1-я пятисотня сос-
тояла из 407 служащих и 583 отставных и 
малолетних. Во 2-й и 3-й пятисотнях служа-
щих было 412 и 392 чел. соответственно, а 
отставных и малолеток – по 577 чел. Одежда 
и лошади командируемых казаков поставля-
лись от общества, порох и свинец – от казны 
[Материалы, 1905, с.81–82]. Для управления 
татарами Сеитова посада под ведомством 
войсковой канцелярии было учреждено ста-
ничное правление с войсковым старшиной 
на должности председателя и двумя присут-
ствующими, которое разбирало и решало 
все уголовные и прочие казачьи дела [Дело 
о записи, 1900, с.52–54]. 

В первой половине ХIХ в. на службу в 
войско были зачислены татары деревень 
Чесноковка, Зубачистенка 1 и Зубачистенка 
2, Ускалыцкая, Новоумеровская и др. [Кор-
тунов, 2009, с.82].

В основном татары числились в шести 
полках войска (1, 2, 3, 6, 7, 8-й полки) [Кор-
тунов, 2009, с.92; Годовова, 2007, табл.2].  В 
1853 г. общее количество мусульман состав-
ляло 4885 чел., к 1855 г. – 5650 чел., мечетей 
было 24 [Кортунов, 2009, с.85]. 

К концу ХIХ в. на территории ОКВ про-
живало 87,4% славянского населения, татар 
было 9%, башкир – 1,7%, мордвы – 1,2%, 
казахов – 0,3%, калмыков – 0,23%, чувашей 

Оренбургские казаки. Фото 2-ой  пол. XIX в.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар166

– 0,12% и марийцев – 0,05% [ГАОО, ф.164, 
оп.1, д.64а, л.56–58; Савельев, 1913, с.4]. 

С 1736 г. составной частью ОКВ были 
крещеные татары – нагайбаки. Эта группа 
формировалась на основе взаимного сме-
шения и культурного сближения в районе 
Нагайбацкой крепости тептярей (включая 
крещеных), старокрещеных из крестьян 
и казаков. В 1842 г., в связи с изменением 
границ территории ОКВ, нагайбаки в числе 
1250 душ м.п., «входившие в Бакалинскую 
и Нагайбацкую станицы», были переселены 
далеко на восток (Верхне уральский у.). В 
1843 г. этим поселениям были даны совре-
менные названия – Кассель, Фершампенуаз, 
Париж, Требия, Краснокаменск, Астраленка, 
Арси, Куликовский. Часть из них поселилась 
в казачьих селениях Неженское, Ильинское, 
Подгорный, Гирьял, Алла-Байтал. Тогда же, 
или несколько позже, нагайбаки были посе-
лены в селениях Попово, Варламово, Клю-
чевский-второй [Исхаков, 2004].

Татары в Уральском казачьем войске. 
Уральское войско изначально комплектова-
лось из полиэтнических беженцев. Основ-
ную массу казачества составляли русские, 
но в него вошло немало ногайцев, кубан-
ских и волжских татар, постепенно прини-
мавших христианство. Однако позднейшие 
переселенцы и «по переходу в казачество» 
сохраняли прежнюю этноконфессиональ-
ную идентичность [Материалы по стати-
стике, 1877, с.139]. 

Причисления посторонних лиц в УКВ 
производились редко, из массовых причис-
лений известны следующие: в 1817 г. 176 
служилых и ясачных татар из деревень Уска-
лыцкая и Новоумеровская с разрешения вла-
стей переселились в д.Никольскую. В 1832 г. 
по распоряжению правительства было зачис-
лено в казачье сословие Уральского войска 
762 кочевника-башкира «вместе с землею» 
[История Башкортостана, 1996, с.345]. Чис-
ленность казаков УКВ уступала Оренбург-
скому войску. Так, в 1856 г. в составе УКВ 
числилось 72109 душ об.п., к концу ХIХ в. 
– 111927 чел. [Савельев, 1913, с.3]. 

Основную часть мусульман в этническом 
плане представляли татары, пока в 1838 г. 
9-й башкирский кантон, сформированный из 
переселенных в Саратовскую губ. башкир и 
объединявший три юрты, «из-за дальности 

расстояния по управлению» от Оренбурга 
не был приписан к УКВ как башкирское 
отделение, хотя и сохранил прежний рас-
порядок жизни [Загидуллин, 2006, с.120] и 
оставался в его составе до 1865 г. [Бородин, 
1891, с.313].

В УКВ имелись полностью как татар-
ские, так и калмыцкие селения. Мусульмане 
составляли довольно значительную часть 
населения Илецкой и Чижинской дистанций, 
Мустаевского, Мухорского, Мухранского, 
Глинского, Озерского поселков [Дубовиков, 
1996, с.342]. В 1855 г. мусульмане – 3407 
душ м.п. – были расселены в 38 селениях, 
общественное богослужение производилось 
в 8 соборных и 6 пятивременных мечетях. 

В этническом плане в 1858–1862 гг. УКВ 
состояло из русских (86%), башкир (7%), 
татар (5%) и калмыков (1,4%) [Материалы, 
1866, с.334].

Татар среди офицерства было немного. 
Например, в 1813 г. среди 7 полковников 
и подполковников не было ни одного тата-
рина, из 7 войсковых старшин татарин был 
один – Узбек Тюняев [РГВИА, ф.489, оп.1, 
д.3092, л.5]. Не было татар ни среди есаулов, 
ни среди казаков, имевших «регулярные» 
чины поручиков и майоров. Среди 104 сот-
ников и хорунжих оказалось только 3 тата-
рина [РГВИА, ф.489, оп.1, д.3092, л.53, 57, 
61]. Даже среди урядников татар было не-
много – 5 чел. из 128. В числе счастливых 
обладателей первого офицерского казачьего 
чина был хорунжий А.Акиров [Уральские, 
1867, №38].

Землевладение и землепользование. 
Земля – основное богатство и привилегия 
казачьих войск. Основу благополучия орен-
бургских казаков составляла земля, пожало-
ванная им указами 1736, 1743, 1744 гг. «за 
разные заслуги во время башкирских бун-
тов» [Историческая записка, 1904, с.65], а 
также право пользоваться озерной и речной 
водой, право охотиться и добывать полез-
ные ископаемые.

В начале ХIХ в. каждый казак обраба-
тывал столько земли, сколько мог, так как 
отсутствовали строгие правила землеполь-
зования. Однако по распоряжению казен-
ных палат часть земель отошла во владение 
других сословий, так что многие станицы 
остались при 15-десятинном (и меньшем) 



Глава 3. Военно-служилое сословие 167

душевом земельном наделе, что, есте-
ственно, вызывало недовольство казаков.  В 
1832 г. оренбургским казакам был отведен 
30-десятинный надел на душу м. п. – казаки, 
имевшие даже 20-десятинный земельный 
надел, не в состоянии были нести службу «с 
должной исправностью, снабжать себя соб-
ственною одеждою, оружием, лошадьми» 
[РГИА, ф.1263, оп.1, д.2340, л.85]. 

В «Положении» 1840 г. указывалось на 
30-десятинный душевой надел как исходный 
при расчете общего количества земли для 
каждого из 10 образованных в ОКВ полко-
вых округов, а также на то, что служащим и 
отставным чиновникам войска назначаются 
«особые пожизненные участки» [Столетие, 
1911, с.261]. В ОКВ широко практиковалась 
сдача земли в аренду, которая не только при-
носила хороший доход арендодателю, но и 
увеличивала войсковой капитал [Годовова, 
2007, с.78].

Для урегулирования земельных от-
ношений в 1798–1842 гг. в Оренбургской 
губ. проводилось Генеральное межевание 
земли казаков. Однако проекты размежева-
ния земель не были реализованы, и только 
в 1862 г. было утверждено «Положение» о 

размежевании земель ОКВ [Положение о 
размежевании, 1862]. 

К концу ХIХ в. земли в ОКВ делились 
на следующие категории: войсковые, ста-
ничные, или юртовые, офицерские и чи-
новничьи. Земли УКВ подразделялись на 
войсковые и предоставленные в пользова-
ние казахам. Уральские казаки пользовались 
землей на правах нераздельного общинного 
владения. 

Характер землепользования и земле-
владения на этих землях был различным. 
Верховным собственником казачьих земель 
была казна. Земли отдельных казачьих войск 
находились в их «вечном пользовании» [Фу-
торянский, 1997, с.64]. Субъектами права 
собственности на такие земли считались со-
словные общества и учреждения, например 
«общество сельских обывателей», во мно-
гом аналогичное «станичному обществу» 
[Махрова, 1999, с.26]. Однако, признавая 
вой ско собственником земли, государство 
не допускало полного и самостоятельного 
распоряжения землей и ее недрами со сто-
роны войсковой администрации [Годовова, 
2007, с.86].

§ 2. Служилые татары-казаки в Западной Сибири 

Гульсифа Бакиева

Одну из сословных групп сибирских 
татар представляли служилые татары (йо-
мышлы), потомки которых происходили 
от военно-феодальной знати Сибирского 
ханства. В состав служилых татар вошли 
бывшие кучумовские «мурзы» и «мурзи-
чи», «беки» (владельцы самостоятельных 
уделов), племенные князцы, духовенство 
[Бахрушин, 1955, с.164–165]. Российское 
правительство «в лице служилой знати по-
лучило подготовленный военный контин-
гент, сыгравший важную роль в процессе 
дальнейшей колонизации территории», уме-
ло использовало их как «наиболее сильную 
и авторитетную часть подвластного населе-
ния» [Тычинских, 2010, с.236]. 

На протяжении XVII–XIX вв. в системе 
управления сибирско-татарским служилым 
сословием происходили изменения. До се-
редины XVIII в. служилые татары, как и 
другие подразделения казаков, находились 

в ведении Сибирского приказа, получая от 
него жалованье за службу. Указом Сената от 
1744 г. все регулярные и нерегулярные во-
йска Сибири были переданы в ведение Во-
енной коллегии. В 1797 г. городовые казаки 
из Военной коллегии были переведены в 
ведение гражданских губернаторов. «Устав 
сибирских о городовых казаках» 1822 г. под-
твердил подчинение казачьих полков граж-
данской власти – губернаторам и областным 
начальникам; городских и уездных команд 
– окружным начальникам и городничим. 

На протяжении XVIII – в начале XIX в. 
головами тобольских служилых татар яв-
лялись представители сибирских татар из 
рода Кульмаметьевых. Российские власти 
рассматривали аборигенную верхушку как 
своих агентов на местах. Голова собирал 
ясак с ясачных татар, производил над ними 
суд и расправу, следил за политической бла-
гонадежностью служилых и «захребетных» 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар168

татар [Бахрушин, 1955, с.77]. Грамотой Ека-
терины II род Кульмаметьевых в 1787 г. был 
возведен в дворянское достоинство [РГИА, 
ф.1286, оп.2, д.347, л.18]. Однако с начала 
XIX в. Кульмаметьевы постепенно стали 
утрачивать свою власть, решающим факто-
ром в этом стал «Устав о сибирских горо-
довых казаках» 1822 г., ликвидировавший 
институт голов служилых татар. Во главе 
Сибирского татарского полка «утвержда-
лись атаманы из числа русских офицеров» 
[Тычинских, 2010, с.125].

Устав 1822 г. возложил на городовых ка-
заков преимущественно полицейские функ-
ции, причислив их непосредственно к гу-
бернской и окружной полиции. Кроме того, 
городовые казаки привлекались для вы-
полнения других поручений – для развоза 
и продажи продовольствия, сбора податей 
с местного населения, организации земле-
устройства и т.д.

Закон регламентировал порядок фор-
мирования казачьих полков, закрепивший 
сословный принцип комплектования. До 
16 лет дети казаков состояли в звании от-
цов, по достижении 16-летнего возраста их 
включали в «списочный учет» и выдавали 
довольствие, а в 17 лет они уже начинали 
службу. Устав закрепил право получения за 
службу жалованья, земли из расчета 15 дес. 
на душу, а также освобождение от податей и 
земских сборов [ПСЗ-1, т.37, №29131]. 

В начале XVIII в. служилые татары То-
больска, Тюмени, Тары и Томска (Тоболь-
ская губ.) были объединены в Сибирский 
татарский городовой полк, который состоял 
из 5 татарских казачьих команд. Три из них 
находились в Тобольском у., одна – в Тю-
менском и одна – в Ялуторовском у. [Тычин-
ских, 2010, с.97]. В 1849 г. на основе ранее 
существовавшего Сибирского татарского 
полка был создан Тобольский конный полк 
– иррегулярное войсковое формирование 
для несения конвойно-охранной службы 
[Арапов, 2002, с.126]. В 1861 г. Тобольский 
конный полк вместе с Тобольским и Том-
скими полками вошли в состав Сибирского 
линейного войска [Щеглов, 1883, с.441].  В 
1868 г. Тобольский конный полк был рас-
пущен, а служилые татары перешли в сос-
ловие крестьян [ПСЗ-2, т.43, с.822]. 

За службу служилые татары получали 
денежное и соляное жалованье, хлебным 

же жалованьем «поверстаны» были не все. 
Правительство рассматривало выполнение 
ими военной службы как разновидность 
ясака, взимаемого с аборигенного населения 
[Гончаров, Ивонин, 2006, с.26]. О том, что 
по правовому положению служилые татары 
были близки к ясачным, свидетельствует и 
тот факт, что оклады денежного и соляно-
го жалованья большинства служилых татар 
были ниже, чем у других служилых катего-
рий. Размеры жалованья существенно раз-
личались не только между различными ка-
тегориями служилых людей, но и внутри 
определенной категории в разных городах 
[Тычинских, 2010, с.73]. Оклады служилых 
татар в Тобольске были выше, чем в других 
городах. В середине XVIII в. произошло 
уравнение окладов основной массы служи-
лых татар; кроме того, с этого времени хлеб-
ное жалованье и фураж им стали выдавать 
только во время несения службы. Такая си-
туация сохранилась и в XIX в.8 

Расселение и численность. В Тоболь-
ском у. юртовские служилые татары про-
живали совместно с татарами в г. Тобольске 
и соседних селениях по Тоболу и Иртышу. 
Они числились в 38 селениях. В состав слу-
жилых татар входили отставные служилые 
татары, их дети и захребетники (братья, 
племянники). В 1816 г. всех служилых татар 
в Тобольском у. (включая отставных и их де-
тей) насчитывалось 721 чел. [РГИА, ф.1264, 
оп.1, д.4, л.147об.–148], в середине XIX в. – 
929 чел. [Положение, 1849, с.51–53].

В Тарском у. служилые татары и их захре-
бетники имели собственные селения. Они 
жили в юртах Кыргапских, Туралинских, 
Аиткуловых, Атацких, Шиховых, в дерев-
нях Иткучакова, Атацкой, Бабиной, Сеито-
вой, Батугановой [Томилов, 1981, с.67, 140]. 
Доля служилых татар в составе населения 
Тарского у. в XVII в. была незначительной 
по сравнению с другими уездами. К концу 

8 В 1812 г. из 236 казаков Тобольской команды 
провиант и овес получали лишь 69 чел. [РГВИА, 
ф.489,оп.1, д.3758, л.4]. В Томской команде прови-
ант и овес получали 16 казаков из 28, а 10 чел. по-
лучали провиант и фураж по заводскому ведомству, 
где они проходили службу [РГВИА, ф.489, оп.1, 
д.3764, л.8об.]. Казаки Тюменской татарской каза-
чьей команды провиант и овес не получали по при-
чине наличия у них доставшихся от предков «хле-
бопахотных земель и сенных покосов» [РГВИА, 
ф.489, оп.1, д.3770, л.4].



Глава 3. Военно-служилое сословие 169

XVIII в. тарские служилые татары как этно-
сословная группа перестали существовать, 
растворяясь в среде ясачных татар [Тычин-
ских, 2010, с.166]. 

Тюменские служилые татары прожива-
ли совместно с татарами в юртах по Тоболу 
от устья Исети до устья Иски. В соседнем 
Ялуторовском у. они числились в 4 юртах 
[ГУТО ГАТ, ф.329, оп.13]. В середине XIX в. 
служилые татары Ялуторовского у. (5 селе-
ний) вместе с частью тюменских служилых 
татар входили в 4-ю сотню (172 чел.). В 5-ю 
сотню входили служилые татары 14 селений 
Тюменского у. В середине XIX в. в 5-й сотне 
насчитывалось 253 служилых татарина [По-
ложение 1849, с.53; табл.7–8].

Таким образом, в XIX в. большинство 
служилых татар проживали в селениях, а в 
городах Тобольск, Тюмень и Тара постоян-
но проживала незначительная их часть, хотя 
изначально (XVI–XVII вв.) служилые тата-
ры были приписаны к городам. По данным 
ревизии 1816 г., в Тобольске проживали 134 
служилых татарина: 1 офицер, 1 старшина, 
71 казак, детей казачьих – 61. Только слу-
жилые татары Томской казачьей команды в 
начале XIX в. проживали в городе в полном 
составе: 1 старшина, 19 казаков, 20 казачьих 
детей и 14 отставных татар [Томилов, 1981, 
с.79, 197–198]. 

Функции. В начале XIX в. служилые та-
тары, наряду с несением воинской службы, 
участвовали в сборе податей, сопровождали 
колодников и казенные грузы, работали в 
канцеляриях курьерами и счетчиками и др. 

По «Уставу о сибирских городовых каза-
ках» 1822 г. на служилых возлагались, пре-
жде всего, полицейские функции – поимка 
беглых, охрана порядка в городах, патру-
лирование в ночное время, этапирование 
ссыльных. Кроме того, они, как и в преды-
дущий период, осуществляли сбор податей 
с местного населения, участвовали в строи-
тельстве и землеустройстве, охране государ-
ственной собственности, их использовали в 
качестве почтальонов, казначейских счетчи-
ков и т.п. [ПСЗ-1, т.37, ст.29131].

Землепользование. Владение и поль-
зование землей служилыми татарами осу-
ществлялись на условиях несения службы. 
«Устав об инородцах» и «Устав о сибирских 
городовых казаках» 1822 г. подтвердили на-

деление служилых татар землей из расчета 
15 дес. на 1 душу м.п.

После упразднения в 1868 г. Тобольских 
конного полка и пешего полубатальона слу-
жилые татары были переведены в сословие 
крестьян и уравнены с ними в правах земле-
пользования. Однако право на угодья имели 
лишь трудоспособные казаки с 28-летнего 
возраста. Лица, не достигшие 28 лет, а также 
старики угодья не получали. Участки умер-
ших бывших казаков должны были перейти 
в общинное владение ясачных татар [ГУТО 
ГАТ, ф.335, оп.1, д.26, л.9–10]. С этого вре-
мени бывшие служилые татары должны 
были платить подати и нести повинности 
за право пользования землей, как и ясачные 
татары. При этом служилым татарам были 
предо став лены определенные льготы по 
уплате податей. 

Однако и после ликвидации в 1868 г. их 
иррегулярных частей служилые татары де-

Казак городо-
вых казачьих 
полков Запад-
ной Сибири: 
Тобольского, 
Сибирско-
Татарского 
и Томского. 

1824–1825 гг.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар170

юре продолжали учитываться отдельно от 
других категорий сибирско-татарского на-
селения; это было обусловлено тем, что они 
получали льготы по уплате податей. Лишь 
в ходе административной реформы 1910 г. 
произошло уравнение их с сельскими груп-
пами татар. 

На протяжении всего периода своего 
существования сословие служилых татар 
сох раняло свою этническую и религиозную 
идентичность. Это предопределило обособ-
ленное положение служилых татар среди 
других групп сибирского казачества.

§ 3. Мещеряки

Лейла Тагирова

Кантонная система управления. Вве-
дение в 1798 г. в Приуралье кантонной си-
стемы подразумевало новую систему управ-
ления. Во главе административных единиц 
были поставлены кантонные начальники из 
мусульман. Функции кантонных начальни-
ков заключались в исполнении распоряже-
ний, предписаний и указов вышестоящих 
властей, для чего они были наделены зна-
чительными правами в военной, политико-
административной, судебно-полицейской 
и хозяйственной сферах. В их обязанности 
входили составление и представление гу-
бернатору ведомостей о числе чиновников, 
духовных лиц, количестве дворов, об обе-
спечении очередного набора служащих на 
линейную службу, о назначении соответ-
ствующего количества походных и др. Они 
же наблюдали за выполнением государ-
ственных и земских повинностей, сбором 
налогов с жителей своего кантона, прода-
жей и сдачей в аренду земель. Кроме того, 
они контролировали хозяйственную дея-
тельность жителей кантона, «дабы они при-
лежались к домостроительству, земледелию 
и всем прочим работам, а ленивых и беспеч-
ных принуждали к тому… отобрав на время 
все угодья, коими они пользовались, отда-
вая в работники хорошим хозяевам, назна-
чая плату… пока исправят свое поведение и 
найдутся в состоянии сами хозяйствовать». 
Кантонные начальники также решали мел-
кие судебные дела [ПСЗ-1, т.25, №18477].

Выборы управляющих кантонов произ-
водились баллотировкой шарами в присут-
ствии представителей земского суда, в обя-
занности которых входило наблюдение за 
тем, чтобы к выборам допускались чиновни-
ки только «беспорочного поведения, расто-
ропные», знающие русский язык и «тюрки». 
Кроме того, лицам, состоявшим под судом, 

«не разрешалось выставлять свою кандида-
туру» [Асфандияров, 2005, с.138]. Следует 
отметить, что при назначении первых кан-
тонных начальников выборы не практикова-
лись, они были назначены военным губер-
натором [ПСЗ-1, т.25, №18477].

Управляющие мещерякскими кантонами 
относились к военному чиновничеству и 
получали чины, характерные для казачьих 
войск. Соотношение между зауряд и дей-
ствительными чинами было примерно оди-
наковым.

Для производства текущих дел в канто-
нах были учреждены штаб-квартиры, за-
ведены журналы входящих и исходящих 
бумаг, шнуровые книги для записи собирае-
мых денежных налогов. Кантонным началь-
никам разрешалось иметь 1–2 помощни-
ков, в зависимости от территории кантона, 
и двух чиновников в должности писаря 
[ПСЗ-1, т.25, №18477]. Сверх того, управля-
ющим кантонами было положено «для по-
сылок по службе» иметь двух вестовых из 
числа отставных, малоспособных к службе 
юношей. Кантоны были разделены на юрты, 
включавшие в себя группы деревень. Во 
главе юрт стояли юртовые старшины, не-
посредственно подчинявшиеся кантонному 
начальнику. Они назначались управляющим 
кантоном из числа кандидатур, выбранных 
чиновниками от каждой юрты. Главной обя-
занностью юртового старшины были орга-
низация и отправка два раза в год команд на 
линейную службу из казаков-очередников 
подчиненных ему деревень. Кроме того, 
они руководили сбором налогов, следили 
за выполнением государственных и денеж-
ных повинностей. Юртовые старшины вы-
полняли в основном те же функции, что и 
кантонные начальники, только в пределах 
вверенных им юрт.



Глава 3. Военно-служилое сословие 171

Кроме чиновников внутреннего управ-
ления кантонов, были чиновники военной и 
рабочей службы. В обязанности последних 
входили сопровождение и контроль за каза-
ками во время командирования на службу.

В 1798–1834 гг. кантонные начальники 
были освобождены от несения натуральных 
повинностей, но они не получали жалова-
нья [РГВИА, ф.405, оп.6, д.5874, л.49об.], 
что являлось дополнительной причиной 
злоупотребления ими властью. К тому же, 
до 1830-х гг. управляющие кантонами под-
чинялись непосредственно оренбургскому 
военному губернатору, и общий контроль за 
их деятельностью был невысоким. 

В 1834 г. было образовано Башкиро-
ме щерякское войско, введена должность 
командующего войском и канцелярии.  С 
1837 г. все дела, касавшиеся населения 
кантонов, решались через командующего, 
с последующим утверждением генерал-гу-
бернатором. Уголовно-следственные дела 
изымались из гражданского судопроизвод-
ства и передавались на рассмотрение воен-
ного суда. В 1835 г. были введены должно-
сти попечителей кантонов (выбирались из 
числа русских армейских штаб-офицеров) и 
стряпчих (из гражданских чиновников). 

Всего было образовано шесть попечи-
тельств (округов), включавших от 20 до 
60 тыс. душ м.п.9 Обязанностями попечи-
телей являлись: 1) наблюдение за выпол-
нением предписаний губернских властей; 
2) контроль за несением службы населени-
ем кантонов; 3) проведение медицинского 
осмотра при нарядах лиц, числящихся от-
ставными или неспособными к службе, а 
также медицинское освидетельствование 
«малолетков»; 4) присутствие при выборе 
кантонных начальников и юртовых стар-
шин; 5) контроль за несением повинностей; 
6) наблюдение за «земледельческими заня-
тиями»; 7) проведение следственных и су-
дебных дел по маловажным преступлениям 

9 В первое попечительство входили 1, 2, 3-й 
башкирские кантоны, во второе – 4, 5-й башкир-
ские и 1-й мещерякский кантон, в третье попечи-
тельство – 6 и 9-й башкирские кантоны, в четвертое 
– 7-й башкирский и 2, 5-й мещерякские кантоны, в 
пятое попечительство входили 8, 10-й башкирские 
и 3, 4-й мещерякские каноны, в шестое – 11, 12-й 
башкирские кантоны [История Башкортостана, 
1996, с.351].

и кражам в пределах вверенных им попечи-
тельств (с 1841 г. не превышавшим 15 руб. 
сер. [РГВИА, ф.405, оп.6, д.9049, л.279], с 
1854 г. – 30 руб. сер. [РГВИА, ф.405, оп.6, 
д.12941, л.8]).

В сферу деятельности стряпчих входили 
наблюдение за судебными делами, связан-
ными с землевладением, присутствие при 
межевании и «отдаче в аренду» земель, до-
несение начальству о случаях притеснения 
башкир и мещеряков со стороны других 
ведомств [Асфандияров, 2005, с.40–41]. Та-
ким образом, попечители и стряпчие были 
дополнительным звеном в системе опеки и 
контроля над населением войска.

С 1840 г. управляющие кантонами нача-
ли получать жалованье по 185 руб. 90 коп. 
сер. в год, с 1845 г. помощники кантонных 
начальников получали по 50 руб., юрто-
вые старшины – 15 руб. сер. в год [РГИА, 
ф.1284, оп.232, д.206, л.9].

Окончание эпохи непрерывных военных 
кампаний (начало XIX в.) и дальнейшее 
развитие стрелкового и артиллерийского 
оружия), усовершенствование системы ор-
ганизации управления армией делали мало-

Караван-сарайская мечеть Оренбурга – богослу-
жебное здание Башкиро-ме щерякского войска. 

Фото нач. ХХ в.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар172

эффективными архаичные иррегулярные 
войска, оснащенные преимущественно хо-
лодным оружием. После подавления вос-
стания под руководством Кенесары Касы-
мова (1837–1847 гг.) российское влияние в 
Казахской степи укрепилось. Оренбургская 
пограничная линия – фактически государ-
ственная граница на юго-востоке страны – к 
середине XIX в. утратила свое значение. В 
результате отпала необходимость в воин-
ских командах башкир и мещеряков.

Власть постепенно переориентирова-
лась на перевод населения в крестьянское 
сословие, опасаясь, однако, что утрата 
военно-служилого статуса может вызвать 
недовольство в массах. В связи с этим ука-
зом от 21 января 1837 г. было «велено об-
ращать в податное состояние тех башкир и 
мещеряков, которые вводимый в их войске 
порядок и устройство сочтут для себя тя-
гостным и обременительным» [РГВИА, 
ф.405, оп.6, д.9049, л.277об.]. Оренбургский 
генерал-губернатор В.А.Перовский за годы 
своего правления обложил сбором 6849 
душ населения, его преемник В.А.Обручев 
(1842–1851 гг.) в 1843 г. в 10-м башкирском 
и 4-м мещерякском кантонах – 30750 душ, 
в 1844 г. – 38807 душ [РГВИА, ф.405, оп.6, 
д.5874, л.51 об; Асфандияров, 2005, с.182]. 
К концу 1840-х гг. кантоны были разделены 
«на служащие и неслужащие». Последние 
были освобождены от несения воинской 
службы, но продолжали оставаться под 
воен ным управлением и были обложены 
денежным сбором, составлявшим по 3 руб. 
сер. с каждого служащего и по 1 руб. сер. 
с отставного казака и «малолетка» [РГВИА, 
ф.405, оп.6, д.5874, л.50об.].

Следующий шаг по переводу башкир 
и мещеряков в крестьян был предпринят в 
1855 г., когда к войску были присоединены 
тептяри и бобыли, проживавшие в Орен-
бургской, Пермской и Вятской губерниях. 
Само войско стало именоваться Башкир-
ским, внутри него отныне существовало  
уже 28 кантонов. Из них девять были объ-
явлены служащими (1–6, 26–28-й кантоны), 
остальные – неслужащими. 

Такая ситуация сохранялась до 14 мая 
1863 г., когда было утверждено «Положе-
ние о башкирах», которое не упраздняло 
полностью кантонную систему управле-
ния, но предусматривало двухлетний пери-

од для подготовки окончательного слияния 
башкир, мещеряков и тептярей с крестьян-
ским населением. Вместо 28 кантонов было 
сформировано одиннадцать новых, терри-
ториально совпадавших с уездами. Во главе 
кантонов были поставлены русские офице-
ры, а не представители национального во-
енного чиновничества.

Окончательно кантонная система управ-
ления была отменена указом от 2 июля 
1865 г. В конце 1865 г. – начале 1866 г. баш-
киры, мещеряки и тептяри постепенно пе-
решли в ведение общих губернских и уезд-
ных по крестьянским делам присутствий и 
мировых посредников, обложены денежны-
ми повинностями.

Землепользование. В XVIII – 30-е гг. 
XIX в. основная масса мещеряков находи-
лась на башкирских вотчинных землях на 
основе договорных записей о припуске с 
уплатой владельцам угодий денежного об-
рока. Незначительное количест во мещеря-
ков владело землей, частично приобретен-
ной в собственность. Некоторые селения 
возникали на башкирских землях, ранее 
конфискованных казной (в т.ч. за участие в 
восстаниях), и на землях, жалованных царя-
ми. С 1832 г., после издания указа о земле, 
мещеряки, как представители военного со-
словия, наделялись 30 дес. земли на душу 
м.п. согласно 7-й ревизии 1816 г. Те, кто не 
смог предоставить тексты договорных за-
писей о припуске или купчие от башкир на 
земельные угодья, получали лишь 15 дес. на 
душу м.п. [Асфандияров, 2006, с.205–206].

Все мещеряки, входившие в Башкиро-
мещерякское войско, были оседлым насе-
лением, занимались хлебопашеством, выра-
щивали огородные культуры. Хлеб сбывали 
на сельских базарах либо в городах [РГИА, 
ф.1284, оп.232, д.52, л.6]. 

Расселение и численность. Мещеряк-
ские кантоны были образованы в местах 
компактного проживания мещеряков и не 
имели особых наименований (различались 
порядковыми номерами). Динамика числен-
ности населения определялась естествен-
ным приростом. В 1829 г. в мещерякских 
кантонах значилось 872 офицера, 29709 
казаков и 578 представителей духовенства, 
всего 31159 душ м.п. [ЖМВД, 1831, с.124–
125]. В 1842 г. мещеряков насчитывалось  72 
894 чел. (36768 м.п. и 36126 ж.п.) [РГВИА, 



Глава 3. Военно-служилое сословие 173

ф.405, оп.6, д.5874, л.48], в 1848 г. их числен-
ность составила 85153 чел. [РГВИА, ф.846, 
оп.16, д.18900, л.43], в 1856 г. – 110595 чел. 
[Кеппен, 1857, с.270–273].

1-й мещерякский кантон представлял со-
бой юрты в Троицком и Челябинском уез-
дах Оренбургской губ., по соседству с 4-м 
башкирским кантоном, а также на границе 
Шадринского у. Пермской губ. и Екатерин-
бургского у. «Столицей» кантона была д.Ад-
зи тарово [ПСЗ-1, т.25, №18477]. В 1847 г. 1-й 
мещерякский кантон упразднили, причислив 
первые четыре юрты к 5-му башкирскому 
кантону (с 1847 г. – 6-й башкирский кантон), 
пятую юрту – к 4-му загорному башкирскому 
кантону (с 1847 г. – 4-й башкирский кантон), 
шестую юрту – к четвертому западному баш-
кирскому кантону (с 1847 г. – 5-й башкир-
ский кантон) [ПСЗ-2, т.22, №21741].

Второй (с 1847 г. – первый) мещерякский 
кантон располагался в Стерлитамакском у. 
(кантонный центр – д.Бузовязы), третий (с 
1847 г. – второй) – в Бирском, Белебеевском 
и Уфимском уездах [ПСЗ-1, т.25, №18477]. 
Юрты четвертого мещерякского кантона (с 
1847 г. – третьего) находились в Бирском и 
Мензелинском уездах (кантонный центр – 
д.Богданово). Пятый (с 1847 г. – четвертый) 
кантон включал в себя мещеряков Белебеев-
ского у. (кантонный центр – д.Туркеево). 

В 1855 г., после образования Башкир-
ского войска и 28 новых кантонов, адми-
нистративные единицы перестали делиться 
на башкирские и мещерякские. Известно, 
что большая часть мещерякского населения 
(50% и более от населения кантона) про-
живала в 24-м кантоне, располагавшемся в 
Уфимском у. (22341 чел. об. п.) и 11-м кан-
тоне, находившемся в Екатеринбургском и 
Шадринском уездах (12245 чел. об. п.) [Кеп-
пен, 1857, с.270–273]. 

Повинности. Все мужское население 
кантонов в возрасте от 17 до 45 лет было 
обязано нести военную службу. Первона-
чально ее срок не был определен. Только 
после утверждения постоянного штата по 
управлению Башкиро-мещерякским вой-
ском в 1840 г. продолжительность службы 
начала составлять: для чиновников – 25 лет, 
для – казаков 30 лет, из них 25 на «полевой», 
5 лет на внутренней службе [РГВИА, ф.405, 
оп.6, д.9969, л.21об.]. 

Основной их обязанностью было несе-
ние службы на Оренбургской пограничной 
линии. Срок летней службы составлял 6 ме-
сяцев (с 15 мая до 15 ноября), затем коман-
ды возвращались домой, им на смену прихо-
дили другие. Число наряженных на зимнюю 
службу было втрое меньше по причине ред-
ких стычек с казахами в зимнее время.

Наряды на службу производились по 
«очередным» спискам, составленным по 
каждому кантону. Количество наряда, как 
на кордонную службу, так и на другие рабо-
ты, зависело «от меры надобности» и усмо-
трения генерал-губернатора [РГВИА, ф.846, 
оп.16, д.18900, л.118]. Башкиры и мещеряки 
отправляли службу за свой счет («на своем 
коште»), т.е. со своим оружием и лошадьми 
[ЦИА РБ, ф.И-2, оп.1, д.6755, л.26]. Соглас-
но правилам, в каждом кантоне выбирали 
двух-трех дистанционных начальников.  В 
их обязанности входили сопровождение и 
контроль над казаками в период службы. 

Как представители военно-казачьего сос-
ловия, мещеряки принимали участие в вой-
нах. В период Отечественной войны 1812 г. 
было сформировано два конных мещеряк-
ских полка [Асфандияров, 2006, с.255]. Кро-
ме того, до 1820-х гг. мещеряки участвовали 

Обер-офицер и казак Башкиро-мещерякского 
войска. 1845–1855 гг.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар174

в охране границы в Бессарабии, отправляли 
полицейскую и конвойную службу в Мо-
скве, Казани, Нижнем Новгороде, Перми. 
Отряды мещеряков использовались прави-
тельством для проведения карательных опе-
раций в Оренбургской губ. и Казахстане. До 
1840-х гг. они привлекались к этапной служ-
бе по Сибирскому тракту. 

С 1830-х гг. большую часть башкир и 
мещеряков стали привлекать в рабочие и 
транспортные команды, которые занимались 
возведением военных объектов, перевозкой 
грузов, строительством дорог и пр. Если в 
конце 1830-х – начале 1840-х гг. в рабочие 
и транспортные команды привлекалось 30% 
от общего количества наряженных на служ-
бу, то в начале 1850-х гг. – 86% [ЦИА РБ, 
ф.И-2, оп.1, д.6755, л.26].

Помимо военной службы, население кан-
тонов исполняло ряд других повинностей, в 
частности, перевозило почту на Оренбург-
ской пограничной линии. В 1834 г. эта по-
винность была заменена денежным сбором 
в 23 коп. сер. с души м. п. С 1822 г. башки-
ры и мещеряки платили особый налог по 25 
коп. [История Башкортостана, 1996, с.361] (с 
1842 г. – 30 коп.) с каждой рев. души (кроме 
чиновников и духовенства) в специальный 
денежный фонд для обеспечения продоволь-
ствием в неурожайные годы [РГВИА, ф.405, 

оп.6, д.5874, л.49об.]. В 1834 г. башкирам и 
мещерякам земледельческих кантонов де-
нежный сбор был заменен натуральным: по 
0,5 пуд. ржи и пшеницы и по 10 фунтов овса 
или ячменя с души. Население кантонов 
нес ло также такие натуральные повинности, 
как «подводная гоньба», постройка и ремонт 
дорог, квартирная повинность; платило госу-
дарственные и местные губернские земские 
сборы, мирские деньги на содержание пись-
моводителей и писарей, на канцелярские 
расходы кантонных управлений [История 
Башкортостана, 1996, с.358–362].

Введение кантонной системы управ-
ле  ния и получение мещеряками в XIX в. 
особого сословного статуса спо соб ст во-
вали некоторой изоляции и со хра нению 
определенного самосознания, не позво-
лявшего им интегрироваться в сос ловные 
группы татарского населения. Нахождение 
мещеряков в военно-казачьем сословии 
позволяло им, как и башкирам, получать 
образование в светских и военных учебных 
заведениях. Благодаря военной службе они 
могли подниматься по карьерной лестнице, 
получая зауряд и действительные чины, а 
также личное и потомственное дворянство, 
как, например, это было в династиях Вали-
товых, Ишбулатовых, Резяповых, Тупеевых, 
Янышевых и др. 

§ 4. Башкиры

Ильдус Загидуллин
В XVIII в. башкиры, исполнявшие по-

винности по военной иррегулярной службе, 
еще находились в ведении гражданского на-
чальства. Важной причиной в кардиналь-
ном изменении их административного под-
чинения стало учреждение башкирских 
кантонов [Нигматуллин, 1959, c.169–171], в 
1803 г. количество кантонов составило 12. 
Все административно-военные единицы 
были сформированы по территориальному 
признаку. Кантоны делились на юрты (ко-
манды), каждая, в свою очередь, объединяла 
от 700 до 1000 душ м.п. [История Башкор-
тостана, 1996, с.343–344]. В 1855 г., после 
присоединения тептярей и бобылей, по но-
вому административному делению Башкир-
ское войско состояло из 9 попечительств, 28 
кантонов и 394 юрт [История Башкортоста-

на, 2004, с.322]10. К 1862 г. в его составе на-

10 После учреждения в 1803 г. еще одного Баш-
кирского кантона в рамках Шадринского у. Перм-
ской губ., входившего ранее во 2-й башкирский 
кантон, сложилась следующая их нумерация: 1-й 
кантон – в Осинском и Пермском уездах, 2-й кан-
тон – в Екатеринбургском и Красноуфимском уез-
дах, 3-й – в Шадринском у., 4-й – в Троицком у., 
5-й – в Челябинском у., 6-й – в Верхнеуральском у., 
7-й – в Стерлитамакском у., 8-й – в Уфимском у., 
9-й – в Оренбургском у., 10-й – в Бирском у., 11-й 
– в Мензелинском у., 12-й – в Белебеевском, Бугуль-
минском и Бугурусланском уездах. Мещерякские 
кантоны распределялись по следующим уездам: 
1-й – в Троицком и Челябинском, 2-й – в Бирском 
и Мензелинском, 3-й – в Стерлитамакском, 4-й – в 
Уфимском, 5-й – в Бугульминском у. В зависимости 
от местожительства кантонных начальников цент-
ры кантонов менялись. В 1847 г. был упразднен 1-й 
мещерякский кантон. Входившие в него первые че-



Глава 3. Военно-служилое сословие 175

считывалось 1008875 чел., в т.ч.: «башкир» 
– 549452, мещеряков 138819, татар – 8631, 
тептяр – 241950, «черемис» (марийцы, чу-
ваши, мордва) – 51340, «вотяк» – 18684. В 
конфессиональном отношении Башкирское 
войско состояло из трех групп: 936568 му-
сульман, 70221 язычника, 2087 христиан 
[Алишев, 2005, с.275].

В иррегулярном войске были введены 
отличительные от казачьих формирований 
чины: «походного старшины», который ру-
ководил войсковыми частями во время сле-
дования в пункт назначения, на службу, а 
также «дистаночного начальника», имевше-
го в распоряжении несколько башкирских 
команд. На службе башкиры подчинялись 
казачьим офицерам [Записки, 1907, с.29]. 
В строевые части отправлялись мужчины в 
возрасте 20–50 лет в зависимости от количе-
ства дворов (в среднем 1 чел. на 4–5 дворов) 
и числа служащих, содержание которых 
осуществлялось за счет средств местных 
жителей. В 1798–1848 гг. башкиры и меще-
ряки ежегодно поставляли на Оренбургскую 
пограничную линию более 65% служа-
щих, они составляли основу иррегулярных 
войск. В 1822 г. их насчитывалось около 11 
тыс. чел. (70%). Отряды, направляемые на 
поимку беглых, содержались на средства го-
сударственного земельного налога. На этой 
службе они находились в течение трех лет, 
после чего заменялись другими [Асфандия-
ров, 2005, с.51–52, 57].

Политика правительства, направлен-
ная на усиление надзора за башкирами и 
мещеряками, в 1834 г. привела к переводу 
всех вопросов в компетенцию военного гу-
бернатора. Также были учреждены Военная 
канцелярия и должность командующего 
войском, в подчинение которого переходи-
ли кантонные начальники [Тагирова, 2011, 
с.90]. (В этот период происходила даль-
нейшая централизация управления ирре-
гулярными войсками, в 1835–1840 гг. осу-

тыре юрты были причислены к 5-му башкирскому 
кантону, 5-я юрта – к 4-му загорному, 6-я юрта – к 
4-му западному кантонам. (В 1832 г. 4-й башкир-
ский кантон был разделен на 4-й загорный и 4-й 
западный кантоны, который с 1847 г. стали имено-
ваться 4-м и 5-м кантонами, что привело к измене-
нию нумерации башкирских кантонов: прежний 
5-й стал 6-м, 6-й – 7-м, 7-й – 8-м и т.д. 2–й мещеряк-
ский кантон стал 1-м, 3-й – 2-м, 4-й – 3-м, 5-й – 4-м) 
[Асфандияров, 2005, с.24, 48].

ществлялась реорганизация Оренбургской 
пограничной линии, что привело к увели-
чению численности казачьих войск [Годо-
вова, 2009, с.157]). В 1853 г. командующему 
Башкиро-мещерякским войском было пре-
доставлено право начальника дивизии, что 
соответствовало чину наказного атамана 
Оренбургского казачьего войска. Наказной 
атаман – управлял делами войска, советуясь 
с войсковой канцелярией [Асфандияров, 
2005, с.36] .

На основе различных сборов с населе-
ния и других доходов в 1820-х гг. был сфор-
мирован башкирский войсковой капитал, 
который использовался на выдачу ссуд в 
неурожайные годы, обучение башкир в рус-
ских учебных заведениях, открытие школ 
и больниц и их содержание и т.д. После 
упразднения кантонного управления капи-
тал Башкирского войска, составлявший око-
ло 3 млн. руб., стал собственностью казны 
[Асфандияров, 2005, c.136–137].

Во второй трети XIX в. отчетливо проя-
вилось стремление имперской власти пре-
вратить башкирское военное сословие в 
крестьянское. В 1832–1834 гг., рекрути-
ровав мусульман, правительство построи-
ло тракт Верхнеуральск–Стерлитамак, в 
1835–1838 гг. – Новую пограничную линию 
Орск–Троицк (9 редутов и 12 пикетов) и 
все более активно вовлекало иррегулярное 
войско в транспортную команду для пере-
возки грузов, а также использовало для за-
готовки леса и его сплава по рекам Сакмар и 
Урал, для ремонта и благоустройства зданий 
в Оренбурге, Уфе, Уральске, для работы в 
войсковом хозяйстве – на поташных, конном 
и пчелином «заводах», по заготовке золы для 
производства шадрика в поташных пред-
приятиях и т.д. В конце 1840 г. значитель-
ная часть башкир, ведущих оседлую жизнь, 
и мещеряков была «обложена денежным 
сбором» взамен несения военной службы 
(200190 душ). В прежнем положении оста-
вались 101126 ревизских душ. К 1850-м гг. 
отпала необходимость в линейной службе 
башкир. Она была заменена службой в ра-
бочих командах, выполнением различных 
казенных работ (трудовой повинностью) и 
оказалась более обременительной, чем ли-
нейная служба [Асфандияров, 1968, c.161]. 
К 1860 г. Башкирское войско окончательно 
утратило свое значение как военная сила: на 
казенную работу командировалось до 90% 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар176

лиц, призываемых на службу [Асфандияров, 
2005, c.98].

В башкирских кантонах наблюдалась 
существенная разница в образе жизни и хо-
зяйственном укладе. По сведениям 1846 г., 
представители башкирского сословия в 1-м 
кантоне (Осинский и Пермские уезды Перм-
ской губ.), в 10-м (Бирский у.) и 11-м кантоне 
(Мензелинский и Сарапульский уезды) вели 
исключительно оседлый образ жизни. Зем-
ледельческое хозяйство существенно преоб-
ладало в 4-м западном кантоне (Троицкий у. 
– 90,1%), 8-м (Уфимский у. – 83,3%) и 12-м 
(Белебеевский, Бугурусланский и Бугуль-
минский уезды – 77,7% ). Всего же в баш-
кирских кантонах более половины хозяйств 
вели оседлый (52,5%), 47,4% – полукочевой, 
остальные – кочевой образ жизни. Согласно 
сведениям первой четверти XIX в., Белебе-
евский (2,78 четвертей посеянного хлеба 
на душу), Мензелинский (1,75), Уфимский 
(1,71) уезды были наиболее развитыми зем-
ледельческими районами. В целом, в баш-
кирских кантонах выделялись три хозяйст-
венных района: земледельческий (1-й, 
10-й, 11-й кантоны), земледельческо-ско-
товодческий (2-й, 4-й западный, 8-1, 12-й) и 
скотоводческо-земледельческий (3-й, 4-й за-
горный, 5-й, 6-й, 7-й, 9-й). Важно отметить, 
что военная администрация в разные пе-
риоды и с разной степенью интенсивности 
вела работу по ликвидации кочевого образа 
жизни среди башкир. Из-за изъятия и захва-
та вотчинных земель в башкирских канто-
нах уменьшалось поголовье скота: с 1827 
г. по 1855 г. число лошадей в хозяйствах в 
среднем уменьшилось с 1,37 до 0,98, коров 
– с 0,72 до 1,14 голов, в то же время уве-
личилось число овец и коз – с 0,99 до 1,44 
[Асфандияров, 2005, c.112–115].

Особенности ведения хозяйства были 
обусловлены тем обстоятельством, что по-
нятие «башкир» имело два значения – сос-
ловное и этническое. Татары-переселенцы 
из Среднего Поволжья в Приуралье записы-
вались в башкиры еще в XVII в. Происхо-
дило это следующим образом. Вначале они 
платили оброк за свои земли, оставшиеся в 
Казанской губ.; оказавшись в ведении уфим-
ской администрации, они облагались нало-
гами, характерными для ясачных башкир. 
Ясак не только являлся фактором, стимули-
ровавшим устройство пришлых на новых 
землях, но и способствовал укреплению их 

позиций в дальшейнем. Согласно архивным 
источникам второй половины XVII в., ясач-
ный бобыль, после того, как он «утверждал-
ся на новой земле и окрепло его хозяйство», 
мог перейти в башкирское сословие путем 
подачи челобитной, начав платить нарав-
не с башкирами ясак или получив справку 
от местного губернатора на проживание на 
данной местности, и т.д. Единственным до-
кументом, подтверждавшим владельческие 
права, были ясачные книги. В представле-
нии башкир ясак являлся символом вот-
чинного права на землю. Проникновению 
в этническую башкирскую общину также 
способствовал институт припуска в вотчин-
ные земли на основании договоров [Рамаза-
нова, 1984, с.41–50]. В результате оброчные 
крестьяне-татары Западной и Северной ча-
стей Уфимского у. стали называться «баш-
кирами» [Алишев, 2002, б.25]. 

В начале XVIII в. современники выделя-
ли три вида припуска: покупка земли, владе-
ние ею наравне с вотчинниками-башкирами 
и арендное владение. Аренда часто была 
бессрочной [Рамазанова, 1984, с.50]. В ре-
зультате в числе башкир оказывались слу-
жилые татары и служилые тарханы из та-
тар, а также оренбургские казаки-татары11 
[Денисов, 2006а, с.79, 80, 113; Габдуллин, 
2010, с.41–42; Амирханов, 2010, с.67–68]. 
Иначе говоря, «сословное содержание по-
нятия башкиры подтверждается тем, что в 
XIX в. немало представителей других со-
цио-этнических групп присоединилось к 
башкирам, иногда под названием “башкиры 
из вотяков” или “новобашкиры”» [Каппелер, 
2012, с.24]. В составе башкирского сосло-
вия были не только татары, но и локальные 
группы других нерусских народов12. И, нао-

11 Д.Н.Денисов по архивным источникам уста-
новил, что в 1798–1865 гг. по распоряжению во-
енных властей в число «башкир» была включена 
значительная часть жителей Сеитовой слободы и 
ее выселков, деревень Верхние и Нижние Чебенки, 
Зяк-Ишметово, Айдаралино, Тятер-Арасланово, 
Аширганово, Балыклы, Нижнее Ибраево, Стерли-
башево, ногайцы Воздвиженской крепости, Желто-
го и Никитинского редутов, Кундровской слободы, 
служилые татары деревень Дувекаево, Большая 
Ока, Асекеево, Султангулово, Кульшарипово и др. 
[Денисов, 2006а, с.79–80].

12 Например, в 1879 г. башкиры деревень Ново- 
и Старо-Янмырзино Бирского у. в числе 19 и 14 се-
мейств соответственно утверждали, что их предки 
происходят от марийцев-язычников [ЦИА РБ, ф.И-
295, оп.2, д.143, л.318].



Глава 3. Военно-служилое сословие 177

борот, в случае отсутствия у семьи средств 
на обеспечение содержания нарядов власти 
практиковали перевод башкира в тептяр-
ское сословие. В первой половине XIX в. 
таким семьям не позволялось записываться 
обратно в «башкиры» [ЦИА РБ, ф.И-2, оп.1, 
д.5017, л.1–3 об.].

Важную роль в регулировании земель-
ных отношений сыграл закон «О правах 
башкирцев на принадлежащие им земли в 
Оренбургском крае» от 10 апреля 1832 г., 
которым было прекращено действие указа 
от 11 октября 1818 г., запрещавшего про-
дажу вотчинных угодий. По сравнению с 
указом от 11 февраля 1736 г. при оформле-
нии продажи вотчинных земель допускался 
облегченный вариант: требовалось согласие 
2/3 вотчинников, а не всех членов общины. 
Разрешалось также сдавать земли в аренду 
на срок не более 12 лет. Другим важным 
условием продажи была забота прави-
тельства о сохранении за башкирами до-
статочного количества земель для ведения 
скотоводческо-земледельческого хозяйства. 
Продажа угодий разрешалась лишь в случае 
наличия в каждой башкирской волости зе-
мельного фонда из расчета 40–60 дес. земли 
на 1 ревизскую душу. Законодательно ре-
гулировались также земельные отношения 
между вотчинниками и припущенниками. 
Поселившиеся на башкирских вотчинах 
мещеряки, тептяри и бобыли, как несущие 
казачью службу, должны были получить ду-
шевые наделы в размере 30 дес., а татары, 
казенные, удельные и другие группы посе-
лян – по 15 дес. (по сведениям VII ревизии) 
[Акманов, 2007, c.288–289].

В Бугульминском, Бугурусланском, Бузу-
лукском, Мензелинском и Троицком уездах 
Генеральное межевание было проведено 
достаточно быстро, и в руках государства 
оказалось значительное количество зем-
ли. В ходе межевания часть селений при-
пущенников утвердила за собой отдель-
ные дачи – арендуемые башкирские земли. 
Большинство по-прежнему пользовалось 
ими на арендных условиях. Для реализации 
закона от 10 апреля 1832 г. в 1848 г. была 
учреждена Башкирская межевая комиссия, 
установившая в 1850-е гг. по итогам Гене-
рального межевания необходимость обеспе-
чения землей припущенников в 157 (всего 
11,6 млн. дес.) из 203 башкирских дач, ко-
торые располагались в Оренбургской, а 

также частично в Пермской, Вятской, Са-
ратовской губерниях. После присоединения 
к Башкирскому войску тептярей и бобылей 
оренбургская администрация и Башкирская 
межевая комиссия стали в 1858 г. наделять 
эти малоземельные группы населения (4801 
душ м.п.) наделами по 30 дес. на ревизскую 
душу путем переселения их в оказавшиеся 
свободными после распределения наделов 
между вотчинниками и военными припу-
щенниками башкирские дачи [Акманов, 
2007, c.296, 312, 315, 319]. 

В целом результаты деятельности мест-
ных властей по размежеванию земель для 
припущенников в 1858–1860-е гг. оказались 
неутешительными. Из башкирских дач при-
пущенникам было предоставлено 1,7 млн. 
дес., из малоземельных башкирских дач в 
многоземельные переселено 1,3 тыс. душ 
м.п. [Акманов, 2007, c.317]. 

Если по сведениям Генерального меже-
вания 1797–1804 гг. за башкирами-вот чин-
никами числилось в среднем по 40 дес. на 
душу (по VII ревизии), то вследствие приро-
ста населения и потери частью вотчинников 
по разным причинам своих земель этот по-
казатель постепенно снижался. В результате 
потери земель увеличилась группа башкир-
припущенников (к 1857 г. – 135 тыс. чел.), 
которые могли рассчитывать только на 
15 дес. на душу м.п. [Асфандияров, 2005, 
c.114–119]. 

Таким образом, башкиры и мещеряки, 
хотя были приписаны к кантонной системе 
управления и считались представителями 
военно-служилого сословия, в действи-
тельности являлись особенным сословием. 
Характерная для казачьих войск система 
военной организации, в результате модер-
низации качества управления, приобщения 
к общеармейским стандартам появилась 
лишь с учреждением в 1834 г. Башкиро-
мещерякского войска. Практически с его 
учреждением правительство взяло курс на 
свертывание военных функций у башкир 
и мещеряков и на замену их граждански-
ми повинностями. Разительные отличия от 
казачьего военного служилого сословия со-
хранялись в сфере землевладения (вотчин-
ники и припущенники). Период кантонной 
системы был для них временем наиболь-
шей автономности, в этот период башкира-
ми и мещеряками руководили чиновники-
единоверцы.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар178

ГЛАВА 4
Тептяри и бобыли

Ильшат Файзрахманов

Вопрос о тептярях и их происхождении 
остается одним из наиболее дискуссионных 
в исторической науке. Бесспорно, что исто-
рия тептярей тесно связана с историей баш-
кир и хозяйственным освоением Приуралья. 
Тептяри, расселенные в основном на терри-
тории Уфимской, частично Оренбургской, 
Самарской, Пермской и Вятской губерний, 
подвергались влиянию местной этнографи-
ческой среды.

В историографии нет однозначного мне-
ния относительно времени появления этой 
группы населения. Большинство исследо-
вателей XVIII в. придерживались версии, 
согласно которой тептяри появились во вто-
рой половине XVI в. [Георги, ч.2; Рычков, 
1770]. Но в XX в., особенно во второй его 
половине, высказывалось мнение, что теп-
тяри стали фактом реальности не ранее кон-
ца XVII – начала XVIII в. [Исхаков, 1979; 
Рахматуллин, 1988]. 

В России бобылем считался тот, кто не 
имел своего хозяйства, или, имея его, нес об-
легченное тягло либо вообще не нес. Тептяри 
и бобыли в плане землепользования являлись 
башкирскими припущенниками; башкиры-
вотчинники разрешали им временно засе-
ляться на своих землях на правах припуска, 
т.е. они должны были выплачивать аренду 
либо нести за башкир какую-либо службу. 
Считается, что тептяри оформляли припуск 
документально, а бобыли, в отличие от  них, 
жили, не оформляя правоустанавливающих 
документов («явочным порядком»). Среди 
бобылей были и татары, однако преимуще-
ственно они состояли из представителей 
финно-угорских народов. Первоначально 
бобыли платили ясак, не имевший фикси-
рованных размеров. В 1747 г. бобыльский и 
тептярский ясаки были заменены подушной 
податью в размере 80 коп., после чего в офи-
циальных документах стал упоминаться тер-
мин «тептяри и бобыли».

Основные версии происхождения социо-
нима «тептяр» сводятся к двум вариантам. 
Г.Ахмаров связал это название с арабским 
«дəфтəр» («книга, тетрадь»), считая, что 
тептяри – припущенники, а башкиры запи-
сывали своих припущенников в специаль-
ные тетради (дəфтəр, тəптəр) или заключали 
с ними соглашения об условиях припуска (те 
же дефтэры в значении «записи») [Ахмаров, 
1907а, с.340–364]. По версии, выдвинутой 
А.З.Ас фандияровым, «типтəр» в переводе 
с башкирского – человек, отверженный из 
сво ей общины и выделившийся в отдель-
ное сословие тептярей [Асфандияров, 1987, 
с.59–83].

Совокупность подушных налогов тептя-
рей складывалась из «специального» сбора, 
рекрутских выплат, налогов на военные рас-
ходы, земских налогов (в государственную 
казну), губернского и общественного сбо-
ров. Н.Казанцев называет общую сумму 
налогов в 1850-е гг., равную 2 руб. 55 коп. 
(подать с души – 95 коп.; государственные 
повинности – 50 коп.; губернские сборы 
– 15,5 коп.; на народное продовольствие – 
8 коп.; на пенсион – 1 коп.; на тептярские 
школы – 0,25 коп.) [Казанцев, 1887, с.63]. 
Согласно данным Б.С.Давлетбаева, общая 
сумма сбора с тептярей в 1860-е гг. состав-
ляла 4,32 руб. [Давлетбаев, 1984, с.349].

В середине XIX в. тептяри отправляли 
государственные повинности по 13 статьям: 
выставляли рекрутов, лошадей для стан-
ционных пунктов и для «разъезда чинов», 
содержали квартиры становых приставов 
и лесничих, были заняты «подводной гонь-
бой», отвечали за благоустройство почтовых 
трактов и мостов, «содержали» речные пе-
ревозы, выставляли караул для препровож-
дения арестантов и почты, предоставляли 
«чинам, арестантам и проходящим войскам» 
квартиры для ночлега (особенно там, где не 
было почтовых трактов и перегонов), вы-



Глава 4. Тептяри и бобыли 179

ставляли проводников, «отправляли долж-
ности полицейских десятских и сотских» и 
др. [Черемшанский, 1859, с.280].

До XVIII в. тептяри не обладали частной 
собственностью на занимаемые земли, а 
пользовались ими на правах аренды у баш-
кирских общин. В течение XVIII в. вопрос 
о землепользовании тептярей не был урегу-
лирован, что послужило причиной возник-
новения огромного количества земельных 
споров. Тептяри также пользовались казен-
ными, частновладельческими (арендованны-
ми) и собственными землями [Якупов, 2001, 
с.109]. В 1832 г. правительство издало указ, 
подтверждавший вотчинное право башкир 
на земли, но обязывавший их уступить часть 
угодий тептярям [Усманов, 1981, с.168]. 
Этим указом тептяри были освобождены от 
зависимости от башкир-вотчинников.

В 1730–1860-е гг. команды, которыми 
управляли старшины, являлись территори-
альными единицами социальной организа ции 
тептярей. Старшинам подчинялись сотники, 
десятники и старосты деревень. Старшины 
отвечали за своевременный сбор налогов, 
отправление повинностей, набор рек рутов, 
исполнение законов и распоряжений, учет 
населения [Казанцев, 1887, с.63]. В ведении 
старшин находились имущественные, обще-
ственные, хозяйственные вопросы. Наряду с 
муллами старшины участвовали в разбира-
тельстве всех спорных дел между тептярями 
и их семьями (третейский суд). Роль стар-
шин, сотников, десятников особенно уси-
лилась в период существования тептярских 
«казачьих» полков (1790–1835 гг.).

В 1790 г. Россия находилась в состоянии 
войны с Турцией и Швецией. Чтобы уско-
рить пополнение армии иррегулярными 
частями, правительство приняло в 1790 г. 
решение о формировании из тептярей и бо-
былей пятисотенного казачьего полка. В 
1798 г. были сформированы два тептярских 
полка [Рахимов, 2008, с.26, 28, 34]. В резуль-
тате тептяри стали полувоенным сословием. 
Хотя в документах тептярские полки часто 
именовались «казачьими», однако служба 
тептярей не была иррегулярной в полном 
смысле слова. Они поставляли в свои полки 
рекрутов на  15-летний срок [Якупов, 2001, 
с.106]. Тептярское население не занималось 
непосредственной экипировкой, обеспечени-
ем продовольствия, фуража и пр., но вносило 

в казначейство по 86 коп. в год с души на со-
держание полков [Давлетбаев, 1984, с.348].

Вопрос о реорганизации тептярских 
пол ков возник в начале XIX в., однако обо-
стрение внешнеполитической обстановки 
и начавшаяся Отечественная война 1812 г. 
приостановили его окончательное решение. 

В 1835 г. для подавления волнений госу-
дарственных крестьян, выступлений и на-
ведения порядка привлекались и тептярские 
воинские части, которые проявили «небла-
гонадежность», что и послужило формаль-
ной причиной их расформирования. Вместо 
упраздненных пятисотенных полков был 
сформирован тысячный Оренбургский ка-
зачий полк, где тептяри продолжали нести 
воинскую службу: поставляли рекрутов (1 
чел. с 500) и выплачивали особые налоги, 
направлявшиеся на содержание Оренбург-
ского (впоследствии Уфимского) казачьего 
полка [Якупов, 2001, с.108].

Вопросы, касающиеся численности теп-
тярей и бобылей в XVIII–XIX вв., достаточно 
хорошо изучены историками и этнографами. 
С 1795 г. по 1815 г. их число почти удвоилось 
(с 104386 до 199800 душ м.п. – примерно на 
48%, или ежегодно в среднем около 4,57%), 
что было обусловлено естественным при-
ростом и припиской в тептярское сословие 
ясачных «инородцев» или «новых припу-
щенников» [Якупов, 2001, с.121–122].  В 
1815–1834 гг. прирост тептярского населе-
ния составил 16617 душ м.п. – примерно на 
8%, или ежегодно в среднем около 0,44%).  С 
1834 г. по 1858 г. вновь наблюдалось замет ное 
увеличение численности тептярей – на 87740 
душ м.п. – примерно на 40,5%, или ежегод-
но в среднем около 1,7%). Прилив в сосло-
вие тептярей «новых припущенников» вновь 
усилился после вступления в силу «Положе-
ния» 1832 г. о наделении тептярей и бобылей 
землей из башкирских вотчинных владений 
[Якупов, 2001, с.122]. Таким образом, если к 
середине XVIII в. их насчитывалось 60 тыс. 
душ м.п., то к середине XIX в. – уже 262 тыс. 
[Бикбулатов, 1970, с.2].

Чтобы понять этнокультурные и этно-
языковые процессы, протекавшие внутри 
тептярской сословной группы, необходи-
мо рассмотреть ее этнический состав. До 
1740-х гг. численное большинство было за 
представителями финно-угорских народов. 
В период между второй (1748 г.) и третьей 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар180

(1763 г.) ревизиями за счет переселенцев на-
блюдался постепенный рост численности 
татар. По подсчетам У.Х.Рахматуллина, в 
конце XVIII в. татары составляли уже более 
40% тептярей, марийцы – 38%, чуваши – 
18%, башкиры, удмурты и мордва – около 4% 
[Рахматуллин, 1975, с.15]. Д.М.Исхаков счи-
тает, что основным этническим компонен-
том тептярей (как этносословной группы) 
были татары, смешавшиеся с башкирами, 
чувашами и, в незначительной степени, – с 
бесермянами и марийцами. Финноязычная 
часть припущенников состояла из марий-
цев, удмуртов и, в малой степени из мордвы 
[Исхаков, 1993, с.90–91]. Б.С.Давлетбаев, 
как и Д.М.Исхаков, отмечает большую чис-
ленность собственно тептярей, но не указы-
вает их этническую принадлежность.

По мнению Г.Н.Ахмарова, «вся масса 
тептярей-мусульман говорит на татарском 
языке, близком к наречию казанских татар. 
По языку, наружности и обычаям они сос-
тавляют татарский элемент и ничем не от-
личаются от казанских татар. Внешний быт 
тептярей (постройки, костюм, утварь, пища 
и др.) тоже татарский» [Ахмаров, 1907а, 
с.17–18].

Тептяри и бобыли занимали промежу-
точное положение между податными и слу-

жилыми, т.е. они обладали чертами и той, и 
другой категории населения. Как податное 
население они были ограничены размерами 
земельных владений, вносили подушную 
 подать, несли натуральные повинности 
в пользу государства и т.д. Как военно-
служилое население тептяри и бобыли 
должны были содержать за свой счет и слу-
жить в двух пятисотенных полках. В 1855 г. 
к Башкирскому войску были присоединены 
тептяри и бобыли Оренбургской, Пермской 
и Вятской губерний. Тептяри и бобыли осво-
бождались от военной службы и облагались 
вместо нее сбором в 60 коп. на душу м.п. Из 
28 кантонов девять были объявлены служа-
щими, а остальные – не служащими. То есть  
3/4 населения Башкирского войска уже «не 
несли никаких армейских обязанностей», 
оставаясь в подчинении военной админи-
страции [Тагирова, 2011, с.93]. Изменения 
в их социальном положении произошли в 
результате правительственной политики, 
направленной на унификацию разных ка-
тегорий сельского населения к статусу го-
сударственных крестьян. Результатом этого 
был переход тептярей в «сельские обывате-
ли» в рамках реформы 1865 г. по упраздне-
нию кантонной системы управления и Баш-
кирского войска [Шайхисламов, 2006, с.38].

Рядовые тептярских полков. 
1798–1801 гг.

Рядовой тептярских казачьих полков. 
1819–1825 гг.



Глава 5. Крестьянское сословие 181

ГЛАВА 5
Крестьянское сословие

§ 1. Государственные крестьяне

Ильдус Загидуллин, Рамиль Хайрутдинов, Ильшат Файзрахманов

Социально-правовое положение жи-
телей казенной деревни в первой трети 
ХIХ в. Начало юридическому оформле-
нию разряда государственных крестьян в 
России было положено преобразованиями 
правительства Петра I. Указы 1718–1723 
гг., направленные на укрепление податной 
системы, вводили подушное обложение, 
что существенно расширило круг налого-
плательщиков. Помимо государственного 
налога – подушной подати, вместе с двор-
цовыми, монастырскими и помещичьими 
крестьянами оброчным налогом были об-
ложены и государевы крестьяне, «которые 
не за помещики». Вносимый оброк фак-
тически соответствовал феодальной ренте 
владельческих крестьян [ПСЗ-1, т.5, №3245; 
т.6, №3481, 3747, 3816; т.7, №4145]. 

В Плакате от 26 июня 1724 г., обобщив-
шем предыдущие указы, были подробно пе-
речислены группы населения, вошедшие в 
разряд государственных крестьян, установ-
лены размеры подати – по 74 коп. с души и 
оброка «вместо тех доходов, что платят двор-
цовые во Дворец, синодского ведения в Си-
нод, помещиковы помещикам» по 40 коп. с 
души [ПСЗ-1, т.7, №4533, 4536]. Включение 
в состав государственных крестьян, наряду с 
крестьянами Сибири, однодворцами, черно-
сошными крестьянами и половниками Се-
верного Поморья, татар и ясачных крестьян 
Среднего Поволжья было составной частью 
политики России, направленной на укрепле-
ние феодальных отношений в государстве, и 
юридически зафиксировало крепостную за-
висимость казенных крестьян от верховного 
собственника земли – государства.

Понятие «государственные крестьяне» 
от ревизии к ревизии меняло свой объем и 
включало различные категории сельского 
податного населения. «Класс государствен-

ных крестьян в широком смысле образовал-
ся постепенно от разнородных составных 
частей: от черносошных крестьян, ясаш-
ных, приписных (к частным и казенным 
заводам, к адмиралтейству и др.) из одно-
дворцев, старых служб служилых людей. В 
их состав вошли в первой половине 1780-х 
гг. и экономические крестьяне. К ним при-
числялись отписочные, выморочные и про-
чие. В узком смысле слова государственны-
ми назывались крестьяне черносошные и 
ясашные», – отмечает крупный специалист 
по ревизской статистике В.М.Кабузан [Ка-
бузан, 2002, с.159–162].

Правительство последовательно прово-
дило политику формирования государствен-
ных крестьян путем унификации различных 
категорий некрепостного сельского населе-
ния страны. Еще в середине 1780-х гг. в по-
датях с государственными крестьянами были 
уравнены однодворцы, в начале XIX в. при-
писные крестьяне постепенно отписывались 
от заводских работ13, в 1816 г. податными 
стали дети отставных солдат, в 1822 г. около 
40% ямщиков были приписаны в государ-
ственные крестьяне, в 1829 г. – содержащие 
за свой счет почту (ям) чемоданные татары 
(5144 ревизские души), в 1828 г. в податное 
состояние были переведены приписанные 
к Илецкому промыслу солевары, были так-
же приписаны «торговые татары» (в Орен-
бургской губ. 310 чел. по 8-й ревизии) и т.д. 
[Булдашова, 2005, с.32–33; Найденова, 2006, 
с.44, 46; Хайрутдинов, 2002, с.23, 25]. Так 
постепенно в первой трети ХIХ в. в Россий-
ской империи завершилось формирование 
сословия государственных крестьян. 

13 Татары д.Букени Мамадышского у. Казанской 
губ. были приписаны к работам на Ижевском заво-
де [Хайрутдинов, 2002, с.22].



Раздел II. Сословно-социальные группы татар182

В Волго-Камье численность жителей ка-
зенной деревни увеличивалась в основном 
за счет естественного прироста населения, 
в Приуралье немаловажное значение игра-
ло и переселение хлебопашцев из соседних 
губерний, что положительно сказывалось 
на динамике численности государственных 
крестьян.

К 1857 г. государственные крестьяне 
составляли 43,3% податного населения ев-
ропейской части России [Меркушин, 2002, 
с.150]. Губернии Волго-Уралья являлись од-
ними из основных регионов расселения ка-
зенных крестьян. По численному критерию 
наиболее крупные анклавы государствен-
ных хлебопашцев расселялись в Вятской 
(812,5 тыс., или 88,2% всех крестьян), Ка-
занской (541,8 тыс., или 82%), Саратовской 
(538,8 тыс., или 58,1%), Оренбургской (502,1 
тыс., или 75,9%), Пермской (239,1 тыс., или 
47,2%) губерниях [см. Прил.1, табл. 6а].

Составляя единое социальное целое, 
разряд государственных крестьян в то же 
время подразделялся на многочисленные 
группы, различавшиеся как историей про-
исхождения, особенностями развития, так, в 
конечном счете, и численностью. В состав го-
сударственных крестьян Казанской губ., на-
пример, вошли быв. ясачные крестьяне, быв. 
служилые татары и чуваши, мурзы и их дво-
ровые крестьяне, экономические крестьяне, 
однодворцы, отписные, вымороченные, при-
писные и посессионные крестьяне, казенные 
малороссияне, черкесы и другие группы по-
датного населения. Три крупные социальные 
группы быв. ясачных14, служилых15, эконо-

14 В состав ясачных крестьян входили предста-
вители различных народностей края. В 1796 г. среди 
216259 ревизских душ ясачных крестьян Казанской 
губ. преобладали чуваши – 112514 чел. (51,55%). 
Далее следовали татары – 55732 (25,53%), марийцы 
– 27121 (12,43%), русские – 15094 (6,93%), морд-
ва – 5401 (2,47%), удмурты – 2397 (1,1%) [РГИА, 
ф.558, оп.2, д.51, л.3об.–5].

15 Численность служилых чувашей, по оклад-
ной книге за 1796 г., была 219 чел., дворовых лю-
дей служилых мурз – 266 душ м.п. [РГИА, ф.558, 
оп.2, д.51, л.5]. По данным V ревизии, в губернии 
насчитывалось 128 «из мурз князей», 1566 мурз и 
«из мурз служилых татар» (в т.ч. 57 крещеных), 18 
«ясачных мурз», всего 1712 душ м.п. На протяже-
нии первой трети XIX в. численность служилых та-
тар возросла на 29359 чел., удельный вес – с 15,54 
до 17,41%. В приросте этой группы крестьян сыг-

мических крестьян16 составляли более 97% 
государственных крестьян губернии [РГИА, 
ф.558, оп.2, д.51, л.53об.–54; ф.571, оп.9, 
д.10, л.33 об.; оп.9, д.35, л.94об.]. 

Одновременно происходил перевод ка-
зенных крестьян в другие категории сель-
ского податного населения (удельные 
крестьяне) или сословия. Татарские госу-
дарственные крестьяне в Приуралье по соб-
ственной инициативе или по предписанию 
правительства записывались в башкирское 
сословие или в казаки17. Жители казенной 
деревни являлись одним из основных ис-
точников формирования татарского мещан-
ского, а также купеческого сословий. 

На успешную хозяйственную деятель-
ность хлебопашцев существенное влияние 
оказывала обеспеченность землей. Средний 
душевой надел государственных крестьян 
Казанской губ. в начале ХIХ в. составлял 
около 10 дес. Однако постепенно, вслед-
ствие естественного прироста населения, 
его размер сокращался. В целом по губер-
нии чиновники насчитали 532 малоземель-
ных селения. Правительство и местные 
органы пытались разрешить эту проблему 
посредством организованного переселения 
малоземельных государственных крестьян 
на свободные земли внутри самой губернии, 
а также в другие менее заселенные области 
страны [Хайрутдинов, 2002, с.39–40]. 

В Волго-Камье государственные кре-
стьяне выступали арендаторами казенных 

рало свою роль и освобождение служилых татар 
– «лашман» в 1818–1843 гг. от поставок рекрутов, 
что не могло не отразиться на показателях есте-
ственного воспроизводства.

16 Бывших экономических крестьян в 1837 г. 
на считывалось почти 50 тыс. чел. Их численность, 
помимо естественного прироста, пополнялась за 
счет церковнослужителей, «неспособных быть к 
службе», солдатских детей, вольноотпущенников.

17 В начале столетия в ОКВ было перечислено 4 
тыс. крестьян. Этот процесс получил продолжение 
в 1835–1840 гг. в ходе обустройства в южной степи 
Новой пограничной линии. В 1840 г., когда для ОКВ 
была создана самостоятельная территориально-ад-
министративная единица, все крестьяне, прожи-
вавшие в ее пределах, были приписаны в казачье 
сословие, в Троицком у. казаками сделались хлебо-
пашцы трех волостей (Кундравинской, Нижне- и 
Верхнеувельской) – 8750 чел. Всего в состав ОКВ 
было переведено 25 тыс. казенных крестьян [Най-
денова, 2006, с.53–54].



Глава 5. Крестьянское сословие 183

угодий. В губерниях региона существовало 
также четвертное землевладение – земли, 
пожалованные служилым татарам, одно-
дворцам. Так, к 1838 г. в Казанской губ. 
насчитывалось 23 дачи «служилых мурз 
из татар», не доказавших своих прав на по-
местную землю [Хайрутдинов, 2002, с.32].

В Оренбургском крае сформировалось 
несколько видов землепользования. Само-
вольные расселения в начале ХIХ в. были 
запрещены, тем не менее плоть до 1843 г. 
государственным крестьянам разрешалось 
самим подыскивать пригодные для рассе-
ления земли, требовалась лишь уплата всех 
податных недоимок. Переселенцы получа-
ли от государства на несколько лет ряд су-
щественных льгот в исполнении некоторых 
повинностей и уплате налогов. Хотя в При-
уралье большинство казенных хлебопаш-
цев пользовалось государственными уго-
дьями, самовольные поселения крестьян на 
казенные и частные земли были обычным 
явлением, очень часто переселенцы были 
припущенниками башкир-вотчини ков18. 
При пущенники, среди которых русские сос-
тавляли незначительную часть, в отличие от 
переселенцев из Поволжья, проживали со-
вместно с вотчинниками или в отдельных 
поселениях. По сведениям Оренбургской 
казенной палаты, в 1800 г. в башкирских 
волостях насчитывалось 1380 селений, в 
которых проживало 97792 души м.п. при-
пущенников всех сословий, что составляло 
более четверти населения губернии. Среди 
них крестьяне составляли 22,5%, или более 
13% государственных хлебопашцев в крае, 
к 40-м гг. их удельный вес среди припущен-
ников увеличился до 28%. Особенно много 
припущенников проживало в Бирском (в 345 
деревнях), Мензелинском (в 187 деревнях), 
Белебеевском (в 163 деревнях), Уфимском (в 
124 деревнях), Бугульминском (в более чем 
в 90 деревнях) [Шайхисламов, 1998, с.55].

После издания указа от 10 апреля 1832 г. 
[ПСЗ-2, т.7, №5287], снявшего запрет на про-
дажу башкирских земель, припущенников 
стали наделять земельными наделами. Зем-

18 В 1850-е гг. в Белебеевском, Бирском, Уфим-
ском, Троицком, Стерлитамакском уездах, в ко-
торых было особенно много башкирских земель, 
казенными угодьями пользовались менее четверти 
государственных крестьян.

ли поступали в распоряжение соответствую-
щих ведомств. Государственные крстьяне, 
как гражданские припущенники, наделя-
лись душевыми наделами в 15 дес., согласно 
сведениям последней ревизии. Однако указ 
не был реализован в надлежащей степени, 
поэтому многие государственные крестьяне 
продолжали пользоваться башкирскими зем-
лями без раздела [Найденова, 2006, с.33].

Государственные крестьяне по мере ук-
реп ления своего экономического положения 
или скупали арендуемые земли, или отказы-
вались покидать их по окончании срока арен-
ды. По сведениям писателя С.Т.Аксакова, 
практически ни одно селение припущенни-
ков по окончании договора не оставило зе-
мель [Булдашова, 2005, с.76–79, 93].

Как известно, закон от 12 декабря 1801 г. 
разрешил казенным крестьянам, наряду с 
купцами, мещанами, казенными поселянами 
и вольноотпущенниками, свободную куплю 
и продажу ненаселенных земель [ПСЗ-1, 
т.24, №20075]. Активная покупка государ-
ственными крестьянами земель у башкир 
за низкую плату наблюдалась во второй 
трети XIX в. К концу 1850-х гг. в Белебе-
евском, Бирском, Стерлитамакском, Уфим-
ском уездах государственные крестьяне-
собственники составляли 50–70% жителей 
казенной деревни. В среднем по Оренбург-
ской губ. на 21480 собственников приходи-
лось 14,85 дес. В результате в 1-й половине 
XIX в. Южное Приуралье в Европейской 
России по количеству собственников среди 
государственных крестьян было на одном 
из первых мест, а по количеству десятин за-
нимало первое место – оно в 3,5 раза превы-
шало средние показатели по России [Булда-
шова, 2005, с.96, 97, 99]. В Казанской губ. 
активность казенных крестьян в этой сфере 
была низкой [Хайрутдинов, 2002, с.37–38]. 

В рамках административной реформы 
1775 г. государственные крестьяне были 
поручены трем параллельно действующим 
учреждениям: казенной палате, занимав-
шейся хозяйственными делами, нижнему 
земскому суду (уездное административно-
полицейское учреждение во главе с земским 
капитаном, избиравшимся местными дворя-
нами и подчинявшимся губернскому прав-
лению во главе с губернатором) и нижней 
земской расправе в уездах, занимавшейся 
судебными делами. 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар184

В 1797 г. была учреждена «Экспедиция 
государственного хозяйства, опекунства 
иностранных и сельского домоводства», 
призванная развивать все отрасли государ-
ственного хозяйства. После учреждения 
министерств функции Экспедиции были 
переданы МВД, а с 1811 г. возложены на Де-
партамент государственных имуществ, соз-
данный в составе Министерства финансов. 

С 1787 г. в селениях, насчитывавших 
более 1 тыс. жителей, избирались сельский 
старшина и на каждые 500 дворов – старо-
ста, два выборных судьи и один сборщик 
податей. С целью централизации управле-
ния и концентрации власти в более крупных 
и прочно организованных объединениях 
Павлом I в 1797 г. была создана, по примеру 
удельного ведомства, новая административ-
ная единица – волость, которая охватывала 
население численностью до 3 тыс. ревиз-
ских душ. Во главе каждой волости учреж-
далось волостное правление, состоявшее из 
выборных – волостного головы, старосты 
и писаря. Кроме того, для охраны внешне-
го порядка каждое селение избирало де-
сятских, сборщиков податей, смотрителей 
хлебных магазинов. Выборы, как правило, 
носили фиктивный характер: претендентов 
на эти должности назначал уездный исправ-
ник. Общие вопросы крестьянской жизни 
решались на волостных сходах, состоявших 
из доверенных крестьян-домохозяев [Шай-
хисламов, 1998, с.79–81]. 

До второй половины 1820-х гг. государ-
ственный крестьянин, удалявшийся на рас-
стояние более 30 верст от родного селения 
даже на незначительное время, был обязан 
взять паспорт не менее чем на 1 год. Стои-
мость паспорта была высокой, что тормози-
ло развитие отхожих промыслов. В 1826 г. 
цены на паспорт были снижены, вводились 
также полугодовые паспорта, которые были 
намного дешевле годовых. В 1827 г. были 
введены отпускные билеты, дающие право 
на отлучку на 2, 3 и 4 месяца, крестьянам 
разрешили ездить на базары, расположен-
ные на расстоянии более 30 верст, безо вся-
ких документов. С 1827 г. крестьянину не 
нужно было дожидаться, когда паспорт до-
ставят в местное волостное правление, он 
сам мог получить его в уездном казначей-
стве, что существенно ускоряло процедуру 
получения документа. 

Сословное неравноправие крестьян го-
сударственной деревни сформировалось 
вследствие внутриполитического курса 
правительства. Эксплуатация самодержа-
вием многонационального крестьянства 
осуществлялась посредством взимания с 
крестьян денежных (изредка продуктовых) 
сборов и принудительных работ в пользу го-
сударства. В 1833 г. был установлен следую-
щий порядок взимания денежных сборов: 1) 
государственные подати – подушная, оброч-
ная, на устройство «водных и сухопутных 
сообщений»; 2) земские – по губернским 
сметам; 3) мирские – жалованье начальству, 
на строительство и ремонт запасных хлеб-
ных магазинов; 4) разные казенные взыска-
ния: по ссудам, за самовольную порубку 
леса, за лиц, не указанных в ревизии. 

С 1796 г. по 1818 г. подушная подать 
увеличилась с 1 руб. 26 коп. до 3 руб. 30 
коп. ассигнациями (затем, до конца 1861 г. 
оставалась неизменной), c конца XVIII в. 
по начало 1860-х гг. оброчная подать соот-
ветственно выросла в 3,4 раза: с 3 руб. 57 
коп. до 12 руб. 30 коп. [Шайхисламов, 1998, 
с.116].

Помимо общих государственных на-
логов на государственных крестьян возла-
галась основная тяжесть уплаты земских 
сборов, а также выполнение натуральных 
повинностей. Денежные сборы являлись 
по существу второй подушной податью, 
натуральные повинности составляли госу-
дарственную обработочную ренту и по сво-
ей сути ничем не отличались от барщины. 
Фактически на земские повинности были 
переложены многочисленные общегосудар-
ственные расходы, которые не включались в 
государственную роспись. 

Указ от 14 июня 1816 г. вводил деление 
земских денежных сборов на общие (гу-
бернские) и частные («мирские» для казен-
ных селений). К общим повинностям были 
отнесены: 1) почтовая, 2) дорожная, 3) со-
держание воинских зданий, 4) ремонт и 
охрана этих зданий. «Мирские» сборы пред-
назначались для нужд местного сельско-
го управления – на содержание волостных 
правлений, жалованье сельской и волостной 
администрации, наем сторожей, рассыль-
ных, содержание подвод для земского суда, 
на запасные хлебные магазины, пожарные 



Глава 5. Крестьянское сословие 185

инструменты и т.д. Эти сборы определялись 
крестьянами на сельских сходах. Мирские 
приговоры утверждались в каждом сель-
ском обществе самостоятельно и в конеч-
ном итоге зависели не столько от местных 
нужд, сколько от произвола начальников, 
волостной и уездной администрации. Сос-
тав общих и «мирских» сборов постоянно 
пополнялся новыми статьями расходов.

Закон от 28 ноября 1833 г. разделил 
«мирские» сборы на обязательные – «для 
определенных законом потребностей» и 
добровольные, которые зависели «от соб-
ственного произвола крестьян». Обязатель-
ный сбор шел на содержание сельского во-
лостного управления, на отыскание беглых, 
подлежащих рекрутской очереди, на ремонт 
проселочных дорог и т.п. Добровольный 
сбор предназначался для ремонта церквей, 
на содержание и постройку общественных 
зданий, выплаты в счет натуральных повин-
ностей. Вводилась новая отчетная докумен-
тация для сельских старост: шнуровые кни-
ги, податные тетради. С 1834 г. на податное 
население был возложен вспомогательный 
земский сбор (в Казанской губ. по 21 коп. 
с души). В следующем году был введен но-
вый сбор на содержание земской полиции – 
по 30 коп. с души.

Наряду с денежными платежами кре-
стьяне исполняли земские натуральные по-
винности, своего рода барщину феодального 
государства. Натуральные повинности были 
весьма разорительны и подрывали основу 
крестьянского хозяйства. Крестьяне страдали 
от дорожной (починка дорог, мостов, бечев-
ников, верстовых столбов, содержание реч-
ных перевозов) повинности, которую они не 
всегда могли исполнить сами и были вынуж-
дены нанимать подрядчиков, что обходилось 
чрезвычайно дорого. В любое время года и 
суток они были обязаны предоставлять под-
воды для проезжающих чиновников, грузов, 
воинских команд, рекрутов, арестантских 
команд. Недовольство у крестьян вызывала 
квартирная (постойная) повинность. 

Важную долю мирских денежных сборов 
казенных крестьян составляло содержание 
сельской и волостной администрации. По 
данным отчетов казанских губернаторов, с 
1807 г. по 1817 г. сбор средств на эти цели 
увеличился с 54433 руб. 42 коп. до 138982 

руб. 10 коп., т.е. более чем в 2,5 раза, а с 
1826 г. по 1837 г. – в 1,6 раза.

Особо разорительной для податного на-
селения была рекрутская повинность, кото-
рую исполняли мужчины от 20 до 35 лет19. 
В 1793–1833 гг. срок воинской службы со-
ставлял 25 лет, с 1834 г. – 20 лет. До 1831 г. 
рекрутские наборы осуществлялись по мере 
надобности, затем стали ежегодными. Лишь 
в 1856–1861 гг. рекрутов не призывали в ар-
мию. Рекрутов семьи направляли по заранее 
составленному и утвержденному списку, 
холостые должны были идти «вперед жена-
тых» [Булдашова, 2005, с.107].

Согласно «Уставу рекрутскому» 1831 г., 
в тех волостях, где проживали татары-
мусульмане, независимо от их численно-
сти, учреждались специальные рекрутские 
участки, а для представителей остальных 
народностей – один общий. Целью этого 
был тщательный отбор местной админи-
страцией рекрутов из татар с тем, чтобы не 
происходили отказы от службы [Устав ре-
крутский, 1857, ст. 713, 884]. В волостях, где 
татары были в явном меньшинстве, содер-
жание специальных рекрутских участков и 
рекрутского старосты требовало дополни-
тельных затрат. Жалованье рекрутского ста-
росты устанавливалось законом в размере 
от 7 руб. 50 коп. до 15 руб., а при наличии 
«письмоводства еще столько же». Рекрут-
ская повинность «дополнялась» рекрутским 
сбором, предназначенным для сопровожде-
ния и питания рекрута до момента сдачи20. 

Поборы, осуществляемые чиновника-
ми различных уровней (особенно злоупо-
требляли своим служебным положением 
волостные писари), и неравномерное рас-
пределение повинностей и налогов, взяточ-
ничество и превышение чиновниками своих 
должностных полномочий были обычным 
явлением российской действительности. 

Таким образом, самодержавие возложи-
ло на крестьян обязанности и повинности 
перед государством, намного превосходя-
щие обязанности государства перед своими 

19 От воинской повинности были освобождены 
ямщики, лашманы и илецкие солевары [Булдашова, 
2005, с.107].

20 В середине 1830-х гг. в Оренбургской губ. 
каждый рекрут обходился поземельной общине не 
менее 40 руб. [Булдашова, 2005, с.107].



Раздел II. Сословно-социальные группы татар186

подданными. Уплата налогов и повинностей 
требовала от крестьян значительных затрат 
и приводила к накоплению недоимок. Недо-
имочность крестьянских хозяйств являлась 
следствием роста объема налогов, повинно-
стей, денежных сборов с казенных крестьян, 
усиливавшегося малоземелья, сокращения 
пахотных наделов, нестабильности хозяй-
ственной конъюнктуры в первой трети XIX 
в. Свою роль в этом процессе сыграли злоу-
потребления и произвол чиновников, персо-
нала служащих органов управления и суда 
государственной деревни, отказ крестьян от 
уплаты денежных сумм.

На устранение ключевых негативных 
явлений в жизни государственной деревни 
была направлена реформа П.Д.Киселева 
1837–1841 гг.

Реформа П.Д.Киселева 1837–1841 гг. в 
государственной деревне. В конце 1850-х 
гг. жители казенной деревни (20640 тыс. 
душ. м.п.) составляли одну треть (32,9%) на-
селения Российской империи. Среди татар 
Волго-Уральского региона к этому времени 
еще оставались группы сельского податного 
населения, имевшие юридические особен-
ности, главным образом по исполнению на-
туральных повинностей. Среди них следует 
выделить несколько таких групп: лашманы 
(переведены в разряд государственных кре-
стьян в 1860 г.), юртовские татары21, кон-
нозаводские крестьяне, обязанные натурой 
обслуживать казенные конные заводы22, и 
татары-поселяне. С учетом указанных групп, 
согласно сведениям Х ревизии, в ведении 
МГИ насчитывалось 513809 душ м.п. «татар-
ских крестьян»23 [Дружинин, 1958, с.298].

В империи почти треть поступлений 
казны формировалась за счет эксплуатации 
жителей государственной деревни. Поэтому 

21 Согласно сведениям X ревизии, в Нижнем 
Поволжье проживало 11464 души м.п. юртовских 
татар [Дружинин, 1958, с.298].

22 Например, в Пензенской губ. ряд татарских 
селений был приписан к Починковскому конноза-
водскому ведомству. Помимо уплаты подушного 
налога, они обязаны были предоставлять рабочую 
силу, «фуражный хлеб», древесный и другой мате-
риал [Меркушин, 2002, с.167].

23 В их число имперская статистика включала 
также татар-поселян, расселенных на националь-
ных окраинах на юге и востоке империи (153882 
души м.п.).

правительство было крайне заинтересова-
но в улучшении положения этой категории 
крестьян – важнейшего источника своих до-
ходов. Необходимо было прекратить разда-
чу казенных земель помещикам, распреде-
лить угодья между сельскими обществами 
по уравнительному принципу, ликвидиро-
вать возрастающие недоимки хлебопашцев, 
привести повинности сельского податного 
населения в соответствие с их земельной 
выгодой и т.д.

Повсеместные неурожаи хлебов, эпиде-
мия холеры и связанные с ней крестьянские 
волнения, усилившееся в 1830-е гг. мало-
земелье ускорили разработку и реализацию 
реформы в учрежденном в 1837 г. МГИ 
под руководством министра П.Д.Киселева 
(1837–1856 гг.), активного противника кре-
постных порядков. Реформа была призвана 
укрепить гражданские права казенных кре-
стьян и «попечительство» МГИ по улуч-
шению их экономического состояния как 
основы материального благополучия стра-
ны. В конечном счете, преобразование было 
направлено на подъем платежеспособности 
государственной деревни на основе укреп-
ления крестьянских хозяйств [Найденова, 
2006, с.127]. 

Земля по-прежнему оставалась казен-
ной собственностью, крестьянская община 
ее арендовала. С 1843 г. по 1856 г. в Волго-
Уралье, благодаря мероприятиям МГИ по 
земельной прирезке, в целом произошло 
некоторое увеличение размера душевых на-
делов хлебопашцев: в Казанской губ. – с 3,8 
до 4,1 дес., в Пермской – с 4,9 до 5.3 дес., 
в Вятской – с 5,2 дес. до 5,7 дес., в Орен-
бургской – с 8,9 до 9,4 дес. Одновременно 
в соседних губерниях наблюдалось умень-
шение наделов: в Саратовской губ. – с 10,6 
до 6 дес., в Пензенской – с 4,6 до 3,4 дес., в 
Рязанской – с 3,3 до 3,1 дес., в Астраханской 
– с 21,6 до 10,9 дес. [Дружинин, 1958, с.209, 
210].

Благодаря реформам П.Д.Киселева были 
существенно расширены личные права го-
сударственных крестьян: смягчены тре-
бования семейных разделов, что ранее не 
поощрялось государством; им предоставля-
лись определенные льготы для переселения 
на менее заселенные местности; они стали 
пользоваться правом состояния; могли при-



Глава 5. Крестьянское сословие 187

обретать имущество по наследству и отчуж-
дать незаселенные земли, дома в городах и 
селениях. Законом от 24 января 1849 г. при 
условии выплаты налогов и недоимок и с 
согласия сельского общества крестьяне с 
семьями или в одиночку получили право за-
писи в городские сословия, независимо от 
мнения органов их самоуправления. Ново-
введение предоставило возможность пере-
хода в городское сословие «торгующим и 
промышляющим мелким производителям» 
[Дружинин, 1958, с.17].

Большим достижением следует назвать 
разработку «Дополнительных правил» к 
Своду постановлений о благоустройстве в 
городах и селениях, подробно регламенти-
ровавших условия переселения крестьян и 
разрешавших малоземельным обществам 
(менее 5 дес. на душу) переселяться в сосед-
ние регионы (получая на обустройство на 
новом месте определенные льготы), а также 
порядок переселений в пределах одной гу-
бернии [Дружинин, 1958, с.19].

Отныне для занятия отхожими промыс-
лами не требовалось получение паспорта, 
крестьянам выдавались краткосрочные би-
леты, которые по истечении срока обновля-
лись. Необходимо было лишь согласие об-
щины на отлучку. 

С целью смягчения остроты земельного 
вопроса законом от 23 января 1850 г. были 
созданы льготные условия аренды казенных 
оброчных угодий малоземельными сельски-
ми обществами. Для обеспечения крестьян-
ских хозяйств строительным материалом и 
дровами законом от 25 августа 1847 г. каж-
дое сельское общество, не имевшее леса, по-
лучало участки из расчета 1 дес. на каждую 
душу последней ревизии. МГИ также были 
созданы льготные условия для приобрете-
ния казенного леса. В малолесных районах, 
где нельзя было организовать отводы, кре-
стьяне получали возможность покупать лес 
в ближайших казенных дачах за половину 
цены [Дружинин, 1958, с.16,17]. 

В 1841 г. правительство предприняло по-
пытку отрегулировать социальную защиту 
жен государственных крестьян, призванных 
на военную службу. В 1851 г. жены ссылае-
мых в Сибирь могли отказаться от следова-
ния за мужем без расторжения брака [Дру-
жинин, 1858, с.75].

Тем не менее, в российских реалиях ста-
тус «свободных сельских обывателей» озна-
чал принадлежность хлебопашцев к казен-
ному ведомству и феодальную зависимость 
от государства: власть практиковала прину-
дительное приписывание их в другое сосло-
вие, означавшее изменение их статуса (был 
прекращен пресловутый «обмен» казенных 
земель и крестьян в интересах удельного ве-
домства) [Дружинин, 1858, с.74, 574].

МГИ впервые предпринимались попыт-
ки улучшения агрокультуры, ветеринарного 
и врачебного дела в сельской местности. Од-
нако низкий социально-культурный уровень 
российского общества, острая потребность 
в агрономах, ветеринарах, врачах, землеме-
рах, фельдшерах и т.д. существенно сдер-
живали реализацию планов П.Д.Киселева. 
МГИ было вынуждено наладить ведом-
ственную подготовку необходимых кадров 
[Дружинин, 1858, с.233–268].

Важным направлением стала пропаган-
да передовых методов и технологий про-
изводства путем организации образцовых 
ферм, сельских усадеб и проведения регио-
нальных выставок сельскохозяйственной 
продукции, ремесленных, мануфактурных 
изделий. В частности, в 1847 г. МГИ орга-
низовало под Казанью сельскохозяйствен-
ную ферму с начальным общеобразователь-
ным и четы рех летним практическим курсом 

Граф П.Д.Киселев.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар188

обу чения, которая в 1864 г. была преобразо-
вана в Казанское земледельческое учили-
ще [КГВ, 1872, 21 июня]. В Казани были 
организованы три региональные выставки, 
которые заложили хорошую традицию в 
этой сфере. Если на выставке мануфактур-
ных и естественных производителей Казан-
ской губ. 1837 г. преобладали мануфактур-
ные изделия, то на выставках МГИ 1845 г. 
(для Казанской губ.), 1852 г. (для средне-
волжских губерний), 1860 г. (для губерний 
Волго-Уралья) были широко представлены 
изделия, изготовленные крестьянами, в т.ч. 
татарскими хлебопашцами [История Ка-
зани, кн.1, с.536–568]. Такие мероприятия 
способствовали усилению гражданской ак-
тивности крестьян, ознакомлению с передо-
выми достижениями в сельском хозяйстве.

Благодаря начинаниям МГИ у жителей 
государственной деревни появилось больше 
возможностей для активной хозяйственной 
деятельности в различных сферах. Важную 
роль в распространении лучших приемов 
сельского хозяйства имел административ-
ный ресурс. Наиболее ярко его использова-
ние проявилось в реализации закона 1840 г. 
об обязательных картофельных посадках и 
общественных запашках, предусматривав-
ших решение продовольственного вопроса 
сельских общин в голодные и неурожайные 
годы [Дружинин, 1858, с.53–54].

Государство начало борьбу с земельны-
ми хищениями, осуществляемыми помещи-
ками, добилось уменьшения чересполосицы 
казенных и помещичьих земель, законода-
тельно определило условия использования 
казенного оброчного и лесного имущества. 
С целью поощрения хозяйственного разви-
тия в 1839 г. крестьянам было разрешено 
создавать сберегательные и вспомогатель-
ные кассы. Прогрессивное значение имело 
и введение обязательного взаимного страхо-
вания [Дружинин, 1858, с.61–62]. 

Важным направлением была реорганиза-
ция крестьянских повинностей. МГИ добива-
лось четкого определения и уравнительного 
распределения земских повинностей между 
сельскими обществами. Одной из важнейших 
задач реформы являлось приведение денеж-
ных сборов в соответствие с источниками до-
хода, поэтому была унифицирована система 
административного воздействия. Правитель-

ство в фискальных целях продолжало широ-
ко использовать принцип круговой поруки 
в поземельной общине [Найденова, 2006, 
с.125]. С целью ликвидации недоимок широ-
ко применялись административное давление 
на крестьян и угрозы начальства. Нередко 
применялись карательные меры. В.В.Бер-
ви-Флеровский, служивший в 1850-х гг. в 
Казанской уголовной палате, описал сбор 
недоимок с татарских государственных кре-
стьян одного из селений: «Схватив первым 
недоимщика Аминова, начальство объявля-
ло, что «оно будет сечь его до тех пор, пока 
он не уплатит все сполна». Несчастного сек-
ли с перерывами. В это время его жена мета-
лась в поисках благодетеля, который очистил 
бы недоимку засекаемого мужа. С большими 
усилиями она раздобыла третью часть сум-
мы и прибежала к начальству, чтобы вручить 
ему деньги и вымолить отсрочку в оплате 
недостававшей суммы. Но было уже позд-
но: крестьянин лежал мертвый под розгами» 
[цит. по: Дружинин, 1858, с.209, 210].

На основании проведенных в 1842–
1856 гг. в 21 губернии оценочных работ 
душевой оброк был переложен на землю и 
промыслы (земельно-промысловый сбор), 
что позволило приблизить оброчную подать 
к обыкновенному государственному налогу, 
крестьян – к арендаторам казенных угодий. 
В результате кадастровых работ была выяв-
лена средняя валовая доходность земли: за-
тем из валового дохода вычитались издерж-
ки по возделыванию – по средней стоимости 
рабочих дней в регионе, а остаток считался 
чистым доходом. Оброк составлял опреде-
ленную часть чистого дохода [Найденова, 
2006, с.129]. Нововведение коснулось преж-
де всего западных и центральных регионов 
страны и нескольких поволжских губерний. 
В Казанской, Вятской, Пермской, Оренбург-
ской и Астраханской губерниях продолжала 
действовать прежняя система выплаты на-
лога [Дружинин, 1858, с.209, 210].

В 1840 г. был принят закон об обществен-
ном сборе, который должен был заменить 
прежние «мирские» сборы и предназна-
чался для содержания органов управления, 
размежевания земель и составления хозяй-
ственного капитала. Сумма определялась на 
основе смет о расходах волостных и сель-
ских учреждений и с учетом потребностей 



Глава 5. Крестьянское сословие 189

МГИ. Несмотря на введение общественно-
го сбора, продолжалось взимание частных 
«мирских» сборов по приговорам сельских 
обществ: на устройство мостов, гатей, ото-
пление и освещение этапных казарм при 
больших трактах и т.д. 

В период управления П.Д.Киселева на-
блюдалось неуклонное увеличение денеж-
ных сборов с хлебопашцев. С 1846 г. по 
1856 г. общественный сбор, заменивший 
прежние «мирские» сборы, вырос в 1,5 
раза, а земские повинности (дорожная, со-
держание войск и т.д.) – почти в 2,5 раза. 
Помимо них крестьяне выплачивали сбор 
на народное продовольствие; недоимки за 
предыдущие годы; т.н. казенные взыскания 
(за самовольные порубки, непоказанные ре-
визские души и т.д.) – всего в 1854 г. каждый 
чел. м.п. выплачивал от 7 руб. 28 коп. до 7 
руб. 44 коп. В 1840–1850-е гг. недоимки по 
государственному оброку и подушной пода-
ти государственных крестьян составили по 
России в среднем 50% годового оклада, по 
губерниям этот показатель существенно от-
личался (в Вятской, Пермской и Оренбург-
ской губерниях составлял менее 9%) [Бул-
дашова, 2005, с.114]. По случаю коронации 
Александра II государство двукратно умень-
шило недоимки казенных крестьян – к 1856 
г. они составили 5 руб. 13 коп. на душу м.п. 
[Дружинин, 1858, с.209, 210].

МГИ ввело более совершенную систему 
жеребьевки рекрутских наборов (не по ре-
визским, а по наличным душам), с 1840 г. 
стала использоваться система жеребьевки 
на основании семейных списков. Однако 
нововведение не привело к упорядочению 
повинности. По-прежнему местное началь-
ство видело в ней средство обогащения и на-
живы [Меркушин, 2002, с.166]. Позитивным 
являлось разделение рекрутов по семейному 
положению на три разряда, предусматрива-
ющее соответствующие льготы (освобожде-
ние от призыва одиночек, семей, в которых 
было два работника, единственный работ-
ник в семье и т.д.). Сельским обществам с 
1847 г. дозволялось нанимать добровольцев 
[Булдашова, 2005, с.109].

Известно, что к началу 1860-х гг. денеж-
ные выплаты государственных крестьян 
Южного Приуралья выросли до 6 руб. 43 
коп. Более половины этой суммы состав-

ляла феодальная рента – «государственный 
налог» [Булдашова, 2005, с.107]. Тем не 
менее, государственные крестьяне выпла-
чивали меньшие суммы, чем удельные и 
крепостные крестьяне. В середине 50-х гг. 
XIX в. оброк составлял примерно 78,2% от 
уплачиваемого в удельном ведомстве и в не-
сколько раз меньше, чем у помещичьих кре-
стьян [Дружинин, 1958, с.133].

До реформы П.Д.Киселева централизо-
ванная система управления казенной дерев-
ней отсутствовала. В результате реформы 
была создана единообразная пятиуровневая 
система управления государственными име-
ниями: 1) МГИ; 2) губернские палаты госу-
дарственных имуществ, которые делились 
на хозяйственное и лесное (для надзора за 
казенными лесами) отделения; 3) округа, 
объединяющие волости и курирующие об-
щинно-волостное самоуправление; 4) во ло-
сти; 5) сельские общества, на которые было 
возложено содержание чиновников. Важным 
дополнением новой административной сис-
темы стало создание в 1839 г. сельского по-
лицейского устава [Найденова, 2006, с.124].

Окружные управления, как правило 
территориально локализованные отдель-
но взятым уездом, отвечали за выполнение 
распоряжений казенной палаты и надзира-
ли за волостными сельскими правлениями. 
Окружному начальнику подчинялся окруж-
ной лесничий.

Округи делились на волости по 6 тыс. 
мужского крестьянского населения, на во-
лостное руководство возлагались обязанно-
сти по благоустройству селений, исправному 
исполнению повинностей и сбор налогов с 
крестьян. В каждой волости выбирались во-
лостной старшина и два заседателя, при них 
находился писарь (ведал делопроизводством 
и был главной фигурой в волости). Для пе-
ресмотра в определенных случаях решений 
сельской расправы имелась волостная рас-
права [Учреждения властей и местных во-
лостных, 1857, ст.4578–4593, 4961–4978]. 

В сельском обществе учреждались: сель-
ский сход для решения общественных дел 
(сельский старшина, староста, сборщик по-
датей, смотритель общественного магазина, 
выборные – по 2 чел. от 10 дворов), сель-
ское управление (своего рода сельское на-
чальство), сельская расправа – для решения 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар190

судебных дел. Волостной старшина обладал 
административными правами: имел право 
приговорить крестьянина к штрафу до 1 
руб., наказать его до 20 ударами палок и по-
садить под арест на срок до 6 дней.

Четко регламентировалось время со-
зыва сельского схода. Закон допускал со-
брание крестьян три раза в год, что имело 
строго хозяйственно-фискальное значение. 
Так, крестьяне собирались: в начале года 
для раскладки податей, повинностей и 
сборов; весной для организации полевых 
работ и, в случае необходимости, для при-
нятия мер в отношении неплательщиков, 
за которыми остались долги по налогам и 
податям за прошлый период; осенью, когда 
решались вопросы мирских потребностей, 
а также рассматривались меры в отноше-
нии должников. Для сбора сельского схода 
могли быть исключения, связанные с чрез-
вычайными ситуациями. На сельском сходе 
решались также следующие вопросы: вы-
боры сроком на 3 года сельского старшины, 
старосты, сборщика податей и других лиц 
сельского управления, назначение канди-
датов на должности по волостному правле-
нию, увольнение крестьян в другие сосло-
вия, прием в сельское общество лиц других 
сословий, выдача видов на переселение, 
раздел земель сельского общества между 
крестьянами, порядок раскладки сборов, 
меры по взиманию и предупреждению на-
копления недоборов и недоимок, рассмо-
трение дел по отправлению рекрутской по-
винности, назначение опекунов малолетним 
сиротам, рассмотрение просьб об оказании 
пособий при несчастных случаях и др.

Община была наделена определенными 
юридическими правами: могла от имени кол-
лектива выступать в суде, доверять ведение 
дел кому-либо из своих членов. Сельские 
общества получили право принудительного 
переселения по приговору обществ (в виде 
карательной меры) неугодных односельчан 
с выделением им соответствующих средств 
на путевые расходы [Учреждения властей 
и местных волостных, 1857, ст.4979–5033, 
5068–5084]. Крестьянские общины получи-
ли право сдавать в аренду казенные земли, 
находящиеся в их пользовании, сроком не 
более 50 лет.

Старшина и староста назначались, как 
правило, без учета мнения сельских обществ, 

их деятельность контролировали уездные 
чиновники [Дружинин, 1858, с.113].

Сельский староста избирался на каждые 
100 дворов (при 300 дворах избирались два 
старосты). Он следил за порядком в обще-
стве, имел право освобождать односельчан 
от общественных работ и нарядов, испол-
нял полицейские функции и осуществлял 
надзор за хозяйственными делами. На каж-
дые 10 дворов назначался на общественных 
началах десятский сроком на один месяц 
[Учреждения властей и местных волостных, 
1857, ст.5034–5037, 5056–5062].

При организации органов крестьянского 
самоуправления решение национального во-
проса выражалось в следующем: власть ста-
ралась не допускать устройства националь-
ных волостей, состоящих из татар-мусульман, 
и назначения христианина на должность во-
лостного старшины в волостях с поликон-
фессиональным населением. По этому по-
воду закон гласил: «В селениях, обществах 
и волостях, где вместе с идолопоклонниками 
жительствуют христиане, идолопоклонники 
не могут быть избранными в сельское и во-
лостное начальства, а там, где с христианами 
живут магометане, голова избирается из хри-
стиан, а подчиненные ему лица могут быть 
избраны из нехристиан» [ПСЗ-2, отд.1, №23, 
ч.3, ст.106]. В результате при формировании 
территории новых волостей чиновники стре-
мились к тому, чтобы состав населения в них 
был поликонфессиональным. 

В сельских расправах разбирались спо-
ры между крестьянами: 1) в случаях, ког-
да спор исходил из словесных договоров и 
условий о покупке, продаже и найме; 2) ког-
да спор касался движимого и недвижимого 
имущества, причем он не был подкреплен 
документами; 3) когда крестьяне обраща-
лись с жалобами на захват односельчана-
ми принадлежащих им участков [Учреж-
дения властей и местных волостных, 1857, 
ст.5398–5409].

Однако сельские сходы не имели боль-
шого общественного значения, обществен-
ные приговоры составлялись заочно, без-
грамотность сельского податного населения 
позволяла сельским и волостным начальни-
кам приписывать в тексты различные реше-
ния, не согласованные в «миром», подписи 
собирались без учета всех лиц, принимав-



Глава 5. Крестьянское сословие 191

ших участие в сельском сходе, и т.д. [Дру-
жинин, 1858, с.119].

Волостная расправа рассматривала жа-
лобы на недовольных решением сельской 
расправы, имущественные тяжбы до 15 руб., 
жалобы на сельскую расправу за принятие 
решений по делам, подлежащим «общим 
судебным местам», по спорам о домаш-
них духовных завещаниях и т.д. [Учреж-
дения властей и местных волостных, 1857, 
ст.4964–4969].

«Общие судебные места» рассматривали 
споры крестьян о движимом и недвижимом 
имуществе, стоимость которых превышала 
15 руб., когда недвижимое имущество не 
было зафиксировано в документах или нахо-
дилось в собственности крестьян, или когда 
спор происходил между представителями 
различных сословий. Волостные и сельские 
расправы рассматривали дела о нанесении 
личных обид, нарушении общественного 
порядка, воровстве и присвоении чужого 
имущества, бродяжничестве, драках, раз-
вратной жизни и др.

После отставки П.Д.Киселева была со-
кращена численность волостей и сельских 
обществ путем их укрепления, были упразд-
нены сельские управления и расправы. В 
селениях сохранились институты сельских 
старост или выборных. Начальников окруж-
ных правлений сменили чиновники особых 
поручений, которые командировались пала-
той государственных имуществ для постоян-
ного наблюдения за деятельностью волост-
ных органов и осуществления руководства 
местными казенными имуществами.

На уровне сельского и волостного само-
управления были широко развиты вымога-
тельство и проведение различных сборов на 
общественные нужды, которые, как прави-
ло, оставались вне контроля окружных чи-
новников. Скажем, прибавку в 5, 10, 15 коп. 
сер. к паспортному налогу от уходящих на 
заработки требовали в волостных правлени-
ях Рязанской и Пермской губерний, в Орен-
бургской губ. волостной писарь требовал 
за каждый увольнительный билет до 6 руб. 
сер. [Дружинин, 1858, с.122].

Основной задачей правительственного 
курса было повышение рентабельности хо-
зяйств хлебопашцев за счет политики «по-
печительства» и усиления учета и контроля. 
Однако в полной мере была реализована 

лишь вторая задача – повышение экономи-
ческой отдачи от крестьян путем увеличения 
налогов и повинностей. Рост денежных сбо-
ров с крестьян был обусловлен стремлени-
ем правительства решить свои финансовые 
проблемы и привел к увеличению размеров 
недоимок с 1838 г. по 1856 г. на 65%. Учреж-
денная система крестьянского самоуправ-
ления была превращена в исполнительный 
институт губернских палат государствен-
ных имуществ [Дружинин, 1858, с.575]. 
Тем не менее, в отличие от большинства 
российских реформ реформа П.Д.Киселева 
стала одним из наиболее удачных прави-
тельственных проектов. 

В период руководства МГИ М.Н.Му-
равьева (1857–1862 гг.) произошли карди-
нальные изменения в политике казенного ве-
домства. «Попытка приблизить помещичьих 
крестьян к категории «свободных сельских 
обывателей» сменилась неприкрытым стрем-
лением перевести государственных крестьян 
в условия частновладельческого хозяйства, 
сократить их наделы, повысить оброчные 
платежи и начать распродажу земельного 
фонда» [цит. по: Дружинин, 1858, с.577]. 

Таким образом, превращение государ-
ственных крестьян в «сельских свободных 
обывателей», наделенных юридическими, 
имущественными и личными правами, име-
ло принципиальное значение, если учесть, 
что правительство намеревалось в перспек-
тиве отменить крепостное право и, как по-
казало время, созданная правительством во 
второй трети XIX в. модель государственной 
деревни стала образцом для реформы соци-
ального и правового положения помещичьих 
и удельных крестьян в начале 1860-х гг.

Лашманы. Составной частью жителей 
казенной деревни являлись лашманы. Появ-
ление социальной группы лашман связано с 
деятельностью Петра I по созданию военно-
морского флота России. Судостроительная 
верфь, основанная Петром I в 1718 г. в Каза-
ни, успешно развивалась. С 1722 г. по 1829 г. 
в Казанском адмиралтействе (упразднено в 
1831 г.) было построено 342 судна различ-
ной величины, в т.ч. 7 бомбардирских кора-
блей, 12 гребных фрегатов, 24 катеров, 57 
баркасов и т.д. 

Подготовка материалов для строитель-
ства судов в Казанском адмиралтействе и 
на других верфях была возложена на груп-



Раздел II. Сословно-социальные группы татар192

пы сельского податного сословия – бывших 
мурз и служилых татар. Термин «лашман» 
(нижне-нем. наречие от laschen – обрубать, 
обтесывать, обделывать и mann – человек) 
на русский язык переводится как «человек, 
занимающийся обрубкой, обтесыванием, 
обделкой дерева»24. 

Управление лашманами по всем вопро-
сам, не касавшимся лесозаготовительных 
работ, осуществлялось через губернские и 
уездные органы управления и суд, низшим 
звеном которого выступали органы кре-
стьянского самоуправления. Двойное под-
чинение лашман – Казанскому адмиралтей-
ству и местным властям – продолжалось с 
небольшими перерывами до 1817 г. 

«Положением о лашманах и их повинно-
стях по заготовлению и хранению корабель-
ных лесов» от 25 августа 1817 г. корабельные 
леса страны оказались в ведении трех правле-
ний, соответственно количеству округов: Се-
верного, Низового и Балтийского. Лашманы 
8 губерний25 во всем, что касается корабель-
ной работы, поступали в ведение Правления 
Низового округа (подчинялось Морскому ми-
нистерству), а в остальном были подведом-
ственны губернской администрации. Были 
учреждены лашманские волости. Правление 
Низового округа корабельных лесов находи-
лось в Казани, в Адмиралтейской слободе 
[ПСЗ-1, т.44, ч.1, с.109–110].

Система крестьянского самоуправления 
лашман была такой же, как в казенной де-
ревне.

Динамика численности и расселение. В 
течение первой половины XIX в. количе-
ство лашман неоднократно изменялось как 
в сторону увеличения, так и уменьшения. 
По данным V ревизии, в 1795 г. их числен-
ность составила 112357 чел. [ПСЗ-1, т.24, 
№17772]. Для уменьшения дальних перехо-
дов и переездов лашман от мест жительства 
на места вырубок с 1800 г. на заготовку и 
вывозку корабельных лесов «было опреде-

24 Основополагающим документом системы за-
готовок корабельного леса был указ от 31 января 
1718 г., по которому нерусское служилое население 
Казанской, Нижегородской, Воронежской губерний 
и Симбирского у. было приписано к адмиралтей-
ству [ПСЗ-1, т.5, № 3149].

25 Казанская, Нижегородская, Симбирская, Вят-
ская, Пензенская, Саратовская, Оренбургская и 
Тамбовская губернии.

лено еще 609664 ясачных крестьян, преиму-
щественно татар, чувашей, мордвы, марий-
цев и удмуртов»26. По VI ревизии (1811 г.) 
всех приписных к адмиралтейству работни-
ков насчитывалось всего 943139 душ м.п., в 
т.ч. 133192 служилых татарина [РГА ВМФ, 
ф.159, оп.1, д.24, л.47об.–50].

Положением от 1817 г. численность лаш-
ман была сокращена почти в 8 раз – до 120 
тыс. чел. [ПСЗ-1, т.34, № 27023]. Территория, 
на которой проживали лашманы, была огра-
ничена 32 уездами 8 губерний. В Казанской 
губ. проживала почти половина лесозаготов-
щиков. В 1821 г. к лашманской повинности 
были приписаны еще 15832 служилых та-
тарина Саратовской губ., что было вызвано 
необходимостью охраны корабельных лесов 
этой губернии [ПСЗ-1, т.37, №28791].

Лишнее число лашман от ревизии к реви-
зии зачисляли в государственные крестьяне. 
Так, по VIII ревизии (1834 г.) их оказалось 
160460 душ, из них в 1837 г. «лишних» 
40324 душ было перечислено в удельные 
(11361 чел. по Симбирской губ.) и казенные 
(28963 чел. по другим губерниям) крестья-
не) [РГИА, ф.383, оп.30, д.416, л.45–45об.].

По IX ревизии в 1850 г. число лашман 
составило 146798 душ, по Поло жению от 7 
августа 1856 г. его снова сократили до уста-
новленного в 1817 г. количества [Вешняков, 
1857, с.33] (см. табл.25).

Лашманская повинность. Лашманы были 
обязаны производить работы в корабельных 
лесах в порядке феодальной повинности: 
заготовлять корабельные деревья «сколько 
когда потребуется по нарядам, занимать-
ся рубкой, обделкой, вывозкой из лесов к 
пристаням и на поляны», а также мачтовые 
сосны, штуки (деревянные заготовки) для 
артиллерии и строительный лес для адми-
ралтейских построек [ПСЗ-1, т.34, №27023]. 

Работы по заготовке корабельного леса 
были сопряжены с многочисленными труд-
ностями: это и проживание зимой в лесах, 
и опасности при рубке и свалке деревьев. 
Рубка и вывозка огромных кряжей, про-
кладывание дорог для вывозки леса (т.н. 
сабанные дороги) требовали от работника 

26 По Нижегородской губ. – 13308 душ м.п., по 
Вятской – 143804, по Симбирской – 94551, по Ка-
занской – 219083, по Саратовской – 47969, по Орен-
бургской – 90949 [ПСЗ-1, т.25, № 19224].



Глава 5. Крестьянское сословие 193

большого нап ряжения и недюжинных сил. 
Рубить нужно было самые толстые и креп-
кие деревья – вековые дубы, сосны, ясень, 
клен и др. Это делало работу лесорубов еще 
более тяжелой. При рубке им приходилось 
обходиться одним топором – пилы не были 
распространены. На работах гибли люди и 
лошади. В большинстве случаев лашманы 
проводили ночь в шалашах из древесных 
ветвей. Конные работники в продолжение 
суток имели не более 7 часов свободного 
времени для кормления и отдыха лошадей 
[РГА ВМФ, ф.159, оп.1, д.411, л.80].

В первой половине XIX в. работа лаш-
ман делалась все более трудоемкой, так как 
с сокращением количества корабельных де-
ревьев усложнялись их прииск, рубка и вы-
возка. Среднее расстояние от мест вырубок  
до пристаней, куда надо было вывозить ко-
рабельный лес, увеличилось до 51 версты, 
сама перевозка деревьев уже производилась 
на расстоянии от 25 до 250 верст [РГА ВМФ, 
ф.159, оп.1, д.411, л.63об., 65об.]. Из-за от-
даления мест вырубок от мест жительства 
лашманам приходилось преодолевать рас-
стояния в 300–500 верст. По Положению от 
1799 г. пешие лашманы должны были заго-
тавливать леса вместо прежних двух рабо-
чих месяцев (октябрь, ноябрь), в которых 
за вычетом праздников выходило всего 46 
рабочих дней, в течение 60 полноценных 
рабочих дней, т.е. с 1 октября по 18 декаб  
ря [ПСЗ-1, т.25, №19224]. Для обеспечения 
флота необходимым количеством корабель-
ного леса было ужесточено нормирование 

труда: за день конный работник должен был 
доставить бревно весом до 15–18 пудов на 
расстояние в 25 верст. Двум пешим работ-
никам устанавливался норматив за день 
срубить и очистить не менее 10 бревен дли-
ной в 4 сажени. За невыполнение норм мог-
ли не только понизить плату, но и вообще не 
заплатить [ПСЗ-1, т.25, №19224]. Обычно 
в начале вывозки (в декабре и до середины 
января) каждой лошадью ежедневно могло 
вывозиться до 12 и 13, иногда до 14 пуд. С 
середины января обессилевшие лошади едва 
вывозили по 8–10 пуд. в день [РГА ВМФ, 
ф.159, оп.1, д.411, л.76об.–77].

Положением от 1817 г. в два раза, по 
сравнению с 1799 г., была увеличена плата: 
при выполнении нормы пешим лашманам 
в день полагалось по 40 коп. на человека, 
конным – по 80 коп., была также санкцио-
нирована практика найма на работу вместо 
себя, получившая широкое распростране-
ние [ПСЗ-1, т.34, №27023].

Непосредственно на лесозаготовитель-
ные работы лашманские селения обязаны 
были выставлять в среднем в год по 8 тыс. 
работников, мужчин в возрасте от 18 до 55 
лет. По исчислению 1817 г. ежегодный на-
ряд для пеших лашман в среднем составлял 
2576 чел.27 

27 Для лучшей организации работ лашманы де-
лились на 6 партий: 4 партии (2000 чел.) находились 
на заготовлении лесов, одна партия (336 чел.) зани-
малась обделкой деревьев на полянах, и еще одна 
партия – распиловщики (240 чел.), которые распили-
вали и готовили к отпуску корабельный лес [ПСЗ-1, 

Таблица 25
Численность лашман, определенных к заготовке и вывозке 
корабельных лесов по Положению от 25 августа 1817 г. 

[РГА ВМФ, ф.159, оп.1, д.26, л.317–320; РГИА, ф.383, оп.22, д.32226, л.28] 

Губерния
Лашманы, душ м.п.

общее число 
(1821 г.) в % общее число 

(1856 г.) в %

Казанская 57850 48,1 59589 49,6
Нижегородская 8631 7,2 9427 7,8
Симбирская 27550 23 29966 24,9
Вятская 6173 5,1 10719 8,9
Пензенская 3967 3,2 2916 2,4
Саратовская 2722 2,6 –
Оренбургская 1172 1 –
Тамбовская 11925 9,8 7597 6,4
Итого: 119990 100 120214 100



Раздел II. Сословно-социальные группы татар194

Около 5,5 тыс. конных лашман ежегодно 
работали на вывозке корабельных лесов.

Плата за лашманскую работу в конце 
XVIII в. была увеличена в два раза. Поэтому 
для крестьян-лашман, проживавших близко 
к местам лесоразработок, адмиралтейские 
работы являлись дополнительным прира-
ботком. Этим объясняются случаи, когда 
лашманы некоторых деревень направляли 
своих представителей в Казань к управляю-
щему Правлением Низового округа кора-
бельных лесов с прошениями об их желании 
и в дальнейшем исправлять лашманскую по-
винность. Так, за период с 1831 г. по 1837 г. 
таких прошений поступило от 13111 быв.
приписных к адмиралтейству крестьян [РГА 
ВМФ, ф.159, оп.1, д.411, л.30–30об.].

В 1818–1843 гг. пешие лашманы в сред-
нем составляли 28%, конные – 72% от обще-
го числа работников [РГА ВМФ, ф.159, оп.1, 
д.411, л.73об.]. Таким образом, число конных 
лашманов, по сравнению с XVIII в., когда 
их численность была примерно равна числу 
пеших работников, имело тенденцию к уве-
личению, что объяснялось отдалением мест 
заготовок корабельного леса от пристаней.

Распространенными были случаи само-
вольного ухода от работ конных лашман, 
что часто вызывалось недостатком кормов 
для лошадей. Комиссионеры нередко сами 
отпускали лашман по домам до окончания 
работ за определенную плату, которая до-
стигала 6–12 руб. с человека. При этом часть 
лашман под названием ямщиков, чьими ло-
шадьми комиссионеры пользовались для 
переездов, были свободны от корабельных 
работ. За такую льготу комиссионер брал с 
них денежный побор в размере 15–17 руб. 
[РГИА, ф.383, оп.22, д.32226, л.5–5об.].

Налоги. Лашманы боролись за облегче-
ние своего положения и за полную отмену 
своей повинности. Письменным выражени-
ем их нужд были челобитные, в которых они 
просили облегчить их положение вплоть до 
полного освобождения от лесозаготовок 
[Гилязов, 1982, с.167]. Как верно подметил 
А.В.Клеянкин, «вся история лашманов – это 
история их непрестанной борьбы против 
“лашманства”» [Клеянкин, 1978, с.213].

т.44, ч.1, с.109–110]. Около 5,5 тыс. конных лашман 
ежегодно работали на вывозке корабельных лесов.

Система оплаты лашманского труда в 
XIX в. не претерпела больших изменений. 
Все суммы, определяемые на выдачу лаш-
манам, зачитывались в подати с них в казну. 
Помощь государства в обеспечении лашман 
лошадьми, продовольствием, кормом для 
лошадей была минимальной [РГА ВМФ, 
ф.159, оп.1, д.411, л.59об. –60].

Были предприняты попытки изменить 
способ оплаты труда лашман, что было вы-
звано все большим накоплением недоимок в 
казну28. Основными причинами накопления 
недоимок были: недостаток земельных на-
делов, низкие урожаи хлеба, упадок цен на 
крестьянские изделия, производством кото-
рых они занимались, карантинные меры по 
случаю холеры [РГИА, ф.560, оп.1, д.809, 
л.8–9].

В первой половине XIX в. власти попро-
бовали вместо прежних зачетов в подати 
выплачивать реальный заработок, а налоги 
взыскивать обычным порядком. Однако у 
новой системы оказалось немало изъянов 
[РГИА, ф.560, оп.1, д.809, л.3–4].

Нами подсчитано, что за период с 1818 г. 
по 1843 г. собственные издержки лашман во 
время работ превысили зачитываемую им в 
подати зарплату в 7 раз [РГИА, ф.383, оп.22, 
д.32226, л.12об.]. Расходы пешего лашмана 
шли на одежду и обувь, на 2 топора с почин-
ками и наварками, на свое содержание во 
время работ и во время переходов, каждый 
не менее 19 руб. 17 коп. Траты конного лаш-
мана за сезон работ составляли 59 руб. 60 
коп. [РГА ВМФ, ф.159, оп.1, д.411, л.71–72].

В отличие от губерний, входящих в Низо-
вой округ корабельных лесов, в Балтийском, 
Северном округах, Западных и Остзейских 
губерниях, где также производились заго-
товка и доставка к пристаням корабельных 
лесов, все работы производились наймом. 
Учитывая близость этих губерний к Петер-
бургу и Архангельску, доставка лесов от 
пристаней к верфям обходилась на порядок 
дешевле, чем доставка из губерний Низового 
округа. За 1836–1845 гг. (в течение 10 лет), 
по Низовому округу лашманам за вырубку 

28 В 1832 г. в 7 губерниях, входящих в Низовой 
округ корабельных лесов, состояло 117707 лашман, 
с которых ежегодно на выплату государственных 
податей причиталось 1596000 руб. За прежние годы 
у них накопилось недоимок на сумму 1076700 руб. 



Глава 5. Крестьянское сословие 195

и вывозку корабельных лесов к рекам было 
выплачено 335248 руб., доставка лесов к пор-
там обошлась в 1643715 руб. (соотношение 
примерно 1 к 5). По Балтийскому, Северному 
округам, Западным и Остзейским губерниям 
это соотношение было примерно 1 к 1,4 [РГА 
ВМФ, ф.159, оп.1, д.689, л.111об.–112]. Сле-
довательно, одна из основных причин про-
должения существования принудительного 
лашманского труда в губерниях Низового 
округа видится в нежелании правительства 
нести дополнительные расходы при заготовке 
и вывозке к пристаням корабельных лесов.

Таким образом, несмотря на ряд пред-
принимаемых правительством мер по улуч-
шению положения лашман, сущность их 
работы – ее принудительный характер – так 
и не изменилась. Улучшения носили огра-
ниченный характер: их эффективность па-

дала вследствие продолжавшихся злоупо-
треблений в отношении лашман. Выполняя 
заготовку, первичную обработку и вывозку 
до пристаней корабельных лесов, лашманы 
сыграли важнейшую роль в создании фло-
та России. 28 марта 1860 г. последовал указ 
о переводе лашман в разряд государствен-
ных крестьян [ПСЗ-2, т.35, ч.1, №35611]. 
Основной причиной отказа российско-
го правительства от лашманского труда 
была сложившаяся в стране социально-
экономическая ситуация, характеризовав-
шаяся ростом рынка наемной рабочей силы 
и т.п. элементов капиталистического разви-
тия, при этом сохранение прежних крепост-
нических институтов государства, таких 
как лашманство, было невозможно. С этого 
времени заготовки корабельного леса стали 
осуществляться наймом.

§ 2. Крепостные и удельные крестьяне

Светлана Еремина, Ильдус Загидуллин 
Крепостные татары-крестьяне. 

Пет ровские законодательные инициати-
вы, направленные на ликвидацию татаро-
мусульманской феодальной элиты, и осо-
бенно указ Петра I от 12 июля 1715 г. 
(разрешалось оставлять в собственности 
крепостных из мусульман и забирались кре-
постные из христиан вместе с выделенными 
им земельными наделами) привели к потере 
значительной части земельных угодий та-
тарских мурз и резкому сокращению у них 
числа крепостных крестьян. 

В первой половине XIX в. абсолютное 
большинство крепостных крестьян-татар 
принадлежало роду Тевкелевых. В послед-
ней четверти XVII в. Давлетмамбет Тевкелев 
имел поместья в Ярославском и Владимир-
ском уездах, поместья его сына Мамеша на-
ходились во Владимирском, Касимовском, 
Керенском уездах. Со временем его имения 
в последних двух уездах были переданы в 
качестве приданого его дочерям [Азамато-
ва, 2008, с.67]. Их брат, российский дипло-
мат Кутлумухаммад (1674–1766), приобрел 
в 1718 г. у Яушевых д.Назар в Терсинской 
вол. и в 1720 г. д.Тангачи за р.Кама [Али-
шев, 1973, с.21]. Видимо, в XVIII в. им был 
приобретен еще ряд татарских селений, рас-

положенных на землях Яушевых29. В 1780-е 
гг. в Елабужском у. Вятской губ. Тевкелевым 
принадлежали 540 крепостных татар [Пис-
легин, 2011, с.101]. Крепостные татары в 
уезде расселялись в селениях Терся, Старо-
Балтачево, Биктово (Юръ), Назяр, Туба, 
Мордово, Чишма. Из них в первой трети 
XIХ в. д.Мордово принадлежала Юнусо-
вой, д.Назяр – наследникам Г. Муратовых, 
остальные – Тевкелевым [Этнотерритори-
альные группы, 2002, с.94].

В Уфимской провинции земли и кре-
постное население К.Тевкелеву было 
«пожаловано»30 в ходе подавления вос-
стания 1735–1740 гг. и за его «заслуги» в 
жестоком подавлении народного бунта, а 
также за присоединение Казахстана к Рос-
сии. Поэтому ему прощались откровенный 
захват и закабаление ясачных людей из му-
сульман [Азаматова, 2008, с.67, 74–75]. 

Согласно ревизским сказкам, состав 
жителей тевкелевских деревень постоянно 
менялся. На начальном этапе формирова-

29 Во второй половине XVII в. Яушевым при-
надлежали деревни Терся, Назяр, Назярбаш, Акко-
зино, Агрыз, Ярыклы, Мордовская, Ардаш, Псеев 
[Этнотерриториальные группы, 2002, с.95].

30 Первыми крепостными стали отданные в кре-
постное рабство жены и дети повстанцев.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар196

ния помещичьего хозяйства преобладали 
переводы из Касимовского у. Рязанской губ. 
(д.Подлипки) и Елатомского у. Тамбовской 
губ. (д.Антоново (Нарма)). Из мест, где по-
лучили первые владения предки Тевкеле-
вых, переводы не прекращались в после-
дующие десятилетия. Среди переведенных 
были также крестьяне, ранее принадле-
жавшие другим мурзам. Однако основны-
ми поставщиками людских ресурсов в тев-
келевские деревни в Уфимской губ. были 
татарские селения, расположенные в Ела-
бужском и Сарапульском уездах Вятской 
губ. Путем перевода уравнивали мужчин и 
женщин, создавали новые вотчины (Новые 
Карьявды и др.). Отношение помещиков к 
крепостным единоверцам соответствовало 
крепостнической эпохе – в документах за-
фиксировано множество случаев ссылки 
крестьян в наказание в Сибирь и отдачи в 
рекруты [Азаматова, 2008, с.76–77]. В ка-
честве этноконфессиональной особенности 
следует отметить существование у крепост-
ных мусульман многоженства. 

В Белебеевском у. мусульмане-кре-
постные Тевкелевых проживали в селениях 
Килимово, Ново-Килимово (с XIХ в.), Бал-
тачево, Ново-Балтачево, Устюмово, Аху-
ново, Новое Ахуново (с XIХ в.), Ломово, 
Тюрюш-Тамаш, Карьявды, Новые Карьяв-
ды, Кугуль, в Уфимском у. – д.Кугушево, в 
Мензелинском у. – в д.Кадыкеево [Азамато-
ва, 2008, с.76]. 

В Оренбургском у. в конце XVIII в. в се-
лении Тамгачи (Алмалы) проживали кре-
постные татары, принадлежавшие Тимаше-
вым. Они были приобретены у Тевкелевых 
из числа крестьян, проживавших в деревнях 
Ново-Балтачево и Терся. После освобожде-
ния от крепостной зависимости они были 
изгнаны хозяином из своих земель и посе-
ления. В источниках XVIII в. упоминаются 
крепостные татары в д.Верхние Ерыклы 
(владение Яушевых) в Мензелинском у. В 
XIХ в. в Уфимском у. имелись еще три де-
ревни: Агирди (принадлежала Максюто-
вым), Сорокамыш (владение Байряковых) и 
Узытамак (владение Алкиных) [Этнотерри-
ториальные группы, 2002, с.96].

Таким образом, малочисленная группа 
крепостных татар, локализованная в около 
30 деревнях, являлась лишь вкраплением в 

общей массе татарского сельского податно-
го населения. 

Удельные крестьяне. В XVIII в. госу-
дарственных крестьян Волго-Уралья не кос-
нулась политика самодержавия по передаче 
их в частные руки. Однако после создания 
в 1797 г. удельного ведомства в ведение но-
вого учреждения перешли некоторые казен-
ные крестьяне, потому что удельные земли и 
имущества составлялись методом простого 
выделения. В некоторых губерниях к удель-
ным крестьянам были приписаны и татары, 
в частности, в Ардатовском у. Симбирской 
губ. среди них числился 241 служилый та-
тарин [РФ НИИГН при Правительстве РМ, 
И-1234, с.32].

В октябре 1797 г. было организовано 9 
удельных экспедиций, каждая должна была 
осуществлять руководство 50–70 тыс. душ 
м.п. Крестьяне Симбирской, Нижегород-
ской, Пензенской и Казанской губерний 
были отнесены к Казанской удельной экс-
педиции. На местах были созданы органы 
сельского управления – приказы, в ведение 
каждого поступило несколько десятков сел 
и деревень (3–3,5 тыс. крестьян) [Горланов, 
1986, с.95–97]. 

Эта система управления за первые 10 лет 
своего существования показала собственную 
неповоротливость. Резко возросли недоим-
ки, что существенно обеспокоило прави-
тельство. Попытку реорганизовать управ-
ление удельным ведомством предпринял 
Александр I. На место экспедиций пришли 
удельные конторы. Всего по России их на-
считывалось 19, под управлением каждой 
находилось около 200 тыс. удельных кре-
стьян, а также отставные солдаты и унтер-
офицеры, крестьяне других наименований.

Главная же задача удельной конторы со-
стояла в исправном сборе податей и наблю-
дении за уплатой недоимок крестьянами. Она 
также должна была выполнять распоряжения 
губернаторов, земской полиции и казенной 
палаты о поставке рекрутов, об уплате казен-
ных податей, исполнении крестьянами раз-
личных общественных повинностей. 

Удельные крестьяне по отношению к 
императорской фамилии играли ту же роль, 
что и частновладельческие крестьяне по от-
ношению к своему помещику. В плане лич-
ных прав между удельными и крепостными 



Глава 5. Крестьянское сословие 197

крестьянами не было существенной разни-
цы, законодательство строилось на одина-
ковых принципах. Лишь в 1858 г. удельным 
крестьянам были дарованы личные и по 
имуществу права, равные другим свобод-
ным сельским сословиям.

При уходе на заработки отходники обя-
заны были заручиться согласием поземель-
ной общины, затем получить разрешение 
местных органов управления, дав им обяза-
тельства в том, что наделы будут обработа-
ны или родственниками, или односельчана-
ми. С 1830-х гг. удельные власти сократили 
количество выдаваемых паспортов, так как 
посчитали, что распространение отхода при-
носит им больше ущерба, нежели прибыли. 
Удельное ведомство применяло различные 
способы сокращения числа отходников. 
Кроме прямого запрета и увеличения стои-
мости паспортов, предпринимались попыт-
ки повысить заинтересованность крестьян 
в сельском хозяйстве путем использования 
новейших орудий труда и т.п. 

В 1835 г. в Симбирской губ. в ведение 
удельного ведомства были переданы все жи-
тели государственной деревни, в т.ч. и лаш-
маны. Таким образом, татары Симбирской 
губ., в основном потомки татарских мурз, 
селившихся здесь в XVII – начале XVIII в., в 
числе 56715 душ об. п., а также однодворцы 
стали представлять новую категорию сель-
ских жителей – удельных крестьян. 

Земледелие было главным занятием 
удельных крестьян. Средний душевой надел 
удельного крестьянина при этом неукосни-
тельно сокращался. В Симбирской губ. в 
среднем на ревизскую душу в 1800 г. при-
ходилось 4,48 дес. земли, из них пашни – 3,9 
дес. К 1862 г. эти показатели снизились: все-
го надел составлял в среднем 3,84 дес., из 
них под пашни выделялось не более 3,2 дес. 
[Горланов, 1986, с.164].

Удельное ведомство выдвинуло идею 
создания земледельческих школ, где долж-
ны были готовить «наставников, должен-
ствующих со временем ввести повсюду 
изученные ими правила хлебопашества» 
[История уделов, 1902, с.180–181]. В этих 
школах должны были готовить специали-
стов, будущих хозяев «образцовых усадеб», 
открыть которые предполагалось в каждом 
удельном имении. Средства для организа-
ции таких училищ власти получали от об-

щинников. Кроме того, общество обязыва-
лось содержать за свой счет малоимущих 
воспитанников училищ [ЦГА ЧР, ф.193, 
оп.1, д.4178, л.1].

Учрежденные образцовые усадьбы, в 
которых на примере работы выпускников 
земледельческого училища планировалось 
научить остальных крестьян применять в 
сельскохозяйственных работах новейшие 
методики и орудия труда, вести пропаганду 
выращивания новых культур, использова-
ния удобрений и т.д., спустя 14 лет были за-
крыты вследствие неоправдания возложен-
ных на них надежд [История уделов, 1902, 
с.212–213]. 

Реформа системы управления удельным 
хозяйством 1808 г. не затронула низшую 
ступень управленческой иерархии – кре-
стьянскую общину, которая по-прежнему 
сохраняла статус посредника между управ-
ленческими структурами и рядовыми кре-
стьянами. 

Для управления общиной на сельском 
сходе избирался староста. Срок его службы 
в различных уездах составлял от 3 до 5 лет. 
Главной обязанностью старосты являлось 
посредничество между «миром» и удельной 
конторой, а также контроль за «мирской» 
казной. Староста председательствовал на 
сельских сходах, осуществлял надзор за 
хозяйственными работами, следил за по-
рядком в подведомственном ему поселении, 
рассматривал мелкие судебные дела, разби-
рал несложные споры и тяжбы, имел право 
наказывать виновных в мелких преступле-
ниях.

В рамках удельного ведомства прояв-
лялась некоторая дискриминация неправо-
славного населения. Официально было 
зафиксировано положение о том, что на 
административные должности в рамках 
общины могли избираться только русские 
крестьяне, в крайнем случае – представите-
ли других национальностей, исповедовав-
ших православие: «В селениях, обществах 
и волостях, где вместе с идолопоклонника-
ми жительствуют христиане, идолопоклон-
ники не могут быть избранными в сельские 
и волостные начальники» [Серкина, 2002, 
с.89].

Старосты обязаны были координировать 
деятельность общества в критических ситу-
ациях – при пожарах, наводнениях, падеже 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар198

скота и т.д.; препятствовать вырубке леса, 
потраве хлеба. Таким образом, сельские 
старосты сочетали в себе функции предста-
вительной власти, управленческого аппара-
та и полицейские полномочия.

Старосты получали жалованье за счет 
средств рядовых общинников, обычно не 
выше 6–8 руб. Кроме того, на период пре-
бывания в должности они освобождались от 
всех видов натуральных повинностей. В ка-
честве помощников старосты из общинни-
ков избирались сборщики податей, матросы 
(объездчики), полесовщики, полевые сто-
рожа и пожарные старосты [ГАУО, ф.537, 
оп.1, д.161, л.14].

Сельские старосты обязаны были дваж-
ды в неделю являться в волостное правление 
для решения текущих вопросов. Волостные 
правления вскоре были заменены на прика-
зы, которые в первой половине XIX в. пред-
ставляли собой высшую административную 
единицу местного крестьянского самоу-
правления. Правление приказа обычно ба-
зировалось в центральном селении волост-
ной общины. В его составе были приказный 

голова, казенный и приказный староста, 
писарь. Голова был обязан доводить до све-
дения крестьян все правительственные и 
удельные распоряжения, «удерживать их 
в повиновении», следить за соблюдением 
нравственных устоев.

Укрупнение бюрократического аппарата, 
увеличение расходов на его содержание и 
усложнение процедуры принятия решений – 
все это вызвало эффект, обратный намечен-
ной цели. Вместо ожидаемого повышения 
рентабельности удельного хозяйства росли 
недоимки с крестьян, усиливался произвол 
чиновников, продолжало существовать взя-
точничество. Усложненная вертикаль власти 
не смогла решить насущных задач, она еще 
дальше отодвинула рядового крестьянина 
от управления своим хозяйством.

Таким образом, жители удельной де-
ревни составляли локальную группу среди 
татарского сельского податного населения. 
Согласно закону от 23 июня 1863 г. удельные 
крестьяне получили права свободных сель-
ских обывателей, а в собственность – свои 
же наделы за счет обязательного их выкупа.

§ 3. Землевладение и землепользование 
татар-хлебопашцев в пореформенный период

Ильдус Загидуллин

Пореформенный период стал важным 
этапом в формировании новых взаимоотно-
шений между государством – регулятором 
земельных отношений и собственником 
казенных угодий – и российским крестьян-
ством. В плане решения земельного во-
проса для сельского податного населения 
страны действия властей имели отчетливый 
половинчатый характер и в значительной 
степени не вписывались в дух Великих ре-
форм 1860–1870-х гг. Они способствовали 
сохранению консервативных отношений в 
сельской общине и укреплению ее позиций 
в земельном вопросе, сдерживали развитие 
капиталистических отношений, обострили 
аграрный вопрос в многонациональной де-
ревне.

Итоги земельных реформ 1860-х гг. От-
мена крепостного права и оформление вы-
купных платежей слабо коснулись жителей 
татарской деревни вследствие малочислен-

ности среди них помещичьих крестьян.  В 
Уфимской и Оренбургской губерниях кре-
стьяне помещиков Тевкелевых получили в 
среднем по 5 дес. на ревизскую душу, лишь 
жителям д.Килимово были оформлены дар-
ственные наделы [Азаматова, 2008, с.83–
88]. Переселенные в третий раз из Уфим-
ской губ. в 1859 г. в сельцо Белый Ключ 
(Алкино) Мамадышского у. Казанской губ. 
татарские хлебопашцы были «плохо обстав-
лены» помещиком Алкиным. Вследствие 
неурожаев уже в 1865 г. они не смогли вы-
платить выкупные платежи за 17 душевых 
наделов. В 1869 г. правительство разреши-
ло отсрочить на 5 лет их уплату. К 1879 г. 
у них накопилось недоимок на сумму 2482 
руб. При описи имущества оказалось, что 
из 15 хозяйств лишь 11 имеют по одной ло-
шади, из недвижимости, кроме ветхих изб 
и плетневых лабазов, другие хозяйственные 
постройки отсутствуют. Лишь манифест от 



Глава 5. Крестьянское сословие 199

15 мая 1883 г., упразднивший недоимки по 
выкупным платежам всех размеров, позво-
лил им возобновить уплату, хотя крестьяне 
желали отказаться от наделов [Материалы, 
1936, с.40–50].

По закону от 26 июня 1863 г. удельным 
крестьянам были предоставлены в «соб-
ственность» земли, которые находились в их 
пользовании, и подушная подать была пре-
образована без увеличения ее размера в обя-
зательный выкупной платеж, который они 
должны были выплачивать в течение 49 лет 
(начиная с 1865 г.). Выкупная сумма осно-
вывалась на прежнем оброке, капитализиро-
ванном из 6% годовых [История Удмуртии, 
2004, с.263]. Вследствие естественного при-
роста населения после последней прирезки 
земли у удельных крестьян произошло со-
кращение душевых наделов по Х ревизии. 
Почти на 11% сократилась площадь надела 
в Казанской губ. (3,9 дес.), в Симбирской 
губ. за ними числилось 3,9 дес. [Ходский, 
1891, с.119, 123].

По закону от 24 ноября 1866 г. «О по-
земельном устройстве государственных 
крестьян в 36-ти губерниях» [ПСЗ-2, т.41, 
отд.1, №43888] были определены законода-
тельные основы землепользования жителей 
государственной деревни. В 14 губерниях, 
в т.ч. Казанской, Рязанской, Самарской, 
Саратовской, Симбирской, где земли были 
размежеваны, владенные записи должны 
были быть составлены в течение двух лет, в 
Астраханской – в течение 4,  Нижегородской 
и ряде других губерний, в которых съемка 
земли еще не была закончена, – в течение 6 
лет; в тех губерниях, в которых земельные 
планы еще не были составлены (Вятской, 
Оренбургской, Пермской, Уфимской  и др.) 
– также в течение 6 лет. Государство обяза-
ло хлебопашцев платить оброчную подать – 
феодальную ренту, предусмотрев переоцен-
ку платежей за землю через 20 лет. 

В Казанской, Рязанской, Самарской, Са-
ратовской, Симбирской и ряде других губер-
ний сумма оброчной подати оставлялась в 
установленном размере. В остальных выше-
перечисленных губерниях оброчная подать 
с 1867 г. увеличивалась за счет добавления 
особого добавочного сбора.

Время показало, что установление 20-
летней неизменной оброчной подати было в 

целом невыгодно бывшим государственным 
крестьянам. Если учесть, что по реформам 
1860-х гг. цена 1 дес. надельной земли в Ка-
занской губ. для бывших помещичьих кре-
стьян по выкупу составляла огромную сум-
му – 22 руб. 07 коп., для бывших удельных 
– 13 руб. 56 коп., то бывшие государствен-
ные крестьяне платили за пользование 1 дес. 
удобной земли 77 коп. [Смыков, 1984, с.74] 
оброчной подати в течение 20 лет, или 15 
руб. 40 коп. Они фактически выплачивали 
2/3 суммы чистого выкупа бывших помещи-
чьих крестьян, но не становились собствен-
никами своих наделов.

Закон разрешал общинам и отдельным 
крестьянским хозяйствам выкуп путем 
уплаты оброчной подати, капитализирован-
ной из 5%, т.е. из расчета 1 руб. за 5 коп. 
оклада оброчной подати. Однако это право 
не было подкреплено государственным кре-
дитованием, как в случае с помещичьими 
крестьянами, что реально лишило их воз-
можности выкупа своих наделов.

Дополнительная владенная запись 
крестьянской общины д.Нижняя Сунь 
Мамадышского у. Казанской губ. 1867 г.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар200

Сложные общины получали общие вла-
денные акты, которые впоследствии нередко 
приводили к земельным спорам. Практико-
валось также оформление луговых и лесных 
дач одновременно нескольким сельским 
обществам [Материалы для сравнительной, 
вып.7, с.40]. В Казанском у., например, из 
71 общины, пользующейся 31 неразмеже-
ванной дачей общей площадью более 8 тыс. 
дес., 11 общин были прикреплены к двум 
общим наделам, а одна – к трем [Материалы 
для сравнительной, вып.3, с.31].

Лес должен был отводиться в размере 1/8 
(12,5%) общинного надела, что уже означало 
значительное сокращение лесных угодий. В 
Казанской губ. соотношение площади леса 
по всем земельным угодьям крестьян было 
в три и более раза меньше первоначального, 
определенного законодательством. У них 
осталось не более 23% леса, которым они 
пользовались до 1866 г. [Чернышев, 1948, 
с.409]. 

Закон закреплял за государственными 
крестьянами существующие наделы, но не 
свыше 8 дес. на ревизскую душу в малозе-
мельных уездах и 15 дес. в многоземельных 
уездах. 

Однако практически повсеместно за об-
щинами было закреплено намного меньше 
земли, чем официально дозволялось. На 
наш взгляд, в большинстве случаев во «вла-
денных записях» были зафиксированы зе-
мельные угодья, которыми земледельческие 
общины пользовались ранее. Иначе говоря, 
власти не стали проводить дорогостоящие 
мероприятия по прирезке дополнительных 
наделов, необходимых для нормального ве-
дения крестьянского хозяйства. В результате 
в ряде губерний, в которых компактно рассе-
лялись  татары, их общины получили мень-
ше наделов, чем другие этнические группы 
жителей государственной деревни. С учетом 
игнорирования местной администрацией 
нужд в дополнительных наделах в период 
составления «владенных записей»,  на наш 
взгляд, неблагополучную ситуацию могли 
вызвать: получение татарскими общинами 
при прежней прирезке меньших наделов, 
чем у соседних народов, и относительно вы-
сокие показатели естественного прироста 
населения в дореформенный период, что 
негативно сказывалось на размере душевых 
наделов. 

Среди многонационального крестьян-
ства бывшей государственной деревни Ка-
занской губ. душевые наделы были распре-
делены неравномерно: русские получили 
6,4 дес., мордва и удмурты – 6 дес., марий-
цы – 5,7 дес., чуваши – 5,0 дес. Меньше все-
го наделов оказалось у татар – 4,7 дес. [Кре-
стьянское землевладение, 1907, с.84, 88]. 
У татар произошло сокращение площадей 
лугов и выгона, что впоследствии привело 
к ухудшению общего состояния кормовой 
базы и выразилось в самой низкой обеспе-
ченности их хозяйств скотом [Труды стати-
стической, с.55–56].

По итогам аграрных преобразований 
60-х гг. ХIХ в. земледельцы бывшей го-
сударственной деревни получили больше 
земли, чем помещичьи крестьяне. В Казан-
ской губ. на одну ревизскую душу бывшие 
помещичьи крестьяне получили в среднем 
2,7 дес., бывшие государственные крестья-
не – 5,2 дес., в Самарской губ. – 3,4 и 10,8 
дес. соответственно, в Вятской – 3 и 6,6 дес. 
[Ходский, 1891, с.30–36]. 

Земельная реформа 1866 г. не только не 
улучшила социально-экономическое поло-
жение крестьян, но и привела к сокращению 
лесных угодий, оттянула начало выкупной 
операции на 20 лет.

Таким образом, в результате правитель-
ственных преобразований в общинном 
землевладении татар сформировалось не-
сколько групп крестьянских хозяйств, а впо-
следствии и несколько моделей поведения: 
1) локальная группа бывших крепостных 
крестьян-татар выкупала свои наделы или 
получала небольшие дарственные участ-
ки; 2) основная часть татарского сельского 
населения – бывшие государственные кре-
стьяне – продолжали платить оброчную 
подать; 3) согласно реформе 1863 г. удель-
ные крестьяне, ставшие «собственниками» 
используемых земель, были переведены на 
обязательные выкупные платежи; 4) раз-
межевание наделов вотчинников и бывших 
военных и гражданских припущенников 
продолжалось вплоть до падения самодер-
жавия. 

Аграрные преобразования 1860-х гг. не 
затронули систему землевладения в Орен-
бургском и Уральском казачьих войсках. 



Глава 5. Крестьянское сословие 201

Преобразование оброчной подати в 
выкупные платежи у бывших государ-
ственных крестьян. Неравномерность в 
наделении землей и в размерах обложения 
податью земель различных категорий хле-
бопашцев поставила сельское податное на-
селение в неодинаковые условия. Учитывая 
тяжелое социально-экономическое положе-
ние бывших помещичьих крестьян, полу-
чивших минимальные земельные наделы и 
плативших непомерные выкупные платежи, 
превосходившие цену полученных наделов, 
правительство решило переложить часть их 
налогов на плечи бывших государственных 
крестьян. Финансовый расчет реформы был 
направлен на постепенное уравнение эконо-
мического положения всех основных кате-
горий российского крестьянства.

Преобразование оброчной подати в обя-
зательные выкупные платежи непосред-
ственно было связано с отменой подушной 
подати. Реализуя намеченные планы, прави-
тельство с 1 января 1884 г. пошло на умень-
шение размера подушной подати. С 1886 г. 
она была отменена для бывших помещичьих 
и удельных крестьян, с 1887 г. – для бывших 
государственных крестьян [Анфимов, 1976, 
с.32–33]. 

На основании закона от 12 июня 1886 г. 
хлебопашцы переводились на обязательные 
выкупные платежи, составлявшие оброчную 
подать, и лесной налог, который повышался 
на 20%. В случае несогласия с суммой вы-
купа крестьяне имели право через своих 
уполномоченных обращаться с просьбами о 
некотором снижении его окладов. «В случае 
надобности» их ходатайства проверялись на 
местах. Однако последнее слово в назначе-
нии суммы выкупа оставалось за админи-
страцией.

В Казанской губ. сумма оброчной подати 
и лесного налога была увеличена в среднем 
на 45%, в Пензенской – на 39%, в Самар-
ской – на 31%, в Вятской – на 40%, в Са-
ратовской – на 57%, в Уфимской – на 55%, 
в Оренбургской – на 59%. Эту сумму кре-
стьяне должны были выплачивать ежегодно 
(без изменений) в течение 44 лет. В целях 
получения дохода в течение длительного 
времени и учитывая опыт других аграрных 
реформ, правительство установило срок их 
уплаты до 1 января 1931 г. [Анфимов, 1976, 
с.34–38, 40].

С финансовой точки зрения закон от 12 
июня 1886 г. представлял собой «грабитель-
скую операцию, проведенную по фискаль-
ным соображениям» [Ананьич, 1974, с.201]. 
Выкупная цена одной десятины крестьянско-
го надела в Казанской губ. была повышена до 
41 руб., в Пензенской – до 67 руб., в Саратов-
ской – до 38 руб., в Самарской и Уфимской 
губерниях она составила 19 руб., в Вятской 
–16 руб., в Оренбургской – 6 руб. В итоге 
ежегодный выкупной платеж в Казанской и 
Вятской губерниях получился только на 10% 
меньше уплачиваемой ранее общей суммы 
оброчной и подушной податей, в Пензенской 
– на 2%, в Самарской – на 0,6%, в Саратов-
ской – на 4%, в Уфимской – на 6%, в Орен-
бургской – на 3% [Анфимов, 1976, с.40–41]. 

Интересно сравнить сумму выкупных 
платежей бывших помещичьих крестьян 
после их понижения в 1881 г. и государ-
ственных крестьян по закону от 12 июня 
1886 г. В Казанской губ. первые ежегодно 
выплачивали 1,39 руб., вторые – 1,05 руб., в 
Пензенской – 1,66 и 1,29 руб. соответствен-
но, в Пермской – 0,5 и 0,6 руб., в Саратов-
ской – 1,37 и 0,97 руб., в Самарской – 1,16 
и 0,48 руб., в Вятской – 1,13 и 0,66 руб., в 
Уфимской – 1,14 и 0,79 руб. [Ходский, 1891, 
табл.XXIV].

При досрочной выкупной операции кре-
стьяне должны были уплачивать деньги из 
расчета 1 руб. за 5 коп. выкупа без выде-
ления со стороны Министерства финансов 
кредита, каких-либо дополнительных ресур-
сов. С 1893 г. досрочный выкуп отдельным 
хозяевам своего надела разрешался только 
с согласия 2/3 членов сельского общества, 
имевших право голоса в общине.

Видный российский экономист П.П.Ми-
гулин, анализируя финансовый расчет ре-
формы, признавал, что «выкуп оброка 
государственными крестьянами не был про-
веден как правильная кредитная операция, 
чего и не могло быть, так как некому было 
здесь выступить в роли кредитора. Вообще 
все эти операции по выкупу оброка госу-
дарственных крестьян представляются за-
маскированным увеличением оброчной по-
дати» [цит. по: Ананьич, 1974, с.211]. 

Уплата выкупных платежей всеми ка-
тегориями крестьян была прекращена пра-
вительством в 1907 г. – до этого времени 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар202

крестьянские наделы были исключены из 
рыночного оборота.

В целом преобразование оброчной по-
дати в выкупные платежи в 1886 г. за-
крепило за бывшими государственными 
крестьянами положение основных налого-
плательщиков и постепенно вело к сниже-
нию их жизненного уровня и к уравнению 
социально-экономического положения с 
другими категориями крестьян.

Изменения в землевладении. Для зем-
левладения различных групп татарского 
населения в 1870-е – 1905 гг. в целом были 
характерны общероссийские тенденции 
в земельных отношениях, которые имели 
свою специфику и были обусловлены, глав-
ным образом, региональными особенностя-
ми и политикой правительства.

Общинное землевладение. Результаты зе-
мельной реформы 1866 г. и естественный 
прирост населения среди татар, по которому 
они занимали ведущую позицию [Смыков, 
1973, с.39–40], во многом предопределили 
образование довольно глубоких различий в 
их обеспечении наделами.

Спустя 20 лет после земельной ревизии в 
Казанской губ. у татар было наибольшее ко-
личество общин (43%) и хозяйств (43,5%) с 
наделом до 3 дес. земли. Среди чувашей эти 
показатели составляли 19% и 22,5% соот-

ветственно, среди русских – 16,2% и 10,7%. 
[Общий свод, 1896, с.217]. К началу ХХ в. 
ситуация еще более ухудшилась: с 1866 г. 
по 1907 г. наделы у татар сократились на 
46,8%, у остальных народов этот процесс 
шел более умеренными темпами [Крестьян-
ское землевладение, вып.13, с.88–95]. 

В Вятской губ. в конце 1880-х гг. наделы 
удобной земли в татарских хозяйствах со-
ставляли 12,3 дес., в русских – 26 дес., в уд-
муртских – 24,6 дес. Если рассматривать эти 
среднестатистические сведения по группам, 
то получается весьма неприглядная карти-
на. Среди татарских дворов безземельные и 
малоземельные, имеющие наделы до 10 дес., 
составляли 47,5%, «среднеземельные» (10–25 
дес.) – 45,4%, многоземельные – 7,1%. В хо-
зяйствах крестьян других этнических групп 
положение было намного лучше: у русских 
эти показатели составляли 30,7%, 52,5% и 
16,6% соответственно, у удмуртов – 9%, 51,9 
и 39,1% [Морозов, 1936, с.XXVIII, XXIХ]. 

За период с 1877 г. по 1905 г. в Уфимской 
губ. средняя обеспеченность душевым на-
делом у бывших государственных крестьян 
уменьшилась существенно – с 19,5 до 14,3 
дес., в Оренбургской губ. – с 32,7 до 24,3 
дес. Резкое снижение площади наделов у 
 башкир-вотчинников и припущенников 
объяснялось также продажей первыми вот-

Татарская семья на уборке урожая. Фото нач. ХХ в.



Глава 5. Крестьянское сословие 203

чинных угодий, отмежеванием участков 
у вторых, когда «лишние» наделы воен-
ных припущенников передавались в казну. 
Если в 1877 г. в Уфимской губ. башкиры-
вотчинники и припущенники владели в сред-
нем 37,3 дес. наделов, в Оренбургской – 91,1 
дес., то в 1905 г. эти показатели резко умень-
шились – до 24,2 и 44 дес. соответственно. 
Следует отметить, что у припущенников 
реальная земельная обес печенность была 
ниже указанных цифр. Поскольку их земли 
не были до конца отмежеваны, невозможно 
оперировать более точными показателями 
[Усманов, 1973, с.39, 43]. В ходе прирезки 
земель бывшие военные припущенники по-
теряли половину своих наделов, дальнейшее 
уменьшение площади наделов происходило 
под воздействием естественного прироста 
населения. Однако по сравнению с государ-
ственными крестьянами они находились в 
относительно благоприятных условиях. 

С целью расширения площади пашни 
происходила интенсивная вырубка крестья-
нами лесных наделов. Однако она не могла 
стать решением земельного голода, отчет-
ливо проявившегося в Среднем Поволжье в 
1880-е гг. 
Четвертное землевладение. На рубеже 

XVII–XVIII вв. в России произошло объе-
динение служилых людей «по отечеству» в 
замкнутое дворянское сословие, наделенное 
исключительными привилегиями. По спосо-
бу землевладения служилые люди «по при-
бору» были приравнены к однодворцам и 
сохраняли право личного землепользования. 
После приписки служилых татар и мурз в 
конце царствования Петра I в государствен-
ные крестьяне и обложения подушной пода-
тью, лишь лица, имевшие официальные до-
кументы, сохранили право собственности на 
недвижимость. В результате по закону ока-
залось, что служилые татары, не имевшие 
подтвердительных документов, являются не 
собственниками, а держателями казенной 
земли. В конце XVIII в. в Среднем Повол-
жье, вследствие измельчания, наделы земли 
у большинства служилых татар по размерам 
не превышали наделы государственных кре-
стьян и нередко являлись частью общинных 
частных дач, которыми пользовались исклю-
чительно представители их семейств [Гиля-
зов, 1982, с.109, 111]. 

В XIX в. наделы земли у прежних слу-
жилых татар сократились еще в большей 
степени. В 1882 г. в Тамбовской губ. у быв-
ших собственников-однодворцев, владев-
ших землей по четвертному праву, более 
половины дворов имели наделы в 3 и менее 
дес., и только около 4% дворов владели 15 
и более дес., что еще позволяло хозяйству 
нормально функционировать [Мухамедова, 
2008, с.57]. В Казанской губ. из 37 селений, 
где встречалось четвертное землевладение, 
34 (8831,4 дес.) принадлежали татарам [Ни-
колаев, 1997, с.88]. В конце XIX – начале 
ХХ в. происходило уменьшение четверт-
ного землевладения: часть четвертников 
распродала свои земли в «сторонние руки, 
часть – перешла к общинному землевладе-
нию» [Николаев, 1997, с.30].

Во второй половине ХIХ в. четвертное 
землевладение татарских крестьян означало 
наличие участка, принадлежащего группе 
лиц как общая собственность. Доли совла-
дельцев представляли собой не индивиду-
альные участки земли, а доли общего участ-
ка. Хотя четвертные земли не подвергались 
коренному переделу и совладельцы рассма-
тривали их как частную собственность, пра-
вительство оформило на эти земли выкуп-
ные платежи [Общий свод, 1896, с.370]. 

Переход четвертного владения в общин-
ное был вызван усложнением и запутанно-
стью земельных отношений между совла-
дельцами. Такие переходы в уравнительное 
общинное землевладение под давлением 
членов общин имели место у бывших слу-
жилых мурз ряда селений Казанской губ. 
[Загидуллин, 1992, с.39–40]. 

В ряде селений, где служилые татары 
проживали совместно с государственными 
крестьянами, сложился новый вид землев-
ладения, современники называли его под-
ворным – по праву известных крестьянских 
семей на определенное количество десятин 
из общей дачи без обозначения урочищ [Ма-
териалы, 1936, с.100–101]. 

Частная земельная собственность. 
Частная земельная собственность на землю 
существовала в виде личной собственности 
и собственности сельских обществ или то-
вариществ. 

В пореформенный период российское 
купечество выдвинулось на роль активно-



Раздел II. Сословно-социальные группы татар204

го покупателя земельных угодий. К 1877 г. 
в губерниях Среднего и Нижнего Поволжья 
15% всех купленных земель принадлежало 
купцам благодаря тому, что в некоторых го-
родах они занимались покупкой и сдачей в 
наем земель и даже земледелием на залеж-
ных землях. Им принадлежали наиболее 
крупные купленные земельные угодья (в 
среднем 1336 дес.) [Статистика поземель-
ной, вып.IV, с.ХV–ХVI].

Татарских купцов также интересовала 
недвижимость, однако их приобретения 
были не столь масштабными. В 1868 г. в 
Казанском у. в собственности 8 казанских и 
арских купцов находилось 3554,1 дес. Наи-
более крупные угодья принадлежали Исха-
ку и Ибрагиму Юнусовым (2 тыс. дес.), Ис-
маилу Апакову (937 дес.), Хасану Якупову 
(146 дес.), Мустафе Усманову (174,4 дес.) 

[НА РТ, ф.1, оп.3, д.12198, л.362об.–346, 
368об.– 383]. 

В Приуралье в середине XIX в. основ-
ными земельными собственниками были 
преимущественно русские, а также, ча-
стично, татарские и башкирские дворяне 
[Усманов, 1973, с.35], в последующие де-
сятилетия в регионе наметилась тенденция 
закрепления земель за купцами, мещанами 
и крестьянами. На основании закона от 10 
февраля 1869 г. башкирам-вотчинникам 
разрешалось продавать земли, превышаю-
щие  15-десятинные душевые наделы по Х 
ревизии. В результате такой «свободной» 
продажи земли в 1869–1878 гг. у башкир-
вотчинников было расхищено 1,047 млн. 
дес. земли. В Уфимской губ. земли прода-
вались по 1 руб. за дес., что было в 7–25 раз 
меньше тогдашней рыночной цены. Вос-
пользовавшись дешевизной башкирских 
земель, в 1869–1878 гг. в Уфимской и Орен-
бургской губерниях татарские и башкирские 
дворяне, купцы и чиновники приобрели по 
баснословно низким ценам 30 тыс. дес. зем-
ли [Усманов, 1981, с.45–47]. 

Правительство было вынуждено вме-
шаться в неконтролируемую ситуацию и 
законом от 9 мая 1878 г. изменило правила 
продажи. Отныне инициатива относительно 
продажи должна была исходить от сельских 
обществ, губернские правления на основа-
нии их приговоров проводили публичные 
торги. Этот порядок был изменен законом 

от 15 июня 1882 г., согласно которому зем-
ли продавались самими башкирами, без 
торгов, исключительно казне и крестьянам-
переселенцам. 

В конце XIX в. купцы братья Хусаиновы 
владели значительным количеством куп-
ленной земли в Оренбургском, Орском, Че-
лябинском и Троицком уездах, где пасся их 
скот, который осенью перегонялся в Орен-
бург на принадлежавшую им бойню [Дени-
сов, 2009б, с.53]. 

Татарские предприниматели, зани маю-
щиеся первичной переработкой живот но-
водческой продукции, арендовали у баш-
кир-вотчинников пастбища для содержания 
 скота. В конце XIX в. в Орском у. в распоря-
же  нии купцов Хусаиновых находилось 44 
таких участка общей площадью 73745 дес. 
[Денисов, 2009б, с.53]. Другой группой лиц, 
заинтересованных в приобретении крупных 
зе мельных участков, являлись промышлен-
ники. В начале ХХ в. в Оренбургской губ. 
золотопро мышленники братья Рамиевы за 
низкую плату арендовали Тамьяно-Тан гау-
ловскую вол. площадью до полумиллиона 
дес., в также значительную часть 1-й и 2-й 
Бурзянской волостей [Раимов, 1941, с.13].

Размеры купленных мещанами и кре-
стьянами земель значительно уступали ку-
печеским [Материалы для изучения, 1880, 
с.16–19]. Среди них татары составляли ло-
кальную группу. Татарские хлебопашцы 
покупали небольшие земельные участки 
(пашня, лес, выгон, сенокос), исходя из по-
требностей своих крестьянских хозяйств 
или обществ. В рассматриваемый период 
возможность для расширения пашни кре-
стьяне видели в аренде угодий.

В результате размежевания башкирских 
дач лишь в конце XIX – начале ХХ в. при-
пущенники получили сравнительно не-
большие наделы. По мнению М.И.Роднова, 
«объективно размежевание земель между 
вотчинниками и припущенниками не до-
пустило массового наплыва татар из гу-
стонаселенных северо-западных уездов на 
«свободные» башкирские земли, куда напра-
вился поток русских и других переселенцев. 
Татарские общины испытывали нехватку 
земельных угодий, а предпринимательские 
элементы преимущественно устремлялись в 
торговлю» [Роднов, 2004, с.394]. 



Глава 5. Крестьянское сословие 205

Припущенники, 
получавшие в поль-
зование в большин-
стве случаев наде-
лы, которые были 
меньше занимае-
мой ими площади, 
стремились стать 
собственниками 
земли, представ-
ляя крепостные 
акты. Многие дела 
рассматривались 
в судебном по-
рядке [Усманов, 
1976, с.35]. В Бугульминском у. Самарской 
губ. 70 общинам татар и «башкир», как го-
сударственным крестьянам, в 1868 г. были 
вручены «владенные записи», однако в кон-
це 1870-х гг. все 7164 хозяйства возбудили 
судебное разбирательство за неправильное 
их включение в разряд государственных 
крестьян, поскольку их земли были пожало-
ваны их предкам государями или куплены 
предками. Общинам удалось доказать, что 
они являются собственниками своих наде-
лов (имели в среднем 10 дес. на ревизскую 
душу), и освободиться от уплаты оброчной 
подати [Сборник статистических, т.5, c.29, 
30, 422].

Объектом приобретения земель в Повол-
жье были, главным образом, угодья казны, 
удела и помещиков, в Приуралье в дополне-
ние к ним имелись большие угодья башкир-
вот чинников [Роднов, 2004, с.318]. 

К 1905 г. в Европейской части России 
частная земельная собственность обществ 
и товариществ составляла 14,5%, в Уфим-
ской – 33%, в Оренбургской – 44,3% всех 
частновладельческих земель, что во многом 
объяснялось наплывом в край переселен-
цев. В Оренбургской губ. половину частного 
земельного фонда (451,9 тыс. дес.) – круп-
ные земельные угодья – закрепили за со-
бой торгово-промышленные товарищества 
[Усманов, 1976, с.29, 33]. Местным сельским 
обществам и товариществам принадлежали 
небольшие земли, относительно крупные 

угодья среди них принадлежали, как прави-
ло, товариществам переселенцев, которые, 
приобретая землю в частную собственность, 
формально не образовывали обычную позе-
мельную общину [Роднов, 2004, с.171].

Таким образом, главной тенденцией в 
земельных отношениях в рассматриваемый 
период у многонационального крестьянства 
были уменьшение надельных земель и на-
ступление в Среднем Поволжье в 1880-е гг. 
земельного голода. При этом сохранялось 
значительное расхождение в размере душе-
вых наделов между земледельцами Волго-
Камья и Приуралья. Развитие хозяйств 
тормозили налоговое бремя, выкупные 
пла тежи, аграрная перенаселенность. Из 
татар только мещеряки, тептяри, бобыли и 
вотчинники являлись собственниками сво-
их земель. Среди крестьян основная часть 
земли в собственность покупалась община-
ми. Новым явлением стало приобретение с 
целью расширения сельскохозяйственного 
производства наделов сельскими товарище-
ствами, объединявшими группы наиболее 
предприимчивых земледельцев.

Передел земли. Порядок землепользова-
ния крестьян определялся общинными тра-
дициями. Земледельческие общины подраз-
делялись на три типа: простые (состоявшие 
из жителей одного селения), раздельные 
(несколько общин в одном селении), слож-
ные (общины, объединявшие земледельцев 

Крестьянский двор 
в д.Ялтан Чистополь-

ского у. Казанской 
губ. Фото 1902 г.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар206

двух и более населенных пунктов). В адми-
нистративном отношении каждая раздель-
ная община представляла одно сельское 
общество.

В 1907 г. в Казанской губ. среди земель-
ных союзов доля раздельных общин, благо-
даря их относительно высокому удельному 
весу среди бывших помещичьих русских 
крестьян (37%) и мордвы (21%), составляла 
18%. Раздельные общины были характерны 
и для многонациональных селений. Слож-
ных общин насчитывалось 14,6%. Среди 
этой группы общин первенство принадле-
жало чувашским (50%) и марийским (60%), 
среди остальных этнических групп они со-
ставляли: у татар – 4%, у русских – 3%, у 
мордвы – 7%, у удмутров – 11%. В губернии 
преобладали простые общины (68%): у та-
тар – 95%, у удмуртов – 90%, у чувашей – 
50%, у марийцев – 39%, у русских – 61%, 
у мордвы – 71% [Крестьянское землевладе-
ние, вып.13, с.38. Подсчитано нами].

Выделение в выселок из «материнских» 
селений было характерно для всех этни-
ческих групп. При переселении на новые 
участки татарские крестьяне порывали свя-
зи с прежним сообществом и превращались 
в самостоятельные общины. В ряде селе-
ний, в которых проживали потомки преж-
них служилых и ясачных татар, действова-
ли раздельные общины. В Симбирской губ., 
например, 18 многообщинных татарских 
деревень объединяли по два сельских обще-
ства. Четвертное землевладение прежних 
служилых татар без раздела на наделы меж-
ду хозяйствами являлось причиной функ-
ционирования среди них сложных общин 
[Ни колаев, 2003, с.303, 306, 308].

Если в дорефор менный период коренные 
переделы ре гулировались сис тематически 
проводившимися ревизиями, то в по-
реформенное вре мя, с 1880-х гг., общины 
по собст венному усмотрению решали во-
прос уравнительного землепользования 
крестьянских хозяйств. У татар переделы 
проводились, как правило, через каждые 12 
лет [Сборник статистических, т.5, c.21, 30], 
реже – через 3, 5, 6, 15 лет [Общий свод, 
1896, с.351–353]. В этом отношении закон от 
8 июня 1893 г. об увеличении сроков между 
переделами крестьянской земли до 12 лет не 
внес серьезных изменений. 

Коренные переделы не являлись стиму-
лом для повышения производительности 
земельного надела. По существу община 
путем передела давала земли своим членам 
в аренду на определенное время. Владелец 
надела в связи с приближающимся переде-
лом не был заинтересован в удобрении сво-
ей пашни. В очень редких случаях прежним 
владельцам оставлялись их наделы [Общий 
свод, 1896, с.361]. Кроме коренного переде-
ла в общинах с целью наиболее справедли-
вого распределения земли практиковались 
частные переделы, когда одни хозяйства по 
тем или иным основаниям передавали часть 
своей земли другим дворам.

Чересполосица обеспечивала уравни-
тельное распределение пахотных угодий. 
Разбросанность полос защищала крестья-
нина от природных бедствий [Роднов, 2004, 
с.208]. 

Вследствие накопления за общества-
ми недоимок и несостоятельности части 
об щинников в Уфимской и Оренбургской 
губерниях среди бывших государствен-
ных крестьян также стало распространять-
ся распределение наделов по наличным 
душам. Среди вотчинников и припущен-
ников, имевших большие наделы, сохра-
нялся прежний порядок [Усманов, 1981, 
с.163,180]. В результате за прошедшие без 
коренных переделов десятилетия хлебопаш-
цы стали воспринимать наделы как личную 
собственность. Внутри общины складыва-
лось неофициальное частное землевладение 
[Роднов, 2004, с.289].

Одной из важных причин малоземельно-
сти дворов и экономической слабости кре-
стьянских хозяйств были частые семейные 
разделы. Разделы и формирование двухпо-
коленных семей среди татар происходили 
более интенсивно: после смерти главы се-
мейства, по желанию молодых вести само-
стоятельное хозяйство, вследствие семейных 
раздоров, в которых ведущую роль играл 
женский пол, и т.п. [Материалы для изуче-
ния, 1880, с.80; Н-гъ, 1869, с.28; Загидуллин, 
1965, с.81–82]. Они приводили к разорению 
бедных и обеднению части середняцких хо-
зяйств, превращению преуспевающего дво-
ра в маломощные хозяйства, к уменьшению 
средней обеспеченности хозяйств тягловой 
силой и скотом, на приобретение которых 



Глава 5. Крестьянское сословие 207

требовались значительные материальные 
средства [Белькович, 1887, c.105].

С целью «затруднения семейных раз-
делов» правительство законом от 18 марта 
1886 г. поставило их разрешение в зависи-
мость от решения сельского схода. Однако 
в татарских обществах не было принято 
вмешиваться во внутрисемейные дела одно-
сельчан.

Ученый-аграрник А.В.Чаянов отмечал, 
что в количественном росте работников 
крестьянского двора был заложен огромный 
потенциал [Чаянов, 1989, с.90–110]. Немало 
многопосевных дворов «кулаков» в дей-
ствительности представляли собой боль-
шие семейные патриархальные хозяйства 
[Роднов, 2004, с.246–247]. Земские деяте-
ли также видели прямую связь между обе-
спеченностью хозяйств рабочими руками и 
«тягловой силой», которая, в свою очередь, 
влияла на площадь обрабатываемого надела 
и размер арендуемой земли [Сборник стати-
стических сведений по Самарской, т.5, с.40, 
65]. Например, в Малмыжском у. Вятской 
губ. за период с 1858 г. по 1884 г. числен-
ность татарского двора уменьшилась с 10,1 
души об.п. до 5,5, среди них был самый вы-
сокий удельный вес маломощных хозяйств 
– 70,5% (6,5% дворов без работника, 64% 
– с одним работником) [Материалы по ста-
тистике, т.I, с.28]. В Казанской губ. за 30 лет 
средняя численность двора уменьшилась 
на 1/3, или до 5,7 чел. [Загидуллин, 1992, 
с.57–59]. В Бугульминском у. (1885 г.) в каж-
дом татарском дворе насчитывалось 5,4 душ 
об.п., 72% хозяйств имели по одному работ-
нику, 6,7% – не были обеспечены работни-
ком [Сборник статистических сведений по 
Самарской, т.5, с.13, 14, 40]. 

Арендные отношения. Аренда земли 
стала неотъемлемой частью аграрных от-
ношений и являлась следствием взаимо-
влияния комплекса факторов в ведении кре-
стьянского хозяйства. Арендные отношения 
можно условно разделить на несколько 
уровней: сдача или наем земли общиной, 
арендные отношения внутри общины, меж-
ду крестьянами разных общин и т.п. 

Фактическое землепользование кре-
стьян не соответствовало их надельному 
землевладению. Сдача земель в аренду яв-
лялась следствием низкого благосостояния 

хозяйств и имущественного расслоения по-
реформенной деревни. Земства отмечали, 
что сдача крестьянами душевых наделов в 
аренду была вызвана экономической несо-
стоятельностью хозяйств и не означала того, 
что земли у них в избытке. Чем меньше был 
размер надельной земли у хлебопашцев, тем 
больше среди татар наблюдалось случаев 
надельной аренды: маломощные хозяйства, 
не имевшие рабочего скота, или инвентаря, 
или семян, сдавали «излишки» – неисполь-
зуемые участки или часть наделов, а бесхо-
зяйные – все наделы состоятельным однооб-
щественникам или соседним земледельцам 
в оброк исполу или за деньги для уплаты 
налогов [Материалы по статистике, т.I, с.22, 
111, 115; Сборник статис тических сведений, 
т.5, с.86–87; Даишев, 1955, с.64–66].

В последней четверти столетия во всех 
уездах Самарской губ. татары и башкиры, 
как правило, передавали свои земли спеку-
лянтам, в результате их наделы составляли 
меньше «средних», определявших их по-
требности [Сводный сборник, вып.1, с.64].

В подавляющем большинстве случаев 
наем или сдача земли всем обществом про-
исходили в интересах большинства его чле-
нов. После неурожайных лет часть татар-
ских сельских общин при уплате податей 
ока зывалась в безвыходном положении. 
Обычно средством для получения необхо-
димых денег становились их земельные на-
делы, преимущественно неудобные земли, 
пустоши, выгоны и луга. Часто получалось 
так, что община, не выдержав кормового 
голода скота, покупала свои земли обрат-
но. Применялась также фиктивная аренда: 
кредиторам земля сдавалась под залог и при 
первом же урожае покупалась обратно. В 
1880-е гг. в Казанской губ. за татарами чис-
лилась самая большая площадь сдаваемых 
крестьянами земель – 73,7% (4524 дес.), 
среди них 6 общин сдавали в аренду все уго-
дья [Общий свод, 1896, с.378].

Другой существенной причиной сда-
чи земли в аренду «всем миром» являлись 
жесткие меры властей по взысканию с кре-
стьян недоимок. В 1885 г. в результате та-
кой политики, например, в Тетюшском у., 
в феврале-марте, т.е. когда шла уплата не-
доимок, крестьянами было сдано на сроки 
от 1 года до 12 лет 1564 дес. земель.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар208

В пореформенный период увеличива-
лось число дворов, не занимающихся земле-
делием. Эти хозяйства были представлены 
крестьянами, оставившими свои хозяйства 
и нашедшими источник существования на 
стороне, и бесхозяйными. В Казанской губ. 
наибольшее количество таких дворов насчи-
тывалось в русских бывших помещичьих 
общинах (17,7%), среди татарских – 9,8% 
[Общий свод, 1896, с.387].

Экономическая несостоятельность та-
тарских хозяйств становилась главной при-
чиной их неактивной аренды. В 1880-е гг. 
в Казанской губ. луга арендовала половина 
всех общин бывших русских владельческих 
и удельных крестьян, у татарских крестьян 
– только 1/5 часть сельских обществ. Почти 
такое же резкое отличие сохранялось и при 
найме пашни: у русских – 86% общин, у чу-
вашей и мордвы – 50%, у татар – 41%. При 
найме пашни особо важную роль играло 
наличие поблизости свободных земель [Об-
щий свод, 1896, с.427, 442].

По мнению Ю.И.Смыкова, в последней 
четверти XIX в. в Среднем Поволжье преоб-
ладала предпринимательская аренда, в юж-
ных уездах Самарской губ. образовывались 
капиталистические хозяйства фермерского 
типа, «принявшие для развития торгового 
земледелия наемную рабочую силу», усо-
вершенствованные орудия и машины [Смы-
ков, 1984, с.106–107, 116]. Татарские хозяй-
ства, большинство которых имели наделы и 
пашни до 10 дес., входили в группу земле-
дельцев с полунатуральной, патриархаль-
ной экономикой.

В 1892 г. по размерам надельной, купчей 
и арендной земли крестьян в Европейской 
части России первое место принадлежало 
Оренбургской губ. (22,5 дес.), за ней следова-
ли Донская обл. (11,4), Астраханская (10,5), 
Уфимская (8), Самарская (6,9), Саратовская 
и Пермская губернии [Свод статистических, 
1894]. Большую выгоду для предприимчи-
вых крестьян в Приуралье представляли зем-
ли вотчинников, которые арендовались по 
необычайно низким ценам. Во второй поло-
вине XIX в. прослойки зажиточных дворов 
появились среди припущенников и вотчин-
ников, среди башкирского и татарского кре-
стьянства [Роднов, 2004, с.323]. 

Важно отметить, что в деревнях сфор-
мировались группы батраков и бедняков, 

имелся избыток рабочей силы, численность 
которой по мере естественного прироста 
населения постепенно увеличивалась.  В 
последней четверти столетия в Сред нем 
Поволжье татарские бедняки и батраки со-
ставляли свыше половины членов своих об-
щин (56,8% – в Казанской губ.), что заметно 
превышало численность аналогичной кате-
гории русских крестьян (39,7%) [Смыков, 
1973, с.60]. На рубеже веков в регионе из-
быток рабочей силы составлял одну треть 
рабочего контингента [Материалы Высо-
чайше учрежденной, ч.1, с.216–217, 348].

Формирование кулацкой прослойки в об-
щинах происходило благодаря хозяйствен-
ной инициативе и рачительности отдельных 
крестьян, расширению пашни, интенсивно-
му труду членов семьи, ростовщичеству и 
различным докапиталистическим формам 
эксплуатации бедных слоев односельчан 
(применение чужого труда в форме «услу-
ги» или «помощи» и т.п.) [Зайнуллина, 2008, 
с.46–48]. Острое аграрное перенаселение, 
земельный голод, переходы к переделу по 
наличным душам ухудшали положение бо-
гатых хлебопашцев. На рубеже веков наме-
тилась убыль кулацких хозяйств. В начале 
ХХ в. социальная структура поземельной 
общины Приуралья вплоть до первой миро-
вой войны отличалась численным преобла-
данием патриархальных полунатуральных 
(бедняцко-середняцких) слоев – до 60% 
всего сельского населения, удельный вес ку-
лацких хозяйств не превышал 10% [Роднов, 
2004, с.297, 305].

Социально-экономическое развитие та-
тарской деревни в целом определялось об-
щей тенденцией неравномерного проник-
новения в сельскохозяйственные регионы 
капиталистических отношений. В Волго-
Камье процессы уменьшения средней пло-
щади надела и средней обеспеченности хо-
зяйства тягловой силой, увеличения числа 
безлошадных дворов наиболее интенсив-
но происходили в национальной деревне, 
где сформировалась группа хозяйств, не 
занимавшихся земледелием. По мнению 
П.И.Савельева, «подвижка вниз, граничив-
шая с пауперизацией, не может быть при-
знана в качестве капиталистической диффе-
ренциации» [Савельев, 1994, с.358]. 

Таким образом, в зонах господства тради-
ционного полунатурального хозяйства при-



Глава 5. Крестьянское сословие 209

экономики вторгались в жизнь патриархаль-
ной деревни, ломали общинные традиции 
[Роднов, 2004, с.381]. Оптимальные усло-
вия для организации капиталистических 
крестьянских хозяйств имелись в высоко-
плодородных южных уездах Поволжья и 
Приуралья с низкой плотностью населения 
и дешевой землей.

вычный уклад жизни не позволял активно 
развиваться росткам рыночной экономики, 
нередко приводил к деградации и регрессу. 
Уровень социально-экономического разви-
тия региона играл главную роль в развитии 
хозяйства для национального крестьянства. 
В зонах быстрого формирования предпри-
нимательского хозяйства законы рыночной 

§ 4. Налоги и повинности бывших государственных крестьян 
Среднего Поволжья в 1866–1905 гг.

Олег Марискин
Сословные ограничения. В целом ре-

формы 1860-х гг. закрепили один из пере-
житков крепостничества – сословность 
податной системы. Община сохранила обя-
зательный тягловый характер. Крестьянство 
продолжало оставаться низшим податным 
сословием, которое обязано было нести на 
себе всю тяжесть подушной подати, выпол-
нять разного рода денежные и натуральные 
повинности, рекрутчину. Крестьяне подвер-
гались телесным наказаниям (для других 
сословий были отменены в 1863 г.), их не 
разрешалось принимать на государствен-
ную службу и т.п.

Создание в пореформенный период во-
лостного (крестьянского) суда также сви-
детельствовало о сохранении значительных 
элементов сословного строя. Члены волост-
ного суда ежегодно выбирались из крестьян 
на волостных сходах, из числа выбранных в 
судебных заседаниях участвовало не менее 
трех судей. Суды рассматривали граждан-
ские (с исками, не превышавшими 100 руб.) 
и мелкие уголовные (драки, оскорбления, 
порча и истребление имущества и т.д.) дела 

исключительно крестьян. В качестве нака-
зания волостной суд мог приговаривать к 
общественным работам на срок до 6 дней, 
аресту до 7 дней, штрафу до 3 руб. и телес-
ным наказаниям до 20 ударов розгами.

Последующие реформы в области мест-
ного управления, образования, военной 
службы расширяли права крестьянства: 
крестьянин мог быть избран в органы мест-
ного управления, ему открывался доступ 
в средние и высшие учебные заведения. 
Лица, окончившие высшие учебные заве-
дения, а также средние учебные заведения 
с отличием, обладали правом поступления 
на государственную службу независимо от 
происхождения. 

В 1874 г. рекрутские наборы были отме-
нены, а призыву на военную службу подле-
жало все мужское население (21 год). Прав-
да, это не снимало полностью сословную 
неравноправность крестьянства. 

Натуральные повинности. Согласно 
«Общему Положению о крестьянах, вышед-
ших из крепостной зависимости» 1861 г. 
крестьяне обязаны были платить следую-

Таблица 26
Состав крестьян Среднего Поволжья в пореформенный период (в %) 

[Труды комиссии, 1872, с.4, 6, 8]

Губернии
Крестьяне

быв. 
государственные

быв. 
помещичьи

быв. 
удельные

Казанская 82,61 15,01 2,38
Пензенская 47,87 52,13 –
Самарская 64,43 16,34 19,23
Симбирская 8,31 42,38 49,32
Итого: 54,15 29,33 16,52



Раздел II. Сословно-социальные группы татар210

щие казенные и земские денежные налоги: 
1) по душную подать; 2) сбор на обеспече-
ние продовольствия; 3) земские сборы, как 
государственные, так и общие губернские и 
частные; 4) сбор на заготовление окладных 
листов по податям и сборам. В качестве са-
мообложения крестьянские общины развер-
стывали мирские сборы (волостные и сель-
ские) и натуральные повинности.

В пореформенный период на крестьян-
ские общества возлагались следующие 
земские натуральные повинности: дорож-
ная (содержание в исправности грунтовых 
почтовых, торговых и военных дорог, со-
единяющих города губернские, уездные и 

иные между собой и с местами пристаней, 
с крепостями и иными военными пунктами, 
мосты, плотины, гати и другие сооружения 
переправ; по водяным сообщениям содержа-
ние т.н. естественных бечевников по рекам 
судоходным и сплавным, озерам и заливам); 
подводная (содержание и предоставление 
подвод для разъездов по делам службы 
должностных лиц полицейского, следствен-
ного и гражданского ведомства и для земской 
почты; выдача подвод для рекрутов и раз-
личных военных команд); постойная (снаб-
жение квартирами и квартирными потреб-
ностями чинов уездной полиции, некоторых 
чинов гражданского ведомства, а также рас-
квартирование войск); арестантско-этапная 
(препровождение арестантов, когда с ними 
не было военного караула, предоставление 
помещения для ночлегов арестантов и стра-
жи при них, отопление и освещение данных 
помещений, содержание подвод для своза 
арестантов). На сельские общества и зем-
левладельцев всех сословий возлагалась 
обязанность истреблять вредных для полей 
и лугов насекомых и животных. На усмот-
рение земских учреждений выносилось 
право перевода натуральных повинностей в 
денежные платежи [Устав о земских, 1903, 
ст.2, 263, 264, 267, 268].

На основании «Положения о сельском со-
стоянии» на крестьянские общества возлага-
лись также мирские натуральные повинно-
сти: содержание общественного управления; 
устройство и поддержание сельских запас-
ных магазинов; содержание в исправности 
проселочных дорог, меж и межевых знаков, 
проточных вод и канав; содержание караулов 
в деревнях; призрение престарелых, дрях-
лых и увечных членов общества; принятие 
мер в случае пожаров ( в т.ч. лесных), наво-
днений и т.п. [Положение о сельском, 1903, 
ст.361]. Исключительно на бывших государ-
ственных крестьянах дополнительно лежала 
лесная натуральная повинность по окапыва-
нию и опахиванию лесов с целью создания 
противопожарных полос.

В целом, как справедливо отметил в на-
чале XX в. Н.К.Бржевский: «Налагая на кре-
стьян значительную тяготу, распределяясь 
весьма неравномерно и обременяя собою 
исключительно бывшие податные сословия, 
натуральные повинности, по общему свое-

Чертеж деревянного моста №3 по 
Базаро-Матаковскому тракту в Спасском у. 

Казанской губ., который должны были построить 
крестьяне по дорожной повинности.



Глава 5. Крестьянское сословие 211

му складу и по своей бытовой обстановке, 
доныне носят на себе следы крепостного 
порядка, являются как бы пережитком доре-
форменной эпохи» [Бржевский, 1908, с.22].

Отправление постойной повинности в 
условиях многонациональной Казанской 
губ. встречало препятствие, связанное с раз-
личными национальными обычаями мест-
ных жителей. В частности, в Спасском у. 
(1867 г.) постойную повинность по кварти-
рованию войск выполняли только крестьяне 
православного вероисповедания. Крестьяне-
мусульмане же уклонялись от этой обязан-
ности [Муллагалиев, 2011, с.86].

Податные функции общины. Общин-
ная собственность на землю являлась осно-
вой существования общины как податной 
единицы. Казенные, земские и мирские сбо-
ры по общему правилу распределялись на 
сходе между домохозяевами по тем же еди-
ницам, по которым разверстывалась между 
ними общинная земля.

Волостные сборы раскладывались меж-
ду селениями на волостных сходах в боль-
шинстве случаев по числу ревизских душ 
[Бржевский, 1908, с.128]. Очевидна нерав-
номерность такого обложения. Во-первых, 
со времени Х ревизии, т.е. с 1858 г., число 
ревизских душ различных селений волости 
совершенно не соответствовало действи-
тельному количеству населения в них; во-
вторых, ревизские души разных селений 
были различно наделены землей. 

Что касается мирских сельских сборов, 
то часть их разверстывалась на одинаковых 
основаниях с казенными и земскими – имен-
но те, которыми покрывались обязательные 
расходы сельского общества. Остальные 
мирские сборы нередко разверстывались на 
иных основаниях, смотря по их назначению. 
Так, сборы с пастухов и на содержание об-
щественного быка распределялись по числу 
голов скота; сборы на ночных караульных и 
на пожарный обоз взимались поровну с каж-
дого двора и т.п. [ГАРФ, ф.586, оп.1, д.586, 
л.14об.–15].

В пореформенный период идея прог-
рессивно-подоходного налогообложения не 
получала поддержки в крестьянской среде: 
общины ни один из видов обложения не со-
измеряли с общей доходностью хозяйства. 
В том, что раскладка податей была строго 
привязана к земельной разверстке, сказался 
традиционный взгляд на экономическое и 
податное значение земли как главного ка-
питала, находящегося в распоряжении кре-
стьян. Общая совокупность дохода двора 
как основание для раскладки сборов более 
чем всякое другое основание, по мнению 
крестьян, способно было породить «злоупо-
требления сельских сходов». При этом сель-
ские общества вполне последовательно не 
допускали льготного обложения захудалых 
или временно нуждающихся домохозяев, 
были лишь крайне редкие исключения. 

Исправное или неисправное поступле-
ние платежей с земельных участков служи-

Отправка обоза с рожью на мельницу. Уфимская губ. Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в. 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар212

ло формальным критерием оценки рабочей 
способности семьи. С этой целью община 
была облечена дисциплинарным правом. 
Именно в системе принудительных мер 
зак лючалась главная сущность круговой 
поруки. Но в то же время, являясь союзом 
«по владению надельной землей», она во 
многом сохраняла демократические черты. 
В действительности, в податном отношении 
сельская община выступала своеобразным 
барьером-буфером: с одной стороны, она 
была механизмом фискального изъятия, со-
ставной частью государственной налоговой 
системы, с другой – предохраняла крестьян 
от произвола чиновников при сборе нало-
гов, была инструментом борьбы с чрезмер-
ным налоговым гнетом. Сельские общества, 
как правило, не употребляли принуждения 
по отношению к отдельным членам, при-
бегая к этому лишь под давлением полиции 
[РГИА, ф.91, оп.2, д.756, л.10об.].

На первом месте по применению при-
нудительных мер стояли опись и продажа 
имущества. Опись имущества неплатель-
щиков отмечалась в конце XIX в. в около 
60% недоимочных селений России, прода-
жа имущества – в 4 – 20% селений к числу 
селений, в которых была проведена опись 
[Свод сведений, 1898, с.XLIII]. 

Сельская администрация также оказа-
лась подвержена давлению со стороны 
поли ции [РЭМ, ф.7, оп.1, д.1339, л.3]. Так, в 
Спасском у. Казанской губ. арест крестьян-
непла тельщиков производился на срок от 
3 до 5 суток, а сельского старосты за неис-
правный сбор – от 5 до 14 суток [РЭМ, ф.7, 
оп.1, д.466, л.29].

В Чистопольском у. практиковался зап-
рет на продажу крестьянами хлеба до тех 
пор, пока неисправные общества не запла-
тят хлебом вообще всех лежащих на них 
сборов [НА РТ, ф.1, оп.3, д.7482, 3об.].

К концу XIX в. крайне редко наблюда-
лось разверстывание недоимки между пла-
тельщиками по приговору схода, что свиде-
тельствовало об отмирании круговой поруки 
[Симонова, 1969, с.173]. Формально отмена 
круговой поруки при сборе крестьянами на-
логовых платежей происходила поэтапно. В 
1869 г. была отменена круговая порука при 
уплате прямых налогов (кроме выкупных 
платежей) для селений, насчитывавших ме-

нее 40 ревизских душ [Министерство фи-
нансов, ч.1, 1902, с.478]. Законом от 23 июня 
1899 г. селения или часть их с общинным 
пользованием, владеющие по ревизскому 
счету менее 60 душевыми наделами, осво-
бождались от круговой ответственности по 
всем казенным и земским окладным сборам. 
Введение института земских начальников 
существенно уменьшило значение полиции 
в качестве органа взыскания казенных и 
земских сборов [Бржевский, 1908, с.14]. По-
датные же инспекторы, напротив, усилили 
надзор за правильной постановкой в воло-
стях налогового счетоводства, за порядком 
хранения общественных сумм и передачей 
их в соответствующие ведомства.

Закон от 23 июня 1899 г. предоставил 
сельским обществам право самим уста-
навливать в течение года сроки, в которые 
каждое селение в отдельности обязано было 
вносить известную долю годового оклада. С 
1899 г. общества, состоявшие из двух и бо-
лее селений (сложные общины), начали раз-
деляться на отдельные податные единицы, и 
окладной лист получало каждое селение.

В Казанской губ. установленные вна-
чале частные сроки во многих селениях не 
совпадали со временем сбыта хлебов и за-
нятий крестьянами сторонними заработка-
ми, т.е. с наивысшей платежеспособностью, 
что также подвигло администрацию к их 
пересмотру. В частности, в Казанском, Ма-
мадышском и Чебоксарском уездах поста-
новлениями уездных съездов уже в течение 
1900 г. были установлены новые частные 
сроки [НА РТ, ф.3, оп.1, д.6550, л.3], с пере-
несением основной тяжести выплаты на-
логов на осенний период. По имеющимся в 
нашем распоряжении приговорам сельских 
сходов за 1901–1914 гг. в Казанской губ. в 
основном устанавливалось 4–6 частных сро-
ков выплаты казенных и земских налогов. 

Установление частных сроков выплаты 
побудило плательщиков более сознатель-
но относиться к податным обязанностям и 
устранило возможность прежнего беспоря-
дочного накопления недоимок и произволь-
ного применения круговой поруки. 

Законопроектом от 12 марта 1903 г. упла-
та окладных сборов была перенесена на лич-
ную ответственность каждого домохозяина, 
как с общинным, так и с подворным (наслед-



Глава 5. Крестьянское сословие 213

ственным) владением землей. Распоряжение 
взысканием недоимок возлагалось на подат-
ного инспектора, от которого зависело при-
менение в отношении недоимщиков тех или 
иных принудительных мер взыскания или 
же причисление недоимки к окладу, если ее 
размер не превышал 20% от него. 

Подушная подать. После реформы по-
душ ная подать по-прежнему оставалась ос-

Таблица 27
Оклады подушной подати и заменявших ее сборов с крестьян Среднего Поволжья 

в 1872 г. (руб. с 1 ревизской души) [Труды комиссии, 1872, с.4, 6 ,8]

Губерния
С быв. 

государственных 
крестьян

С быв. помещичьих 
крестьян

С быв. удельных 
крестьян

Казанская 1,78 1,78 1,78
Пензенская 1,68 1,68 –
Самарская 1,78 1,78 1,78
Симбирская 1,82 1,88 1,88

В 1875 г. к подушной подати были присое-
динены взимавшийся по подушной системе 
государственный земский сбор и обще-
ственный сбор с бывших государственных 
крестьян. К 1875 г. подушная подать возрос-
ла до 49,5%, затем постепенно снизилась и 
составила в 1884 г. 34,7% от всех налогов 
[Статистический временник, вып.15, 1886, 
с.150–151]. 

До конца 60-х гг. XIX в. податная поли-
тика характеризовалась нарастанием прямо-
го обложения, твердым курсом в сфере при-
менения мер принудительного взыскания, 
отсутствием налоговых льгот. 

Отмена в 1886, 1887 гг. подушной подати 
была важным шагом на пути замены сослов-
ного налогообложения налогами по имуще-
ственному признаку. Реформы Н.Х.Бунге 
положили начало модернизации российской 
системы налогообложения и тем самым 
способствовали процессу индустриализа-
ции страны.

Однако параллельно с общим облегчени-
ем податных повинностей по государствен-
ным платежам в источниках отмечался рост 
косвенного обложения и мирских сборов 
[Податная инспекция, 1910; Статистические 
данные, 1883; Статистический вре менник, 
вып.13, 1886]. По подсчетам А.М.Анфимова, 
с 1881 г. по 1894 г. только мирские расходы 
крестьян Европейской России увеличились 
почти вдвое [Анфимов, 1984, с.79].

После отмены подушной подати продол-
жались взыскания недоимок: с 1888 г. по 
1891 г. перевыручка по бюджету составила  
209,4 млн. руб. [Шванебах, 1903, с.13].

Поземельное обложение. В губерниях, 
где вводились земства, с изданием времен-
ных правил изменилось, прежде всего, само 
понятие земских повинностей. Временные 
правила, с одной стороны, ограничивали 
понятие о земских повинностях, выделяя из 
их состава государственные и частные, а с 
другой – расширяли это понятие введением 
губернских и уездных земских повинностей 
[Труды комиссии, 1869, с.9]. Тем самым 
было положено начало разделению бюдже-
тов России на несколько уровней. Губерн-
ские и уездные земские сборы, по сути, со-
ставили местный бюджет регионов. 

Государственные земские повинности 
представляли собой собственно казенные 
подати [Васильчиков, 1870, с.305]. Средний 
душевой сбор составлял в 1865 г. 98 коп. (от 
33 коп. до 1 руб. 33 коп.) [Труды комиссии, 
1869, с.10]. 

1 июня 1870 г. при составлении сметы 
государственных земских повинностей на 
трехлетие с 1872 г. четвертая часть от общей 
суммы была переложена с душ на сбор с 
земли «всех без различия» владельцев (рас-
кладка остальных 3/4 оставлена на суще-
ствующем основании). Сбор был исчислен 

новной податной тяжестью для крестьянства. 
В целом, в 1867 г. подушные сборы составля-
ли 44,3% всех налоговых поступ лений госу-
дарства. Подушная подать в зависимости от 
местных условий варьировала по России от 
1 руб. 15 коп. до 2 руб. 61 коп. [Министерство 
финансов, ч.1, 1902, с.476–477], по Среднему 
Поволжью – от 1 руб. 68 коп. до 1 руб. 78 коп. 
[Труды комиссии, 1872, с.4, 6,8]. 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар214

к поступлению 40,5% в год, из них 60,5% 
отнесено на земли крестьян [ГАРФ, ф.678, 
оп.1, д.684, л.12–12об.].

Указом от 10 декабря 1874 г. было пре-
к ращено отдельное существование государ-
ственного земского сбора как самостоятель-
ной доходной статьи. При раскладке этого 
сбора были введены некоторые изменения 

в распределение губерний по разрядам и 
дополнительно привлечены к обложению 
имущественные классы. Так, Казанская 
губ. была причислена к более высокому IV 
разряду, а Самарская – понижена на один 
и отнесена к VIII разряду [Вестник финан-
сов, 1884, с.139–140; Труды комиссии, 1879, 
с.54–56].

Таблица 28
Раскладка государственного поземельного налога в конце 1870-х гг. 

для земель сельских обществ 

Губерния Раз-
ряд

Оклад на 1 дес. удобной земли, 
коп.

Среднее 
обложение 1 дес., 

коп.средний низший высший
Симбирская II 8,00 0,25 31,00 12,20
Пензенская III 6,20 4,00 8,25 6,40
Казанская IV 4,50 0,90 6,10 4,81
Самарская VIII 1,10 0,02 10,50 1,04

В основе поземельного обложения лежа-
ла двойная расценка земли: классификация 
губерний как отдельных единиц обложения 
для установления общих сумм налога с каж-
дой из них; расценка земель внутри губер-
ний для распределения этих сумм между 
различными по доходности частями губер-
ний. Вследствие разнообразной доходности 
земли в пределах губерний налог взимался с 
каждого плательщика не в размере среднего 
по губернии оклада, а по частным окладам, 
установленным местными учреждениями. 
Так, при среднем размере обложения в 4,5 
коп. с 1 дес. в Казанской губ. низший оклад 
был определен в 0,9 коп., а высший – в 6,1 
коп. [РГИА, ф.573, оп.1, д.117, л.3]. 

В 1883 г. после пересмотра поземельного 
обложения за основание исчисления окладов 
налога были приняты данные о количестве, 
ценности и доходности земель (табл.29). 

Государственный поземельный налог 
имел раскладочную форму. Законом от 17 
января 1884 г. раскладка этого налога между 
уездами предоставлялась губернским зем-
ским собраниям, а в пределах уездов – уезд-
ным земским управам на основаниях, уста-
новленных для раскладки местных земских 
сборов. 

Таким образом, общий итог всех прямых 
повинностей бывших государственных кре-
стьян складывался из отдельных налогов, 
установленных в разное время и расклады-

ваемых своеобразно, без соотношения с дру-
гими платежами и большей частью безо вся-
кого отношения к платежной силе вообще, 
что значительно подрывало как экономиче-
ские основы крестьянского хозяйства, так и 
финансовую стабильность России. 

Земские сборы. Губернские и уездные 
земские сборы с надельных земель в сред-
нем по России увеличились в 1871–1900 гг. 
на 109,1%, в т.ч. в Казанской губ. – на 150%, 
в Симбирской – 107, в Пензенской – 100, в 
Самарской – на 14,29% (табл.30). Незначи-
тельное повышение земских сборов в по-
следней губернии было связано с пониже-
нием их в период голода 1891–1892 гг. на 
40% [ГАСО, ф.150, оп.3, д.296, л.21]. 

С 1880 г. по 1901 г., прямые налоги дали 
прирост в 50 млн. руб. Доход от них увели-
чился с 172,9 до 220,9 млн. руб. В то же вре-
мя доход от косвенного обложения возрос 
на 108% – с 393 до 819,6 млн. руб. Причем 
особенно значительный рост приходился на 
период министерства С.Ю.Витте: с 1880 г. 
по 1892 г. доход от косвенного обложения 
возрос на 37%, а с 1892 г. по 1901 г. – на 50% 
[Шванебах, 1903, с.31].

В конце XIX в. из всех групп плательщи-
ков прямых налогов основной по-прежнему 
оставалось крестьянство, «несущее» на се-
бе 121,3 млн. руб. (86%), или свыше 6/7 от 
общего окладного обложения в 141 1/4 млн. 
руб.; и только около 1/7 распределялось (поч-



Глава 5. Крестьянское сословие 215

ти поровну) между 2 категориями – частны-
ми землевладельцами (6,9%) и городскими 
жителями (7,1%) [Свод данных, 1902, с.11]. 

Мирские сборы. Структурная организа-
ция сельского общинного управления ос-
тавалась практически неизменной до рево-
люции 1917 г.: по закону оно состояло из 
сельского схода и сельского старосты. Сель-
ский сход состоял из крестьян-домохозяев 
сельского общества и, кроме того, из всех 
выборных сельских должностных лиц. До-
мохозяин (глава семьи) являлся представи-
телем семьи перед властями, перед общи-
ной, перед религиозной организацией, он 
отвечал за свой дом, хозяйство, уплачивал 
все подати, он же был ответчиком за все 
проступки и дела своих домочадцев. В Ма-
мадышском у. Казанской губ. (обследовано 
306 общин) на сход созывались как семей-
ные, так и бобыли, но последние получа-
ли право голоса при условии, если брали 
на себя часть земельного пая [РГИА, ф.91, 
оп.2, д.777, л.298]. В татарских селениях на 

Таблица 30
Средний оклад земских платежей с надельных земель в губерниях Среднего Поволжья, 

коп. на 1 дес. [Материалы высочайше, ч.2, 1903, с.258–262, 290]

Годы Самарская 
губ.

Казанская 
губ.

Симбирская 
губ.

Пензенская 
губ.

По 50 
губерниям

1871–1875 7 12 14 13 11
1876–1880 7 14 19 19 14
1881–1885 10 19 21 22 16
1886–1890 10 20 21 21 17
1891–1895 6 26 25 24 20
1896–1900 8 30 29 26 23

Таблица 29
Оценка земли и оклады государственного поземельного налога и земских сборов 

на 1883 г. по губерниям Среднего Поволжья [РГИА, ф.573, оп.1, д.325, л.13, 29, 35, 37; 
ГАПО, ф.60, оп.1, д.4011, л.76–98; ГАПО, ф.60, оп.1, д.4602, л.99–115]

Губерния

Государственный 
поземельный налог

Среднее 
обложе-
ние 

земским 
сбором, 
коп. 

с 1 дес.

Увеличенный налог с 
земским сбором Количество 

земли 
сельских 
обществ, 
в дес.

Всего 
ГПН с 
сельских 
обществ, 
руб.

обложе-
ние до 
1883 г., 
коп. 

с 1 дес.

размер 
предпола-
гаемого 
увеличе-
ния, %

с 1 
дес.,
коп.

отноше-
ние к до-
ходу (% 

стоимости)

Казанская 4,60 77 12,3 20,46 8,3 3 197 916 261 092
Пензенская 6,30 114 20,9 34,40 8,4 1 823 248 246 528
Самарская 1,06 271 6,2 10,14 8,6 6 578 818 247 006
Симбирская 8,01 54 12,4 24,76 6,7 1 691 341 294 020

внутриобщинную жизнь традиционно боль-
шое влияние оказывало мусульманское ду-
ховенство.

Кроме сельского старосты общества 
могли выбирать и других должностных лиц: 
сборщиков податей, смотрителей хлебных 
магазинов, училищ и больниц, лесных и по-
левых сторожей и т.п. 

После реформы сельское общество стало 
исполнять роль низовой административной 
единицы, выступало перед государством в 
качестве единого юридического лица по вы-
полнению административных, хозяйствен-
ных, финансовых и судебных обязательств. 

По обычаю община имела право на са-
мообложение. Мирские сельские сборы от-
личались от прочих податей и сборов пре-
жде всего тем, что вначале предварительно 
определялись потребности общины, а по-
том в соответствии с ними община опреде-
ляла сумму налога. Крестьянские общества 
устанавливали мирские сборы на устрой-
ство и поддержание церквей, заведение 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар216

сельских училищ, содержание учителей и 
на удовлетворение других общественных 
и хозяйственных потребностей [Сборник 
статистических, 1883, с.86]. Содержание 
мечетей, духовенства и школ у мусульман 
осуществлялось в рамках норм шариата 
и обычного права. В целом на содержание 
должностных лиц из сельских сборов в на-
чале 80-х гг. XIX в. в губерниях Среднего 
Поволжья расходовалось около 35% всех 
денежных средств [Статистический времен-
ник, вып.13, 1886, прил.]. 

Кроме сельских сборов на крестьян на-
кладывались волостные расходы, значитель-
ную долю которых составляли администра-
тивные. В пореформенный период волость 
представляла собой не столько единицу 
самоуправления, сколько территориальную 
единицу управления крестьянами. На уров-
не волости административные функции 
выполняло волостное правление. Во главе 
волости стояли волостной старшина и его 
помощник, в штате волостного правления 
находились сельские старосты, сборщики 
налогов, полицейские десятские и сотские, 
стражники, писари. Суд над крестьянами 
вершили волостные судьи. Важнейшие дела 

решались на волостном сходе, на котором 
присутствовали выборные от всех селений. 
Обязательный волостной сход собирался 
ежегодно в конце года, на нем рассматрива-
лись сметы сумм, употребляемых на содер-
жание волостного правления [ГАРФ, ф.586, 
оп.1, д.115, л.67]. 

По данным 46 губерний Европейской 
России, в 1881 г. 45,3% мирских расходов 
шло на жалованье должностным лицам, 
10,3 – на содержание общественных зданий, 
26 – разъездных лошадей, 6,1 – на народное 
образование, 2,5% – «на народное здравие» 
[Статистический временник, вып.13, 1886, 
с.20]. В Среднем Поволжье на жалованье 
должностным лицам, содержание общест-
венных зданий, канцелярские расходы, ко-
мандировки, суточные тратилось более 90% 
всех волостных сборов [Статистический 
временник, вып.13, 1886, с.272–273]. Плату 
получали писарь и сборщик подати, осталь-
ные сельские должностные лица исполняли 
обязанности без оплаты и в большинстве 
случаев освобождались от несения мирских 
натуральных повинностей [РГИА, ф.91, оп.2, 
д.768, л.3об; д.777]. В Казанской губ. жалова-
нье волостных старшин составляло в различ-
ных общинах от 110 до 300 руб., волостных 
писарей – от 480 до 1040, сельских старост 
– от 47 до 488, сборщиков податей – от 50 до 
485 руб. [НА РТ, ф.156, оп.1, д.17, л.5–6]. 

В 1895 г. в 47 губерниях Европейской 
России ежегодно на содержание волостного 
управления тратилось 80% всех волостных 
расходов [Леонтьев, 1914, с.83]. 

Н.Бржевский в конце XIX в. констатиро-
вал факт соответствия увеличения мирских 
расходов облегчению тяжести казенных 
повинностей [Бржевский, 1908, с.200], т.е. 
как только казенные платежи понижались, 
немедленно возрастали мирские расходы, 
поглощая иногда всю или большую часть 
дохода, освободившегося от понижения ка-
зенного обложения. 

По данным отчетов податных инспек-
торов, общие мирские сборы в конце XIX 
– начале XX в. (за исключением голодных 
1891–1892 гг.) выросли в 2,9 раза и состави-
ли в 1912 г. по Среднему Поволжью 6873,1 
тыс. руб., по Казанской губ. – соответствен-
но в 3 раза. Если с 1 дес. облагаемой земли в 
1893 г. выплачивалось в среднем 18 коп., то 
в 1912 г. – 50 коп. 

Бедняки-татары. Казанская губ. 
Фото В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в.



Глава 5. Крестьянское сословие 217

Таблица 31
Поступления казенных, земских и мирских сборов с крестьян Казанской губ. 

в конце XIX – начале XX в. [РГИА, ф.573, оп.1, д.1254–1274; оп.17, д.23734, 23750, 23756, 
23759, 24091, 24093, 24101, 24117, 24134, 24141, 24144, 24184, 24185; оп.18, д. 24261, 24399, 
24428, 24512, 24611, 24699, 25267, 25273, 24720, 24819, 24830, 27156, 27171, 27177, 27180; 

оп.25, д.332–354, 789–805, 1005–1023, 1078–1098; Свод сведений, 1898; 1899; 
ч.1, 1902; Свод сведений, 1902; 1907; 1909; 1910]

Годы
В тыс. руб. Доля в %

казенные земские мирские казенные земские мирские
1891 287,36 225,44 301,60 35,28 27,68 37,03
1892 1370,33 563,86 483,90 56,67 23,32 20,01
1893 3214,06 865,19 472,40 70,61 19,01 10,38
1894 2809,61 910,51 442,60 67,49 21,87 10,63
1895 4604,58 1064,18 898,60 70,11 16,20 13,68
1896 2810,92 912,30 883,20 61,02 19,81 19,17
1897 3000,64 905,49 918,00 62,20 18,77 19,03
1898 854,85 354,37 835,10 41,82 17,33 40,85
1899 3502,64 1110,53 1147,20 60,81 19,28 19,92
1900 3732,80 1079,50 1074,50 63,41 18,34 18,25
1901 2600,10 963,60 1098,30 55,77 20,67 23,56
1902 2708,30 1040,70 1098,00 55,88 21,47 22,65
1903 3034,30 1262,50 1123,40 55,98 23,29 20,73
1904 2853,90 1106,70 1109,40 56,29 21,83 21,88
1905 1211,30 835,00 1098,00 38,52 26,56 34,92
1906 189,2 262,2 874,6 14,27 19,77 65,96
1907 574,4 1253,9 1235,40 18,75 40,93 40,32

До 1905 г. мирские сборы были заметно 
меньше казенных налогов, с отменой вы-
купных платежей их «тяжесть» сравнялась. 
В то же время поступление мирских сборов 
превышало земские платежи в среднем в 1,4 
раза. Анализ показателей поступлений по-
казывает достаточно стабильную выплату 
крестьянами мирских налогов даже в годы 
неурожаев, что свидетельствовало об их 
приоритете для сельского населения в отли-
чие от казенных и земских сборов.

В конце XIX – начале XX в. в структуре 
мирских расходов соотношение волостных 
и сельских сборов было практически одина-
ковым и составляло по губерниям Среднего 
Поволжья 1:1,5. Доля, идущая на содержа-
ние волостного и сельского административ-
ного аппарата, в связи с относительным 
ростом сборов сократилась и составила в 
1905 г. 27% (в 1881 г. – 45,3%). Более 9% 
из мирских сумм составляли расходы на на-
родное образование и столько же на религи-
озные потребности, около 8% тратилось на 

уплату казенных, земских и других сборов, 
5% – на подводную повинность [Мирские 
доходы, 1909, с.XXXII, XXXIV; Мирские 
доходы, 1895, с.XIX, XXXI]. В этот период 
значительно возросли сборы, использовав-
шиеся на покрытие сельскохозяйственных 
расходов (более 15%)31. 

В дальнейшем мирские траты на сельско-
хозяйственные потребности еще более уве-
личились, что говорило об их первостепен-
ной важности для крестьян [Попов, 1915, 
с.10]. Таким образом, волостные и сельские 
мирские сборы в конце XIX – начале XX в. 
представляли собой, по сути, местный бюд-
жет, обеспечивавший крестьянскую общину 
существенными финансовыми ресурсами, 
определенной долей власти и компетенции 
в масштабах селения, волости и уезда. 

31 В Казанской и Самарской губерниях обще-
ственный сбор с бывших государственных кре-
стьян составлял 38 коп. с души, в Пензенской губ. – 
39 коп. [Труды комиссии, 1872, с.16–17].



Раздел II. Сословно-социальные группы татар218

Тяжесть налогообложения. В поре-
форменный период общая сумма собирае-
мых с крестьян налогов не соответствова-
ла доходности их наделов и крестьянского 
полевого хозяйства в целом [Бехтеев, 1902; 
Нужды деревни, 1904; Шванебах, 1903]. В 
материалах правительственной комиссии 
отмечалось, «что в некоторых местностях, 
даже в черноземной полосе, сумма всех 
платежей превышает доходность в 5 раз» 
[Доклад высочайше, 1873, с.35–36]. Данное 
обстоятельство привело уже в 70-х гг. XIX в. 
к росту недоимок. Недоимок за крестьяна-
ми Казанской губ. к 1875 г. насчитывалось 
451800 руб., к 1882 г., за 7 лет, недоимки 
увеличились более чем в 6 раз. Через 9 лет, 
к 1891 г., в недоимках по налогам состояло 
уже 8405807 руб., т.е. они увеличились за 
этот период в 3 раза, а за весь 16-летний пе-
риод – в 18,6 раза [Энгельгардт, 1892, с.50].

Податное положение крестьянского хо-
зяйства после неурожаев и голода 1891–
1892 гг. было катастрофическим. Так, если 
к 1 января 1891 г. у крестьян Казанской губ. 
числилось около 410000 лошадей, то к 1 ян-
варя 1892 г. лошадей осталось всего 280000 
[Энгельгардт, 1892, с.7]. Остальные погиб-
ли вследствие недостаточности кормовых 
средств. К 1 января 1892 г. недоимка воз-
росла до 12,5 млн. руб.

Архивные документы пестрят многочис-
ленными ходатайствами сельских обществ 
об отсрочке сборов и выдаче ссуд на продо-
вольствие и обсеменение полей. Было много 
желающих переселиться в Сибирь [НА РТ, 
ф.1, оп.3. д.8447, л.50–372]. В то же время в 
1891–1892 гг. правительством было выдано 
«ссуды на продовольствие и обсеменение» 
около 13 млн. руб. [Энгельгардт, 1892, с.8].

Недоимок к концу 1891 г. накопилось 
по Европейской России по всем окладным 
сборам 72,6%, в т.ч. продовольственных – 
41,3% к окладу, казенных – 79,1%, земских 
– 75,1%, мирских – 17,3% [Свод сведений, 
1898, с.II]. Отношение недоимок к окладам 
казенных и земских сборов по Самарской 
губ. достигло 625%, Казанской – 469%, 
Симбирской – 374%, Пензенской – 370% 
(табл.32).

В 1893 г. на наличную мужскую душу в 
среднем приходилось недоимок по оклад-
ным сборам в Казанской губ. 14,02 руб., в 

Пензенской – 8,61, в Самарской – 15,69, в 
Симбирской – 6,96 руб. [Задолженность 
сельских, 1894, с.6, 11, 13]. Недоимка на 1 
дес. в Пензенской губ. составляла 266 коп., в 
Симбирской – 226, в Самарской – 245, в Ка-
занской губ. – 394 коп. (самая значительная 
по России) [Свод сведений, 1898, с.III–IV].

Сумма платежей была обратно пропор-
циональна размеру крестьянского надела: 
чем больше надел, тем меньше приходилось 
платежей на 1 дес., и наоборот, чем надел 
меньше, тем больше была сумма платежей 
с 1 дес. По данным подворной переписи 
1882–1883 гг., в Самарском у. крестьянин, 
владеющий наделом от 1 до 2 дес. на ревиз-
скую душу, уплачивал в год всех платежей 
около 5 руб. с 1 дес., тогда как крестьянин 
с наделом в 8 и 10 дес. – не более 1 руб. 50 
коп. с 1 дес. [Сборник статистических, 1883, 
с.12–13]. По данным подворных переписей 
Самарской губ., во второй половине 1880-х 
гг. выкупные платежи составляли 38,4%, 
государственные платежи – 13,6, земские 
сборы – 15,1, волостные и мирские сборы 
– 33% налоговых тягот хозяйств [Сборник 
статистических, т.1–6].

В расчете на 1 работника соотношение 
суммы всех сборов в Казанской губ. выгля-
дит иным: на бывшего государственного кре-
стьянина приходилось 19,52 руб., бывшего 
удельного – 19,94 руб., бывшего помещичье-
го – 16,86 руб. [Дудкин, 1884, с.111, 125]. 

У трех сословий крестьян налог для бед-
ных был одинаково тяжел и составлял почти 
четвертую часть валового дохода, не покры-
вавшего насущных потребностей и состояв-
шего преимущественно в сторонних заработ-
ках. Между тем и для богатой семьи налог, 
составлявший, по расчетам Анучина, в сред-
нем 40–50 руб. (от 13 до 20%), не мог назы-
ваться малым при чистом доходе в 200–300 
руб. [Анучин, 1881]. По данным бюджетных 
исследований, в Казанской губ. налоговые 
платежи крестьян в конце XIX в. изымали от 
3 до 5% валового дохода, в богатом хозяйстве 
– 14% чистого дохода, в среднем – 28%, в 
бедном – 52% [Станишевский, 1899, с.14–17; 
Шерих, 1899, с.25–30; Комаров, 1900, с.17–
20; Износков, вып.II, 1900, с.16–23, 38–42; 
Износков, вып.III, 1900, с.27–41]. 

А.П.Энгельгардт, анализируя податную 
тяжесть крестьянских хозяйств в Казанской 



Глава 5. Крестьянское сословие 219

и других Средне-Волжских губерниях, от-
мечал: «По отношению к доходности на-
лог поглощает 1/6 часть валового дохода. 
Сравнивать налоги с чистым доходом не 
представляется возможным, потому что в 
сущности чистого дохода в крестьянских хо-
зяйствах нет, а на исчисленную нами теоре-
тически доходность с сельскохозяйственных 
капиталов налоги падают в размере 53,2%.

Все это указывает на несоответствие 
получаемого дохода в крестьянских хозяй-
ствах с затрачиваемым капиталом, на несо-
ответствие до такой степени значительное, 
что получаемого дохода едва хватает на со-
держание работника и его семьи, а также на 
малодоходность земледельческого промыс-
ла, на ненормальные условия, в которых 
находится этот промысел. Этим же обстоя-
тельством объясняется накопление недои-
мок» [Энгельгардт, 1892, с.50].

Данные бюджетных исследований кре-
стьянских хозяйств 13 губерний Европей-
ской России (1870–1880 гг.) показывают, 
что налоговые платежи изымали в среднем 
от 5,5 до 27,1% валового и от 11 до 76% 
чистого дохода от сельскохозяйственной 
деятельности [Материалы высочайше, ч.3, 
1903, с.208].

Уплачивая каждый раз налоги частью 
оборотного капитала, население с каждым 
разом становилось экономически слабее и 
менее способным добывать недостающий 
капитал, что вело к нарастанию недоимок, 
несмотря на уменьшение прямых налогов в 
конце XIX в.

Экономическая и налоговая тяжесть 
вызывала законный протест со стороны 
крестьян. В пореформенный период зна-

чительное место в крестьянском движении 
Среднего Поволжья занимали выступления, 
направленные в первую очередь против не-
посильных налогов, платежей и повинно-
стей. Крестьяне решительно отказывались 
платить многочисленные сборы – оброч-
ные, выкупные, подушные, земские, мир-
ские, государственные, страховые и т.п. По 
подсчетам Ю.И.Смыкова, на борьбу против 
податей и повинностей в 1861–1865 гг. при-
ходилось 51,5% от всех выступлений в ре-
гионе [Смыков, 1973, с.111–112]. 

Революционные события заставили госу-
дарство объявить о прекращении взимания 
выкупных платежей с 1907 г. и об уменьше-
нии их суммы наполовину с 1906 г. Однако 
крестьяне продолжали выплачивать недоим-
ки прошлых лет по этому налогу. По манифе-
сту от 21 февраля 1913 г. (по случаю трехсот-
летия царствования дома Романовых), были 
формально сложены все недоимки по отме-
ненным выкупным платежам [Министерство 
финансов, 1914, с.102]. Таким образом, окон-
чательно была ликвидирована финансовая 
сторона крестьянской реформы 1861 г. 

В начале XX в. общая тяжесть налогов 
и платежей крестьянства несколько ослаб-
ла. По вычислениям А.М.Анфимова, соот-
ношение всей суммы налогов и платежей 
к доходу сельского хозяйства составляло в 
1901 г. 28,74%, в 1904 г. – 24,80% [Анфимов, 
1984, с.111]. После отмены в 1907 г. выкуп-
ных платежей налоги и сборы с крестьян не 
превышали в среднем 12,86% дохода [Вайн-
штейн, 2000, с.84]. Доля прямого и косвен-
ного обложения крестьянства Среднего По-
волжья соответствовала общероссийскому 
уровню, налогами изымалось 11,7% дохода 

Таблица 32
Недоимки по окладным сборам крестьян Среднего Поволжья в 1893 г. 

[Задолженность сельских, 1894, с.XXVII]

Губерния
Общая 

недоимка 
налогов, руб.

Процент недоимок по сборам Процент 
недоимок 
к итогу

по России
казенным земским мирским

Казанская 13548236 93,0 6,3 0,7 11,44
Пензенская 5946171 82,1 16,4 1,5 5,02
Самарская 17547148 90,8 8,2 1,0 14,81
Симбирская 4730810 84,6 11,0 4,4 3,99
По России 118475442 81,0 15,6 3,4 100,00



Раздел II. Сословно-социальные группы татар220

Голодный год. Изба крестьянина Салаватова в д.Кадомке Сергачского у. 
Нижегород ской губ. Фото М.П.Дмитриева. 1891–1892 гг.

[Краткие бюджетные, 1915; Итоги оценочно-
статистического, 1923]. Это положительно 
влияло на развитие крестьянского хозяйства 
и в целом экономики страны.

Революционные события начала XX в. 
заставили государство объявить о важных 
реформах, таких как отмена круговой по-
руки среди сельского населения (1903 г.), 
изменение паспортного режима (1906 г.), 
отмена особых правил о наказуемости кре-
стьян, подведомственных волостному суду 
(1906 г.), получение права на выход из об-

щины (1906 г.), уравнение в правах кре-
стьян с другими сословиями в отношении 
поступления на государственную службу, 
в учебные заведения, в духовное звание и 
монашество (1906 г.), окончательная отмена 
подушной подати (1907 г.), отмена выкуп-
ных платежей за землю (1907 г.). Введение 
представительного учреждения, обретение 
политических прав привели к тому, что кре-
стьянское сословие юридически утратило 
свои специфические сословные ограниче-
ния и стало быст ро превращаться в класс. 



Глава 6. Приходские мусульманские духовные лица 221

ГЛАВА 6
Приходские мусульманские духовные лица

Ильдус Загидуллин

После падения Казани духовное разви-
тие татар находилось в состоянии стагна-
ции. Уничтожение системы финансирова-
ния исламских институтов, содержавшихся 
в значительной степени за счет вакуфов и 
поддержки государства, и другие факторы 
привели к трансформации функций, состава 
и наименования званий приходского духо-
венства. 

Разительные изменения, произошедшие 
в регионе, заметны при сопоставлении зва-
ний духовенства бывшего Крымского хан-
ства и Волго-Уралья в русский период. Так, 
в Крыму существовали следующие духов-
ные звания: муфтий, кадий-эскер, кадий (за-
нимался судопроизводством по шариату), 
хатиб, имам муэдзин, ферраши (слуга при 
мечети), шейх (старшина в тэкие), мударрис, 
гочи (учитель мектебе). Каждый из них, как 
правило, исполнял только свои духовные 
обязанности [Загидуллин, 2009, с.90–94]. В 
малочисленных татарских сельских общи-
нах, не имевших возможности содержать 
нескольких религиозных деятелей, духов-
ное лицо выполняло одновременно несколь-
ко функций: имама – руководил обществен-
ной молитвой и исполнял духовные требы 
у местных жителей; казия (судьи) – решал 
вопросы наследства и споры между прихо-
жанами; мугаллима (мударриса) – препода-
вал основы ислама. В ХVII–XVIII вв. в та-
тарских махаллях духовных лиц именовали 
«абызами» и (или) «муллами». Ш.Марджани 
писал, что в предыдущие века каждого мул-
лу и человека, умеющего читать и писать, 
именовали «абызом», от слова «хафиз» 
(лицо, наизусть знающее Коран) [Мəрҗани, 
1989, б.242–243]. Наименование «мулла» 
(от араб. маула – владыка, господин, служи-
тель культа, почетный титул ученых людей) 
часто употреблялось как синоним слова 
«имам» [Фархшатов, 2006, с.286]. Примеча-
тельно, что в имперский период в делопро-

изводстве всех приходских духовных лиц 
стали именовать муллами, они делились на 
«указных», т.е. назначенных властью, и «не-
указных» – общественных духовных лиц, не 
прошедших процедуру утверждения в уста-
новленном законом порядке. В мусульман-
ских приходах Среднего Поволжья безуказ-
ные муллы встречались еще в конце первой 
четверти XIX в. [Кобзев, 2007а, с.76], в от-
дельных местностях Приуралья – в начале 
1880-х гг. [Фархшатов, 2006, с.287]. 

Сведения второй четверти XVIII в. вос-
создают действовавшие в Приуралье ду-
ховные должности: «афенде, ахун, мулла, 
абыз, а где встречается мечеть, и муаззин, 
как пономарь и еко церковный староста, 
служит всегда при мечети; мечетей же у 
башкир весьма мало, и каждая мечеть у них 
соборная, а в других уездах у татар почти на 
каждой деревне мечеть, оне к каждой пят-
нице понедельно для молитвы или в другие 
праздники собираются; в чины духовные 
и в протчих местах в Великой Татарии; по 
науке даются от учителей ахунам печати, 
по которым оные могут и здесь учредить по 
науке же и других ахунами, токмо печати 
не дается» [ИОАЭИ, вып.6, c.166]. В этом 
регионе правительство признавало мусуль-
манское духовенство, легитимность кото-
рого выражалась в том, что ясак взимался с 
каждого башкирского двора, за исключени-
ем старост и духовных лиц [История Баш-
кортостана, 1996, с.199].

В первой трети XIX в. в округе ОМДС 
существовала еще не вполне традиционная 
градация духовных должностей. Так, по 
данным за 1833 г., были следующие духов-
ные звания: ахуны (68 чел.), хатибы (100), 
имамы (1792), муллы (1164), мухтасибы 
(343), мударрисы (439), но отсутствовали 
муэдзины. Очевидно, хатибы «раствори-
лись» среди мулл. В статистических данных 
за 1839 г. они также отсутствуют, однако 



Раздел II. Сословно-социальные группы татар222

исчез ли духовные звания «мулла» и «мудар-
рис», но многократно увеличилась числен-
ность хатибов (1903 чел.) и весьма незначи-
тельно выросло количество имамов (1185), 
несколько уменьшилась численность ахунов 
(65) и мухтасибов (258) [ЖМВД, 1840].

Учредив в 1788 г. Собрание магометан-
ского закона, правительство регламенти-
ровало порядок назначения приходского 
духовенства, синтезировав нормы шариата 
и российские законы. Духовная должность 
не была наследственной, прихожане стре-
мились избирать в имамы наиболее ученых 
выпускников медресе. Легитимным считал-
ся общественный приговор, подписанный 
2/3 глав приходских дворов. Документ сос-
тавлялся в присутствии волостных голов и 
сельских начальников, среди военно-слу-
жилого сословия – в присутствии кантон-
ных начальников и юртовых старшин, за-
тем он представлялся крестьянами «для 
засвидетельствования» в волостное прав-
ление, представителями военно-служилого 
сословия – через кантонных начальников в 
земский суд, а оттуда – в губернское правле-
ние [Свод учреждений, 1857, ст.1247, 1245, 
1246, 1248]. 

Губернское правление следило за тем, 
чтобы лица, избранные в имамы, были по-
литически благонадежными и «доброго 
поведения»32. Утверждение кандидата про-
исходило до того, как он сдавал экзамен в 
Духовном собрании: губернское правление, 
направляя его на испытание в ОМДС, по 
сути, решало вопрос о назначении его на ду-
ховную должность, экзамен являлся вторич-
ным, и дальнейшее утверждение данного 
лица в должности местной светской властью 
было уже формальным вопросом [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.594, л.5об.–6]. По итогам эк-
замена ОМДС выдавало свидетельство, в 
котором указывалось духовное звание кан-
дидата на духовную должность. Хатибу, 
как правило, одновременно присваивалось 
звание мударриса – заведующего медре-
се, старшего учителя, имаму – мугаллима 
(учителя), муэдзину – мугаллима-сабияна 
(учителя малолетних детей) [Азаматов, 
1996, с.144]. Затем губернское правление 
журнальным постановлением утвержда-
ло кандидата в духовной должности. По-
сле принесения кандидатом в полицейском 
управлении «клятвы», текст которой соот-
ветствовал тексту «Клятвенного обещания» 
лица, вступающего на чиновничью долж-
ность, ему выдавали свидетельство (указ) и 
разъясняли обязанности духовного лица. 

По указу Сената от 31 августа 1826 г. ду-
ховным лицам Оренбургского и Таврическо-
го округов не рекомендовалось заниматься 
«торговыми промыслами» [Азаматов, 1996, 
с.144], исключение составляло занятие мел-
кой торговлей. 

В 1891 г. для лиц, желающих занять ду-
ховные должности, был введен русский 
образовательный ценз, который не распро-
странялся на кандидатов в муэдзины.

32 В духовные звания не допускались: 1) «состо-
явшие под следствием или судом за преступления 
и проступки, а также подвергшиеся по судебным 
приговорам заключению в тюрьму или иному бо-
лее строгому наказанию, и те, которые, быв под су-
дом за преступления или проступки, влекущие за 
собой такие наказания, не оправданы судебными 
приговорами; 2) исключенные из службы по суду 
или из состава духовенства за пороки, или же из 
среды обществ или сословий, к которым принадле-
жат; 3) объявленные несостоятельными должника-
ми; 4) состоящие под опекой за расточительность» 
[Уставы духовных, 1857, ст.1570].

Мулла в праздничном костюме. Уфимская губ., 
д.Чишма. Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в.



Глава 6. Приходские мусульманские духовные лица 223

С 1892 г. циркуляром МНП преподава-
тельской практики лишались имамы, обу-
чавшиеся в зарубежных исламских религи-
озных учебных заведениях. Правом запрета 
педагогической деятельности имамов, обу-
чавшихся заграницей, местная администра-
ция пользовалась не всегда, индивидуально 
разбирая каждый случай.

Одним из первых духовных званий, по-
лучивших признание властей, было звание 
ахуна. В Приуралье ахуна избирали духов-
ные лица и старшины местности, и он пред-
ставлял перед администрацией интересы 
мусульман. В 1735 г. в Оренбургском крае 
все 10 ахунов были татарами из Казанского 
и других уездов, однако их верность прави-
тельству властью признавалась сомнитель-
ной, а деятельность – бесконтрольной. В 
результате указом от 11 февраля 1736 г. для 
каждой даруги (административная единица) 
был определен один ахун после принятия 
им присяги на верность российскому го-
сударю; ахуна утверждал губернатор и вы-
давал ему соответствующее свидетельство. 
Администрация стала пренебрегать прин-
ципом избрания ахуна местным духовен-
ством, предпочитая единолично назначать 
на эту должность «удобное лицо». В наказах 
в Уложенную комиссию 1767–1768 гг. баш-
киры просили восстановить численность и 
выборность ахунов [Азаматов, 1996, с.16,17, 
19; Гвоздикова, 1999, с.190]. 

На сотрудничество властей с духовными 
лицами в Приуралье повлияли геополитиче-
ские интересы империи в Казахской степи. 
В учрежденной в 1734 г. Оренбургской экс-
педиции имелась штатная должность ахуна, 
которого использовали для решения внешне-
политических задач [Денисов, 2009б, с.20]. 
В 1785 г. должность ахуна была учреждена 
при Оренбургской пограничной комиссии. 
Им стал будущий первый оренбургский 
муфтий М.Хусаинов, который в 1786 г. по-
лучил звание «первого ахуна края» с правом 
выдачи разрешения на строительство мече-
тей, присвоения религиозных званий [Ис-
лаев, 2004, c.349], он также рекомендовал 
администрации татарских мулл для коман-
дировки в казахские кочевья [Султангалие-
ва, 2011, c.155–156]. 

До учреждения ОМДС в Оренбургском 
крае ахуны экзаменовали будущих духов-

ных лиц на предмет знания основ ислама, 
давали установленные в исламском мире 
духовные звания, решая «дозволять или не 
дозволять» проводить пятничную полуден-
ную молитву, участвовали в разрешении на 
постройку мечети. Важно отметить, что в 
проекте положения о компетенции ОМДС 
барона О.А.Игельстрома 1789 г. институт 
ахуна учреждался в каждом уезде, ему вме-
нялось в обязанность наблюдение за мече-
тями, школами и духовными лицами [Мате-
риалы по истории, т.5, c.566].

В округе ОМДС, наряду с муфтием, аху-
ны считались высшими духовными лицами 
и были освобождены от рекрутской повин-
ности [Свод учреждений, 1857, ст.1228, 
1231]. Однако растущее число ахунов и свя-
занная с этим девальвация данного звания 
вынудили Духовное собрание ввести долж-
ность старшего ахуна. При муфтии Габ-
дессаляме Габдрахимове (1825–1840 гг.) на 
старших ахунов, а при муфтии Габделвахите 
Сулейманове (1840–1862 гг.) на ахунов были 
возложены обязанности окружного предста-
вителя ОМДС на местах [Азаматов, 1996, 
с.92–94]. Они производили расследования 
правонарушений духовенства, представля-
ли религиозное управление и духовных лиц 
перед региональной администрацией. 

Во второй половине XIX в. попытки 
ОМДС закрепить ахунов как институт сред-
него звена в системе управления духовными 
делами оказались безуспешными. Их поло-
жение, права и обязанности не были офи-
циально регламентированы, что превратило 
статус ахуна в почетное духовное звание, в 
большинстве случаев присуждаемое авто-
ритетным и ученым имамам. В конце XIX в. 
отмечались факты присвоения этого звания 
даже кандидатам в муллы по итогам экзамена 
в ОМДС. После оставления духовной служ-
бы человек терял почетное духовное звание 
ахуна [РГИА, ф.821, оп.150, д.404, л.71]. Од-
нако в регионах оставались авторитетные 
ахуны, выполнявшие функцию посредника 
между ОМДС и приходами, они наблюдали 
за духовенством, при необходимости про-
веряли метрические книги, по поручению 
ОМДС производили следствия, дознания и 
т.д. [Штейнфельд, 1893, с.276]. 

В Западной Сибири при взаимодействии 
с местной администрацией ахуны выступа-



Раздел II. Сословно-социальные группы татар224

ли в качестве окружных духовных лиц в уез-
дах [Бакиева, 2011, с.13].

В округе ОМДС в 1856 г. насчитыва-
лось 37, в 1889 г. – 65, в 1908 г. – 150 ахунов 
[В память столетия, 1891, с.32; Загидуллин, 
2007, c.143]. 

Мухтасибы (от араб. учитывать, про-
верять) были обязаны следить за нрав-
ственностью прихожан и духовных лиц. 
Согласно разъяснению ОМДС, в 1850-е гг. 
преимущественная обязанность мухтасиба 
состояла в надзоре за исправным ведением 
метрических книг [РГИА, ф.821, оп.8, д.954, 
л.13об.]. В середине века произошло пяти-
кратное уменьшение численности мухтаси-
бов: в 1855 г. их было 66 чел. [Загидуллин, 
2007, с.143]. Уточнения статуса мухтасиба 
также не последовало – это стало почетным 
духовным званием, которое присваивалось, 
по рекомендации ОМДС, постановлением 
губернского правления «в поощрение хо-
рошей службы». Причем звания мухтасиба 
удостаивались не только хатибы, но и лица, 
оставившие духовную стезю [НА РТ, ф.2, 
оп.2, д.3741, л.1–13]. В конце столетия в 
списках духовенства духовное звание мух-
тасиб встречалось крайне редко. 

Низшими духовными лицами в округе 
ОМДС являлись хатибы, имамы и муэд-
зины. Их обязанности в законодательстве 
были прописаны поверхностно, функции 
регламентировались предписаниями ОМДС 
и МВД. Мусульманское духовенство ис-
правляло духовные требы, заключало и 
расторгало браки, разбирало иски по заве-
щаниям и разделам имуществ по законам 
шариата, рассматривало случаи неповино-
вения детей родителям и супружеской не-
верности [Уставы духовных, 1896, ст.1347, 
1418]. Значимое место в юридическом ста-
тусе духовного лица по гражданским делам 
играла его примирительная функция, кото-
рая во многом обеспечивала ему авторитет 
среди мусульман [Рейснер, 1905, с.178]. 

Иерархия между ними не всегда соблю-
далась, что приводило к ссорам и противо-
борству. Если в приходе было два духовных 
лица одного звания, то ОМДС назначало 
среди них старшего муллу. Главной обя-
занностью хатиба было чтение хутбы на 
праздничных богослужениях. Он также вел 
метрическую книгу на татарском языке, ру-

ководил другими духовными лицами по ча-
сти исполнения духовных треб у прихожан. 
Муэдзинам разрешалось исполнять обязан-
ности имама только в том случае, если это 
было особо оговорено в их свидетельстве 
ОМДС. В обязанности муэдзина входили 
созыв прихожан на молитву – они выкрики-
вали «азан» с минарета (или с крыши мече-
ти); совершение особой молитвы (дога) пе-
ред началом каждой молитвы; обеспечение 
чистоты и порядка в мечети [Фархшатов, 
2006, с.71]. Чтобы занять эту должность, не 
требовалось заканчивать медресе.

С целью прекращения злоупотреблений 
в 1855 г. был установлен возрастной ценз: 
для кандидатов в заседатели ОМДС, ахуны, 
мухтасибы, мударрисы – не менее 25 лет, в 
хатибы и имамы – 22 года, в муэдзины – 21 
год [ПСЗ-2, т.30, №29040]. 

Каждый мулла мог исполнять требы 
только в своем приходе [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.666, л.141]. Возложение властью исклю-
чительно на указных мулл исполнения всех 
духовных треб мусульман и преподавания 
религиозных предметов и лишение тако-
го права остальных единоверцев являлись 
одной из особенностей функционирования 
ислама в России. 

Приходское духовенство было судом 
первой инстанции, а ОМДС – высшей ин-
станцией, куда прихожане обращались в 
случае несогласия с решением муллы. 

Правительство возложило на духовен-
ство ряд административных обязанностей. 
Как представитель власти, мулла «произ-
водил присягу» должностных лиц, глас-
ных органов городского самоуправления, 
земских собраний, рекрутов или новобран-
цев [Климович, 1936, с.63], свидетелей и 
обвиняемых в судебных учреждениях [НА 
РТ, ф.98, оп.1, д.2219, л.281, 282], прихожан 
после вступления на престол нового рос-
сийского государя [ЦИА РБ, ф.И-295, оп.11, 
д.13629], составлял документы гражданско-
го акта, выдавал по метрическим книгам (с 
1829 г.) выписки о рождении, смерти, семей-
ном положении, призывном возрасте при-
хожан. В 1891 г. ОМДС вменило имамам в 
обязанность доставлять каждое полугодие в 
уездные земские управы списки младенцев 
для своевременной вакцинации [Наганава, 
2006, с.104]. 



Глава 6. Приходские мусульманские духовные лица 225

Духовные лица под-
чинялись ОМДС и под-
лежали его суду и взы-
сканию за нарушение 
своих обязанностей: 
временно или вовсе 
удалялись с должно-
сти, решение ОМДС 
утверждало губернское 
правление. Взысканию 
духовные лица подвер-
гались за нерадивое 
исполнение обязан-
ностей, употребление 
спиртных напитков, 
безнравственные про-
ступки, конфликты с 
прихожанами и т.д. на 
основании обществен-
ного приговора махал-
ли. В случае возбужде-
ния уголовного дела, 
неподчинения пред-
писаниям властей или высказываний анти-
правительственного характера их отстраня-
ли от должности административным путем, 
без суда и следствия [РГИА, ф.821, оп.15, 
д.404, л.50]. Жалобы на решения ОМДС по-
давались местному губернатору, который 
препровождал их министру внутренних дел 
[Уставы духовных, 1896, ст.1424, 1425].

ОМДС не имело возможности осущест-
влять контроль над приходским духовен-
ством, оно лишь реагировало, принимая ре-
шения, на поступавшие жалобы прихожан 
или имамов друг на друга. Его решения до-
водились до адресата через губернское или 
волостное правление после расследования 
ОМДС, которое, как правило, поручалось 
местной администрации, а также авторитет-
ному имаму [Гарипова, 2011, с.174].

Имамы не являлись государственными 
служащими, не получали жалованья и пен-
сии, поэтому предельный возраст их служ-
бы не был регламентирован и определялся, 
главным образом, состоянием здоровья и 
способностью исполнять свои обязанности.

С середины ХIХ в. вошло в практику на-
граждение медалями приходских духовных 
лиц за добросовестное исполнение своих 
обязанностей, которое приурочивалось, как 
правило, к круглой дате их службы.

Правительство предпринимало неко-
торые шаги по приближению статуса му-
сульманского духовенства к положению 
христианских священнослужителей. В 
1850–1873 гг. имамы пользовались льготой 
от рекрутской повинности. С 1874 г. они 
вновь стали военнообязанными, и лишь за-
коном от 23 июня 1912 г. были освобождены 
от воинской службы [Исхаков, 2003, с.245]. 

В 1850 г. ахуны и приходские духовные 
лица были освобождены от телесных нака-
заний [Арапов, 2001, №83]. В 1863 г. это по-
ложение было распространено на их детей 
[ПЗС-2, т.38, №39594, п.10]. В 1893 г. МВД 
разрешило отправлять бесплатно по почте 
корреспонденцию приходских духовных 
лиц, адресованную должностным лицам и 
правительственным учреждениям, через по-
лицейские управления и волостные правле-
ния [Сборник циркуляров, 1902, с.62].

С целью упорядочения совершения пя-
тивременных молитв имамами и осуществ-
ления контроля над передвижениями при-
ходского духовенства МВД ввело в 1896 г. 
правила увольнения: в отпуск они уходили с 
разрешения губернского начальства, а в крат-
ковременные отлучки (не более двух недель) 
– по усмотрению губернских чиновников с 
ведома местного полицейского управления. 

Свидетельство («указ») муллы Яруллы Шамсутдинова. 
д.Курманаково Лаишевского у. Казанской губ. 1869 г.



Раздел II. Сословно-социальные группы татар226

В 1900 г. упростилось получение разреше-
ния на кратковременные отлучки путем пре-
доставления им такого права с уведомления 
уездного полицейского управления.

В мусульманских иррегулярных частях, 
представленных в Приуралье башкирами и 
мещеряками, мусульманские духовные лица 
считались привилегированной социальной 
группой. Они освобождались от всех денеж-
ных и натуральных повинностей. В прихо-
дах тептяр духовные лица не пользовались 
такими привилегиями, как в махаллях ир-
регулярных войск [Азаматов, 1996, с.105]. 
После упразднения в 1865 г. Башкирского 
войска в округе ОМДС все имамы имели 
одинаковый социальный статус – подчиня-
лись положению о том, что духовное лицо 
в округе ОМДС платило повинности в каче-
стве представителя того сословия, к которо-
му оно относилось до назначения на духов-
ную должность. 

Как и православные священнослужите-
ли, мусульманские приходские духовные 
лица не являлись членами сельской позе-
мельной общины, хотя большинство из них 
принадлежали к крестьянскому сословию и 
должны были нести соответствующие по-
винности и платить налоги. С 1826 г. прихо-
жанам официально было позволено распре-
делять между членами поземельной общины 
положенные им налоги и повинности. 

Длительное обучение в медресе, изуче-
ние арабского и персидского языков, а 

также религиозных дисциплин требова-
ли значительных материальных затрат и 
интеллек туальных способностей, чем, как 
правило, чаще всего располагали сыновья 
мулл; последние удачно «устраивали» сво-
их детей на духовные должности. Так фор-
мировались династии духовных лиц, возни-
кала наследуемость должностей в махаллях, 
своеобразная кастовость духовенства [Коб-
зев, 2007а, с.70]. Как справедливо отметил 
С.Г.Рыбаков, «русский закон создал мусуль-
манское духовенство как сословие, мулл с 
правами и обязанностями-установлени ями, 
чуждыми мусульманскому миру, не преду-
смотренными мусульманским правом (ша-
риатом)» [Рыбаков, 2001, с.267].

По мере увеличения численности прихо-
дов происходил динамичный рост числен-
ности духовенства. Если в 1833 г. свидетель-
ства имели 3907 духовных лиц (при 3133 
мечетях), то к 1868 г. их численность вы-
росла до 6553 (при 4053 мечетях). В 1889 г. 
духовные потребности 3,4 млн. мусуль ман 
округа ОМДС обслуживали 7203 духов ных 
лица (при 4254 мечетях), в 1908 г. – 8312 
(при 5230 мечетях) [В память столетия, 
1891, с.32; Загидуллин, 2007, с.143].

Таким образом, мусульманские духов-
ные лица, благодаря своему высокому со-
циальному статусу в приходе в татарском и 
башкирском сообществах, составляли влия-
тельную социальную прослойку, своеобраз-
ную корпоративную группу.



Раздел III

Социально-экономическое 
развитие татар Волго-Уралья



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья228

ГЛАВА 1
Социально-экономические процессы среди татар 

Волго-Уральского региона в дореформенный период

§ 1. Социально-экономическое развитие региона

Наиля Тагирова
Социально-экономическое развитие Рос-

сии в XIX в. современные исследователи 
определяют как время модернизации – ста-
новления индустриальной экономики, инду-
стриального общества, урбанизации. Столе-
тие открыла «революция пара», завершали 
его нефтяная и электрическая «революции», 
заложившие фундамент промышленности 
ХХ в. Экономические успехи индустриаль-
ных стран Западной Европы вывели их в ли-
деры мирового хозяйства. 

В России в XIX в. модернизация «про-
растала» постепенно, зрея в глубинах со-
циально-экономической жизни. Приме-
ни тельно к первой половине столетия 
иссле дователи чаще говорят о протомодер-
низации1 [Проскурякова, 2006; Арсентьев, 

1 XVIII – первую половину XIX в. современ-
ные исследователи называют особым периодом 
– протомодернизации. На этом этапе экономика: 
1) базируется на сельском хозяйстве, промышлен-
ность «встроена» в аграрную экономику и тесно с 
ней связана; 2) сформирован достаточно высокий 
уровень товарного производства; 3) протоинду-
стриализация представлена различными формами 
промышленного производства: мелкими (город-
ское ремесло, кустарные и домашние крестьянские 
промыслы) и крупными (мануфактура – центра-
лизованная и рассеянная, и «протофабрика»);  4) 
сложилось пространственное разделение труда, 
не всегда совпадавшее с более поздней географи-
ей индустриальных центров; 5) торговля осущест-
влялась не только на местных, но и отдаленных, в 
т.ч. внешних рынках, что способствовало развитию 
внутреннего товарного рынка (и интернационали-
зации рынков), концентрации капиталов, формиро-
ванию рынка труда; 6) осуществлялся переход от 
естественных производительных сил (когда пре-
обладало индивидуальное аграрное и ремесленное 
производство) к общественным, что предполагало: 
во-первых, «кооперацию» (рыночное взаимодей-
ствие на основе общественного разделения труда); 
во-вторых, разделение функций в процессе труда 

2004а; 2004б]. Одновременно Российская 
империя «прирастала» новыми территория-
ми: на западе (Царство Польское и Вели-
кое княжество Финляндия), на юго-западе 
(Северный Кавказ) и юго-востоке (Средняя 
Азия, Туркестанский край). На востоке гра-
ницы Российской империи простирались 
до Северной Америки, включая Аляску (до 
1867 г.). «Строительство» империи продол-
жалось на протяжении всего столетия, в 
конце века она превосходила по размерам 
все империи мира. 

Территориальное расширение импе-
рии, поддержание военной стабильности 
и управляемости в новых границах, хозяй-
ственное освоение окраинных земель и со-
действие их экономическому развитию и, 
следовательно, экономики страны, – все это 
составляло важную сторону жизни империи 
и содержание российской модернизации 
XIX в.

Обобщенный взгляд на процессы разви-
тия российской территории в «Очерках по 
истории русской культуры» представлен еще 
П.Н.Милюковым. Он выделил три геогра-
фические зоны, три треугольника, которые 
своими гранями обращены в разные сторо-
ны страны, но при этом, «если не природой, 
то историей ... связаны с русским ядром». 

1) «Центральный треугольник России, 
опирающийся основанием на западную гра-
ницу и выклинивающийся в Среднем По-
волжье, прочно связывает Россию с Евро-
пой – и географически, и исторически».

(мануфактура); 7) отношения личной зависимости 
сменялись отношениями личной независимости на 
основе зависимости человека от потока товаров и 
денег, то есть рынка: к концу этого периода начали 
складываться основные классы буржуазного обще-
ства» [Проскурякова, 2006, с.4–8].



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 229

«Два другие треугольника, обращенные 
своими основаниями в обратную сторону 
и вклинивающиеся к западу, ведут нас в 
Азию»:

2) Северо-восточный – «теснее связан-
ный с центральным, ведет в Сибирь»;

3) Юго-восточный «ведет в арало-кас-
пий ские степи» [Милюков, т.1, с.90–91].

Интересы верховной власти в XIX в. 
были сконцентрированы на волго-уральских 
землях, где решались геостратегические, 
экономические, политические и админи-
стративные задачи, нацеленные на расши-
рение империи в восточном направлении.

Административно эти земли были раз-
делены на губернии и края под управлени-
ем губернаторов и генерал-губернаторов. 
Территория от Каспийского моря на юге до 
Волго-Камского и Камско-Вятского между-
речья на севере, Уральских гор на востоке и 
Окско-Сурского речного бассейна на западе 
в административных границах первой поло-
вины столетия – это Казанская, Пензенская, 
Симбирская губернии (Среднее Поволжье), 
Саратовская, Астраханская губернии (Ниж-
нее Поволжье), Вятская, Пермская губернии 
(Северное Приуралье) и Оренбургская губ. 
(Южное Приуралье). Сибирь (Азиатская 
Россия) в XIX в. оставалась еще «первой зо-
ной имперского творчества» [Милюков, т.1, 
с.470], или «провинцией третьей ступени» 
[Сверкунова, 1996], когда «переход русско-
го населения из инородческой территории 
Предуралья за Урал, в Сибирь» только на-
чинался. 

На протяжении столетий эти земли явля-
лись зоной расширения аграрной экономи-
ки. Направления, характер и особенности 
ее распространения определяли география 
и природно-климатические условия. Боль-
шую часть территории составляли равнины. 
Холмистые возвышенности перемежались 
низменностями и мягкими подъемами, реч-
ными системами (Волги, Камы, Белой, их 
притоков), лесными массивами. Лес, лесо-
степная полоса и степь, постепенно сменяя 
друг друга с северо-запада в юго-восточном 
направлении, создавали три земельных по-
лосы и три приспособленных к ним способа 
хозяйствования:

Лесная полоса – Казанская, Пензенская, 
большая часть Симбирской губ., северные 

земли Самарского (Ставропольский, Бугуль-
минский уезды), Уфимского (Бирский, Мен-
зелинский уезды) края. Здесь преобладали 
подзолистые и серые лесные почвы. Лесные 
пространства расширялись по направлению 
к Вятке, в северо-восточном направлении.

Лесостепная полоса – юг Симбирской 
губ. (Сызранский у.), большая часть Са-
марского Поволжья (Самарский, Бугурус-
ланский, Бузулукский уезды), центральные 
уезды Уфимского края (Уфимский, Стерли-
тамакский, Белебеевский).

Степная полоса – Новоузенский и Нико-
лаевский уезды Самарского Заволжья, Камы-
шинский и Царицынский уезды Саратовской 
губ., большая часть Оренбуржья и Астра-
ханского края. Ковыльные степи с тучными 
черноземами охватывали юг Белебеевского 
и Стерлитамакского уездов Оренбургско-
го края. Степи распространялись в юго-
восточном направлении, захватывая Сибирь. 
Сибирские и зауральские территории имели 
свои особенности «местораз вития», клима-
тически разделявшие их на земли от Урала до 
Енисея (почти европейский климат), средне-
сибирские (резко-кон тинен тальный климат) 
и восточные (нахо дившиеся под влиянием 
Тихого океана) [Милюков, 1994, с.92–93].

Особым клином в черноземном регионе 
являлись гористая местность Уральского 
хребта, окруженная лесами (Златоустов-
ский у., западные части Орского, Верхне-
уральского, Троицкого, Челябинского уез-
дов Оренбургской губ.).

Границей между Европой и Азией в на-
чале XIX в. считалась река Волга.

Разнообразные типы хозяйств: земле-
дельческий, кочевой скотоводческий, сме-
шанные (земледельческо-скотоводческий, 
ско товодческо-лесопромысловый) [Кузеев, 
1978, с.100], удивительным образом были 
приспособлены и вписаны в природно-кли-
матическую среду Волго-Уралья. В лесной и 
лесостепной полосе Среднего Поволжья, где 
проживали коренные народы и русское на-
селение, развивались земледелие и смешан-
ные типы земледельческо-промысло вых 
хо зяйств. В зоне степей башкиры и калмы-
ки вели кочевое скотоводство. В Сибири в 
XIX в. проживали «туземцы» (местное на-
селение), ссыльные и военные, и здесь еще 
предстояло перейти от военного освоения 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья230

и устройства локальных земледельческих 
крепостей к регулярным торговым связям.

В первой половине XIХ в. внутренняя 
политика правительства была направлена 
на заселение юго-восточных территорий 
выходцами из центральных районов им-
перии с целью постепенного вытеснения 
кочевого хозяйства и развития земледель-
ческого. Эти процессы довольно подробно 
описаны в литературе [Тарасов, 1984; Кабу-
зан, 1992; Поволжье, 2007; Очерки, 2010].  В 
частности, отмечено, что в XVIII – первой 
половине XIX в. активнее заселялись тер-
ритории, расположенные ближе к центру 
– Поволжье, Приуралье, Новороссия2 (см.: 
Прил.I, табл.1). В 1840-е гг. переселенцев из 
соседних волжских губерний сменили кре-
стьяне Центральной России, Украины, Лит-
вы, Белоруссии (русские, украинцы, затем 
поляки, эстонцы). Эти процессы изменили 
этническую картину региона: возросла, а в 
некоторых районах преобладала, доля рус-
ских крестьян, увеличилось мужское насе-
ление (с 27,4% в 1795 г. до 36,3% в 1857 г.) 
(см.: Прил.I, табл.2). Соотношение между 
помещичьими и государственными крестья-
нами также изменилось в пользу последних 
[Очерки истории, 2010, с.91]3.

Всего к середине столетия (материалы Х 
ревизии) в Волго-Уральском регионе прожи-
вало более 6 млн. чел. (6390763), подавляю-
щее большинство составляли крестьяне – 
80,7% (5155957 чел.). Уже в середине XIX в. 
Поволжье считалось густозаселенным райо-
ном при преобладании славянских народов, 
лишь степные южные и юго-восточные про-
странства еще оставались малолюдными. 
Концентрация трудовых ресурсов в этом 
перспективном крае с его богатыми, частич-
но целинными, землями, закладывала ма-
териальную основу для сельскохозяйствен-
ного рывка при наличии соответствующих 
институциональных условий. Земледель-
ческая иммиграция способствовала рас-

2 Только в Нижнее Поволжье и Приуралье за это 
время перебралось более 1 млн. 220 тыс. чел. [Ка-
бузан, 1971, с.43].

3 Общее изменение численности населения, в 
т.ч. по категориям налоговой платежеспособности, 
за первую половину XIX в. представлено в табл.3–
3а (см.: Прил.I). Помещичьи крестьяне в 1857 г. со-
ставляли 25,2% (подсчитано на основании данных 
табл.6 (см.: Прил.I)).

ширению земледелия, а объемы кочевого 
скотоводства и животноводства неуклонно 
сокращались. Структура сельского хозяй-
ства приобретала ярко выраженные земле-
дельческие черты и приоритеты.

Одновременно с демографическими про-
исходили экономические изменения. Они 
были мало заметны на протяжении жизни 
одного-двух поколений, хотя, по существу, 
совершался цивилизационный «сдвиг», 
связанный с принципиальными различия-
ми в пользовании землей. И дело было не 
только в том, что кочевое скотоводческое 
хозяйство уступало место производитель-
ному земледельческому. Изменения в зем-
лепользовании одновременно изменяли и 
экономические отношения: традиционное 
землевладение трансформировалось в капи-
талистическое. 

Рассмотрим эти процессы подробнее.
Традиционные формы землевладения в 

верховьях Волги и ее среднем течении были 
представлены хозяйствами частных соб-
ственников – дворян-помещиков, служилых 
татар (четвертное землевладение). В Завол-
жье и Оренбуржье большая часть земли при-
надлежала государству, распоряжалось ею 
МГИ. Кочевые народы пользовались этой 
землей на основе обычного (вотчинного) 
права, передавая ее по наследству. Царские 
земли (удельные, распорядитель – Удельное 
ведомство) были немногочисленными. На 
юго-востоке отношения между верховным 
и реальными земельными собственниками 
были не столько запутаны, сколько юридиче-
ски  не оформлены, границы часто условны. 

Миграционная политика и наделение пе-
реселенцев землей вносили существенные 
коррективы в эти отношения. Частное зем-
левладение оставалось неизменным, и даже 
поощрялось его создание4. Государственные 
земли меняли реального пользователя5. При-

4 Государственные пожалования земель дво-
рянам продолжались до 1880-х гг. Создававшееся 
здесь поместное землевладение было мелким и 
средним (чаще до 60 дес.), на него накладывался 
майорат (запрет купли-продажи).

5 Правила наделения землей новопоселенцев 
(преимущественно государственных крестьян) 
определял указ Сената от 22 сентября 1802 г. «О 
правилах наделения казенных крестьян Симбир-
ской, Саратовской и Оренбургской губерний… зем-
лею» [ПСЗ-1, т.27, №20426].



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 231

ехавшие крестьяне получали в коллективное 
пользование по 15 дес. земли на душу м.п., 
имели налоговые (освобождение от плате-
жей и рекрутской повинности на три года) 
и хозяйственные (продажа леса и лесома-
териалов для строительства домов) льготы 
[История Башкортостана, т.1, с.335–336].  В 
степном Заволжье на выселках можно было 
получить 40–60 дес. удобной земли. По срав-
нению с центральными губерниями и даже 
соседними поволжскими (Казанская, Сим-
бирская, Пензенская) такие наделы были 
очень большими. Организацию и финансо-
вые расходы по землеустройству вело МГИ 
– за счет доходов, получаемых от аренды го-
сударственных земель (оброчные статьи). 

И хотя предполагалось наделение при-
ехавших землей из свободного фонда, на 
практике это правило соблюдалось далеко не 
всегда. Так создавалась основа для земель-
ного конфликта, в т.ч. с этно-национальной 
окраской. Взаимоотношения между прие-
хавшими и коренными жителями складыва-
лись нелегко. Судебные тяжбы, в основном 
связанные с землеустройством и самоза-
хватами, тянулись десятилетиями, они тре-
бовали дополнительных законодательных 
уточнений6. Эти сюжеты подробно описаны 
в исследовательской литературе [Усманов, 
1981, с.41; Самарская летопись, 1993, с.67; 
Очерки, 2010, с.72–74; Шайхисламов, 2007, 
с.8]. За такими тяжбами стояла смена одного 
традиционного землепользования (кочевое 
общинное) другим, тоже традиционным (об-
щинное земледельческое). Традиционные 
земельные отношения, независимо от вре-
мени присоединения территории и способов 
хозяйствования (кочевые или земледельче-
ские), формы собственности (дворянская, 
государственная, удельная) преобладали во 
всем Волго-Уральском регионе. 

Вместе с этими мерами, традиционными 
по сути, правительство разрешало рыноч-
ную покупку незаселенных земель в част-
ную собственность дворянам, купцам, кре-

6 Указ 1832 г. «О правах башкирцев на при-
надлежащие им земли в Оренбургском крае» раз-
решал крестьянам-переселенцам покупать землю 
в собственность либо арендовать ее у башкир-
вотчинников. По данным на 1858 г., купивших зем-
лю у башкир было почти в пять раз меньше, чем 
арендовавших (12,8 тыс. и 51,5 тыс. душ м.п. соот-
ветственно).

стьянам. При этом далеко не всегда местные 
чиновники учитывали, использовалась ли 
покупаемая земля или нет [Усманов, 1981; 
Роднов, 2002]. Рыночный тренд пробивал 
себе дорогу в виде немногочисленных пока 
покупок государственной земли, что под-
готавливало почву для дальнейшего пред-
принимательского хозяйствования на земле. 
Арендные отношения (право временного 
пользования землей) также получили ши-
рокое распространение (и на государствен-
ных землях, и среди помещиков и башкир-
вотчинников)7. 

Выстраивание рыночных отношений од-
новременно с укреплением традиционных 
общинных, противоречивость в вопросах 
земельных отношений в ходе освоения юго-
восточных территорий Волго-Уральского 
региона подготавливали основу для буду-
щих социальных конфликтов.

Стремление власти решить одновремен-
но социальные (укрепление имперских по-
зиций за счет переселенцев – помещиков 
и крестьян), финансовые (пополнение го-
сударственного бюджета за счет аренды и 
продажи части государственного фонда) и 
экономические (земледельческое освоение 
края и товарное зерновое производство в 
перспективе) задачи с помощью миграци-
онной и земельной политики формировало 
здесь сложнейший «клубок» будущих конф-
ликтов.

Одновременно с изменением земельных 
отношений менялись формы сельскохо-
зяйственного производства. Все большие 
площади земель пускались в сельскохозяй-
ственный оборот. Увеличение площадей за-
пашки вело к росту валовых сборов хлебов. 
И хотя, по мнению современных исследо-
вателей, они занижены на 10–15%, но по-
зволяют представить общую динамику (см.: 
Прил.I, табл.4). По официальным данным 
МВД, средняя урожайность в Европейской 

7 Башкирские земли издавна арендовали 
крестьяне-припущенники (военные и граждан-
ские). Со временем условия аренды забывались, 
возникали споры и тяжбы, что потребовало специ-
альных Правил (февраль 1869 г.) регламентации 
сложившихся условий. По ним часть земли воен-
ных припущенников отходила казне, а другая – от-
давалась им в собственность, гражданские припу-
щенники стали выплачивать выкупные платежи, 
как удельные и государственные крестьяне.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья232

России была сам-3,4, сам-3,5. В новых зем-
лях, Нижнем Поволжье, Приуралье урожай-
ность и сбор хлебов на 1 одного едока были 
выше средних и составляли сам-3,6 – сам-
4,0 (см.: Прил.I, табл.4, 5). 

Перспективы скотоводства, животновод-
ства и связанной с ними традиционной про-
мышленной переработки в этих условиях 
выглядели менее благоприятно. Расшире-
ние зернового хозяйства сопровождалось 
сокращением животноводства и в целом 
вело к постепенному изменению структуры 
сельского хозяйства.

Промышленный облик волго-уральской 
периферии формировали экспортные отрас-
ли. Это были производства, связанные с вы-
возом природных богатств края: соль8, рыба, 
ископаемые уральских недр и минеральное 
сырье – поташ9, металлы, руды, золото10. 
Эти ресурсы были полностью вовлечены 
в рыночный товарный оборот, их главным 
заказчиком выступала центральная власть. 
Ряд добывающих производств был в госу-
дарственном монопольном владении. По 
мере роста спроса, необходимости увеличе-
ния производства и технической модерниза-
ции сюда допускался частный капитал11.

Из готовой продукции и частично под-
вергшейся переработке за пределы региона 
вывозили кожи, сукно и изделия из них. Зер-

8 Соль вывозилась с соляных озер (район Илец-
кого озера, астраханских самосадочных озер Эль-
тон и Баскунчак). В 1820–1840-е гг. здесь добывали 
до 950 тыс. пуд. соли, что составляло примерно 
двадцатую часть от всей добываемой в стране (20 
млн. пуд. в год) [Мударисов, 2003, с.33, 38].

9 Поташ (карбонат калия), получаемый из дре-
весной золы путем выщелачивания и прокаливания 
в специальных горшках, использовался на сте-
кольных, мыловаренных, кожевенных, суконных 
и других производствах, производился в регионе 
повсеместно, имел государственные льготы на про-
изводство, вывозился в Голландию, Англию, Гер-
манию) [Богатырев, 2006, с.105–115; Мударисов, 
2003, с.38; Арсентьев, 2004, с.129–30].

10 На Миасских золотых приисках промышлен-
ная разработка россыпей золота началась в 1817 г. 
 В 1830-е гг. Российская империя занимала первое 
 место в мире по добыче золота, ее объемы состав-
ляли 5–6 тыс. пуд. в год. На Миасском золотом руд-
нике в 1858–1862 гг. добывали 731 пуд. в год [Му-
дарисов, 2003, с.30].

11 Государственная монополия на добычу соли 
была отменена в 1806 г., на добычу золота – в 
1842 г.

но, как вывозная культура, уже фигурирова-
ло в источниках первой половины XIX в., но 
занимало далеко не первые строчки. Сибирь 
поставляла меха, пушнину.

Промышленность Урала воспроизво-
дила традиционный тип взаимоотноше-
ний Центра и периферии. Горнозаводские 
округа представляли собой хозяйственный 
комплекс по добыче, выплавке и обработке 
металлов. Другие производства, входившие 
в округ, обеспечивали заводы углем, рудой, 
разными припасами и материалами и были 
связаны единым технологическим циклом. 
Только в Златоустовском горнозаводском 
округе числилось 29 горных заводов, в т.ч. 
15 чугуноплавильных и железоделательных, 
14 медеплавильных. Среди них были госу-
дарственные и частные, последних больше. 
Горнозаводские комплексы представляли 
собой симбиоз самых разных отношений, 
где совмещались ручные и отчасти машин-
ные технологии, использовался крепост-
ной и вольный труд, обращался дворянско-
банковский капитал.

Технический переворот, начавшийся на 
Урале в 1840-е гг., осуществлялся на сред-
ства частных владельцев (вотчинный капи-
тал), которые, в свою очередь, прибегали к 
кредитам Государственного заемного банка, 
отдавая в залог целые округа12. На этой об-
щей финансовой основе развивалась ураль-
ская промышленность, собственником ко-
торой становилась дворянско-банковская 
деловая элита Российской империи. 

Крупный капитал, формировавший 
про мышленный уклад, основанный на ма-
шинных технологиях, стремился в инфра-
структурные отрасли (водный транспорт), 
добывающую промышленность (золото-
добыча, металлургия) и города. Наиболее 
предприимчивые дворяне, имевшие свобод-
ные капиталы и связи в столице, чувство-
вали «перемены, носившиеся в воздухе», и 
входили в создаваемые акционерные обще-
ства. Но главные капиталы складывались в 
столицах. 

12 В 1849 г. в залоге Государственного заемно-
го банка находились целые округа: Кананиковский 
Белорецкий, Воскресенский, Троицкий, Благове-
щенский, Юрюзань-Ивановский. Общая сумма за-
лога превышала 1 млн. руб. сер. [Мударисов, 2003, 
с.21].



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 233

Первый пароход по Волге прошел уже в 
1817 г., а первые пароходные акционерные 
компании «По Волге» (1843 г.), «Самолет» 
(1853 г.13) и «Меркурий» (1849 г., после объ-
единения в 1858 г. – «Кавказ и Меркурий»14) 
появились через тридцать лет, почти одно-
временно. Они принесли в регион иную ор-
ганизацию жизни: за счет средств пароход-
ных обществ многие пристани Волги, Камы, 
Белой и других рек стали усовершенство-
ваться: оборудовались затоны для зимовки 
судов, строились склады и т.д.

В дореформенную эпоху пароходные 
общества оставались монополистами всего 
Волго-Камско-Уральского региона по пере-
возке государственных и частных коммер-
ческих грузов, почты и другой корреспон-
денции.

Перспективной отраслью экономики 
представлялась золотодобыча. Золотой ли-
хорадки, по типу калифорнийской (1830–
1840-е гг. в США), в регионе не было, но 
технические усовершенствования были уже 
заметны: колесопровод для перевозки руды 

13 Общество «Самолет» к концу 1850-х гг. вла-
дело 20 пароходами, судоремонтными заводами в 
Нижнем Новгороде, Твери и Рыбинске.

14 К моменту объединения «Меркурий» владел 
14 грузовыми пароходами, 46 баржами и большим 
числом мелких судов. Уставной капитал, составляв-
ший 900 тыс. руб., после объединения обществ до-
стиг 4,5 млн. руб. Правление общества находилось 
в Петербурге. Среди акционеров были известные 
высокопоставленные лица, впоследствии – круп-
нейшие коммерческие банки.

и промывальные машины, появившиеся в 
1840-е гг., давали двойную экономию труда 
рабочих и лошадей.

На Южном Урале в это время действо-
вало 29 акционерных золотодобывающих 
компаний. Их акционерами были дворяне 
(84 чел.), купцы (67 чел.). Первые обеспе-
чивали «продвижение» бизнеса в высших 
правительственных кругах, часто благодаря 
личным и родственным связям, вторые – 
средствами.

Капитал пароходных обществ по проис-
хождению был столичным и иностранным, 
в золотодобыче преобладал местный (дво-
рянский и купеческий) капитал. В других 
отраслях промышленности объединение и 
концентрация капитала происходили значи-
тельно медленнее, чаще в рамках семьи или 
группы компаньонов: «Товарищество Ка-
занского кожевенного завода» (учредители 
П.П.Котелов, А.К. и В.К.Крестовниковы), 
То варищество паровых маслоделательных 
заводов (Городищенский у. Пензенской губ.) 
и др. Особенно активно совместные компа-
нии стали создаваться в 1850–1860-е гг., од-
новременно с техническим переворотом.

Предприятия остальных отраслей, ра-
ботавших на российского и местного пот-
ребителя, развивались на собственной фи-
нансовой основе. Это был иной уровень 
экономики, где преобладало простое товар-
ное воспроизводство. Животноводство и 
связанная с ним промышленность не просто 
обеспечивали занятых в них людей продук-

Хлебная 
пристань 

в Чистополе. 
Фото 

нач. ХХ в.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья234

тами питания, здесь действовал комплекс 
взаимосвязанных производств. Поставки 
сырья для поволжских мыловаров, кожевен-
ников шли с низовьев Волги.

В казанских, уфимских, симбирских се-
лениях были налажены производство жи-
вотного масла, изготовление кож, юфти. 
На основе переработки овечьей и бараньей 
шерсти развивалось суконное производство. 
В Казанском у. целые деревни занимались 
кожевенным делом (обработкой кож, изго-
товлением юфти), в Мамадышском – овчин-
ным и мерлушечьим. В Касимовском у. Ря-
занской губ. за счет скорняжного дела жили 
целые посады. Шерстобойные и валяльно-
войлочные промыслы были развиты в се-
верных уездах средневолжского края. В За-
волжье, в самарских селениях, крестьяне в 
крупных объемах топили сало.

Переработка продукции скотоводства 
(салотопенное дело, стрижка, мойка и чист-
ка шерсти, производство масла и мяса, мыла 
и свеч, выделка различных кож, сукон и др.) 
была основой многопрофильной местной 
промышленности. Эту промышленность 
можно назвать сельской – и по месту разме-
щения, и по техническому оснащению, и по 
привязанности к этому сегменту хозяйства, 
хотя по объемам и географии сбыта она вы-
ходила далеко за пределы Волго-Уральского 
региона. 

Другое направление сельской промыш-
ленности – лесопереработка: сидка смо-
лы, гонка дегтя, бондарный, экипажный, 
рогожно-кулевой промыслы имелись почти 
в каждой деревне, особенно на севере реги-
она. Лесопереработкой занимались крестья-
не торговых селений Царевококшайского, 
Козьмодемьянского уездов (за исключени-
ем юго-западной оконечности), северная, 
заводская половина Чебоксарского, южная 
часть Казанского, северная часть Свияж-
ского и южные оконечности Цивильского 
и Ядринского уездов. В Краснослободском, 
Чебоксарском уездах Казанской губ., г. Козь-
модемьянске целые селения занимались ло-
дочным промыслом. Здесь же проживали 
крестьяне, считавшиеся лучшими лоцмана-
ми по здешним рекам. 

В деревне, но чаще в дворянской вотчи-
не, работали винокуренные, свеклосахар ные 
и суконные производства, часто именуе мые 
заводами. Это были крупные вотчинные 

мануфактуры, но по своей технической 
оснащенности они мало чем отличались от 
крестьянских промыслов. В мануфактурах 
работали крепостные, достигшие высокого 
уровня квалификации. Некоторые сукон-
ные, стеклоделательные предприятия (а они 
имели государственные льготы и государ-
ственные заказы15) продавали свою продук-
цию по всей стране (суконные мануфактуры 
Акчурина, стекольные и хрустальные заво-
ды Мальцовых) [Шапошникова, 2007]. 

Крестьянская промышленность опреде-
ляла общий облик промышленности Вол го-
Уралья. Помимо кустарного производст ва 
существовала и домашняя промышлен ность. 
В совокупности с кустарничеством, рассе-
янной мануфактурой (с элементами разде-
ления труда на различных операциях) они 
держали «каркас» привычной крестьянской 
жизни на севере и северо-востоке региона. 
Вкупе с небольшим земледельческим участ-
ком на земле помещика крестьянская семья 
могла еще жить автономно, выходя на ры-
нок через приезжавшего купца-скупщика.

На юго-востоке региона, в степных 
районах, промыслов было меньше, а кре-
стьянская жизнь все больше и больше ори-
ентировалась на зерновое, монокультурное 
хозяйство, а значит существовать без внеш-
них экономических контактов, без связи с 
рынком здесь было уже затруднительно.

Многообразие и сложность процессов 
в промышленном секторе региона в боль-
шей степени демонстрировали территории 
Среднего Поволжья, ее северо-восточные 
окраины. Именно здесь воочию можно было 
увидеть отраслевые, технические, организа-
ционные, финансовые различия в развитии 
хозяйственных укладов.

15 Суконный бизнес имел правительственные 
льготы: при открытии новых фабрик устанавлива-
лись льготные цены на покупку сукна, распреде-
лялся заказ на производство определенных сортов и 
видов шинельного сукна, выдавался удобный, ино-
гда даже беспроцентный, кредит под залог либо за-
нятых в производстве крепостных, либо производ-
ственных станов и т.д. [Арсентьев, 2004, с.52–57]. 
Уже в 1859 г. в четырех средневолжских губерниях 
располагалось 77 из 176 (43,8%) суконных пред-
приятий страны, имевших государственные заказы. 
Этот вид предпринимательства был доходным до 
тех пор, пока поблизости имелась сырьевая база 
[Арсентьев, 2004, с.120; Мударисов, 2003, с.38].



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 235

Примерно в 1840-е гг. в Волго-Уральском 
регионе проявили себя два новых тренда, 
связанных со втягиванием региона в общие 
финансовые потоки империи (образование 
АО) и с развертыванием технологических 
изменений. Крупный капитал и машинные 
технологии «шли рука об руку», создавая 
совершенно иные возможности для разви-
тия промышленности в регионе. Деревня 
же сохраняла привычный уклад хозяйство-
вания, удерживая собственную специализа-
цию. Разные ступени роста – от простейших 
(кустарные и ремесленные промыслы) до 
современных (пароходные компании), раз-
ные способы управления (от семейных про-
мыслов до акционерных компаний) форми-
ровали «многоэтажную» (разноуровневую) 
промышленность, отвечавшую потребно-
стям разных потребителей и имевшую на 
каждом из этажей (укладов) свои правила и 
отношения.

Крестьяне могли сами обеспечить себя  за 
счет кустарного производства, крупная про-
мышленность, ориентированная на россий-
ского потребителя и поставки продукции, 
развивалась, ориентируясь на имевшиеся 
транспортные пути.

Главными транспортными путями того 
времени были проселочные дороги. Гуже-
вые, почтовые и скотопрогонные тракты, 
реки являлись частью общероссийской 
транспортной системы, хотя далеко не все 
из них были одинаково удобны и используе-
мы на протяжении всего года.

В начале столетия особое внимание вла-
стей к Волге проявилось в реконструкции 
Вышневолоцкой, строительстве Тихвинской 
(1810 г.) и Мариинской (1811 г.) водных си-
стем. Это позволило значительно ускорить 
передвижение грузов (три каравана судов 
за год), увеличить грузоподъемность судов, 
двигавшихся по Волге, Неве и Северной 
Двине в Петербург от Астрахани. Главными 
портами на этом пути были Астрахань (по 
отправке груза), Петербург, Рыбинск и Ниж-
ний Новгород. Внутренняя окраина Россий-
ской империи получила дополнительные 
возможности выхода на европейский ры-
нок, что повышало ее статус и экономиче-
ское значение.

Важность перемен, происходивших в до-
рожной сфере, нельзя переоценить. В обще-
ственном сознании образ дороги постепен-

но трансформировался. Столетиями для 
большинства населения дорога являлась 
символом страданий, лишений, мучений, 
тяжелого физического труда (передвижение 
ссыльно-каторжных, бурлачество). Паро-
ходное сообщение, выход Волги и ее при-
токов к северным морям формировали дру-
гой образ реки, она становилась символом 
перспектив (в т.ч. экономических), новых 
впечатлений, первых путешествий.

Способы обмена и торговли между 
людьми, городами и селами, районами и 
страной в целом оставались неизменными. 
Сезонные ярмарки16 служили привычным 
местом покупок и продаж разного уровня 
– от простого менового обмена до скупок 
продукции сельского хозяйства большими 
партиями. На крупных ярмарках господ-
ствовали купцы-оптовики (по Ф.Броделю – 
негоцианты). Эта немногочисленная группа 
торговцев, проводивших международные 
оптовые сделки на крупные расстояния и 
имевших личные связи в других странах, 
практически не поддавалась государствен-
ному контролю. 

Всероссийская и международная тор-
говля проводилась на Казанской, Оренбург-
ской, Ирбитской ярмарках. Нижегородскую 
ярмарку называли «меновым двором Ев-
ропы с Азией». Ярмарочная цепь Лейпциг 
– Нижний Новгород – Ирбит – Тобольск – 
Иркутск – Тюмень – Кяхта действовала со-
гласованно в течение всего года, позволяя 
купцам последовательно совершать переез-
ды и связывая Европу с Сибирью [Выбор-
нов, 2004, с.14]. 

Юго-восточное направление междуна-
родной торговли поддерживали Оренбург-
ская и Казанская ярмарки, где торговали 
товарами из Средней и Передней Азии, 
Среднего Востока. XVIII–XIX вв. – время 
расцвета Казани как крупного транзитного 
торгового центра империи. В Оренбург при-
езжали купцы из Касимова, Нижнего Нов-
города, Ростова, Казани, Астрахани (до 150 
чел.). Сюда в течение 1,5–2 месяцев шли 
караваны верблюдов из Бухары или Хивы, 
отсюда пролегал путь вдоль индийско-иран-

16 В 1863 г. в Российской империи насчитыва-
лось 6287 ярмарок, в т.ч. 419 в волжских губерниях 
– Казанской, Симбирской, Самарской, Саратовской, 
Пензенской.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья236

ской границы в Калькутту (Индию). Обслу-
живали это направление внешней торговли 
татарские купцы. Знание языка, обычаев, 
вероисповедание обусловили предоставле-
ние им правительственных льгот (3% вме-
сто 5% с оборота по Торговому уставу) при 
торговле с купцами из Средней Азии, Индии 
и Ирана [Шкунов, 2002, с.23]. Ук реп ление 
юго-восточного направления внешней тор-
говли было важно для Российской империи 
в контексте русско-английских противоре-
чий из-за влияния на Иран, Индию. И хотя 
масштабы обмена со странами Востока в 
первой половине XIX в. не были больши-
ми17, торговля по линии Нижний Новгород 
– Казань – Астрахань – Оренбург делала 
юго-восточный регион важным элементом 
международного сотрудничества и сопер-
ничества. 

Внешние связи этих городов повыша-
ли их статус и на внутреннем рынке. Здесь 
были выстроены гостиные дворы – первые 
магазины постоянной торговли. 

Многообразие процессов социально-
эко номической жизни в Волго-Уральском 
регионе не вписывается в узкие для него со-
словные границы. Здесь, как и в Централь-
ной России, проживали государственные, 
удельные и помещичьи крестьяне. Но поми-
мо традиционного деления были и другие, 
учитывавшие время заселения (коренное на-
селение, новопоселенцы) способы выплаты 
государственного налога (ясачные, оброч-
ные крестьяне, лашманы, военная служба), 
возможности пользования землей (вотчин-
ники, припущенники18, тептяри), принад-
лежность к гражданскому или военному 
сословию (Башкир-мещерякское войско, 
Оренбургское и Уральское казачьи войска, 
Ставропольское калмыцкое войско) 19.

17 В нем участвовало 150–200 чел., объемы, не 
превышали 1 млн. руб.

18 Крестьяне-припущенники могли принад-
лежать к категории ясачных или государственных 
крестьян, либо быть собственностью какого-нибудь 
помещика, но поселившегося с его разрешения на 
землях другого земельного собственника, как «при-
пуск», и платившего арендную плату за пользо-
вание землей. В этом случае в правовом смысле 
припущенник не был крепостным собственника 
арендуемой им земли, хотя являлся таковым по от-
ношению к первому хозяину.

19 1024,6 тыс. чел., в т.ч. Башкирское войско 
546,5 тыс. чел., тептяри 246,8 тыс. (в 1855 г. вклю-

В горнозаводском округе проживали гор-
нозаводские крестьяне, приравненные к по-
мещичьим, казенные крестьяне. Несмотря 
на то, что основное время они проводили на 
заводе, где считались мастеровыми и работ-
ными людьми, они числились крестьянами. 
В литературе приведено немало примеров 
того, как торгующие крестьяне, занятые на 
вспомогательных работах, и горнозаводские 
рабочие, имевшие приработок20, нанимали 
других на выполнение своих отработок. 

Торговое сословие формировалось из 
купцов. Их династии вырастали из вин-
ной торговли (откупа), казенных подря-
дов, различных посреднических операций. 
Пользуясь возможностью скупать пушни-
ну, шерсть, ткани с учетом значительной 
разницы в ценах, они получали до 20–50% 
прибыли от первоначальной стоимости, а 
иногда удваивали размер вложений, просто 
обменивая товар. Такие купцы, как правило, 
не имели специализации, действовали по 
обстоятельствам и на основе личных свя-
зей, с большим риском. Вероятно поэтому, к 
примеру, казанские купцы, известные в на-
чале XIX в., создали свои богатства на осно-
ве бизнеса, заложенного их отцами, редко 
дедами [Свердлова, 1998, с.8]21.

В начале XIX в. конкуренцию купеческим 
династиям стали составлять крестьяне, по-
лучившие разрешение заниматься торговлей 
(1804 г.) и записываться с купеческое сосло-
вие. В Оренбургском крае выходцы из кре-
стьянского сословия составили 40% от всех 
вновь приписываемых купцов уже к сере-
дине столетия [Банникова, 2011, с.157–158]. 
В основе накопления и расширения капи-

чены в Башкирское войско), ОКВ – 166,7 тыс. (рус-
ские, украинцы, татары), УКВ – 64,8 тыс. (русские, 
башкиры, татары, калмыки). В 1830–1840-е гг. 
правительство принимало различные, часто непо-
следовательные решения, которые, по его замыслу, 
должны были привести к полному продовольствен-
ному самообеспечению казачества хлебом. 

20 На Златоустовских заводах торгово-пред-
принимательская прослойка среди приписных кре-
стьян, которые сами нанимали работников для от-
работки своих повинностей, составляла около 15% 
[История Башкортостана, т.1, с.287].

21 Как отмечает Л.М.Свердлова, ни одна казан-
ская династия петровского времени не дожила даже 
до начала XIX в., тогда как семейные формы, воз-
никшие во второй половине XVIII в., удержались 
на рынке вплоть до 1917 г. [Свердлова, 1998, с.8].



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 237

тала таких «новых купцов» лежали скупка 
и переработка продукции животноводства. 
Выработка кож, мыловаренное и салотопен-
ное производство, изготовление сукна – ти-
пичный купеческий бизнес 1830–1840-х гг. 
Однако по мере расширения земледелия в 
юго-восточных районах наиболее прозорли-
вые предприниматели развивали операции 
с недвижимостью, покупая земли, сдавая в 
аренду земельные угодья и торговые лавки.

Современные исследователи активно 
изучают процессы развития предпринима-
тельства22. В Волго-Уральском регионе эту 
социальную группу составляли не только 
купцы, но и дворяне, крестьяне, кантонные 
начальники, военные и чиновники, горные 
заводчики, золотоискатели – все те, кто ори-
ентировался на получение прибыли. Однако 
их повседневная жизнь подчинялась этни-
ческим и конфессиональным правилам в 
большей степени, нежели размерам капита-
ла [Банникова, 2011, с.10]. 

По российскому законодательству муж-
чины и женщины имели равные имуще-
ственные права, что делало их независимы-
ми в предпринимательской деятельности. 
Это нашло отражение в законе от 10 июня 
1857 г. «О дозволении выдавать купеческим 
женам свидетельства для производства от-
дельной от мужа их торговли» [Ulianova, 
2009]. Женское предпринимательство в 
Волго-Уралье получит развитие уже во вто-
рой половине столетия.

Таким образом, на протяжении первой 
половины XIX в. волго-уральские земли 
существовали в условиях социально-эко-
номических перемен. В условиях активной 
миграции и расширения земледельческого 
хозяйства здесь (особенно на юго-востоке 
региона) начиналось превращение тради-
ционной земельной собственности в рыноч-
ный фактор производства, иначе называемое 
аграрным переворотом. В большинстве го-
сударств Западной Европы они шли столе-
тиями, сопровождались социальными стол-
кновениями и, в основном, предшествовали 
промышленному перевороту, завершившись 

22 Под предпринимательством чаще всего пони-
мают хозяйственную деятельность, направленную 
на получение прибыли и основанную на самосто-
ятельности, инициативе и ответственности соб-
ственника капитала [Клейн, 1994, с.6].

к XIX в. Аграрный переворот фиксировали 
правовые, институциональные, организа-
ционные перемены. В Российской империи 
почти все они пришлись на XIX столетие, 
а в Волго-Уральском регионе совпали (или 
резонировали) с «волнами» колонизации. 

В регионе административные, экономи-
ческие и социальные структуры в целом 
воспроизводили систему отношений, гос-
подствовавших в центральных районах 
империи. Именно они и делали регион 
«внутренней окраиной», а не пограничной 
территорией. В социально-экономической 
сфере об этом свидетельствовали: 

– демографический рост и увеличение 
плотности населения за счет переселенцев; 

– хозяйственная колонизация (освоение) 
и ориентация на развитие земледелия; 

– распространение и поддержка поме-
щичьего землевладения и крестьянского об-
щинного землепользования.

При этом в регионе сохранялись значи-
тельные особенности, отражавшие исто ри-
ко-культурные процессы, обусловленные 
предшествующим развитием, и этноконфес-
сиональные черты:

– сохранение традиционных форм земле-
владения и землепользования с присущими 
им чертами обычного (вотчинного) права; 

– значительное численное преобладание 
государственных крестьян над удельными и 
помещичьими крестьянами;

– использование разных форм сбора 
государственного налога (ясак, оброчная 
подать), в т.ч. в виде воинской службы 
(военно-служилое сословие). Отношение к 
военно-служилому сословию в этот период 
не было однозначным, однако общий тренд 
свидетельствовал о стремлении власти от-
казаться от использования здесь военных и 
переводе их на полное хозяйственное и про-
довольственное самообеспечение;

– неравномерное распределение по ре-
гиону помещичьих хозяйств, собственни-
ками которых были не только дворяне, но 
и отчасти купечество, единично крестьяне 
и крестьянские общества. Данное явление 
было особенно заметно в южных и юго-
восточных степных районах, где сохраня-
лась невысокая плотность заселения и име-
лись свободные земельные пространства;



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья238

– сохранение исторически сложившихся 
форм землевладения и землепользования 
национальной элиты (четвертное земле-
владение служилых татар, земли башкир-
вотчинников, калмыцких нойонов).

Направленность трендов промышленного 
развития не дает оснований характеризовать 
этот период исключительно в рамках концеп-
ции кризиса феодально-крепостной системы. 
Для Поволжья и Приуралья это было время 
роста, причем опережавшего среднерос-
сийские показатели: доля промышленности 
Среднего Поволжья в составе общероссий-
ской промышленности выросла с 4 до 6,8%. 
При этом она развивалась в тот период без 
сильного государственного вмешательства. 
Льготы и государственные заказы сохраняли 
предприятия оборонной ориентации (метал-
лургия Урала, оружейные заводы Вятской 
губ., суконные мануфактуры Поволжья).

В регионе были представлены одно-
вре менно все стадии технического совер-
шенство вания (кустарное производство, 
ма нуфактуры и первые фабрики), органи-
за ционно-управленческого усложнения 
(част ные единоличные, семейные, госу дар-
ственные (казенные) предприятия, акцио-
нерные общества). Машинные современные 
технологии и акционерные формы органи-
зации капитала стали внедряться с 1840–
1850-х гг., прежде всего в транспортных от-
раслях (пароходостроение) и золотодобыче.

Многоукладное хозяйство, приспособ-
ленное к нуждам разных потребителей, 
было характерной чертой промышленности 
Волго-Уральского региона.

Достаточно либеральные условия для 
развития торговли, в т.ч. внешней (восточ-
ное и юго-восточное направления), воз-
можность ведения торговли крестьянами 
свидетельствовали о стремлении импер-

ской власти к укреплению торговых связей 
(преж де всего с мусульманскими государ-
ствами) для дальнейшего продвижения и 
вовлечения в общее рыночное пространство 
новых территорий. Юго-восточные окраи-
ны становились опорными базами такой 
стратегически ориентированной торговли. 
Важную роль в этом играли города Орен-
бург, Астрахань, Казань, Нижний Новгород.

Хозяйственные, имущественные, нацио-
нальные, военно-гражданские различия в 
повсед невной жизни проживавших в Волго-
Уральском регионе людей были весьма за-
метными. Образ региона как самобытного, 
пестрого и разнообразного оставался неиз-
менным. Множественность вариантов со-
циально-экономической жизни как потен-
ций развития, казалось, была еще возможна.

Американские историки Дж.Бурбанк и 
Ф.Купер в монографии, посвященной ми-
ровым империям, выделили три черты осо-
бого «русского пути» Российской империи: 
осознание различий регионов (географиче-
ских, конфессиональных, этнических), соз-
дание «направления устремлений» для от-
дельных сословий (например, возможность 
крестьянам записываться в купечество), а не 
индивидов, с одновременным сохранением 
обычного права в решении вопросов мест-
ной жизни различных этносов [Burbank, 
2010, p.272]. Третий принцип заключался 
в том, что правила могли меняться всегда и 
в любое время. Эти правила регулировали 
чиновники, которые и являлись главными 
персонами влияния. Они смотрели на импе-
рию не как на единое целое, а как на стра-
ну, состоявшую из отдельных частей. Такие 
принципы обеспечивали России социаль-
ный мир, малые расходы и возможность ис-
пользовать при этом местные ресурсы, по-
лучая налоги.

§ 2. Татарское крестьянское хозяйство 

Наиль Халиков
В первой половине XIX в. подавляющее 

большинство поволжских татар относились 
к крестьянскому сословию и являлись госу-
дарственными крестьянами. Землепользова-
ние, распределение налогов и повинностей, 
общественные работы у них регламентиро-
вались общинным правом.

Общинные порядки и традиции имели 
положительные и отрицательные сто роны. 
Миром-общиной было рациональнее и про-
ще решать хозяйственные задачи и проблемы, 
успешнее противостоять государственно-ад-
ми ни ст ративным посяга тель ствам на права 
общинников, злоупотреблениям со сторо-



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 239

ны чиновников, сельских 
старост и др. К тому же 
определенная инертность 
и консервативность об-
щины в социально-эко-
номической области спо-
собствовали сохранению 
деревни и отдельных хо-
зяйств с их устойчивыми 
хозяйственно-культурными 
традициями. С другой сто-
роны, поступательное и 
успешное развитие дерев-
ни и домохозяйств сдер-
живало принудительное 
уравнительное регулиро-
вание землепользования, 
в первую очередь жизнен-
но важных для крестьян пашни и сенокосов. 
Существовавшая система распределения 
налогов и податей часто не соответствовала 
экономической состоятельности отдельных 
хозяйств, тем более что крестьяне несли 
перед общиной ответственность за своев-
ременную уплату налогов и выполнение по-
винностей («круговая порука»). Выход из 
общины, даже кратковременный, ограничен-
ный паспортным режимом, был затруднен 
той же круговой порукой и т.д. Длительным 
отлучкам крестьян на заработки повсемест-
но препятствовали сельские  богатеи, заправ-
лявшие всеми делами в деревне и общине, 
нуждавшиеся в дешевой местной рабочей 
силе – батраках, поденщиках.

Часть татар, в основном мишари, прежде 
бывшие служилым сословием, владели зем-
лей на поместном праве (т.н. однодворцы). 
Но и у них хозяйственная жизнь деревни во 
многих случаях строилась на тех же общин-
ных принципах.

В области землепользования ситуация 
складывалась следующим образом. Если 
к началу XIX в. крестьяне законодательно 
имели наделы в 15 дес., то к середине сто-
летия, вследствие увеличения плотности 
населения в крае (в Казанской губ., напри-
мер, на 80%) [История Татарской АССР, 
1951, т.1, с.297], наделы официально сокра-
тились до 8 дес., т.е. в 2 раза, и более [Об-
щий свод, 1896, с.24–25, табл.V]. При этом 
следует отметить, что 8-десятинный надел 
был пределом для нормального функциони-
рования крестьянского хозяйства. Уменьше-

ние размеров наделов до 2–3 дес. в середи-
не – второй половине XIX в. имело, по сути, 
катастрофические последствия. Особенно 
тяжелая ситуация складывалась для быв-
ших частных собственников, прежде вла-
девших значительными земельными наде-
лами. Из-за роста численности населения, 
семейных разделов они к середине столетия 
имели земли меньше, чем бывшие ясачные 
казанские татары. Так, у многих бывших 
однодворцев Симбирской губ. наделы в это 
время составляли менее 1 дес. [Липинский, 
ч.1, с.270]. Только в юго-восточных районах 
обеспечение землей было заметно лучше: 
татары-казаки Оренбургской губ. имели на-
делы в 25–30 и более дес. В станице Кас-
сель, например, на 1 душу м.п. приходилось 
по 43 дес. земли, из них 35 дес. пахотной 
[Статистические сведения, л.165]. Про кре-
стьян Самарского Поволжья писали: «Вся-
кий пашет и косит, где и сколько ему угодно» 
[Соловьев, 1857, с.217]. И это не было слу-
чайным: в середине XIX в. в Челябинском 
у. Оренбургской губ. соотношение пашни к 
общей площади уезда было 1:23, а в Орен-
бургском у. – 1:45 [Военно-статистическое 
обозрение, т.XII, ч.1, с.57].

В указанные размеры наделов (15, 8, 
3 и менее дес.) входила совокупность уго-
дий: пашня, сенокосы, выгоны, леса и др. 
Пахотные земли в среднем составляли по-
ловину площади душевого надела. Причем 
на протяжении рассматриваемого периода 
плошадь пашни увеличивалась за счет лу-
гов, лесов: в Казанской губ., например, с 

Овин-шиш (шəш əвен). XIX – нач. ХХ в. Реконструкция. 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья240

1886 тыс. до 2477 тыс. дес. [Алишев, 1990, 
табл.6]. Разумеется, полдесятины или деся-
тины пашни на наличную душу м.п. было 
совершенно недостаточно для обеспечения 
семьи продовольствием, получения средств 
для уплаты налогов. Это вынуждало кре-
стьян сдавать наделы в аренду и искать при-
работки на стороне. 

Остро не хватало лугов и сенокосов для 
животноводства: рациональным считалось 
соотношение пахотных земель и сенокосов 
как 1:1, а в Казанской губ. в середине сто-
летия на 10 дес. пашни приходилась 1 дес. 
лугов [Лаптев, 1861, с.263]. Бескормица вы-
нуждала крестьян распродавать скот; среди 
татар безлошадных было 14%, больше, чем 
у русских, чувашей и др. [Архив Толмачева, 
л.18]. Недостаток скота означал и нехватку 
навоза; пашню нечем было удобрять. Не 
случайно отмечалось: в Казанской губ. на-
чала 1840-х гг. земля истощалась, о чем сви-

детельствовали неурожаи [Хозяйственные 
заметки, с.390–391]23.

Две основополагающие причины – про-
грессирующее малоземелье и растущий на-
логовый гнет в совокупности с развитием 
товарно-денежных отношений эпохи ста-
новления капитализма, развитие все рос-
сийского и местных рынков – вели к со-
циально-экономической дифференциации 
деревни, образованию значительного слоя 
безземельных и неимущих крестьян.  В 
этой связи характерно и типично замечание 
А.Липинского в описании Симбирской губ.: 
«..между татарами встречается много бедных 
семейств» [Липинский, 1868, с.325]. Одним 
из важных последствий такого положения 
был отход значительной части крестьян от 
сельскохозяйственных работ на своем на-
деле. Основным источником дохода у них 
становились кустарные ремесла, местные и 
отходнические промыслы, мелкая торговля. 
Все эти процессы, зарождавшиеся в пер-
вой половине XIX в., получили масштабное 
развитие во второй половине XIX – начале 
XX в. А поскольку негативные процессы, 
происходившие в экономике края, особенно 
затрагивали татар (высокий процент беззе-
мельных и т.д.), то и распространение вне-
надельческих приработков у них было зна-
чительным. Весьма характерный пример: у 
касимовских татар, имевших на ревизскую 
душу только по 3 дес. малоплодородной зем-
ли, треть крестьян жили отходничеством и 
торговлей [Баранович, 1860].

И все же, что касается традиционной сфе-
ры деятельности татарских крестьян – сель-
ского хозяйства, то, несмотря на неблагопри-
ятную экономическую обстановку, в области 
зем леделия наблюдался, хотя и медленный, 
но прогресс. О татарах Пензенской губ., на-
пример, писали: «Хлебопашество у татар 
идет очень успешно» [Прозин, 1866, с.259]. 
Совершенствовались системы земледелия, 
распространялись новые полевые культу-

23 Исключением было лишь татарское населе-
ние Южного Приуралья, особенно казаки, имев-
шие многочисленные стада. Так, в станице Варна 
Верхнеуральского у. Оренбургской губ. в середи-
не XIX в. на душу м.п. приходилось почти 15 гол. 
лошадей, крупного и мелкого рогатого скота [Ста-
тистические ведомости, л.123–124] (подсчитано 
нами. – Н.Х.).

Ручные мельницы (кул тегермəне) и ступы (килə). 
Реконструкция Н.А.Халикова.



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 241

ры, пахотные орудия и т.д. 
Объективным индикато-
ром положительной дина-
мики развития сельского 
хозяйства может служить 
постепенный рост по-
севов и сборов хлебов. 
Так, в середине столетия 
у татар Буинского у. Сим-
бирской губ. урожаи ржи 
часто были сам-7, яровых 
хлебов сам-8 [Материалы 
для истории, 1866, с.53], 
что было заметно выше 
средних по региону пока-
зателей. 

В этом следует усма-
тривать и давние земле-
дельческие традиции та-
тар. Поэтому крестьянин 
до последнего держался за 
свой надел и сельскохозяй-
ственное производ ство. 
Имели значение и влия-
ние общинных порядков 
и традиций, устойчивый 
семейный быт, «любовь к 
родовому гнезду» – своей 
деревне и дому. 

Хозяйственная деятельность татарских 
крестьян, как способ получения средств 
существования в материальном продоволь-
ственном и денежном выражении, была 
многоплановой. В тех или иных объемах, в 
зависимости от социально-экономической 
ситуации, природных условий и традиций, 
крестьяне занимались сельским хозяй-
ством, промыслами, торговлей и др. В соот-
ветствии с социальным статусом крестьян, 
направлением и уровнем развития произ-
водительных сил в условиях преобладания 
феодального способа производства в хозяй-
стве поволжских татар важную роль играло 
сельскохозяйственное производство, пре-
жде всего земледелие.

Земледельческая культура татар имела 
весьма высокий для своего времени уровень 
развития. И.Г.Георги в самом конце XVIII в. 
отмечал: «Нынешние татары могут назвать-
ся изрядными земледельцами, которые не 
дают пашням своим отдыхать» [Георги, 
1799, ч.II, с.11].

Облик земледелия и агрокультуры опре-
делялся способом поддержания плодородия 
почвы. В уездах Среднего Поволжья, При-
камья, Окско-Сурского междуречья господ-
ствовала паровая система земледелия в фор-
ме трехполья. В восточных и юго-восточных 
районах (Пермская, Оренбургская, южные 
уезды Самарской губ.) севооборот часто 
имел, в известной степени, бессистемный 
характер, когда пашни трех-и двухполья 
дополнялись краткосрочными перелогами. 
Поэтому об агротехнике Саратовской губ. 
сообщалось, что там «нет никакой поло-
жительной системы земледелия» [Безноси-
ков, 1852, с.92]. У многоземельных татар-
казаков Орен бургской губ. практиковалась и 
классическая залежно-переложная система. 
В Са ра пульском, Елабужском уездах еще со-
хранялась подсечно-огневая система земле-
делия, но не в обычной форме, а в качестве 
лесного перелога – способа расчистки леса 
под пашню.

В соответствии с ведущей системой 
земледелия, трехпольем, основной зерно-

Орудия молотьбы: 1 – козлы (стан, кəҗə) для молотьбы снопов 
хлестанием; 2 – виды цепов (чабагач); 3 – молотильный камень 

(ашлык бастыра торган таш); 4 – водяные мельницы. 
XIX – 1-я пол. XX в. Реконструкция Н.А.Халикова.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья242

вой культурой на полях татарских крестьян 
была озимая рожь. Возделывались также 
овес, ячмень, полба, гречиха, просо. В юго-
восточных районах края, где часто преобла-
дали залежи и перелоги, ведущей культурой 
была пшеница, урожаи которой достигали 
сам 15 [Статистические труды, 1858, с.10]. 
Пшеницу татары выращивали и в более се-
верных районах, например, в Буинском у. 
Симбирской губ. Но к середине XIX в., по 
мере истощения пашни, ее урожаи в цен-
тральных районах края стали падать, а пло-
щади посевов сокращаться [Материалы для 
истории, 1866, с.39].

Старопахотным пашням трехполья соот-
ветствовала соха, залежи и перелоги подни-
мались плугом-сабаном. Но и там, где сабан 
был распространен (юго-восточные районы 
края), такое орудие использовалось преиму-
щественно зажиточными домохозяевами, 
поскольку для его упряжки требовалось от 4 
до 8 лошадей; малоимущим крестьянам по 
силам была только соха. Характерно заме-
чание известного исследователя пахотных 
орудий Г.Фирстова: «Сабан распространен 
преимущественно между земледельцами-
татарами Оренбургской, Симбирской, Са-
ратовской, Астраханской губерний и частью 
Казанской» [Фирстов, 1840, с.208]. В лесной 
полосе применялась косуля, а в татарских 
деревнях Вятской, Пермской, северных уез-
дах Казанской губ. в середине XIX в. стали 
появляться кунгурские, вятские сохи. Такие 
орудия, занимавшие промежуточное поло-
жение между плугом и сохой, позднее полу-
чили широкое распространение.

Повсеместно использовалась рамная 
(«брусковатая») борона, часто с железными 

зубьями. На легких почвах Вятской, Казан-
ской, Нижегородской губерний еще приме-
нялась плетеная борона.

Почти повсюду рожь и большинство 
яровых хлебов убирали серпом. В юго-
восточных уездах применялась, особенно 
для жатвы пшеницы, коса-литовка. На про-
тяжении рассматриваемого периода послед-
нее орудие получало все большее распро-
странение, поскольку косьба имела много 
преимуществ перед жатвой серпом.

Снопы в лесной полосе края (Вятская, 
Пермская, северные уезды Казанской губ.) 
на поле ставили в бабки и суслоны; в Окско-
Сурском междуречье (Нижегородская, Пен-
зенская и другие губернии) – в крестцы.  В 
лесостепных уездах были распространены 
типичные для агрокультуры татар дунгыз, зу-
рат, чүмəле. В усадьбе, на гумне снопы для 
длительного хранения ставили в кибəн.  В 
лесной и лесостепной полосе снопы предва-
рительно просушивали в овинах: срубных и 
более простых и архаичных овинах-шишах. 
Характерно, что современники называли 
последние «татарскими овинами» [Кан-
дидат Пелль, 1845, с.134; Черемшанский, 
1859, с.315]. В юго-восточных уездах края 
практиковали сыромолот снопов без предва-
рительной сушки в овинах. Озимую рожь и 
многие яровые хлеба молотили цепом. Но у 
татарских крестьян широко применялся об-
молот снопов копытами лошадей и при по-
мощи телеги. Зерно на муку перерабатывали 
на водяных и ветряных мельницах, на крупу 
дробили в конных крупорушках. Кроме того, 
в каждом дворе были ручные мельницы и 
ступы. Хранили зерно, крупу и муку в ларях, 
сусеках клетей, амбаров; бедные домохозяе-

Соха Поволжья и Урала. XVIII–XIX вв. 
Реконструкция Н.А.Халикова.

Поволжский плуг сабан. XVIII–XIX вв. 
Реконструкция Н.А.Халикова.



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 243

ва свои небольшие припасы держали в сенях 
(в кадках и мешках). В степных уездах кое-
где сохранялся очень древний способ хране-
ния зерна в земляных ямах. 

На протяжении первой половины XIX в. 
сельскохозяйственное производство (зем-
леделие) находилось в динамике. Появля-
лись новые, более производительные па-
хотные орудия, все шире практиковались 
рациональные приемы уборки хлебов ко-
сой, молотьбы лошадьми, сыромолота сно-
пов, особенно пшеницы [Безносиков, 1852, 
с.101–102]. 

Овощи сельские татары почти не вы-
ращивали, при необходимости покупая их 
у русских соседей. Овощеводство имело 
место лишь в пригородных селениях, где 
была возможность их продажи, и вообще 
у богатых крестьян. А.Липинский отмечал: 
«Татары же, особенно зажиточные, зани-
маются огородами с большим старанием, 
и самые овощи их весьма разнообразны» 
[Липинский, 1868, с.423]. С трудом, через 
«картофельные бунты», поскольку эта не-
знакомая культура еще и нарушала при-
вычный севооборот, к середине столетия в 
огородах, иногда на полях, стал распростра-
няться картофель, позднее ставший одной 
из ведущих продовольственных культур 
(«Картофель составляет главное огородное 
растение черемис, чуваш и татар» [Лаптев, 
1861, с.270]). Плодовые сады в татарских 
деревнях встречались крайне редко.

У большинства татарских крестьян жи-
вотноводство по хозяйственной значимости 
было второстепенной отраслью после зем-
леделия. Лошади предназначались для пахо-
ты и транспортных работ. Крупный и мелкий 
рогатый скот служил источником продоволь-

ствия (мясо, молоко) и сырья (шкуры, кожи, 
шерсть) для кустарных ремесел.

Скотоводство у татар имело пастбищно-
стойловый характер. С весны до осени до-
машних животных выпасали под присмот-
ром пастухов. В лесостепной полосе и 
сопредельных уездах лесной и степной зон 
скот зимой держали в холодных плетневых 
хлевах; в Вятской и Пермской губерниях не-
редко использовались срубные утепленные 
скотные постройки; в юго-восточных райо-
нах обычными были загоны-карды с соло-
менными крышами.

Татары уделяли большое внимание со-
держанию домашних животных и уходу за 
ними24. Современники отмечали: «Ското-
водство есть вообще одна из лучших частей 
в хозяйстве татарском» [Кандидат Пелль, 
1845, с.135]. В Чистопольском у. Казанской 
губ. кур, гусей и уток больше всего было у 
татар; содержались они лучше, поэтому и 
мясо кур, например, было вкуснее [Линде-
грен, л.11об.–12].

В первой половине XIX в. для социально-
экономического положения татарского сель-
ского населения – в большинстве своем госу-
дарственных крестьян-общинников – были 
характерны основные тенденции, наблю-
даемые в аграрной сфере: нарастало мало-
земелье, увеличивались налоги и повинно-
сти. Следствием этого к середине столетия 
была имущественная дифференциация, 
принимавшая в татарской деревне особенно 
значительные размеры. Тем не менее, бла-
годаря богатому хозяйственно-культурному 
опыту и природному трудолюбию, хозяй-
ство, земледелие, животноводство, промыс-
лы у татар, хотя и медленно, но неуклонно 
развивались.

§ 3. Российские ярмарки 

Людмила Свердлова

В России расцвет ярмарочной торговли 
относится к XVIII в. Этому способствовали 
большая территория, неразвитая система 
путей сообщения (что замедляло интегра-
цию регионов во всероссийский рынок), а 
также то, что стационарная капиталистиче-
ская торговля и кредитная система находи-
лись на стадии зарождения. 

К началу24 XIX в. в России сложилась 
ши рокая ярмарочная сеть, в которую входи-

24 Однако, несмотря на все старания, животновод-
ство у татар, как и других народов края, находилось 
в «стесненном положении», причиной чему были 
экономические обстоятельства, бескормица, эпизоо-
тии. В частности, отмечалось, что в приуральских 
губерниях рогатый скот «много терпит от чумы» 
[Военно-статистическое обозрение, 1848, с.36]. 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья244

ли сельские торжки, региональные ярмарки 
и такие общероссийские центры торговли, 
как Нижегородская, Ирбитская, Кяхтинская, 
Оренбургская и другие ярмарки. Казанцы 
неизменно занимали на них ключевые по-
зиции. Большое значение имели Казанская, 
Бугульминская, Мензелинская и Лаишев-
ская ярмарки. 

В Торговом уставе говорилось: «Во вся-
ком городе, селении, посаде или местечке, а 
также вне поселений может быть учрежде-
на одна в году ярмарка или более, смотря по 
обстоятельствам и удобности. При учреж-
дении ярмарки назначается для нее время 
начала и продолжения значительнейших яр-
марок, а равно следующих непосредственно 
одна за другою, должны быть расположены 
так, чтобы приезжающие на оные за оконча-
нием одной ярмарки могли последовать на 
другую» [Устав Торговый, 1903, с.184].

Это были оптовые товарные ярмарки – 
своеобразный сбор коммерсантов, оптово-
посреднических и производственных пред-
приятий, налаживавших между собой связи 
с целью приобретения и последующей пере-
продажи крупных партий товара или обме-
нивающихся крупными партиями товаров на 
самой ярмарке. Всероссийские ярмарки слу-
жили и центрами международной торговли.

Торговые сделки, осуществлявшиеся на 
ярмарках, условно можно разделить на три 
категории: 1) закупка крупных оптовых пар-
тий для дальнейшей перепродажи в местах 
спроса: в российских столицах, на всерос-
сийских ярмарках, вывоз товара за границу; 
2) торговые операции с достаточно крупны-
ми партиями для их перепродажи (оптом и 
в розницу) в основном в крупных торгово-
промышленных центрах страны и по месту 
жительства предпринимателей; 3) продажа 
мелкооптовых партий, при этом товар могли 
закупать как оптовые торговцы, накапливая 
крупные партии, так и торговцы-розничники 
для дальнейшей мелочной торговли.

В начале XIX в. центрами российско-
восточной торговли были Одесса, Таганрог, 
Астрахань, Казань, Оренбург, Сибирь, вклю-
чая Кяхту [Шкунов, 2007, с.13]. Успешность 
этих центров во многом зависела от разви-
тости путей сообщения в регионе их дея-
тельности. В конце XVIII в., в связи с разви-
тием торговых отношений России с Китаем 

и Средней Азией, главным транзитным пу-
тем между Европейской Россией и Сиби-
рью становится так называемая Казанская 
дорога: путь, который начинался от Казани 
и шел через Тюмень, Екатеринбург, Кун-
гур и Пермь. Сибирские купцы ездили на 
Макарьевскую (Нижегородскую) ярмарку 
по двум маршрутам, соединявшим Сибирь 
с Европейской частью: северным путем – 
через Верхотурье и Соликамск и южным 
– через Кунгур и Казань. Уральские купцы 
перевозили товар в Москву либо через Вят-
ку (Хлынов), либо через Казань [Кафенгауз, 
1958, с.158, 197–198].

Казань располагалась «в средоточии 
больших дорог, необходимых для проезда 
в важнейшие города и места, из которой 
оные разделяются в Вятку, в Тобольск и во 
всю Сибирь, Оренбург, Уфу, Уральск, и во 
все степные места и крепости» [КИ, 1814, 
8 дек.]. Через город был проложен старей-
ший путь, соединявший столицы России 
с Уралом и Сибирью (Москва – Казань – 
Екатеринбург – Тюмень). Его начало – Мо-
сковский тракт – соединяло с российским 
центром не только столицу Казанской гу-
бернии, но и уездные города Свияжск, Че-
боксары, а их все – с Нижним Новгородом. 
Московский тракт связывал столицу страны  
через Казань – Иркутск с Кяхтой, откуда ки-
тайские товары попадали на европейский 
рынок. Едва ли не единственной дорогой по 
суше из внутренней России в Оренбургский 
край, а оттуда в Ташкент, Самарканд, Буха-
ру был Оренбургский тракт, который на тер-
ритории губернии, кроме Казани, проходил 
через Лаишев и Чистополь. Царевококшай-
ский тракт вел в города Вятской губ., одно-
го из главных торговых партнеров Казани, 
а Симбирский и Спасо-Симбирский тракты 
использовались купцами в торговле с горо-
дами, расположенными ниже по Волге. Че-
рез Казань был проложен Сибирский тракт. 
Эти дороги, отмеченные на границе города 
заставами, входили в ведение Министерства 
путей сообщения и содержались на средства 
государства.

Татарские предприниматели, являясь 
носителями религиозных, языковых, этно-
культурных и хозяйственно-экономических 
традиций, играли важную роль в налажива-
нии торгово-экономических связей со стра-



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 245

нами Востока, способствовали росту авто-
ритета России в этом регионе и укреплению 
позиций торгового капитала татарских куп-
цов на рынках Средней Азии. 

Торговля с Персией и Северным Кав-
казом в первой половине XIX в. велась в 
основном через Астрахань, которая слу-
жила крупнейшим портом на Каспийском 
море. Кроме русских купцов, активное уча-
стие в этой торговле принимали армянские 
купцы, многие из которых приняли россий-
ское подданство, а также татары, жившие в 
Астрахани.

Основная торговля со Средней Азией 
со второй половины XVIII в. велась через 
Оренбург и Троицкую крепость. Оренбург-
ский край превратился в центр российско-
среднеазиатской торговли. 

Благодаря своему удачному географиче-
скому положению, правительственным ме-
роприятиям, а также активности татарского 
торгового сословия Оренбург становится 
главным опорным пунктом продвижения 
России в Среднюю Азию. Ярмарочный торг 
на Оренбургском меновом дворе (с июня 

по 1 ноября) и на Троицком (Оренбургская 
губ., с 1 июля по 1 октября) до проведения 
Закаспийской ж.д. имел огромное значение 
для торговли местными товарами – шерс-
тью, скотом, сырыми кожами, верблюдами, 
лошадьми, хлопком, азиатскими фруктами. 
С конца августа до начала ноября из Орен-
бурга уходили три каравана, подготовлен-
ные татарскими купцами. Караваны направ-
лялись в Хиву, Бухару, а непроданный там 
товар отправлялся далее на юг – в Кундуз, 
Кабул, Бадахшан. Татарское купечество, 
действуя через Оренбург, наладило также 
постоянные торговые отношения с Перси-
ей, Индией, Тибетом и Кашгаром (Запад-
ный Китай) [Камско-Волжская газета, 1873, 
16 сент.]. 

Казанские татары на среднеазиатском 
торге закупали для отправки в Казань, на 
российские ярмарки и в столицы персид-
ские ткани, шали и ковры, у хивинских и 
бухарских купцов скупали бумажные хала-
ты, ташкентскую выбойку (ткань), лучшую 
пушнину для последующей ее переработки 
на местных предприятиях, пряденую хлоп-

Таблица 33
Сегментация восточного направления внешней торговли Российской империи 

во второй половине XVIII – первой половине XIX в. [Шкунов, 2007, с.14]

Таганрог и 
черноморские 

порты

Астрахань, 
Закавказье Оренбуржье

Сибирь, 
включая 

Забайкалье

Дальний 
Восток

Москва, 
европейские 
порты, 
Курская 
Коренная, 
Нижегородская 
ярмарки

Нижегородская, 
Курская, Коренная 
ярмарки, 
Казань, Москва, 
С.-Петербург, 
балтийские и 
северные порты

Меновые 
дворы, 
Нижегородская, 
Ирбитская 
ярмарки, 
Казань, 
Симбирск, 
Москва, 
Архангельск, 
Урал

Нижегородская, 
Ирбитская 
ярмарки, 
Казань, 
Архангельск, 
Иркутск, Кяхта, 
Селенчинск

Приморье, 
Приуралье, 
Ирбитская 
ярмарка, 
Камчатка, 
Аляска

Османская 
империя, Азия 
(Ливан, Сирия, 
Палестина)

Азиатская часть 
Османской 
империи, Иран, 
туркменские 
степи

Ханства 
Средней 
Азии, Индия 
Афганистан, 
Синьцзян, 
Кашмир, 
Пенджаб, Балх, 
Бадахшан, 
Казахские жузы

Кокандское 
и Бухарское 
ханства, 
Синьцзян, 
Халха

Япония, 
Корея, 
Китай, 
Маньчжурия



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья246

чатую нить. Ее на текстильных предприяти-
ях Казани смешивали пополам с английской 
нитью и выпускали китайку. У казахов та-
тарские коммерсанты большими партиями 
закупали говяжье и баранье сало, кожи, 
овчины, скот, в основном коней и овец [Не-
болсин, ч.1, 1835, с.170, 172, 173]. 

По общему мнению, самые тесные связи 
казанские, оренбургские и уфимские торго-
вые татары установили с Бухарой – центром 
сбыта российских товаров в Средней Азии, 
власти которой покровительствовали им. В 
начале XIX в. купцов, торговавших со стра-
нами Средней Азии, называли «бухар юрту-
чи» (торговец бухарскими товарами) [Исто-
рия Татарии, 1937, с.304]. К ним относились 
малмыжский купец Абдулла Утямышев, 
арский 1-й гильдии купец Ибрагим Баязи-
тов, казанский купеческий сын Абдулкарим 
Юнусов, челябинский 1-й гильдии купец 
Иван Ахматов, челябинский купец Муртаза 
Монасыпов и др. Об объеме торговли этих 
купцов свидетельствуют следующие цифры: 
в 1805 г. в Троицкой таможне челябинский 
1-й гильдии купец Иван Ахматов зареги-
стрировал товара на сумму 61 тыс. 410 руб., 
челябинский купец Муртаза Монасыпов – 
на сумму 103 тыс. 743 руб. По возвращении 
из Бухары у Ахматова оказалось товара на 
101 тыс. 366 руб., а у малмыжского купца 
Абдуллы Утямышева – на 123 тыс. 592 руб. 
сер. [Шкунов, 1997].

Активными носителями экономических 
отношений, участниками ярмарок были 

не только гильдейские 
купцы, занятые оптовой 
и розничной торговлей. 
Значительную группу 
участников ярмарочной 
торговли составляли тор-
говые татары, крестьяне и 
мещане – жители местно-
стей, примыкавших к яр-
марочным центрам, заня-
тые мелочной развозной 
и разносной торговлей, 
а также ремесленники, 
сбывавшие на ярмарках 
свои изделия. Ярмароч-
ную торговлю обслужи-
вала значительная группа 
«торговых людей», кото-

рую можно отнести к вспомогательному со-
ставу торгового сословия: доверенные лица 
купцов, обозные и лавочные приказчики, 
служащие купеческих компаний и торговых 
домов, компаньоны и иные лица, не считая 
крестьян, связанных извозным промыслом, 
и разнорабочих, выполнявших тяжелую фи-
зическую работу на пристанях, ярмарках, в 
лавках. 

Российские татары, являясь посредника-
ми и одновременно активными участниками 
российско-восточной торговли, расширяли 
сферу экономических интересов России на 
Востоке, способствовали распространению 
отечественных товаров в сопредельных 
странах.

Однако развитию торговли со Средней 
Азией мешали отсутствие правовой осно-
вы (договоров), различия денежных систем, 
мер и весов, обилие таможенных пошлин, 
взимавшихся по пути следования караванов, 
дополнительные обложения, которым под-
вергались купцы-немусульмане, раздоры, 
междоусобицы, войны, произвол эмиров, 
ханов и беков, а также частые разбойные 
нападения на купеческие караваны, жерт-
вами которых были и купцы-мусульмане. 
Так, в 1804 г. специальным царским указом 
казанские купцы Шахмуратовы были осво-
бождены от уплаты налогов сроком на 20 
лет в качестве компенсации за убытки, по-
несенные ими из-за разбойного нападения и 
разграбления их торгового каравана по пути 
в Бухару и Хиву. 

Часть Гостиного двора Сеитова посада. Фото 1920-х гг.



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 247

Во второй четверти XIX в. в Среднюю 
Азию по казахской границе отпускалось то-
варов на 5,5 млн., а привозилось – на 4 млн. 
руб. В 1849–1853 гг. торговля с азиатскими 
государствами в общем объеме восточной 
торговли (взятой за 100 процентов) распре-
делялась следующим образом: казахские 
степи – вывоз 16,8%, ввоз – 23,6%; Азиат-
ская Турция – соответственно 7,2% и 5,2%; 
Хива, Бухара, Коканд – 4,2% и 6,0% [Исто-
рия торговли, т.1, вып. 5, 1913, с.71, 72].

Содействуя дальнейшему развитию тор-
говли со странами Средней Азии, царское 
правительство в 1859 г. отменило пошлину 
на ввозимые в Бухару товары. Эмир оценил 
это и распорядился брать с русских купцов 
пошлину, равную плате мусульман [КБЛ, 
1871, 27 июня]. Теперь русские купцы сами 
могли торговать на Востоке, они поставили 
под жесткий контроль тех, кого нанимали 
торговать от своего имени на среднеази-
атских базарах. После вхождения в 1864–
1865 гг. большей части Средней Азии в 
состав России и признания вассальной за-
висимости от нее Кокандским и Бухарским 
ханствами казанские татары утратили моно-
полию на среднеазиатскую торговлю, хотя и 
продолжали оставаться в числе основных 
торговых партнеров этого региона.

Главная ярмарка России – Макарьевская 
(с 1817 г. – Нижегородская) работала с 15 
июля по 25 августа. Она играла роль меж-
дународной ярмарки, где осуществлялся 
товарообмен не только российских, но и за-
падноевропейских, азиатских и восточных 
товаров. Этому благоприятствовало геогра-
фическое положение Нижнего Новгорода. 
П.И.Мельников отмечал: «Волга и Каспий-
ское море представляют ему (Н.Новгороду. 

– Л.С.) открытый путь на Кавказ, в Персию, 
в Среднюю Азию и даже в самую Индию; 
Волга, Дубовская железоконная дорога на 
Дон связывает Нижний Новгород и Ниже-
городскую ярмарку с Турцией, Левантом, 
Египтом и Южною Европою. Волга и Кама 
сближают это место с Уральским хребтом 
и Сибирью, через которую идет открытый 
путь в Китай. С другой стороны, Волга с 
водосоединительными каналами соединяет 
Нижний Новгород с Санкт-Петербургским 
портом, этим окном России в Европу, а так-
же и с северными губерниями европейской 
России. Она соединяет Нижний Новгород с 
внутреннею Россией и с сердцем ее – Моск-
вой» [цит. по: Сенюткина, 2006, с.34].

Нижегородская ярмарка привлекала за-
падноевропейских купцов как рынок сбыта 
готовой продукции и одновременно как ры-
нок закупки сырья, необходимого для изго-
товления этой продукции. Азиатское купе-
чество привозило на ярмарку «восточные» 
товары и ценилось как крупный поставщик 
на всероссийский рынок сырья и оптовый 
покупатель изделий российского производ-
ства. В 40–50-е гг. XIX в. западноевропей-
ские купцы составляли 5%, а прибывшие из 
стран Азии и Закавказья – 11% всех ярмароч-
ных торгующих [Богородицкая, 1989, с.16].

В Нижний Новгород казанские купцы до-
ставляли традиционные товары. Но к сере-
дине XIX в. на первое место выходят зерно, 
мука, ржаная и крупчатая, овес, различные 
крупы, льняное семя. Значительно увеличи-
ваются поставки хлопчатобумажных тканей 
(китайки и кумача), валяной обуви, кулей, 
рогож, циновок, дорогих экипажей и деше-
вых телег, колес, поташа, шадрика. Казанцы 
закупали на ярмарке все, что пользовалось 

Переезд торговцев (татар и казахов) в зимнее время через Волгу. Рис. 2-ой пол. XIX в.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья248

спросом на торгах Урала, Сибири и Сред-
ней Азии [Мельников, 1846, с.31, 67, 87, 90, 
99–100 и др.]. Большинство сделок совер-
шалось в кредит, за наличные реализовыва-
лось не более 10–20% товара.

В 1804 г. мусульмане-торговцы, ставшие 
членами мусульманского ярмарочного при-
хода на Макарьевской ярмарке, составили 
58 чел., или 5,2% от числа торгующих. Они 
приехали из Казани и Казанской губ. (32 
чел.), Арска (2 чел.), Астрахани (5 чел.), Ка-
симова и Касимовской округи (6 чел.), Орен-
бурга и Каргалы (4 чел.), Бухары (2 чел.)25. 

В конце 1850-х гг. из 15 тыс. торговцев, 
зарегистрированных на ярмарке, татары со-
ставляли 300 чел., или 2% [подсчитано по: 
Богородицкая, 1989, с.16]. 

На ярмарке существовал Татарский ряд, 
где товар предлагали азиатские и татарские 
купцы. В 1812 г. привоз «разного бухарско-
го пушного товару, кумачей, китаек и юфти» 
составил 3 млн. 146 тыс. руб., а его реализа-
ция достигла 1 млн. 415 тыс. руб., т.е. 45% 
привоза. Оставшийся товар после закрытия 

25 Для 7 торговцев место, откуда они приехали, 
не названо. По социальной принадлежности по-
ловина из них – гильдейские купцы (28 чел. и 1 – 
купеческий сын), 9 чел. были выходцами из «тор-
говых татар», 4 чел. принадлежали к служилым 
татарам, 4 чел. были крестьянами, 2 чел. входили 
в сословие мещан. У остальных 10 чел. социальное 
происхождение не указано [подсчитано по: Сенют-
кина, 2006, с.123–124].

ярмарки купцы на-
правляли в Москву и 
на другие российские 
торжища [подсчита-
но по: Макарьевско-
Нижегородская ярмар-
ка, 1997, с.185]. 

Торговали татары 
и в Мыльном ряду. 
«Мыло, в красивых 
ящиках и ящичках, бе-
лое и желтое располо-
жено шахматами по 
полкам и прельщает 
зрение; на прилавках 
покоятся огромные 
массы. Казанские та-
тары здесь – главные 
действующие лица» 

[Погодин, 2000, с.91]. В 1812 г. сумма приве-
зенного на ярмарку мыла составила 352 тыс. 
руб., а его продажа – 233 тыс. руб., т.е. 62,2% 
от привоза [подсчитано по: Макарьевско-
Нижегородская ярмарка, 1997, с.186].

Мыло, произведенное на своих предпри-
ятиях, в 1822 г. предлагали казанские купцы 
Абдулкарим Юнусов, Ахмет Заманов, Юсуп 
и Хусаин Апанаевы, Мухаммад и Юсуп Ша-
туновы [Сенюткина, 2006, с.46–47]. 

«Казанские и астраханские татары, – пи-
сал один из современников в 1827 г., – при-
возят сюда более всего мыло, отменной 
доб роты и весьма охотно здесь покупаемое, 
прекрасный сафьян и всякого рода товары, 
делаемые из этой кожи, наконец, овчинные 
и мерлушечьи тулупы. Количество мыла 
простиралось до 1000 пудов, продавалось 
от 7 руб. 75 коп. до 8 руб. 25 коп. за пуд» 
[Богородицкая, 2000, с.61–62].

Значительную часть обслуживающего 
персонала Нижегородской ярмарки состав-
ляли татары Казанской, Нижегородской и 
Симбирской губерний. «Татары отправляют 
все трудные работы на сей ярмарке, – писал 
современник в 1827 г., – они переносят тяже-
лые товары и служат в балаганах. Они тру-
долюбивы и без всякого ропота исполняют 
возлагаемые на них дела» [Сенюткина, 2006, 
с.48]. В начале XX в. А.П.Мельников отме-
чал: «И до сих пор на ярмарке среди черно-
рабочих и мелкой прислуги много татар, в 
старину же здесь почти исключительно были 

Меновой двор под Оренбургом. Рис. П.И.Рычкова. Последняя треть XVIII в.



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 249

татары, целыми толпами приходившие сюда 
к ярмарочному времени из пределов сосед-
ней Казанской губернии и из Сергачевского 
уезда Нижегородской … Это были очень 
дешевые и самые выносливые работники, 
довольствовавшиеся самым ничтожным за-
работком и жившие почти под открытым не-
бом…» [Мельников, 1993, с.44].

К XVIII в. относится установление по-
стоянных экономических связей с Китаем, 
основная торговля с которым шла через 
Кяхту. На Кяхтинской ярмарке господство-
вала меновая торговля в условиях государ-
ственной монополии. 

Товары для «промену» купцы произво-
дили на своих предприятиях, но в основном 
запасали на различных ярмарках. «Для ме-
новой кяхтинской торговли … негоцианты 
запасаются мягкой рухлядью, поэтому они 
на ярмарке (Нижегородской. – Л.С.) по-
купают белку, мерлушку, кошку, выдру и 
проч. Число белок находилось в продаже до 
1 300 000 [штук] от 200 до 400 руб. за тыся-
чу. Черной закаменной до 200000 [штук] от 
700 до 800 руб., мерлушки до 100000 от 75 
до 90 коп., кошки до 500000 тыс. [штук] от 
75 до 90 коп. и выдры до 10000 [штук] от 20 
до 30 руб. за штуку» [Богородицкая, 2000, 
с.61–62].

По свидетельству П.И.Мельникова, яр-
марочная торговля на Нижегородском тор-
жище официально не начиналась до тех 
пор, пока купцы-оптовики не договарива-
лись о ценах на кяхтинские чаи (что опреде-
ляло цены на закупаемые для реализации на 
китайском и сибирском рынках кожи), ману-
фактуру, пушнину и другие товары [Мель-
ников, 1993, с.249].

Торг на Кяхте проводился осенью с тем, 
чтобы по зимним дорогам доставить товар 

по назначению. В европейскую часть стра-
ны его вывозили по маршруту Кяхта – Ир-
кутск (здесь работала таможня) – Томск – 
Тюмень – Казань – Москва. В Казани часть 
товара складировалась до начала работы 
Ни жегородской ярмарки. 

Из Китая экспортировались: сахар-леде-
нец, свежие фрукты, рис, табак «шар», 
хлопчатая бумага, шелк-сырец, бумажные 
и шелковые ткани, фаянсовая и фарфоро-
вая посуда, шитое платье, веера, картины. 
Однако на первом месте был чай. В обмен 
российские купцы предлагали пушнину, 
выделанную кожу (особенно ценилась кожа 
мелкого рогатого скота), сайгачьи рога, 
листовое железо, металлическую посуду, 
писчую бумагу, китайку, зеркала, мишуру 
[Зяб ловский, 1808, с.138; История торгов-
ли, т.1, вып. 5, 1913, с.71]. Казанские татары 
поставляли на китайский рынок не только 
продукцию своих кожевенных и ткацких 
мануфактур, они экспортировали в Китай 
и продукцию российских, немецких, азиат-
ских предприятий.

С 1782 г. торговлю с Китаем поставили 
под контроль т.н. компаньонов. Их главной 
задачей были ежегодное установление на 
торге единых для всех российских купцов 
цен и контроль за их соблюдением. И сразу 
среди коммерсантов, съезжавшихся в Кяхту, 
взяли верх «компании из купцов… архан-
гельских, вологодских, тульских, тоболь-
ских, иркутских, казанских и московских» 
[Фирсов, 1902, с.31; Корсак, 1857, с.94, 95], 
которые, по сути, и монополизировали чай-
ную торговлю в России. Именно их пред-
ставители входили в ярмарочный комитет, 
вели переговоры с китайскими партнерами, 
добиваясь выгодных условий «промена», 
устанавливали цены на кяхтинском, а зна-

План Нижегородской ярмарки со стороны Оки. Литография В.Логинова. 1823 г.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья250

чит и на российском чайном рынке. Одной 
из негласных целей компаньонов было огра-
ничение круга лиц, допущенных к торгов-
ле чаем. Общих капиталов компаньоны не 
имели, «компании» создавались по прин-
ципу землячества и объединяли купцов, 
специализировавшихся на купле-продаже 
сходных товаров. В «казанскую компанию» 
входили и русские, и татарские купцы. Сре-
ди последних в начале XIX в. были бра-
тья Апаковы, Юсуп Китаев, Муса Якупов, 
Юсуп Арсаев, Губайдулла Юнусов – круп-
нейшие предприниматели Казани. В 1811 г. 
татарский купец Юсуп Китаев привез в 
Кяхту «для промену на китайские товары» 
козловые кожи на сумму более 80 тыс. руб. 
[Агафонов, 1906, с.107–108].

Взаимодействие татарских и русских 
предпринимателей, их взаимовыручка вы-
ражались по-разному. Например, при про-
возе товара на Кяхту и вывозе его купцы 
на иркутской таможне были обязаны упла-
чивать пошлину, причем деньги разреша-
лось вносить после реализации товара. Для 
перестраховки от возможного разорения 
торговца власти требовали поручительства 
имуществом от других купцов. Так, в 1826 г. 
Губайдулла Юнусов должен был уплатить 
огромную сумму – 100 тыс. руб. пошлины, и 
за него поручились богатейшие купцы Каза-
ни (также участвовавшие в кяхтинской тор-

говле) Л.Ф.Крупеников, 
П.И.Котелов, Муса Яку-
пов и Юсуп Арсаев. Сам 
же Юнусов выступил по-
ручителем Мусы Якупова 
[НА РТ, ф.114, оп.1, д.593, 
л.13–14, 18–19]. 

В 1840-е гг. Казань на 
Кяхте представляли, в т.ч., 
торговые дома казанских 
татар братьев Апанаевых 
и Губайдулла Юнусов 
[Кор сак, 1857, с.412]. 

Развивавшаяся в Кях-
те под покровительством 
российского правитель-
ства меновая торговля на 
определенном этапе стала 
своеобразным стимулом 
к организации и расшире-
нию тех производств, про-

дукция которых пользовалась повышенным 
спросом у китайских предпринимателей. На 
китайский рынок шло 53% от общероссий-
ского вывоза выделанной кожи мелкого ро-
гатого скота, сафьяна и юфти [Покровский, 
1947, с.104, 105]. Основными статьями про-
мена казанских предпринимателей стали 
сафьян высших цветных сортов, козловая 
кожа, производство которых было для Ка-
зани традиционным. В большом количестве 
казанцы вывозили на Кяхту китайку своего 
производства, которая появилась на ярмар-
ках страны в 1823 г. и быстро завоевала 
популярность как качеством, так и прочно-
стью окраски. 

Кяхтинские «компании» действовали до 
1800 г., т.е. до тех пор, пока правительство 
 не взяло на себя выработку правил для про-
мена и не открыло в Кяхте таможню. Новое 
положение о чайной торговле подтвердило 
ее меновой характер, сохранило запрет на 
кредит, и по-прежнему не допускало в Кяхту 
иностранных купцов. С 1807 г. разрешение 
на пограничную и портовую торговлю по-
лучили лишь первогильдейские купцы [Ага-
фонов, 1906, с.107–108], что привело к уве-
личению объема их торговли. Если по сумме 
оборотов – 532 тыс. 856 руб. – казанцы среди 
19 городов, торговавших на Кяхте, занимали 
шестое место, то по сумме оборотов на одно 
предприятие – 133 тыс. 214 руб. – были на 

Ярмарочная мечеть на Нижегородской ярмарке. 
Построена в 1822 г. Фото нач. ХХ в.



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 251

тринадцатом. Это говорит о том, что Казань 
представляло большее число чаеторговцев 
по сравнению с другими городами, хотя и 
не такими крупными, как, скажем, Москва. 
Вплоть до 1860-х гг. Казань, наряду с Мо-
сквой, Нижегородской, Ирбитской и Мен-
зелинской ярмарками, относилась к самым 
крупным чайным рынкам страны. 

В 1855 г. правительство разрешило про-
дажу чая в Кяхте на деньги, а через шесть 
лет отменило решение 1822 г., запрещавшее 
привоз чая морем и открыло все порты Рос-
сии. Доставка по морю оказалась вдвое де-
шевле, да и товар доходил быстрее. Менее 
дорогой (кантонный чай – как его называли 
в отличие от кяхтинского) начал быстро за-
воевывать российский рынок.

В XIX в. Казань считалась столицей си-
бирской транзитной торговли, а казанские 
коммерсанты занимали ведущее положение 
на главной ярмарке Сибири – Ирбитской, 
центре торговли между Уралом и Сибирью, 
крупном перевалочном пункте между Евро-
пой и Азией. В начале XIX в. благосостояние 
Ирбитской ярмарки было связано со сред-
неазиатской торговлей, куда «караванщики 
Хивы и Бухары доставляли в объемистых 
тюках пряжу, выбойку, шерсть, каракуль, 
халаты, пряности, сухофрукты…», а из Кях-
ты привозили китайский фарфор и фаянс, 
шелк и разносортные чаи [Дмитриев, 2004, 
№5 (542), с.180]. Среди российских купцов 
основную массу составляли волжское и 
мос ковское купечество, предприниматели 
из Великого Устюга и Архангельска26. 

Расцвет ярмарки в дореформенный пе-
риод пришелся на рубеж 30–40-х гг. XIX в. 
Именно тогда Ирбитская ярмарка стала все-
российской. Это было связано с размахом 
золотопромышленности в сибирском регио-
не. Если в 1812 г. на ярмарку привезли това-
ров на 6 млн. руб., то в 1845 г. – на 20,2 млн. 
[Дмитриев, Урал, 2004, №5 (542), с.180; КИ, 
1815, 20 янв.]. Подъем Ирбитской ярмарки 
стал следствием расширения общероссий-

26 Они вывозили на ярмарку ткани, как произ-
веденные на мануфактурах России, так и вывезен-
ные из Западной Европы и государств Малой Азии, 
ювелирные изделия, красители, вина, сахар, табак. 
Урало-сибирское купечество торговало товарами, 
произведенными на уральских заводах, но наиболь-
ший провоз приходился на «мягкую рухлядь».

ского рынка, обусловленного интенсивным 
развитием экономики страны в целом и, 
прежде всего, на азиатских окраинах госу-
дарства. 

Представитель казанского купечества, как 
правило крупный купец-оптовик, неизменно 
входил в состав ярмарочного комитета [НА 
РТ, ф.98, оп.1, д.68, л.91об.–92об., 116–117; 
КИ, 1812, 25 мая; КБЛ, 1870, 27 июля; КБЛ, 
1891, 23 марта; КТ, 1894, 23 февр.]. Из Казани 
на торг привозились изделия местных про-
мышленных предприятий, ремесла, товары, 
закупленные на Кяхтинской, Самарской, Ни-
жегородской, Мензелинской, Лаишевской, 
Оренбургской и других ярмарках. Казанцы 
ценились и как крупные оптовые покупа-
тели сала (Исхак Арсланов, Мухаммадсафа 
Галикеев, Измаил Галанский), необработан-
ных кож (Юнусовы), пушнины (Г.Субаев, 
«Б.Субаев, И.Бурнашев и М.Сайдашев в 
Казани»), чая (Ахметзян Рахматуллин, Ах-
метзян Сайдашев) – традиционных товаров 
казанских татар.

Повышенным спросом на Ирбите поль-
зовались татарская национальная обувь и 
головные уборы. 

Уездные города Елабуга, Лаишев, Чис то-
поль, Ко тельнич, Козьмо демьянск, Ма ма дыш 
и Мензелинск являлись «тор гово-прис тан-
скими центрами» и «тор гово-адми ни стра-
тивными ярма рочными цент рами» Среднего 
Поволжья и Прикамья27. 

27 Здесь действовали ярмарки: в Лаишеве (Ка-
занская губ., с 27 мая по 11 июня) – Караванная яр-
марка, на которой в основном торговали железом и 
чугуном, привозимым к Лаишевской пристани по 
Каме с горных заводов Оренбургской, Уфимской, 
Вятской и Пермской губерний, в Чистополе – так 
называемая «миллионная» – хлебная, в Мамады-
ше – «сезонная». Оборот Алексеевской ярмарки 
(г.Котельнич, Вятская губ., с 1 по 19 марта) доходил 
до 1 млн. руб. На Мензелинской ярмарке (Уфим-
ская губ, с 26 декабря по 11 января) торговали ма-
нуфактурой (40%), чаем, сахаром, кубовой краской 
и кожей. На Козьмодемьянскую (Казанская губ., с 
15 мая по 1 июля) – лесную ярмарку плоты с ле-
сом пригоняли из Костромской, Нижегородской и 
других губерний; ее обороты достигали 1 млн. руб. 
[См.: Денисов, 1911; Канделаки, 1914; Россия, 1900 
и др.]. С Нижегородской ярмарки многие казанские, 
московские, оренбургские и троицкие купцы торо-
пились на Воздвиженскую ярмарку в Бугульму (с 
14 по 22 сентября), где продавались «бумажный то-
вар невысокого сорта», железо, чугунные изделия» 
[КБЛ, 1869, 30 окт., 7 нояб.].



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья252

Старейшим оптовым рынком восточной 
части страны являлась Казанская ярмарка, 
которую называли «Таш аяк», «Булачная», 
но чаще – «Весенняя биржа». Ярмарка про-
ходила с 1 мая по 1 июня. Ее оборот дости-
гал 1,5 млн. руб., а число торгующих при-
ближалось к тремстам28. 

Транзитная оптовая торговля, которая 
велась через Казань в исследуемое время, 
вывела город в число крупнейших торго-
вых центров Восточной России. В Казань 
свозились товары из Нижнего и Среднего 
Поволжья, Прикамья, Закавказья, Сибири 
и Урала, которые здесь хранились и пере-
распределялись по городам и ярмаркам 
России, для отправки за границу. Казан-
ское купечество вело активную торгово-
предпринимательскую деятельность на 
восточном внешнем рынке, в сферу его ин-

28 Из Саратовской губ. привозили сарпинку – 
хлопчатобумажную ткань редкого плетения, ниже-
городцы и вятичи – кустарные изделия, главным 
образом, посуду из дерева, екатеринбуржцы – по-
делки из уральских камней, москвичи – посуду, га-
лантерейные товары, московскую игрушку, влади-
мирцы – иконы и церковную утварь. Из Петербурга, 
кроме разнообразных товаров, доставляли лимоны 
и апельсины. Их быстро раскупали татарские тор-
говцы, которые традиционно контролировали про-
дажу привозимых в Казань фруктов. На ярмарке 
торговали купцы из Персии, Средней Азии и За-
кавказья. Татарские купцы вывозили на «Таш аяк» 
традиционные товары: мыло, сальные свечи, выде-
ланные кожи, кумач, китайку – хлопчатобумажную 
ткань синего или черного цвета, национальную об-
увь, головные уборы, одежду, украшения. Некото-
рые местные купцы весной переводили торговлю 
на ярмарку, предлагая изделия казанских промыш-
ленных предприятий и промыслов. Разгрузившись 
у ярмарочной пристани, суда брали на борт хлеб, 
рогожу, лубья, ободья, сальные свечи, стеклянную 
посуду, юфть, поташ, холст.

тересов входили государства Средней Азии, 
Западного Китая, Персия. 

Специфика транзитной торговли заклю-
чалась в том, что Казань использовалась как 
крупная перевалочная база для складиро-
вания товаров в ожидании благоприятных 
конъюнктурных, погодных, дорожных усло-
вий, необходимого срока для дальнейшего 
продвижения товаров к местам их продажи, 
в нашем случае – к столицам и северным 
портам, на ярмарки Волжско-Уральского, 
Сибирского и Среднеазиатского регионов.

В начале XIX в. к петербургскому пор-
ту казанские купцы везли хлеб, юфть, сало 
топленое говяжье и баранье, воск, мед. В 
Архангельск они отправляли юфть, воск, 
топленое сало, пшеницу, горох, просо, ще-
тину. На астраханский торг доставляли 
хлеб, юфть, мед, воск, дрова, лубья, смолу, 
деготь, а вывозили деревянное масло, оло-
во прутковое, жесть листовую, ладан, вино-
градное вино, чернослив и винные ягоды, 
рыбу, икру, ткани, орехи. В Москве казанцы 
торговали рыбой, икрой, воском, медом, мы-
лом, чулками «панскими и русскими», а в 
городах Поволжья – «всякого рода хлебом», 
дегтем и смолой. Закупали же они золотые 
и серебряные позументы, парчу, шелковые 
и бумажные ткани, мишуру, оловянную по-
суду, сахар и «всякие фабричные товары». В 
первой половине XIX в. товарооборот Каза-
ни значительно вырос: с 10–12 млн. в начале 
столетия до 26 млн. в 1823 г. и 58 млн. руб. в 
1852 г. [Загоскин, 1895, с.525; КБЛ, 1878, 22 
февр.]. М.С.Рыбушкин отмечал: «Приготав-
ливаемые в Казани мыло и сальные свечи в 
большом количестве развозят на продажу, 
кроме столиц, и в отдаленные места Сибири 
и ценятся там по доброте своей очень высо-
ко» [Чулков, т.6, кн.4, 1786, с.212, 213; Ры-
бушкин, 1834, с.93]. 

Татарское купечество не существовало 
обособленно, оно было неразрывно связано 
деловыми отношениями с российским купе-
чеством, особенно с купечеством крупных 
торгово-промышленных центров Восточ-
ной России, Урала и Сибири, а также с парт-
нерами из Западной Европы, но особенно 
из Средней Азии, Ирана, западных областей 
Китая, Закавказья. Посредническую роль 
в установлении этих связей играли ярмар-
ки, активными участниками которых были 

Ярмарочная мечеть татарских купцов в Ирбите 
Пермской губ. Фото нач. ХХ в. 



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 253

татарские предприниматели. В первой по-
ловине XIX в. они, по-существу, контроли-
ровали торговлю с государствами Средней 
Азии, способствовали развитию торговли с 
Китаем, Сибирью и Уралом, играли суще-
ственную роль в налаживании работы Ни-

жегородской ярмарки, занимая свою нишу в 
коммерческих операциях на всероссийских 
ярмарках. Не случайно современники неиз-
менно подчеркивали ведущую роль татар-
ских предпринимателей в развитии торгов-
ли со странами Востока.

§ 4. Региональная и местная торговля

Людмила Свердлова
Основными видами деятельности та-

тарского купечества на протяжении всего 
XIX в. были коммерция, производственный 
бизнес, в меньшей степени – оказание услуг 
и участие купцов в банковско-коммерческих 
операциях. Коммерция, являясь самым ста-
рым видом предпринимательской деятель-
ности, преобладала в среде татарского ку-
печества как по объему оборотных средств, 
так и по числу занятых предпринимателей. 

Под коммерцией принято понимать 
не посредственную торговую и торгово-
посредническую деятельность, объектом 
которой являются обеспечение обращения 
товаров, товарообмен, купля-продажа то-
варов, а также обслуживание покупателей 
в процессе продажи товаров и их поставки, 
хранение товаров и их подготовка к прода-
же. Цель – получение максимального эконо-
мического эффекта за счет разницы в ценах 
покупки и реализации товаров. 

Экономическое положение города, в ко-
тором проходила коммерческая деятель-
ность предпринимателя, также оказывало 
немалое влияние на развитие рыночных от-
ношений и связей в регионе, а следователь-
но, и на экономическое поведение купца.  К 
таким факторам относились степень разви-
тости системы сухопутных трактов и дорог, 
наличие водных артерий и их связь с глав-
ными магистралями России, наличие в ре-
гионе плодородных почв, лесов, полезных 
ископаемых, от чего зависело количество 
сырья и товаров, поставляемых торговцами 
на внешний и внутренний рынки. 

Казань первой половины XIX в., являясь 
важнейшим экономическим центром импе-
рии, играла значительную роль в склады-
вании и функционировании общероссий-
ского рынка, оказывала большое влияние 
на развитие коммерческой деятельности в 

восточной части страны, соседних с ней ре-
гионах, в уездных городах самой губернии. 
Немалое значение в превращении Казани в 
торгово-посреднический центр сыграло ее 
географическое положение на пересечении 
сухопутных и водных путей, которые имели 
общероссийское значение. 

Центром городской торговли Казани вы-
ступал Гостиный двор, в котором действова-
ло около 1000 лавок. В 1818 г. из всех лавок 
Гостиного двора 69 «принадлежало разным 
вотчинникам», а самым крупным владель-
цем лавок был купец Абдул-Карим Юну сов 
(21 лавка) [НА РТ, ф.114, оп.1, д.216, л.138, 
200–201об.].

Торговлю вели и незаписанные в гильдии 
жители Старой и Новой татарских слобод 
Казани, отнесенные, по переписи 1785 г., к 
«служилым торговым татарам». Они занима-
лись мелочным торгом, извозом, содержали 
постоялые дворы и харчевни, сдавали в наем 
жилье, торговые и складские помещения, за-
водили ремесленное производство.

В Семипалатинске татарские купцы тор-
говали хлебом, мехами, кожей, коврами, 
тканями, галантерейными товарами, гото-
вым платьем, кондитерскими изделиями, 
восточными пряностями и специями, вы-
тесняя из сферы торговли этими товарами 
торговцев из местных народов. К числу 
крупнейших купцов России XIX – начала 
XX в. относились Мусины, заложившие 
основу своего благосостояния еще в конце 
XVIII в. К середине XIX в. они имели мага-
зины в Се мипалатинске, Аягузе, Зайсане, а 
также мукомольный завод [Семипалатинск, 
1984, с.18].

Вокруг городов создавался особый эко-
номический «микромир», имевший свои 
особенности. Например, пограничный Пет-
ропавловск стал одним из центров торговли 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья254

с «Киргизской степью» с ее «бесконечными 
запасами мясного, жирового и кожевенного 
товаров», через город проходила «ското-
прогонная тропа», ведущая в центральные 
губернии России [Петропавловск, 1985, 
с.22–23]. Это и определяло основную тор-
говую специализацию предпринимателей 
Петропавловска, которые полностью конт-
ролировали окружной рынок. Здесь суще-
ствовал меновой двор с оборотом до 3 млн. 
руб. сер.

Активная торгово-предпринимательская 
деятельность татарского населения способ-
ствовала заметному пополнению рядов на-
ционального купечества. Следует отметить, 
что в купеческое сословие записывались, 
как правило, наиболее состоятельные пред-
ставители торгового капитала. В 1801 г. в Ка-
зани к гильдейскому купечеству были при-
числены 32 татарские семьи, в 1809 г. – 35, 

а в 1837 г. – 53 семей-
ства. Появились сре-
ди татар и купцы 1-й 
гильдии: Юнусовы, 
Апаковы, Апанаевы, 
Усмановы, Арсаевы, 
Китаевы, Баязитовы, 
Акчурины, Якуповы и 
др., которые, согласно 
закону от 1832 г., были 
возведены в сословие 
потомственных почет-
ных граждан.

По сведениям 
К.Фук са, казанские 
купцы Исхак Апаков, 
Хусаин Апанаев, Ис-
хак Якупов и некото-
рые другие владели 
капиталами не менее 

чем в 500 тыс. руб., а Ибрагим Юнусов об-
ладал состоянием в 3 млн. руб. [Фукс, 1844, 
с.140].

Татарское купечество развивалось не 
только в количественном отношении, но и 
качественном. Заметно увеличивалась как 
общая сумма объявленного татарскими куп-
цами капитала, так и размеры индивидуаль-
ных капиталов отдельных предпринима-
телей. Например, симбирский 1-й гильдии 
купец Сулейман Акчурин имел капитал в 
130 тыс. руб., а купец К.Акчурин только де-
нежного капитала имел на сумму 400 тыс. 
руб. [Ромашин, 1956, с.340–341].

Важнейшим фактором, способствовав-
шим выдвижению торговли на первое место 
в процессе первоначального накопления ка-
питала у татар, являлось то, что националь-
ная буржуазия имела свой специфический 
рынок, прежде всего в Средней Азии, где 

Быв. Апанаевское подворье в Казани. Совр. ул.Московская, 60. Фото 2010 г.

Таблица 34
Количество лавок в Казани и их годовой оборот по внутреннему потреблению в 1857 г.

(составлена по: [Республика Татарстан, 2001, с.191])

Предмет торговли Число лавок Годовой оборот,
тыс. руб. сер.

Чай 27 360
Шелковые, шерстяные, бумажные 
ткани, полотно 69 750

Пушной товар 13 90
Кожи и кожевенный товар 17 250



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 255

татарские купцы зани-
мали весьма прочные 
позиции и успешно 
осуществляли торговую 
деятельность, избегая 
конкуренции со сторо-
ны более состоятель-
ных предпринимателей 
центра России.

Одной из особен-
ностей предпринима-
тельской деятельности 
казанских татар бы ло 
развитие ими издатель-
ского дела, благодаря 
чему издатели Казани 
практически монополь-
но на протяжении всего 
XIX в. и начала XX в. 
торговали духовной и 
светской литературой на татарском языке по 
всей России, что способствовало развитию 
образования татар. Ч.Валиханов отмечал, 
что «главными двигателями этого [мусуль-
манского. – Л.С.] образования следует при-
знать наших торговых татар…» [Валиханов, 
1985, с.384]. Через них в среду местного му-
сульманского населения империи и попада-
ла литература светского и духовного содер-
жания, в т.ч. изданная в Казани.

Разумеется, внешняя торговля была до-
ступна лишь небольшому количеству татар-
ских предпринимателей. Основная же масса 
мелких, средних и даже крупных торговцев 
ограничивалась осуществлением торговых 
операций внутри России. Крупный капитал 
татарских предпринимателей в основном 

был сконцентрирован в торговле, которую 
охватили капиталистические отношения, 
что было неразрывно связано с изменением 
форм внутренней торговли. Но постепенно 
ярмарки в городах уступали место стацио-
нарной торговле, которая велась в магази-
нах и лавках.

Активное участие в торговле принимали 
и городские слои общества, главным обра-
зом – посадские люди, позднее составив-
шие сословие мещан. Несмотря на то, что 
в основном это был мелочный торг, отмеча-
лись случаи, когда годовой оборот торгово-
го мещанина не уступал купеческому. 

В 1814 г. в Казани числилось 43 торговых 
мещан-татар, в среднем торговый оборот на 
одного человека составлял 1 тыс. 281 руб. 

Торговые лавки Сенного базара в Казани. Совр. вид на пересечении 
ул.Московской и Парижской коммуны. Фото 2010 г.  

Таблица 35
Число татарских гильдейских капиталов в Казани в 1785–1835 гг.

(подсчитано по: [НА РТ, ф.22, оп.1, д.176, лл.88–100; ф.114, оп.1, д.1142, л.14; 
ф.299, оп.1, д.145, л.13; Рыбушкин, 1834, с.98])

Год
Первая гильдия Вторая гильдия Третья гильдия Всех гильдейских 

капиталов
мусульмане

всего
мусульмане

всего
мусульмане

всего
мусульмане

всегомуж. жен. муж. жен. муж. жен. муж. жен.
1785 10 10 3 3 13 13
1788 5 5 5 5
1793 9 9 14 14 23 23
1825 3 3 2 2 50 6 56 55 6 61
1837 3 3 2 2 49 4 53 54 4 58



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья256

[подсчитано по: НА РТ, ф.114, оп.1, д.171, 
л.123–123об.].

Рост товарно-денежных отношений спо-
собствовал снятию ряда преград на пути 
развития крестьянской торговли. С 1801 г. 
крестьянам было позволено вести торговлю 
с «заморскими странами», в 1814 г. пред-
ставители всех сословий получили право 
торговать на ярмарках, в 1818 г. казенным, 
удельным и помещичьим крестьянам, с со-
гласия начальства, было разрешено учреж-
дать заводы и фабрики при условии уплаты 
пошлин. Указ 1824 г. разрешал «казенным, 
удельным и помещичьим крестьянам… 
производить торговлю и промышленность, 
купечеству представленные, также зани-
маться разными торгами, промыслами и 
ремеслами, присвоенные торгующим меща-
нам и посадским, но не иначе, как со взя-
тием свидетельств и с заплатою пошлины» 
[ПСЗ-1, т.39, № 30115]. 

В первой половине XIX в. крестьяне по-
лучили возможность вести оптовую торгов-
лю и даже торговлю иностранными товара ми 
[ПСЗ-1, т.39, № 22030]. Были сняты и другие 
ограничения на пути развития торговли и 
промышленности, касавшиеся переселе-
ния государственных крестьян в города. Им 
было предоставлено право открывать фабри-
ки в селениях и др. Именно государственные 
крестьяне, к которым, как известно, в основ-
ном относились татарские крестьяне, более 
всего были связаны с рынком. 

Среди татарских крестьян-скупщиков 
были крупные торговцы, хотя основная 
масса торговавшего татарского крестьян-
ства располагала небольшими капиталами 
и вела мелочную развозную и разносную 
торговлю, доставляя промышленные и 
сельскохозяйст венные товары по дворам 
и домам, скупая, а чаще обменивая у на-
селения  сырье (необработанные кожи, по-
таш, полотно и др.), изделия национальных 
промыслов и ремесел. Эта часть торговцев 
связывала свою деятельность с местными 
ярмарками и базарами и обслуживала нуж-
ды местного рынка. В середине 1850-х гг. в 
городах торгующие крестьяне составляли 
почти половину всех торговцев. Торгующие 
крестьяне, конкурировавшие с купцами в 
основном на местном рынке, сбивали цены, 
снижая прибыль купечества. Для сохране-
ния капиталов купцы были вынуждены ис-
кать иные способы их вложения, в т.ч. в про-
мышленное производство.

В период генезиса рыночного хозяйства 
и утверждения его как основного способа 
организации хозяйственной жизни России 
характерной чертой развития торгового ка-
питала стало активное вовлечение купцов-
предпринимателей в промышленную дея-
тельность, а также укрепление их связи с 
производством, в котором для них открыва-
лись новые, недоступные прежде, источни-
ки накопления и роста. 

§ 5. Ремесленное и мануфактурное производство

Людмила Свердлова
В России в первой половине XIX в. про-

должался процесс отделения промышлен-
ности от сельского хозяйства, углублялось 
общественное разделение труда. Все боль-
шее количество сельского населения вовле-
калось в промышленное производство. Од-
новременно становилась более отчетливой 
хозяйственная специализация отдельных 
районов страны. Все это вело к расширению 
товарного производства и развитию ремес-
ла. Соответственно расширялся внутрен-
ний рынок. Рост промышленного произ-
водства приводил к увеличению спроса на 
сельскохозяйственную продукцию. Повы-

шение товарности земледелия определяло 
возросшую потребность в промышленных 
товарах. При этом значительное место в 
экономике продолжало играть ремесленное 
мелкотоварное производство. 

Как известно, развитие промышленно-
сти охватывает следующие стадии:

1) домашняя крестьянская промышлен-
ность;

2) ремесло с работой на заказ;
3) ремесло с работой на рынок, т.е. мел-

котоварное производство;
4) простая капиталистическая коопера-

ция (мастерская-«завод» с применением на-
емного труда);



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 257

5) мануфактура;
6) крупная машинная индустрия.
Если на первых четырех стадиях татар-

ские коммерсанты являлись активными 
участниками процесса капитализации, то на 
последних, особенно на этапе крупного ма-
шинного производства, господствующее по-
ложение заняли русские предприниматели. 

Ст. 1 «Устава ремесленного» гласила: 
«Ремесло – обработка вещей посредством 
ручной работы». Ремесленнику законом за-
прещалось применение машин в производ-
стве. Поэтому, чтобы выжить в конкурент-
ной борьбе даже с мелкими фабрикантами, 
ремесленник был вынужден работать по 
16–18 часов в сутки, хотя по Уставу его рабо-
чий день ограничивался 10 часами (с 6 часов 
утра до 18 часов вечера с перерывом на по-
лучасовой завтрак и полуторачасовой обед).

Татарские мастера в ремесленную цехо-
вую структуру крупных городов не входи-
ли. Они числились мещанами и занимались 
в основном традиционными промыслами: 
обработкой кожи, изготавливали из шерсти 
различные валяльно-войлочные изделия, 
производили мыло и свечи, которые отли-
чались высоким качеством. Производство 
мыла, как правило, совмещалось с изго-
товлением сальных свечей, поэтому наибо-
лее целесообразным считалось иметь при 
предприятии салотопенный завод, или, что 
встречалось гораздо чаще, – мелкое кустар-
ное заведение для топки сала. 

Мелкие производители, все более во-
влекаемые в развивающиеся рыночные от-
ношения, стали использовать наемный труд. 
В результате появились небольшие, а затем 
крупные мастерские, которые представляли 
собой более высокую форму организации 
промышленного производства. В них посте-
пенно происходили разделение и коопера-
ция труда, значительно повышалась произ-
водительность труда. Использование более 
крупных капиталов, рост объемов выпуска 
продукции, тесная связь с рынком, углуб-
ление процессов разделения и кооперации 
труда в мастерских превращали их в капи-
талистические мануфактуры, часто именуе-
мые «заводами».

Организация труда на них могла быть 
различной. Были мануфактуры, в мастер ской 
владельца которой велось производство. Та-
кие мануфактуры назывались централизо-

ванными. Как правило, татарские ремеслен-
ники работали по заказу предпринимателя, 
который распределял сырье между много-
численными поденщиками. Хозяин платил 
им сдельно, причем оплата была грошовой. 
Так, женщины за прострочку тюбетеек и на-
бивку их ватой или куделью между швами 
получали за 100 шт. 30 коп., которых едва 
хватало на хлеб для семьи [КБЛ, 1888, 29 
авг.]. Сам же наниматель сбывал изделия в 
многочисленных лавках или вывозил товар 
в другие города и на ярмарки. Такое произ-
водство представляло тип «рассеянной ма-
нуфактуры».

В районах традиционного домашнего про-
мысла – преимущественно обработки зерна, 
кожи, дерева, национальных татарских про-
мыслов – сложилось мануфактурное произ-
водство. Появление мануфактур значительно 
оттеснило домашнюю промышленность, так 
как она не могла конкурировать с более де-
шевыми изделиями мануфактурного произ-
водства. Но кустари не исчезли совсем. Они 
переходили на производство новых видов 
продукции или, теряя свою самостоятель-
ность, приспосабливались к более крупному 
производству, становясь его неотъемлемым 
элементом, как это имело место при созда-
нии рассеянной мануфактуры. 

Татары занимались операциями по 
скупке и контролировали многие направ-
ления этой деятельности, продавая изделия 
местного промысла, сельскохозяйственное 
сырье и продукты, которые закупали не-
посредственно у производителей. Так, в 
1826 г. необработанными кожами («сырей-
ный товар») в Казани торговали 37 купцов 
3-й гильдии, и все они были мусульманами 
[подсчитано по: НА РТ, ф.114, оп.1, д.557, 
л.30–30об.].

По производству национальной одежды, 
обуви, головных уборов, ювелирных укра-
шений и др. Казань издавна считалась глав-
ным торговым пунктом для всей России. 

На протяжении всего дореформенного 
периода коммерция оставалась основной 
сферой деятельности татарского купечества 
и доминировала среди остальных сфер при-
ложения капитала. При этом торговля еще в 
XVIII в. подчинила себе мелкотоварное про-
изводство. В Казани и Оренбурге этот про-
цесс имел свои особенности. Местный, да и 
региональный рынки, с которыми было тес-



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья258

но связано татарское купечество, были на-
сыщены высококачественными европейски-
ми и азиатскими промышленными товарами 
в результате предпринимательской деятель-
ности самих же купцов. А это, безусловно, 
не стимулировало переход купеческих капи-
талов из торговли в промышленность, осо-
бенно в ее новые отрасли. 

Развитие получили те производства, ко-
торые поставляли традиционные для та-
тарского предпринимательства товары на 
рос сийский и внешний (восточный) рынки: 
кожевенная, мыловаренная, свечная, ма-
нуфактурная (выпуск сукон, китайки и ку-
мача), мукомольная промышленность, об-
работка сырья. Изделия этих предприятий 
отличались «как отделкой и чистотой своих 
произведений, так и важностью относитель-
но торгового оборота» [Рыбушкин, 1848–
1849, с.93].

В конце XVIII в. процесс первоначально-
го накопления капитала у татарских купцов 
шел настолько успешно, что у них появи-
лись «заводы» – промышленные предпри-
ятия мануфактурного типа с применением 
наемного труда. Это были производствен-
ные мастерские, относящиеся к типу про-
стой капиталистической кооперации. 

«...Мануфактуры, фаб рики и заводы от-
личаются от ремесел тем, что имеют в боль-
шом виде заведения и машины, у ремес-
ленников же их нет, кроме ручных машин 

и инструментов» [Устав 
ремесленный, 1879, ст.2]. 
«Заводы» превосходили 
ремесленные мастерские 
по размерам производ-
ства, качеству продук-
ции, количеству наемных 
рабочих, да и затраты на 
производство единицы 
продукции были заметно 
ниже.

М.Лаптев, обработав-
ший сведения, соб ранные 
в середине 50-х гг. XIX в. 
офицерами Генерального 
штаба, отметил осо бен-
ности развития в Казани 
фабричного производ-
ства: «Фабрики в сель-
скохозяйственном быту 
имеют двоякое значение: 

как средство сбыта местных произведений 
и как способ получать заработки народона-
селению. В первом отношении казанские 
фабрики не имеют большого значения; они 
основаны не в центре сырых произведений, 
для них необходимых: за исключением ви-
нокуренных и поташных заводов, сырой 
материал на все остальные доставляется 
преимущественно из других соседних гу-
берний. Местные произведения, хоть, напр., 
в кожевенном производстве, самом важном 
по количеству и ценности, составляют весь-
ма незначительное количество» [Лаптев, 
1861, с.356].

В качестве причин, вызвавших быстрый 
рост фабричного производства, были на-
званы следующие: «a) Казань имеет удоб-
ные пути сообщения с весьма отдаленны-
ми пунктами и поэтому большие торговые 
операции; b) в составе народонаселения 
Казанской губернии значительную часть 
составляют татары, имеющие страсть к тор-
говым предприятиям; они-то, странствуя 
по соседним губерниям, собирают по мело-
чам разные сырые произведения; следова-
тельно, материалы поступают на казанские 
фабрики, переходя несколько раз из рук в 
руки, увеличиваясь через это в своей цене; 
c) кроме торгового духа народонаселения, 
фабричная деятельность поддерживает-
ся значительными местными капиталами, 
участвующими в китайской торговле, и 

Быв. лавки Мухаммадгарифа Утямышева в Казани. 
Совр. ул.Профсоюзная, 10/14. Фото 2011 г.



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 259

d) наконец, дешевизною рабочих рук, про-
исходящею от небольшого надела землею, 
треть которой покрыта лесом, и невысокой 
производительности пахотной земли, вслед-
ствие чего крестьянин поневоле ищет себе 
какого-нибудь заработка» [Лаптев, 1861, 
с.356–357]. 

Согласно Манифесту 1762 г. Петра III 
«О вольности дворянской» и Жалованной 
грамоте дворянству 1785 г., это, господ-
ствующее в России, сословие, среди прочих 
имущественных прав, наделялось правом 
открывать промышленные предприятия в 
своих имениях, а позднее – фабрики и заво-
ды в городах, и правом на ведение торговли, 
но только оптовой. Роль рабочих на вотчин-
ных мануфактурах исполняли крепостные 
крестьяне, не получавшие за свой труд де-
нежной оплаты. Специализировались такие 
мануфактуры в основном на производстве 
сукна, выработке поташа и винокурении.

Что касается потомков казанских мурз, то 
многие из них не только успешно торговали, 
но и владели промышленными предприятия-
ми, применяя в производстве вольнонаем-
ный труд. Среди крупных предпринимателей 
Казани начала XIX в. значатся потомки мур-
зы Аита Заманова. Два его старших сына, 
известны под фамилией Замановы, к кото-
рой добавлялось определение их сословной 
принадлежности – «князь» или «мурза», а 
остальные шесть братьев носили фамилию 
Аитовы. Во владении братьев Замановых-
Аитовых в первой половине XIX в. зна-
чились свечной, мыловаренный и пять ко-
жевенных «заводов», представлявших тип 
капи та ли стической мануфактуры с приме-
нением наемного труда. На самом крупном 
из предприятий братьев 26 наемных рабочих 
обрабатывали в год до 18 тыс. шт. кож.

По данным начала 90-х гг. XVIII в., в 
Казани без пригородов (сел Ягодное, Игум-
ново, Бишбалта, Подмонастырской слобод-
ки) было зарегистрировано 87 «заводов» 
– предприятий мануфактурного типа. Их хо-
зяевами значились 44 купца – им принадле-
жала половина «заводов», девятью владели 
служилые татары, двенадцатью – русские 
мещане, семью – служилые торговые тата-
ры, в остальных 5 случаях социальная и на-
циональная принадлежность владельцев не 
указана [подсчитано по: НА РТ, ф.114, оп.1, 
д.2, л.1–105].

В городе действовало 30 мыловаренных 
предприятий (19 принадлежали татарам, 
11 – русским), 30 кожевенных и козловых 
(20 принадлежали татарам, 19 – русским), 7 
пивоваренных и солодовенных (все принад-
лежали русским), работали суконная ману-
фактура И.П.Осокина, казенный пумповый 
завод, а также 9 различных производств, 7 
из них находились в собственности татар 
[подсчитано по: НА РТ, ф.114, оп.1, д.2, 
л.1–105]. Кумачные предприятия, принад-
лежавшие татарским предпринимателям, 
создавались, в основном, в селах, поэтому 
в переписи городской недвижимости они не 
указаны. В кумачном производстве на одном 
предприятии могло быть до трех ткацких 
станков, как, например, на фабрике казан-
ского купца Ибрагима Юнусова. 

По три предприятия в Казани имели куп-
цы 2-й гильдии Юсуп Абдулов (козловые), 
Абдрашит Бикбов Галанский (2 кожевенных 
и поташный); по два – купец 3-й гильдии 
Мазит Баширов (мыловаренные), служилые 
татары Абдрашит Рахматуллин (кожевен-
ные), Муса Шафеев (кожевенный и мылова-
ренный), Муртаза Рахманкулов (специали-
зация производства не указана) и служилый 
торговый татарин Муртаза Давыдов (мыло-
варенный и салотопенный). Из 45 «заводов», 
принадлежавших татарам, 25 находились в 
собственности 21 купца, 12 – 9 служилых та-
тар, 8 – 7 служилых торговых татар. 

Серебряная медаль, врученная купцу-
промышленнику А.Заманову. 1831 г. 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья260

Если взять за основу данные о площади, 
занимаемой предприятием, то окажется: у 
татар из 45 «заводов» лишь 10 имели терри-
торию от 1000 до 2000 кв. саженей, все они 
выпускали мыло. Крупными предприятия ми 
владели купцы Юсуп Китаев, Мазит Баши-
ров, Абдрашит Галанский, Юсуп Измайлов, 
Юсуп Давыдов, служи лый татарин мурза 
Исай Заманов, служилые торговые татары 
Муртаза Давыдов (2 предприятия), Сагит 
Беляев, Мухан Асанов [НА РТ, ф.114, оп.1, 
д.2, л.61–63, 64об.–65об.]. Остальные «заво-
ды» размещались на меньшей площади.

Лучшими по оснащенности считались 
мыловаренный и салотопенный «заводы» 
служилого торгового татарина Муртазы Да-
выдова и мыловаренный «завод» купца Ле-
онтия Крупеникова, относившиеся к перво-
му классу [НА РТ, ф.114, оп.1, д.2, л.62]. 

В 1800 г. в Казани татары владели 8 мы-
ловаренными «заводами», 4 предприятиями 
по производству обуви, 9 кожевенными «за-
водами», самые крупные из них принадлежа-
ли Мусе Апанаеву, Якубу Габбасову, Салиху 
Аитову, Хабибулле Яхину, Мустафе Аитову, 
Габбасу Беляеву [Газиз, 1994, с.181].

По данным «Ведомости о мануфактурах 
в России за 1814 г.», казанские мыловарен-
ные заводы выработали 133 260 пуд. мыла, 
что составляет более 46% общероссийской 
выработки [Татреспублика, 1923, №12, 
с.30]. Из 24 казанских мыловаренных заво-
дов татарам принадлежало 13. Крупнейши-
ми заводами владели купеческая жена Гади-
ба Китаева (годовое производство – 10 тыс. 
пуд.), мурза Исай Заманов (10 тыс. пуд.), 
купцы Абдулкарим Юнусов (9 тыс. пуд.), 
Муса Адамов (8 тыс. пуд.), Якуп Шатунов 
(8 тыс. пуд.) 

Татарские предприниматели Казани про-
должали играть значительную роль в коже-
венной промышленности. В 1815 г. на их 
предприятиях было обработано более 111 
тыс. разных кож. На кожевенном заводе 
Якуба Габбасова было изготовлено 20 тыс. 
кож, Мусы Апанаева – 13 тыс. кож, Баши-
ра и Мустафы Аитовых – по 10 тыс. кож. 
В городе действовали предприятия Абдул-
карима Юнусова, Мустафы Суерова, Хиса-
мутдина Аитова, Махмута Валитова, Мусы 
Мухаметова, Баязита Биктимирова и Сафи-
уллы Хамитова [Хасанов, 1977, с.86]. 

В последней трети XVIII в. в Казанской 
губ. производство кумача и платочных тка-
ней сосредоточилось, главным образом, 
в руках татарских промышленников. Ма-
нуфактуры татар выделялись малой комп-
лектностью, использованием свободных 
рабочих рук из числа мусульман и нахож-
дением значительной части предприятий в 
сельской местности. Только одна фабрика 
находилась в Казани (юнусовская), осталь-
ные – в сельской местности. Это – кумачные 
мануфактуры Усманова (д.Кышкар), Бурна-
ева (д.Верезки), Мамашева (д.Урнаш-Баш), 
Баязитова и др. Аналогичные предприятия 
действовали в деревнях Ура, Сосна, Карели-
но, Нурма и др. 

В 1814 г. в Казанской губ. действовали 9 
ткацких фабрик мусульманских предприни-
мателей, на установленных в них 319 стан-
ках трудилось около 592 татар-рабочих. В 
этот период татарскими фабрикантами вы-
пускалось 75,2% всего кумача в империи, 
они сосредоточили в своем распоряжении 
55,3% ткацких станков отечественной лег-
кой промышленности.

Астрахань начала XIX в. выделялась как 
один из центров развития бумагопрядиль-
ной (кумачной) промышленности. В 1816 г. 
татарским предпринимателям принадлежа-
ло 27 бумагопрядильных и 2 шелковых ма-
нуфактуры, производящих около 100 тыс. 
арш. разных тканей: бязи, пестряди, китай-
ки и др. Самое крупное предприятие, выпу-
скавшее в год 20 тыс. арш. бязи, принадле-
жало Хаджимурату Айвазову. 

Спрос, потребительский рынок и на-
личие капитала диктовали направление и 
динамику промышленного производства. 
Кумачное производство к 40-м гг. XIX в. до-
стигло высшей точки развития, затем начал-
ся упадок. Кумачные мануфактуры Повол-
жья, не имея возможности конкурировать с 
московскими и подмосковными предприя-
тиями, благодаря капиталовложениям купе-
чества перешли в значительной степени на 
производство китайки.

Крупными считались «заводы» астра-
ханцев Абубакира Султанова, Ибрагима 
Ку рамшеева, Измаила Ниязова. Остальные 
мануфактуры Астрахани по сравнению с 
предприятиями Казанской и Вятской гу-
берний были небольшими, поставляя на ры-
нок по 5–6 тыс. арш. продукции в год. Эти 



Глава 1. Социально-экономические процессы ... в дореформенный период 261

производства принадлежали Абдрашиту 
Мустаеву, Муртазе Бадамшину, Канифе Аб-
дуллаевой и др. [Хасанов, 1977, с.85].

Качеством выделки славилась китайка, 
произведенная на предприятиях казанских 
купцов Габделмазита Уразова, Исхака Апа-
кова. В Казани действовали фабрики по 
производству бумажных тканей, принад-
лежавшие Назару Баязитову (48 тыс. арш.), 
Муртазе Бурнаеву (48 тыс. арш.), Мухаммад-
рахиму Беритову (53 тыс. арш.) и Зюлейхе 
Абдулловой (48 тыс. арш.) [Татреспублика, 
1923, №12, с.32].

Крупным центром производства китай-
ки и кумача в первой половине XIX в. стал 
г.Арск и его окрестности. Здесь функциони-
ровали фабрики Назира Усманова, Хамзы 
Губаева, Курбангалея Бурнаева. В Свияж-
ском у. действовало производство князя ар-
ского купца Ахмета Усманова.

Арские купцы Муса, Мустафа, Сулей-
ман, Махмут и Мухмихе Хозясеитовы орга-
низовали производство хлопчатобумажных 
тканей на р.Уре Царевококшайского у. Ка-
занской губ. Годовое производство тканей 
на четырех фабриках Хозясеитовых равня-
лось 375 тыс. арш. Там же предприниматели 
открыли производства по выпуску мочаль-
ной снасти [Татреспублика, 1923, №12, с.32, 
История Казани, 2005, с.536, 544]. 

В 1818 г. начала действовать суконная 
мануфактура Тимербулата Акчурина (1826 
–1906 гг.) в Сызранском у. Симбирской 
губ. В 1825 г. он же построил фабрику в 
с.Гурьевка Корсунского у. На этих двух фа-
бриках работало 1300 вольнонаемных рабо-
чих [История Казани, 2005, с.86].

В 1849 г. удачливый купец Сулейман 
Акчурин (1802–1864 гг.) построил в д.Ст. 
Тимошкино Симбирской губ. свою первую 
фаб рику. Первоначально это было неболь-
шое предприятие. В 1853 г. на нем труди-
лось 215 чел., имелось 60 ручных ткацких 
станков, а сумма производства не превыша-
ла 60 тыс. руб. в год [Ромашин, 1956, с.233]. 
Крымская война и возросший спрос на сук-
но и военные заказы правительства позво-
лили предпринимателю заметно расширить 
производство. Полученная от выполнения 
выгодного и га рантированного правитель-
ством заказа прибыль была использована 
на развитие предприятия. К концу 1860-х 
гг. здесь уже имелось 117 ручных и 19 ме-

ханических ткацких станков. На фабрике 
появились две паровые машины общей 
мощностью 60 л.с., установка которых по-
зволила организовать бесперебойное кру-
глогодичное производство, не зависящее от 
водного режима Свияги. Технические нов-
шества позволили заметно увеличить объем 
производства: фабрика выпускала до 450 
тыс. арш. сукна на сумму 400 тыс. руб. в год 
[Симбирский сборник, 1870, т.2, с.92].

В 1848 г. в с.Бобылевка Симбирского 
уезда и губернии служилый татарин Ахмет 
Алеев открыл суконное производство с чис-
лом рабочих более 700, оснащенное паро-
выми котлами. Через 2 года вместе с братом 
он построил еще одну суконную фабрику в 
с.Ляховка Корсунского у. той же губернии 
на 300 рабочих мест [Хасанов, 1977, с.91].

В д.Мулловка Ставропольского у. Са-
марской губ. действовала суконная фабрика 
Хамида Алеева. В д.Верхозима Кузнецкого 
у. Саратовской губ. в 1856 г. промышленник 
Ишмухаммад Дебердеев открыл суконную 
фабрику, оснащенную по последнему сло-
ву техники, в т.ч. заграничными машинами. 
В 1858 г. Мустафа Дебердеев построил в 
д.Пенделе Кузнецкого у. суконную фабрику с 
годовым производством армейского сукна на 
350 тыс. руб. в год, а Яхья Дебердеев – на 300 
тыс. руб. в год. На этих двух фабриках было 
занято 900 рабочих [Хасанов, 1977, с.93]. 

Татарские предприниматели успешно 
осваивали и новые отрасли производства. 
В 1815 г. арский купец Мукмин Хозясеи-
тов открыл в д. Уньжа Царевококшайского 
у. Казанской губ. фабрику писчей бумаги 
«на манер бухарской». В год на фабрике 
выпускалось 4 тыс. стоп писчей бумаги, а 
оберточной бумаги – 2 тыс. стоп [История 
Казани, 2005, с.544; Хасанов, 1977, с.86]. В 
Уржумском у. Вятской губ. в 1816 г. нача-
ли действовать две фабрики писчей бумаги, 
принадлежавшие купчихе Гагдибану Мама-
товой и купцу Дамину Маматову [Хасанов, 
1977, с.86].

В первой половине XIX в. ускоренными 
темпами развивалось татарское предприни-
мательство в Касимове: здесь были разви-
ты промыслы, в первую очередь обработка 
кожи и мерлушки (шкурка ягненка грубо-
шерстной породы), развивались ювелирный 
промысел и кирпичное производство. На 
первый план выходят купеческие семьи 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья262

Шакуловых, Мусаевых, Бостановых, Ишим-
баевых, Танеевых, Давлеткильдеевых, Ка-
стровых. Отметим, что шапочные мастера 
д.Шемордан Мамадышского у. Казанской 
губ. работали по заказу касимовского купца 
Давлеткильдеева.

В 1840-х гг. С.М.Кастров владел произ-
водством, где на 10 котлах работало 16 рабо-
чих, которые обрабатывали 65 тыс. мерлу-
шек в год. Из этого сырья на предприятиях 
предпринимателя изготавливались шубы, 
шапки, воротники [Хасанов, 1977, с.86].

Крупным кожевенным производством 
владели касимовские купцы Ишимбаевы, 
Х.С.Шакулов. В начале 1830-х гг. на заводе 
Шакулова было установлено 175 чанов для 
выделки кожи, здесь трудилось 135 чел. В 
1833 г. на предприятии было изготовлено 38 
тыс. различных кож на сумму 346500 руб. 
«Кожи, выделываемые на этом заводе, а 
особенно подошвы, в доброте не уступали 
лучшим иностранным». Сбыт продукции 
осуществлялся на ярмарках и в Москве [Ис-
лам, 2009б, с.285].

В середине 1830-х гг. кожевенными пред-
приятиями владели Муса Усманов (Казан-
ский у.), Хасан Апанаев, Мухаммад Апана-
ев с братьями (Казань), национальная обувь 
и головные уборы производились Мазитом 
Абдуллиным (Казань). Купеческая семья 
Алышевых в середине XIX в. владела кир-
пичным заводом в Касимовском у. [Ислам, 
2009, с.20, 286].

По данным 1814 г., в Мамадыше действо-
вал завод по производству поташа, принад-
лежавший Пунафею Батиеву [Татреспуб-
лика, 1923, №12, с.34]. В Уфимской губ. 
в Белебеевском у. поташное производство 
вели Губайдулла Максудов и казанский ку-
пец Серов [Газиз, 1994, с.181]. В 1817 г. чис-
ло поташных заводов у татар дошло до 40, 
а основным районом производства поташа 
стала Оренбургская губ.: в Белебеевском у. 
находилось 9 поташных заводов, в Бирском – 
8, Мензелинском – 7, в Уфимском – 2, в Стер-
литамакском – 1. Остальные 14 заводов были 
расположены на территории Вятской (7) и 
Казанской (6) губ. [Хасанов, 1977, с.85].

Во время войны 1812 г. возобновил свою 
работу медеплавильный завод Асафуллы 
Иноземцева. На нем работало 445 рабочих, 
ежегодно выплавлялось 1400 пуд. меди, а 
в 1828 г. производительность предприятия 

выросла до 2500 пуд. [Заблонский, ч.II, 
1832, с.73].

В середине XIX в. обстоятельства для 
татарских предпринимателей складывались 
крайне неблагоприятно. В 1855 г. прави-
тельство разрешило продажу чая в Кяхте на 
деньги, а не как ранее в обмен на товары, 
в т.ч. обработанные кожи и меха, хлопча-
тобумажные ткани. Для кожевенных и ма-
нуфактурных заводчиков это означало со-
кращение производства. Резкое снижение 
спроса на козловую кожу и китайку в Кяхте 
совпало с уменьшением их общероссий-
ского потребления. Вместо козловой кожи 
при изготовлении обуви стали использовать 
опойку, лакированную, шагреневую кожи и 
лайку, а китайку вытеснил дешевый ситец 
фабричного производства. Изготовление 
более дешевой текстильной продукции и 
начавшийся промышленный переворот в 
Центральном промышленном районе стра-
ны привели к кризису мануфактурного про-
изводства в Среднем Поволжье. Это нанес-
ло большой удар по татарским промыслам 
и национальному промышленному произ-
водству. К новым экономическим условиям 
капиталистической России сумели приспо-
собиться лишь немногие предприниматели. 

Процесс свертывания татарского ремес-
ленного и промышленного производства 
ускорило то обстоятельство, что Казань, 
Касимов и другие города оказались вне сети 
железных дорог. Торговля по-прежнему 
оставалась основной сферой приложения 
капитала местного, в т.ч. национального 
купечества. Татарские предприниматели 
активно участвовали в развитии кустарных 
промыслов, создавали мелкие промышлен-
ные предприятия типа мастерских в селе-
ниях на основе национальных промыслов, 
закрепились в тех отраслях, где издавна 
главенствовали, но машинизация протекала 
здесь крайне медленно: паровые двигатели 
были редкостью. 

Набирающее силу промышленное про-
изводство оказало серьезную конкуренцию 
старым докапиталистическим, быстро вы-
тесняя их из экономической жизни или 
способствуя превращению в капиталисти-
ческое предприятие. Быстрыми темпами 
развивались промышленные предприятия, 
созданные в середине XIX в.



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 263

ГЛАВА 2
Новые явления в социально-экономической 

жизни татар в 1861–1905 гг. 

§ 1. Великие реформы и социально-экономическое развитие региона

Наиля Тагирова

Великие реформы в Волго-Уральском 
регионе начались одновременно с цент-
ральными районами страны, Новороссией 
и Белоруссией. В числе 29 великорусских 
губерний на волго-уральские земли рас-
пространялись Манифест и Положения от 
19 февраля 1861 г. (см. Прил.I, табл.7) [Кре-
стьянская реформа, 1954].

Затем последовали реформы в отноше-
нии удельных (1863 г.) и государственных 
(1866 г.) крестьян. Реализация и результаты 
проведения реформ подробно исследованы в 
историографии, отмечено значительное со-
кращение фактического землепользования 
помещичьих (см. Прил.I, табл.8), удельных 
крестьян [Смыков, 1984; Савельев, 1994; 
Усманов, 1981]1, проанализирован ход вы-
купной операции (см. Прил.I, табл.9) [Дру-
жинин, 1978; Кравцова, 2011]. В бывшей 
государственной деревне картина выстраи-
валась более разнообразная и сложная: рус-
ское крестьянство (южные степные террито-
рии) оказалось более обеспеченным землей, 
чем многонациональное крестьянство се-
верных лесных и лесостепных районов 

1 Отмечено значительное сокращение размеров 
наделов помещиков и крестьян. В Казанской и Сим-
бирской губерниях, по подсчетам Ю.И.Смыкова, 
крестьяне стали пользоваться уменьшенным на-
делом (на 11–16%), причем за время выкупной 
операции они заплатили 150–200% от исходной 
цены земли [Смыков, 1984, с.52–59]. Помещи-
чьи крестьяне, большинство которых проживало 
в лесной, лесостепной зоне Среднего Поволжья, 
северо-западной части Уфимской губ., попадали в 
зону черноземной полосы с минимальными наде-
лами. По мнению современников и историков, они 
больше потеряли от реформы, нежели приобрели. 
На юго-востоке региона, в Уфимской губ. и части 
Оренбуржья, наделы помещичьих крестьян умень-
шились на 14,4% [Усманов, 1981, с.331].

[Петров, 2005]. Бывшие государственные 
крестьяне даже смогли увеличить разме-
ры личного землевладения за счет покупки 
близлежащих земель (в Казанской, Саратов-
ской губерниях, в степных уездах Самарской 
губ.). В среднем по Поволжью они имели по 
51,8 дес. (в Самарской губ. – до 139 дес.; по 
данным на 1878 г., здесь насчитывалось 2619 
таких крестьян-единоличников) [Савельев, 
1994, с.253]. В Самарской и Саратовской гу-
берниях последние имели в среднем 25–26 
дес. на двор. Такие размеры наделов делали 
вполне реальной перспективу фермерства.

К помещичьим крестьянам были прирав-
нены горнозаводские крестьяне. В услови-
ях значительного уменьшения наделов (до 
84%) продолжение земледельческого труда 
для них не имело смысла. После освобожде-
ния их среднедушевой надел составлял 0,7 
дес. [Усманов, 1981, с.159]. 

Особую группу крестьян по реформе 
1861 г. составили дарственники – крестьяне, 
отказавшиеся от выкупа помещичьей земли 
[Бурдина, 1996]. Дарственный (четвертной) 
надел выбрали около 600 тыс. крестьян 
европейской части страны (по данным на 
1870 г.), из них треть – саратовские (107 
тыс. душ м.п., или 33% всех помещичьих 
крестьян губернии), самарские (39 тыс., 
или 35%), симбирские (40 тыс., или 18,4%), 
пензенские (36 тыс., или 14,1%) крестьяне 
[Лященко, т.1, с.581]. В отдельных уездах 
на дарственный надел уходили целыми се-
лами2. Дарственники предполагали дешево 
арендовать земли государственного земель-

2 В Вольском у. Саратовской губ. – 97%, в Сара-
товском у. – 58%, в Чистопольском и Спасском уез-
дах Казанской губ. – 50% (в среднем по губернии 
– 30,3%), в Сызранском у. Симбирской губ. – 40%.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья264

ного фонда. Судьба этих крестьян сложилась 
по-разному: «плачевно и не очень». В черно-
земных районах за счет кустарничества для 
них сохранялись возможности натурально-
хозяйственного быта3. Там, где земельные 
цены быстро выросли вследствие близости 
железных дорог, крестьяне не сумели увели-
чить надел и прикупить землю, началось их 
обеднение4; в южных степных уездах дар-
ственники укрепили свое хозяйство, в т.ч. за 
счет объединения в товарищества5.

Подробно исследованы эволюция поме-
щичьего хозяйства [Кабытов, 1981; Клейн, 
1982; Смыков, 1984; Савельев, 1994; Роднов, 
2002, 2008; Усманов, 1981], его связи с круп-
ными государственными и коммерческими 
банками в виде ипотеки [Проскурякова, 
2003], отмечено, что через два десятилетия 
в них оказалось заложено более трети всех 
частных владений (см. Прил.I, табл.10). 

Реализация аграрных реформ, «самых 
сложных и опасных в социальном отноше нии 
[Власть и реформы, 1996, с.314], в течение 
20 лет была попыткой уравнять сословные 
и внутрисословные различия в крестьянской 
среде, создать условия хозяйствования по-
мещиков и крестьян на новых, договорных 
основаниях. Реализация реформ вызывала 
недовольство части населения, в т.ч. пода-
вляющего большинства удельных крестьян6, 

3 Сенатор М.Е.Ковалевский, объехавший в 
1880 г. Казанскую губ., отмечал, что треть крестьян 
«вынуждены снимать землю у бывших своих по-
мещиков, притом в большинстве случаев платят за 
эту землю не деньгами, а обработкою и уборкою 
известного количества земли в пользу помещика» 
[цит. по: Дружинин, 1987, с.314].

4 В некоторых уездах Саратовской губ., писал 
в отчете сенатор И.И.Шамшин, насчитывалось до 
17% безземельных домохозяев: здесь «большинст-
во крестьян, перешедших на даровой надел, достиг-
ли такой степени нищеты, что земства вынуждены 
оказывать ежегодные пособия на прокормление, и 
со стороны самих крестьян возникают ходатайства 
о переселении их на казенные земли с пособием от 
правительства» [Дружинин, 1987, с.304]. 

5 М.Е.Ковалевский, инспектировавший также 
Уфимскую и Оренбургскую губернии, отмечал в 
своем отчете, что крестьяне «имеют пока возмож-
ность за сравнительно умеренную цену снимать в 
достаточном количестве соседнюю землю» [цит. 
по: Дружинин, 1987, с.316].

6 83–84% удельных крестьян Самарской и 
Уфимской губерний отказывались подписывать 
уставные грамоты, а также значительная часть кре-

не согласных с  условиями наделения зем-
лей. Разница в размерах землепользования 
бывших помещичьих, удельных и государ-
ственных крестьян, неодинаковая обеспечен-
ность сельскохозяйственным инвентарем, 
различные условия заселения, наличие или 
отсутствие кустарных промыслов как до-
полнительных источников дохода, – все это 
формировало аграрный Волго-Уральский 
регион как район разных темпов и возмож-
ностей движения в направлении рыночной 
эволюции (с постепенной фермеризацией и 
сельским предпринимательством, либо кон-
сервацией традиционных7 отношений, обе-
днением крестьянства и последующей его 
пролетаризацией). 

Если аграрные реформы условно сос-
тавили первый пакет реформ, то земскую 
(1864 г.) и городскую (1870 г.) реформы мож-
но рассматривать как «второй пакет». Были 
созданы новые институты самоуправления 
в сельской местности (земства), городские 
думы получили финансовую свободу. Новые 
учреждения использовали потенциал наибо-
лее активной части населения. Исследования 
последних десятилетий показали процесс 
разработки земской реформы, ее реализации 
[Морозова, 2000], важную роль губернских 
и сельских органов самоуправления в хозяй-
ственной, общественной и культурной жиз-
ни региона (Л.Н.Гончаренко, В.А.Тюрин, 
А.В.Коновалов, Н.А.Арнольдов). В иссле-
дованиях обозначены экономические меха-
низмы новых общественных структур (зем-
ские банки, волостные кассы и др.), которые 
нуждаются в дальнейшем изучении.

Земства создавались не повсеместно 
и не единовременно. В 1864 г. они появи-
лись в Самарской, Казанской, Симбирской, 
затем в Уфимской губ. (1878 г.). В Орен-
бургской и Астраханской губерниях земств 
не было вплоть до начала Первой миро-
вой войны (1913 г.) Американский историк 
Ч.Стейнведед (Charles Steinweded) видит в 
этом своеобразный маркер статута террито-
рии как Европейской части России [Stein-

стьян Симбирской, Саратовской, Оренбургской, 
Пермской и Вятской губерний.

7 По мнению П.И.Савельева, оставались воз-
можности и для некапиталистической эволюции, 
сохранения крестьянского хозяйства трудового ти-
па [Савельев, 1994, с.358].



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 265

weded, 2007, p.110–111]. Это нашло отраже-
ние в изменении восприятия пространства: 
с 1900 г.  в государственной картографии 
визуальные границы между Европой и Ази-
ей сместились от Волги к Уралу: террито-
рия Уфимской губ. обозначалась на них как 
европейская, а не азиатская часть Россий-
ской империи, в отличие от территорий без 
земств [Steinweded, 2007, p.95].

В разных уездах и губерниях земства 
разрабатывали приспособленные к мест-
ным условиям хозяйственные мероприятия, 
пытаясь найти баланс интересов террито-
рий, социальных групп [Самарское земство, 
2009, с.6]. 

Начало хозяйственной самостоятельно-
сти городов положило «Городовое положе-
ние» 1870 г. Городские думы получили воз-
можность формировать городские бюджеты, 
привлекая к решению проблем городских 
территорий местную деловую элиту. Этому 
содействовали и узаконения по либерали-
зации торговли: «Положение о пошлинах 
за право торговли и промыслов» 1863 г.8, о 
крестьянских промыслах9. 

Третий блок реформ, оказавших суще-
ственное влияние на экономическое разви-
тие жизни в Волго-Уральском регионе, был 
связан с отменой разнообразных нацио-

8 В зависимости от степени развитости торго-
вых отношений территория империи была разделе-
на на пять групп местностей, где по-разному опре-
делялся размер годового сбора за право торговли. 
Устанавливались единые правила счетоводства и 
отчетности, ревизии, создавались местные учреж-
дения государственного контроля (контрольные 
палаты). «Положение» разрешало заниматься тор-
говлей всем сословиям. Для Урало-Поволжья, тер-
ритории которого попадали в 3-ю и 4-ю группы, эти 
обстоятельства ликвидировали основу конфликтов 
и недовольств между купцами и торговавшими в 
крае крестьянами. «Положение» устанавливало 
различия в размере платежей за ведение оптовой, 
розничной, развозно-разносной и мелочной тор-
говли. Объектом налогообложения служили соб-
ственные торговые, строительные предприятия, 
содержание и найм торговых судов, контор и кла-
довых, банковские предприятия, экспедиционные и 
комиссионные маклерские операции. Вместо трех 
оставлялись две купеческие гильдии.

9 Законы от 21 марта 1888 г. и 13 мая 1891 г. 
создавали правовую основу кустарной промыш-
ленности. Эта «сфера народного труда получила 
поддержку и развитие», что соответствовало госу-
дарственному лозунгу о создании национальной 
промышленности [Карташова, 2006, с.229–238].) 

нально-хозяйственных особенностей, уни-
фикацией финансовых (налоговых) поступ-
лений, сохранявшихся с дореформенных 
времен. Серия узаконений отменяла кан-
тонную систему башкир (1865 г.) [Тагиро-
ва, 2011], четвертное землевладение татар 
(1866 г.), налоговые привилегии немцев-
мен нонитов (1871 г.), в разряд сельских 
обывателей (гражданское сословие) перево-
дились башкиры-вотчинники10, мещеряки и 
тептяри, отменялась военная служба Баш-
кирского, Калмыцкого войска, уральских 
и оренбургских казаков. В юго-восточных 
районах, где не удавалось ликвидировать ко-
чевое хозяйство, традиционный уклад зако-
нодательно сохранялся до 1892 г., когда все 
калмыки были переведены в разряд государ-
ственных крестьян [Леджинова, 2005].

Реформы изменили в регионе многое. 
Признаки окраинности исчезали. Были 
изменены административные границы: в 
1851 г. образована Самарская, в 1865 г. – 
Уфимская губ. Волго-Уральские земли были 
приравнены к великорусским губерниям (за 
исключением Оренбургской и Астрахан-

10 По инициативе уфимского губернатора было 
принято Положение о размежевании земель башкир-
вотчинников. Это решение касалось 203,7 тыс. душ 
м.п. (на 1858 г.), в т.ч.: в Уфимской губ. – 104, 4 
тыс., в Оренбургской – 86,7 тыс., в Самарской – 5,1, 
в Пермской – 5,7, в Вятской – 1,6 тыс. [Усманов, 
1981, с.35–36]. Припущенников (крестьян разных 
национальностей, поселившихся в разное время на 
башкирских землях) в 1858 г. насчитывалось чуть 
больше – 268,8 тыс. чел., большая их часть прожи-
вала в Уфимской губ. (226,5 тыс.), остальные – в 
Оренбургской, Самарской, Пермской и Вятской). 
История взаимоотношений между этими группа-
ми населения достаточно сложна, она восходит 
к началу XVIII в. (подавление башкирских вос-
станий). 10 февраля 1869 г. Государственный Со-
вет Российской империи принял Правила «О раз-
межевании башкирских дач для наделения землей 
башкир-вотчинников и их припущенников и о по-
рядке продажи и отчуждения в оброчное содержа-
ние общественных башкирских земель» [Усманов, 
1981, с.35–38]. Военные припущенники в 1865 г. 
перешли в гражданское сословие, половина их зе-
мель теперь составила запасной государственный 
земельный фонд, вторая половина – гражданский 
фонд, который отдавался им в собственность. Как 
и гражданские припущенники, они становились ее 
пользователями и подчинялись Управлению земле-
делия и государственных имуществ. Гражданские 
и удельные припущенники должны были выкупать 
землю на тех же основаниях, что и другие катего-
рии удельных и государственных крестьян.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья266

ской). Губернское устройство и управление 
оставляли минимум самостоятельности раз-
ным народам, проживавшим здесь, решение 
главных вопросов отводилось столице, «при 
этом центр вынужден был решать задачи 
развития периферии» [Бахлов, 2009, с.212].

Несмотря на разные оценки реформ со-
временниками, социально-экономическая 
среда Волго-Уральского региона на про-
тяжении двух десятилетий реализации Ве-
ликих реформ изменилась. Из внутренней 
колонизуемой окраины он быстро превра-
щался в один из экономических центров 
Европейской части Российской империи, 
имевших хозяйственную специализацию, 
рыночную направленность и собственные 
экономические полюсы роста с новейши-
ми средствами рыночной инфраструктуры 
(дорогами, банками, биржами)  [Поволжье, 
2007, с.327].

Главными полюсами роста и перемен 
были города. Их число в указанный период 
не изменилось, а численность жителей, на-
циональное разнообразие существенно воз-
росли [Андреева, 2006; Коновалов, 2006; 
Петров, 2005]. В середине столетия горожа-
не составляли 3–8% населения (см. Прил.I, 
табл.3а). К концу века (1897 г.) число жите-
лей в Астрахани выросло с 42,8 тыс. до 113 
тыс., в Казани – с 63 тыс. до 131,5 тыс., в Са-
ратове – с 84,4 тыс. до 137,1 тыс. Они вошли 
в категорию 19 крупных городов Российской 
империи (с населением более 100 тыс.). В 
других волжских городах численность на-
селения также увеличилась, но они не пре-
одолели 100-тысячную планку: в Царицыне 
число жителей увеличилось с 8,5 тыс. до 55, 
9 тыс., в Самаре – с 31,9 тыс. до 91,7 тыс. 

[Россия в конце XIX века, 1900, с.61–62]. 
Города росли преимущественно за счет вы-
ходцев из села.

Притягательность городов была связана 
не только с близостью административных 
и образовательных учреждений, что было 
важно для дворянства. Города приобрета-
ли экономические функции, становились 
центрами транспорта (водного и железно-
дорожного), кредита. Одновременно они 
«оцентровывали» [Ремнев, 2000] ближние 
территории, создавая поле экономического 
тяготения. 

Экономическую иерархию городов пре-
допределило железнодорожное строитель-
ство. К концу XIX в. все губернские центры 
(кроме Симбирска и Астрахани) получили 
круглогодичное транспортное сообщение со 
столицами, с западными районами империи. 
Наибольшую плотность железнодорожного 
сообщения в конце XIX в. имели Пензен-
ская (10,2 верст железных дорог на квадрат-
ную версту территории) и Саратовская (9,3) 
губернии (см. Прил.I, табл.11). Наименьшая 
полотность современных дорог в расчете 
на 100 жителей была в Симбирской, Казан-
ской, Астраханской губерниях [Гончаренко, 
1994, с.21]. 

Движение вглубь страны, на восток, в 
Сибирь и Среднюю Азию обеспечивали Са-
мара, Уфа и Оренбург. Каждая станция фор-
мировала зону притяжения: Царицын – всего 
юга России и Придонья, Казань – Волжско-
Камского региона, Вятской и Архангель-
ской губерний. Линия Сызрань – Самара – 
Уфа – Челябинск – Златоуст формировала 
«коридор» в сибирском направлении. До 
1908 г. это была единственная рельсовая до-
рога, соединявшая Европу с Дальней Азией 
и Сибирью. Со Средней Азией сообщение 
осуществлялось через Оренбург, связанный 
в 1893 г. с Самарской дорогой. Активно раз-
вивалось водное пароходное сообщение 
[Таркова, 2007].

«Вплетение» волжских и уральских тер-
риторий в общую транспортную систему 
империи одновременно изменяло организа-
цию экономической жизни. Вокруг узловых 
станций вырастало комплексное многоот-
раслевое хозяйство по ремонту подвижного 
состава, обслуживанию подъездных путей, 

Речная пристань в Сызрани. Открытка нач. ХХ в. 



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 267

складированию и хране-
нию грузов11. Появились 
новые рабочие места, в 
т.ч. требовавшие профес-
сиональных знаний. 

Железнодорожные 
перевозки требовали цен-
трализации управления, 
координации и взаимо-
действия разных служб. 
Организация движения 
груза, учет и маркиров-
ка товара, его хранение, 
страхование, – все это 
формировало иную куль-
туру хозяйствования и 
торговли. При дорогах стали действовать 
специальные коммерческие службы. Со-
временные исследователи отмечают муль-
типликативный эффект, позитивные со-
циальные последствия железнодорожного 
строительства в Волго-Уральском регионе 

11 По линии частной Московско-Казанской ж.д. 
были построены мастерские (станции Москва, Пе-
тров, Алатырь), 44 механизированных элеватора, 
морозильный склад. В районе Свияжска был воз-
веден мост, впервые совмещавший гужевой и же-
лезнодорожный пути. При дороге действовала сеть 
учреждений потребительской кооперации для рабо-
чих и служащих, кооперативные магазины (станции 
Сызрань, Казань, Пенза, Арзамас, Нижний Новго-
род). По линии частной Рязано-Уральской ж.д. (на 
станциях) было организовано два парома, соору-
жена гавань (Саратов), возведены пакгаузы, подъ-
ездные пути, по соглашению с «Товариществом 
братьев Нобель» построены неф техранилища, не-
фтекачалки. Для очистки и хранения зерна возве-
дено 18 элеваторов, организовано страхование гру-
зов (с 1902 г.). На станциях можно было получить 
ссуды под хлеб за счет средств дороги, действовали 
комиссионные пункты по продаже зерна в портах 
и крупных городах (Варшава, Москва, Петербург, 
Ревель, Либава). В Покровской слободе (ныне г. Эн-
гельс Саратовской обл.) была построена специаль-
ная гавань для погрузки и переработки хлеба (объ-
ем до 15 млн. пуд. зерна), в Камышине сооружено 
устройство для подъема бревен (до 10 тыс. шт.), на 
станциях Камышин, Баскунчак, Эльтон построены 
соляные склады и солемолки. РУЖД имела шпало-
пропиточный и лесопильный заводы. При дороге 
действовали свои школы (44), училища для подго-
товки кадров (в Козлове, Инзе, Саратове), работали 
курсы для подготовки весовщиков и агентов служб 
тяги (станция Саратов), функционировало 8 боль-
ниц, 28 фельдшерских пунктов и 34 фельдшерских 
приемных покоя, существовала колония летнего от-
дыха для детей служащих.

[Андреев, 2007; Мухина, 2007; Тагирова, 
1999; Халин, 2006; Целиков, 2006]. 

Крупный государственный и частный ка-
питал, и прежде имевший интерес в Волго-
Уральском регионе, все более укреплял 
здесь свои позиции. Регион оказывался 
вплетенным в единую транспортную сеть 
страны и мирового хозяйства в целом. Бы-
лая окраинность уходила в прошлое.

Одновременно складывалась система 
новых экономических отношений на основе 
капиталистического кредита и кредитных 
учреждений, выстраивавших общеимпер-
ское движение капиталов. Государствен-
ные сберегательные кассы, действовавшие 
с 1840-х гг. как учреждения самопомощи, в 
1864 г. перешли в ведение Государственного 
банка, расширили круг клиентов, включив 
в него новых участников экономической 
жизни – рабочих ж.д. станций, фабрично-
заводских предприятий, служащих почтово-
телеграфных пунктов (см. Прил.I, табл.12). 
Аккумулированные средства сберегатель-
ных касс использовались для покупки го-
сударственных облигаций и акций частных 
ж.д. компаний [Морозан, 2007, с.122–123]. 

Общую линию движения денежных 
средств определял Государственный банк с 
помощью местных отделений. В 1864 г. од-
новременно они начали работать в Астраха-
ни, Казани, Пензе, Самаре, Саратове (объем 
и виды операций представлены: в Прил.I, 
табл.13–14). Через них Госбанк также акку-
мулировал свободные денежные средства, 
перераспределяя их в общеимперских це-
лях, о чем свидетельствует значительное 

Александровский (Сызранский) мост через Волгу. Фото 1880 г. 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья268

превышение суммы вкладов над суммой 
выданных кредитов (см. Прил.I, табл.13). С 
1880-х гг. отмечалось наращивание в регио-
не операций, содействовавших экспортной 
торговле, развитию соло-вексельного кре-
дита (по упрощенной форме), кредита под 
залог зерна, продукции животноводства на 
короткий срок (до 12 мес.). Из коммерческих 
банков действовали лишь Волжско-Камский 
коммерческий банк, имевший в 1875 г. 19 
филиалов по региону (в 1900–1960 гг.) и 
Русский торгово-промышленный банк. 

«Длинные деньги» стали приходить в 
регион вместе с акционерными земельными 
банками и ипотечными государственными, 
причем преимущественно в аграрный сек-
тор средневолжских и заволжских терри-
торий, где более половины частных земель 
было в залоге ипотечных банков (см. Прил.I, 
табл.15, 15а, 15б). В губернских центрах на-
чали работать отделения государственных 
Дворянского и Крестьянского поземельного 
банков [Проскурякова 2003; Устина, 2003].

Помимо столичных банковских капи-
талов, направлявшихся в регион по ипоте-
ке, в разных местах возникали купеческие, 
городские общественные банки, имевшие 
собственную рыночную нишу – городское 
хозяйство, мелкое земледелие и переработ-
ка [Кисмина, 2006, с.36; Орлов, 2000, с.13; 
Саетгараев, 2008, с.95]. Активность этих 
учреждений зависела от многих факторов: 
наличия в губернии Государственного или 
других столичных банков, уровня потреб-
ностей и инициативы местных деловых кру-
гов12. Эти кредитные учреждения открыва-
ли текущие счета в Государственном банке, 
создаваемых Обществах взаимного кредита 
[Саетгараев, 2008, с.108]. Так местные ка-
питалы вливались в общий поток их обще-
российского движения. Уже в конце века 
кредитные отношения получили распро-
странение не только в торговле, постоянно 
нуждавшейся в быстром обороте денежных 
средств, но и промышленности и сельском 
хозяйстве. Развивать собственное дело вне 

12 Например, в Самарской губ. купеческий 
банк был открыт лишь в 1908 г., тогда как государ-
ственные и коммерческие банки появились еще в 
1860–1870-е гг., а в Вятской губ. местный капитал 
организовался значительно раньше, чем появились 
государственные банки [Лигенко, 2001]. 

кредитных взаимоотношений практически 
было невозможно.

Ускорение оборота капитала способство-
вало развитию промышленности, однако 
коммерческая привлекательность отраслей 
различалась. Новейшие тенденции охваты-
вали только бизнес, ориентированный на 
крупного российского и зарубежного по-
требителя. Другие уклады волго-уральской 
промышленности развивались на собствен-
ной финансовой и технической основе, при-
спосабливаясь, если это удавалось, к новым 
реалиям. Условия, сложившиеся в отраслях 
российского и местного масштаба, делали 
еще более контрастными «скорости движе-
ния» в разных территориях Волго-Уралья: в 
бывшей государственной, помещичьей или 
удельной деревне, в городе или торгово-
промышленном селе. 

Старые отрасли изыскивали возможно-
сти работы на новых основаниях. Такие воз-
можности предоставляли правительствен-
ные привилегии и государственные заказы, 
за которые нужно было бороться13, смена 
собственника и (или) акционирование14, по-
следующее перепрофилирование15, привле-
чение иностранного капитала. 

13 К началу ХХ в. из 29 горнозаводских пред-
приятий на Урале действовало менее половины: 
Верхоторский медеплавильный завод наследников 
В.А.Пашкова, производство по добыче марганца 
и хромистого железа в Верхнеуральском у. Орен-
бургской губ., производство по добыче марган-
ца и хромистого железа, частные заводы Н.П. и 
П.П.Балашовых в Симском горнозаводском округе, 
Юрюзань-Ивановский и Катав-Ивановский заво-
ды К.Э.Белосельского-Белозерского. Успехи двух 
последних заводов базировались на значительных 
правительственных привилегиях [История Башкор-
тостана, т.2, с.112–115]. Ижевский и Воткинский 
заводы выпускали по государственным заказам 
мартеновскую инструментальную сталь, винтовки, 
револьверы, охотничьи ружья, полевые шрапнели, 
сортовое и листовое железо, стальное и чугунное 
фасонное литье, строили ж.д. мосты и скрепления, 
паровозы и суда для речного флота.

14 В 1879 г. Омутнинский завод (Вятская губ.) 
и заводы бывшего Пензенского горнозаводского 
округа выкупила ярославская фирма Пастуховых, 
позднее они были акционированы.

15 Казенные металлургические заводы перепро-
филировались: в Ижевске, Воткинске металлурги-
ческие предприятия стали выпускать стрелковое 
оружие.



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 269

На протяжении рассматриваемого пе-
риода многие уральские заводы закрылись 
[Самоделкин, 2003]. Кризис промышлен-
ности, основанной на подневольном труде, 
растянулся на десятилетия, демонстрируя 
недостаточную мобильность и изменчи-
вость старых производств. К началу ХХ в. 
доля Урала в промышленном развитии Рос-
сийской империи неуклонно снижалась 
(Прил.I, табл.16).

Иностранный капитал стремился в но-
вые отрасли – производство строительных 
материалов16, нефтяную промышленность. 
Так, в создании АО «Урал-Волга» (1898 г.) 
участвовали Парижско-Нидерландский, Пе-
тер бургский международный, Учетный и 
Ссуд ный банки. Волжская сталелитейная 
компания финансировалась Французской 
ано нимной компанией [Чолахян, 2008, 
с.154]. Основной приток зарубежных инве-

16 Новые отрасли (производство строительных 
материалов, цемента, асфальта) ориентировались 
на большой спрос, особенно в крупных городах, 
где шло активное строительство деловых зданий 
(банков, бирж, железнодорожных обществ и т.д.) и 
создавались фирмы изначально с прямым участием 
столичного и иностранного капитала (в Вольске, 
Царицыне, Сызрани) [Клейн, 1981, с.159; Чолахян, 
2008, с.153–154]. Вопросы, связанные с размеще-
нием иностранных предприятий, были прерогати-
вой городских дум, вступавших в переговорный 
процесс с представителями столичных и иностран-
ных деловых кругов. 

стиций в промышленность Поволжья при-
шелся на середину 1890-х гг. [Назаров, 2010, 
с.15].

Обеспечение перевозок, создание неф-
техранилищ, поставки нефтепродуктов на 
ж.д. станции, пристани, финансовое сопро-
вождение нефтяного бизнеса, – это волж-
ские реалии 1880–1890-х гг. «Товарище-
ство братьев Нобель», заключая договоры 
о партнерстве с правлениями частных же-
лезнодорожных обществ, пароходствами и 
торгово-транспортными фирмами, косвенно 
содействовало развитию здесь производства 
нефтяных двигателей (с 1908 г. развивалось 
в Балакове, где на трех заводах работало 180 
чел.) [Клейн, 1981, с.159]. Акционерный 
капитал, аккумулированный пароходными 
компаниями, создавал широкие возможности 
для завершения промышленного переворота 
на водном транспорте. Регион превращался 
в мощный комплексный транспортный узел 
империи. Можно констатировать, что соз-
даваемые транспортные и промышленные 
предприятия, зависящие от потребностей 
государства или иностранных партнеров, 
оказывались над региональным рынком, вне 
его стихийно складывавшихся процессов. 
Это был уклад промышленности, интегри-
рованной в мировое производство, мировые 
финансовые потоки. 

Об этом свидетельствовали и такие но-
вые явления экономической жизни, как об-

Общий 
вид завода 
Алафузова 
в Казани. 
Фото 

кон. XIX – 
нач. ХХ в.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья270

ращение акций крупных компаний (деятель-
ность которых была связана с регионом) на 
столичных фондовых рынках – Петербург-
ской и Московской биржах. На рубеже XIX–
XX вв. таких компаний было пять, головные 
офисы располагались в столицах [подсчита-
но по: Сборник сведений, 1911]17.

Второй уровень промышленности, пред-
ставленный традиционными отраслями 
(текстильной, пищевой), сохранялся и раз-
вивался, но напрямую зависел от рыночной 
конъюнктуры страны и региона (см. Прил.I, 
табл.17). Здесь действовали другие груп-
пы факторов – поиск новых сырьевых баз, 
ценовые колебания, изменения тарифов на 
перевозку грузов и т.д. Технологическая 
перестройка осуществлялась за счет вну-
тренних финансовых источников. Все эти 
условия определяли работу суконной и пи-
щевой (мукомольное, мясо-молочное про-
изводство) отраслей. 

Наиболее заметными были перемены 
в мукомолье: укрупнение производства, 
ка питалов, акционирование и переход на 
паровые двигатели [Клейн, 1981, с.145]. 
Образ поволжского мукомола формирова-
ли известные фирмы Стахеевых (Вятская 
губ.), Бореля, Шмидта (Саратовская губ.), 
Шихобаловых (Самарская губ.), Деевых и 
Видинеевых (Уфимская губ.) и др. Распро-
страненное выражение «мукомолы кочевья» 
(К.Петров-Водкин) отражало одновременно 
реалии и недавнее прошлое. Крупными му-
комольными центрами в конце века были 
уже не только губернские и уездные центры 
(Саратов, Царицын, Балашов, Сызрань, чей 
совокупный объем годового производства 
составлял 36–42 млн. пуд.), но и ж.д. стан-
ции, собиравшие большие партии из сосед-
них деревень. Мукомольный бизнес зависел 

17 «Товарищество Вятско-Волжского пароход-
ства» (1901 г.), основной капитал – 3 млн.руб., 
СПб. биржа 3 тыс. паев; Инзерское горнозаводское 
общество, контрольный пакет – С.П.фон Дервиз 
(1898 г.), осн. капитал – 400 тыс. руб., СПб. бир-
жа, 9600 акций; Акционерное пароходное обще-
ство «Ока» (1888 г.), основной капитал – 1,5 млн. 
руб., Московская биржа; «Русское на Биби-Эйбять 
нефтепромышленное и торговое общество» (заре-
гистрировано в Царицыне) (1904 г.), СПб. биржа, 
3200 акций; АО Саратовской мануфактуры «Бу-
магопрядильная фабрика в с.Шахматове» (1899), 
СПб. биржа, 8000 акций.

исключительно от сельскохозяйственного 
сезона [Клейн, 1981, с.145]. А число водя-
ных и ветряных мельниц в деревнях значи-
тельно превышало количество фабрик.

Аналогичными были перемены и в су-
конном бизнесе, хотя государственные за-
казы делали его менее рискованным. На 
протяжении XIX в. суконные предприятия 
региона прошли все стадии организации 
производства – от ручного к мануфактуре 
и фабрике [Клейн, 1981; Лаверычев, 1964]. 
При этом большинство занятых на фабриках 
были крестьянами, уходившими в дерев-
ни на сбор урожая. Главными трудностями 
того времени были вынужденное измене-
ние сырьевой базы (в связи с сокращением 
объемов местного скотоводства), поиски 
новых партнеров в Средней Азии. Симбир-
ские, казанские, пензенские суконщики за-
купали сырье на Нижегородской ярмарке, 
формировали новые маркетинговые стра-
тегии, связанные с отказом от услуг мелких 
скупщиков-поставщиков и монополизацией 
сбыта18. В 1890-е гг. в Поволжье действовал 
своеобразный куст грубосуконной промыш-
ленности всероссийского значения (около 
20 предприятий Симбирской губ., 3 фабри-
ки в Кузнецком у. Саратовской губ., 1 – в 
Самарской губ.), к нему тяготели фабрики 
Пензенской губ. 

Владельцы производств стеариновых 
свечей, мыла, оленина, глицерина и др., ис-
пытывавшие трудности с сырьем, искали 
выход в расширении географии бизнеса и 
его диверсификации19. Механизация и тех-
ническое совершенствование этих отраслей 
задерживались, отчасти из-за отраслевой 
специфики. Они оставались на уровне ма-
нуфактурной организации производства.

Третий уровень промышленности, 
пред ставленный предприятиями кустар-

18 В 1907 г. суконные капиталисты Поволжья 
объединились в «Союз симбирских фабрикантов 
сукон» для распределения государственных зака-
зов. Это монополистическое объединение возгла-
вил И.К.Акчурин.

19 Касимовские купцы, торговавшие шкурами 
и шубами, стали держать отары каракулевых овец 
в Средней Азии, их заводы по выделке мерлушек 
и овчин находились в Казанской губ., а магазины 
– практически во всех крупных городах Поволжья 
(Максютов, Давлеткильдеев, Кастров) [Амирханов, 
2005, с.94].



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 271

ного и полукустарного типа, переживал в 
1870–1880-е гг. серьезные трудности: рост 
конкуренции, в т.ч. с предприятиями цен-
тральных районов [Очерки истории, 2010, 
с.225]. Новые экономические условия, не-
достаток финансовых средств, напор со-
временной техники приводили к остановке 
производства20. Тем не менее, значительная 
часть производств, ориентированных на 
местный рынок, сохранилась. Мелкотовар-
ный характер производства (докапитали-
стический в виде крестьянских промыслов 
и мелкий капиталистический в мастерских 
и на предприятиях с наемным трудом) обе-
спечивал их живучесть [Клейн, 1972, с.363]. 
На рубеже 1880–1890-х гг. термин «кустар-
ная промышленность» был узаконен, а само 
кустарное производство получило законо-
дательное оформление и организационное 
управление в лице Кустарного комитета в 
отделе сельскохозяйственной экономии Ми-
нистерства земледелия и государственных 
имуществ [Карташова, 2006, с.228]. 

В регионе существовали и уникальные 
виды деятельности, например, изготовление, 
а позднее массовое производство ку мыса. В 
конце столетия в Самарской21, Уфимской гу-
берниях развивались производство кумыса, 
кумысолечение в специальных ле чебницах 
(или домах отдыха). В начале ХХ в. про-
изводство кумыса сохранилось лишь в 
Уфимской губ. (располагалось вдоль линии 
Самаро-Златоустовской ж.д.). Тысячи лю-
дей, «больных в явной или скрытой форме 
туберкулезом», приезжали на станции Акса-
ково, Шафраново, Глуховская для лечения 
[История Башкортостана, 2007, т.2, с.126].

Таким образом, промышленность ре-
гиона была представлена предприятиями 
разных технологических укладов, каждый 
из которых в новых условиях использовал 
свои стратегии, ориентированные на зару-
бежных, российских или местных потре-
бителей. Различия заключались не только в 

20 В 1870-е гг. в Казанской губ. остановили про-
изводство более 40 кумачных и китаечных, в Куз-
нецком у. Саратовской губ. – более 20 суконных 
предприятий.

21 В Самаре в конце XIX в. владельцами таких 
предприятий были Хамидов, Мухамедяров, Ишу-
ков и Сагидов, всего – более 10 [Классика, 2007,  
с.312].

уровне технологий, но и в формах исполь-
зования труда (в т.ч. сельского сезонного), в 
организации и географии сбыта продукции, 
способах формирования капиталов.

Технологическая и организационная 
перестройка, связанная с завершением про-
мышленного переворота, акционированием 
производства, в т.ч. за счет иностранного ка-
питала, охватывала два первых уровня про-
мышленности (предприятия металлургии 
и металлообработки, железнодорожный и 
водный транспорт, текстильную и крупные 
предприятия пищевой промышленности). 

Формировались возможности для актив-
ного предпринимательства. Создание но-
вых фирм, преобразование действовавших 
в акционерные компании сопровождались 
вертикальной (фирмы П.К.Ушкова22, Ста-
хеевых23) и горизонтальной («Товарищество 

22 В Елабужском у. Вятской губ. еще в 1850 г. 
местный купец К.И.Ушков основал Кокшанский 
химический завод, а в 1868 г. его сын П.К.Ушков 
– Бондюжский завод (ныне г.Менделеевск, РТ), 
Сюгинский стекольный завод, завод серной кис-
лоты в Казани [Очерки истории, 2010, с.226–288]. 
В 1883 г. на базе Бондюжского завода было созда-
но АО «Товарищество химических заводов Петра 
Капитоновича Ушкова и К°». В начале XX в. Това-
риществу принадлежало 4 химических завода с 2 
тыс. рабочих в Вятской, Казанской, Самарской гу-
берниях (годовая производительность в 1908 г. со-
ставила 3 млн. руб.), меловой завод в Симбирской 
губ., кирпичный и гончарный – в Вятской губ., за-
вод строительной извести и добычи известкового 
камня в Самарской губ., свой флот, состоявший из 
буксирных стосильных пароходов, нескольких де-
сятков барж и других мелких судов. Товариществу 
принадлежало также 5500 дес. земли, находящейся 
под лесными дачами, золотыми приисками, завода-
ми и пристанями [Есиева, 2004; Лигенко,2001].

23 Зародившись в виноторговле и скупке хлеба, 
в конце столетия он представлял собой вертикаль-
но интегрированное производство, включавшее 
производство, переработку, транспортировку зерна 
на собственных судах и баржах. Дополнительную 
статью доходов составляли продажа бакалейного 
и мануфактурного товара. Акционерное торгово-
промышленное общество Стахеевых было заре-
гистрировано в 1904 г. На момент открытия его 
оборот составлял около 80 млн. руб., а основной 
капитал оценивался в 4 млн. [Маслова, 2000]. Все 
организации рода Стахеевых юридически были 
самостоятельными, но поддерживали финансовые 
и производственные связи. В начале ХХ в. в При-
камье, Поволжье, на южном Урале были известны 
фирмы двух братьев Стахеевых – хлеботорговые, 
хлебопогрузочные и хлебоперевозочные. Только 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья272

паровых мельниц в Самаре», АО «Мылова-
ренный завод в Саратове», «АО по выделке 
кож и хлебной торговле» в Бирском у. Уфим-
ской губ.) интеграцией производства и капи-
тала. Укрупнение капитала осуществлялось 
чаще всего на основе семейного бизнеса, 
выросшего в недрах торговли: формиро-
вание первоначального капитала (конец 
XVIII в. – торговля вином, мануфактурным 
и бакалейным товаром, с XIX в. – торговля 
скотом), затем расширение дела (хлеботор-
говля, транспортировка зерна, мукомольное 
производство, скупка и переработка шер-
сти). В 3–4-м поколении бизнес утрачивал 
семейный характер, делился, преобразовы-
вался в акционерный капитал, сохраняя се-
мейных пайщиков. 

в Уфимской губ. (по данным М.И.Роднова) торго-
вый дом наследников В.Г.Стахеева обслуживал на 
реке Белой 35 барж, Торговый дом И.Стахеева – 44 
баржи грузоподъемностью 60–70 т до 154 тыс. пуд. 
Погрузка хлебов на воду велась на 40 речных при-
станях, в т.ч. по Каме (8 пристаней), на Белой (5), 
Уфимке (1), Вятке (28). На каждой пристани, за ис-
ключением 4, имелись сушилки для сушки сырых 
хлебов. Помимо пшеницы и ржи Стахеевы торгова-
ли гречихой, овсом, другими зерновыми хлебами. 
Стремление к обобществлению производства, со-
средоточению под своим контролем всего цикла (от 
производителя до потребителя) было характерно 
для хлебного – «коренного» дела Стахеевых. Они 
приобретали и строили мукомольные мельницы, 
оборудовали складами пристани, приобретали бар-
жи и буксирные пароходы, устраивали в речных за-
тонах стоянки и ремонтные мастерские для судов. 
Проникновение в отдаленные от родной Елабуги 
районы – Западную Сибирь – сопровождалось от-
крытием там мануфактурных и бакалейных лавок.

Диверсифика-
ция производства 
и капиталов (про-
мышленность, тор-
говля, владение 
дви жимым (паро-
ходы, баржи) и не-
движимым (зем-
ля) имуществом, 
аренда и сельское 
хозяйство) была 
ха рактерна для 
крупного бизнеса 
местной деловой 
элиты, хотя на пов-
седневном уровне 

она еще воспроизводила элементы и нормы 
крестьянской жизни. Стремление к ком-
форту, благоустроенной жизни в городских 
усадьбах и особняках губернских и уездных 
городов как явление заметно проявило себя 
в конце XIX в.

Предприниматели стали заметной со-
циальной группой, оказывавшей влияние 
на общественную жизнь городов. Они вели 
активную деятельность в органах местного 
самоуправления [Гранкина, 2006; Исаева, 
2010; Тюрин, 2007], объединялись в бирже-
вые общества24 и постепенно заявляли о себе 
как о «хозяевах жизни». Среди предприни-
мателей были и женщины. По подсчетам 
Г.Н.Ульяновой, доля «женских» предприятий 
в империи по объему производства (в денеж-
ном выражении) составила 4–4,8% в конце 
1870-х – начале 1880-х гг. Неизменно суще-
ственной роль женщин была в текстильной и 
пищевой отраслях [Ulianova, 2009].

Роль и значение промышленности 
уральских и поволжских губерний в Рос-
сийской империи к концу века возросли 
(см. Прил.I, табл.16). При этом, как пока-
зали расчеты Л.Б.Кафенгауза, удельный 
вес старого Уральского промышленного 
района не уклонно снижался (сокращение 
доли занятых рабочих, снижение стоимо-
сти производства), значение Поволжской 
промышленности возросло. И хотя числен-

24 В 1866 г. был утвержден устав Казанской, 
в 1869 г. – Самарской, в 1870 г. – Саратовской, в 
1900 г. – Царицынской, в 1901 г. – Симбирской, в 
1904 г. – Балаковской, в 1905 г. – Сызранской бирж 
[Тагирова, 1999, с.160–162].

Здание цеха камерной серной кислоты на Бондюжском 
химическом заводе П.К.Ушкова. Фото кон. XIX в.



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 273

ность рабочих Урала почти вдвое превы-
шала аналогичные показатели Поволжья, 
именно здесь быстрее развивалось новое 
современное производство. На Урале по-
следствия отмены крепостного права не 
были преодолены и к началу ХХ в. В целом, 
на общероссийском фоне Волго-Уральские 
территории были средне развитыми, здесь 
преобладали обрабатывающие отрасли про-
мышленности, в Поволжье к началу ХХ в. 
на их долю приходилось 99%, в Приуралье 
– 84% от стоимости всей промышленной 
продукции.

Перемены 1860-х гг. повлияли на раз-
витие сельского хозяйства региона. Воз-
можность вывоза товаров по железной до-
роге [Слепнев, 2000]25, получения кредита 
в государственных и коммерческих банках 
[Проскурякова, 2003], иные направления 
движения товарных потоков, выгоды мест-
ной переработки выращенной продукции, – 
все это создавало для сельскохозяйственных 
производителей новую экономическую сре-
ду. Местный рынок сельскохозяйственной 
продукции (уровень цен) зависел от миро-
вой ценовой конъюнктуры [Миронов, 1985], 
но воздействие этих факторов на разные гу-
бернии региона было неравномерным. Наи-
большее воздействие оказали железные до-
роги [Слепнев, 2000, с.62].

Вместе с тем на развитие сельского хозяй-
ства Волго-Уральского региона по-прежнему 
оказывало влияние переселение крестьян, 
особенно активным оно было в южноу-
ральских губерниях [Петров, 2005]. В кон-
це XIX в. в 10 губерниях региона прожива-
ло 16,5% населения Европейской России26. 
Выросла плотность заселения (см. Прил.I, 
табл.18). Созданная при МВД правитель-
ственная комиссия для изучения переселен-
ческого движения стремилась регулировать 
этот процесс, утвердив в 1882 г. «Временные 
правила по крестьянским переселениям». 
Переселение допускалось вдоль участков 
Сибирской ж.д. В бессрочное пользование 

25 Скорость железнодорожных перевозок в 6–10 
раз превосходила скорость гужевых, в 4,5 раза – па-
роходных и в 15 раз – с помощью бурлацкой тяги 
[Слепнев, 2000, с.55].

26 В Российской империи население выросло с 
1857 г. по 1897 г. на 74% (с 74 до 129 млн. чел.), в 
Волго-Уральском регионе – на 332% (с 6,4 до 21,3 
млн. чел.).

землю стали давать лишь после временной 
аренды в течение 6–12 лет [Усманов, 1981, 
с.83]. 

Перечисленные внешние факторы по-
степенно переустраивали внутреннюю 
жизнь деревни, жители которой еще не до 
конца адаптировались к условиям реформ 
1860-х гг. Особенно заметным было рас-
ширение посевов в волжских и уральских 
губерниях. Наибольший рост наблюдал-
ся в 1860–1880-х гг. в Оренбургской (3,96 
раза), Самарской (3,27 раза), Астраханской 
(2,19), Саратовской (2,13) губерниях. На 
фоне сокращения пашенных угодий в цен-
тральных черноземных районах страны 
юго-восточные земли (Южный степной, 
Заволжский и Нижневолжский районы) в 
1880-е гг. выглядели бесспорными лидера-
ми по производству товарного зерна в Ев-
ропейской России [Слепнев, 2000, с.63]. В 
следующие десятилетия еще более укре-
пился сложившийся тренд: за 1901– 1910 гг. 
в Самарской губ. посевные площади увели-
чились на 22,8%, в Саратовской – на 14,6%, 
в Симбирской – на 11,9%, в Казанской – на 
5,6%. В степных уездах Уфимского края за 
1890–1900-е гг. размеры пашни удвоились. 
Значение региона в обеспечении империи 
хлебом продолжало возрастать, не меньшие 
перспективы сулило экономике и продвиже-
ние в Сибирь.

Более детальное рассмотрение послед-
ствий перемен показывает неоднозначность 
ситуации.

Рост посевов, увеличение сборов и воз-
можности транспортировки зерна формиро-
вали настроение максимального его вывоза 
за пределы региона. При неблагоприятных 
стечениях обстоятельств, в частности при 
засухе и неурожаях, это оборачивалось не-
достатком хлеба для собственного потре-
бления, голодом (1871–1872, 1891, 1911 гг.) 
и последующим спадом производства. (Си-
туация 1872–1873 гг. в Самарской губ. опи-
сана в: [Дружинин, 1978, с.272; Слепнев, 
2000, с.64– 65]). 

Усиливавшаяся связь с мировым рынком 
проявлялась в воздействии на регион миро-
вых явлений, в частности мирового аграр-
ного кризиса середины 1870–1890-х гг. Сни-
жение мировых цен обернулось для региона 
понижением закупочных цен (минимальный 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья274

уровень 1887 и 1894–1895 гг.), в хлебных 
районах они не компенсировали затрат на 
выращивание зерна27. Вслед за зерновыми 
ценами с 1885 г. начали снижаться аренд-
ные, а затем и продажные цены на землю. 

Общее снижение цен повлекло за собой 
снижение налоговой платежеспособности 
крестьянства. Податное состояние кре-
стьянства Среднего Поволжья в эти годы 
исследователи называют катастрофическим. 
[Марискин, 2007, с.442]. На фоне кризиса, 
выкупной операции, неурожайных лет (осо-
бенно 1891 г.) ситуация представлялась со-
временникам как кризисная [см.: Егиазаро-
ва, 1959; Китанина, 1978; Изместьева, 1911; 
Хамитбаева, 2008]. К началу ХХ в. положе-
ние в деревне постепенно улучшилось.

Экстенсивный путь развития сельского 
хозяйства (только за счет расширения по-
севов) не сопровождался ростом производи-
тельности труда. Показатели урожайности 
зерновых культур за столетие выросли не-
значительно, общий уровень сбора хлебов с 
1 дес. на средневолжских и юго-восточных 
землях был таким же, как и в центральных 
черноземных районах страны и составлял 
сам 3,5 – сам 4 (см. Прил.I, табл.19). Зави-
симость от колебаний климата и условий 
сельскохозяйственного года нарастала, неу-
рожаи и голод (1871–1872, 1880, 1891,1901, 
1906 гг.) оставались постоянными спутника-
ми сельской жизни.

К тому же, расширение посевов не пере-
крывало темпы роста населения и не сопро-
вождалось ростом потребления хлеба его 
главными производителями. Данный во-
прос остается предметом споров современ-
ных исследователей, однако поволжские и 
уральские историки едины в том, что товар-
ная масса зерна, вывозимого за пределы ре-
гиона, в начале ХХ в. значительно превыша-
ла возможные излишки, на рынок уходила 
и часть потребительского хлеба [Кабытов, 
1981, с.81; Тагирова, 1999, с.198; Роднов, 
2008, с.233– 234].

Дальнейшее расширение посевных пло-
щадей и развитие земледелия усиливали 
зерновую специализацию региона на все-
российском рынке. Главными возделывае-

27 Зерновое производство вследствие снижения 
цен в хлебных районах давало убыток от 3 до 11 
руб. с дес. [Егиазарова, 1959, с.79].

мыми культурами оставались озимая рожь, 
овес, яровая пшеница. Доля других злаков 
была невелика. На севере и северо-западе 
региона (Вятская, Казанская, Симбирская 
губернии) преобладали посевы ржи и овса, 
чему способствовали оптимальный климат 
для выращивания этих культур, а также воз-
раставший спрос военного ведомства на 
серые хлеба для обеспечения армии продо-
вольствием [Китанина, 1978, с.26].

В степных южных и юго-восточных 
землях (Самарская, Оренбургская, юго-за-
падные уезды Уфимской губ.) главной за-
севаемой культурой была яровая пшеница, 
преимущественно твердых сортов, которая 
особенно ценилась на российском и внеш-
нем рынках. Она занимала здесь 50–65% 
всех посевных площадей, что позволяло по-
лучать высокие прибыли в период возрастав-
шего рыночного спроса, но вело к быстрому 
истощению почв. Площади посевов других 
зерновых (просо, гречиха, рапс, ячмень) и 
технических культур, которые улучшили бы 
плодородие земли, росли медленно. 

Заметным явлением, наряду с развитием 
товарного, стало развитие земельного рын-
ка. Выше отмечалось, что его формирование 
началось в XIX в., когда была разрешена по-
купка незаселенных земель. Тогда, помимо 
рыночного, действовал и административ-
ный (государственные пожалования, деше-
вая продажа государственных земель чинов-
никам) фактор. По мере развития товарного 
земледелия и улучшения транспортного со-
общения земельные цены стали увеличи-
ваться. Все чаще дворяне стали продавать 
землю, развивалась ипотека. Большое рас-
пространение получили арендные и суб-
арендные отношения. На земельном рынке 
в Заволжье и Нижнем Поволжье активно 
действовали профессионалы-посредники, 
именуемые барышниками. Посредничество 
было обычным явлением и при сдаче в арен-
ду казенных и удельных земель. 

Развитие земельного рынка расширяло 
круг земельных собственников – представи-
телей других социальных групп и сословий, 
о чем свидетельствует «Статистика землев-
ладения 1905 года» (см. Прил.I, табл.21). К 
1905 г. в регионе государство утратило ве-
дущие позиции среди земельных собствен-
ников (19,8% земель), сохранив приори-



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 275

тет государственных и удельных земель в 
Симбирской (31,2%) и Казанской (28,3%) 
губерниях, в степных же районах его доля 
не превышала пятой части. Удельное ведом-
ство [Максимов, 2008; Юткин, 2007], МГИ, 
распоряжаясь землями и предприятиями 
в регионе [Маркова, 2007], действовали в 
условиях рыночной среды, следовательно, 
были вынуждены, как и частные владель-
цы, изыскивать соответствующие времени 
способы поведения. Концентрация земли 
у частных (не дворян) собственников в на-
чале ХХ в. была существенно выше, чем в 
Европейской России: доля помещиков, вла-
девших свыше 1000 дес. земли, составляла 
80,8% (в Европейской России – 61,5%). 

Исследователи установили, что рост 
сельского хозяйства обеспечивали преиму-
щественно крестьянские хозяйства, на долю 
которых приходилось от 63,8% (Симбир-
ская губ.) до 97% (Уфимская губ.) всех по-
севов в конце XIX в. (см. Прил.I, табл.22). 
Со временем все сильнее проявлялась тен-
денция роста посевов у частных владельцев 
(крестьян, купцов), отдельных обществ при 
сокращении этих показателей в хозяйствах 
дворян [Кабытов, 1981, с.79]. 

При этом все явственнее вырисовы-
вались две противоположные тенденции. 
Одна, связанная с фермеризацией и укре-
плением предпринимательского крестьян-
ского хозяйствования на земле (степные и 
лесостепные уезды Волго-Уральского ре-
гиона, где развивались хозяйства с посевом 
более 15 дес.). Другая, противоположная, 
тенденция заметно проявила себя на севере 
и северо-западе Уфимского края, большей 
части Симбирской, Казанской, Пензенской, 
в лесных уездах Самарской губ. Здесь тор-
жествовал традиционализм. «Регрессивный 
метаморфоз» (по М.И.Роднову) был обу-
словлен малыми размерами посевов (2–4, 
4–6 дес.), натуральным хозяйствованием на 
основе потребительского производства, ку-
старничеством. По отношению к ним капи-
талистическая экономика региона выступа-
ла своего рода внешней оболочкой. Само же 
крестьянство продолжало сохранять тради-
ционный образ жизни, быта и мировосприя-
тия [Роднов, 2002, с.308–310]. Нараставшая 
бедность крестьян была обусловлена и тем, 
что размеры крестьянского общинного зем-
левладения не менялись, тогда как числен-

ность сельского населения увеличилась бо-
лее чем в два раза. 

Отличия в жизни помещиков на севере и 
юге региона также имели место. В северных 
и лесостепных уездах помещики, пользуясь 
малоземельем крестьян, за низкую цену 
нанимали их с инвентарем на посев или 
вспашку, что практически было равнознач-
но крепостническим отработкам. В южных 
степных уездах преобладали формы найма 
– без поденных рабочих, как правило, невоз-
можно было собрать урожай. Наряду с зем-
леделием предприимчивые помещики раз-
вивали в своих хозяйствах животноводство, 
часто специализированное, по производству 
породистых лошадей, тонкорунных овец и 
т.д. Некоторые помещики заводили кумысо-
лечебницы и маслобойные производства. Из 
помещичьих экономий на рынок поступало 
не только зерно, но и мясо, молоко, шерсть, 
а также продукты местной переработки: 
масло, сыр, сметана и т.д. В северных уездах 
края незначительная часть помещиков зани-
малась вырубкой, переработкой и продажей 
леса. Малочисленное дворянское сословие 
уже не могло служить опорой имперской 
власти в Поволжье и Приуралье. Изменение 
стратегических ориентиров в деревне было 
связано с крестьянством.

Серьезные изменения произошли в тор-
говле, как на низовом уровне, так и в сфе-
ре крупного торгового бизнеса. Перемены 
были связаны с демократизацией торговли, 
проявлявшейся в росте простейших ее форм 
– ярмарочной торговли28, в появлении широ-
кого слоя мелких посредников – скупщиков 
и перекупщиков (преимущественно в зер-
новой торговле)29. Одновременно менялась 
система государственных закупок хлеба: в 
1890-е гг. сложилась система государствен-
ных закупок зерна для армии сначала через 
земства, а с 1905 г. – через интендантства 
[Китанина, 1978, с.201–220; Клейн, 1982, 
с.184–185], была реорганизована структура 

28 В Поволжье (Казанская, Симбирская, Самар-
ская, Саратовская губернии) число ярмарок вырос-
ло с 419 до 673, затем до 807 (по данным за 1863, 
1897 и 1903 гг. соответственно) [Тагирова, 1999, 
с.289]. В Вятской губ. в 1868 г. было 40 ярмарок, в 
1883 г. – 108, в 1900 г. – 161 [Лигенко, 2001].

29 Хлеботорговая цепочка иногда насчитывала 
5–6 звеньев, прежде чем товар попадал к экспор-
теру.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья276

продовольственных магазинов, на хлебном 
рынке появились новые участники – Го-
сударственный и, позднее, коммерческие 
банки [Корелин, 1981, с.113]. Заметным 
стало проникновение на хлебный рынок 
иностранного капитала30, хотя ключевые 
позиции здесь занимали российские пред-
приниматели [Томп сон, 2008, с.400]. Все 
они участвовали в биржевых торгах. 

Значение Нижегородской ярмарки посте-
пенно снижалось, однако она еще сохраняла 
международное значение. В 1860–1880-е гг. 
ведущую роль здесь играли русские купцы-
посредники. В конце XIX – начале ХХ в. 
появились коммивояжеры из Европы: поля-
ки, немцы, евреи, швейцарцы, велика была 
роль персиян, армян, бухарцев, московских 
купцов, торговавших с Кяхтой [Выборнов, 
2004, с.14]. 

В городах стали действовать учреждения 
постоянной розничной торговли – магазины. 
Эти «маяки капиталистической торговли» 
вели активную рекламную деятельность, 
формировали круг постоянной клиентуры и 
прочно завоевывали центральные улицы гу-
бернских, а со временем и уездных центров 
[Галанин, 2008, с.177]. «Супермаркетов XIX 
века» было немного, подавляющая часть 
торговых предприятий представляла собой 
примитивные строения (лавки, торговые и 
постоялые дворы, трактиры), но в совокуп-
ности здания бирж, банков, магазинов фор-
мировали архитектурный облик городов. 
Уже к концу XIX в. предприятия стацио-

30 В регионе действовали представительства 
крупных российских и иностранных фирм: «Рус-
ское общество вывозной торговли», представители 
портов Либавы, Риги, Ревеля, Новороссийска и Ро-
стова, фирма Луи Дрейфуса. 

нарной торговли обеспечивали основной 
товарооборот. Л.Н.Гончаренко отметил, что 
во всех губернских городах в конце XIX в. 
три сферы торговли были главными: 1) раз-
нообразные продукты сельского хозяйства; 
2) бессистемная торговля («без точного 
определения») во всех губернских городах, 
кроме Самары, где преобладала торговля 
тканями; 3) ткани, одежда (в Самаре – тор-
говля зерновым товаром и «без точного 
определения») [подсчитано по числу заня-
тых в торговле: Гончаренко, 1994, с.99].

Зерновая и животноводческая специа-
лизация региона определяла и структуру 
местного рынка, где обозначились центры 
первичной закупки и последующей пере-
продажи товаров и была отмечена иерар-
хичность в организации товаропотоков и 
местного хлебного рынка [Роднов, 2002; 
Тагирова, 1999]. По пути следования и в 
процессе увеличения партий зерна хлеб за-
сорялся, смешивался, а потому далеко не 
всегда достойным образом оценивался в 
момент экспортной отгрузки. Участников 
зерновой торговли самого разного толка 
было довольно много. Даже комиссионеры 
и иногородние фирмы, составляя партии, 
«всегда дополняли покупку зерна главных 
скупщиков». В полном развитии цепоч-
ка движения хлеба за границу составляла 
пяти-шестичленный ряд: от производителя 
к мелкому скупщику, городскому торговцу, 
экспортной конторе или экспедитору, за-
граничному агенту и, наконец, заграничной 
торговой фирме или фабрике (по продаже 
сырья или полуобработанных материалов).

Процессы интеграции Волго-Уральских 
территорий в общий хозяйственный орга-
низм Российской империи заметно уско-
рились в ходе реализации Великих ре-
форм и железнодорожного строительства. 
После довательная отмена крепостного со-
стояния помещичьих, а затем удельных и 
государственных крестьян, практически 
одновременная ликвидация национально-
хозяйственных привилегий, отмена разно-
образных форм налоговых поступлений 
– все эти меры «уравняли» в правовом от-
ношении волжских и уральских жителей с 
крестьянами центральной России.

Пришедшие в регион столичный и ино-
странный капиталы, денежные средства 

Здание биржи в Самаре. Фото 1904 г. 
Совр. ул.С.Разина, д.3А.



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 277

местной элиты, аккумулированные в ак-
ционерных компаниях, включали регион в 
общее финансовое поле взаимодействия. 
Даже мелкие средства сберегательных касс 
и городских общественных банков участво-
вали в этом процессе. Пространственную 
конфигурацию этих, а также транспортных, 
логистических, торговых отношений стали 
определять линии и ветки железных дорог. 
Должно было пройти время, чтобы эти но-
вые отношения укоренились и закрепились. 
Но это происходило далеко не всегда: новые 
ж.д. линии шли дальше на Восток. Сначала 
Саратов и Царицын (1860-е гг.), затем Сыз-
рань, Самара, Оренбург (1870-е гг.), Уфа 
(1880–1890-е гг.) получили преимущества 
соединения с общей ж.д. сетью. 

Разные скорости развития характери-
зовали отныне не только существование 
промышленных укладов, но и разные тер-
ритории. Промышленный переворот за-
вершился в главных отраслях региона. 
Локальные пространства, оставшиеся вне 
ведущих экономических тенденций, со-
храняли свою первозданность. Однако не 
они определяли общее развитие Волго-
Уральского региона.

Полюсами экономического роста по-
преж нему оставались губернские города, од-
нако появились и новые торгово-эконо миче-
ские центры, чаще при станциях железных 
дорог и крупных пристанях. Здесь заметнее 
была и предпринимательская активность, 
которая проявлялась в самоорганизации и 
создании биржевых обществ и примерно с 

1890-х гг. вносила весомую лепту в разви тие 
этих экономических центров.

В зависимость от мировых трендов и 
общей финансовой ситуации страны по-
степенно попадало сельское хозяйство. Рас-
ширение посевов, ускоренный вывоз зерна, 
рост мирового и российского спроса, осо-
бенно со второй половины 1890-х гг., соз-
давали доминировавшую рыночную атмос-
феру, в которой оказались и крестьянские 
селения, и частные владения. Цивилизаци-
онный сдвиг, начатый в первые десятилетия 
XIX в., завершился уже к началу ХХ в.

В целом можно констатировать, что 
Волго-Уралье из внутренней окраины Рос-
сийской империи первой половины XIX в. 
превратилось в экономический район,  под-
чинявшийся общим циклам капиталисти-
ческого развития. Этот регион имел земле-
дельческую специализацию, собственные 
центры тяготения и хозяйственного раз-
вития, стабильную транспортную систему 
и кредитные институты. С точки зрения 
экономической перспективы и в связи с 
правительственной стратегией продвиже-
ния на Восток наметилось несколько линий 
перспективы: Казань–Вятка, Самара–Уфа, 
Самара–Оренбург, Саратов–Дон.

Совокупность экономических, инсти-
туциональных, организационных и про-
странственных перемен трансформировала 
социальные отношения, формируя новые 
социальные группы, которые станут актив-
ными участниками массовых движений и 
революций уже XX столетия.

§ 2. Сельскохозяйственное производство

Наиль Халиков

Земледелие. В пореформенное время 
татары Поволжья и Урала в силу особен-
ностей природной среды, экономических 
условий и традиций практиковали разно-
образные системы земледелия. При всем 
их различии по существу и в отдельных 
деталях, они сводились к трем типам, в 
основе содержащим способ восстановле-
ния и поддержания плодородия почв: па-
ровой, залежно-переложной и лесопольной 
(подсечно-огневой) системам.

Паровая система земледелия в форме 
трехполья (озимое + яровое + пар) в рас-
сматриваемое время была наиболее широко 
распространена в земледельческой культу-
ре татарских крестьян. Эта агрокультурная 
традиция в целом была характерна для По-
волжья: в Казанской и Симбирской губер-
ниях паровая система занимала почти 100% 
пахотных угодий, в Саратовской – 92%, в 
Самарской – 87% [Статистика поземельной, 
вып.IV, с.VI]. Трехполье тогда было наи-
более рациональной (в отдельных случаях 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья278

и единственно возможной) системой зем-
леделия, хотя и имело существенные недо-
статки. Короткий – годичный – срок отдыха 
пашни для поддержания плодородия почвы 
подразумевал применение навозного удо-
брения. Но последнего не хватало. В Сред-
нем Поволжье и Прикамье при острейшем 
малоземелье все пригодные земли распа-
хивали под пашню. И если нормальное со-
отношение пашни к сенокосу составляло 
1:1, то в Казанской губ. оно едва достигало 
10:1 [Материалы для сравнительной, вып.3, 
с.52]. Поэтому скота было мало. Другая, не 
менее важная причина – экономическая сла-
бость большинства крестьянских хозяйств. 
Не случайно о крещеных татарах Мамадыш-
ского у., например, писали, что удобряют 
свои поля немногие, поскольку безлошад-
ным нечего и не на ком везти [Историко-
статистическое описание церквей, 1904, 
с.377]. Унавожению полей препятствовали 
также частые переделы крестьянских зе-
мель [Материалы, 1936, с.13]. 

В восточных районах края в середине 
XIX в. и позднее системы земледелия от-
личались крайним разнообразием форм, 
переходных от залежно-переложной к паро-
вой системе (четырехполье и двухполье, пе-
строполье), а в Южном Приуралье и Заура-
лье, особенно у оренбургских татар-казаков, 
сохранялась и залежно-переложная система 
земледелия типичного облика.

В пределах Вятской и Пермской губер-
ний, где в пользовании крестьян еще со-
хранились, особенно в середине XIX в., 
значительные лесные участки, имела место 
подсечная система земледелия, или лесные 
перелоги. Причем в середине XIX в. неред-
ко применялся способ выжигания срублен-
ной растительности. На «перелогах» сеяли 
3–4 года, затем давали отдыхать несколько 
лет и вводили в трехпольный севооборот 
либо вовсе забрасывали под лес [Список на-
селенных мест, XIV, с.XXIII]. 

Итак, ведущей системой земледелия в 
крае в пореформенное время была паровая. 
При должном удобрении пашни трехполья 
позволяли получать стабильные урожаи 
хлебов со сравнительно малыми затрата-
ми. Однако демографические, социально-
экономические и политические условия: 

увеличение плотности населения31, значи-
тельное перераспределение земли в поль-
зу казны в ходе реформы 1866 г., массовое 
обнищание крестьянства и т.п., во второй 
половине XIX в. поставили существование 
паровой системы земледелия традицион-
ного вида в неблагоприятные условия. На-
ступал так называемый «кризис трехполья»: 
истощение пашни при недостаточном удо-
брении, сопровождавшееся снижением пло-
дородия почвы и, как следствие, падением 
урожайности. Уже в конце 60-х гг. ХIХ в. от-
мечалось, что в Казанской губ. паровая сис-
тема земледелия изживает себя [Вечеслав, 
1870, с.2]. Если ранее поддерживать плодо-
родие в какой-то мере удавалось, периоди-
чески забрасывая пашни трехполья в пере-
лог, то во второй половине XIX в. последние 
остатки залежей и перелогов быстро исче-
зают. Единственный выход из кризиса кре-
стьяне видели в увеличении распашки за 
счет других угодий – выгонов и сенокосов, 
что, в конечном счете, уменьшало кормо-
вую базу животноводства с вытекающими 
из этого последствиями. Радикальное ре-
шение проблемы – введение улучшенных 
севооборотов и плодосмена, многополья и 
т.д. – сдерживалось принудительным деле-
нием полевого надела общества на тради-
ционные три клина и экономической слабо-
стью большинства татарских крестьянских 
хозяйств. Малоземелье и кризис трехполья 
приводили к далеко идущим последствиям. 
Не имевшие возможности прокормиться и 
платить налоги со своих наделов, крестья-
не все чаще были вынуждены обращаться к 
другим видам хозяйственной деятельности: 
ремеслам, отходничеству и т.д.

Сельскохозяйственные полевые культу-
ры – зерновые, бобовые и технические – со-
ставляли собственно предмет земледельче-
ского производства крестьянина. Структура 
и динамика посевов озимых и яровых куль-
тур различались территориально, у татар – 
в зависимости от почвенно-климатических 
ус ловий, биологических особенностей рас-
тений, применявшихся систем земледелия, 
экономического положения крестьян, конъ-
юнктуры хлебного рынка и других причин.

31 В Казанской губ. с начала XVIII в. по начало 
ХХ в. плотность населения возросла в 5 раз.



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 279

Татарские кре-
стьяне в середине 
XIX – начале XX в. 
на своих полях воз-
делывали следующие 
продовольственные и 
фуражные культуры: 
озимую рожь и пшени-
цу, яровую рожь, пше-
ницу, овес, ячмень, 
гречиху, просо, полбу, 
горох, чечевицу, вику; 
прядильные культу-
ры – лен и коноплю, 
а также технические – 
подсолнечник, мак; кормовые – тимофеевку, 
клевер, эспарцет и т.д.

В озимом поле губерний лесной и ле-
состепной зоны Поволжья и Приуралья 
крестьянами возделывалась почти исклю-
чительно озимая рожь (көзге арыш), что 
соответствовало господствовавшему здесь 
трехполью. Сборы озимой ржи в Вятской 
губ. составляли 53,9% к общему сбору хле-
бов; в Нижегородской – 58,7%; в Пензен-
ской – 60,9%; в Казанской губ. – 61,0%, что 
составляло максимум по Европейской Рос-
сии [Кулябко-Корецкий, 1903, с.11]. Харак-
терно, что посевы ржи были наибольшими 
у татарских крестьян.

Основной культурой в яровом поле был 
овес (солы): в Вятской губ. в 1900 г. под 
овсом находилось 35,8% всех посевных 
площадей, в Пермской – 35,1%, в Казанской 
– 28,8% [Мордвинкина, 1960, с.343–344]. И 
у татарских крестьян региона овес преобла-
дал в яровых посевах; не случайно яровое 
поле у них называлось солы басуы («овся-
ное поле»). Широкому распространению 
посевов овса в крае в середине XIX – начале 
XX в. способствовала особая его неприхот-
ливость к плодородию почвы, что выгодно 
отличало овес от многих других культур. 
Значительные размеры посевов овса в По-
волжье и Приуралье обусловливались и 
большим спросом на него как на фураж в 
условиях Сибирского тракта с множеством 
подвод [Список населенных мест, ХХХI, 
с.CCXCIХ], а гужевым извозом особенно 
активно занимались татары. 

В юго-восточных уездах края в значи-
тельных масштабах возделывалась пшеница 

(бодай): в Оренбургской губ. в конце ХIХ в. 
пшеница составляла 52,6% сборов всех хле-
бов [Кулябко-Корецкий, 1903, с.14], причем 
площади посевов этой ведущей экспортной 
культуры России непрерывно возрастали. 
Но возделывание требовательной к агро-
культуре пшеницы было под силу преиму-
щественно состоятельным хо зяевам, имев-
шим качественный пахотный инвентарь, 
достаточное количество скота и рабочих 
рук. Отсутствие же пшеницы на своих полях 
крестьяне Среднего Поволжья объясняли 
примитивной пахотой сохами, отсутствием 
зяби и т.д. Поэтому в Оренбургской губ. по-
севы пшеницы были главным образом у за-
житочных татар-казаков.

Ячмень (арпа) более выращивался в се-
верных лесных районах: в 1913 г. в Перм-
ской губ. он занимал 10,2% посевных пло-
щадей яровых культур, в Вятской – 13,9% 
[Статистика Российской империи, 1914. В 
% пересчитано нами. – Н.Х.]. А в татарских 
деревнях Красноуфимского у. Пермской 
губ. в конце 80-х гг. ХIХ в. посевы ячменя 
занимали до 20% всех площадей [Статисти-
ка Российской империи, 1914].

Почти повсеместно татарские хлебопаш-
цы возделывали гречиху (кара бодай).

Полбу (борай) татары в больших мас-
штабах выращивали в Предволжье, Южном 
Предкамье, Закамье, Приуралье. Можно с 
определенностью говорить о приверженно-
сти татар к этой культуре. В Елабужском у. в 
1888 г. ее посевы составляли у татар 11,3% 
ярового поля, у русских крестьян – 6,4%, у 
удмуртов – 4,6% [Материалы по статистике, 
т.4, с.54]. Не случайно мордва называла пол-

Татарские крестьянские избы. Казанская губ. 
Фото В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в. 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья280

бу «татарским хлебом» [Якубцинер, 1965, 
с.83]. Полба была непременным продуктом 
обрядовой каши крещеных татар, сохраняв-
ших немало архаичных черт в своей куль-
туре.

Посевы проса (тары) особенно были 
распространены в юго-западных и западных 
районах: в Симбирской губ. в конце XIX в. 
просо давало 6,5% всех сборов; в Саратов-
ской – 6,8%; в Пензенской – 8% [Кулябко-
Корецкий, 1903, с.23]. У татарских кре-
стьян Елатомского у. Тамбовской губ. или 
Петровско го у. Саратовской губ. размеры 
посевов проса нередко превосходили пло-
щадь любой другой яровой культуры. Просо 
отличала высокая урожайность, достигав-
шая сам-60–70. Но эту требовательную к чи-
стоте полей от сорняков и структуре почвы 
культуру возделывали, главным образом, на 
залежах и перелогах, с сокращением кото-
рых к концу XIX в. посевы проса во многих 
татарских деревнях уменьшились.

В очень небольших масштабах в отдель-
ных деревнях Поволжья татары выращива ли 
яровую рожь (язгы арыш). По урожайности 
она значительно уступала озимой ржи, что 
и обусловило ее скромное место в структуре 
посевов. В то же время яровую рожь охотно 
возделывали на Урале и в Зауралье, где кли-
матические условия и рельеф местности не 
позволяли возделывать озимые культуры.

Горох (борчак) и чечевицу (ясмык) вы-
севали по всему региону. Горох – более 
урожайная культура, а чечевица – засухо-
устойчивая. К началу XX столетия в связи с 
общим сокращением крестьянских наделов 
и ухудшением качества земель площади по-
севов гороха и, особенно, чечевицы умень-
шились [Сельскохозяйственная статистика, 
1859, с.163].

Типичным для полунатурального кре-
стьянского хозяйства было возделывание 
прядильных растений – льна (җитен) и ко-
нопли (киндер аш). Культура льна тяготела 
к северным лесным и лесостепным уездам, 
а конопли – к южным и юго-западным рай-
онам. Посевы этих растений нередко до-
стигали значительных размеров. Во второй 
половине XIX – начале XX в. посевы льна 
и конопли из-за распространения в деревне 
фабричных тканей несколько сократились. 
Лишь у татар-кряшен, в большей степени 

сохранявших традиционный быт и черты 
натурального хозяйства, посевы этих куль-
тур до начала XX в. не утратили своего бы-
лого значения.

Конопля и лен использовались крестья-
нами и как масличные культуры. Однако 
в этом качестве они значительно уступали 
подсолнечнику (көнбагыш), который в не-
больших количествах выращивался во мно-
гих деревнях региона (для употребления в 
пищу семечек). И лишь татары Чистополь-
ского у. Казанской губ., Стерлитамакско го у. 
Уфимской губ., Орского у. Оренбургской 
губ. возделывали подсолнечник в промыш-
ленных целях как техническую (маслич-
ную) культуру для сдачи на близлежащие 
маслозаводы. Особенно значительны были 
размеры посевов подсолнечника у татар-
ских хлебопашцев Саратовской губ. и юж-
ных уездов Самарской губ. 

Предпринимались отдельные попытки 
разведения и другой технической культуры 
– мака (мəк). Крещеные татары, в отличие от 
татар-мусульман, разводили табак, особен-
но в Западном Закамье. В редких случаях в 
начале XX в. татары начинали выращивать 
кормовые травы: тимофеевку, эспарцет, лю-
церну, клевер. Занимались этим почти ис-
ключительно зажиточные крестьяне, обыч-
но хуторяне.

Подготовку почвы под пашню татарские 
крестьяне проводили с помощью плугов, 
сох и их разновидностей, а также борон.

Во второй половине XIX – начале XX в. 
наиболее употребительным пахотным ору-
дием татарских земледельцев в губерниях 
Поволжья и во многих уездах Приуралья 
была соха (сука), поскольку она более все-
го соответствовала старопахотным мягким 
пашням трехполья. Она отличалась универ-
сальностью (применялась для собственно 
пахоты, запахивания навоза и семян, окучи-
вания и т.д.), была посильна для маломощ-
ной крестьянской лошади и относительно 
дешева, но и пахала неглубоко, что приво-
дило к появлению сорняков на полях. 

В крае издавна применялся деревянный 
плуг-сабан, причем современники не без 
оснований называли его «татарским» [Ха-
ликов, 1995, с.50, 56]. Автор известных ра-
бот о современных ему пахотных орудиях 
Г.В.Фирстов отмечал: «Сабан распространен 



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 281

преимущественно между земледельцами-
татарами Оренбургской, Симбирской, Сара-
товской, Астраханской губерний и частию 
Казанской» [Фирстов, 1854, с.208]. Это было 
тяжелое орудие, требовавшее многочислен-
ной, в 4–6 голов, упряжки лошадей или во-
лов. Поэтому в середине XIX – начале XX в. 
агач сабан был распространен, главным 
образом, у татар в уездах Южного Приура-
лья и Зауралья, где еще бытовала залежно-
переложная система земледелия. 

В Приуралье и Зауралье в 60–80-е гг. 
XIX столетия получили распространение 
так называемые полусабаны или «колесу-
хи». У зауральских татар подобные орудия 
известны под названием агач сука. Они от-
личались небольшими размерами и более 
совершенным устройством корпуса и рабо-
чих органов. 

К рубежу XIX–XX вв. сначала в Приу-
ралье, а затем и в Поволжье в хозяйствах 
татар-казаков, у зажиточных крестьян стали 
появляться кустарные и фабричные сталь-
ные плуги [Алов, 1900, с.53; Труды, 1884, 
с.110].

Еще одним типом пахотных орудий, рас-
пространенных во второй половине XIX в. 
преимущественно в восточных уездах края, 
были косули и сохи-односторонки. Возник-
шие в результате эволюции плугов и сох, 
они были приспособлены для обработки 
всех видов почв.

Для выравнивания пашни за плугами и 
сохами и укрывания посеянных семян пред-
назначались бороны (тырма, себерке). У та-
тарских хлебопашцев предкамских уездов 
еще встречалась плетеная борона. Но по-
всеместно в середине XIX – начале XX в. 
господствовала деревянная рамная борона. 

Следует отметить, что на территориаль-
ное распространение и количество более 
совершенных орудий оказывали влияние 
не только почвенные условия, но и степень 
экономической состоятельности хлебопаш-
цев: железные плуги, бороны и т.п. имелись, 
главным образом, в зажиточных хозяйствах 
[ГАКО, ф.957, оп.1, ед.хр.38б, табл.]. 

В уборке хлебов и сенокосе у татар уча-
ствовали и мужчины, и женщины. Но если 
серпом жали и те и другие, то косили хлеба 
и сено, главным образом, мужчины. Увязы-
вание снопов считалось работой женщин и 
подростков.

В середине XIX в. в страду основным, а 
в некоторых районах расселения татар в По-
волжье и единственным способом была жат-
ва серпом озимых и яровых хлебов. Наряду 
с этим горох, чечевицу, гречиху часто коси-
ли. Несколько иная картина складывалась 
в южных и юго-восточных губерниях, где 
хлеба убирали серпом, а при значительных 
посевах или неурожае – и косой, причем по-
следний способ все более распространялся. 
Поэтому в конце XIX – начале XX в. коса 
уже применялась для уборки озимой ржи в 
некоторых уездах Предволжья; а в Закамье, 
Нижнем Заволжье, Башкирском Приуралье 
косьба озимых становилась бытующим яв-
лением. Еще шире стали использовать косу 
для уборки яровых хлебов, овса, ячменя, 
пшеницы [Халиков, 1995, карты 14–16]. 

Наряду с традиционными ручными спо-
собами жатвы в начале XX столетия в за-
житочных хозяйствах юго-восточной зоны 
развития товарного земледелия началось 
внедрение машинной уборки урожая. Од-
нако в большинстве татарских деревень до 
1917 г. из-за высокой стоимости различные 
жатки, лобогрейки, сноповязки и т.п. были 
единичными.

В силу климатических особенностей 
По волжья и Приуралья – нередкие дожди 
во время страды, продолжительная сырая 
осень и т.д. – снопы нужно было предвари-
тельно сушить на поле. Часто сжатые впро-
зелень хлеба, чтобы избежать осыпания 
зерна или из-за сокращенных сроков убор-
ки, приходилось оставлять в поле на дозре-
вание. Наконец, многие крестьяне не имели 
возможности или необходимости обмола-
чивать урожай сразу по окончании жатвы. 
Этими и другими причинами объясняется 
укладка снопов в клади различной формы 
на поле и на гумне при усадьбе. 

Из способов сушки снопов на поле вы-
делялся такой характерный для лесной зоны 
(у татар Вятской и Пермской губерний) тип, 
как сушка на основании из жердей или на 
сухих сучковатых деревцах. Значительно 
чаще сооружали и территориально шире 
применяли специальный остов из жердей в 
форме изгороди или шалаша, конического 
чума (шəш, шəше). Так поступали со снопа-
ми любых культур в сырую погоду, но чаще 
сушили овес, просо, бобовые культуры, а 
также сено. 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья282

В климатических условиях Поволжья и 
Урала в большинстве случаев перед обмо-
лотом проводилась дополнительная сушка 
снопов с помощью огня. Для этого у татар-
ских хлебопашцев существовали овины-
шиши и срубные овины, изредка риги. Ма-
лоимущие крестьяне часто сушили снопы в 
протопленной бане.

Зерно сушили в бане, в избе, на солнце, 
наконец, в специальной зерносушилке. В 
частности, в описании Елабужского у. Вят-
ской губ. в конце XIX в. отмечалось, что та-
тары Терсинской вол. сушили зерно на пе-
чах в избах и банях. Так поступали во всем 
регионе, за исключением населения юго-
восточных районов края, где зерно обычно 
сушили на солнце на разостланной кошме, 
пологе, рогоже. С конца XIX в. стали появ-
ляться специальные зерносушилки. Внеш-
не они напоминали срубный овин. Внутри 
зерносушилки устанавливали печь, над ко-
торой натягивали металлическую сетку для 
просушиваемого зерна. 

В земледелии татар существовали раз-
личные способы и приемы обмолота сно-
пов: ручная молотьба (цепом, хлестаньем, 
оббивкой); молотьба с использованием 
лошадей (топтание копытами, обмолот ко-
лесами телеги, молотильным катком или 
молотильной доской); машинная молотьба 
с помощью ручной, конной или паровой мо-
лотилки.

Из всех разновидностей обмолота сно-
пов у поволжских татар во второй половине 

XIX – начале XX в. преобладала 
молотьба цепом (чабагач белəн 
сугу). Данный способ домини-
ровал в лесной и лесостепной 
зонах расселения народа [Хали-
ков, 1995, карты 21, 22]. Лишь в 
юго-восточных степных райо-
нах края молотьба цепом усту-
пала место другим способам 
обмолота снопов. Так, в Хва-
лынском у. Саратовской губ. во 
второй половине XIX в. цепом 
молотили редко, обычно – с ис-
пользованием лошадей. Ареалы 
способов молотьбы в Самар-
ской губ., далеко протянувшей-
ся с севера на юг, менялись по 
мере продвижения из лесостеп-

ной в степную зону. Если в северных уез-
дах губернии (Ставропольском, Самарском 
и, преж де всего, Бугурусланском) не только 
рожь, но и другие хлеба обмолачивали це-
пом, в Бугульминском и Бузулукском уездах 
во многих деревнях и хозяйствах цепами мо-
лотили рожь и некоторые яровые культуры, 
то в южных Николаевском и Новоузенском 
уездах цепами почти не пользовались.

С продвижением далее на восток, в Орен-
бургском и Орском уездах Оренбургской 
губ., во многих татарских деревнях начиная с 
середины XIX в. цепь стал выходить из упо-
требления. На рубеже XIX–XX вв. молотьбу 
цепом несколько потеснили другие эффек-
тивные методы: молотьба посредством катка 
и, особенно, механической молотилки. 

Широко распространенным у татарских 
хлебопашцев был обмолот с использовани-
ем лошадей – ат басып сугу, таптау [Ха-
ликов, 1995, карты 21,22]. Так, в Предкамье 
и Окско-Сурском междуречье при помощи 
топтания копытами лошадей молотили бо-
бовые культуры, гречиху. В Закамье, Ниж-
нем Заволжье и Приуралье топтанием об-
молачивали не только горох и гречиху, но и 
овес, полбу, пшеницу, причем, чем дальше 
на юго-восток, тем в бóльших масштабах. 

В начале XX в. в хозяйствах зажиточных 
татарских хлебопашцев, особенно в Ниж-
нем Предволжье, Пермском Приуралье и 
Зауралье, стали появляться механические 
молотилки. По способу привода молотилки 
делились на ручные, конные и паровые. Од-

Правка косы. Татарское хозяйство. Кон. XIX – нач. ХХ в.



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 283

нако молотилки стоили дорого 
(в среднем 65–100 руб. в конце 
XIX в.), что препятствовало их 
широкому распространению. 

Обычно при благоприятных 
обстоятельствах (достаточное 
количество хлеба, экономиче-
ская состоятельность крестьян 
и т.п.) молотили зимой, в фев-
рале – марте. Это время было 
относительно свободным от 
прочих хозяйственных работ, да 
и молотьба шла успешнее, по-
скольку в морозные дни зерно 
легче отделялось от колоса.

Основные способы молоть-
бы в агрокультуре татар возник-
ли в различное время. С определенностью 
можно утверждать, что молотильный каток 
стал применяться у татарских хлебопаш-
цев в основном во второй половине XIX 
– начале XX в. Механические молотилки 
появились у них в начале ХХ в., преимуще-
ственно в 1910–1914 гг.  О времени возник-
новения других способов молотьбы можно 
судить лишь предположительно. Молотьба 
оббивкой и хлестаньем (древнейшие виды 
обмолота снопов, характерные для ранних 
этапов земледелия многих народов) суще-
ствовала у предков татар, по-видимому, в 
отдаленные времена. Н.И.Воробьев, напри-
мер, считал, что цеп был заимствован тата-
рами у русских, говоря о цепах «русского 
типа» [Воробьев, 1930]. Имеются веские 
основания считать способ обмолота топта-
нием лошадьми традиционным для поволж-
ских татар [Рычков, 1767; Липинский, 1868, 
с.377]. В целом же традиция молотьбы с ис-
пользованием лошадей восходит к земледе-
лию многих народов Средней Азии, Казах-
стана и Кавказа.

Важная агротехническая операция, сле-
дующая за молотьбой, – веяние зерна (суы-
ру). Для очистки от семян сорняков, мяки-
ны, мелкого сора и пыли зерно провеивали 
лопатой, ведром, решетом (ситом), веялкой. 

Для переработки собранного урожая на 
муку и крупу служили мельницы и крупо-
рушки, использовавшие энергию воды, ве-
тра, пара и т.п., а также приводившиеся в 
движение животными и человеком.

Основными типами мельниц у татар в 
регионе были ротационные водяные (су 
тегермəне) и ветряные (җил тегермəне) 
мельницы; крайне редко использовались 
мельницы, работавшие на энергии пара, не-
фтяном топливе или электричестве. Боль-
шинство крупных мельниц имели особые 
приспособления для переработки зерна в 
крупу. Наряду с этим сооружали специаль-
ные конные крупорушки.

Ветряные мельницы сооружались там, 
где отсутствие подходящих рек не позволя-
ло строить водяные мельницы. Например, 
в Казанской губ. малопроизводительные 
ветряные мельницы с 1–2 поставами встре-
чались только в безлесных и безводных ме-
стах. Этот же тип мельниц господствовал 
в Зауралье из-за почти полного отсутствия 
рек вблизи татарских деревень (приозерный 
тип расселения). В Челябинском, Троицком 
и Верхнеуральском уездах Оренбургской 
губ. в татарских деревнях ветряных мель-
ниц было почти втрое больше, чем водяных. 
В то же время в Шадринском у. Пермской 
губ. из-за господствующих сильных ветров 
их не было совсем [Халиков, 1995, карта 25]. 
Водяные мельницы более характерны для 
лесной зоны; татарские крестьяне сооружа-
ли их в обильных реками и ручьями Перм-
ской и Вятской губерниях [Шестаков, 1859, 
с.118; Кор, 1861, с.525]. Широкому распро-
странению водяных мельниц в Заволжье и 
Приуралье, помимо довольно густой речной 
сети, способствовали развитие товарного 
земледелия и потребность в более мощных 

Мельница в татарской деревне  в Уфимской губ. Фото нач. ХХ в.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья284

и производительных мельницах [Общие 
сведения об Оренбургской, 1891]. 

Для помола зерна в муку или руше-
ния в крупу повсеместно, почти в каждом 
дворе, применяли ручные мельницы (кул 
тегермəне) и крупорушки-ступы (киле). 
Жернова мельниц изготавливали из дерева, 
в Приуралье – из камня. 

Зерно и муку, крупу татары Поволжья и 
Урала хранили, главным образом, в срубной 
клети (келəт) и кладовой (амбар) – та же 
клеть, но более крупных размеров и с широ-
кой двустворчатой дверью. 

Итак, земледелие поволжских татар в 
середине XIX – начале XX в. характеризо-
валось многообразием проявлений агро-
культуры. Оно соответствовало сложной 
социально-экономической структуре татар-
ского сельского общества периода развития 
и распространения капитализма в россий-
ской деревне при сохранении многочислен-
ных феодальных пережитков. Этим опре-
делялось одновременное существование 
передовых для своего времени систем зем-
леделия, посевов ценных, ориентированных 
на рынок полевых культур, новейших зем-
ледельческих орудий и рутинных элементов 
сельского хозяйства. Заметно различались 
приемы земледелия и агротехника у раз-
личных социальных групп татарского насе-
ления: бывших государственных крестьян, 
однодворцев, казаков и т.д.

Агрокультура 
поволжских татар 
на обширном про-
странстве Волго-
Уральского ре-
гиона отличалась 
разнообразием ее 
компонентов. Одна 
из главных причин 
этого – неравно-
мерность развития 
капитализма в от-
дельных районах 
края, ориентация 
капитала на различ-
ные отрасли хозяй-
ства (зем леделие, 
скотоводство, про-
мыслы и т.п.). Этим 
объяснялось ин-
тенсивное распро-

странение торгово-предпринимательского 
земледелия в юго-восточных и восточных 
уездах региона или застой в земледельче-
ской технике в западных и северо-западных 
районах расселения татар.

Другая важнейшая причина многооб-
разия элементов и явлений агрокультуры 
народа – локальные особенности экологи-
ческой среды районов Поволжья и Урала. В 
результате активных миграций последних 
столетий крестьяне оказывались в новых 
физико-географических условиях, заметно 
отличавшихся от прежних мест обитания. 
Навыки и традиции агрокультуры приспо-
соблялись к иной экологической среде либо 
претерпевали коренные изменения. Меня-
лись системы земледелия и набор возделы-
ваемых культур; на смену традиционным 
пахотным орудиям и способам переработки 
урожая приходили другие, более соответ-
ствующие новым почвенно-климатическим 
условиям. Так сложились зональные и рай-
онные особенности агрокультуры татар. 
Особенно рельефно просматривались раз-
личия в земледелии и земледельческой тех-
нике в лесной и степной зонах Поволжья и 
Урала; лесостепная полоса была местом ак-
тивного контактирования лесных и степных 
агрокультурных традиций.

Велика была и роль инноваций в агро-
культуре татар, особенно влияние земле-
дельческой культуры русского крестьян-

Ручная мельница. Уфимская губ. Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в.



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 285

ства. Многовековое совместное проживание 
в крае и активные хозяйственно-культурные 
контакты способствовали проникновению в 
практику земледелия татар новых пахотных 
орудий (соха-односторонка, косуля), а также 
орудий и сооружений для обработки урожая 
(коса-литовка, цеп, срубный овин, рига и 
др.). В свою очередь, земледельцы других 
национальностей перенимали многие ра-
циональные элементы татарской агрокуль-
туры. 

При всем сходстве земледельческих 
культур народов Поволжья и Урала в соот-
ветствующей практике татар сохранился 
ряд самобытных черт: предпочтение, отда-
ваемое полбе и чечевице, плугу-сабану, мо-
лотьбе лошадьми; бытование таких кладей 
снопов, как чүмəлə или кибəн. Повсемест-
ное распространение этих и некоторых дру-
гих компонентов агрокультуры у различных 
территориальных или этнических подразде-
лений народа, наряду с историческими фак-
тами, свидетельствует о древних традициях 
земледелия поволжских татар.

Огородничество и садоводство. Ого-
родничество и садоводство у сельских та-
тар в середине XIX – начале XX в. имело 
второстепенный характер и предназнача-
лось, прежде всего, для удовлетворения 
собственных нужд крестьянской семьи. В 
единичных случаях продукция предназна-
чалась для рынка. В целом же и огородни-
чество, и садоводство у татарских крестьян, 
как, впрочем, и у других народов Повол-
жья и Урала, было не в лучшем состоянии 
[Историко-статистический обзор, 1883, т.1, 
с.7; Пашкевич, вып.X, с.206].

Так, в середине XIX в. М.Лаптев отме-
чал, что татары Казанской губ. не очень лю-
бят разводить овощи [Лаптев, 1861, с.286]. 
Почти то же сказано о татарах Уфим-
ской и  Оренбургской губерний [Военно-
статистическое обозрение, т.IV, ч.2, с.53]. 
Описания конца XIX – начала XX в. во мно-
гом вторят предшествующим: «... у татар он 
(картофель в Казанской губ. – Н.Х.) состав-
ляет почти единственное возделываемое 
огородное растение, если не считать луку, 
которому отводят самые ничтожные участ-
ки» [Материалы для сравнительной, вып.6, 
с.132]. Развитие этих отраслей в немалой 
степени зависело и от экономической состо-
ятельности домохозяев. Так, А.Липинский 

отмечал, что татары «...особенно зажиточ-
ные, занимаются огородами с большим ста-
ранием и самые овощи их весьма разноо-
бразные» [Липинский, 1868, с.423].

Овощи выращивали на приусадебном 
участке (ындыр, бакча), в редких случа-
ях – на яровом поле. Обычно это были 2–3 
культуры и далеко не во всех хозяйствах 
конкретного населенного пункта. Лишь 
в отдельных деревнях татар огородниче-
ство приобретало заметные размеры, имея 
место в половине и более дворов и иногда 
обслуживая близлежащие рынки. Почти 
полностью отсутствовало овощеводство 
в приуральских уездах. Здесь выделялись 
лишь татары-нагайбаки Зауралья, которые 
все овощи – морковь, свеклу, капусту, редь-
ку, лук – получали со своих огородов [Орен-
бургский листок, 1878, №45].

Из возделывавшихся овощей наиболее 
распространенными были лук (суган), огур-
цы (кыяр), капуста (кəбестə). Последнюю 
нередко на зиму консервировали (солили, 
квасили). Из других овощей, преимуще-
ственно в лесной и лесостепной зонах, вы-
ращивали морковь (кишер), свеклу красную 
(кызыл чөгендер) и, реже, белую сахарную 
свеклу (ак чөгендер), редьку (торма), брюк-
ву (гəрəнкə), чеснок (сарымсак). В Приура-
лье и Зауралье культивировали хрен (керəн). 
В остальных районах это растение счита лось 
злостным сорняком. Молькеевскими кря-
шенами в Цивильском у. Казанской губ. вы-
ращивался хмель (колмак), предназначенный 
для изготовления пива; при необходимости 
также использовался дикорастущий хмель. В 
Красноуфимском у. Пермской губ. в отдель-
ных деревнях встречалась фасоль (кара бор-
чак). Эпизодически высевался мак (мəк).

Почти повсеместно, кроме северных и 
юго-восточных районов расселения татар, 
выращивалась тыква (кабак). Причем зача-
стую это было, за исключением картофеля, 
единственное огородное растение.

Почти во всех татарских селениях лес-
ной и лесостепной зон, по возможности в 
поле, реже – в огороде, возделывали репу 
(шалкан). Она обычно открывала севообо-
рот на расчищенных из-под леса участках 
(ышна җире). В Осинском у. Пермской губ. 
у татар сохранилась традиция сева этой 
культуры на случайных пожарищах леса, 
свидетельствующая об известном тяготении 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья286

репы к посевам на подсеке. Лишь широкое 
распространение картофеля во второй поло-
вине XIX в. потеснило посевы репы.

В степной зоне возделывались арбузы 
(карбыз) и дыни (кавын), а в самых южных 
районах – Николаевском и Бузулукском уез-
дах Самарской губ., Оренбургском и Орском 
уездах Оренбургской губ. – «эти культуры 
вытесняли все другие овощи» [Дебу, 1837, 
с.172]. А у татар-казаков бахчеводство часто 
служило и источником дохода. 

Важнейшую роль для татарского хлебо-
пашца играл картофель (бəрəңге). Совре-
менники отмечали, что картофель становит-
ся главной пищей бедняков [Труды, 1884, 
с.151]. А поскольку именно у татар неиму-
щие крестьяне составляли значительную 
часть сельского населения, то и разведением 
картофеля в Поволжье особенно отличались 
татарские хлебопашцы [Материалы для ста-
тистики, вып.IV, с.19].

Однако даже в конце XIX – начале XX в. 
распространение картофеля охватывало не 
всю территорию расселения татар в крае. 
Его разведением в основном занимались в 
Окско-Сурском междуречье, Предволжье и 
Западном Закамье. В уездах к северу, вос-
току и югу от первых районов картофель 
выращивали в незначительных масштабах, 
его посевы редко превышали 1–2 сотки. В 
Оренбургской губ., например, во второй по-
ловине XIX в. картофель еще только начал 
появляться.

Садоводство у татарских крестьян имело 
еще меньшее распространение, чем огород-
ничество. Как единичное явление садовод-
ство встречалось в Предкамье [ГАКО, ф.957, 
оп.1, ед.хр.38б, табл.]. В несколько больших 
размерах сады разводились в лесостепной 
зоне: в Предволжье, Западном Закамье, а 
также в Окско-Сурском междуречье. В от-
дельных случаях яблоки шли на продажу 
[Пашкевич, вып.V, с.164].

Из сказанного выше можно сделать вы-
вод, что садоводство и огородничество, хотя 
бы и в самых незначительных размерах, все 
же имели место у татарских крестьян.

Обеспеченность хозяйств тягловой 
силой. В крестьянском хозяйстве все было 
взаимосвязано. Нехватка и уменьшение 
площадей лугов, сенокосов и пастбищ при-
водили к недостатку кормов для содержания 

скота. Малоземелье, падежи скота и его про-
дажа для уплаты налогов, воровство скота, 
особенно конокрадство, и другие причины 
сдерживали развитие скотоводства [Сбор-
ник статистических, т.5, с.59, 60]. Пожары, 
массовые падежи скота, ставшие в ряде гу-
берний чуть ли не постоянным явлением, 
и другие бедствия превращали вчерашнего 
середняка в бедняка, имеющего недоимки. 
Одной из основных причин сокращения 
численности поголовья скота на душу насе-
ления были неурожайные годы [Материалы 
для изучения, 1880, с.100, 113]. Из-за недо-
статка кормов крестьяне были вынуждены 
продавать мелкий и крупный рогатый скот 
[Общий свод, 1896, с.473, 475]. В порефор-
менный период неурожаи повторялись через 
каждые 6–7 лет, продолжались они, как пра-
вило, два года подряд и нередко вызывали 
голодную смерть населения32. После каждо-
го такого года нужны были время и средства 
для восстановления поголовья скота. В по-
следней четверти XIX – начале ХХ в. мало-
мощные хозяйства переносили последствия 
неурожаев лишь благодаря земским и пра-
вительственным ссудам на продовольствие 
и семена, иногда и на лошадей. 

Обеспеченность лошадьми наглядно де-
монстрируют материалы переписи лошадей 
1882 г. среди бывших государственных кре-
стьян. В Казанской губ. и по количеству без-
лошадных, и по числу однолошадных тата-
ры занимали первое место (34,1% и 45,5%). 
Таким образом, в прослойку «мало обе-
спеченных» (термин земских статистиков) 
входило 79,6% хозяйств. Таких хозяйств у 
русских насчитывалось 54,6%, у чувашей 
– 45,2%, у марийцев – 44,5%. Обеспечен-
ных хозяйств (с 2 лошадьми) у татар было 
в 2 раза меньше (15,1%), чем у населения 
других национальностей. Состоятельные 
крестьяне, имевшие 3 и более лошадей, у 
татар на 100 хозяйств составляли всего 5,3, 
в то время как у русских крестьян эта цифра 
равнялась 12, у чувашей – 18, у марийцев 

32 Сильнейшие неурожаи поразили в 1872–
1873 гг. Самарскую губ., в 1877 г. – Казанскую, в 
1880 г. – Самарскую, Симбирскую, в 1883 г. – Ка-
занскую, Пензенскую, Симбирскую, в 1885 г. – 
Пензенскую, в 1891г.  – 30 губерний Европейской 
России, в 1892 г. – 15, в 1897 г. – 19, в 1898 г. – 
12, в 1901 г. – 17 губерний, в т.ч. губернии Волго-
Уральского региона [Марискин, 2004, с.75.]



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 287

– 22,1 [Общий свод, 1896, 
с.480].

В юго-восточных ма-
лонаселенных губерниях 
с плодородной почвой 
положение земледельцев 
было относительно луч-
ше. В 1900 г. в Уфимской 
губ. насчитывалось 18% 
безлошадных, 38% одно-
лошадных хозяйств, 11% 
дворов имели 4 и более 
рабочих лошадей. Обе-
спеченность тягловой 
силой в крестьянских хо-
зяйствах Оренбургской 
губ. была несколько луч-
ше, чем в Уфимской: в 
1891 г. было зафиксировано 40% безлошад-
ных и однолошадных хозяйств. Вотчинники 
намного лучше были обеспечены лошадь-
ми, чем другие группы крестьян [Усманов, 
1981, с.263, 266, 286–292].

Татарское сельское население Волго-
Камья стремилось максимально использо-
вать свои земельные наделы. Обеспечен-
ность хозяйств лошадьми оказывала большое 
влияние на уровень землевладельческого 
производства. Безлошадные хлебопашцы 
обрабатывали свои наделы и проводили сев 
с опозданием, нанимая для этого за плату 
тягловую силу, лишались удобрения для по-
лей. Во многих местах для вспашки наделов 
требовались две лошади, в таких местно-
стях, с сырой и вязкой поч вой, в положении 
безлошадного оказывался и однолошад ный 
крестьянин [Евтихиев, 1890, с.51]. 

Тяжелое экономическое положение та-
тарских хлебопашцев власти часто объяс-
няли «малою склонностью татар к земледе-
лию». Интересны в этом плане результаты 
подворных обследований земств. В конце 
1880-х гг. в Малмыжском у. Вятской губ. 
44% татарских хозяйств были безлошад-
ными, однако не ведущие хозяйство среди 
них составляли всего 3,3% [Материалы по 
статистике, т.1, с.22, 23]. В Казанской губ. 
95,5% татарских крестьянских дворов зани-
мались земледелием, а 79,6% обрабатывали 
весь надел, несмотря на то, что среди них 
безлошадные составляли 36,6%. Безлошад-
ные хлебопашцы, хотя и нанимали тягловую 

силу, однако возможности обработать весь 
свой надел не имели. «Малая склонность 
татар к земледелию» объяснялась, прежде 
всего, отсутствием рабочей лошади в хозяй-
стве [Загидуллин, 1992, с.63–65].

Животноводство. Второй после земле-
делия важнейшей отраслью хозяйства сель-
ских татар в середине XIX – начало XX в. 
было животноводство, в первую очередь 
скотоводство. Домашние животные явля-
лись источником продуктов питания (мясо, 
молоко, яйцо птицы), сырья для разнообраз-
ных ремесел (шкуры, шерсть, пух, кожи, 
кость). Лошади были основной тягловой 
силой для пахотных орудий, транспортных 
средств, служили и другим хозяйственным 
целям. Продукция животноводства, как и 
сами животные, также обладала значитель-
ной рыночной ценностью. Животноводство, 
особенно в лесной и лесостепной зонах 
края, было источником навоза – важнейше-
го средства поддержания плодородия почвы. 
Этими и другими причинами объясняется 
значение животноводства в крестьянском 
хозяйстве. 

Состав стада был характерен для осед-
лого животноводства: значительное место 
в нем в поволжских и прикамских дерев-
нях татар занимало поголовье крупного и 
мелкого рогатого скота, а также лошади. В 
юго-восточных районах края несколько воз-
растало число лошадей и овец. В единич-
ных случаях в южных уездах Самарской и 

Татарская деревня. Нижегородская губ. 
Фото М.П.Дмитриева. Кон. XIX в.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья288

Оренбургской губерний татары держали 
верблюдов. 

Еще до середины XIX в. включительно 
животноводство у поволжских татар нахо-
дилось в удовлетворительном сос тоянии. 
Но в течение второй половины XIX – на-
чала XX в. в животноводстве большинства 
татар Поволжья происходят изменения, 
причем в худшую сторону (уменьшение по-
головья скота и т.п.). Причины такого поло-
жения были различными. Прежде всего, это 
скудная кормовая база для животноводства. 
С.М.Палицын о татарах Лаишевского у. Ка-
занской губ. писал, что недостаток скота у 
них был обусловлен, главным образом, от-
сутствием кормов [Палицин, 1890, с.56]. Та-
кое положение, впрочем, складывалось для 
хозяйств крестьян всех национальностей. 
Так, при норме обеспечения лугами и выго-
нами по отношению к пашне 1:2 в Казанской 
губ. в конце XIX в. это соотношение состав-
ляло 17,6 дес. на 100 дес. пашни, а в отдель-
ных уездах и того меньше [Попов, 1898, с.9]. 
Татары вообще хуже других крестьян в цент-
ре региона были обеспечены сенокосами и 
выгонами [Материалы для сравнительной, 
вып.6, с.133; вып.7, с.175–176]. В Мензе-
линском у. Уфимской губ. в конце XIX в. до 
40% крестьянских общин были почти лише-
ны сенокосов [Бирюкович, 1903, с.9]. 

В большей части татарских сельских 
обществ малоземельных западных и цент-
ральных районов края скот в летний период 
выпасался на неудобных землях, на жни-
вье и т.д. [Материалы для сравнительной, 
вып.1, с.38]. Зимой скот довольствовался 
в основном соломой, да и той зачастую не 
хватало, так как при недостатке леса в кре-
стьянских дачах солома шла на топливо: в 
Свияжском у. Казанской губ., например, 
ею топили в 49,1% крестьянских общин, в 
Мамадышском – в 60,1%, в Казанском – в 
64,1%, в Тетюшском – в 91,5% общин [По-
пов, 1898, с.11, 12]. Скудная кормовая база 
отрицательно сказывалась на поголовье ско-
та и его качестве. К тому же экономическая 
слабость большинства татарских крестьян-
ских хозяйств не позволяла им арендовать 
пастбища, приобретать сено и фуражное 
зерно, поэтому животноводство было в худ-
шем состоянии по сравнению с крестьяна-
ми других национальностей. Зависимость 
между обеспеченностью кормами и поголо-

вьем скота в том же Малмыжском у. хорошо 
прослеживалась и в национальном аспекте: 
у татар на двор приходилось 1,1 дес. сено-
косов, у русских – 1,8 дес., у удмуртов и ма-
рийцев – 2,5 дес. Поэтому у первых на двор 
насчитывалось 1,9 гол. скота (в пересчете 
на крупный), у русских и марийцев – свыше 
3 гол., у удмуртов – 6,1 гол. [Материалы по 
статистике, т.1, с.96]. 

Острый недостаток кормов в течение 
зимнего стойлового периода, наряду с не-
обходимостью уплаты налогов и долгов, 
вызывал такое характерное для татарской 
деревни явление, как массовая осенняя про-
дажа скота, прежде всего рабочего, с приоб-
ретением его вновь по весне [Бирюкович, 
1903, с.14; Штейнфельд, 1893, с.297–298]. 
Та же причина – нехватка кормов – поро-
дила к жизни другое явление, характерное 
для татар близлежащих к Казани деревень – 
работу в городе в зимний период в качестве 
ломовых извозчиков – «барабусов» – исклю-
чительно с целью прокормить лошадь [Во-
робьев, 1953, с.63–64].

Наряду с этим, развитие капитализма в 
пореформенной России сопровождалось 
разложением натурального потребительско-
го животноводства, складыванием специа-
лизации на местах, формированием элемен-
тов, направлений, а затем и целых районов 
торгового капиталистического скотоводства 
[Смыков, 1978, с.100]. Так, в Пензенской 
губ. быстро увеличивалось поголовье овец, 
обусловленное развитием местной сукон-
ной промышленности. Много скота было у 
весьма зажиточных татар в Касимовском у. 
Но в особо значительных размерах товар-
ное скотоводство получило развитие в юго-
восточных районах края – на юге Самарской 
и Оренбургской губерний. Одна из основ-
ных причин этого – значительно лучшая 
обеспеченность сенокосами и пастбищами. 
[Военно-статистическое обозрение, т.XIV, 
ч.2, с.57]. 

Как и у всех народов края, основным 
способом содержания скота у татарских хле-
бопашцев в западных, центральных губер-
ниях, а также во многих уездах Приуралья 
был пастбищно-стойловый: с весны до осе-
ни скот выпасался на пастбище под присмо-
тром пастухов, на зиму загонялся в хлева.  В 
уездах Пермской и Уфимской губерний, в 
отдельных деревнях Предкамья встречался 



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 289

вариант вольного летнего выпаса скота без 
пастухов. В южном Приуралье и Зауралье 
бытовал пастбищно-стойловый способ со-
держания скота с элементами полукочевого 
скотоводства, а в отдельных случаях – круг-
логодичное пастбищное содержание скота 
на подножном корму.

Стойловое содержание скота зимой у 
татар в разных природных зонах заметно 
различалось. В лесной и лесостепной зонах 
животные зимовали в закрытых помещени-
ях: лошади в срубных, плетневых, каменных 
и других конюшнях (аран); коровы, овцы и 
козы – в хлевах из жердей, плетня (абзар). 
Мелкий скот нередко содержали и в загород-
ках под навесом (лапас, калда). Недостаток 
строительного леса и нужда обусловливали 
размещение скота, включая крупный, в зем-
лянках. Часто в холодные зимы малоимущие 
крестьяне стельную корову, ожеребившую-
ся кобылу и молодняк, а в сильные морозы 
и весь скот кормили и держали дома. В уез-
дах степной зоны обычно скот содержали во 
дворе без всякого укрытия, редко – в плет-
невых или саманных хлевах. 

Зимой основным кормом для скота в 
большинстве татарских деревень служила 
солома. Лошадям перед полевыми работа-
ми и перед дальней дорогой давали сено, и, 
по-возможности, овес [Попов, 1893, с.5–6;  
1898, с.31–35, 61].

Бескормица, неудовлетворительные ус-
ловия содержания, непосильная работа 
часто вызывали болезни и падеж скота. В 
немалой степени этому способствовало 
отсутствие хороших водопоев. Тяжелые 
последствия для крестьянского животно-
водства имели эпизоотии, наиболее часто 
случавшиеся в восточных губерниях края. 
Отсутствие нормальной ветеринарной по-
мощи стимулировало развитие народных 
способов и приемов лечения больного скота. 
По деревням края ходили лекари-коновалы, 
преимущественно русские крестьяне. Од-
нако этот промысел был развит и у татар 
Алатырского и Курмышского уездов Сим-
бирской губ., им занимались целые деревни 
[Мухаметшин, 1977].

Чересполосное расселение народов, тес-
ные хозяйственные контакты приводили 
к тому, что породы скота у татар мало чем 
отличались от скота крестьян края в целом. 
Домашних животных объединяло еще одно 

свойство, отмеченное в статистическом 
описании середины ХIХ в.: лошади и скот 
– простой породы [Список населенных 
мест, ХХХI, с.СССХVIII]. Племенная рабо-
та практически не проводилась. Скудность 
кормов и плохое содержание сводили на нет 
селекционную работу [ГАКО, ф.869, оп.1, 
ед. хр.39, л.56].

Лошади (ат, алаша) у татар, особен-
но в западных и центральных губерни-
ях, были преимущественно лесного типа 
[Петренко,1984]. В XIX в. их отличали 
низкорослость и слабосильность [Гуляев, 
1876, с.21]. На юго-востоке края, преиму-
щественно в Оренбурской губ., в табунах 
татар преобладали лошади монгольской или 
азиатской породы, в Европейской России 
известные как башкирские, киргизские или 
калмыцкие [Распопов, 1884, с.82]. 

В целом же, бескормица, непосильная 
работа с раннего возраста, преждевремен-
ный переход сосунков к грубому корму и 
другие причины отрицательно сказывались 
на качестве лошадей. И.Попов так описы вал 
лошадь Казанской губ.: «Здешней лошадью 
даже на легкой почве едва можно вспахать 
половину или три четверти десятины в 
день, а про подъем целины и говорить не-
чего: лошадь то и дело встает, тяжело дыша, 
да поматывает головой. Тут уже ни понука-
ния, ни даже побои не оказывают никакого 
действия» [Попов, 1894, с.3].

Нескольких пород в хозяйствах татар 
также был и крупный рогатый скот (сыер, 
үгез). Так, на западе и в центре региона 
преобладали русская и украинская породы 
молочного направления. На юго-востоке ре-
гиона, в степной зоне, была распространена 
калмыцкая или киргизская порода крупного 
рогатого скота мясного направления [По-
пов, 1891, с.16–60; 1909, с.45; Сабанеев, 
1873, с.102; Смыков, 1984, с.180].

В южных уездах Самарской и Оренбург-
ской губерний татарскими крестьянами в 
хозяйственных работах использовались 
быки и волы (үгез), а также верблюды (дөя). 
Последних было немного. Молоко верблю-
диц, как и кобылиц, шло на изготовление 
кумыса, шерсть – на производство одеял и 
сукна-армячины.

У татар преобладали овцы (сарык) т.н. 
«русской» деревенской породы, отличавши-
еся небольшим живым весом и малым вы-



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья290

ходом шерсти, что также было результатом 
плохих условий содержания. В Пензенской 
губ. татарские крестьяне держали тонково-
локнистых овец «шленской породы». В Са-
ратовской и, особенно, в южных уездах Са-
марской и Оренбургской губерний, наряду 
с русской овцой, разводили ордынских или 
башкирских курдючных овец. Татар отлича-
ло пристрастие в пище к баранине, поэтому 
поголовье овец в татарских хозяйствах всег-
да было несколько большим, чем у других 
народов края [Воробьев, 1953, с.73]. 

Козы (кəҗə) также были обычной «рус-
ской» породы. У оренбургских казаков, 
где был развит промысел по изготовле-
нию  платков, наряду с обычными козами в 
неболь шом количестве разводили пуховых 
коз. Неимущие крестьяне всех народов края 
ими заменяли коров, не имея возможности 
держать последних («коза – корова бедня-
ка»). Коз содержали и в зажиточных хозяй-
ствах, так как козье молоко не без оснований 
считалось полезным, особенно для детей 
[Воробьев, 1953, с.95]. 

Почти в каждом татарском дворе были 
куры, реже держали гусей, уток и индеек. 
Современники прямо указывали на особую 
приверженность татар к разведению птицы 
[Линдегрен, с.11]. 

Внеземледельческие занятия. В конце 
XIX – начале XX в. такие отрасли, как пче-
ловодство, охота, рыболовство уже не игра-
ли сколько-нибудь значительной роли в тра-
диционном крестьянском хозяйстве, хотя и 
сохранялись во многих деревнях татар. 

В наибольших размерах пчеловодство у 
татар в рассматриваемое время практикова-
лось в Уфимской и Казанской губерниях. 
К началу XX в. эти губернии занимали со-
ответственно второе и третье место в Ев-
ропейской России по числу ульев и пасек 
[Хабачев, 1911, с.12]. Так, в Уфимской губ. 
в конце XIX в. пчеловодством занимались в 
78% деревень, а в Мензелинском у., где та-
тары составляли значительную часть жите-
лей, – 85% дворов [Обзор Уфимской, вып.I, 
с.31–34]. Пчеловодство у татар имело место 
в Осинском и Кунгурском уездах Пермской 
губ. и в западных районах расселения татар 
[Сборник статистических, т.7; Сборник ста-
тистических, т.7, вып.1, с.202–289].

Лишь в отдельных случаях пчеловодство 
носило товарный характер, и тогда пасеки 
были весьма крупными (до 500 ульев) [Ха-
бачев, с.12].

Рыболовство у татар в Поволжье суще-
ствовало в различных промысловых формах 
и видах, с применением разных устройств и 
приемов добычи рыбы. 

Любительское рыболовство практикова-
лось во многих татарских селениях региона, 
там, где для этого были подходящие водое-
мы. А в сколько-нибудь заметных размерах 
оно существовало лишь на востоке регио-
на, на многочисленных реках Приуралья и 
озерах Зауралья. Рыболовство на Урале и 
его притоках – Илеке, Сакмаре и др. у орен-
бургских казаков-татар имело определенное 
значение, хотя по размерам сильно уступа-
ло добыче рыбы уральскими ка заками. На 
р.Илек ежегодный улов достигал тысячи 
пудов, главным образом осетра и шипа, и 
скупался приезжими купцами. Рыболовство 
в бассейне р.Урал нередко имело промыс-
ловый характер. В отличие от уральских 
казаков, рыбная ловля во владении орен-
бургских  станичников была свободной, не-
регулируемой [Исследования о состоянии, 
с.88, 93]. 

Охота в середине XIX – начале XX в. еще 
практиковалась во многих селениях татар в 
крае. Относительно много охотников-татар 
было в Приуралье и Зауралье [Материалы 
для, вып.IV, с.18, 19]. В описываемое вре-
мя объектом охоты были медведь (аю), лось 
(поши), косуля (кыр кəҗəсе), волк (бүре), 
лисица (төлке), заяц (куян), куница (сусар), 
хорек (көзəн), барсук (бурсык), белка (тиен), 
дикий гусь (кыр казы), дикая утка (кыр 
үрдəге), тетерев (көртлек), глухарь (суер), 
перепел (бедже) и другие звери и птицы.

В рассматриваемое время в Приуралье 
еще сохранялись такие древние способы 
охоты, как соколиная [Ахмаров, 1903, с.63] 
или охота на медведя с рогатиной (сəнəк).

Огнестрельное оружие у охотников-та-
тар начало появляться только к концу XIX в. 
Однако оно применялось шире, чем, скажем, 
у марийских охотников, которые в это время 
еще в значительной степени использовали 
лук и стрелы [Крюкова, 1956, с.34]; у татар 
последние к концу столетия уже абсолютно 
вышли из употребления. 



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 291

Крестьянское хозяйство татар Волго-
Уральского региона в середине ХIХ – на-
чале XX в. представляло собой комплекс 
взаимосвязанных отраслей, основу которо го 
составляло земледелие. В хозяйстве присут-
ствовали также различные виды промыслов 
и ремесел. Важное, хотя и не первостепен-
ное, место принадлежало животноводству, 
в меньшей степени были развиты огородни-
чество, садоводство, пчеловодство, охота и 
рыболовство. 

С середины XIX в. на селе происходит 
ряд значительных изменений социально-
экономического характера. Усиливаются 
имущественное расслоение и социаль-
ная поляризация татарской деревни. Ее 
немногочисленная зажиточная часть все 
более интенсивно включается в торгово-
промышленное и сельскохозяйственное 
пред принимательство, концентрируя в сво-
их хозяйствах те немногочисленные пока 
орудия и машины, улучшенные приемы 
агротехники и товарные полевые культуры, 
которые распространялись в дореволюци-
онной татарской деревне. Особенно актив но 
капиталистические отношения развивались 
в сельском хозяйстве юго-восточных и вос-
точных уездов региона, что нашло выраже-
ние в росте производства товарного хлеба и 
интенсификации скотоводства в хозяйствах 
зажиточных крестьян и татар-казаков. Дру-
гую, многочисленную часть населения та-
тарской деревни составляли малоземельные 
и безземельные, безлошадные, обедневшие 
и разорившиеся крестьяне. В центральных 
и западных губерниях региона неудовлет-
ворительное состояние дел в земледелии, 
являвшемся основой существования кре-
стьянства, усугублял «кризис трехполья». 
Поэтому сферой приложения рабочей силы 
для значительной части беднейшего кре-
стьянства являлось не столько земледелие, 
сколько сельскохозяйственная поденщина, 
неземледельческие виды промыслов, ремес-
ла. И крестьяне-середняки, всеми силами 
стремившиеся сохранить привычное земле-
дельческое хозяйство, также при малейшей 
возможности прибегали к разнообразным 
приработкам на стороне.

В хозяйстве поволжских и уральских та-
тар в середине XIX – начале XX в. преоб-
ладало пашенное земледелие. В западных 

и центральных губерниях края оно осно-
вывалось на паровой системе земледелия в 
форме трехполья, которой соответствовал 
типичный набор полевых культур, причем 
половину посевов занимала озимая рожь. 
Среди почвообрабатывающих орудий пре-
обладали соха и деревянная борона. 

Животноводство у татар, хотя и игра-
ло подчиненную по отношению к зем-
леделию роль, имело для них большое 
значение, являясь источником продуктов 
питания, сырья для кустарной промышлен-
ности, поставщиком тягловой силы и удо-
брения. Повсюду в стаде, в соответствии 
с пастбищно-стойловым способом содер-
жания скота, преобладали крупный и мел-
кий рогатый скот и лошади. В то же время 
в юго-восточных многоземельных районах 
степной зоны у зажиточных крестьян и ка-
заков скотоводство сохраняло полукочевые 
черты, в частности, табуны лошадей и отары 
овец зимой тебеневали. Садоводство у татар 
локализовалось преимущественно в Пред-
волжье, огородничество – в центральных 
уездах края, юго-восточные районы специ-
ализировались на возделывании бахчевых 
культур. Существовало пчеловодство, в т.ч. 
в Приуралье – в форме бортничества. Охота 
и рыболовство сохранялись в регионе там, 
где для этого были подходящие условия.

В середине XIX – начале XX в. в кре-
стьянском хозяйстве татар произошли из-
менения. В земледелии архаичные орудия 
и приспособления постепенно вытеснялись 
стальными плугами, жнейками, молотил-
ками, стали шире внедряться, особенно в 
юго-восточных районах, товарные зерновые 
хлеба, в чем проявлялось развитие капи-
тализма в сельском хозяйстве. Углубление 
социально-экономической дифференциации 
деревни, развитие у сельской буржуазии 
предпринимательских качеств, рост всерос-
сийского рынка и другие причины обуслови-
ли замену натурального домашнего ремесла 
кустарной промышленностью и мануфакту-
рой, а в отдельных случаях – фабрикой.

В рассматриваемый период, несмотря на 
крайне стесненные экономические условия, 
крестьянское хозяйство татар медленно, 
но неуклонно прогрессировало, что было 
характерно для пореформенной России в 
целом.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья292

§ 3. Отходничество

Наиль Халиков

Наиболее массовой – количественно и 
тер риториально – формой приработков у 
татарских крестьян было отходничество. 
Различались и его варианты: земледель-
ческий отход на летние полевые работы 
(жатву, сенокос) в юго-восточные районы 
Европейской России – в зону товарного 
земледелия; в соседние помещичьи хозяй-
ства; неземледельческий отход в города – 
чернорабочими, грузчиками, банщиками 
и т.д., а также судорабочими, извозчиками 
или на рыбные ловли Астрахани, лесораз-
работки Урала и Сибири. П.Знаменский 
отмечал: «Вследствие дурного состояния 
земледелия по татарским деревням ты-
сячи поселян отправляются ежегодно на 
разные отхожие промыслы по окрестным 
приволжским деревням и на Волгу. В Ка-
зани бедные татары берут на себя труды 
дворников, носильщиков на пристанях, 
караульщиков, поденщиков и водовоз-
ов...» [Знаменский, 1910, с.16]. Это был 
кратковременный отход, когда крестьянин 
не порывал со своим наделом и земледе-
лием и на заработки уходил, главным об-
разом, с осени до весны, в свободное от 
сельскохозяйственных работ время. Разме-
ры отходничества зависели от состояния 
урожая [Экономические записки, 1861, 
№40, c.319]. Но на рост промыслов влия-
ли не только неурожаи: в 1896 г. в Вятской 
губ. из-за хорошего урожая упали цены 
на сельскохозяйственную продукцию, что 
вызвало заметное оживление промыслов 
[Календарь... на 1898 год, с.17].

Зависимость между обеспечением зем-
лей и числом занятых сторонними, вне на-
дела, промыслами хорошо прослеживается 
на примере крестьян Бугульминского у. Са-
марской губ. В волостях со значительными 
земельными наделами (19 дес. на душу м.п. 
в Нижне-Чершелинской вол.; 30,4 дес. в 
Ивановской вол.) к дополнительным зара-
боткам прибегали 3,2–21,5% дворов татар, 
а в малоземельных обществах (5,4 дес. в 
Кузайкинской вол., 6,8 дес. в Алькеевской 
вол.) промыслами занимались более чем в 
половине дворов [Сборник статистических, 

т.5, с.31]. Часто масштабы отхода от земле-
дельческого хозяйст ва приобретали весьма 
значительные размеры: например, в Ново-
Какерлинской вол. Буинского у. Симбирской 
губ. преимущественно с татарским населе-
нием в начале XX в. различными промыс-
лами занималось до 80% семей [Подворная 
перепись, вып.4, табл.1].

По числу отходников преобладал крат-
ковременный отход: в Елабужском у. Вят-
ской губ., где проживало особенно много 
татар, в 1894 г., например, годовых паспор-
тов было взято 10,9%, на 1/2 года – 27,8%, 
а одномесячных билетов – 59% [Голубев, 
1896, с.50, 54]. Причем наибольшее число 
билетов падало на летнее время [Сборник 
статистических, т.5, с.86, 87].

Основными районами кратковременно-
го отхода (исхода) были районы, где пред-
ложение рабочих рук в силу тех или иных 
причин превышало спрос на них: губернии 
Пензенская, Симбирская, Уфимская и уез-
ды соседних губерний. Отход отсюда при-
обретал значительные размеры: в середине 
XIX в. отмечалось, что временный наем на 
косьбу и жатву в помещичьи экономии в 
огромном размере развит среди татар Буин-
ского, а также Корсунского и Алатырского 
уездов Симбирской губ. [Липинский, 1868,  
с.381]. В Самарской губ. из д.Балыклы Бу-
гурусланского у. на жатву уезжало до 70% 
мужчин, а из д.Каркали Бугульминского у. 
– все взрослое работоспособное население 
(конец XIX – начало XX в.). Шли на жатву 
и сенокос в южные районы края: из Бугуль-
минского у., например, в Бугурусланский, 
Бузулукский, Самарский уезды Самарской 
губ., в Оренбургский у. [Сборник статисти-
ческих, т.5, c.103]. 

Значительное число крестьян в зимнее 
время привлекали, особенно в лесных воло-
стях и уездах Окско-Сурского междуречья, 
Предкамья, Приуралья и Среднего Урала, 
лесоповал и последующий лесосплав. Ор-
ганизаторами промысла нередко выступали 
местные баи, покупавшие делянки леса. В 
Пермском Приуралье крестьяне подряжа-
лись рубить и сплавлять лес в заводских 



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 293

дачах. Татары Кузнецкого 
у. Саратовской губ. зимой 
рубили и вывозили лес 
для лесопромышленни-
ков, летом по рекам Ка-
даде и Суре сплавляли 
в Пензу до 200 плотов 
(«концов») по 300–500 
бревен в каждом [Чека-
лин, 1876, с.24].

Там, где имелась мест-
ная промышленность, 
татарские крестьяне ра-
ботали на близлежащих 
заводах и фабриках: из 
приказанских деревень – 
на заводах Алафузова в 
Казани, в Кунгурском у. 
Пермской губ. – на Ива-
новском и Пожаповском 
заводах, в Симбирском 
у. Симбирской губ. – на суконной фабрике 
в Ишеево, в Кузнецком у. – на винокурен-
ных заводах и т.д. К.Фукс еще в середине 
XIX в. весьма точно подметил, что «...если 
есть близко их (татар. – Н.X.) селений заво-
ды винные или поташные, тут уж всегда в 
действии татары; они подряжаются рубить 
дрова, собирают овинную и печную золу» 
[Фукс, 1840, с.28]. Крестьяне нанимались 
на заводы обычно на период с сентября по 
март.

Иной вид отходничества – достаточно 
длительный неземледельческий отход на 
шахты и заводы Урала, Донбасса, нефте-
промыслы Баку, в крупные города – Москву, 
Петербург, Киев, Ташкент и др. Такой отход, 
продолжавшийся до года и более, по суще-
ству подразумевал отрыв крестьянина от 
земледельческого хозяйства и переход его в 
ряды пролетариата (хотя обычно крестьянин 
юридически не порывал со своим сословием, 
сдавая надел в аренду, уплачивая положен-
ные налоги и платежи). Н.П.Штейнфельд 
отмечал, что татары из Казанской и Вятской 
губерний переселяются в города Оренбург-
ской губ., где занимаются торговлей, рабо-
тают плотниками, чернорабочими и т.д., а 
земледелием не занимаются почти совсем 
[Штейнфельд, 1893, с.295, прим.I]. Очень 
многие крестьяне Елатомского у. Тамбов-
ской губ. промышляли на стороне, главным 

образом рабочими и приказчиками, часто 
не возвращаясь домой по 6 и более лет. Не-
сколько сот человек отсюда же уходили на 
юг, к Черному морю, десятки – в Петербург, 
Москву, Оренбург, Бухару, на Кубань, Кав-
каз, в Сибирь [Сборник статистических, т.7, 
с.94]. Особенно развит был отход у татар Ка-
симовского у., откуда на заработки уходило 
40% мужского населения, причем 80,5% из 
них работали в сфере обслуживания прислу-
гой, лакеями, буфетчиками, официантами и 
т.д. [Сборник статистических, вып.II, с.496].

Численность отходников на протяжении 
рассматриваемого времени не была посто-
янной. Так, по Елабужскому и Малмыжско-
му уездам Вятской губ. с 1875 г. по 1894 г. 
число паспортов и отпускных билетов кре-
стьян увеличилось в 1,7–2 раза [Голубев, 
1896, с.50, 54]. Если в Казанской губ. в 
первое пореформенное десятилетие отход-
ников насчитывалось 152,6 тыс. чел., то в 
1891–1900 гг. было зарегистрировано 1478,1 
тыс. [Смыков, 1962, с.214], а на деле, вклю-
чая беспаспортных – значительно больше.

Специфическим видом отходничества в 
Поволжье и на Урале в связи с интенсивны-
ми транспортными грузопотоками, обслу-
живавшими местный рынок и транзитную 
торговлю, был гужевой извоз. О Казанской 
губ. писали, что здесь «...множество рук за-
нято извозом; в числе извозчиков (преиму-

Татарские крестьяне на базаре. Фото нач. ХХ в. 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья294

щественно ломовых) и ямщиков всей губер-
нии татары составляют целую половину» 
[Знаменский, 1910, с.16].

Много татар участвовало в судовых ра-
ботах бурлаками, грузчиками. Современник 
писал о татарах: «...на очень многих при-
станях их можно видеть в качестве гребцов 
– перевозчиков, грузчиков, крючников и, 
притом, самых лучших как по силе, так и по 
честному отношению к исполняемой рабо-
те» [Тарапыгин, с.163–164]. В начале ХХ в. 
общее число грузчиков в Волжско-Камском 
бассейне составляло 30–50 тыс. чел. [Родин, 
1975, с.184; Шубин, 1927, с.792], причем 
более или менее значительную часть со-
ставляли также татары в Казани, отчасти в 
Нижнем и других городах.

Еще один распространенный вид крат-
ковременного отходничества у татар – про-
мысловый отход крестьян-ремесленников. 
Портные, шерстобиты, скорняки, пимокаты, 
ювелиры из Казанской, в меньших размерах 
– из Симбирской, Пензенской и Тамбовской 
губерний шли в Приуралье и на Урал, до 
Шадринского у. Пермской губ. включитель-
но. Другим вариантом непродолжительного 
отходничества, распространенным у татар 
по всему региону, но обычно в пределах 
своей округи был плотницкий промысел. 
Среди татар встречались коновалы, разъез-

жавшие по всей России. В отдельных случа-
ях промысел приобретал заметные размеры: 
в д.Ломаты Ардатовского у. в начале ХХ в. 
из 1122 душ м.п. этим ремеслом занима-
лись 438 чел. [Подворная перепись, вып.3, 
табл.1].

Масштабы отхода кустарей зависели от 
степени развития местных промыслов. Со-
временники отмечали, что отходничество 
– следствие плохого состояния (из-за отсут-
ствия сырья, конкуренции и т.п.) местных 
кустарных промыслов. Поэтому отход был 
наиболее значительным из Окско-Сурского 
междуречья, Предволжья и Восточного За-
камья. Так, в начале XX в. в Мензелинском 
у. Уфимской губ. из-за отсутствия сырья для 
местных промыслов (леса были сведены) и 
неудовлетворительного состояния земле-
делия крестьяне, в т.ч. татары, основной 
доход получали от отходнических незем-
ледельческих промыслов [Миронова, 1907, 
с.72–73]. Напротив, сравнительно мало кре-
стьян уходило на заработки из Предкамья, 
где были весьма развиты местные промыс-
лы [Статистический временник, т.2, вып.3]. 
Показательно, что из д.Мемдель Казанского 
у., например, зажиточной в целом и с мно-
гочисленными промыслами, крестьяне не 
только не шли в отход, но, напротив, сюда 
приходили на работу жители окрестных сел. 

Грузчики-татары в Казанском речном порту. Фото кон. XIX – нач. ХХ в. 



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 295

К отходничеству прибегали, главным обра-
зом, неимущие крестьяне. 

Таким образом, в большинстве уездов и 
губерний преобладающими у татар, особен-
но к рубежу XIX–XX вв., становятся сель-
скохозяйственный отход: на жатву, сенокос и 
молотьбу в помещичьи экономии и степные 
районы и неземледельческий: на заводы и 
фабрики, прииски и промыслы, на лесопо-
вал и лесосплав, на реки и железные дороги, 
в города. Татарские крестьяне активно уча-
ствовали в гужевом извозе. В меньшей степе-
ни практиковались кустарные ремесленные 
промыслы: обработка дерева, кож и овчин, 
портняжный, плотницкий, ювелирный, сле-
сарный и др. Причем наблюдалась концен-
трация производства в отдельных районах: 

золотошвейного и ичижного – под Казанью, 
валяльно-войлочного и скорняжного, пор-
тновского – в Заказанье; скорняжного – в 
Касимовском у. Рязанской губ., промысла по 
плетению пуховых платков – в Оренбургском 
и Орском уездах Оренбургской губ. и т.д.

Просматривались этнические различия: 
татары Среднего Поволжья и Прикамья 
отдавали предпочтение ремесленным про-
мыслам; татары Окско-Сурского междуре-
чья – отходническим, в т.ч. на длительные 
сроки, промыслам. В целом же поволжские 
татары, находившиеся в худшем экономи-
ческом положении (в плане обеспечения 
землей, скотом), по масштабам развития от-
ходничества опережали другие народы По-
волжья и Урала.

§ 4. Кустарные ремесла и промыслы

Наиль Халиков

В социально-экономическом аспекте 
промыслы – широкое понятие, подразуме-
вающее достижение, «приискание» какой-
либо денежной, продовольственной или 
иной личной, хозяйственной выгоды. В от-
даленном прошлом промыслами могли быть 
такие традиционные занятия, как охота, ры-
боловство, бортничество, собирательство и 
др. В XIX в. у крестьян это было, главным 
образом, «промышление» экономической 
выгоды, денежных средств. Современники 
отмечали, что в татарском ауле крестьянин, 
не прибегающий к промыслам, – исключе-
ние [Труды, 1884, с.145]. Если для крестьян 
промыслы, отходнические сельскохозяй-
ственные и неземледельческие (продажа ра-
бочей силы), кустарные ремесла чаще были 
источником дополнительных приработков, 
то для мещан и других городских жителей 
податных сословий промыслы зачастую 
были основным источником средств суще-
ствования.

В рассматриваемое время ремесла, ре-
месленная деятельность существовали пре-
имущественно в виде домашнего ремесла, 
более соответствовавшего натуральному 
хозяйству феодального типа, и в форме кус-
тарных промыслов эпохи развития капита-
лизма, рыночных отношений.

Под домашними ремеслами подразуме-
вается выработка изделий в своем хозяй-
стве силами семьи, обычно из своего сырья 
и предназначенных преимущественно для 
собственного использования и потребления. 
К рубежу XIX–XX вв. домашнее ремесло и 
изделия почти исчезают, вытесняемые де-
шевой фабричной продукцией. Лишь в от-
дельных случаях домашнее ремесло еще со-
хранялось, например, ткачество у крещеных 
татар, длительное время придерживавшихся 
давних хозяйственных традиций.

Кустарные ремесла означали произ-
водство малыми или большими партиями 
продукции и изделий, от начала и до конца 
производственного цикла изготовленными в 
своем хозяйстве, из своего, или, чаще, покуп-
ного сырья, изготавливаемых по заказу или 
реализуемых на местных рынках. Кустар-
ные промыслы носили сезонный характер: 
ремесленная деятельность в зимнее время 
обычно сочеталась с сельскохозяйственны-
ми работами летом на своем наделе.

В середине – второй половине XIX в., 
а в отдельных случаях и в XVIII столетии 
в Среднем Поволжье и Прикамье (Заказа-
нье в пределах Казанской и южных уездов 
Вятской губ.) кустарные промыслы носили 
характер производственной кооперации, в 
дальнейшем перераставшей в мануфактуру.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья296

Изначально это была рассеянная ману-
фактура. Работа в кооперационной или по-
детальной форме производилась в своем 
хозяйстве и с применением своих инстру-
ментов, оборудования. Сырье, заготовки 
предоставлял подрядчик-гуртовщик. Он же 
производил оплату и обеспечивал реали-
зацию продукции. Такими были рогожно-
кулеткацкий, экипажный, ичижный и не-
которые другие промыслы и производства. 
При централизованной мануфактуре рабо-
ты производились в специальном помеще-
нии и на хозяйском оборудовании. Это были 
ткацкие, скорняжные мануфактуры в Пред-
камье, Предволжье. Занятые в мануфакту-
рах скорее были не кустарями, а наемными 
рабочими.

Рабочий день продолжался 10–12 и более 
часов. Кустари часто трудились в избе или в 
малоприспособленных помещениях, в анти-
санитарных условиях. Оплата была низкой, 
а широко привлекаемые к работе женщины 
и дети получали еще меньше.

Различались кустарные промыслы мест-
ные и отходнические. В первом случае 
производство (помещение, часто жили-
ще, оборудование и т.д.) локализовалось 
в собственном селении, городской слобо-
де. Ремесленники обслуживали соседей и 
ближайшую округу, сбывая продукцию на 
местных рынках. Такими были, например, 
рогожно-кулеткацкий, скорняжный, коже-
венный, столярный, экипажный и многие 
другие кустарные промыслы. В отход, ча-
сто дальний – в низовья Волги, на Урал, в 
Сибирь, Среднюю Азию, уходили мастера-
шерстобиты, красильщики, ювелиры, порт-
ные. Среди последних ремесленников осо-
бенно много было крещеных татар.

В промысловой деятельности имели ме-
сто порайонные и субэтнические различия. 
Местные кустарные ремесленные промыс-
лы во всех видах были особенно разви-
ты у татар в Волго-Камье. Наибольшая их 
концентрация приходилась на предкамские 
уезды Казанской и на южные уезды Вятской 
губ., отличавшихся высокой плотностью 
татарского населения, крестьянским мало-
земельем и т.д. Татары губерний Окско-
Сурского междуречья чаще отдавали пред-
почтение отходничеству, далеко не всегда 
ремесленному. В районах к востоку от Вол-

ги и Камы, в Южном Приуралье ремесла 
из-за частичной утраты в ходе переселений 
давних профессиональных традиций, не-
хватки сырья были менее развиты. Местные 
крестьяне чаще были заняты работами на 
стороне: на уборке урожая у зажиточных 
селян, в гужевом извозе, на приисках, шах-
тах и т.п. Почти не занимались кустарными 
ремеслами многоземельные татары-казаки 
и крестьяне южных уездов Оренбургской 
губ., в основе хозяйства которых было пред-
принимательское сельское хозяйство. Боль-
шинство необходимых работ здесь произво-
дили приходившие из Казанской и Вятской 
губерний татарские мастера. 

Кустарные ремесленные промыслы раз-
личались по видам используемого сырья. 
Это были обработка дерева (лесохимия, 
рогожно-кулеткацкий, веревочный, плот-
ницкий, столярный, токарный, бондарный, 
экипажный и т.п. промыслы); продукции 
животноводства (скорняжное, кожевенное, 
шерстобитное, валяльно-войлочное и др. 
дело); применение растительного сырья 
(ткацкое ремесло, портновское дело); об-
работка металлов (ювелирное, слесарное, 
медницкое дело) и минеральных веществ 
(изготовление кирпичей, резьба камня).

Много крестьян-татар было занято в лес-
ных, лесохимических промыслах, участво-
вало в обработке древесины, что соответ-
ствовало месту дерева в хозяйстве и быту 
деревни того времени.

Повсеместно, кроме безлесных южных 
степных уездов губерний Астраханской, 
Оренбургской, Самарской, были развиты 
углежжение, гонка смолы, сидка дегтя, про-
изводство скипидара и поташа. В Казанской 
губ. в 80-е гг. XIX в. насчитывалось 300 смо-
локурен, принадлежавших русским и тата-
рам. В особо больших количествах татары и 
башкиры в восточных уездах региона выжи-
гали уголь, необходимый многочисленным 
уральским металлургическим заводам. Но к 
рубежу XIX–XX столетий лесохимические 
промыслы из-за конкуренции растущей до-
бычи каменного угля, нефтяных масел и т.д. 
сокращаются [Халиков, 1998].

Заготавливали много коры, луба, лыка, 
мочала. Кора дуба потреблялась для об-
работки овчин, кожи; луб использовался 
как кровельный материал; из мочала вили 



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 297

веревки; лыко было 
сырьем для рогожно-
кулеткацкого промысла 
и плетения лаптей. 

Производство ро-
гож и кулей было осо-
бенно характерно для 
крестьян Казанской 
губ. В конце XIX в. в 
одноименном уезде в 
волостях с преимуще-
ственно татарским на-
селением было около 
1,5 тыс. таких ремес-
ленников, в Царевокок-
шайском у. – 1,6 тыс. 
мастеров. В середине 
столетия только из Ка-
занского у. в губернский город ежегодно 
для продажи поставлялось свыше 200 тыс. 
рогож и кулей, выработанных в основном 
татарскими ремесленниками [Кеппен, 1841, 
с.38]. Не случайно в низовьях Волги их на-
зывали изделиями «татарской работы».

Эти производства обычно имели харак-
тер кустарного ремесла, а в Предкамье, в 
уездах Казанской и Вятской губерний, еще в 
середине XIX столетия промысел приобрел 
характер кооперации и рассеянной мануфак-
туры. Кустари находились в полной, почти 
кабальной зависимости от посредников-
скупщиков: сдавали им готовую продукцию 
и от них же получали сырье. По существу, 
они превращались в наемных рабочих с на-
делом.

В Казанской губ. татарские мастеровые 
практически монополизировали веревоч-
ный и канатный (из липового мочала) про-
мысел. Центр производства находился в 
Казанском и Мамадышском уездах. В конце 
XIX в. промысел сокращается из-за конку-
ренции более долговечных пеньковых изде-
лий аналогичного назначения.

Заметное место в ремесленной деятель-
ности на селе занимало плетение самой ходо-
вой обуви того времени – лаптей. На уровне 
домашнего ремесла их изготовление быто-
вало почти в каждом крестьянском доме, а 
в Казанском и Царевококшайском уездах 
Казанской губ., в Белебеевском у. Уфимской 
губ. лапти плели и на продажу. Простые в 
изготовлении, дешевые и удобные в ноше-

нии «татарские»33 лапти пользовались боль-
шим спросом на заводах и шахтах Урала, на 
рыбных промыслах Каспия и др. В регионе 
было развито и плетение из лыка, ивовой 
лозы, черемуховых виц корзин, коробов, 
лукошек, мебели и других предметов для 
хозяйственных нужд и домашнего обихода. 
В Казанской губ. этим кустарным промыс-
лом было занято несколько тысяч человек, 
в т.ч. татар [Мелкая промышленность, 1911, 
с.37–38; Халиков, 1998].

Мастера-плотники, особенно из казан-
ских татар, пользовались известностью и 
уважением среди народов края. Современ-
ник заметил: «...я часто видел, что татарские 
мужики занимались строением домов в рус-
ских деревнях» [Фукс, 1844, с.9]. Они же, в 
основном, рубили избы в Тобольской губ., 
в Сибири. Столяры из татар в Казанской 
губ. занимали главное место в производстве 
ткацкого оборудования – веретен, челноков, 
берд, снабжая им все население края [Воро-
бьев, 1953, с.129–130]. Они же изготавлива-
ли простую мебель, двери и оконные рамы, 
лопаты и др. В нескольких деревнях креще-
ных татар Мамадышского у., в частности, 
ежегодно производилось до тысячи «кир-

33 Татарскими их называли из-за прямого пле-
тения (русские или мордовские лапти имели косое 
плетение, технически более сложное). Удобно было 
и то, что «татарские» лапти не различались на пра-
вую и левую ногу, при изнашивании одного лаптя 
его просто заменяли. «Русские» лапти приходилось 
менять парой.

Изготовление веревок. Нач. ХХ в.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья298

гизских дверей» для юрт [Мухаметшин, 
1977, с.53]. Токарный промысел по изготов-
лению посуды был развит в Чистопольском, 
Цивильском и, особенно, в Мамадышском 
уезде Казанской губ., где «..выделкой чашек 
занято инородческое население, главным 
образом татарское» [Косолапов, 1905, с.39]. 

Одним из наиболее развитых в крае про-
мыслов был экипажный. Спрос на телеги и 
сани возник еще в XVIII в. для обслужива-
ния нужд транспортных путей из Сибири в 
Европейскую Россию. Только в Казанском, 
Мамадышском и Лаишевском уездах в кон-
це XIX столетия насчитывалось до тысячи 
дворов ремесленников, татар и русских [По-
номарев, 1895, с.25]. Производство носило 
характер простой кооперации и рассеянной 
мануфактуры: одни мастера изготавливали 
кузова, другие – колесные пары для телег и 
тарантасов, полозья для саней или дуги для 
упряжи. Только в деревнях Верхний и Ниж-
ний Темерлик Лаишевского у. ежегодно вы-
рабатывалось до 120 тыс. дуг.

Татарские ремесленники почти не за-
нимались производством сельскохозяй-
ственных орудий. Видное место в струк-
туре кустарно-ремесленной деятельности 
занимали повсеместно распространенные 

промыслы по обработке шерсти. Шерсто-
битный и валяльно-войлочный промыслы, 
преимущественно в отходнической фор-
ме бытовали среди мастеров всего Волго-
Уральского региона: в Симбирской губ., в 
Мензелинском у. Уфимской губ., в Шадрин-
ском у. Пермской губ. В Тобольской губ. 
 этим ремеслом занимались, главным обра-
зом, переселенцы-татары из Среднего По-
волжья. Существовали центры концентра-
ции производства, такие как с.Шатрашаны 
Буинского у. Симбирской губ., где еще с 
середины XIX в. выделывали поярковые 
шляпы и валяные «сапоги» (валенки). Осо-
бенно развит промысел был в Казанской 
губ. В конце столетия в одноименном уез-
де насчитывалось около 250 дворов татар-
шерстобитов, в Мамадышском у. – 600 
дворов. В Малмыжском у. Вятской губ. вы-
делялись татарские Кошкинская, Сардык-
башская, Сизнерская волости, где выдел-
кой валенок было занято 400 чел. [ГАКО, 
ф.1280, л.133; Текущая статистика, 1898, 
с.351, 371–373]. В деревнях Мамадышско-
го, Малмыжского уездов в рассматриваемое 
время были и крупные валяльно-войлочные 
мастерские, работавшие на началах коопе-
рации, позднее ставшие мануфактурами и 
даже фабриками с числом рабочих до 60 
чел. [Пономарев, 1895, с.33]. Татарские ма-
стера достигли высокого совершенства в из-
готовлении валенок. 

Разнообразные ткани и предметы, из-
делия из них (одежда, предметы интерьера 
и т.д.) занимали в народном быту и хозяй-
стве важнейшее место. Поэтому ткачество у 
татар, в частности в середине – второй по-
ловине XIX в., существовало в различных 
формах организации: от домашнего ремесла 
до мануфактуры и фабрики. В частности, 
отмечалось, что татары Саратовской губ. 
«ткут на домах для своего употребления 
кумачи или бумажную простую ткань...» 
[Безносиков, с.146]. Однако к рубежу XIX–
XX вв. домашнее ткачество и домотканина, 
вытесняемые дешевой промышленной про-
дукцией, практически исчезают. Лишь у 
крещеных татар, чей быт сохранял многие 
черты натурального хозяйства, ткачество на 
дому еще сохранялось некоторое время.

Распространенным ремеслом был порт-
новский промысел, существовавший пре-
имущественно в отходнической форме. 

Золото-
швейка. 
Фото 
нач. 
ХХ в.



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 299

Мастера шили тулупы и другую верхнюю 
одежду в деревнях Вятской, Уфимской, 
Оренбургской губерний. Портные-татары 
были повсюду в уездах и губерниях Окско-
Сурского междуречья, Предволжья, Приу-
ралья, но особенно много их было из пред-
камских уездов Казанской губ. В Казанском, 
Мамадышском, Лаишевском уездах особен-
но активно занимались портновским делом 
крещеные татары. 

Очень развитыми были промыслы по об-
работке продуктов животного происхожде-
ния, сырья для ремесленных промыслов: 
шкур, кож, шерсти и др., изделия из которых 
находили самое широкое применение в быту, 
крестьянском хозяйстве, промышленности.

Почти в каждой деревне были скорняки, 
обслуживавшие односельчан: они выполня-
ли обработку шкур по заказу или на местный 
рынок, иногда работали на стороне в отходе. 
Только в Казанской губ. в 80-е гг. XIX в. на-
считывалось около 2 тыс. ремесленников, 
татар и русских, этой специальности [Теку-
щая статистика, 1898, с.373]. Другим цен-
тром являлся Касимовский у. Рязанской губ, 
где были сосредоточены обработка привоз-
ного из Средней Азии каракуля и выделка 
мерлушек.

Татарские мастера по праву считались 
одними из лучших в обработке кожи. Про-
мысел сосредотачивался в уездах Заказанья, 
в меньшей степени бытовал в Спасском, Чи-
стопольском уездах Казанской губ., в Вят-
ской, Самарской, Симбирской губерниях. 
Кустари работали на местный рынок, реже 
на заказ или на скупщика. Особого совер-
шенства они достигли в выработке высоко-
качественной юфти и сафьяна, известных 
далеко за пределами края как «ал-булгари».

Имел место у татар красильный промы-
сел. До появления в конце ХIХ в. анилино-
вых химических красителей, индиго, для 
окраски использовали природные средства 
и их отвары. 

Достаточно развитым был промысел по 
изготовлению сырцового кирпича для печей 
и каленого для домостроения.

В истории ремесленно-промысловой де-
ятельности татарского народа были и дру-
гие виды занятий, в большинстве случаев 
мелкие и локальные: добыча мела, камня в 
приуральских уездах и строительство там 
же каменных построек; добыча сфагнового 

мха, необходимого для конопачения срубов; 
добыча и продажа соли в Астраханской и 
Оренбургской губерниях и др.

Некоторые ремесла с разрушением го-
родской культуры народа в XVI столетии 
исчезли вовсе. Такими были стеклоделие, 
косторезное дело. Почти исчезла традиция 
каменного зодчества и мастерства, сохра-
нившаяся в немногочисленных культовых 
постройках, жилых домах Казани, Касимо-
ва и Касимовского у., в татарских слободах 
других городов, а также в богато орнамен-
тированных надгробных памятниках.

В Казанской губ. в 70-е гг. татары зани-
мали второе место после русских по числу 
занятых в ремесленных промыслах, но пре-
обладали в рогожно-кулеткацком, кожевен-
ном, портновском и некоторых других про-
изводствах. Марийцы и чуваши опережали 
русских и татар только в лесных промыслах. 
Техника и технология ремесел народов Ка-
занской и сопредельных губерний во многом 
были схожими [Бусыгин, 1966, с.178].

Кустарные ремесла и промыслы по-
волжских татар развивались неравномер-
но. Вследствие экономических причин, 
рыночной конъюнктуры, развития различ-
ных отраслей промышленности и т.д. одни 
промыслы сокращались и даже исчезали 
(лесохимический, рогожно-кулеткацкий, 
юве лирный), другие оставались на преж-
нем уровне (плотницкое и столярное дело, 
производство кирпича), третьи развивались 
(валяльно-войлочное, скорняжное, портнов-
ское, ичижно-каляпушное). Достаточно от-
четливо выделялись районы концентрации 
ремесленной деятельности: Предкамье в 
пределах северных уездов Казанской губ. 
и южных уездов Вятской губ. Здесь еще с 
XVIII в. начал складываться заказанский 
ремесленно-промышленный район с много-
численными мануфактурами, в середине 
XIX столетия уже и с фабриками. В несколь-
ко меньшей степени ремесленные промыс-
лы были развиты в предволжских уездах 
Казанской и северных уездах Симбирской 
губерний, в Западном Закамье (Спасский, 
Чистопольский, Бугульминский, Уфимский 
уезды), а также в Касимовском у. На осталь-
ной территории расселения татар преоб-
ладали отходнические промыслы, причем 
чаще неремесленные.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья300

§ 5. Татарские предприниматели и всероссийский рынок

Людмила Свердлова, Марат Гибадуллин

Рыночные реформы середины ХIХ в. 
способствовали активизации предприни-
мательской деятельности широких слоев 
российского общества. Заметно возросла 
вовлеченность в предпринимательскую дея-
тельность татарского населения России. 

О широком распространении торго-
вой деятельности среди татар Поволжско-
Уральского региона и их активной роли 
во внутренней торговле свидетельствуют 
результаты Первой всеобщей переписи на-
селения Российской империи. По нашим 
подсчетам, всего в разнообразных видах 
торговли у татар в этом регионе было за-
действовано 13892 чел. Следует обратить 
внимание на то, что, татары составляли 
7,7% от общей численности населения ре-
гиона, а доля их в торговой сфере достигала 

9,4% всех занятых в этой отрасли хозяй-
ства. Однако, если разложить эти данные 
по отдельным губерниям, то обнаружится 
неравномерное распределение лиц, заня-
тых в сфере торговли. Как видно из данных 
табл.36, наибольшую активность торговцы 
из числа татар проявляли в Уральском реги-
оне, особенно в Оренбургской, Уфимской и 
Вятской губерниях. Здесь удельный вес та-
тар, занятых в коммерции, по сравнению с 
общей процентной численностью татарско-
го населения, был весьма существенным. В 
Поволжье сложилась несколько иная кар-
тина. Своей ролью в торговле выделялись, 
в основном астраханские татары. Заметно 
меньше было число татар, занятых в сфере 
торговли, в Самарской, Саратовской и Пен-
зенской губерниях. 

Таблица 36
Распределение татарского населения, занятого в торговле, по губерниям в 1897 г. 

[Первая всеобщая, т.2, 5, 10, 14, 28, 30, 31, 36, 38, 45, табл.22; Менделеев, 1907, с.18–19, 88–89]

Губернии
Татарское 
населения в 
губернии, в %

Занято в торговле

всего
от занятых в 
торговле по 
губернии, в %

Астраханская 5,2 2036 19,8
Казанская 31,1 2818 20,1
Пензенская 6,0 926 4,6
Самарская 3,9 539 2,0
Саратовская 8,7 564 6,2
Симбирская 3,9 202 2,5
Итого: 10,4 7089 7,9
Вятская 4,1 1171 10,6
Оренбургская 5,8 2988 19,8
Пермская 1,5 1559 6,4
Уфимская 8,4 1089 12,1
Итого: 4,5 6807 11,7
Всего по 10 губерниям 7,7 13892 9,4

В Чистополе самые крупные торговые ка-
питалы из коммерсантов-татар имели инди-
видуальный предприниматель С.И.Вагапов 
(скупка хлеба, оборот 191 тыс. руб.); торго-
вый дом «К.Хабибуллин с сыном» (хлебо-
бакалейная торговля в 3 заведениях с сово-
купным оборотом 163 тыс. руб.); торговый 

дом «Бр. Исхаковы» (хлебная торговля, 5 
предприятий с совокупным оборотом 145 
тыс. руб.).

Крупным центром национального пред-
принимательства за пределами Казанской 
губ. стал Мензелинский у. Уфимской губ. 
Татарским коммерсантам и хлебопромыш-



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 301

ленникам здесь принадлежало около 20 
торговых заведений и несколько паровых 
мельниц (48%), а их совокупный оборот 
превышал 3,3 млн. руб. (43%). Самый значи-
тельный оборотный капитал имел торговый 
дом «Братья Халфины» (торговля хлебом, 
оборот более 1 млн. руб.). Предприниматель 
Г.Зайнетдинов имел 4 предприятия, в т.ч. па-
ровую мельницу с общим оборотом около 1 
млн. руб., а купец М.Саитбатталов торговал 
на 678 тыс. руб. [НА РТ, ф.551, оп.1, д.65]

Подавляющая часть татарских предпри-
нимателей входила в круг торгово-промыш-
ленной буржуазии, активно участвуя в раз-
витии национальных промыслов. На базе 
этих промыслов они и создавали промыш-
ленные предприятия, стараясь закрепиться 
в тех отраслях, где издавна главенствовали.

Во второй половине ХIХ – начале ХХ в. 
внутренняя торговля в России развивалась 
высокими темпами. Развитие железнодо-
рожного сообщения, промышленности, рас-
ширение городского хозяйства и увеличение 
численности населения в городах – являлись 
благодатной почвой для роста емкости вну-
треннего рынка, способствовавшего активи-
зации торговой жизни государства. 

Поскольку прямых данных о размерах 
торговых оборотов в пореформенной России 
не имеется, большинство авторов использу-
ют для анализа косвенные данные, а именно 
– сведения о поступлении государственных 
пошлин на право торговли, которые хотя бы 
отчасти позволяют восполнить недостатки 
отечественной статистики исследуемого 
периода. Так, по подсчетам Г.Л.Дихтяр, за 
1860–1869 гг. их было уплачено на сумму 
7,7 млн. руб., в 1870–1879 гг. – на 13,3 а в 
1880–1889 гг. – уже на 21,5 млн. руб. [Дих-
тяр, 1960, с.24], т.е. возросли за этот период 
в 2,7 раза.

Оживленная торговая жизнь кипела и в 
Поволжье. О расширении местных рынков 
и масштабов предпринимательской деятель-
ности в губерниях края можно судить по 
росту объемов грузовых перевозок. Если в 
1897 г. только по рекам Волжского бассейна 
было перевезено 678929 тыс. пуд. различных 
грузов [Россия, 1901, т.6, с.278], то в 1909 г. – 
уже 9686 тыс. пуд. [История торговли, 1913, 
т.2, вып.7, с.10], т.е. грузооборот вырос за 12 
лет на 42%. Главными торговыми центрами 

в Поволжье были города Рыбинск, Казань, 
Самара, Саратов, Астрахань. 

В пореформенный период Казань по-
прежнему оставалась одним из основных 
пунктов торговли всего Востока Европей-
ской части России, хотя и утратила значение 
торгово-промышленной столицы региона. 
Основная причина упадка экономического 
значения Казани заключалась в том, что ин-
тенсивное железнодорожное строительство, 
охватившее в конце века Поволжье и Урал, 
мало затронуло территорию Казанской губ. 
В 1897 г. протяженность железных дорог 
здесь составляла лишь 159 верст, или 4,6% 
общей длины железнодорожной сети По-
волжского района [Россия, 1901, т.6, с.292]. 
Естественно, это подрывало позиции ка-
занских предпринимателей на внутреннем 
рынке, ставило их в менее выгодное поло-
жение по сравнению с конкурентами.

Тем не менее, торговый капитал горо-
да увеличивался и укреплял свои позиции. 
Об этом свидетельствовал рост торговых 
оборотов города за пореформенный пери-
од. Если в 60-х гг. ХIХ столетия в обороте 
находилось товаров на сумму 4,8 млн. руб. 
[Памятная книжка, 1869, с.32], то в 1893 г. 
и 1897 г. торговый оборот города составил 
соответственно 33,7 и 36,8 млн. руб. [Ива-
новский, 1899, с.32], увеличившись за 30 
лет в 11 раз.

Казань являлась также цент ром сосре-
доточения татарской торговой буржуазии, 
представители которой играли заметную 
роль в экономической жизни города.

Как явствует из приведенных расчетов 
(табл.37), наиболее активно татарские ком-
мерсанты проявляли себя в торговле хле-
бо-бакалейными товарами, одеждой и обу-
вью, мануфактурой. На эти виды торговли 
приходилось в совокупности до 68% всех 
полу ченных ими свидетельств на право 
осуществления торговой деятельности. 
Для сравнения укажем, что в целом в Каза-
ни большая часть предпринимателей была 
занята в хлебобакалейной торговле (41% 
выданных патентов), в то время как свиде-
тельств на право торговли другими товара-
ми было выдано сравнительно немного.

Необходимо обратить внимание на то, 
что в некоторых видах торговли националь-
ный торговый капитал занимал господству-



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья302

ющие позиции, сосредоточив в своих руках 
значительное число торговых предприятий. 
Коммерсантам из числа татар, например, 
принадлежало 60% заведений, торговавших 
мануфактурными товарами, в т.ч. 3 из 6 за-
ведений, торговавших по первому разряду, в 
торговле сырьем и кожами – 63% предприя-
тий, включая 3 из 7 первогильдейских.

Предприниматели-татары держали в 
своих руках почти всю торговлю сырыми, 
невыделанными кожами, являясь поставщи-
ками сырья для многих кожевенных заводов 
города, контролировали рынок готовой обу-
ви, торговлю коврами.

Абсолютное большинство торговых 
предприятий татарских коммерсантов при-
надлежало к разряду мелких и средних. Так, 
свидетельств третьего разряда было выдано 
65% (по Казани – 69%), свидетельств второ-
го разряда – 33% (по Казани – 28%).

Более активное участие в торговой дея-
тельности представителей средних слоев 
национальной буржуазии объясняется тем, 
что национальный капитал постепенно вы-
теснялся из сферы промышленного произ-
водства, где к началу ХХ в. процесс кон-
центрации и монополизации уже достиг 
внушительных масштабов. Не имея возмож-
ности конкурировать с крупными капитали-
стами, прочно обосновавшимися в Казани, 
татарские предприниматели предпочитали 
вкладывать средства в сферу торговли, при-
чем весьма в ней преуспели. К тому же для 
занятия торговлей достаточно было наличия 
минимального стартового капитала, что де-

лало эту сферу предпринимательства более 
доступной для многочисленных средних и 
мелких капиталистов.

Но среди татарских коммерсантов было 
и немало крупных торговцев, обороты 
фирм которых достигали 1 млн. руб. и бо-
лее. В Казани размахом операций выделя-
лись купцы Мухаммад-Садык Галикеев и 
Мухаммад-Батретдин Апанаев, Сулейман 
Аитов, Айтугановы и др. Оренбургский ку-
пец Махмут Хусаинов имел свои торговые 
представительства не только в России, но и 
за границей: в Берлине, Константинополе и 
Кабуле. Купцы и промышленники Мусины 
из Семипалатинска наладили грузовые и 
пассажирские перевозки по всему Иртышу, 
развернули золотодобычу в рудниках Алтая 
и Восточного Казахстана. В Семипалатин-
ске, Змеиногорске, Усть-Каменогорске им 
принадлежали ювелирные магазины. Зани-
мались они и перевозкой хлеба в Россию. В 
1900 г. Мусины имели в российских банках 
2,5 млн. долларов США.

Обширную торгово-предпри ниматель-
скую деятельность развернули татарские 
коммерсанты и в других губерниях Волго-
Уральского региона и за его пределами. Так, 
в 1910 г. в Астрахани из 1268 торговых пред-
приятий 292 (или 23%) находились в руках 
татарской буржуазии города. Наибольшее 
их число было занято хлебобакалейной 
торговлей (36%), торговлей рыбой, мясом 
и фруктами (около 30%), кожей (6%) [Вся 
Астрахань, 1911]. Здесь предприниматели 
из татар также владели значительной ча-

Таблица 37
Распределение торговых свидетельств, выданных татарским 

предпринимателям Казани в 1901 г. [НА РТ, ф.98, оп.4, д.378, 380, 381]

Вид торговли
Выдано свидетельств татарским предпринимателям

Всего, в % от общего числа 
по Казани, в %

Мануфактура, сукно 15,4 60,6
Сырье, кожи, меха 9,5 63,7
Одежда, обувь, шапки 12,1 37,0
Хлеб, бакалея 34,0 16,9
Галантерея 7,0 58,6
Фрукты, яйца, рыба, птица 8,0 21,0
Чай, сахар 2,0 29,6
Прочее 12,0 7,6



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 303

стью заведений, торговавших сырьем, ази-
атскими товарами, мануфактурой, коврами, 
контролируя от 40% до 60% рынка сбыта.

Но чтобы получить полное представле-
ние о структуре национального торгового 
капитала, об основных тенденциях и осо-
бенностях его развития в пореформенный 
период, необходимо изучить данные, каса-
ющиеся задействованных у татарских пред-
принимателей в сфере торговли капиталов. 
Особо ценными в этом отношении являют-
ся сведения о размерах торговых оборотов 
всех предприятий, принадлежавших татар-
ским коммерсантам в начале ХХ в. 

Основной формой функционирования 
торгово-промышленного капитала во вто-
рой половине ХIХ в. – начале ХХ в. явля-
лись единоличные, частные предприятия, 
основанные на индивидуальной или семей-
ной формах собственности промышленни-
ков и торговцев. На их долю приходилось 
подавляющее большинство функциониро-
вавших в сфере производства и обращения 
капиталов. Например, в Казани в 1901 г. из 
всех выданных предпринимателям свиде-
тельств на право торговли 93% получили 
частные лица.

В практике коммерческой деятельности 
существовали и коллективные формы пред-
принимательства. Объединение капитали-
стов имело чрезвычайно важное значение 
для мобилизации денежных ресурсов и 
формирования крупных капиталов.

Можно выделить две основные причи-
ны, которыми была продиктована необходи-
мость консолидации ресурсов разрознен ных 
предпринимателей. Во-первых, создание 
таких объединений происходило, когда ин-
дивидуальные капиталы большинства пред-
принимателей оказывались слишком незна-
чительными по своим размерам, чтобы их 
владельцы, каждый в отдельности, могли 
организовать собственное производство. 
Во-вторых, создание компаний было обу-
словлено законами рыночной конкуренции, 
потребностью капиталистов в завоевании, 
сохранении и удержании рынков сбыта.

Основной формой коллективного пред-
принимательства, в которой существовал 
торговый капитал на рубеже веков, были тор-
говые дома (товарищества). Они существо-
вали в двух видах: как полные (открытые) 
товарищества, так и товарищества на вере.

Полные товарищества образовывались 
на основе заключения между его участ-
никами договора с целью осуществления 
коммерческой деятельности на условиях 
полной и солидарной ответственности. Это 
означало, что участники товарищества нес-
ли ответственность по обязательствам, воз-
никавшим в связи с его функционировани-
ем, всем своим имуществом, независимо от 
того, вложено оно в капитал компании или 
нет. Кроме того, в полном товариществе 
действовал принцип круговой поруки, в 
соответствии с которым каждый из товари-
щей отвечал за сделки, совершенные одним 
из компаньонов, в полном объеме [Чупров, 
1892, с.181–182].

В товарищество на вере капиталисты 
объединялись на неравных условиях. Одни 
участники такого объединения являлись 
полными товарищами и отвечали за ре-
зультаты хозяйственной деятельности всем 
своим имуществом, другие – вкладчики – 
ограничивали риск размером вложенного 
капитала. При этом право решающего го-
лоса в делах фирмы сохранялось только за 
полными товарищами, а вкладчики факти-
чески были лишены возможности управ лять 
предприятием [Чупров, 1892, с.181–182].

Торговые дома активно создавались и та-
тарскими предпринимателями-коммер сан-
тами и промышленниками. Национальная 
буржуазия видела в них возможность укре-
пления своих позиций на внутреннем рынке, 
средство, позволявшее ей успешно противо-
стоять жесткой конкуренции и соперничать  с 
более зрелой и сильной в экономическом от-
ношении буржуазией промышленно разви-
тых центров страны. Вместе с тем создание 
товариществ способствовало укреплению 
экономических связей татарских коммер-
сантов с деловыми кругами других регионов 
страны, а также с зарубежными странами, 
более тесной интеграции национального 
капитала в общероссийскую экономику, так 
как многие торговые дома создавались та-
тарскими предпринимателями совместно с 
капиталистами других национальностей. 

Первые объединения татарских капита-
листов в Поволжье появились еще в середи-
не ХIХ в. Одним из них был торговый дом 
«Братья Мишкины», учрежденный в 1877 г. 
казанскими 2-й гильдии купцами из татар 
Мухаммадалимом и Айнетдином Мишки-



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья304

ными. Торговый дом имел капитал в 30 тыс. 
руб. и занимался в основном промышлен-
ной деятельностью. Им была арендована 
пришедшая к тому времени в полный упа-
док суконная фабрика Осокина в Казани. 
За короткий срок предприятие было полно-
стью реконструировано. На нем установили 
паровую машину, 38 аппаратов,139 ткацких 
станков. Фабрика возобновила работу и дала 
в 1877 г. 251 тыс. арш. различных сортов 
сукна на сумму 248 тыс. руб. На фаб рике в 
это время трудилось около 500 чел. Позднее 
торговый дом взял в аренду еще одну сукон-
ную фабрику, теперь уже в Самарской губ. 
[НА РТ, ф.2, оп.3, д.318 а, л.448–449]. 

Торговый дом «А. и И.Рахметуллины», 
основанный в 1888 г. как «товарищество на 
вере», имел уставной капитал в 150 тыс. руб. 
и был занят производством и реализацией 
керосина и минеральных масел. Фирме так-
же принадлежали имущество товарищества 
на вере «Торговый Дом Субаев, Рахметул-
лин и Кº» и «Бумагопрядильная и механико-
ткацкая мануфактура казанских купцов Га-
лима Субаева и Ахметзяна Рахметуллина» 
[Салихов, 2002, с.235]. В Казанской губ. 
фирма имела два промышленных предприя-
тия. На принадлежавшей ей мануфактурной 
фабрике ежегодно производилось до 184 
тыс. пуд. бумажной пряжи различных сортов 
и ваты на общую сумму 121 тыс. руб. Обо-
рудование предприятия состояло из паро-
вой машины мощностью 40 л.с., 35 ткацких 
станков, 3 паровых котлов и 37 аппаратов 
различного назначения. Общая численность 
рабочих на фабрике составляла 215 чел. [НА 
РТ, ф.2, оп.3, д.912, л.142]. Этому же торго-
вому дому принадлежал нефтеперегонный 
завод под Чистополем. Оснащенный паро-
вым двигателем и другой техникой, он еже-
годно производил до 200 тыс. пуд. керосина 
на 200 тыс. руб. [Орлов,1887, с.630].

Одним из крупнейших в регионе был 
торговый дом «Б.Субаев, И.Бурнаев и 
М.Сайдашев» с капиталом в 300 тыс. руб., 
действовавший как полное товарищество с 
1888 г. Фирма специализировалась на про-
изводстве и продаже меховых изделий. В 
принадлежавшей торговому дому в Казани 
скорняжной мастерской производилось раз-
личных изделий на общую сумму до 300 
тыс. руб. в год [Каталог, 1890, с.43–44]. В 

1895 г. на его основе было зарегистрирова-
но Торгово-промышленное товарищество 
на паях «Ахметзян Сайдашев с сыновьями 
и Бакий Субаев» с капиталом 500 тыс. руб., 
специализировавшееся на торговле сахаром, 
чаем, мехами и другими товарами, а также 
имевшее стекольное производство.

В Казанской губ. действовали торгово-
промышленные фирмы, основанные пред-
принимателями из разных городов. Так, 
«Нурмынская мануфактура Ишмуратова 
и К°» была основана в 1884 г. арскими 2-й 
гильдии купцами Ахметом Ишмуратовым и 
Абдрахманом Ишмуратовым, казанским 2-й 
гильдии купцом Мухаммадгарифом Утя-
мышевым и стерлитамакским 2-й гильдии 
купом Мухаммадзарифом Утямышевым с 
уставным капиталом в 20 тыс. руб. Это было 
товарищество на вере, которое занималось 
производством и продажей бязи, китайки и 
других товаров. 

Некоторые из торговых домов учрежда-
лись лицами, проживавшими в разных горо-
дах империи, что свидетельствовало о нали-
чии тесных торгово-экономических связей 
между предпринимателями и формировании 
общенационального рынка. Так, в 1889 г. 
казанским купцом Мухаммадсадыком Бур-
наевым и иркутским купцом Загидуллой 
Шафигуллиным было учреждено полное 
товарищество торговый дом «Бурнаев и Ша-
фигуллин» с размером складочного капита-
ла 60 тыс. руб. Торговый дом «Х.Х.Тагиров 
и А.А.Насыров и К°», основанный в 1893 г. 
как товарищество на вере, принадлежал ка-
занскому 2-й гильдии купцу Хасану Тагиро-
ву и симбирскому 2-й гильдии купцу Ахмет-
зяну Насырову. Уставной капитал торгового 
дома был определен в 20 тыс. руб. Фирма 
занималась торговлей галантерейными, ма-
нуфактурными и другими товарами.

В 1891 г. было учреждено полное това-
рищество «Торговый дом Абдрахмана Иб-
рагимова с сыновьями». Это семейство было 
известно в Казани уже с 80-х гг. В 1886 г. чай-
ную торговлю в городе на Московской ули-
це (в доме Юнусова) и на Татарской улице 
(в доме Шамсутдинова) вела Ф.Ибрагимова, 
вдова ташкентского купца (оборот более 100 
тыс. руб.) [НА РТ, ф.3, оп.1, д.812, л.17–18]. 
Учредителями торгового дома выступили ее 
сыновья Муса (г. Ташкент), Шакир, Закир 



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 305

(г.Бухара) и Муртаза Ибрагимовы. Фирма не 
имела узкой торговой специализации и тор-
говала «разными товарами, но действовала 

настолько успешно, что увеличила сумму 
пер воначального капитала с 40 тыс. до 120 
тыс. руб.» [Сведения, 1893, с.87] 

Таблица 38
Торговые дома татарских предпринимателей в 1892 г. [Сведения, 1893]

Губерния Всего торговых домов Капитал, в тыс. руб.
Казанская 3 442
Пермская 3 50
Оренбургская 1 100
Другие губернии 2 241

К 1892 г. в стране насчитывалось 10 тор-
говых домов, принадлежавших пред прини-
мателям-татарам, с общей суммой объявлен-
ного ими капитала 833 тыс. руб. Большая их 
часть действовала на террито рии Волжско-
Уральского района [Сведения,1893].

Некоторые торговые дома учреждались 
совместно русскими, татарскими и капи-
талистами других национальностей. Ин-
тернационализация капитала – явление, 
ха рактерное для развития отечественного 
предпринимательства пореформенной эпо-
хи. Так, в 1892 г. в Оренбурге была созда-
на фирма «Д.Мякиньков и Г.Давлетшин» 
(уставной капитал – 100 тыс.руб.), которая 
специализировалась на торговле строевым 
лесом. Ее учредителями стали оренбург-
ские купцы Д.Мякиньков, Г.Давлетшин, 
Н.Ядгаров и С.Назаров [Сведения, 1893, 
с.108]. В Казани в 1901 г. начало работать 
«Петровско-Алексеевское товарищество 
стекольных заводов» (уставной капитал – 
60 тыс.руб.). В числе его соучредителей 
были п.п.гр. А.П.Сергеев, купец Ахметзян 
Сайдашев, крестьянин З.Тагиров. Фирма за-
нималась производством и продажей стекла 
и стекольных изделий [НА РТ ф.98, оп.4, 
д.387, л.8–14, 25–25].

Всего с 1877 г. по 1905 г. в Казанской 
губ. действовало 20 торговых и торгово-
про мышленных фирм, принадлежавших та-
тарам. Их уставной капитал составлял от 6 
тыс. до 500 тыс. руб., с общей суммой объ-
явленного капитала 1273620 руб. В среднем 
на каждое предприятие приходилось 63681 
руб., т.е. фирмы татарских предпринима-
телей были небольшими. Из них половина 
были образованы как товарищества на вере, 
5 – как полное товарищество и 5 зарегистри-
рованы как торгово-промышленные фирмы 

на паях, т.е. как акционерные общества [Га-
леев, 2000, с.251–259].

Торговые дома не ограничивались ком-
мерческой деятельностью. Многие, хотя и 
создавались на средства крупного торгово-
го капитала, организовывались специально 
для строительства новых или расширения 
деятельности уже существующих промыш-
ленных предприятий. Причем некоторые 
отличались хорошей технической оснащен-
ностью. Оборудование завода (фабрики) па-
ровыми двигателями и другой техникой тре-
бовало немалых капиталовложений. Та кие 
инвестиции могли себе позволить толь ко 
крупные капиталисты, в основном из числа 
купцов. Но даже им не всегда это было под 
силу. Поэтому создание татарскими пред-
принимателями торговых домов можно рас-
сматривать как один из способов проникно-
вения национального торгового капитала в 
сферу производства.

К торгово-промышленной буржуазии 
относились наиболее богатые татарские 
предприниматели – Юнусовы, Апанаевы, 
Хусаиновы, Аитовы, Мухаммадзян Галеев, 
Салих Губайдуллин, Гайнутдин Сабитов, 
Азметьевы, Арслановы, Утямышевы, Усма-
новы, Утягановы и др. Число же акциони-
рованных предприятий в среде татарского 
бизнеса в конце XIX в. было незначитель-
ным: традиционно татарский капитал пред-
ставляли семейные фирмы, заинтересован-
ные в сохранении узкой группы владельцев 
капитала.

Характерные для татарского предпри-
нимательства отрасли промышленности – 
кожевенное, мыловаренное производство, 
обработка сырья, отчасти швейное, дерево-
обрабатывающее и др., даже в конце XIX в. 
относились к трудоемким производствам, 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья306

они еще долго развивались на ремесленной 
основе. Вводимая в них механизация спо-
собствовала многократному повышению 
производительности труда, но расширение 
производства требовало значительных до-
полнительных затрат – не только на приоб-
ретение оборудования и аренду производ-
ственных помещений или их постройку, но 
и на закупку сырья и комплектующих для 
производства товаров и наем рабочей силы. 
Отметим также, что реализация продукции 
этих предприятий не выходила за рамки 
местного, но чаще регионального, рынка. 
Исключение составляли татарские нацио-
нальные промыслы, ориентировавшиеся на 
восточный российский и внешний рынки, 
но и эти предприятия не вырастали до круп-
ных промышленных производств.

Специфика транзитной торговли заклю-
чалась в том, что Казань использовалась как 
крупная перевалочная база для складиро-
вания товаров в ожидании благоприятных 
конъюнктурных, погодных и дорожных ус-
ловий, срока для дальнейшего продвижения 
товаров к местам их продажи, в нашем слу-
чае на Нижегородскую, Ирбитскую, Мензе-
линскую, Оренбургскую и другие ярмарки 
Волго-Уральского, Сибирского и Среднеа-
зиатского регионов. В Казани торговцы мог-
ли совершать разовые оптовые операции по 
перепродажию товара, как через биржу, так 
и по договоренности, более крупным пред-
принимателям, которые и везли на ярмарки 
большие партии товара. Такие операции 
не требовали записи коммерсантов в ка-
занскую купеческую гильдию, и торговцы 
фиксировались в документах по месту их 
постоянного жительства. В документах, от-
ложившихся в НА РТ [НА РТ, ф.98, оп.7, 
д.59], запись часто была неполной, в ней 
могла указываться лишь губерния, из кото-
рой прибыл торговец (см. Прил.I, табл.23).

В 1871 г. наиболее тесные торговые свя-
зи казанские коммерсанты поддерживали 
с предпринимателями Вятской губ., кото-
рые были основными торговыми партне-
рами казанцев. Из 105 коммерсантов этой 
губернии 19 прибыли из Уржума, 15 – из 
Яранска, по 12 чел. представляли торгово-
предпринимательские круги Вятки, Малмы-
жа и Сарапула, 11 чел. приехали из Елабуги, 
9 – из Нолинска, 7 – из Слободского, осталь-

ные города Вятской губ. были представлены 
2–4 предпринимателями.

Вторыми по значимости торговыми 
парт нерами казанского купечества являлись 
предприниматели Уфимской губ. – 90 чел. 
Наиболее представлены были города Бирск 
(37 чел.) и Уфа (22 чел.).

Третье место по числу торговавших че-
рез Казань занимали жители Саратовской 
губ. (54 чел.), далее следовали торговцы 
Московской губ. (45 чел.) и, в частности, 
Москвы (33 чел.), Самарской (44 чел.), Сим-
бирской (43 чел.), Нижегородской (42 чел.), 
Оренбургской (39 чел.), Пермской (38 чел.), 
Ярославской (29 чел.) и других губерний.

Что касается торговцев-мусульман, то 
наибольшее их число прибыло, не считая го-
родов и уездов Казанской губ., из Уфимской 
(20,2%), Оренбургской (14, 6%) и Вятской 
(11,3%) губерний  (см. Прил.I, табл.24).

Оптовый вид торговли требовал значи-
тельных капиталовложений, включая за-
траты на закупку товара оптом и его транс-
портировку, больших временных затрат. 
Вот почему купцы составляли подавляющее 
большинство торговцев – 566 чел., или 83,8% 
от числа участвовавших в транзитной тор-
говле, мещане – 81 чел., или 12%, крестьяне 
– 28 чел., или 4,2%. Женщины в числе тор-
говцев составляли 3,3% (22 чел.), из них 21 
(95,5%) – купчихи и одна крестьянка (4,5%), 
что, несомненно, было связано как с трудо-
емкостью самой оптовой торговли, так и с 
необходимостью частых отлучек из дома.

Следовательно, основные торговые по-
токи шли через Казань из Волго-Уральского 
региона, соединенного с городом удобны-
ми речными и транспортными путями по 
основным трактам России. 

Помимо основных магистральных на-
правлений, в которые была включена Ка-
занская губ. и ее столица, территорию 
губернии охватывала транспортная сеть 
внутригубернского и местного значения, 
входившая в единую транспортную сеть 
страны. Казанскую губ. пересекали 18 тор-
говых и проселочных дорог. Они соединяли 
уездные города между собой, последние – с 
Казанью, за их состояние с 1860-х гг. от-
вечали земства. Законом от 1 июня 1895 г. 
расходы по уплате казне пособий на содер-
жание судебно-административных учреж-



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 307

дений, об разованных по закону от 12 июля 
1889 г., а также издержки на содержание ми-
ровых судебных и по крестьянским делам 
учреждений и губернских распорядитель-
ных комитетов были отнесены за счет каз-
ны. Освободившиеся в земских бюджетах 
суммы вносились в дорожные капиталы, ко-
торые в 1895 г. по губернии составили 9,2% 
всех земских расходов. Сельские общества 
в 1894 г. затратили из мирских сумм на со-
держание в исправности дорог, мостов и 
переправ по 34911 руб. в среднем в каждой 
из 34 земских губерний. Подчеркнем, что 
трудовые и материальные затраты сельских 
обществ не учитывались.

В навигацию 1871 г. через Казань пере-
везли товар 355 жителей Казанской губ., 
что составило 34,4% от общего количества 
участников транзитной торговли через сто-
лицу губернии, зарегистрированных в до-
кументе. Женщины в составе торговцев 
составляли 1,7%. 187 чел. (52,7%) явля-
лись жителями городов и посадов, 168 чел. 
(47,3%) приехали из сел и деревень. Раз-
ница между числом горожан и сельчан, за-
нимавшихся транзитом, невелика – 19 чел. 
(5,4%) в пользу горожан. Большинство тор-
говцев жили скупкой и перепродажей зерна, 
крупы, сена и другой сельскохозяйственной 
продукции, включая кожи, сало и воск, для 
дальнейшей перепродажи на ярмарках.

Из 355 торговцев – жителей Казанской 
губ. 303 (85,4%) были христианами, вклю-
чая 6 женщин, и 52 чел. (14,6%) – мусуль-
манами. Если в число христиан, наряду с 
русскими, входили и представители других 
народов, живших в Казанской губ., то му-
сульман представляли татары.

Из 187 горожан торговцы-христиане, 
включая 2 женщин, составляли 174 чел. 
(93%), мусульмане – 13 чел. (7%). Из 167 
сельчан 129 (76,8%) были христианами, 
включая 4 крестьянок, 39 чел. (23, 2%) – му-
сульманами.

Следовательно, из 303 торговцев-хрис-
тиан выходцев из городов и посадов Казан-
ской губ. было 174 (57,4%), сельчан – 129 
чел. (42,6). Горожан-христиан было на 45 
чел. (14,6%) больше, чем приехавших из сел 
и деревень губернии.

Из 52 торговцев-мусульман городскими 
жителями являлись 13 (25%), сельскими – 39 

чел. (75%), т.е. деревенских жителей было в 
два раза больше, чем городских. Это можно 
объяснить тем, что основная часть татар вне 
Казани проживала в сельской местности.

Наибольшее число торговцев приехало 
из городов, связанных с Казанью водными 
путями. Именно жители Арска, Свияжска, 
Чистополя, Лаишева, Чебоксар, Мариин-
ского посада и Царевококшайска ежегодно 
в наибольшем числе записывались как на 
временных, так и на постоянных условиях в 
купечество Казани [НА РТ, ф.299, оп.1, д.62, 
л.1–205]. Распределение по конфессиональ-
ному признаку отражает  расселение корен-
ных жителей в Казанской губ.

Купцы уплачивали сословные подати, 
равные одному, а впоследствии 4% с объяв-
ленного «по совести» капитала; на «водные 
и сухопутные сообщения» взималось 10% с 
податного рубля, и по четверти процента с 
капитала купцы вносили на земские и город-
ские повинности. Но взносы в пользу казны 
и на местные нужды постоянно росли. Так, 
Указом императора от 25 октября 1816 г. со 
следующего года вводился новый сбор, ко-
торый должен был идти на строительство 
«больших дорог»: с каждой ревизской души 
для всех вообще поселян, вольных людей 
и мещан по 25 коп., а с купцов – по 5% с 
каждого рубля выплачиваемых им в казну 
повинностей [НА РТ, ф.3, оп.1, д.12804, 
л.128–128об.].

С целью уменьшить гильдейские сборы, 
а от них зависели размеры других выплат, 
все без исключения купцы объявляли ка-
питал по минимальной ставке для данной 
гильдии, стараясь не раскрывать свои фи-
нансовые возможности. «Спросить у рус-
ского купца, сколько у него капитала и ве-
лик ли его оборот, это – по понятиям нашего 
купца – самый нескромный и нетактичный 
вопрос, а потому на него он и не ответит ни-
когда», – писал «Казанский биржевой лис-
ток» [КБЛ, 1833, 6 февр.]. С целью попол-
нения казны закон от 1 января 1863 г. ввел 
для купцов, вписывавшихся в одну из двух 
гильдий, единую плату за свидетельство – 
265 руб. 

Кроме того, купечество выплачивало 
таможенные пошлины, налог на недвижи-
мость, платило за проведение банковских 
операций, за оформление документов (па-



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья308

спортов, доверенностей и пр.), вносило «яр-
марочный сбор», арендную плату, если на-
нимало торговое помещение у города или у 
частного лица («полавочный сбор»). Сумма 
этого сбора зависела от размера торгового 
помещения. Например, за право торговать 
из лавки, у которой было два входа, плати-
ли в два раза больше, чем за помещение с 
одной дверью. За каждую лавку платили от-
дельно, а их могло быть несколько десятков. 
Документ об уплате торгового сбора купцы 
были обязаны вывешивать на видном месте, 
его наличие проверялось членами Торговой 
депутации, а также официальными лицами.

Купцы выплачивали «весовой сбор» при 
погрузке и выгрузке товара на пристанях 
или в таможнях, вносили плату за клейме-
ние своих торговых инструментов в Палате 
мер и весов, или брали их в аренду. 

Если купцы нанимали приказчиков или, 
как их называли, «сидельцев в лавки», то 
они выкупали свидетельства приказчиков 
по одному из четырех классов, опять-таки в 
зависимости от объема торга и размера тор-
гового помещения.

Купец, открывая дело в другом городе, 
уплачивал гильдейский сбор еще раз, стано-
вясь членом купеческого общества данного 
города, если имел в нем недвижимое иму-
щество или арендовал торговое помещение, 
склад и пр., и за ним не числились долги по 
городским сборам. В Казани, например, до 
1865 г. торговали купцы 1-й и 2-й гильдий 
из Москвы, Санкт-Петербурга, Самары, 
Са ратова, Нижнего Новгорода, Ярославля, 
Рыбинска, Вятки и других городов, но чис-
лились они здесь как купцы 3-й гильдии. 
Так было дешевле, да и имели они здесь не 
оптовую, а розничную торговлю.

Иное дело промышленники. В какую 
гильдию им входить – определялось тем, 
как они организовали предприниматель-
скую деятельность – торговля продукцией 
своих предприятий: оптом (со складов) или 
в розницу (в лавках и магазинах), строи-
тельство и содержание в городе промыш-
ленного предприятия. Так, московские 1-й 
гильдии купцы братья Крестовниковы, имея 
крупнейшее в Казани промышленное пред-
приятие, входили в первогильдейское мест-
ное купечество. Многие крупные предпри-
ниматели числились временными купцами 

в нескольких городах, уплачивая в каждом 
положенные сборы.

Передвижение грузов по грунтовым до-
рогам трудно было учесть, и официальная 
статистика на этот счет точных данных не 
представляет. Тем не менее, именно грунто-
вые дороги служили подъездными путями 
к речным пристаням и станциям железных 
дорог. По этим же путям подвозились и раз-
возились все грузы из городских и сельских 
поселений, лежащих вне железной дороги и 
речных путей. Гужевой транспорт перево-
зил грузы по меридиальному направлению 
на короткие дистанции, а по широтному 
– на длинные расстояния. По сравнению с 
речными перевозками его отличали высокая 
себестоимость, малая грузоподъемность и 
невысокая скорость. К достоинствам следу-
ет отнести доставку товаров по адресу «от 
двери к двери» без дополнительных затрат 
на перегрузку.

С установлением санного пути обозы 
грузов двигались и на большие расстояния, 
пересекая железные дороги, но в весеннюю 
и осеннюю распутицу всякое торговое дви-
жение прекращалось по большинству грун-
товых дорог: бездорожье было подлинным 
бичом русского народного хозяйства. Грун-
товые дороги находились в плачевном со-
стоянии, гужевые перевозки занимали зна-
чительную часть крестьянского населения, а 
дешевизна зимней перевозки была вызвана 
нуждой крестьян, что заставляло их доволь-
ствоваться платой, на которую они могли в 
течение зимы прокормить себя и лошадь. 
Подсчитано, что «при удлинении расстоя-
ния подвоза по шоссейным дорогам на 22% 
против грунтовых, максимальная стоимость 
подвоза по шоссе обходилась более чем 
вдвое дешевле сравнительно с грунтовыми 
дорогами» [Россия, 1901, с.355]. 

В середине XIX в. сухопутным путем в 
Казань доставлялось товаров на сумму до 9 
млн. руб., причем четыре пятых груза при-
ходилось на зимние месяцы по санным до-
рогам и льду замерзших рек. Санным путем 
в Казань свозилась основная масса зерна, ко-
торое закупалось на местных базарах и уезд-
ных ярмарках. Здесь же торговцы запасались 
салом, шерстью, кожей и прочим товаром. В 
свою очередь из Казани вывозились мука, 
крупа, соль, рыба, чай, сахар, промышлен-



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 309

ные изделия. Обозы, проходившие казан-
скими дорогами, составлялись из 10, 50, 100 
и даже 200 телег. По сведениям купцов, за 
каждые сто верст извозчики брали по 6–8 
коп. с пуда груза [Материалы, с.100]. В Ка-
зани они разгружались и вновь нагружались 
товаром для перевозки в Сибирь, на Ирбит-
скую, Кяхтинскую, Оренбургскую, Ростов-
скую и другие ярмарки, а летом дожидались 
клади с Нижегородской ярмарки. 

Для перевозки товара в пределах Казан-
ской губ. и в ближайшие с ней уезды и го-
рода, купцы нанимали местных извозчиков. 
В 1888 г. было выдано 2066 извозчичьих 
зна ков [Лаптев, 1861, с.98]. Извозом под-
рабатывали крестьяне, главным образом из 
деревень Ковали, Салмачи, Дубъязы, Чеп-
чуги и Чебокса. Основную массу извозчи-
ков представляли татарские крестьяне, хотя 
этот вид промысла никогда не был для них 
единственным источником существования, 
главным занятием, как, например, для сиби-
ряков.

С развитием пароходства сухопутная до-
ставка товаров, особенно летняя, заметно 
уменьшилась, но зимние дороги использо-
вались очень активно, в т.ч. и по льду рек. 
Отправка из города зимой составляла около 
трети общего сухопутного годового при-
воза, остальной груз вывозился по воде. 
При отсутствии железной дороги обозный 
привоз становился единственной возможно-
стью доставить товар в зимнее время, хотя 
и стоил он в полтора раза дороже перевозки 
груза по воде. 

Казань по своим капиталам и оборотам 
хлебной торговли имела «первенствующее 
значение по всей северо-восточной Рос-
сии». В непосредственной связи с ней дей-
ствовал Нижний Новгород. Лучшие сорта 
пшеницы завозились из Самары, Саратова 
и Мелекеса. Из верховых волжских горо-
дов, из сел и деревень Волжско-Камского 
бассейна шли рожь, горох, греча, льняное 
и конопляное семя. Зимняя закупка зерна 
составляла 70–80% всего годового завоза 
[КБЛ, 1888, 5 апр.]. Хлебный товар отправ-
лялся в Вятскую, Вологодскую и Санкт-
Петербургскую губернии, а хлеб в зерне и 
льняное семя – к портам для поставки за 
границу. И на рубеже XVIII–XIX вв., и через 
50 лет в Казани реализовывалось примерно 

одинаковое количество хлеба – до 50 млн. 
пуд. В стоимостном выражении (в ценах 
середины XIX в.) завозимое зерно, мука, 
льняное и конопляное семя оценивалось в 
2 млн. руб., а вывозимое – в 1,6 млн. руб. 
сер. [Загоскин, 1895, с.525; КБЛ, 1876, 22 
февр.; 1890, 3, 18, 26 июля; 1891, 26 нояб.]. 
С известной оговоркой можно сделать вы-
вод: в Казани распродавалось лишь 20% 
товарного хлеба. Зимой в Казань приезжа-
ли комиссионеры Военного министерства и 
закупали зерно, в основном для кавказских 
войск. От размера их закупок зависели зим-
ние рыночные цены на муку, крупу и зерно, 
они окончательно устанавливались на мест-
ном рынке с прибытием чиновников. Зерно, 
закупленное казной, хранилось здесь же в 
амбарах – «хлебных магазейнах».

Во второй половине XIX в. Казань со-
храняла положение крупнейшего в Повол-
жье центра по переработке зерна. В городе 
действовало пять крупных мельниц, две 
из них работали на паровых двигателях. В 
1870-е гг. в стране вырос спрос на муку, а 
также и цены на нее, стала быстро разви-
ваться сеть железных дорог, что способ-
ствовало появлению в Саратове, Самаре, по 
Оренбургской ветке железной дороги новых 
мельниц. Подвоз зерна в Казань и объем 
мукомольного дела сократились, хотя мука 
казанского помола ценилась очень высоко. 
По данным Биржевого комитета, в 1871 г. 
в городе распродавалось 28 млн. пуд. хлеб-
ного товара (исключая крупчатку) на сумму 
более 15 млн. руб. В конце XIX в. с Нижней 
Волги в Казанскую губ. для переработки 
в крупчатку поступало свыше 4 млн. пуд. 
пшеницы в год, перемалывалась большая 
часть завозимой ржи, а на казанских паро-
вых крупорушках перерабатывалась в крупу 
вся греча [КБЛ, 1890, 18 нояб.; 1896, 6 нояб.; 
Казанский календарь, 1872, с.70].

Казань относилась к важнейшим обще-
российским центрам рыбной торговли. По 
данным начала XX в., ежегодная городская 
распродажа рыбных продуктов составляла 
около 150 тыс. пуд., или 6% от 2,6 млн. пуд. 
продукции, поступавшей в Казань. Осталь-
ной товар вывозился в Москву, Петербург, 
на север, северо-восток и, отчасти, на юго-
восток Волжско-Камского края [Скоропор-
тящиеся продукты, 1913, с.38–39; Бочагов, 
1891, с.155]. 



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья310

Астрахань как главный экспортер этих 
продуктов, ежегодно поставляла на казан-
ский рынок до 1,9 млн. пуд. рыбы [Скоропор-
тящиеся продукты, 1913, с.39]. Тесные свя-
зи с рыбной столицей Поволжья казанские 
купцы установили еще в середине 50-х гг. 
XVIII в., когда началась широкая эксплуата-
ция астраханских рыбных богатств. Вместе 
с московскими, ярославскими и нижегород-
скими купцами казанцы занимали ключевые 
позиции в астраханской рыбной торговле 
вплоть до 1917 г. [Лаптев, 1861, с.440–441; 
Казанский календарь, 1872, с.71].

Из Сибири, преимущественно зимой, гу-
жевым транспортом перевозились кета, тай-
мень, шип, нельма, сырок, максун. Из Мо-
сквы, Риги и Ревеля везли сельдь, консервы, 
дорогие сорта рыбы, из Казалинска – араль-
скую рыбу. Из Архангельска сухопутно че-
рез Вятку доставлялись копченая и соленая 
беломорская сельдь, устюжанские снетки, 
камбала, треска, архангелогородская и нер-
ченская семга [Скоропортящиеся продукты, 
1913, с.43–45]. Местной рыбой торговали 
крестьяне и те, кто брал на откуп рыбные 
ловли. Для нужд казанской промышлен-
ности большими партиями заготавливал-
ся тюлений и рыбий жир. Через Казань на 
волжско-камский рынок поступали рыбий 
клей, икра, визига.

Объем оптовой мясной торговли в Каза-
ни был значительно меньше, чем рыбной. В 
целом из города вывозилось от 10 до 15 тыс. 
пуд. в Нижний Новгород и Москву, т.е. 20 – 
25% ввозимого мяса [КБЛ, 1879, 15 нояб.], 
остальное потреблялось на месте. На казан-
ский рынок поступали живой скот, мороже-
ные туши, битая птица, засолы разной крепо-
сти. Товар закупался в Вятской, Уфимской, 
Самарской, Саратовской губерниях, в Орен-
бургском крае и Сибири. В начале XIX в. из 
Оренбурга и Троицкой крепости ежегодно в 
Казань перегонялись 50 тыс. баранов кир-
гизской породы, а также крупный рогатый 
скот, киргизские, башкирские и калмыцкие 
лошади, из Уральска доставлялись крупный 
рогатый скот и бараны, с Вятки – низкорос-
лые лошади, известные как «вятские», а так-
же скот, закупленный на местных уездных 
ярмарках [КИ, 1814, 5, 12 дек.]. 

В 80-е гг. на казанский рынок поступало 
до 40 тыс. гол., половину составлял мелкий 

рогатый скот. Кроме того, в город ввозилось 
около 11 тыс. пуд. домашней птицы из уез-
дов Казанской, Вятской и Уфимской губер-
ний, 5 тыс. пуд. дичи доставлялось из лес-
ных районов Казанской, Вятской, Пермской 
губерний, из северного Приуралья и Сиби-
ри [КБЛ, 1879, 15 нояб.; Скоропортящиеся 
продукты, 1913, с.24]. 

На берегу Волги, рядом с железнодорож-
ной переправой, местные мясоторговцы от-
крыли отделения своих предприятий по за-
купке и откорму птицы. Ежегодно оттуда в 
Петербург и за границу доставлялось около 
50 тыс. пуд. битой птицы из Свияжского, Те-
тюшского, Ядринского и Чебоксарского уез-
дов Казанской губ., из близлежащих уездов 
Симбирской губ. Дополнительно из Казани 
поставляли еще 1,5 тыс. пуд. домашней пти-
цы и 1,2 тыс. пуд. дичи [Скоропортящиеся 
продукты, 1913, с.44–45]. 

Поставкой яиц на внутренний и внешний 
рынок занимались татарские купцы. Поми-
мо местных розничных торговцев в Казани 
действовало около 30 крупных фирм, заня-
тых исключительно скупкой и отправкой 
яиц за пределы губернии. Эти же фирмы 
специализировались и на оптовой торговле 
домашней птицей. В 1910 г. на казанский 
рынок поступило 1695000 пуд. яиц (1 пуд 
– 250 яиц), в иные годы бывало свыше 2 
млн. пуд. Яйца купцы скупали в Казанской, 
Вятской, Пермской, Симбирской, Самар-
ской и Уфимской губерниях. В Казани рас-
ходилось до 100 тыс. пуд. яиц, остальной 
товар вывозился в столицы и за границу, 
преимущественно на германский, англий-
ский, австро-венгерский, голландский рын-
ки [Скоропортящиеся продукты, 1913, с.13, 
18; КБЛ, 1888, 29 авг.]. 

За навигацию 1872 г. на казанских при-
станях было принято около 1300 грузовых 
судов разных размеров, 720 пассажирских и 
360 буксирных пароходов. В затонах около 
Казани на зимовку оставалось до 300 судов 
[КБЛ, 1872, 27 янв.; Загоскин, 1895, с.525].

В навигацию 1868 г., которая длилась 
около шести с половиной месяцев, через 
городские пристани прошло 41065500 пуд. 
товара, в т.ч. 32800500 пуд. хлеба, остальное 
составили сало, кожи, воск, мед, мыло, све-
чи, рыба, шерсть, овчины, мерлушка, пуш-
нина, щетина. При этом неучтенными оста-



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 311

лись такие «традиционные статьи вывоза», 
как смола, деготь, корье, лыко, мочало (при-
мерно на 1 млн. сер.) и соль пермская (до 5 
млн. пуд.). Отметим, в 1868 г., дополнитель-
но к названной цифре грузооборота приста-
ней, следует добавить 2 млн. пуд. хлебного 
груза, который ввезли и вывезли в половодье 
по Казанке, а 19680000 пуд. хлеба и льняно-
го семени, 2 млн. пуд. сала, поташа, щетины, 
шерсти, кож, спирта и прочего товара скопи-
лось на пристанях Камы ниже Сарапула, так 
и не дождавшись очереди для переброски в 
Казань [НА РТ, ф.1, оп.85, д.72, л.5–7; КБЛ, 
1869, 26 янв.].

В начале 1880-х гг., период самый небла-
гоприятный для казанских деловых людей, 
ежегодно от Астрахани отправлялось до 150 
млн. пуд. груза. За исключением выгружен-
ных в Царицыне 30 млн., в Саратове 7 млн. 
и Самаре 2 млн., до Казани доходило около 
110 млн. пуд. Здесь отправки ожидало еще до 
120 млн. пуд. груза, сплавленного по Каме до 
«Устья». Часть груза (от 30 до 100 млн. пуд.) 
в зависимости от уровня воды в Волге, на 
пристани перегружалась с больших судов на 
мелкие. Вверх по Волге уходило до 230 млн. 
пуд. груза, большая часть которого предна-

значалась для Нижегородской ярмарки. Вот 
почему оказались неучтенными топливо, 
лесные и строительные, поштучные грузы, 
которые на ярмарке не продавались. Всего 
в навигацию в этот период вверх и вниз по 
Волге между Казанью и Нижним Новгоро-
дом переправлялось до 320 млн. пуд. разно-
го груза [КБЛ, 1883, 13 февр.].

И даже после ввода в действие железной 
дороги на более дешевые водные перевозки 
приходилась основная часть нагрузки. По 
сведениям Министерства путей сообщения, 
в 1908 г. по Волге в Казань было доставлено 
47725000 пуд., а отправлено 14237800 пуд., 
т.е. общий грузооборот волжских пристаней 
доходил до 62 млн. пуд., в то время как на 
ж.д. станции «Казань» было погружено и 
выгружено примерно 10 млн. пуд. [Значе-
ние, 1911, с.VI].

Одним из следствий развития в стране 
системы путей сообщения стало увеличе-
ние числа ярмарок, имевших региональное 
и, особенно, местное значение.

Ярмарки действовали в Казани, Свияж-
ске, Лаишево, Чистополе, Спасске, Тетю-
шах и других городах.

Таблица 39
Торговые обороты по некоторым видам товаров в г. Казани, в которых принимали 

участие татарские предприниматели в 1869 г. [Обороты, 1870, с.11–12]

Наименование товара Пуды Сумма, руб. сер.
Чай кяхтинский байховый 
(5000 ящ. по 3 пуд. 10 фунт с тарой)

16250 500000

Чай кантонный 
(25000 ящ. по 3 пуд. 30 фунт с тарой)

93750 3000000

Чай кирпичный мелкий, черный
(10000 ящ. по 64 кирпича, весом по 3 пуд. 
20 фунт. с тарой)

35000 500000

Чай кирпичный крупный
(20000 ящ. по 36 кирпичей, весом по 3 пуд. 
5 фунт с тарой)

62500 1000000

Сахар
(получаемый из Москвы и Санкт-Петербурга)

300000 2400000

Мануфактурный товар:
бумажный, шерстяной, суконный, шелковый

63000 3000000

Меховой товар
(помимо поступающих в выделку в скорняжные 
заведения)

6500 600000

Кожи сырые невыделанные 340000 1200000
Стекло с заводов Казанской губ.
(10000 ящ. по 16 пуд.)

160000 200000

Стеклянная посуда завода Желтухина 29720 47750



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья312

С середины XIX в. быстрыми темпами 
начинает развиваться торговля на товар-
ной бирже, созданной с целью проведения 
сделок по продаже товаров. Подавляющее 
большинство сделок, заключенных на Ка-
занской товарной бирже, открытой в 1868 г., 
составляли операции с хлебом, что отра-
жало ориентированность местных купцов 
на расширение хлебной торговли, прино-
сившей достаточно устойчивые доходы на 
внутреннем и внешнем рынках. Здесь были 
сосредоточены дела хлебных пристаней 
Волги, Вятки, Белой, Суры и Камы. На бир-
же «свидетельствовали» деловые контракты 
на покупку других видов товаров, недвижи-
мости, на зафрахтовку грузов по водным, 
сухопутным и железным дорогам. С 1874 г. 
была разрешена аукционная продажа това-
ров [КБЛ, 1873, 18 марта; 1874, 17 марта]. В 
1882 г. годовой оборот биржи составил бо-
лее 8 млн. руб. [КБЛ, 1884, 18 янв.]

В 1870 г. одним из маклеров биржи был 
назначен Г.Ахтямов, в его обязанность вхо-
дила помощь татарским предпринимате-
лям по налаживанию деловых контактов с 
русскими купцами и промышленниками, 
информирование о конъюнктуре на рынке, 
консультации при заключении торговых до-
говоров. Но большинство купцов из татар 
игнорировали Казанскую биржу: не входи-
ли в ее члены, не посещали собраний.

Причин тому было множество. В частно-
сти, их не устраивала нацеленность биржи 
на операции с зерном, мукой и крупой – 
этим влиятельные татарские купцы не тор-

говали. Татарским предпринимателям был 
чужд русский язык, на котором заключа-
лись договоры: они не доверяли иноверцам 
и вообще вели дела без составления бумаг, 
на «вере». Вот почему татары предпочитали 
заключать контракты между собой в гости-
ницах и чайных на Сенном базаре.

Сенной базар был одной из главных дос-
топримечательностей Казани, ядром татар-
ской части города, островком, где сохранил-
ся ярко выраженный восточный колорит, что 
неизменно притягивало сюда гостей города. 
Когда в середине XIX в. на углу Сенной 
улицы и базарной площади построили Сен-
нобазарную соборную мечеть, облик базара 
сформировался окончательно. Вокруг мече-
ти выросли караван-сарай, доходные дома, в 
которых разместились гостиницы и номера, 
постоялые дворы, трактиры, чайханы, бани, 
ремесленные мастерские и, конечно же, лав-
ки. Постепенно торговая площадь застраи-
валась каменными зданиями, и число тор-
говых заведений резко возросло. В 1882 г. 
на Сенном базаре действовало свыше 200 
лавок [Кузьмин, 1977, с.138].

Сенной базар служил и своеобразной 
«Татарской биржей», где обыкновенно со-
вершались торговые сделки и начиналась 
карьера большинства купцов-мусульман 
[Про кофьев, 1910, с.193]. На левой сто роне 
Сенной площади и примыкающих к ней 
улицах располагались одноэтажные лабазы, 
занятые лавками и складами со сводами без 
окон, «большими дверьми в два раствора» 
[Хвостов, 1922, с.192]. На правой стороне, 

Таблица 40
Количество ярмарок в Казанской губернии и их обороты (1860–1900 гг.) 

[Республика Татарстан, 2001, с.193]

Год Выдано торговых 
свидетельств

Количество 
ярмарок

Привоз товаров 
на ярмарку,

в руб.

Продажа товаров 
на ярмарке,

в руб.
1860 976 28 628146 229807
1866 12248 41 885377 281043
1870 18155 62 1759685 486342
1875 19104 71 1423730 475450
1880 22157 76 6278950 1533920
1883 24101 74 6765155 2430152
1886 20038 73 7283485 2634466
1890 20167 72 4842773 2200560
1900 30006 80 6536733 2955200



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 313

на первых этажах каменных домов, которые 
растянулись на два квартала, размещались 
лавки. Магазины, рассчитанные на состоя-
тельного покупателя, находились на Сенной 
улице в усмановском корпусе (он относился 
к зданиям Гостиного двора). Богачи охотно 
посещали лавки, пристроенные к соборной 
мечети и находившиеся на первых этажах 
доходных домов.

Во второй половине XIX в. в лавках 
торговало именитое татарское купечество 
– братья Юнусовы (чай, кожи, сало, свечи, 
мыло), Ахметзян Сайдашев (чай, сахар), Из-
маил Апаков (мануфактура). Муртаза Усма-
нов имел широкие экономические связи с 
городами Средней Азии и Китаем, предла-
гал покупателю большой выбор «восточных 
товаров», как и купцы-миллионеры Мухам-
мадвалей Тойкич и Мухаммадзян Казаков. 
Муртаза Азимов, дополнительно к этим 
товарам, сбывал продукцию со своей кита-
ечной фабрики. Купец Мухаммадзян Галеев 
торговал национальной обувью, считавшей-
ся лучшей в Казани. Он располагал изделия-
ми 92 модификаций, «крайне разнообразных 
по своему характеру» [КБЛ, 1891, 21 апр.]. 
Мухаммадвафа Сабитов специализировался 
на продаже «азиатских» головных уборов.

В начале XX в. торговые заведения 1-го 
разряда, приносившие доход свыше 20 тыс. 
руб., на Сенном базаре имели купцы Мухам-
мадбатретдин Апанаев (сырье, пушнина, 
сало, шерсть), Салих Губайдуллин (ману-
фактура), Абдрахман Ишмуратов и Мухам-
мадгариф Утямышев (чай), Ахмет Хусаинов 

(сукно, сырье, хлеб), Абдурахман Галикеев 
(мыло) [Вся Волга, 1907, с.57; Адресная 
книга, 1906, с.3–95]. Мясо продавалось в 
20 лавках базара, их арендовали у города 
Абсалямов, Фаткуллин, Бакшеев, Каргин и 
др., а самый большой подвал для хранения 
мяса под Юнусовской мечетью снимал ку-
пец Михменев [КБЛ, 1879, 15 нояб.; 1890, 
29 апр.; 1892, 11 апр.]. Вместе с татарскими 
купцами в лавках торговали русские и даже 
персы, у которых на продажу выставлялись 
ковры, платки и ткани [НА РТ, ф.98, оп.1. 
д.321, лл.350–350об.; КБЛ, 1886, 24 янв.; 
Вся Казань, 1899, с.239; Пинегин, 1890, 
с.594].

Самый большой оборот на Сенном база-
ре давал торг скотом (особенно лошадьми), 
проходивший каждый понедельник.

К концу ХIX в. в экономической жизни 
татарской нации прочно утвердились ры-
ночные принципы хозяйствования, что на-
шло отражение в ряде фактов. Во-первых, 
национальная промышленность и торговля 
практически полностью были ориентиро-
ваны на свободный рынок. Во-вторых, под 
влиянием рыночной конкуренции и соотно-
шения спроса и предложения происходила 
активная миграция капитала и трудовых 
ресурсов из одних отраслей и регионов в 
другие. В-третьих, динамика развития тор-
гового и промышленного капитала нацио-
нальной буржуазии полностью зависела от 
состояния рыночной конъюнктуры, ярко от-
ражала неустойчивый и цикличный харак-
тер рыночного хозяйства.

Тимербулат Курамшевич 
Акчурин. Фото кон. XIX в.

Ибрагим Курамшевич 
Акчурин. Фото нач. ХХ в.

Хасан Тимербулатович Акчурин. 
Фото нач. ХХ в.



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья314

Проникновение рыночных отношений в 
среду татар вызвало серьезные изменения 
в социальной структуре татарской нации, 
началось институциональное оформление 
основных атрибутов рыночной социально- 
экономической системы и, в первую оче-
редь, становление национального предпри-
нимательства.

Корпус татарских предпринимателей был 
представлен в основном промышленниками 

и коммерсантами, в гораздо меньшей степе-
ни – финансистами и банкирами. Причем 
в пореформенный период татарские пред-
приниматели сумели прочно обосноваться 
в ряде отраслей промышленности и торгов-
ли, укрепить свои позиции на внутреннем 
рынке, а некоторые (Хусаиновы, Акчурины, 
Дебердеевы, Сайдашевы, Агишевы, Ижбол-
дины и др.) даже вошли в состав экономиче-
ской элиты России.

§ 6. Ремесленное и промышленное производство

Марат Гибадуллин, Людмила Свердлова

С отменой крепостного права в России 
сложились благоприятные условия для рас-
ширения сферы промышленного предпри-
нимательства. По всей стране стали отк-
рываться предприятия мануфактурного и 
фабрично-заводского типов. Уже в первые 
пореформенные годы инвестиции татарских 
предпринимателей в сферу материального 
производства достигли значительных мас-
штабов. В этот период национальный капи-
тал основательно укрепился в ряде отраслей 
обрабатывающей промышленности Повол-
жья и Урала. Татарские капиталисты вкла-
дывали средства в различные производства.

Пути вовлечения торгового капитала та-
тарской буржуазии в сферу производства 
были те же, что и по всей России. Это до-
стигалось посредством утверждения гос-
подства торговых посредников над инди-
видуальными товаропроизводителями и 
приводило, как правило, к разорению по-
следних, превращению их в наемных рабо-
чих, работающих на дому. Характерным в 
этом отношении являлось развитие рогож-
ного промысла. 

Особенность развития промышленности 
у татар в этот период заключалась в том, 
что абсолютное большинство предприятий 
татарских предпринимателей создавалось 
на средства представителей торгового ка-
питала. Это находило подтверждение в 
данных официальной статистики. Так, в 
1862 г. в Казанской губ. из 63 производ-
ственных пред приятий, принадлежавших 
предпринимателям-татарам, 40 (63%) на-
ходились в руках купцов, в то время как в 
среднем по губернии – лишь 43% [Памятная 
книжка, 1863, с.132]. В пореформенный пе-

риод у татар успешно развивалось бумагот-
кацкое производство, сосредоточившееся, 
главным образом, в Казанской и Вятской гу-
берниях. Одним из первых в Казанской губ. 
бумаготкацкую фабрику основал преуспе-
вающий торговец, купец Мухаммадсадык 
Бурнаев. На его мануфактуре в Царевокок-
шайском у. работало до 300 чел. и произво-
дилось товаров на 50 тыс. руб. в год [НА РТ, 
ф.81, оп.11, 1870 г., д.110а, л.37, 218].

Вскоре подобными предприятиями об-
завелись и другие татарские предпринима-
тели, также представители торгового капи-
тала – 1-й гильдии купец Мухаммадгали 
Усманов, 2-й гильдии купец Мустафа Яку-
пов и др. (Казанская губ.), купцы Утямыше-
вы (Вятская губ.). Всего же к 1867 г. в руках 
предпринимателей-татар оказалось 8 из 12 
действовавших в регионе бумаготкацких 
фабрик с общим числом рабочих 353 чел. и 
суммой производства свыше 135 тыс. руб. в 
год [Тимерязев, 1869, с.1]. 

Быстрыми темпами развивалась у татар 
суконная промышленность. Первые сукон-
ные фабрики татарские предприниматели 
приобрели еще накануне реформ. К 1867 г. 
татарские предприниматели имели 6 су-
конных фабрик в Поволжье, где работало 
свыше 4 тыс. чел. и производилось продук-
ции на 961 тыс. руб. в год [Тимерязев, 1869, 
с.27–28].

Татарский национальный капитал про-
должал играть существенную роль в тра-
диционных для него сферах производства. 
Татарские капиталисты строили кожевен-
ные, мыловаренные, шерстомойные, ме-
ховые, салотопенные заводы, суконные и 
бумаго ткацкие фабрики, мельницы, пред-



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 315

приятия по обработке дерева, открывали ти-
пографии. Национальный капитал активно 
осваивал новые отрасли промышленности: 
стекольную, нефтеперерабатывающую, хи-
мическую, металлообрабатывающую и др. 
Но для него были недоступны многие от-
расли тяжелой промышленности, а ислам 
запрещал заниматься производством вина, 
табачных изделий. 

Если говорить о развитии в целом, то 
можно отметить, что в пореформенный 
период предприниматели из татар сумели 
занять весьма прочные позиции в ряде от-
раслей промышленного производства. Рас-
смотрим этот процесс на материале Волго-
Уральского региона. 

Данные табл.41 за 1884 г. свидетельству-
ют о сильных позициях татарских промыш-
ленников в суконном производстве: им при-
надлежала почти 1/3 всех действовавших 
предприятий, которые давали около 41% 
общего объема производства и где было со-
средоточено более половины рабочей силы 
всех предприятий, принадлежащих татар-
ских купцам.

Этот процесс был заметен и в мылова-
ренной промышленности: татарские про-
мышленники владели 13% предприятий, 
занимали до 19% рабочих  и держали в 
своих руках около четверти рынка сбыта 
продукции данной отрасли. В бумаготкац-
ком и скорняжно-овчинном производствах, 
несмотря на незначительное число пред-
приятий, принадлежавших татарским про-
мышленникам, их доля по числу рабочих 
и объемам выпускаемой продукции была 
весьма заметной.

Причин, позволивших национальному 
промышленному капиталу закрепиться в 
этих сферах промышленного производства, 
было несколько. Во-первых, это были тради-
ционные для татарских предпринимате лей 
области приложения капитала. Во-вторых, 
на этапе становления рыночного хозяйства, 
в период промышленного капитализма круп-
ный бизнес еще не успел прочно обосно-
ваться и монополизировать производство 
в этих отраслях. В-третьих, насыщенность 
капиталами здесь была недостаточна, и та-
тарские предприниматели имели широкий 
простор для вложения средств и получения 
значительной прибыли. 

Следует подчеркнуть, что доля предприя-
тий, принадлежавших татарской буржуазии 
в общем объеме производства, если взять 
все отрасли промышленности Поволжья и 
Урала, была не столь велика – немногим бо-
лее 2%. Сказался недостаток накопленного 
капитала, поскольку процесс первоначаль-
ного накопления в татарском обществе на-
чался  со значительным опозданием и про-
текал при менее благоприятных условиях.  
Необходимо также отметить, что к 1884 г. 
практически полностью сложилась отрас-
левая структура размещения национального 
промышленного капитала. 

В пореформенную эпоху главную роль 
в татарском предпринимательстве стала 
играть суконная промышленность, где была 
задействована основная масса рабочих 
(77,7%) и производилось более 55% объема 
промышленной продукции всех предприя-
тий, принадлежавших татарам. Значитель-
ные капиталы татарских промышленников 

Таблица 41
Капитал татарских предпринимателей в отдельных отраслях 
промышленности Поволжско-Уральского региона в 1884 г.

Вид производства

Принадлежало татарским предпринимателям 
от числа действовавших, в %

фабрик кол-во рабочих объем производства в 
денежном выражении

Суконное 32,0 53,9 40,9
Мыловаренное 13,0 18,8 24,5
Бумаготкацкое 6,6 8,0 59,2
Скорняжное и овчинное 1,3 28,1 21,8
Салотопенное 12,4 8,9 5,7
Спичечное 13,3 17,2 10,8
По всем производствам 1,1 7,6 2,3



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья316

были вложены в бумаготкацкое  и мылова-
ренное производство. 

Распределение промышленных пред-
приятий по отдельным губерниям, было 
неравномерным. К 1867 г. татарским пред-
принимателям в Поволжье, за исключением 
Казанской губ., принадлежало 6 суконных 
фабрик (Акчурины, Дибердиевы, Алеевы, 
Агишевы, Бахтеевы, Кильдеевы), на них ра-
ботало свыше 4 тыс. чел. и производилось 
продукции на 961 тыс. руб. в год [Подсчи-
тано по: Тимерязев, 1869, вып.1, с.27–28]. 
Наиболее крупные фабрики располагались 
в Симбирской губ., являвшейся главным 
центром суконной промышленности Повол-
жья. Китаечные фабрики Мустафы Азимова 
и Измаила Якупова продолжали произво-
дить ткани в Казани, Махмута Абдряшитова 
– в Царевовкокшайском у. Казанской губ. В 
1860-е гг. Симбирская и Казанская губернии 
были основными  центрами сосредоточения 
татарского промышленного капитала. Здесь 
производилось свыше 67% валовой продук-
ции, было занято более 75% рабочих, тру-
дившихся на предприятиях татарских капи-
талистов.

В 1861 г. в Казани из шести предприятий 
по обработке кожи два принадлежали татар-
ским купцам – Муртазе Азметьеву и бра-
тьям Юнусовым. 

Вместе с тем, по мере эволюции капи-
талистических отношений Казанская губ. 
постепенно утрачивала значение главного 
центра сосредоточения национальной про-
мышленной буржуазии. Это было обус-
ловлено тем, что здесь в отраслях тради-
ционных для приложения национального 
капитала появился ряд крупных промыш-
ленных предприятий, организованных пред-
ставителями крупного столичного бизнеса и 
иностранными капиталистами. Располагая 
огромными ресурсами и широкими возмож-
ностями, они постепенно монополизирова-
ли производство, вытесняя с рынка мелких 
и средних предпринимателей. Не обладая 
достаточными капиталами и не имея воз-
можности конкурировать с монополистами, 
последние, а большинство татарских про-
мышленников относились именно к этой 
категории, устремлялись в те отрасли и те 
регионы, в которых завоевание рыночной 
ниши было возможно с наименьшими из-
держками. 

Не случайно в XIX в. татарский про-
мышленный капитал прочно обосновался в 
Симбирской и Оренбургской губерниях, ко-
торые в экономическом плане были далеко 
не самыми развитыми. Это явление особен-
но отчетливо проявилось в начале ХХ в.

В конце XIX – начале XX в. в Касимо-
ве наибольшего расцвета достигло меховое 
производство34. 

Известный московский предпринима-
тель Ариф Бурнашев создал предприятие 
по очистке козьего пуха. Сырье он заку-
пал преимущественно в Оренбургской 
губ., перерабатывал и очищал в родном 
селе Азе ево (Рязанская губ.), а затем оптом 
реализовывал в Москве [Ислам, 2009б, 
с.13–14]. М.А.Дебердееву принадлежала 
шерстомойка в с.Балтин Самарской губ., 
в конце XIX в. в той же губернии Дебер-
деевым принадлежали два шерстомоеч-
ных предприятия, Ф.Х.Терегулову – одно 
[Торгово-промышленная, 1899, с.63–64]. В 
Оренбургской губ. Махмуту Хусаинову при-
надлежала овчинно-шубная фабрика по об-
работке шерсти. Отметим, что купец владел 
11 торгово-промышленными конторами в 8 
городах России и 3 конторами за границей: 
в Берлине, Константинополе и Кабуле.

Татарские купцы Хусаиновы, Яушевы, 
Абдрашитовы и др. открывали салотопни, 
кожевенные заводы, мыловарни, скотобой-
ни, склады и торговые дома на территории 
современного Казахстана – в Актюбе, Ир-
гизе, Карабутаке, Троицке, Петропавловске, 
Верном. Среди татарских предпринима-
телей Казахстана следует отметить Биру-
шева, Муратова, Акчуриных, Тюменевых, 
Шамсутдиновых, братьев Табеевых, Валита 
Янгузарова, Каиповых. Крупнейшими пред-
принимателями были Мусины: они владели 
мукомольным заводом в Семипалатинске, 
50 пароходами, имели разветвленную сеть 
магазинов.

34 Так, завод А.Х.Кастрова в 1913 г. произво-
дил 1,5 млн. мерлушек в год. На меховой фабри-
ке Х.Б.Мусаева трудилось 60 рабочих, годовой 
доход предпринимателя составлял почти 50 тыс. 
руб. В  меховое производство вложили средства 
Х.Х.Танеев, Х.Х.Акбулатов, М.В.Девишев, Верга-
зовы. Всего в начале XX в. в Касимовском у. Ря-
занской губ. функционировало 9 крупных меховых 
заведений, принадлежавших татарам, с общим обо-
ротом 3640000 руб. [Ислам, 2009б, с.285–286].



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 317

Татарские предприниматели сумели про-
никнуть и в ранее недоступную для них зо-
лотодобывающую промышленность. Еще в 
конце 60-х гг. ХIХ в. на Урале оренбургские 
купцы Мухаммадзакир и Мухаммадшакир 
Ра миевы, Мусины вели золотодобычу на 
рудниках Алтая и Восточного Казахстана. 
По далеко не полным данным по Уральскому 
горному округу, в 1897 г. татарскими предпри-
нимателями было подано не менее 18 заявок 
на добычу золота [подсчитано по: Вестник 
золотопромышленности, 1898, №3–4, 12]. 

Отметим, что спад деловой активности, 
наблюдавшийся в империи в годы эконо-
мических кризисов 1866, 1873, 1882–1883 
и 1890 гг., не мог не затронуть своим влия-
нием и татарский промышленный капитал. 
Рассмотрим последствия промышленных 
кризисов для национального татарского ка-
питала на данных 1890 г.

Данные табл.42 позволяют утверждать, 
что экономический кризис затронул все 
основные отрасли национальной промыш-
ленности, за исключением кожевенной и 
спичечной. В наибольшей степени постра-
дало мыловарение: производство мыла со-
кратилось более чем на 80%. После кризиса 
татарскому промышленному капиталу так и 
не удалось восстановить  былое влияние в 
этой отрасли.

Глубокий спад переживали также сукон-
ные, бумаготкацкие фабрики и салотопен-
ные заводы татарских предпринимателей. 
Причем национальный капитал тяжелее 
приспосабливался к последствиям кризи-
са и медленнее восстанавливался в период 

подъема. Так, в России за тот же период 
объем производства по основным отраслям 
обрабатывающей промышленности в целом 
вырос на 10%. Сокращение производства за 
это время наблюдалось только в суконной 
(на 18,7%) и кожевенной (на 28,8%) про-
мышленности [подсчитано по: Струмилин, 
1966, с.442, 445]. 

Данная особенность развития нацио-
нального промышленного капитала была 
обусловлена тем, что предприниматели-
татары осуществляли промышленную дея-
тельность преимущественно в форме мел-
кого и среднего предпринимательства, а оно 
в значительно большей степени подверже-
но пагубному воздействию кризисов, чем 
крупный капитал.

Несмотря на экономический спад, боль-
шая часть предприятий татарских капи-
талистов сумела выстоять и продолжить 
свою деятельность. Промышленный подъ-
ем 1890-х гг. коснулся и Волго-Уральского 
региона. Например, в Казанской губ. за тот 
же период объем промышленного производ-
ства вырос с 12,7 до 14,1 млн. руб. [Памят-
ная книжка, ч.2, 1892, с.62; Адресная книга, 
ч.3, 1900, с.43]. 

Не отставала от общих тенденций и та-
тарская буржуазия. Обороты производствен-
ных предприятий татарских предпринима-
телей неуклонно возрастали. Если в 1890 г. 
только по Казанской губ. они составили 592 
тыс. руб., в 1893 г. – 648 тыс., то в 1896 г. – 
уже 943,5 тыс. руб. [подсчитано по: Орлов, 
1894; НА РТ, ф.1153, оп.1, д.1а; ф.359, оп.1, 
д.259], т.е. за 6 лет увеличились на 59%.

Таблица 42
Влияние экономического кризиса 1890 г. на развитие промышленного 

капитала татарской буржуазии [Орлов, 1894]

Производства
Число 

предприятий Число рабочих Сумма 
производства

в % к 1884 г.
Суконное 100,0 80,1 70,1
Мыловаренное 41,6 39,7 18,4
Бумаготкацкое 100,0 43,2 61,7
Салотопенное 75,0 57,1 56,6
Скорняжно-овчинное
и кожевенное 33,3 169,5 143,5

Спичечное 150,0 302,5 450,0
По всем производствам 91,2 83,4 64,6



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья318

Наряду с ростом производства проис-
ходили важные изменения в структуре  ор-
ганизации промышленной деятельности. 
В 1893 г. предприниматели Т.К.Акчурин 
и Я.С.Акчурин создали в Симбирской губ. 
«Товарищество Тимербулата Акчурина» и 
«Товарищество Старо-Тимошкинской ману-
фактуры Акчуриных» с основным капита-
лом 300 тыс. руб., разделенным на 300 паев 
по 1000 руб. каждый. Главой фирмы стал 
Сулейман Акчурин [Хасанов, 1977, с.211]. 

В 1894 г. казанский предприниматель, 1-й 
гильдии купец Ахметзян Сайдашев учредил 
в Казани торгово-промышленное товарище-
ство на паях «А.Сайдашев с сыновьями». 
Его основной капитал составлявший 500 
тыс. руб., был разделен на 500 паев по 1000 
руб. каждый. Основной целью товарище-
ства провозглашалось развитие стекольного 
производства и чайной торговли в Казани 
и других городах империи [НА РТ, ф.98, 
оп.3, д.1133, л.44]. Однако его хозяйствен-
ная деятельность осуществлялась преиму-

щественно на заемные средства. В период 
экономического кризиса, разразившегося в 
конце 90-х гг. ХIХ в., спустя четыре года по-
сле открытия произошел крах акционерного 
общества.

В 1895 г. в Симбирской губ. было обра-
зовано «Торгово-промышленное товарище-
ство Т.Акчурина», в состав которого вошли 
находившиеся здесь же суконные фабри-
ки, а также небольшой лесопильный завод. 
Основной капитал фирмы составил 1 млн. 
руб.,  впоследствии он был увеличен в 2 раза. 
К 1911 г. на принадлежавших ему суконных 
фабриках трудилось около 2,4 тыс. чел., вы-
пускалось различных товаров более чем на 2 
млн. руб. [Иоксимович, 1912, табл.8]. 

Еще одно акционерное общество было 
образовано в 1897 г. братьями Дебердее-
выми в Саратовской губ. Оно также зани-
малось суконным производством. Капитал 
составлял 500 тыс. руб. и был разделен в 
основном между самими учредителями [Ха-
санов, 1977, с.212].

Проект на постройку мыловаренного завода на Захарьевской ул. Казани, 
сделанный по заказу казанского купца Султана Жиганшина. 1898 г.



Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. 319

В начале ХХ в. татарские капиталисты 
продолжали создавать акционерные компа-
нии в различных отраслях промышленно-
сти.

В 1905 г. начало действовать торгово-про-
мышленное товарищество купца М.М.Ман-
сурова, специализировавшееся на пере-
работке сельскохозяйственных продуктов. 
Ему принадлежали две паровые мельницы и 
солодовенный завод в Пермской губ. (капи-
тал –150 тыс. руб. ) [Хасанов, 1977, с.216]. 

С 1912 г. в Симбирской губ. разверну-
ло активную промышленную деятельность 
«Товарищество Тепловской суконной ману-
фактуры А.Агишева» с основным капита-
лом 400 тыс. руб. Уже в первый год своего 
существования компания получила прибыль 
в 57 тыс. руб. [Акционерно-паевые, 1915, 
с.271]. 

Помимо создания собственных акцио-
нерных обществ татарские капиталисты уча-
ствовали своими капиталами в деятельности 
других торговых и промышленных фирм. 

В авангарде промышленного переворота 
у татар стояло суконное производство, хотя 
в общероссийском масштабе оно отставало 
по уровню развития, например, от хлопча-
тобумажной промышленности. На долю 
предприятий этой отрасли приходилось в 
1884 г. 88,6% всей энергетической мощно-
сти предприятий татарских капиталистов, а 
в 1890 г. – 95,4%.

Наиболее состоятельные предпринима-
тели из числа татар обзавелись машинной 
техникой еще в конце 50-х гг. ХIХ в. А уже к 
70-м гг. в руках татарских фабрикантов со-
средоточилась значительная часть основных 
фондов предприятий суконной промышлен-
ности Поволжья. Например, в Симбирской 
губ. из 17 суконных фабрик 7 (41%) принад-
лежали татарам. На их предприятиях дей-
ствовало 38% ручных и 63% механических 
ткацких станков [подсчитано по: Симбир-
ский сборник, 1870] от общего количества 
механизмов, применяемых в суконном про-
изводстве губернии. На суконных фабриках, 
принадлежавших татарам, было установле-
но 8 (32%) паровых машин, концентриро-
вавших 44% мощности всех суконных фаб-
рик [подсчитано по: Орлов, 1884].

Высокой технической оснащенностью 
отличался ряд предприятий. Самая крупная 

фабрика была расположена в д.Ст. Тимошки-
но Симбирской губ., принадлежала она куп-
цу Сулейману Акчурину35. Как отмечалось 
в одном из официальных изданий, «фабрика 
эта по материальным средствам и оборотным 
капиталам преобладает над всеми фабриками 
губернии» [Липинский, ч.2, 1868, с.88]. 

На фабрике купца А.Алеева в с.Екате-
риновка той же губернии действовало 72 
ткацких станка, 110 механизмов и паровая 
машина мощностью 20 л.с. [Симбирский 
сборник, т.2, 1870, с.90].

Суконную фабрику в с.Мулловка Самар-
ской губ. купил купец Х.Алеев, который для 
нужд производства приобрел 300 веретен, 
70 ткацких станков, паровую машину и па-
ровой котел общей мощностью 37 л.с. [Ор-
лов, 1887, с.18]. 

За годы промышленного переворота 
основные фонды, задействованные в про-
мышленном производстве у татарских фаб-
рикантов, заметно возросли. В этот пери-
од произошло существенное обновление 
производственно-технической базы боль-
шинства предприятий. Предприниматели 
регулярно пополняли основной капитал, 
приобретали новое оборудование, рекон-
струировали производственные помеще-
ния, заменяли обветшалые деревянные по-
стройки более долговечными и прочными 
каменными корпусами, проводили на свои 
предприятия электрическое освещение и 
водопроводы. Например, на фабрике Тимер-
булата Акчурина с 1884 г. по 1890 г. количе-
ство ваточных аппаратов увеличилось с 19 
до 43, веретен – с 3 920 до 4 900, ткацких 
станков – с 168 до 312, а энергетическая 
мощность предприятия выросла до 160 л.с.

Техническую реконструкцию провел на 
своей фабрике и Х.Алиев. Вместо прежних 
деревянных строений он выстроил камен-
ный корпус, где полностью сосредоточил 
весь процесс изготовления сукон. Было 
также обновлено оборудование фабрик: 
установлена более мощная паровая машина 
(мощностью 55 л.с.), заменена техника пря-
дильного отделения [Сударев, 1963, с.32]. В 

35 На фабрике было установлено 4443 веретена, 
198 ткацких станков, в т.ч. 19 механических, 143 
специальных аппарата. Станки приводились в дей-
ствие двумя паровыми машинами общей мощно-
стью 60 л.с. [Симбирский сборник, 1870, с.92].



Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья320

1894 г. на фабрике появились первые 10 ме-
ханических ткацких станков [Сударев, 1963, 
с.138].

Как видно из данных табл.43, благодаря 
технической модернизации производства 
энерговооруженность предприятий татар-
ских капиталистов Поволжья в данной от-
расли в период промышленного капита-
лизма заметно возросла: в расчете на одно 
рабочее место – на 85,7%, в расчете на одну 
фабрику – на 71%. 

Помимо суконного производства меха-
низация труда затронула и некоторые дру-
гие отрасли промышленности у татар, хотя 
и в значительно меньшей степени. Татар-
ские капиталисты имели паровые мельни-
цы, мыловаренные и салотопенные заво-
ды. Так, в 1888 г. в Казани преуспевающий 
местный купец Мухаммадгариф Утямышев 
открыл бумаготкацкую фабрику. Она была 
оборудована паровой машиной мощностью 
6 л.с. и другой техникой. На фабрике труди-
лось около 50 чел., ежегодно производилось 
товаров на сумму до 150 тыс. руб. [Каталог, 
1890, с.27]. В те же годы в Оренбурге купец 
Ахмет Хусаинов основал небольшой про-
сообдирочный завод с паровым двигателем. 
На нем ежегодно вырабатывалось более 
3 тыс. пуд. проса, которое отправлялось в 
Санкт-Петербург, Москву и другие города 
[Каталог, 1890, с.41]. 

Таблица 43
Рост энерговооруженности на предприятиях татарских суконных фабрикантов 

за 1884–1890 гг. [табл. составлена по: Орлов, 1887; 1894])

Энерговооруженность 1884 г. 1890 г.
На одного рабочее место 0,07 0,13
На одно предприятие 20,8 48,4

Однако в целом промышленный перево-
рот у татарских предпринимателей прохо-
дил более медленными темпами и к концу 
XIХ в. еще окончательно не завершился. 

Одна из причин такого отставания была 
связана с тем, что промышленный перево-
рот затронул прежде всего более развитые 
в экономическом отношении Московскую 
и Петербургскую губернии, Прибалтику и 
юг России. Значительно позже он охватил 
Поволжско-Уральский регион. Здесь даже в 
начале ХХ в. многие отрасли оставались на 
стадии мануфактурного производства. Кро-
ме того, национальный капитал, функцио-
нировавший преимущественно в некрупных 
промышленных центрах, отставал по масш-
табам накопления от конкурентов. Недоста-
ток оборотных средств, усугубившийся в 
результате промышленного кризиса начала 
90-х гг., дороговизна машинного оборудо-
вания, значительная часть которого ввози-
лась из-за границы, сдерживали прогресс в 
техническом переустройстве производства. 
И, наконец, нехватка подготовленных спе-
циалистов, слабая информированность о 
новейших технических достижениях и воз-
можностях их практического использования 
не позволяли татарским предпринимателям 
своевременно расширять сферу применения 
машинной техники.



Раздел IV

Татары в системе 
международных отношений России 

и в общественно-политических событиях



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...322

ГЛАВА 1
Татары в отношениях России со странами Востока

§ 1. Татары в системе торгово-экономических 
отношений России с Востоком 

Владимир Шкунов
Торгово-хозяйственные взаимоотноше-

ния в дореформенный период
Уходившие корнями вглубь веков торго-

вые связи татар с народами Востока, несмо-
тря на сложные периоды истории татарского 
народа, заложили особый фундамент нацио-
нального предпринимательства и националь-
ной философии торговли. Внешнеторговая 
деятельность татар регламентировалась как 
действующим российским законодательст-
вом, так и основами шариата. Поэтому не 
случайно мусульманское право сближало та-
тарских купцов с их торговыми партнерами 
из стран Востока, определяло правила тор-
говли на рынках Азии, с его помощью раз-
решались споры и взаимные претензии тор-
говцев, что было особенно важно в условиях 
отсутствия дипломатических и консульских 
отношений Российской империи с некото-
рыми восточными государствами.

Татары в странах Востока и пробле-
мы развития внешней торговли. Нередко 
татар, владевших восточными языками и 
хорошо знавших общественное устройство 
и обычаи народов Азии, привлекали для го-
сударственной службы. Среди них было не-
мало людей с необычной судьбой. Так, уро-
женец д.Стерлибашево Оренбургской губ. 
Абдулла Амиров более двадцати лет про-
жил в Индии, вернулся на родину он в марте 
1806 г. Поскольку А.Амиров владел «тремя 
индийскими языками и афганским», его 
определили в качестве переводчика в Орен-
бургскую пограничную комиссию. Вместе с 
казанским купцом Шахмуратовым, который 
также жил в Индии, А.Амиров подготовил 
описание «Об индейском владении и на-
роде, в оном обитаемом» [Шкунов, 2007, 
с.354–355]. В нем, в частности, представле-
ны ценные сведения о российско-индийских 

торговых связях. Амиров и Шахмуратов от-
мечали, что в Индии большой популярно-
стью пользовались юфть, козлы, сафьяны 
и другие товары из России. Судя по описа-
нию, некоторые изделия были изготовлены 
в Казанской и Оренбургской губерниях. 
Таким образом, татарские купцы, путеше-
ственники внесли значительный вклад как в 
расширение знаний об Индии, так и в раз-
витие российско-индийской торговли: тра-
диции, заложенные еще в середине XVIII в. 
(в 1750 г. татарский купец Абдулла Сеитов 
дал описание путей в Индию и в ханства 
Средней Азии. – В.Ш.), были приумножены 
в последующие десятилетия.

В первой половине XIX в. в российском 
пограничье увеличилась численность татар-
ского населения. Так, если в Оренбургском 
у., по данным 5-й ревизии, в 1795 г. прожи-
вало 14,6 тыс. татар, в 1834 г. – 25,7 тыс., то 
в 1858 г. – 46,9 тыс. [Зобов, 1997]. Выросло 
и число татар, проживавших в сопредель-
ных странах Востока. Об этом, в частности, 
сообщали российские посланники, посе-
щавшие государства Азии с дипломатиче-
скими и иными миссиями. Так, прапорщик 
А.Субханкулов в 1808 г. сообщил о письме, 
адресованном российскому императору, о 
130 беглых российских мусульманах, кото-
рые просили разрешения вернуться на ро-
дину [ГАОО, ф.6, оп.10, д.291, л.137]. Всего 
же, по мнению прапорщика, в Бухаре, Хиве, 
Самарканде, Ширсябзе и других городах 
Средней Азии проживало до 5000 беженцев 
[ГАОО, ф.6, оп.10, д.291, л.137]. Другой по-
сланник, переводчик Оренбургской погра-
ничной комиссии П.И.Демезон, будучи в 
Бухаре, отмечал, что «взгляды бухарцев на-
ходятся под существенным влиянием татар-
подданных России, живущих на ее окраинах 



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 323

и торгующих с киргизами и государствами 
Туркестана» [Записки, 1983, с.21]. В своем 
отчете Демезон указывал, что влияние татар 
в ханствах Средней Азии было достаточно 
высоким, что, в частности, объясняло «хо-
рошее расположение бухарского правитель-
ства» к татарским торговцам. По сведениям 
российских посланников, число татарских 
купцов в первой трети XIX в. увеличива-
лось с каждым годом. Так, в Бухаре несколь-
ко караван-сараев занимали исключительно 
татарские купцы, их приказчики и рабочие: 
Сарайи Нугай, Сарайи Кулюта, Сарайи Аёз 
и др. Кроме того, в Бухаре и других круп-
нейших городах Средней Азии проживало 
немало российских татар, обучавшихся в 
местных медресе, что свидетельствовало об 
устойчивых культурных и конфессиональ-
ных связях Казанского края и других регио-
нов Российской империи, где проживали та-
тары, со среднеазиатским регионом. 

Государственно-правовое регулирова-
ние паспортного режима и порядка пере-
сечения границы с торговыми целями.  В 
1807 г. императорским указом был опреде-
лен паспортный режим пересечения грани-
цы для российских подданных, в т.ч. для куп-
цов. При этом губернские власти не имели 
права выдавать паспорта, что создало опре-
деленные трудности. Вот почему на практи-
ке в первые годы после опубликования ука-
за его требования нередко нарушались. Так, 
оренбургский военный губернатор князь 
Г.С.Волконский сделал командиру войск 
30-й дивизии в Томске генералу Г.Глазенапу 
замечание по поводу беспрепятственного 
пропуска купцов, не имевших паспортов, за 
границу. Генерал же так пояснил свои дей-
ствия: «… воспрепятствовать магометанам, 
в российском подданстве находящимся, 
проезжать за границу такого права не имеет, 
ибо им позволено то Высочайшею Волею 
для производства торговли с отдаленными 
даже провинциями, как-то: китайскими по-
граничными городами, Кашмиром и Ташки-
нию, нежели делать таковое запрещение, то 
столь значительная торговля, приносящая 
пользу государству, должна прекратиться, 
поелику русские купцы от незнания татар-
ского языка и обычаев редко отправляют-
ся сами за границу и нанимают всегда и в 
приказчики, и в работники из магометан» 

[ГАОО, ф.6, оп.10, д.402, л.89об.]. Следует 
заметить, что официальная переписка, а так-
же законодательные акты рассматриваемого 
периода остаются ценными источниками по 
истории отечественной внешней торговли 
в целом и истории татарского купечества в 
частности. Это, к примеру, относится к за-
конодательным актам, регламентировавшим 
порядок выезда россиян за границу и выда-
чи им заграничных паспортов.

От уплаты за выдачу паспорта (за иск-
лючением стоимости самого бланка – 50 
коп.) освобождались купцы, записанные в 
гильдии или цехи, а также паломники, со-
вершавшие хадж в Мекку. Законодательно 
устанавливался и порядок получения пас-
портов. Так, сибирские татары, которые 
отправлялись по торговым делам в стра-
ны Востока, получали паспорта непосред-
ственно в уездных полицейских управле-
ниях. Для выезда в Синьцзян на основании 
Кульджинского трактата от 21 июля 1851 г. 
кроме паспорта необходимо было получить 
специальный билет, который выдавался на-
чальнику или старшине купеческого кара-
вана в Семипалатинской, Петропавловской, 
Троицкой таможнях и в Усть-Каменогорской 
заставе [Никонов, 1869, с.554]. Кроме того, 
о каждом отправляемом в Кульджу или в 
Чугучак караване таможенное руководство 
сообщало российским консулам в Синьцзя-
не, направляя список всех купцов и краткую 
ведомость досмотренных на таможне това-
ров. Такой же порядок существовал и при 
отправке каравана из Синьцзяна в Россию. 

Татарские купцы, выезжавшие по торго-
вым делам в Монголию, должны были полу-
чить от пограничных властей свидетельства 
на русском, китайском и монгольском язы-
ках, в которых указывались имя торговца, 
количество и качество товара, число тюков, 
верблюдов, волов или лошадей. Торговля в 
Монголии без свидетельств запрещалась. 
За этим строго следил российский консул в 
Монголии.

Для выезда в Тяньзинь купцы снабжались 
билетами, которые заверялись дзаргучеем в 
Маймачине. Билет выписывался на русском 
и китайском языках. В этом документе ука-
зывались имя караванного стар шины, име-
на купцов, количество и вид товара, число 
тюков. Также караваны, следовавшие в 



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...324

Тяньзинь, должны были не отклоняться от 
маршрута через Калган, Дунь-ба и Тунь-
Чжоу [Никонов, 1869, с.555].

Нередко путешествия татарских купцов 
в страны Востока длились по нескольку ме-
сяцев, а порой и лет. Российское законода-
тельство того времени разрешало купцам, 
торговавшим в странах Востока, оставаться 
там на срок до 7 лет. При этом процентные 
с капитала деньги, а также гильдейские сбо-
ры вносились ими вперед только за один 
год; остальные платежи производились по 
возвращении купцов в Россию. Некоторые 
татарские торговцы подолгу жили не только 
в ханствах Средней Азии, но и в Турции и в 
Иране. Законом было установлено: в случае, 
если татарские торговцы задерживались в 
Турции сверх установленного в паспорте 
срока, они имели право запросить в губерн-
ских администрациях по месту своего жи-
тельства в России новые паспорта, которые 
пересылались при содействии российских 
миссий. Примечательно, что в законе было 
прямо указано на то, что многие отечествен-
ные торговцы «проживают в чужих краях 
десятки лет» [Никонов, 1869, с.558]. 

Таким образом, к середине XIX в. в Рос-
сийской империи сложились основы зако-
нодательства, регламентировавшие порядок 
выезда за границу, восстановления поддан-
ства, временного пребывания за рубежом, 
что напрямую касалось внешнеторговой 
деятельности татарского купечества.

Казанский край в системе российско-
восточной торговли. В 1815 г. в газете 
«Северная почта», отмечая достижения 
отечественной мануфактурной промышлен-
ности, констатировалось: «Это развитие 
отразилось и на другом конце европейской 
России: в Казани, где торговая деятельность 
приняла значительные размеры и сделала 
этот город при положении его на р. Волге 
близ Камы и при сообщении по рекам по-
граничным губернии Суре, Ветлуге и Вятке 
торговым посредником между Европой и 
Азией» [Северная почта, 1815, №8]. К рын-
кам Востока тяготели и татарские купцы, 
проживавшие в других городах Казанской 
губ. В ханствах они не только закупали сред-
неазиатские товары, но и вступали в контак-
ты с торговцами из других стран и регионов 
Востока, приезжавшими с торговыми целя-

ми в Бухару, Хиву, Ташкент, Самарканд и 
другие города. Благодаря таким контактам, 
к примеру, арские купцы приобретали това-
ры, доставляемые из Афганистана, Бенга-
лии и других регионов Индии [Справочный 
словарь, 1847, с.451], а затем реализовыва-
ли их на Нижегородской ярмарке, а также 
в Москве и Санкт-Петербурге. Продукция 
казанских фабрик выгодно сбывалась в Ки-
тай, а казанские сафьяны и козлы, по метко-
му замечанию знатока российской внешней 
торговли, фридрихсгамского 1-й гильдии 
купца И.Вавилова, «суть один из главных 
товаров» [Вавилов, 1846, с.169]. 

Материалы различных архивов свиде-
тельствуют о том, что во многих ярмароч-
ных городах Российской империи на про-
тяжении XVIII–XIX вв. существовали т.н. 
«бухарские ряды», а «бухарскими товара-
ми» назывались изделия, доставляемые из 
ханств Средней Азии.

К середине XIX в. в Казанской губ. зна-
чительно расширилось промышленное 
произ водство, что положительно сказа-
лось и на состоянии торговли. В «Военно-
статистическом обозрении Российской 
им перии» за 1850 г. отмечалось: «Многие 
купцы, преимущественно из татар, ведут 
торговлю с Кяхтой, Бухарой и Киргизской 
Ордой, получая оттуда на деньги, а чаще 
меной, разные азиатские товары: халаты, 
шелковые материи, хлопчатую бумагу, кир-
гизских баранов, кошмы, чернослив, урюк и 
другое. Некоторые татары торгуют в Петер-
бурге, Москве, Киеве, Оренбурге, Сибири 
и по другим местам» [Ромишевский, 1850, 
с.103]. По объемам торговых капиталов, 
широте географии торговых операций вы-
делялись купцы Казани, Чистополя, Козь-
модемьянска, Спасска, Свияжска, Чебоксар, 
Мамадыша и др. Эти торговцы либо непо-
средственно принимали участие в восточ-
ной торговле, либо с выгодой участвовали 
в транзите и сбыте восточных товаров на 
ведущих ярмарках империи.

Князь Л.Ухтомский считал, что «Казань 
… может называться столицей Волги, не-
смотря на коммерческую важность Нижне-
го» [Ухтомский, 1863, с.65]. Столь высокая 
оценка города определялась не только его 
выгодным географическим положением, но 
и его особой ролью во внутренней и внеш-



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 325

ней торговле России. В начале 60-х гг. XIX в. 
обороты казанских купцов оценивались в 6 
млн. рублей сер. [Ухтомский, 1863, с.65]. 
Л.Ухтомский в своем очерке «От Петербур-
га до Астрахани» отметил: «…некоторые из 
казанских купцов ведут значительный торг 
непосредственно с Китаем, Персией, Буха-
рией и Хивой» [Ухтомский, 1863, с.65]. Так, 
в Китай в значительном количестве вывози-
лись козлы, выработанные на двух заводах 
Юнусова, на двух заводах Апанаева и на за-
воде Усманова [Фукс, 1844, с.124]. В отдель-
ные годы совокупная выработка продукции 
составляла около 150 тыс. шт. козлов. В 
ханства Средней Азии через Оренбуржье 
поступала китаечная продукция казанских 
купцов Апакова, Азимова, Уразова, Абду-
лина и Бикмагометова. В странах Востока 
пользовались спросом казанские ичиги, 
которые вырабатывались на двух фабриках 
купцов Абдулина и Файсулина [Фукс, 1844, 
с.125]. Это были уникальные изделия, при 
производстве которых применялась вышив-
ка шелком и золотом. К середине 40-х гг. 
XIX в. в Казани было несколько очень бо-
гатых купцов, состояние которых оценива-
лось в сотни тысяч и даже в миллионы руб-
лей [Фукс, 1844, с.127]. 

Укреплению торгово-экономических 
связей казанских торговцев с государствами 
и народами Востока способствовало раз-
витие образования среди мусульманского 
населения губернии. Владение восточными 
языками, безусловно, давало особые преи-
мущества в торговле, помогало лучше по-
нять культуру, традиции и обычаи народов 
Азии. Несомненно, особую роль в тесном 
взаимодействии татарских купцов с народа-
ми Востока имела и конфессиональная общ-
ность. Немало молодых казанцев получали 
образование (в т.ч. духовное) в ведущих ис-
ламских образовательных центрах Средней 
Азии и некоторых государств Ближнего Вос-
тока. Наконец, у казанских купцов была воз-
можность общения с торговцами из ханств 
Средней Азии, которые ежегодно жили в 
Казани на протяжении двух зимних меся-
цев, прежде чем отправиться на Нижегород-
скую ярмарку. Завязывались деловые отно-
шения, купцы лучше узнавали друг друга. 
Таким образом, духовные связи татарского 
народа с суннитами стран Востока способ-

ствовали взаимопониманию, укреплению 
торгово-экономического взаимодействия, 
сближению культур. Татарское купечество 
сыграло выдающуюся роль в расширении 
российско-восточного диалога, в практиче-
ской реализации восточной политики Рос-
сии в рассматриваемый период. 

К началу 60-х гг. XIX в. казанские куп-
цы поддерживали тесные торговые связи с 
Китаем, Ираном, Бухарой, Хивой и други-
ми странами и регионами Азии. Восточной 
торговлей занимались преимущественно 
татарские торговые фирмы [Пинегин, 1890, 
с.492]. Казанское купечество представляло 
особый мир с присущими ему традиция-
ми, правилами, этикетом. Татарских куп-
цов, жителей Казани, можно было легко 
узнать даже по внешнему виду: «Казанские 
татары-купцы носят обыкновенно поверх 
зиляна нанковый или суконный кафтан, по-
хожий покроем на русский купеческий; за 
пазухой всегда шелковый платок… Но зато 
они носят много ценных украшений: коль-
ца с алмазами, толстые золотые цепи, опо-
ясываются ременным поясом, во всю длину 
украшенным массивными серебряными, 
разнообразной формы, бляхами… Выбритая 
голова татарина покрыта ермолкою, иногда 
расшитой золотом и жемчугом, затем шап-
кою, у богачей опушенною бобром» [Евро-
пейская Россия, 1906, с.334]. Таким образом, 
казанские торговцы даже внешним своим 
видом подчеркивали свою близость к Вос-
току. Как и в странах Азии, казанские тата-
ры были увлечены торговой деятельностью, 
знали в ней толк. Известный отечественный 
исследователь В.Рогозин в 1906 г. отмечал, 
что торговля является «стихией» татарского 
народа [Рогозин, 1906, с.337]. Многие бога-
тые татары нажили капиталы на торговле со 
странами Востока. Эту особенную склон-
ность татарского народа к торговле отмеча-
ли и другие отечественные дореволюцион-
ные исследователи. Так, А.Ф.Риттих очень 
метко заметил: «Поучения Пророка шли 
рука об руку с торговлей татар, как неког-
да это было с аравитянами, притягивая та-
тар душевно к Мекке, Багдаду и Бухаре…» 
[Риттих, 1870, с.24]. Офицер Генерального 
штаба М.Лаптев, подчеркивая особую зна-
чимость Казани в российско-восточной тор-
говле, писал: «Большие сравнительно капи-



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...326

талы, торговые дома, издавна ведущие дела 
с Кяхтой и столицами, и, наконец, географи-
ческое положение на трех больших водных 
путях, выдвигают этот город по его торго-
вым операциям далеко вперед не только что 
относительно уездных казанских городов, 
но и вообще всех городов восточной полосы 
России» [Лаптев, 1861, с.399].

Некоторые татарские купцы вкладывали 
средства в развитие собственного производ-
ства – происходило сращивание купеческого 
и промышленного капитала. Примечательна 
в этом отношении деятельность отдельных 
предпринимателей Симбирской губ. Так, в 
татарском с.Тимошкино находилось до 100 
шерстомойных заведений. Шерсть тимош-
кинцы закупали в Астрахани, Оренбурге, 
Троицке как у купцов из стран Востока, 
казахов, так и у местных торговцев. Мытая 
шерсть поставлялась на суконные фабрики 
Симбирской и Пензенской губерний, а также 
в Москву и др. Некоторые татарские пред-
приниматели (Акчурины, Юнусовы и др.) на 
таких операциях ежегодно получали значи-
тельную прибыль [Липинский, 1868, с.90].

Татарские купцы на Ирбитской яр-
марке и торговля восточными товарами. 
Заметную роль татарские купцы играли на 
Ирбитской ярмарке, имевшей большое зна-
чение для российско-восточной торговли 
[Хитров, 1872, с.59, 60]. Именно там сбы-
вались оптом крупные партии товаров, до-
ставленных из стран Востока (прежде всего 
из Китая, ханств Средней Азии, Монголии, 
Индии, Кашмира, Афганистана и т.д.), а 
также закупался отечественный и европей-
ский товар для сбыта в государства Азии. 
Кроме того, Ирбитская ярмарка поглощала 
значительное количество изделий, произво-
дившихся на фабриках и заводах, принадле-
жавших татарским купцам, и вывозившихся 
в страны Востока. Так, на крупнейшее тор-
жище Сибири из Казанской губ. поступали 
китайка (ткань, для производства которой, в 
частности, использовался среднеазиатский 
хлопок), козловые кожи, хлопчатобумаж-
ные ткани, тулупы (производились в почин-
ке Шемордан, а также в Лаишевском у.) и 
т.д. На Ирбитской ярмарке татарские купцы 
закупали значительные партии пушного то-
вара для будущей мены на чай в Кяхте.

Татарское купечество в развитии рос-
сийско-среднеазиатской торговли. В на-
чале XIX в. в Сенат, Департамент внешней 
торговли и другие органы государственной 
власти поступали многочисленные рапор-
ты, «мнения», «записки», предложения из 
таможенных округов приграничья, от гу-
бернаторов, иных чиновников по вопросам 
расширения российско-восточной торговли. 
Примером может служить мнение об улуч-
шении торговли с государствами Азии ди-
ректора Оренбургской таможни П.Е.Величко. 
В своем рапорте от 3 марта 1808 г. он отме-
чал: «В Бухарию ныне ходят для торговли из 
российских подданных одни татары, коим 
и настоящие российские купцы поверяют 
свои товары» [ГАОО, ф.6, оп.10, д.402, л.45]. 
Надежды на привлечение русских купцов 
для торговли на рынках Средней Азии не 
оправдались даже тогда, когда правитель-
ство одобрило проект создания крупной 
торговой компании и обещало всемерную 
поддержку торговцам. В частности, пред-
полагалось создать специальный военный 
конвой для охраны купцов и их товаров на 
пути в ханства Средней Азии. Причиной не-
состоятельности проекта стал отказ русских 
купцов от участия в компании. П.Е.Величко 
отмечал: «Сии татары по виду своему и за-
кону принимаются в Бухарии наравне с 
прочими азиатцами, то есть пользуются по-
кровительством правительства, полной сво-
бодой в отправлении их дел и дружелюбным 
обхождением обывателей. Сия свобода про-
стирается до того, что они могут торги свои 
вести прямо с иностранными азиатцами, на 
базарах по деревням. От сего наши татары 
по возвращении в Россию получают прибы-
ли по крайней мере 60 процентов противу 
российских купцов, торгующих с азиатцами 
на границе в Меновых дворах» [ГАОО, ф.6, 
оп.10, д.394 а, л.12об.]. О таком отношении 
к российским татарам в ханствах Средней 
Азии, разумеется, знали и русские купцы. 
Те немногие из них, кто отваживался отпра-
виться в ханства для торговли, прибегали к 
разным хитростям. К примеру, русские куп-
цы, торговавшие в Кокандском ханстве, оде-
вались так же, как татары.

Доминирование татарских купцов на 
 среднеазиатском направлении российской 
внешней торговли было очевидным и объ-



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 327

яснялось не только бли-
зостью культур, языка, 
конфессиональной общно-
стью рос сийских мусуль-
ман и народов Средней 
Азии, но и особенностями 
торговли в ханствах. В со-
ответствии с местными 
законами с российских 
мусульман пошлина взи-
малась из расчета 1 чер-
вонец с 40, с «неверных» 
– вдвое больше, а с армян 
и индийцев – по 5 червон-
цев с сотни. Отсутствие 
гарантий безопасности 
жизни и собственности, 
постоянные грабежи в 
пути и беззаконие со сто-
роны местных властей, незнание языка, тра-
диций и обычаев местного населения, норм 
шариата в части торговли, частые войны в 
этом регионе, боязнь быть схваченным и 
проданным в рабство – вот, на наш взгляд, 
основные причины, которые сдерживали 
русско-восточную торговлю в Средней Азии 
и объясняли доминирование татарских куп-
цов в этом регионе. 

Запрещение иностранным купцам про-
езда глубь России для розничного торга 
было выгодно татарским торговцам, которые 
укрепляли свои позиции и заняли одно из 
главных мест в российско-восточной торгов-
ле. Привозя товары из сопредельных стран 
Востока или скупая их оптом в пограничье 
у восточных купцов, они стали получать зна-
чительную прибыль. В Оренбуржье и на Си-
бирской линии татарские купцы прибегали к 
меновой торговле с восточными торговцами, 
тем более что ассортимент доставляемых 
сюда товаров всегда был внушительным. 
Так, хлопчатобумажные и шелковые изде-
лия в большом количестве доставлялись из 
Бухары, Хивы и Коканда, а также из Китая; 
шерстяные платки и шали из Кашмира и Ти-
бета привозили индийцы, иранцы и бухар-
цы. В импорте последних товаров активное 
участие принимали также татарские купцы, 
выезжавшие в далекий Тибет, Кашмир и Ин-
дию. Из Ирана и Индии с бухарскими, хивин-
скими и кокандскими караванами поступали 
ковры, «ляпис-лазурь – из гор Бадахшана» 

[Неболсин, ч.1, 1835, с.170–171]. Татарские 
купцы (казанские и касимовские) скупали 
значительные партии мерлушки, которая 
шла на изготовление тулупов, известных в 
России под названием калмыцких. Казанская 
губ. потребляла большое количество хлопча-
тобумажной пряжи, из нее при подмешива-
нии английской пряжи производили кумачи 
и китайку. Наконец, внушительную прибыль 
татарским купцам приносила торговля са-
лом и живым скотом, вымениваемым у ка-
захов. Сало поступало в Казань, Шадринск 
и Екатеринбург, откуда большими партия-
ми вывозилось к Архангельскому и Санкт-
Петербургскому портам для последующего 
вывоза в страны Европы.

К середине XIX в. российско-сред-
не азиатская торговля была практически 
полностью монополизирована татарскими 
купцами. Все попытки русских торговцев 
и представителей других российских на-
родов наладить прямые торговые связи с 
ханствами Средней Азии, Восточным Тур-
кестаном, Афганистаном, Кашмиром и ины-
ми регионами Азии оказывались безуспеш-
ными: купцы не только теряли свои товары 
во время нападений в пути следования, по-
падали в рабство, но и порой лишались 
жизни. Оренбургский генерал-губернатор  
А.А.Катенин в своем представлении мини-
стру иностранных дел от 30 ноября 1857 г. 
отмечал: «…наши торговцы совершенно 
перестали ездить в Бухару и Хиву; причи-

Базар в Самарканде. Ксилография нач. XX в.



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...328

ной же последнему преимущественно два 
обстоятельства: то, во-первых, что в Хиве 
и Бухаре взимают с торговцев-христиан за 
привозные и отпускные товары двойную и 
четвертную пошлину противу торговцев-
магометан, почему первым невозможно со-
перничать с последними, и то, во-вторых, 
что кроме сего русские торговцы по про-
искам среднеазиатских подвергаются там 
поборам и притеснениям, на которые не на-
ходят никакой управы» [Юдин, 1902, с.4]. 
Оренбургский генерал-губернатор сетовал 
на то, что с 1852 г. русские купцы более 
не предпринимали попыток установления 
прямой торговли с Хивой и Бухарой, а вы-
нуждены были ее полностью доверить по-
средникам – казанским татарам и другим 
комиссионерам-мусульманам [Юдин, 1902, 
с.11]. Такая ситуация сохранялась и в после-
дующие годы. 

Все попытки российского правительства 
добиться уступок со стороны ханских вла-
стей в отношении снижения таможенных 
пошлин и обеспечения защиты купцов оста-
вались безуспешными. Во время приемов 
российских посланников правители ханств 
соглашались на просьбы и требования Санкт-
Петербурга, однако после отъезда миссий 
торговля вновь входила в привычное русло. 

Торговля России с ханствами Средней 
Азии имела свои особенности. Во-первых, 
она носила караванный и преимущественно 
меновой характер. Во-вторых, снаряжение 
караванов имело сезонный характер: тор-
говцы отправлялись в ханства с наступле-
нием осени (с августа по начало ноября), 
что было связано со временем перекочевок 
казахов с севера на юг. Купцы объединялись 
и примыкали к казахам, двигаясь «как бы 
один отряд и следовали по степям огромной 
длинной вереницей верблюжьих связок (ни-
ток), тянувшихся иногда верст на двадцать» 
[Юдин, 1902, с.22]. 

Нередко татарские купцы, выезжавшие 
для торговли в ханства Средней Азии, одно-
временно выполняли и важные поручения 
правительства: с ними передавались дипло-
матические депеши, письма к правителям 
ханств и пр. Это было связано с отсутствием 
официальных дипломатических отношений 
России с сопредельными странами Средней 
Азии; в столицах ханств не было даже рос-

сийских консульств. Кроме того, по возвра-
щении на родину татарские купцы информи-
ровали губернские власти о положении дел 
в ханствах, о наиболее важных событиях, а 
также о торговле, ценах, внешнеторговых 
связях Бухары, Хивы, Коканда с Китаем, 
Индией, Афганистаном, Тибетом, Пенджа-
бом, Синьцзяном, Кашмиром и другими 
странами и регионами Азии. Со временем 
такие «расспросы» стали делом обычным: 
вернувшись на Оренбургскую или Сибир-
скую пограничные линии, татарские купцы 
обстоятельно рассказывали представителям 
местных губернских администраций обо 
всем увиденном во время своего долгого 
путешествия.

Один из лучших знатоков истории Орен-
буржья М.Л.Юдин отмечал: «Обычная ази-
атская недоверчивость, подозрительность и 
замкнутость мешали установлению более 
правильных и постоянных сношений Рос-
сии с соседними ханствами и, таким обра-
зом, только периодический приход и отход 
караванов поддерживал эти отношения» 
[Юдин, 1902, с.24]. Архивные документы 
свидетельствуют, что торговые отноше-
ния Российской империи с сопредельными 
странами Средней Азии не прекращались 
даже в годы обострения межгосударствен-
ных отношений в регионе. Исключительно 
выгодная торговля между странами поддер-
живалась при активном участии татарских 
купцов, находивших эффективные средства 
преодоления возникавших препятствий.

Торговые операции в казахских жузах. 
Торговую деятельность татарские купцы 
осуществляли не только на рынках Средней 
Азии, но и в Казахской степи. Так, татар-
ские торговцы или их приказчики выезжали 
в степи, где выменивали у казахов шкуры 
лисиц, волков и других животных по очень 
низкой цене: от 10 коп. до 3 руб. [Колмого-
ров, 1855, с.7]. Настоящая же цена за хоро-
шую лисью шкуру доходила до 20 руб. сер. 
Закупив большое количество шкур, купцы 
вывозили их в ханства Средней Азии и Ки-
тай. Значительные партии мехов поставля-
лись также на Ирбитскую ярмарку. В этой 
торговле участвовали петропавловские, се-
мипалатинские, усть-каменогорские и тро-
ицкие татары-купцы. Так, в начале 50-х гг. 
XIX в. этими торговцами ежегодно достав-



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 329

лялось 25–30 тыс. шкур лисиц и волков, до 
50 тыс. заячьих шкур [Колмогоров, 1855, 
с.7]. Разница в цене приносила купцам 
значительную прибыль. В казахские степи 
весной, вскоре после Ирбитской ярмарки, 
татарские купцы вывозили большое коли-
чество отечественных мануфактурных из-
делий. В целом, казахский рынок в 50-е гг. 
оценивался как «обширное поприще для 
русской промышленности вообще и торгов-
ли в особенности» [Колмогоров, 1855, с.24]. 
Как отметил в 1855 г. исследователь торгов-
ли в казахских степях Г.Колмогоров, «купец-
татарин на затраченный капитал, полагая его 
в 10 руб. сер., в 1850 году, получит в 4 года, 
т.е. в мае 1854 года, 150 руб. сер. чистого ба-
рыша; а в какой стране, в какой торговле и в 
каких предприятиях и рудниках, да еще без 
значительного труда, забот и неудач?» [Кол-
могоров, 1855, с.24]. Столь внушительная 
прибыль достигалась за счет передачи това-
ров казахам в долг. В мае–июле, когда татар-
ские купцы собирали с казахов скот, огром-
ные отары делились на четыре части: одна 
часть оставлялась на месте «для промена» 
на среднеазиатские ткани, дабы, выбойки, 
рис, сухофрукты и другие товары, которые к 
этому времени доставлялись караванами из 
Бухары, Коканда и Ташкента. Вторая часть 
отары перегонялась купцами в Кульджу и 
Чугучак для обмена на китайский чай и дру-
гие китайские товары. Третью часть отары, 
а также крупный рогатый скот и верблюдов 
отгоняли в Бухару, Ташкент и Коканд. С этой 
партией татарские купцы вывозили и отече-
ственные фабричные изделия. Четвертая, 
самая значительная, часть отары отгонялась 
в Семипалатинск, Петропавловск и Усть-
Каменогорск для последующей продажи за 
наличные деньги, в кредит, а также на Ир-
битской ярмарке [Колмогоров, 1855, с.25]. 
Об объемах этой торговли можно судить 
по следующим данным: только из области 
сибирских казахов ежегодно поступало до 
150 тыс. лошадей, до 100 тыс. быков, до 3 
млн. овец и баранов на сумму до 8 млн. руб. 
сер. [Колмогоров, 1855, с.26]. Если к этому 
огромному количеству добавить несколько 
тысяч голов верблюдов, которые продава-
лись в Китай и в ханства Средней Азии, а 
также сырые кожи, овчины и мерлушки (по-
следних только на Ирбитскую ярмарку еже-

годно доставлялось до 500 тыс. шт.), меха, 
козий пух, сайгачьи рога и прочие товары, 
то следует прибавить еще до 2 млн. руб. 
сер. [Колмогоров, 1855, с.26]. Еще боль-
шие объемы торговли скотом отмечались по 
Оренбургской линии. Поэтому не случайно 
огромные капиталы были нажиты татарски-
ми купцами именно на этой торговле; они 
сумели удержать здесь пальму первенства. 

На рынках Синьцзяна. Приведем при-
мер, который, на наш взгляд, хорошо иллю-
стрирует смекалку и оборотистость татар-
ских купцов, интуитивно чувствовавших 
торговую выгоду. У одного семипалатин-
ского купца-татарина на протяжении 5 лет 
хранилось на складах до 200 тыс. кирпичей 
китайского чая, а также большое количество 
цибиков байхового чая на общую сумму в  1 
млн. руб. сер. Товар был растаможен, одна-
ко торговец не спешил продавать его, дожи-
даясь удобного случая. Несмотря на то, что 
значительные партии чая лежали без дела, а 
деньги не находились в обороте, его торгов-
ля шла своим чередом: сыновья и приказчи-
ки отгоняли скот в Кульджу и Чугучак, до-
ставляя оттуда чай и ткани. Купец-татарин 
закупал также дабы и выбойки из Бухары и 
Коканда. Все это свидетельствовало о том, 
что у торговца было достаточно свободных 
денег для торговых операций в Китае и хан-
ствах Средней Азии. Вскоре в Синьцзяне 
вспыхнули междоусобные войны, что при-
вело к росту цен на чай: кирпичный – с 60 
до 80 коп. за кирпич, байховый – с 1 руб. 
20 коп. до 1 руб. 80 коп. и даже до 2 руб. за 
фунт [Колмогоров, 1855, с.29–30]. В 1852 и 
в 1853 гг. сметливый купец пустил свой чай 
в продажу, что принесло ему колоссальную 
прибыль. И это не единственный пример 
купеческой смекалки. Несомненно, купцы, 
на протяжении многих лет торговавшие в 
сопредельных странах Востока, хорошо 
знали о ситуации в них, пользовались ин-
формацией от своих поверенных и торго-
вых партнеров об обстановке в азиатских 
городах. Такая информация, как показывал 
опыт российской внешней торговли, доро-
гого стоила. 

Немалую прибыль приносила татарским 
купцам меновая торговля в пограничье, ког-
да они из первых рук получали товары от 
восточных купцов, прибывавших с карава-



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...330

нами в Оренбуржье, а также на Сибирскую 
линию. Некоторые караваны насчитывали 
2–2,5 тыс. верблюдов. С этими караванами 
прибывали бухарские, кокандские, хивин-
ские и индийские купцы [Колмогоров, 1855, 
с.32]. Обменивая у них отечественные ма-
нуфактурные изделия на восточные товары, 
купцы с выгодой перепродавали их во вну-
тренних губерниях России, где цены на них 
были намного выше.

Значительными были позиции татарских 
купцов в Илийском крае. Торговые связи 
российских купцов с Восточным Туркеста-
ном в XVIII в. неоднократно прерывались, 
что было связано с крайне нестабильной об-
становкой в этом регионе. С установлением 
порядка торговля вновь вошла в свое рус-
ло. Китайские власти прилагали большие 
усилия к развитию торгово-экономических 
связей Синьцзяна со всеми соседними го-
сударствами. Не была исключением и Рос-
сийская империя. В XIX в. торговые связи 
отечественных купцов с Синьцзяном осу-
ществлялись в основном через Чугучак, 
Кульджу и Кашгар. Динамичное развитие 
российско-китайских торговых отношений 
отмечалось вплоть до начала 80-х гг., чему 
во многом способствовало большое коли-
чество серебра, которое вывозили из Синь-
цзяна российские торговцы. Если на месте, 
в Синьцзяне, серебро можно было приобре-
сти по цене 960–970 руб. за пуд, то в Москве 
или Кяхте его сбывали по цене от 1100 до 
1200 руб. [Федоров, ч.2, 1903, с.46]. Выгода 
была очевидна. Этот важный канал россий-
ской внешней торговли был практически 
полностью монополизирован татарскими 
купцами. Так, в 1897 г. в Кульдже насчиты-
валось 232 купца, из них 22 – татарских и 
всего 3 русских [Федоров, ч.2, 1903, с.47]. В 
том же году оборот отечественных торгов-
цев в Кульдже, Чугучаке и Кашгаре соста-
вил 8270070 руб. (подсчитано нами. – В.Ш.) 
[Федоров, ч.2, 1903, с.52]. Примечатель-
но, что в составе российского экспорта в 
Синьцзян на протяжении практически все-
го рассматриваемого периода преобладали 
готовые промышленные изделия: хлопча-
тобумажные и шерстяные изделия, одежда 
и обувь, сахар, конфеты, печенье, спички, 
керосин, лампы, швейные машины, посуда, 
писчая и оберточная бумага, выделанные 

кожи, нитки, железные, медные, чугунные и 
стальные изделия и т.д. [Федоров, ч.2, 1903, 
с.52–53]. Товар в основном закупался на 
Нижегородской ярмарке, в Москве и других 
городах империи. Из Синьцзяна в Россию 
татарские торговцы доставляли кожи, меха, 
конский волос, шерсть, козий пух, сухо-
фрукты, скот и т.д. Таким образом, торговля 
с этим регионом Азии была очень выгодна 
для России. Следует отметить, что она была 
урегулирована рядом межгосударственных 
договоров1. В конце XIX – начале ХХ в. 
наиболее крупными капиталами отличались 
следующие татарские купцы, торговавшие 
в Илийском крае: Садык Мусин, имевший 
отделения в Семипалатинске, Верном, Ка-
пале и Джиркенте (годовой оборот в Кульд-
же – 100 тыс. руб.), Абдулвали Яушев (100 
тыс. руб., отделения в Троицке, Оренбурге, 
Семипалатинске), Гайнутдин Фахретдинов 
(100 тыс. руб.), торговавший мануфакту-
рой, железом и галантереей, Идрис Рахмет-
дин (50 тыс. руб.) и др. [Федоров, ч.2, 1903, 
с.68]. 

Свои воспоминания о пребывании в 
Синь цзяне в 20-х гг. XIX в. оставил казан-
ский купец Муртаза Фейзуллин [Beitrage, 
1846, s.80–82, 95–101]. Заметную роль в 
Кульдже играли татары из российских горо-
дов Верный и Копал, которые доставляли в 
Синьцзян ситцы, нанку, коленкор, плис, сук-
но, металлические изделия [Костенко, 1872, 
с.189–190]. Крупные обороты в Чугучаке 
имели некоторые оренбургские татары. Так, 
троицкий 2-й гильдии купец Абдулвали Абу-
бакиров неоднократно бывал в этом крупном 
торговом городе, где закупал в большом ко-
личестве цветочный, черный и кирпичный 
чай и другие китайские товары. Товары из 
Чугучака до Троицка доставлялись летом в 
течение двух месяцев, а осенью – за 80 дней 
[Небольсин, 1850, с.28]. За доставку товара 
из Синьцзяна в Нижний Новгород купец пла-
тил 2 руб. сер. с пуда, т.е. столько же, сколько 
платили торговцы за провоз товара из Семи-
палатинска до Казани. Российские товары 
Абубакиров отправлял в Чугучак 2–3 раза 

1 Ст.4 Кяхтинского трактата 1872 г., ст. 2–15 
Кульджинского трактата 1851 г., ст. 4–14 дополни-
тельного Пекинского договора 1860 г. и ст. 12–18 
Санкт-Петербургского договора 1881 г. [Федоров, 
ч.2, 1903, с.63].



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 331

в год. Причем караваны снаряжались им из 
разных мест2. Торговые проекты троицкого 
купца простирались дальше Синьцзяна: он 
мечтал о прямой торговле с Тибетом, Каш-
миром, Афганистаном, Бадахшаном. В своем 
«рассказе» Абубакиров показал прекрасную 
осведомленность о рынках этих регионов 
Востока [Небольсин, 1850, с.33–38]. Как от-
метил отечественный исследователь истории 
сибирского купечества В.Н.Разгон, татарские 
купцы на Сибирской линии нередко зани-
мали доминирующее положение: «В целом 
накануне 1861 г. доля торговцев-мусульман 
(казанских, касимовских и сибирских татар, 
сибирских и «новоприезжих» бухарцев и т.д.) 
в общей численности гильдейского купече-
ства составляла: в Семипалатинске – 83% (63 
из 76 семей), в Усть-Каменогорске – 67% (28 
из 42 семей) и в Петропавловске – 35% (17 из 
48 семей)» [Разгон, 1998, с.195]. Среди них 
– семипалатинские купцы Салиховы, Мак-
сютовы, Рафиковы, Усмановы, Габитовы, 
Иштерековы, петропавловские – Баязитовы, 
Максютовы, Сутюшевы, Бехтемировы, Дев-
леткильдеевы, Забировы, Тоиматовы и др. 
[Разгон, 1998, с.208].

Татарские купцы в Кяхте и российско-
китайская торговля. На протяжении все-
го рассматриваемого периода татарские 
купцы играли заметную роль в российско-
китайской торговле, главным центром кото-
рой оставалась Кяхта. О размахе этой тор-
говли можно судить по следующим данным: 
если в начале 60-х гг. на Нижегородскую 
ярмарку привозилось до 15 тыс. мест, то в 
Казань в это же время – до 8 тыс. мест [Суб-
ботин, 1892, с.574], Таким образом, Казань 
поглощала половину объема чая, поступав-
шего на крупнейшую ярмарку Российской 
империи. Чай в Казань поступал как непо-
средственно из Кяхты, так и с Ирбитской яр-
марки. В городе были специальные оптовые 

2 Закупив товар на Ирбитской ярмарке, он делил 
его на две партии: одну 1 мая отправлял через Петро-
павловск, другую в это же время – через Семипала-
тинск. Последний караван выходил непосредствен-
но из Троицка в сентябре. Товары же из Синьцзяна 
отправлялись только в Троицк и доставлялись туда в 
конце июня – начале июля, затем в октябре. В Чугу-
чак троицкий купец вывозил камлоты, драдедамы, 
нанку из Казанской губ., московские ситцы. Боль-
шим спросом в Китае пользовался также шафран, 
который закупался на Ирбитской ярмарке.

склады, откуда чай доставлялся в Нижний 
Новгород, а также расходился в разные го-
рода Казанской губ. и соседних регионов.  В 
дореволюционной литературе отмечалось: 
«Чай в казанской торговле занимает по 
своей ценности и количеству очень видное 
место. Здесь есть купеческие дома, давно 
уже ведущие мену с китайцами; есть также 
партионные покупатели, приобретающие 
чай как в Казани, так и на Ирбитской и Ни-
жегородской ярмарках. Купцы казанские на 
главном рынке чайной торговли в Нижнем 
Новгороде считаются в числе значительных 
чайных торговцев» [Лаптев, 1861, с.435].

До 1861 г. Кяхта оставалась основным 
поставщиком чая в Россию. В 1851–1863 гг. 
татарские купцы доставляли его также из 
Синьцзяна, а с 1862 г. начался ввоз чая че-
рез европейскую границу. Чайная торгов-
ля была выгодной для татарских купцов, 
поскольку потребление этого напитка в 
России возрастало с каждым годом. О ро-
сте объемов импорта чая можно судить по 
следующим средним ежегодным данным: 
«1801–1810 гг. – 75 тыс. пуд., 1811–1820 гг. 
– 96 тыс. пуд., 1821–1830 гг. – 143 тыс. пуд., 
1831–1840 гг. – 190 тыс. пуд., 1841–1850 
гг. – 271 тыс. пуд., 1851–1860 гг. – 372 тыс. 
пуд.» [Лаптев, 1861, с.605]. В 1861 г. была 
восстановлена караванная торговля с Кита-
ем, что усилило внимание татарских купцов 
к Кяхте. Торговля в Кяхте была исключи-
тельно выгодна по ряду причин. Во-первых, 
Цинская империя поглощала значительное 
количество готовых отечественных изде-
лий, произведенных на заводах и фабри-
ках, принадлежавших татарским купцам. 
Это касалось, в частности, предприятий по 
производству сафьяна и козлов в Казанской 
губ., юфтевых сибирских фабрик и др. Во-
вторых, сырье, привозившееся китайскими 
купцами из провинции Шань-си и из других 
регионов Цинской империи, потреблялось 
отечественными фабриками и заводами. В 
целом, несмотря на отдаленность Кяхты и 
сложности транспортировки товаров, это 
направление российско-восточной торговли 
на протяжении всего рассматриваемого пе-
риода представляло несомненный интерес 
для татарских купцов.

Татарские купцы в Монголии. Некото-
рые татарские купцы принимали активное 



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...332

участие в торговых операциях в Монголии. 
К ним относились крупные оптовые торгов-
цы, закупавшие товары в Москве, Нижнем 
Новгороде, на Ирбитской ярмарке и достав-
лявшие их через Бийск на территорию Мон-
голии. В Бийском у. Томской обл. в начале 
ХХ в. проживало 1700 мусульман [Штейн-
фельд, 1910, с.33]. Из Бийска в Монголию 
шла хорошая грунтовая дорога протяжен-
ностью 577 верст. Из Монголии Чуйским 
трактом в Россию доставлялись кирпичный 
и байховый китайский чай, верблюжья и 
овечья шерсть, невыделанные шкуры и пр. 
Российский экспорт составляли металличе-
ские изделия, льняные, шерстяные и хлоп-
чатобумажные ткани, выделанная кожа и 
т.д. В целях защиты интересов отечествен-
ных торговцев в Монголии были учреждены 
российские консульства (в Улясутае, гене-
ральное консульство в Урге). Практически 
неохраняемая российско-монгольская гра-
ница способствовала контрабандной тор-
говле татарских купцов как на отдаленных 
халхаских кочевьях, так и в Урге. Это при-
носило торговцам колоссальную прибыль. 
Монголия потребляла значительное количе-
ство российских изделий (металлических, 
кожевенных, суконных и т.д.). В свою оче-
редь татарские купцы закупали скот, сырье, 
контрабандные товары, доставляемые из 
Цинской империи. 

Татарское купечество и российско-
иранская торговля. На протяжении рас-
сматриваемого периода развивалась россий-
ско-восточная торговля на астраханском 
направлении. Особую роль здесь играли 
татарские купцы. В частности, в их руках 
была сконцентрирована торговля с туркме-
нами, проживавшими на восточном берегу 
Каспийского моря. Купцам принадлежали 
морские суда, на которых в Астрахань до-
ставлялись различные товары из Бухары и 
Хивы. Известный отечественный иссле-
дователь внешней торговли Г.П.Неболсин 
отмечал: «Промышленность сия принадле-
жит собственно одним татарам, потому что 
трухмены и киргизцы только единоверцам 
своим не препятствуют приставать к бе-
регу» [Неболсин, 1835, ч.1, с.150]. Значи-
тельную прибыль приносило рыболовство 
в Астрабадском заливе. Промыслы здесь 
вели на шкоутах, построенных в Казани 

[Бларамберг, 1852, с.173–174]. Знаток Ира-
на подполковник И.Ф.Бларамберг отмечал: 
«Астрабадский залив по всем отношениям 
может почесться первенствующею на Ка-
спийском море гаванью, он по своему ме-
стоположению и естественным выгодам 
своим более всех других мест способствует 
к распространению русской торговли» [Бла-
рамберг, 1852, с.176].

Российско-афганская торговля. Татар-
ские купцы стали проявлять интерес к Афга-
нистану еще во второй половине XVIII в. На 
рубеже XVIII–XIX вв. купеческие караваны 
казанских, семипалатинских, оренбургских 
и астраханских татарских купцов неодно-
кратно отправлялись в далекий Афганистан, 
куда вывозились готовые отечественные ма-
нуфактурные изделия, а также скобяные из-
делия, железо, стекло, фарфоровая посуда, 
зеркала, сахар и другие товары [Григорьев, 
Харатишвили, 2002, с.433]. Из Афганистана 
вывозились индиго, маренго, кошениль, каш-
мирские шали, бадахшанский лазурит, дра-
гоценные камни, шерсть и т.д. Кроме того, 
российские татары-купцы закупали афган-
ские товары на рынках ханств Средней Азии, 
а также в Оренбуржье, куда иногда прибыва-
ли караваны из Афганистана. Так, в 1818 г. 
только в Троицк было доставлено кашмир-
ских шалей на 378360 руб. [ГАОО, ф.339, 
оп.1, д.29, л.27об.]. О прямых торговых свя-
зях российских татар и афганских купцов 
свидетельствует и тот факт, что в Бухаре они 
часто проживали в одном караван-сарае – 
Сарайи Аёз. В Казанский край, другие цен-
тральные губернии в большом количестве 
поступало индиго, доставляемое из Афгани-
стана. Этот краситель ежегодно продавался 
на значительные суммы на Нижегородской, 
Ирбитской, Симбирской Сборной и других 
ярмарках России. К середине XIX в. прямые 
выезды татарских купцов в Афганистан прак-
тически прекратились. Это было связано как 
с внутренним положением в этой стране, так 
и с усилившимся англо-российским торгово-
экономическим соперничеством на рынках 
Среднего Востока. Однако это не означало 
прекращения исключительно выгодной тор-
говли: ее вектор сместился на рынки Сред-
ней Азии. В целом же, на протяжении все-
го рассматриваемого периода Афганистан 
поглощал большое количество российских 



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 333

товаров, а афганские товары, доставляемые 
татарскими купцами из ханств Средней 
Азии, находили сбыт на крупнейших ярмар-
ках Российской империи. Импортируемое 
афганское сырье обеспечивало потребности 
хлопчатобумажных, шелковых, кожевенных, 
суконных и других предприятий.

Черноморско-азовское направление рос-
сийско-восточной торговли. Некоторые 
татарские купцы осуществляли торговые 
операции в Одессе, портах Крыма, в Таган-
роге, куда в значительном количестве до-
ставлялись товары из стран Азии и Африки. 
Некоторые из них сами выезжали в Турцию 
и Египет, другие закупали восточные това-
ры, доставляемые в российские порты, тре-
тьи привозили сюда отечественные товары, 
предназначенные для вывоза в государства 
Востока. Так, в 1858 г. на Крестовоздвижен-
скую ярмарку Одессы казанский татарин 
Ксаинов доставил кавказские шелковые, 
галантерейные и другие товары на общую 
сумму 12 тыс. руб. [Обороты, 1858, с.40]. Из 
Турции доставлялось значительное количе-
ство английских изделий, а также простые 
хлопчатобумажные ткани, которые пользо-
вались спросом у крымских татар и народов 
Кавказа [Семенов, 1859, ч.3, с.150]. К сере-
дине XIX в. кратно вырос импорт в Россию 
турецкого сырья: шелка, хлопка, красителей 
и пр. В то же время через черноморские 
порты из России в Турцию вывозилось не-
мало шерсти, которую скупали касимовские 
и симбирские татары: «Простая русская 
шерсть давно уже проложила себе путь и 
за границу. Одесса, Ростов-на-Дону и все 
почти черноморские порты отправляют за 
границу черкасскую шерсть, т.е. донскую, 
битюжную, цигайскую, получаемую с ту-
земных южных овечьих пород» [Васильев, 
1862, с.210].

Паломничество татар в Мекку и Ме-
дину и торговля. В начале XIX в. татар-
ский купеческий капитал не только прочно 
утвердился в сопредельных странах Вос-
тока, но и стал проникать вглубь Азии. Так, 
татарские паломники, совершавшие хадж в 
Мекку, попутно проводили торговые опе-
рации на территории Палестины, Ливана, 
Сирии, Турции. На обратном пути они за-
купали местные товары, которые потом 
выгодно продавали в России. В частности, 

товар приобретался в Сирии (Алеппо и Да-
маск) [Базили, 1991, с.277]. Само паломни-
чество в далекую Аравию было делом доро-
гостоящим. Вот почему «почти все большие 
караваны с пилигримами, отправляющиеся 
в Мекку, имеют при себе и купеческие ка-
раваны» [О Мекке и Медине, 1807, с.251]. 
Хадж в Мекку с Крымского полуострова 
длился почти полтора года и был «сопряжен 
с огромными издержками» [Радде, 1856, 
с.296]. Не случайно крымские татары всег-
да стремились «покрыть издержки в пути». 
Татары Волго-Уральского региона, совер-
шавшие хадж в Мекку, часто приобретали 
исламскую литературу на арабском языке, 
включая рукописи. В Россию таким образом 
ввозилось немало книг, изданных в Каире и 
Константинополе. По возвращении на роди-
ну татарские купцы доставляли эти книги 
на ярмарки, а иногда посылали приказчиков 
для продажи литературы в татарских селах, 
где «не только продают книги на чистые 
деньги, но и меняют их на разные сельские 
произведения» [Ильминский, 1866, с.78]. 
Определить количество российских палом-
ников в Мекку в целом по Российской импе-
рии в рассматриваемый период сложно. Так, 
из Крыма с 1827 г. по 1836 г. хадж в Мек-
ку совершили 875 чел. [Броссе и Кеппен, 
1841, с.200]. Если принять во внимание, что 
в 1828 г. и 1829 г. по случаю вой ны с Тур-
цией паломничества не было, то в среднем 
ежегодно хадж совершали примерно 100 
крымских татар. Богатые татары из Казан-
ской губ. также отправлялись в Мекку; им 
хадж обходился примерно в 1 тыс. руб. сер. 
[Лаптев, 1861, с.229]. В целом по России в 
Мекку ежегодно отправлялось несколько 
сот российских мусульман. 

К вопросу о терминологии в исто-
рии внешней торговли России. Учиты-
вая особую роль татарского купечества, а 
также представителей иных националь-
ностей (греков, армян и др.) в развитии 
российско-восточной торговли, полагаем, 
что привычное для отечественной (а за-
частую и для зарубежной) историографии 
применение понятия «русско-восточная» 
(и по аналогии «русско-среднеазиатская», 
«русско-иранская» и т.д.) торговля выгля-
дит некорректно с учетом национального 
состава купечества, доминировавшего на 



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...334

определенных каналах этой торговли. Ранее 
мы уже обосновывали целесообразность ис-
пользования понятия «российско-восточная 
торговля», что, на наш взгляд, более объек-
тивно отражает характер торговых отноше-
ний Российской империи с государствами 
Востока [Шкунов, 2007, с.16].

Таким образом, в дореформенный пе-
риод в российско-восточной торговле, осо-
бенно на ее крымско-черноморском, сред-
неазиатском и синьцзянском направлениях, 
особую роль играли татарские купцы. Та-
тарский купеческий капитал в этот период 
проникал не только на рынки сопредельных 
стран Востока, но и вглубь Азии. В одной 
из статей, опубликованных в журнале «Биб-
лиотека для чтения» в 1838 г. по поводу 
работы А.Гумбольдта, неизвестный ав-
тор заметил, что торговцы раньше ученых 
проникали даже в самые труднодоступные 
регионы Востока: «…между тем как весь-
ма ученые географы несут вздор или сочи-
няют пустые догадки о некоторых частях 
внутренней Азии, которые они называют 
«никем непосещенными», вы найдете в Си-
бири купцов и простых татар, превосходно 
знающих эти страны, где они неоднократно 
бывали без ведома европейских профессо-
ров» [Критическое, 1838, с.33]. Это замеча-
ние в полной мере относится к татарским 
купцам, которые на протяжении столетий 
выступали в качестве первооткрывателей и 
первопроходцев в самых разных регионах 
Азии, внесли выдающийся вклад в развитие 
российско-восточной торговли. 

Торговые связи в 1861–1905 гг. 
Пореформенная эпоха открыла для та-

тарских купцов новые перспективы. К концу 
XIX в. татарский купеческий капитал проник 
в новые регионы Азии. Так, татары Карсун-
ского у. Симбирской губ. посещали не только 
Китай, но и Японию, откуда привозили ковры 
и восточные ткани, которые в России стоили 
очень дорого [Ахмеров, 1903, с.114]. Сфера 
распространения татарского купеческого ка-
питала стала охватывать не только все сопре-
дельные страны Востока, но и от даленные 
регионы Азии и Северной Африки.

К концу XIX в. Семипалатинск стал од-
ним из самых крупных центров торговли 
России с Центральной Азией, а также Синь-
цзяном. Как отмечалось в дореволюцион ной 

литературе, «торговля и служит источни ком 
благосостояния города, и привлекает сюда 
немало русских, татар и бухарцев» [Долго-
руков, 1898, с.85]. Ежегодно весной семипа-
латинские купцы направляли по торговым 
делам своих приказчиков из татар в Чугу-
чак, Кульджу и Кашгар, а непосредственно 
в городе обменивали у казахов скот, шкуры, 
меха, войлоки, мерлушку на юфть, табак, из-
делия из металла, хлопчатобумажные ткани, 
ситцы, парчу, бархат, сукно, сундуки, лекар-
ства и хлеб. На всех ярмарках Семипалатин-
ского края в 1895 г. было сбыто товаров на 
2888731 руб., в Западный Китай вывезено 
товаров на 607554 руб., доставлено оттуда 
китайских товаров на общую сумму 565346 
руб. [Долгоруков, 1898, с.86, 87]. 

Строительство железных дорог, связы-
вавших разные регионы Российской импе-
рии, стимулировало продвижение татарско-
го купеческого капитала в страны Востока. 
В последней четверти XIX – начале ХХ в. 
железнодорожные перевозки сокращали 
нахождение грузов в пути, способствовали 
ускорению оборота капитала. Это в полной 
мере относилось к среднеазиатскому, ки-
тайскому и японскому направлениям оте-
чест венной внешней торговли. Но даже при 
отсутствии железнодорожного сообщения 
внешнеторговые связи в некоторых регионах 
России значительно расширились. К приме-
ру, оживленные торговые отношения связы-
вали Амурский край с Маньчжурией, куда 
вывозились мануфактурные товары, медные 
и железные изделия, пушнина, предметы ро-
скоши и шлиховое золото [Вольский, 1908, 
с.404]. С введением в полную эксплуатацию 
Китайско-Восточной ж.д. (КВЖД) у татар-
ских торговцев чаем и иными китайскими 
товарами отпала необходимость доставлять 
их сухопутным путем на подводах, а также 
речным транспортом. С введением прямого 
тарифа от портов Ханькоу, Шанхай и Колом-
бо перевозка чая стала возможна напрямую 
до Казани, Симбирска, Оренбурга, Москвы, 
Варшавы и других городов Европейской ча-
сти России. В 1903 г., по сравнению с 1902 
г., объем доставки китайского чая по КВЖД 
вырос до 1999000 пуд., т.е. на 614%. Можно 
было оплатить за доставку чая, к примеру, 
от Шанхая до Казани. Торговцам это было 
намного выгоднее с точки зрения сроков до-



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 335

ставки товара, а также расходов на нее. 
К примеру, по прямому тарифу за до-
ставку одного пуда чая от Ханькоу до 
Москвы взималась плата в размере 4 
руб. 86 коп. [Вольский, 1908, с.436]. О 
значении чайной торговли можно су-
дить по тому факту, что в 1897 г. тамо-
женный доход от чая составил 20% от 
всего объема таможенных сборов в го-
сударстве, или 3% всех государствен-
ных доходов [Озеров, 1905, с.53]. 

Татарский купеческий капитал, та-
ким образом, проник и в Китай. Так, в 
Харбине были открыты магазины ману-
фактурных товаров братьев Агишевых 
с сыновьями. Им же принадлежали ма-
газины галантерейных и модных това-
ров, готового платья, обуви и кожевен-
ных товаров, меховых изделий, ювелирных, 
бакалейных и колониальных товаров, вино-
гастрономические магазины и т.д. [Озеров, 
1905, с.570]. Расширению внешнеторговых 
связей способствовало также использова-
ние речных пароходов на Амуре, Уссури и 
оз.Ханка. 

Развитие путей сообщения, транспорт-
ных средств на огромных просторах Сиби-
ри и Дальнего Востока постепенно снижало 
роль ярмарочной торговли, в которой тра-
диционно заметную роль играли татарские 
купцы. Это коснулось даже таких крупней-
ших торжищ империи, как Ирбитская яр-
марка: с середины 90-х гг. объемы торговых 
оборотов здесь стабильно снижались.  В 
1896 г. привоз на Ирбитскую ярмарку оце-
нивался в 47 млн. руб., в 1897 г. – в 41 млн. 
руб., в 1898 г. – 38 млн. руб., в 1899 г. – 36 
млн. руб., в 1900 г. – 37 млн. руб., в 1901 г. 
– в 35 млн. руб., в 1902 г. – в 32 млн. руб., в 
1903 г. – в 32 млн. руб. [Озеров, 1905, с.413]. 
Таким образом, менее чем за 10 лет объемы 
привоза на крупнейшее торжище Сибири 
уменьшились более чем на 10 млн. руб.

В некоторых приграничных территориях 
в конце XIX – начале ХХ в. усилились пози-
ции иностранных торговцев. В Приморском 
крае, например, конкуренцию местным куп-
цам составляли китайцы, корейцы и японцы. 
Сбыт ценной пушнины через тихоокеанские 
порты в Америку, страны Европы и Китай 
сосредоточился в руках китайских скупщи-
ков, которые извлекали большую прибыль, 

поскольку, как отмечалось в одной из доре-
волюционных монографий, они, «спаивая 
инородцев вином, почти даром получают от 
них ценные меха» [Вольский, 1908, с.427]. 
Усиление позиций китайцев на российских 
дальневосточных рубежах вызывало обе-
спокоенность не только у отечественных 
торговцев, но и у представителей органов 
государственного управления, а также уче-
ных. Так, профессор Озеров писал в 1905 г.: 
«Итак, России грозит нашествие китайцев… 
Уровень жизни трудящихся у нас очень ни-
зок, и нашествие китайцев может надолго 
еще закрепить его, если не будут приняты 
против этого меры. И в настоящее время уже 
говорят о той конкуренции, которую в Вос-
точной Сибири в местностях, пограничных 
с Китаем, составляют китайцы для русского 
рабочего» [Озеров, 1905, с.39–40]. 

Некоторые татарские купцы успешно 
сочетали торговую деятельность с произ-
водственной. Так, Х.Акчурин владел коже-
венным заводом на ст. Петропавловская в 
Акмолинской обл., О.Хамитов – в Семи-
па ла тинске. Магазины мануфактурных то-
варов содержали в Омске Аймамельдинов, 
Абдульманов, Габибулин, Сирозитди нов, 
Сав бянов, Хабибулин, в Петропавлов ске 
– Ю.И.Усманов, И.И.Фай зуллин, в Кок-
че таве – Усманов и Ха литов, в Зайсане 
– Ю.К.Сейфулин, А.Д.Аб рахманов, Дев-
леткильдеев, Урманов, в Павлодаре – С.Г.Ва-
хитов, И.М.Халимов, Г.Г.Вахитов, в Кургане 
– Мухаметзянов, в Барнауле – Х.Юсупов, в 

Караван на берегу Иртыша. Литография нач. ХХ в.



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...336

Томске – С.Байретдинов, в Ми нусинске – 
А.Ш.Мансуров, Г.З.Узунов, в Нижнеудинске 
– Мансуров, в Сретенске – Абдул Мезид Ак-
чурин [Вольский, 1908, с.518–523]. Татарам 
принадлежали также галантерейные магази-
ны, торговые заведения по сбыту пушнины 
и шерсти, чая и пр. Таким образом, практи-
чески на всех просторах Сибири и Дальнего 
Востока находилась широкая сеть торговых 
заведений, принадлежавших татарским куп-
цам. Здесь реализовывались импортные вос-
точные товары.

В рассматриваемый период расшири-
лась география внешнеторговых связей 
татарских купцов. Отчасти этому способ-
ствовали развитие транспортных средств и 
объединение купеческих капиталов, созда-
ние торговых и иных компаний. К примеру, 
в 1899 г. было основано Акционерное обще-
ство русского восточноазиатского пароход-
ства, предназначенное для перевозки грузов 
и пассажиров между российскими портами 
и портами Японии, Китая, Кореи, Сиама и 
других стран Востока (правление находи-
лось в Риге) [Вольский, 1908, с.449]. 

Продвижение России в Средней Азии и 
торговля татарских купцов. Образование 
Туркестанской обл., взятие Ташкента, под-
чинение Бухарского эмирата и Хивинского 
ханства, присоединение Туркмении к  России  
– эти звенья единой цепи российской колони-
альной политики изменили экономическую 
жизнь всей Средней Азии. Уже в 70–80-е гг. 
XIX в. здесь заметно оживилось участие в 
торговой деятельности новых переселенцев, 
прежде всего лиц, не исповедовавших ислам. 
Состав купечества ведущих торговых цен-
тров Средней Азии существенно изменился: 
в нем возросла доля русских, выходцев из 
стран Европы и др. Тем не менее, роль та-
тарских купцов, промышленников при этом 
не снизилась. Напротив, в условиях возрас-
тания конкуренции они меняли торговую 
тактику, направляли свои капиталы в новые 
сферы, осваивали перспективные отрасли, 
не свойственные традиционной экономике 
бывших ханств. Практически во всех горо-
дах Туркестанского генерал-губернаторства 
были татарские кварталы, а торговля оста-
валась ведущим занятием многих семей. К 
концу века здесь изменились формы орга-
низации торговли: они приобретали вполне 

европейский тип. К примеру, в Ташкенте 
и других городах генерал-губернаторства 
были широко известны крупные татарские 
торговые фирмы. Оптовая закупка за счет 
развития транспортных путей и средств до-
ставки стала возможной непосредственно 
в крупнейших торговых центрах Средней 
Азии. В исследованиях того времени отме-
чалось: «Богатейшие татарские фирмы, име-
ющие постоянное пребывание в Ташкенте 
и ведущие торговлю со степью, отправляют 
туда ситцы, железо и другие товары, пред-
варительно получив их в Ташкенте» [Обзор, 
1897, с.40].

В последние десятилетия XIX в. измене-
ния в сфере промышленного производства 
Российской империи, возникновение новых 
отраслей, а также повышение потребитель-
ского спроса отразились и на состоянии 
российско-восточной торговли. Татарских 
купцов все больше привлекали товары, кото-
рые пользовались повышенным спросом на 
внутреннем рынке России. К примеру, если 
раньше из владений туркменских племен 
они получали ковры, породистых лошадей, 
соль и некоторые другие товары, то к концу 
века большим спросом пользовались нефть 
и нефтагил (озокерит. – В.Ш.) [Наши сосе-
ди, 1873, с.34–35]. Непосредственно торго-
вые контакты татарских купцов и туркменов 
осуществлялись в Ашур-Аде, на о.Челекен и 
в форте Александровский. Взамен туркмены 
получали хлеб, железо, чугунные котлы, ры-
боловные снасти, сахар, чай и пр.

В этот период сохранялись тесные тор-
говые связи с Хивой. Отсюда в Астрахань, 
Казань, Нижний Новгород, Оренбург и дру-
гие города Российской империи доставля-
лись хлопок, шелк, кожи, халаты, фрукты. 
В Хиву вывозились готовые российские из-
делия: котлы, чугунная посуда, ситец, сахар, 
железо, галантерейные товары, ружья и пр. 
[Наши соседи, 1873, с.128]. 

В Ташкенте с 1888 г. активизировали тор-
говую деятельность татарские купцы. Здесь 
были заведены крупные оптовые склады. 
Так, в городе была хорошо известна торго-
вая деятельность троицких купцов Яуше-
вых и Бакирова, обороты которых к началу 
ХХ в. оценивались у первых в 1200000 руб., 
у второго – в 700000 руб. [Добросмыслов, 
1912а, с.372–373]. Торговые обороты Лати-



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 337

фа Гаисовича Яушева и его наследников в 
1905 г. достигли 800000 руб. Значительные 
средства троицкие торговые татары направ-
ляли в хлопковое дело и торговлю хлопком-
сырцом. Вместе с тем многие татарские 
купцы в начале ХХ в. стали сворачивать 
торговую деятельность в Ташкенте, посте-
пенно уступив пальму первенства торгов-
цам из числа узбеков и евреев. Капиталы 
направлялись и в перспективные отрасли и 
связанные с ними виды торговли. 

Строительство железных дорог и рас-
ширение торговых связей татарских куп-
цов с народами Востока. 1 мая 1899 г. офи-
циально было открыто движение поездов по 
Среднеазиатской ж.д. от Ташкента до Крас-
новодска, с 1 января 1906 г. – по Ташкентской 
ж.д. от Ташкента до Оренбурга. Это позитив-
но сказалось на развитии торговли татарских 
купцов. Поскольку в городах Средней Азии 
сложились достаточно крупные диаспоры 
татар, встал вопрос и о развитии образования 
для татарских детей. В 1873 г. была открыта 
первая татарская школа при мечети на Вос-
кресенском базаре Ташкента. Здесь обуча-
лось 100 детей. Всего же в 1887 г. в городе 
проживало 1386 татар (из 130304 жителей) 
[Добросмыслов, 1912а, с.79]. Компактные 
группы торговых татар сложились также в 
Аральске, г. Туркестане и др. В некоторых 
населенных пунктах, одновременно являв-
шихся важнейшими торговыми центрами, 
татарские купцы играли главную роль. Это, 
к примеру, относилось к г.Чимкент: «Тор-
говля находится, главным образом, в руках 
казанских татар» [Масальский, 1913, с.605]. 
Сокращение времени на доставку товаров с 
берегов Волги, из центральных губерний Ев-
ропейской части России, а также с Южного 
Урала при наличии железной дороги способ-
ствовало расширению торговой деятельно-
сти татарских купцов на огромном простран-
стве Казахстана и Средней Азии.

Соединение Закаспийской военной ж.д. 
и Самарканд-Андижанской ж.д. линии и об-
разование, таким образом, Среднеазиатской 
ж.д. (начало эксплуатации состоялось 1 мая 
1899 г.) также позитивно отразились на тор-
говой деятельности татарских купцов. Они 
расширили свои торговые обороты, в част-
ности в Асхабаде, где насчитывалось около 
40 караван-сараев: «В торговом отношении 

Асхабад является крупным центром и тран-
зитным пунктом внутренней и внешней 
торговли; торговые отношения с Персией 
весьма оживленны и производятся карава-
нами» [Масальский, 1913, с.630]. Подобная 
ситуация наблюдалась и в Мерве, откуда 
вывозились хлопок-сырец, семена хлопка, 
шерсть, шкуры, ковры, рис, а доставлялись 
металлические, мануфактурные изделия, 
лесные материалы. Заметным стало их вли-
яние и в Пяндже – центре торговли с Афга-
нистаном. Из соседней страны сюда достав-
лялись фрукты, орехи (фисташки), изюм, 
шкуры, хлопок-сырец и пр., вывозились 
российские промышленные изделия, сахар 
и т.д. Оседали татары и в самых отдаленных 
уголках Средней Азии, в т.ч. в Припамирье. 
Их, в частности, можно было встретить в 
г.Пржевальск (бывший Каракол. – В.Ш.) и 
Пржевальском у., где они вели оживленную 
торговлю с Китаем. В Китай вывозились 
различные российские промышленные из-
делия (до 80 тыс. руб.), а доставлялись 
хлопок-сырец, сухофрукты, бязь, мата и пр. 
(до 688 тыс. руб.) [Масальский, 1913, с.766]. 
Заметную роль татарские купцы играли и в 
торговле Джаркента, пограничного с Кита-
ем населенного пункта. В азиатской части 
города находился крупный базар с китай-
скими лавками и дунганскими харчевнями. 
Из Джаркента купцы доставляли в Китай 
керосин, сахар, хлопчатобумажные ткани, 
металлы, спички и пр., а привозили шкуры, 
кожи, шерсть, войлоки, пригоняли скот. Не-
малым торговым капиталом располагали та-
тарские купцы в г.Верный (Алматы. – В.Ш.), 
в Копале (вели торговлю с Кульджой) и т.д.

В литературе рассматриваемого периода 
подчеркивалась особая роль татарских куп-
цов на рынках Средней Азии. Например, 
сильными позиции татарского купеческого 
капитала были на всем пространстве Закас-
пийской области: «Торговля в этой области 
до сих пор находится в руках пришлого насе-
ления, главным образом, закавказских армян 
и татар, а также евреев, персов, хивинцев и 
бухарцев; русских, непосредственно зани-
мающихся торговлей, здесь сравнительно 
мало» [Масальский, 1913, c.545]. Еще мень-
ше занимались торговлей сами туркмены, 
проживавшие на просторах Закас пийской 
обл. Важнейшими торговыми центрами 



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...338

этого края были порт Красноводск, Ашга-
бад и Мерв. Ашгабад поддерживал тесные 
торговые связи с Хивой и Ираном, а Мерв 
играл заметную роль в торговле с Бухарой, 
Хивой и Афганистаном. Из Хивы через пу-
стыню Кара-Кум доставлялись шкуры, ха-
латы, мерлушки, сливочное масло и другие 
товары, а в Хиву вывозились кошмы, чай, 
сахар, различные российские мануфактур-
ные изделия. Самый большой поток товаров 
в Закаспийскую обл., разумеется, шел с тер-
ритории Европейской России. Отсюда та-
тарские купцы морским путем доставляли 
в Кисловодск металлические и промышлен-
ные изделия, муку, сахар, а через террито-
рию Кавказа – зеленый чай. Из туркменских 
степей доставлялись рыба, хлопок-сырец, 
шерсть, шкуры и т.д.

В целом, татарские купцы принимали ак-
тивное участие в российско-среднеазиатской 
торговле. Только на территории российского 
Туркестана торговые обороты оценивались 
в 320 млн. руб. Включение в 1894 г. Бухар-
ского эмирата в таможенное пространство 
Российской империи оживило торговые свя-
зи с Афганистаном и Индией. Так, в Афга-
нистан увеличился отпуск российских про-
мышленных изделий: хлопчатобумажных 
тканей, фарфоровых и металлических изде-
лий, сахара и пр. В Россию из этой страны 
доставлялось сырье: хлопок-сырец, шерсть, 
шкуры и т.д. Ведущим центром российско-
индийской и российско-афганской торговли 
по-прежнему оставалась Бухара, где находи-
лись таможни, офисы отделений банков (Го-
сударственного, Русско-китайского и др.), 
складские помещения, конторы зарубежных 
и отечественных компаний. Обороты торго-
вых связей Российской империи с сопредель-
ными странами Востока по туркестанской 
границе – Ираном, Афганистаном, Индией, 
Китаем – к началу ХХ в. значительно вырос-
ли и достигли к 1908 г. 31,8 млн. руб.: привоз 
– около 15,7 млн. руб., вывоз – около 16 млн. 
руб. [Масальский, 1913, с.552]. Ассортимент 
товаров носил устойчивый характер: при по-
ложительном в целом сальдо для россий-
ской стороны из империи в сопредельные 
страны Азии вывозились преимущественно 
готовые промышленные изделия, а ввози-
лись в основном сырье и продукты питания, 
которые пользовались устойчивым спросом 

на отечественном рынке (к примеру, из Аф-
ганистана на значительные суммы доставля-
лись фрукты, орехи, кунжут и пр.). 

Казанские татары появились и на стро-
ительстве Китайско-Восточной ж.д. Это 
были, прежде всего, купцы и мелкие тор-
говцы, которые с успехом использовали все 
преимущества первопроходцев. Их торго-
вая деятельность охватила значительную 
территорию Маньчжурии: российских татар 
можно было встретить в Хайларе, Бухеду, 
Мукдене, Хунхульди, Чань Чуне, Якэши, 
Гирине и т.д. В 1904 г. крупная татарская 
диаспора сложилась в Харбине [Кашапов, 
2010]. Активное участие татарских купцов в 
торговых операциях на территории Маньч-
журии привело к изменениям торговых по-
токов, переориентации движения товаров.  В 
частности, в Харбине и Владивостоке резко 
возросла цена на мясо. Для обеспечения жи-
телей Владивостока мясо стали доставлять 
из Австралии [Харбинский, 1908, с.43]. 

Торговая деятельность татарских 
купцов в Казахской степи. Отсутствие 
кон куренции в Степи давало огромную 
прибыль. Казахи выменивали скот на рос-
сийские промышленные изделия. Нередко 
татарские купцы, выезжавшие в Степь, воз-
вращались в Троицк, Оренбург, Омск, Орск, 
Петропавловск с большими табунами лоша-
дей, нагруженными различными продуктами 
скотоводства (шкуры, сало, кишки и т.д.), и 
стадами скота. Затем скот или сырье достав-
лялись в Москву, Санкт-Петербург, во Вла-
димирскую губ., в Ревель, Либаву, а оттуда 
– даже в Берлин. «Немало бараньего жира 
поглощала Казань» [Белоногов, 1903, с.291]. 
Заметную роль татарские купцы играли и 
на местных крупных ярмарках Киргизского 
края: Константиновской в Акмолинске, Пе-
тровской в Атбасаре, Таинчинской в Петро-
павловском у., Ботовской в Каркаралинском 
у., Чарской в Семипалатинском у., в Актю-
бинске, Кустанае, Тургае, Иргизе, Гурьев-
ской и др. Для перевозки грузов татарские 
торговцы пользовались речным и сухопут-
ным транспортом, но чаще всего товары до-
ставлялись комбинированным способом: на 
верблюдах или лошадях, затем перегружа-
лись на речные суда, далее следовали желез-
нодорожным транспортом и т.д. Развитию 
торговли в крае способствовало грандиоз-



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 339

ное железнодорожное стро-
ительство. Ввод в действие 
Западно-Сибирской ж.д. и 
строительство Орен бургско-
Ташкентской ж.д. способ-
ствовали увеличению торго-
вых оборотов, расширению 
географии торговли.

Иные условия торговли 
были на территории Семи-
реченской обл. Здесь «тор-
говля скотом и продуктами 
скотоводства … находилась 
в руках татар и сартов». Так-
же мелкая торговля в степи и на местных яр-
марках принадлежала в основном татарским 
купцам: «… с наступлением осени торгов-
цы эти, снабженные запасами товаров, не-
обходимых в быту киргизов, появляются на 
зимних стойбищах кочевников и, оставаясь 
там всю зиму, выменивают свои товары на 
скот, шерсть, шкуры и другие произведе-
ния степного хозяйства, вывозимые весной 
на север, в Сибирь, или на юг, в Туркестан 
(скот)» [Белоногов, 1903, с.546]. Важней-
шим направлением внешнеторговых связей 
татарских купцов в Семипалатинской обл. 
оставалось китайское. Из Синьцзяна в Се-
мипалатинск доставлялись шерсть, шкуры, 
другие продукты скотоводства, живой скот, 
хлопчатобумажные ткани, хлопок-сырец, 
фарфоровая посуда, чай кирпичный и т.д. В 
свою очередь, из Китая в Россию привози-
лись следующие товары: сукно, хлопчато-
бумажные ткани, посуда, свечи, сахар, керо-
син, спички, металлические изделия и пр. 

Таким образом, к началу ХХ в. внеш-
неторговые связи татарских купцов с на-

родами Востока значительно расширились. 
Этому способствовали развитие средств 
сообщения, заключение Россией торговых 
договоров почти со всеми сопредельными 
государствами, реализация крупномасштаб-
ных проектов в российском порубежье и на 
территории соседних азиатских стран, ши-
рокое использование банковского кредита, 
страхования, активное создание торговых 
домов, компаний, акционерных обществ и 
т.д. Накопленный предшествующими по-
колениями богатейший опыт торгового 
взаимодействия с народами Азии позволил 
татарскому торговому классу тонко чув-
ствовать пульс Востока, быстро адаптиро-
ваться к стремительно меняющимся усло-
виям как отечественного, так и зарубежных 
рынков. Авторитет татарских купцов на 
Востоке повышал надежность партнерских 
торгово-экономических отношений Рос-
сийской империи с народами Азии, служил 
своеобразной визитной карточкой великой 
северной страны. 

Отправка каравана в Троицке. Фото нач. ХIХ в.

§ 2. Среднеазиатская политика России и татарские переводчики 

Гульмира Султангалиева

Для выработки стратегии и тактики по 
отношению к Хиве, Коканду, а также выяв-
ления намерений англичан в Средней Азии 
правительство нуждалось в регулярном по-
лучении достоверных сведений. 

Оренбургская таможня была одним из 
крупных учреждений в империи, на Мено-
вой двор Оренбурга съезжались представи-
тели не только из Степи, Средней Азии, но и 

Афганистана, Персии, Китая и т.д. В 20–30-х 
гг. ХIХ в. роль Оренбурга особенно возросла 
в связи с проникновением английских разве-
дывательных миссий в Центральную Азию и 
сопредельные с ней страны, территория ко-
торых в стратегических планах британского 
правительства рассматривалась как потенци-
ально выгодные рынки для сбыта английских 
промышленных товаров и удобный плац-



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...340

дарм для дальнейших военно-политических 
действий в этом регионе [Рожкова, 1949, 
с.152–180; 1958, с.109, 111; Михалева, 1982; 
Ерофеева, 2000, с.358–362]. 

Поскольку даже географические данные 
и сведения о природных и климатических 
условиях были скудны, неудивительно, что 
и эта информация поступала через перевод-
чиков, которые находились при прибываю-
щих в Оренбург официальных посольствах 
и торговых караванах из Хивы, Коканда, Бу-
хары. Общение с их свитами позволяло по-
лучать «нужную информацию» о характе-
ре и назначении посольств, о влиятельных 
чиновниках, о численности, боеготовности 
армии сопредельных государств [ГАОО, 
ф.167, оп.1, д.2428, л.1–28об.].

Толмачи привлекались в основном к уст-
ным переводам, деятельность же переводчи-
ков обусловливалась ролью Оренбургского 
региона в восточной политике империи, от 
них требовалось знание восточных языков. 
Характер, содержание деятельности, круг 
обязанностей и полномочий переводчиков, 
толмачей зависели от политики региональ-
ных властей в полиэтничном регионе на том 
или ином этапе.

Кроме того, оренбургская администра-
ция включала татарских переводчиков в 
состав дипломатических миссий, направ-
ляемых в среднеазиатские ханства, или 
назначала приставами хивинских или бу-
харских послов, прибывших в Оренбург. 
Одним из первых татарских переводчиков 
региональной администрации, вошедших в 
состав русских дипломатических миссий, 
отправляемых в среднеазиатские ханства, 
стал переводчик Мендияр Бекчурин. Дваж-
ды (1771, 1780 гг.) его направляли в Бухару 
с дипломатической миссией.

Поручик Абдулнасыр Субханкулов при-
был в 1810 г. в Бухару с важной миссией, а 
именно – для передачи грамоты российского 
императора бухарскому эмиру и установ-
ления между странами дипломатических 
отношений. Вместе с тем ему были даны 
специальные задания: выявить людей, зани-
мавшихся изготовлением фальшивых рос-
сийских ассигнаций, в частности фальшиво-
монетчика Х.Валитова3; собрать сведения о 

3 Уроженец д.Иштеряповой (Ашитовской) 
Уфимского округа Казанской губ. нелегально вы-

количестве русских пленных, каракалпаков 
в Бухарском ханстве; выяснить позицию 
англичан в Афганистане и среднеазиатских 
ханствах; изучить состояние торговли и эко-
номические интересы бухарского купечества 
и правительства; и, наконец, наметить пути 
продвижения российских торговых карава-
нов в Среднюю Азию [Галиев, 1994, с.51]. 

В 1818 г. А.Субханкулов был отп равлен 
с новой секретной миссией уже в другое 
среднеазиатское ханство – Хиву. Официаль-
ным поводом для снаряжения экспедиции 
послужило стремление России достичь до-
говоренностей с хивинским ханом о вза-
имной охране торговли и, по возможности, 
добиться от него возмещения убытка рос-
сийским купцам, ограбленным хивинца-
ми. Целью миссии также были разведыва-
тельные задачи. В целом миссии поручика 
А.Субханкулова способствовали расшире-
нию представлений российских властей о 
событиях в сопредельных странах Средней 
Азии, решению конкретных вопросов, свя-
занных и с развитием торговых связей Рос-
сии со своими южными соседями. [Шкунов, 
1997, с.17–23; Внешняя политика, 1952, 
с.332–337].

В стратегических планах Российской 
империи особая роль отводилась Хивин-
скому ханству. Близость Хивы к торговым 
путям, ведущим в соседние среднеазиат-
ские ханства, делала ее весьма важной для 
российско-среднеазиатской торговли. 

В первой половине ХIХ в. отношения 
между Россией и Хивой, несмотря на раз-
витие торговых контактов, были напряжен-
ными. Одной из причин являлось разгра-
ничение сфер влияния в Казахской степи. 
Несмотря на то, что пограничные с Хивин-
ским ханством казахские земли в течение 
почти столетия находились в составе Рос-
сийской империи, правители Хивы претен-
довали на контроль над казахскими родами, 
кочующими вдоль побережья Каспийского 
моря [Рожкова, 1949, с.46–48]. 

С целью урегулирования взаимоотноше-
ний в 1819 г. в Хиву была послана экспеди-
ция с переводчиком М.Бекчуриным, кото рый 

ехал в Бухару через Троицкую крепость и наладил 
производство фальшивых русских денег, изготавли-
вая по 8000 руб. ассигнациями в неделю, что очень 
беспокоило русские власти.



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 341

должен был передать хивинскому визи рю 
письмо от управляющего Иностранной кол-
легией К.Нессельроде. Однако его миссия 
была неудачной, ибо М.Бекчурина отправи-
ли обратно без официального ответа.

Взаимоотношения между странами зна-
чительно осложнял вопрос о русских плен-
ных в Хиве и механизме их освобождения. 
После неудачных переговоров, проходивших 
на протяжении 1837–1838 гг., правительство 
решило добиться выполнения своих требо-
ваний вооруженной силой, поэтому был под-
держан проект о военном походе на Хиву.

Из-за ограниченности финансового обес-
печения Хивинской экспедиции было при-
нято решение о найме верблюдов у казахов 
Западной части Оренбургского ведомства 
вместо их покупки. В начале ноября 1839 г. 
в степь был отправлен корнет Мухаммад-
шариф Аитов «для доставки 2 тысяч верблю-
дов» [Иванин, 1874]. Однако Аитов соб рал 
только 500 верблюдов: в связи с отсутст вием 
денежных средств он не сумел расплатиться 
с казахами за «найм верблюдов», за что был 
пленен казахами рода адай и продан хивин-
ским купцам [ГАОО, ф.167, оп.1, д.24, л.5].

В период пребывания (до августа 1840 г.) 
толмача Оренбургской пограничной комис-
сии Аитова в Хиве в качестве пленного 
он дважды встречался с хивинским ханом 
Аллакули (1826–1842). Беседы с Аито-
вым давали хану возможность опреде-
лить дальнейший вектор взаимоотноше-
ний с Рос сийской империей. Хан разрешил 
М.-Ш.Аито ву составить список русских 
пленных, пожелавших вернуться в Рос сию. 
В августе 1840 г. Аитов привез в Оренбург 
письмо от хивинского хана Аллакули во-
енному губернатору В.Перовскому и имен-
ной  подарок – серебряный нож с ручкой из 
слоно вой кости как символ урегулирования 
конфлик та [ГАОО, ф.167, оп.1, д.24, л.22].

Сведения, собранные Аитовым о внут-
ренней жизни Хивинского ханства, пред-
ставляли интерес для правительства – в сен-
тябре 1840 г. толмач «за отличные действия 
в период плена был произведен в поручики» 
[ЦГА РК, ф.4, оп.1, д.2786, л.3об.]. 

В мае 1841 г. Аитов был включен в сос-
тав дипломатической миссии капитана Ни-
кифорова, выехавшего в Хиву с целью до-
биться признания за Россией прав на весь 

восточный берег Каспийского моря [Сбор-
ник, 1912]. Однако хивинский хан принял 
миссию Никифорова настороженно и не 
сог ласился на оставление в своем дворе 
Аитова в качестве «русского чиновника»4. 
В 1844 г. Аитов сопровождал хивинских по-
слов в Санкт-Петербург [ЦГА РК, ф.4, оп.1, 
д.414, л.67–72].

В развитие взаимоотношений России со 
среднеазиатскими ханствами внес опреде-
ленную лепту и переводчик Сулейман Ба-
тыршин. Губернатором В.А.Перовским он 
был отправлен в Степь в 1853 г. «для ско-
рейшего найма верблюдов» у ордынцев 
«под транспортировку казенного провиан-
та» в ходе подготовки к Хивинской экспе-
диции 1853 г. За оперативность действий и 
своевременную поставку гужевого транс-
порта С.Батыршин в 1854 г. был произведен 
в титулярные советники со старшинством. В 
1854–1859 гг. он неоднократно сопровождал 
в качестве пристава Бухарские и Хивинские 
посольства в Петербург и русское посоль-
ство в Хиву и Бухару в качестве драгомана 
[ЦГА РК, ф.25, оп.5, д.245, л.46].

Кроме того, татарские переводчики со-
ставляли подробные «Записки» о среднеа-
зиатских ханствах, в которых содержались  
сведения о социально-политическом разви-
тии государства, рекомендации по разработ-
ке направления политики имперской власти 
не только по отношению к сопредельным 
ханствам, но и казахам присырдарьинского 
региона [Записка, 2007, с.300–318].

За активное содействие в среднеазиат-
ской политике империи некоторые татар-
ские переводчики были повышены в чинах 
и награждены медалями: Абдулнасыр Суб-
ханкулов «за усердное исполнение» своих 
обязанностей в период пребывания в Бухаре 
23 марта 1811 г. был награжден золотой ме-
далью на красной ленте и единовременным 
пособием в 750 руб.; С.Батыршин получил в 
1862 г. чин надворного советника [ЦГА РК, 
ф.25, оп.5, д.245, л.47].

4 Начатые Никифоровым переговоры о заключе-
нии мирного договора России с Хивой продолжил в 
1842 г. подполковник Г.И.Данилевский. Его миссия 
была более удачной. Им был заключен акт, по кото-
рому хивинский хан Рахимкул (1842–1845) обязал-
ся не предпринимать враждебных действий против 
России, не потворствовать грабежам торговых кара-
ванов, не удерживать русских пленных в Хиве.



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...342

Подводя итог анализа данного аспекта 
деятельности татарских переводчиков и тол-
мачей, отметим, что сбор разнообразной ин-
формации и сведений о лицах, прибывавших 
из Средней Азии в качестве караван-баши, 
купцов или приказчиков на торг в Оренбург, 
был обязательным правилом для татарских 
служащих. Это можно проследить по их со-

общениям и докладам, в которых они уве-
домляли местную администрацию о том, 
что слышали «от приезжающих на торг кир-
гисцов и ташкентцев» [ЦГА РК, ф.4, оп.1, 
д.4910, л.1–5; д.2467, л.165]. Именно через 
купцов и караванщиков поступали в адми-
нистрацию первые сведения о предстоящем 
прибытии посланцев и дипломатических 
миссий из соседних государств и информа-
ция военно-стратегического характера.

Татарские переводчики выполняли бо лее 
широкие функции, чем было предусмотре-
но их непосредственной должностью. Они 
исполняли роль посредников при установ-
лении контактов региональных властей с 
представителями местных народов, во вре-
мя приемов дипломатических миссий из со-
предельных государств и при отправлении 
русских посольств, в торговых операциях 
между Россией, Степью и Средней Азией, 
собирали сведения по истории и культуре 
народов, о природно-географических усло-
виях данного региона и т.д.

Таким образом, деятельность татарских 
переводчиков и толмачей в органах управ-
ления казахами в первой половине ХIХ в. 
была сложной и разновекторной. Работа в 
органах управления, участие в дипломати-
ческих миссиях и переговорах объективно 
отвечали целям правительства по продви-
жению на территорию Южного Казахстана 
и в Среднюю Азию. 

Драгоман Сулейман Батыршин. Фото 1858 г.

§ 3. Северный Кавказ

Ильдус Загидуллин

При Екатерине II Российская империя 
начала реализовывать т.н. Греческий про-
ект, предполагавший полное завоевание и 
последующий раздел Османской империи. 
Составной частью реализации Гре ческого 
проекта стали: присоединение в 1783 г. 
Крыма, создание Черноморского флота, за-
воевание Кавказа. В 1805–1806 гг. все круп-
ные ханства Северного Азербайджана вош-
ли в состав Российской империи [Смирнов, 
1958, с.174].

Самодержавие попыталось применить 
опыт усиления своего политического воз-
действия в Казахской степи и в отношении 

кавказских народов. В начале XIX в. орен-
бургский муфтий М.Хусаинов был коман-
дирован на Кавказ, где принимал от кабар-
динцев российских пленных, организовал 
у них родовые суды и процедуру принятия 
присяги на верность российскому импера-
тору [Азаматов, 1996, с.47].

По буквальному смыслу указа от 22 
сен тября 1788 г. об учреждении Собрания 
магометанского закона, в его религиозно-
ад министративном ведении оказалось все 
евразийское пространство империи, тем бо-
лее, если учесть, что за три года до этого, в 
1785 г., было создано Кавказское наместни-



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 343

чество (1785–1795) в составе Кавказской 
и Аст ра ханской областей5. В 1860 г., после 
упразднения Кавказских военных линий, 
были образованы Кубанская, Терская и Да-
гестанская области [Цуциев, 2006, с.16, 20]. 
ОМДС, ввиду слабой разработанности в за-
конодательстве вопроса управления духов-
ными делами российской уммы, чуть ли не 
при каждом удобном случае отгораживалось 
от Северного Кавказа (Кубанской и Терской 
областей и Ставропольской губ.), заявляло, 
что они официально не находятся в его ве-
дении. Однако МВД и местная администра-
ция, ввиду отсутствия в этих регионах ре-
лигиозных управлений, при необходимости 
систематически обращались за экспертным 
заключением в Уфу. Государственный Совет, 
рассмотрев в 1894 г. представление Военного 
министерства о реформировании управления 
духовными делами мусульман на Северном 
Кавказе, признал, что полномочия ОМДС не 
распространяются на Терскую и Кубанскую 
области и Ставропольскую губ. Но это мне-
ние высшего органа власти не было должным 
образом закреплено в нормативных докумен-
тах [Загидуллин, 2007, с.6].

К 1830 г. было завершено завоевание 
Закавказья. К этому времени на Северном 
Кавказе сформировался имамат – ислам-
ское государство с сильной идеологией, 
объединяющей горцев, «радикально враж-
дебных России», которое вскоре возглавил 
Шамиль. Началась «эпоха государственно-
организованного противостояния России 
со стороны значительной части горских 
обществ Дагестана и Чечни» [Цуциев, 2006, 
с.18]. Правительство опасалось распростра-
нения антироссийской идеологии горцев 
среди их единоверцев в Волго-Уральском 
регионе. С целью пресечения каких-либо 
контактов между ними в 1833 г. было запре-
щено распределение рекрутов-татар (му-

5 В 1790 г. Кавказская губ. была упразднена, за-
тем получила статус области в составе Астраханской 
губ., в 1802 г. была вновь восстановлена, 1822 г. пре-
образована в область с центром в г.Ставрополь, а в 
1847 г. переименована в Ставропольскую губ. Терри-
тория, занятая ногайцами, была на четыре пристав-
ства, что привело к разобщению их родоплеменных 
групп. При этом все ногайские приставства были 
включены в состав Ставропольской губ. В 1888 г. 
Караногайское приставство с Кизлярским у. были 
переданы Терской обл.

сульман) в Отдельный кавказский корпус 
[Свод военных, 1838, ч.2, кн.1, ст.271].

Одновременно в качестве идеологиче-
ского противодействия правительство ре-
ши ло использовать подконтрольный ему 
ис ламский религиозный институт: учре-
дило в 1834 г. в Тифлисе должность муф-
тия мусульман-суннитов Кавказа. Из двух 
рекомендованных оренбургским муфтием 
Г.Габд рахимовым кан дидатов правитель-
ство выбрало на эту ответственную долж-
ность обучавшегося в Дагестане Мустафу 
Тад жетдина, одного из образованнейших 
духовных лиц г. Казани. Известно об об-
ращении М.Таджетдина к горцам в 1837 г. 
с призывом подчиниться русскому прави-
тельству. Однако муфтий не имел популяр-
ности у горцев Дагестана. Согласно сведе-
ниям Ш.Марджани, причиной его отставки 
и отъезда в Казань6 стали жалобы на него со 
стороны недоброжелателей и завистников 
[Мəрҗани, 1989, б.302–303]. По другим све-
дениям, в 1840 г. М.Таджетдин выехал в Ка-
зань под предлогом семейных обстоятельств, 
а условием возвращения на Кавказ поставил 
уравнение его жалованья с окладом орен-
бургского муфтия. На место М.Таджетдина 
был назначен казахский кадий Осман-эфенде 
с прежним окладом в 250 руб. сер.

При кавказском наместнике М.С.Во-
ронцове (время службы – 1844–1854 гг.) для 
усиления идеологического воздействия на 
горцев в 1845 г. были приглашены крымско-
татарский кадий-эскер и четыре его помощ-
ника с жалованьем по 400 руб. сер. каждому. 
Кадий-эскер Сеид Халиль эфенди вел актив-
ную проповедническую деятельность и был 
награжден орденом св. Анны 3-й степени, а 
сопровождавшие его лица произведены в чи-
новники 14-го разряда [Смирнов, 1963, с.95–
97; Авксентьев, 1973, с.60–61]. В 1852 г. Во-
ронцов пригласил 10 улемов из ОМДС «для 
противодействия проповедникам газавата» 
[Северный Кавказ, 2007, с.105]. 

Другим важным направлением в деятель-
ности правительства по подготовке послуш-
ного духовенства явилось открытие в 1849 г. 
восьми мусульманских духовных школ – 
трех для суннитов (в Тифлисе, Дербенте и 
Шемахе) и пяти для шиитов (в Тифлисе, Ели-

6 Затем М.Таджетдин поехал в Мекку, по пути 
домой в 1845 г. умер в возрасте 57 лет.



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...344

саветполе, Шуше Шемахе и Баку) [Смирнов, 
1963, с.98]. Это шаг означал отказ властей от 
привлечения татарских мулл к решению по-
литических задач на Кавказе и акцент на вос-
питание лояльного местного духовенства.

Необходимо отметить еще один шаг пра-
вительства, направленный на формирование 
лояльных к России аристократических слоев 
кавказских народов. В 1828 г. в составе Соб-
ственного е.и.в. конвоя в Санкт-Петербурге 
из представителей элиты гор цев-мусульман 
был образован л.-гв. Кавказский горский по-
луэскадрон7. В мае 1837 г. с целью склонить 
горцев к «добровольной покорности» во гла-
ве с командиром л.-гв. Кавказского горского 
полуэскадрона полковником Хан Гиреем на 
Кавказ была отправлена депутация от импе-
ратора. В определенных на кордонной ли-
нии пунктах состоялись встречи с горскими 
старшинами, на которых им предлагалось  
избрать из своей среды представителей для 
изъявления императору всеподданнейших 
чувств. В августе на Кавказ прибыл Нико-
лай I. Однако надежда на мирное присоеди-
нение Северного Кавказа не оправдалась 
[Петин, 1899, с.90–104].

В начале 1830-х гг. военнослужащие 
л.-гв. Кавказского горского полуэскадро-
на Собственного е.и.в. конвоя обратились 
к императору с прошением о зачислении в 
военно-учебные заведения их детей и род-
ственников, в результате в Дворянский полк, 
Александровский, Павловский и 2-й кадет-
ский корпуса было определено 40 мало-
летних горцев из 25 княжеских фамилий. В 
1830–1840-х гг. в кадетских корпусах воспи-
тывалось 315 горцев, в 1845 г. училось 128 
горцев. В 1834 г. последовал императорский 
указ о призыве в Пажеский корпус детей по-
четных мусульман Кавказского края. Для 
обучения кадетов из мусульман основам

7 В разгар Кавказской войны (в 1836 г.) в со-
став л.-гв. Кавказского горского полуэскадрона 
Собственного е.и.в. конвоя была включена команда 
лезгин (до 1882 г.). В 1839–1882 гг. в составе Соб-
ственного е.и.в. конвоя имелась команда мусульман 
из числа военнослужащих-азербайджанцев.

ислама в штатных расписаниях столичных 
учебных заведений первоначально были 
предусмотрены должности мугалли мов (с 
1865 г. – за определенную плату). На эти 
должности приглашались татарские граж-
данские и военные муллы Санкт-Петербурга. 
Наряду с преподаванием основ ислама в 
Пажеском корпусе имам Г.Сулейманов (бу-
дущий оренбургский муфтий) проводил 
среди них воспитательную работу с целью 
«внушения доверия к правительству». За 
успешную педагогическую деятельность в 
правительственном русле он в 1831 г. был 
удостоен звания тархана. Обучением горцев-
мусульман в 1822–1846 гг. занимался имам 
Мухаммадалим Хантемиров, в 1850-е гг. – 
его сын имам Мухаммад амин Хантемиров. 
Затем преподавательская деятельность ста-
ла стезей военного ахуна Отдельного гвар-
дейского корпуса Хамидуллы Халитова. 

Накануне окончания Кавказской войны, 
указом от 11 октября 1858 г., было прекра-
щено направление в кадетские корпуса де-
тей почетных горских старшин и приказано  
дать им «образование местное». Исключе-
ние делалось только в отношении детей «из 
почетных и владетельных фамилий». 

Таким образом, активное участие татар 
в отношениях России со странами Вос-
тока пришлось на дореформенный период, 
оно во многом было инициировано прави-
тельством с целью решения конкретных 
внешнеполитических и экономических за-
дач. Основными направлениями деятель-
ности татар стали установление и развитие 
торгово-экономических отношений с рын-
ками Азии; служба в приграничных адми-
нистрациях в качестве толмачей и перевод-
чиков, сопровождение дипломатических 
миссий; сбор информации о ситуации в со-
предельных государствах.

§ 4. Татары и Османское государство

Альфина Сибгатуллина, Исмаил Тюркоглу

Поволжские татары как представители 
тюркских народов и мусульман-суннитов, 

проживавших в Российской империи, к 
Османской Турции и султану-халифу от-
носились с уважением и трепетом, как к 
гаранту общетюркского братства и един-
ства веры всех мусульман мира. Одним из 
важных способов установления постоянных 
контактов российских мусульман с едино-
верцами в Османском государстве было со-



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 345

вершение хаджа. Помимо исполнения рели-
гиозной обязанности хадж способствовал 
установлению культурных, межличностных 
и торгово-хозяйственных отношений между 
мусульманами двух стран. Хиджаз – регион, 
где расположены священные для мусульман 
всего мира города Мекка и Медина, в то вре-
мя находился в составе Османской империи. 
Поэтому российские мусульмане, отправ-
лявшиеся в хадж, независимо от выбранно-
го маршрута, в любом случае попадали во 
владения турецкого султана-халифа. 

Совершение хаджа было трудным, дли-
тельным и дорогостоящим мероприятием. 
Богатые татары, с целью создания условий 
для отдыха на пути в Мекку, на маршрутах 
следования пилигримов учреждали вакуфы. 
В документе за 1791 г. сообщается о Сулей-
мане Челеби из Казани, создавшем вакуф в 
Стамбуле. В 1837 г. один из таких вакуфов 
учредил Сулейман-ага из Казани [ОАТР, ф.C, 
HR, д.714]. В 1847 г. Мухаммадзян эфенди 
создал в Мекке текке – суфийское заведе-
ние. На рубеже веков отмечалось приобре-
тение богатыми мусульманами из Поволжья 
различного рода недвижимости в Стамбуле, 
Мекке и Медине. Паломников из Поволжья 
принимали и «узбекские» накшбендийские 
текке, которые имелись в Стамбуле и других 
городах империи. Шакирды, приезжавшие в 
Турцию учиться в медресе, организовывали 
землячества и общины. Студенты и палом-
ники привозили в Поволжье книги различ-
ного содержания, в т.ч. учебники, этим объ-
ясняется, в частности, влияние османского 
языка на язык многих писателей и публици-
стов начала ХХ в. Татарская интеллигенция 
через турецкие переводы знакомилась также 
с французскими романами. 

Столица Османской империи являлась 
главным транзитным пунктом для паломни-
ков по пути в Мекку и Медину, и мусуль-
мане России не упускали возможности по-
сетить Стамбул, пообщаться с местными 
шейхами, имамами и улемами, приобрести 
новую литературу по исламу. Ярким при-
мером тому служит паломническая поездка 
в 1880 г. Шигабутдина Марджани, который 
находился в Стамбуле 12 дней. Как и дру-
гие паломники из России, Марджани по-
сетил главные мечети города и библиотеки. 
Он не только покупал книги, но и подарил 
собственные книги библиотеке Хамидия. 

В Стамбуле Марджани был принят такими 
известными людьми, как муфтий шейхуль-
ислам Ахмад Эсад-эфенди, министр юсти-
ции Джевдет-паша, министр иностранных 
дел Асим-паша, шейх Мухаммад-эфенди 
ал-Эдирневи, сейид Салман ал-Багдади, 
Дервиш б. Ибрагим ал-Курди ал-Багдади 
и др. При общении с ними Марджани был 
приятно удивлен тем, что они наслышаны о 
его сочинении «Назурат ал-хакк». Они спра-
шивали его мнение о долготе дня и ночи, о 
восходе и закате солнца в Волго-Уральском 
регионе, об ученых и вообще о мусульманах 
России, интересовались распространением 
европейской системы образования среди та-
тарского народа [Юзеев, 2003, с.54–75]. 

Паломническая поездка суфийского иша-
на Зайнуллы Расулева является примером 
освоения «русскими мусульманами» новых 
религиозных течений на территории Осман-
ской империи. Благодаря его встрече в 1869 г. 
в Стамбуле с шейхом Ахмедом Зияэд дином 
Гюмюшханеви в Волго-Уральском регионе 
получила заметное распространение новая 
ветвь накшбендийского тариката – ха лидия. 

Отношение правительства Российской 
империи к совершению хаджа российскими 
подданными было неоднозначным. Власть 
нередко усматривала в нем способ проник-
новения чуждой идеологии, поэтому в сере-
дине 1860-х гг. (под воздействием массово-
го движения «отпадения» крещеных татар 
в ислам в Среднем Поволжье) [Материалы, 
1936, с.449] и на рубеже столетий (с целью 
противодействия миграции татар в Турцию) 
под различными предлогами запрещала па-
ломничество российских мусульман.

В конце XIX – начале ХХ в. численность 
российских мусульман, совершавших па-
ломничество в Хиджаз, постоянно росла и 
составляла 8–10 млн. чел. в год. Некоторые 
малоимущие паломники, пребывая на тер-
ритории Османской империи, могли рассчи-
тывать на материальную помощь султана, 
которая выражалась в выделении бесплат-
ных билетов на суда, идущие в Джидду, воз-
можности присоединиться к султанскому 
каравану, предназначенному для ежегодно-
го преподнесения подарков Мекке в сезон 
хаджа, и т.д., это означало полное покрытие 
дорожных расходов и бесплатное питание, а 
также гарантию безопасности в пути. 



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...346

В конце XVIII – первой половине XIX в. 
важную роль в переселениях татар играли 
пилигримы. Крымская война вызвала но-
вую волну миграции из России. По этой 
причине в 1859 г. в Стамбуле была создана 
государственная комиссия по вынужден-
ным переселенцам (мухаджирам) из регио-
нов России, был организован их учет, соби-
рались сведения о приехавших. Данные о 
переселившихся до этого времени в архивах 
зафиксированы лишь в случае их просьб 
о предоставлении материальной помощи 
[ОАТР, ф.C. MF, д.3222; ф.C. ML, д.8575]. 
Известно, что не все мигранты писали та-
кие заявления. С 1876 г. по 1914 г. из Рос-
сии в Османскую империю переселились 
500 тыс. чел. Большую их часть составляли 
представители кавказских мусульманских 
народов из Крыма и Кавказа, малую часть 
– мигранты из Волго-Уралья. На тот момент 
между двумя государствами существовало 
соглашение на переселение. У каждой сто-
роны был свой интерес: Россия стремилась 
освободить берег Черного моря от мусуль-
ман (имперские власти при этом запрещали 
переселения из внутренних губерний стра-
ны), Османская империя – заселять свои 
пустующие земли. Каждая сторона выдви-
гала свои условия: российским условием 
было не селить переселенцев на границе с 
Россией, османским – запрет мухаджирам 
покидать те земли, которые им выдало го-
сударство. Общим условием было невозвра-
щение назад. В этой ситуации единственны-
ми пострадавшими были переселенцы, так 
как в ходе переселения многие мусульмане 
погибли. Среди мухаджиров были лица, ко-
торые не желали принимать Османское под-
данство, чтобы через некоторое время вер-
нуться в Россию.

Были периоды, когда османская власть 
запрещала приезд мухаджиров из России 
из-за распространения среди них чумы и 
холеры. Недалеко от Стамбула, на берегу 
Черного моря, была создана карантинная 
территория. В такие годы лишь после меди-
цинского карантина мухаджирам разреша-
лось войти в город.

Во второй половине XIX в. численность 
мигрантов из Волго-Уралья увеличилась. 
Часть поволжских татар по религиозным, 

экономическим и военно-политиче ским 
причинам (насильственная христианиза ция 
и русификация, голод 1891–1892 гг., пере-
пись населения 1897 г., столыпинские ре-
формы, реакция после революции 1905 г. и 
т.д.) была вынуждена переселиться в Тур-
цию. Основными причинами переселения 
татарские мигранты указывали давление 
самодержавия в сфере мусульманского ре-
лигиозного образования, принудительное 
обучение русскому языку и ограничения в 
книгопечатании, социально-экономические 
проблемы, массовый голод 1891–1892 гг., 
результаты русско-турецких войн, а также 
желание жить свободно, получить религи-
озное образование, жить вместе с единовер-
цами и т.д. [İbrahim, 1908; 1911]. В 1892 г. 51 
ученый-улем из Мекки и Медины написали 
специальное обращение к халифу, султану 
Абдулхамиду II, в котором подчеркивались 
активизация миссионеров среди россий-
ских мусульман, моральная и материальная 
поддержка имперской властью миссионер-
ской деятельности русской церкви. Ученые-
улемы просили халифа поддержать едино-
верцев на уровне государственной политики 
[ОАТР, ф.Y, MTV, оп.57, д.50]. 

Османские власти вынуждены были раз-
работать определенную политику по разме-
щению переселенцев из Волго-Уральского 
ре гиона. Существовала специальная комис-
сия по мухаджирам, которая вела их учет и 
контроль, а также распределяла переселенцев 
по Анатолии. При этом, по возможности, учи-
тывались пожелания самих переселенцев. 

Османское правительство позволило со-
стоятельным мухаджирам селиться в Стам-
буле, остальных размещало во внутренних 
районах империи. Основную массу пересе-
ленцев из Волго-Уральского региона и Кры-
ма направляли в Анатолию, в хозяйственном 
отношении неосвоенный район страны. Им 
выделялись бесплатные земельные наделы 
(не менее 20 соток на одного мужчину, пре-
доставляли льготы: на 10 лет освобождали 
от налогов, на 25 лет – от воинской повинно-
сти), предоставляли бесплатно участки для 
постройки домов, строительные материалы. 
На целый год мигранты безвозмездно обе-
спечивались продуктами питания. Наряду с 
этим существовал порядок, не позволявший 



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 347

переселенцам возвращаться на родину8. Не-
смотря на это, между местными жителями и 
мухаджирами изредка возникали конфлик-
ты, из-за чего их отправляли в другие райо-
ны либо предоставляли защиту.

Обычно от мухаджиров требовалось 
официальное разрешение на переселение, 
выданное российскими властями. Получив-
шим такое разрешение выдавался россий-
ский паспорт. Желающие иммигрировать 
из России обращались к султану через спе-
циальных агентов, занимавшихся пересе-
лением мусульман в Османскую империю. 
Сведения о маршруте и количестве пере-
селенцев заранее сообщались в Турцию, 
власти которой предпринимали меры для 
их встречи и временного устройства. МВД 
Турции выделяло определенную сумму для 
их транспортировки и размещения, выдава-
ло долгосрочные кредиты на строительство 
домов. Однако некоторые переселенцы при-
езжали в Османскую империю неофици-
ально, без согласия сторон и без паспортов. 
Турецкая сторона принимала их в статусе 
беженцев. Общее количество мигрантов-
татар неизвестно. В среднем в каждой семье 
насчитывалось по 4 чел. Татары из Казан-
ской, Уфимской, Саратовской, Самарской, 
Симбирской, Астраханской губерний жили 
в Анатолии вблизи городов Стамбул, Измир, 
Бурса, Анкара, Эскишехир, Кютахъя, Сам-
сун, Амасйа, Малатйа, Адана, Йозгат, Измит, 
на Балканах в Добрудже, а также в Мекке, 
Медине, Джидде, Дамаске. Организовыва-
лись собственно татарские деревни, кото-
рые носили названия Османия, Месудия, 
Хильмия, Хамидия, Хамидабад, Эртугрул 
и др. Некоторым мухаджирам не нравилось 
место их размещения, и они изъявляли же-

8 Например, в 1894 г. группа мухаджиров из Ка-
занской губ. приехала в г.Трабзон, чтобы вернуться 
в Россию. Но османские власти не разрешили им 
уехать, выделили специальные земли. В 1899 г. 16 
семей (111 чел.) татар из Казанской губ. были на-
правлены в г.Малатья, однако они не согласились 
на получение выделенных земель по причине их 
низкой плодородности и «пустынности мест-
ности». В результате они вернулись в г.Самсун, 
чтобы отправиться назад в Россию. Тогда прави-
тельство предложило им новые участки, недалеко 
от прибрежных районов Самсуна (современное 
с.Хилмия) [ОАТР, ф.İ. DH, оп.1318, д.Ca/5; ОАТР, 
ф.MV, оп.97, д.87].

лание вернуться в Россию9. Османская сто-
рона пыталась предотвратить эти попытки, 
предлагая недовольным плодородные земли 
и стройматериалы. С местным населением 
татары обычно находили общий язык, хотя 
иногда и возникали проблемы с разделом 
земли. Татары занимались земледелием и 
скотоводством. Те, кто обустраивались в го-
роде, держали с разрешения властей чайха-
ну или кофейню. 

Были попытки создавать свои диа-
споры и общества, постепенно татары 
адаптировались в турецкой среде и асси-
милировали. Впоследствии поволжские му-
хаджиры и их потомки сыграли заметную 
роль в общественно-политической и куль-
турной жизни Османской империи, в част-
ности, занимая весьма высокие посты в го-
сударственных управленческих структурах, 
а также приобретая широкую известность в 
сферах науки, литературы и искусства.

Большую роль в благоустройстве пере-
селенцев сыграл государственный министр 
Османской империи Мехмед Кани Паша 
(1805–1885), татарин, уроженец Пензенской 
губ. Он начинал карьеру с должности пере-
водчика и постепенно стал влиятельным 
человеком при султанах Абдулазизе (1861–
1878) и Абдулхамиде II (1876–1909). Успеш-
но справлялся с финансово-хозяйственными 
делами во дворце, с таможенной службой, за-
нимал пост министра финансов (1864–1865, 
1879–1879 гг.), министра благоустройст ва 
(1873 г.), был членом Меджлиса. Содейство-
вал поддержке политических отношений с 
Россией и Францией, был награжден орде-
ном Станислава первой степени и орденом 
Почетного легиона второй степени [ОАТР, 
ф.DH, SAİD, оп.1, д.244]. Мехмед Кани 
Паша был самым высокопоставленным го-
сударственным и политическим деятелем из 
числа переселенцев из Российской империи. 
Похоронен в Топкапы на кладбище Меркез-
эфенди. Потомки Мехмеда Кани Паша так-

9 Известно, что стихотворение Г. Тукая «Не 
уйдем!» («Китмибез!») написано против политики 
русских властей, заставлявших мусульман поки-
дать родину, оно стало ответом агитаторам, при-
зывавшим татар переселяться в Турцию. Махмут 
Галяу (1886–1938) в романе «Мухаджиры» (1934 г.) 
описал тяжелые условия переселения и размеще-
ния татарских семей в Анатолии.



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...348

же стали видными деятелями Османского 
государства [ОАТР, A. MKT. MHM, 335/6].

Из представителей управленческого ап-
парата различных дворцовых служб можно 
назвать татарина Мифтахетдина б. Абдулга-
ни, выходца из Белебеевского у. Уфимской 
губ., выпускника Стерлибашевского медре-
се. В Стамбуле Мухтар-пашой он был пред-
ставлен султану, и в течение тридцати лет 
капитан Мифтахетдин служил в охране во 
дворце султана. Абдулхамид II дал ему имя 
Мустафа и назначил его управляющим сво-
его дворца. Известно, что Мустафа-эфенди 
оказывал большую помощь российским па-
ломникам [Габдрəшит Ибраһим, 1911, б.3]. 

Из татарских богословов наиболее ак-
тивную деятельность в Турции в конце сто-
летия вел Габдерашит Ибрагимов. В 1895 г. 
он издал в Стамбуле книги «Ливауль Хамд» 
и «Утренняя звезда», которые были запре-
щены в России за резкую критику право-
славного миссионерства и русификаторской 
политики самодержавия. Совершив в 1897–
1900 гг. путешествие по странам Европы 
и Азии, Г.Ибрагимов начал проповедо-
вать среди тюрок-мусульман Российской и 
Османской империй идеи реформы ислама 
и модернизации жизни мусульман. В пер-
вой своей книге он призывал татар эмигри-
ровать в Турцию. Книга быстро завоевала 
популярность среди российских мусульман 
и в значительной степени помешала прове-
дению переписи населения в 1897 г. 

Эмиграция российских мусульман в 
Османскую империю благоприятно повлия-
ла на ее экономику: увеличились банковские 
вложения и золотой запас страны. 

Мухаджиры заметно усилили интеллек-
туальную мощь Османского государства. 
Среди них было немало интеллигентных, 
культурных людей, их дети получали об-
разование в Турции, Германии, Франции и 
впоследствии составили новое поколение 
ученых, политиков, деятелей культуры Тур-
ции. Именно эмигранты из мусульманских 
тюрков России (Ю.Акчура, М.Э.Расулзаде, 
А.Агаев и др.) способствовали развитию та-
ких политических движений, как исламизм, 
туранизм, тюркизм, которые после 1908 г. 
стали в Турции доминирующими идеоло-
гиями.

Во второй половине XIX в. изменились 
приоритеты заграничного обучения татар 

Волго-Уралья. Взоры жаждущей знаний та-
тарской молодежи обратились на учебные 
заведения Османского государства. В конце 
столетия татарскую молодежь привлекали 
высшие учебные заведения светского харак-
тера: Стамбульские дарельфунун (универ-
ситет), дарельмугаллимин (педагогический 
институт), Высшая военная школа (Ирадэи 
сания, Харбия мектебе) и «Мюлькия» (Мек-
тебе мюлькийа-и шахане), высшая светская 
школа, где готовили государственных чи-
новников. Но официально они начали при-
нимать иностранных студентов только после 
1905 г. Одними из первых казанских татар, 
обучавшихся в «Мюлькия», стали Муса 
Акъегетзаде (1884–1923) и Фатих Карими 
(1870–1937). М.Акъегетзаде, автор первой 
татарской реалистической повести «Хиса-
метдин менла», после окончания «Мюль-
кия» (1891 г.) остался в Турции, писал тру-
ды по экономике, выпускал газету «Метин», 
публиковал различные материалы о жизни 
российских мусульман. 

Фатих Карими, находясь в Турции в 
1892–1894 гг., внимательно изучал культуру 
и историю османского народа. Вернувшись 
в Россию, он начал активную журналист-
скую деятельность, был бессменным редак-
тором оренбургской газеты «Вакыт», кото-
рая постоянно освещала жизнь не только 
российских, но и османских тюрок.

Выпускником средней ступени (ида-
дийа) школы «Мюлькия» был Губайдулла 
Буби (1865–1938), руководитель и мударрис 
медресе Иж-Буби. В Стамбуле получили об-
разование Закир Рамиев (поэт Дэрдменд), 
Галимджан Идриси. Уфимское мусульман-
ское благотворительное общество направи-
ло на учебу в Стамбул Зия Камали, вскоре он 
перевелся в Каир, в университет ал-Азхар, 
который также находился на территории 
Османской империи.

В начале ХХ в. в педагогических коллек-
тивах медресе «Галия», «Хусаиния», Иж-
Буби и др. работали высоко образованные 
представители мусульманской интелли-
генции, многие из которых окончили учеб-
ные заведения Османской Турции. Напри-
мер, основатель медресе «Галия» З.Камали 
(1873–1942) окончил знаменитый универ-
ситет «аль-Азхар» в Каире (1904 г.). Препо-
даватель данного медресе Хабибулла Зайни 
был выпускником биолого-географического 



Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока 349

факультета педаго-
гического инсти-
тута Стамбула, Гу-
байдулла Саттар 
– Стамбульского 
учи тельского ин-
ститута, Габдулла 
Са таев – физико-
био  ло  гиче ского 
факультета уни-
верситета Стамбу-
ла. Закир Кадыри 
учился в универ-
ситетах Бейрута и 
Каира, Фахри Габ-
дулла – в Стамбуле, 
Закир Аюханов – в 
Каирском универ-
ситете, Таки Ба-
дыги – в Хиджазе. 
Хатмулла Фазылов, Лутфулла Байчурин со-
вершенствовали свои знания, долгое время 
находясь в Египте и Аравии. Нури Ахмед, 
Абдуллай Шепасов получили образова-
ние в Стамбуле и Бейруте [Медресе, 2010, 
с.344–345]. В медресе «Хусаиния» также 
особое внимание уделялось подготовке 
преподавателей и обучению выпускников 
в университетах за счет стипендий, учреж-
денных А.Г.Хусаиновым. Шакирды медре-
се продолжали обучение в «аль-Азхаре», 
Стамбульском и Бейрутском университетах 
[Медресе, 2010, с.377]. Часть выпускников 
татарских медресе направлялась в Стамбул 
на обучение за счет золотопромышленни ков 
Рамиевых. 

Из числа татарских студентов, приехав-
ших учиться в Стамбул и решивших по-
святить себя служению турецкой культуре 
и просвещению (не вернулись на родину), 
наиболее видными являются Муса Акъегет-
заде, Халим Сабит Шибай, Ахмед Таджед-
дин и др. [см.: Devlet, 1996, s.161–173].

Одним из любимых и почитаемых го-
стей в студенческих обществах российских 
мусульман был турецкий писатель Ахмед 
Мидхат (1845–1912). Многие прибывшие в 
Стамбул россияне посещали его. Выходец 
из кавказских мусульман, А.Мидхат вплот-
ную интересовался проблемами россиян и 
оказывал всяческую помощь прибывавшим 
в Турцию сородичам. Занимая важный пост 
по линии Министерства здравоохранения, 

А.Мидхат по службе имел тесные связи с 
российскими паломниками. Он преподавал 
в различных учебных заведениях Стамбула и 
общался с российскими студентами. Ра ботая 
начальником по делам издательства, имел 
возможность встречаться с журналистами и 
книготорговцами из России. Мусульманская 
периодическая печать на татарском языке 
(«Вакыт» («Время»), «Тəрҗеман», «Идел», 
«Си бирия», «Кояш» («Солнце»), «Йолдыз» 
(«Звезда»), «Шура» («Совет»)) выражала 
общую любовь и уважение к этому самому 
известному в России турку.

А.Мидхат считал Фатиха Карими своим 
«духовным сыном». Еще до приезда в Стам-
бул Ф.Карими познакомился с его творче-
ством. В 1892 г., перед поступлением в выс-
шее учебное заведение, он посоветовался с 
А.Мидхатом. Тот одобрил его выбор школы 
«Мюлькия», но предупредил, что молодой 
человек после окончания учебы обязатель-
но должен вернуться на родину, чтобы слу-
жить своему народу [Gökçek Fazıl, 1999, 
s.315–323]. После окончания в 1894 г. выс-
шей школы Ф.Карими преподавал в Ялте 
и активно переписывался с наставником. 
В своих письмах А.Мидхат советовал за-
ниматься не политикой, а просвещением 
своего народа, близко общаться и дружить с 
И.Гаспринским [см.: Bargan Hüseyin. 2002, 
s.30–31]. Их дружба продолжалась до самой 
смерти А.Мидхата. 

Губайдулла Буби (сидит в центре) среди учащихся-татар. Стамбул. Фото 1896 г.



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...350

Следует также отметить, что выходцы 
из российских тюрок за свои заслуги удо-
стаивались поощрений и государственных 
наград Османской империи: например, 
муфтий Мухаммедьяр Султанов в 1893 г. по-
лучил орден «Османи», кади Хасангата Га-
баши, имам Галимджан Баруди и др. были 
удостоены различных наград османского 
правительства. 

Интерес мусульман двух империй друг 
к другу был обоюдным и взаимополезным. 
Если российские мусульмане в Турции 
укрепляли свою веру в беседах с шейхами 
и крупными мусульманскими учеными-
богословами, посещали святые места, по-
лучали образование, то турецких интелли-
гентов, воочию видевших упадок великой 
империи османов, интересовала российская 
модель развития. Если османские тюр-
ки обладали сильными государственными 
традициями, то у татар наблюдался явный 
прогресс в экономической, социальной и 
культурной жизни, появлялись некоторые 
элементы гражданского общества. 

Усилившееся в XIX в. соперничество 
России и Османской империи вынуждало 
обе стороны лучше изучать друг друга. Это 
побуждало османскую дипломатию актив-
нее интересоваться положением российских 
мусульман. Особенно активизировалась 
османская дипломатия в России в период 
правления Абдул-Хамида II, как известно, 
интересовавшегося положением мусульман 
в разных уголках мира. 

Об этом свидетельствуют донесения со-
трудников османского посольства в России 
и документы османского МИД конца XIХ – 
начала ХХ в. 11 документов за 1883–1897 гг. 
касаются некоторых аспектов политики пра-
вительства России в отношении мусульман 
Поволжья. В частности, чиновники осман-
ского посольства в Санкт-Петербурге при-
стально следили за жизнью мусульманской 
общины Санкт-Петербурга, в основном 
состоявшей из представителей волжских 
татар. Большой интерес представляют два 
описания праздничного намаза, совершен-
ного татарами, проживавшими в Санкт-
Пе тербурге, по случаю Курбан-байрама в 
1890 г. и 1891 г. Описания даны чиновника-

ми посольства в Петербурге, непосредствен-
но присутствовавшими на богослужении, 
в них представлена информация не только 
исторического, но и этнографического ха-
рактера [Ибрагимов, 2006].

Французский ученый Франсуа Жоржон 
считает, что «не столько российские тюрки, 
которые уже с середины ХIХ в. шли по пути 
модернизации, больше нуждались в Осман-
ской империи, сколько сами османцы стара-
лись подражать им» [Жоржон, 1997, с.191]. 
А многочисленные тюркские интеллигенты 
– выходцы из России, осевшие в Турции, – 
выполняли роль посредников между этими 
двумя обществами.

Из османских интеллигентов на рубеже 
XIX–XX вв. Поволжье посетили Сулейман 
Ками (1887 г.), Сулейман Карчынзаде (нач. 
ХХ в.), бывший великий везирь Хусейн 
Хильми-паша (1910 г.), писатель и публицист 
Джелал Нури Иляри (1912 г.), директор де-
партамента кадастров Махмуд Эсад-эфенди 
(1913 г.) и владелец газеты «Икдам» Ахмед 
Джевдет (1914 г.). После посещения основ-
ных центров компактного проживания татар 
(Казань, Уфа, Оренбург, Петербург, Москва, 
Самара, Нижний Новгород, Пенза и т.д.) они 
написали собственные наблюдения в виде 
отдельных сочинений или газетных публи-
каций, которые стали доступны как для ту-
рок, так и для российских мусульман. После 
появления татарской периодической печати 
пребывание турецких гостей подробно осве-
щалось в казанских, оренбургских и даже 
центральных российских газетах и журна-
лах [см.: Сибгатуллина, 2010, с.152–187]. 

Таким образом, к концу XIX – началу 
XX в. поволжские татары сумели устано-
вить довольно тесные контакты с Османской 
империей, наиболее ярко проявившиеся в 
религиозной и культурно-просветительской 
сферах. Взаимосвязи татар-мусульман с 
османскими турками в области культуры и 
светского образования выражались больше 
в личных контактах, в области религиозной 
жизни – в усилении в данный период палом-
нического движения из России, в получении 
образования татарских шакирдов в осман-
ских медресе, а также в более тесном обще-
нии религиозных деятелей двух империй.



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 351

ГЛАВА 2
Татары в общественно-политических 

событиях и военных кампаниях

§ 1. Татары в административном управлении Казахстаном

Гульмира Султангалиева

Вхождение в 30-х гг. XVIII в. казахов 
Младшего и части Среднего жуза в состав 
Российской империи поставило перед цент-
ральной властью проблему включения насе-
ления, отличающегося по хозяйственно-куль-
турному типу (кочевое скотоводство), языку 
(кыпчакская группа тюркских языков) и ве-
роисповеданию (ислам суннитского толка), в 
общую правовую и административную систе-
му. В этих условиях правительство было вы-
нуждено искать пути оптимального режима 
их интеграции в общеимперский организм.

Деятельность татарских переводчи-
ков и толмачей в Степи. Создание в 1782 г. 
специального управления «для отправления 
пограничных дел», касавшихся казахов, 
а через 17 лет на основе данного органа – 
Оренбургской пограничной комиссии (1799–
1859), первоначально именовавшейся Кол-
легией пограничных дел, определило сферу 
деятельности татарских переводчиков и 
толмачей. Комиссия являлась своеобразным 
филиалом Азиатского департамента МИД в 
этом регионе и ведала дипломатическими 
отношениями со Степью и среднеазиатски-
ми ханствами, следила за происходящими в 
них событиями, собирала и изучала мате-
риалы по истории, географии, экономике, 
этнографии этих стран. К середине 20-х го-
дов ХIХ в. в штат Оренбургской погранич-
ной комиссии входили два переводчика, три 
толмача, все они являлись представителями 
татар Волго-Уральского региона [Васильев, 
1898, с.4]. 

В первой половине ХIХ в. в Оренбург-
ской пограничной комиссии служили такие 
переводчики и толмачи, как Салих Биглов 
(из мурз), Мухаммадшариф Аитов (из дво-
рян Оренбургской губ.), братья Искандер 
и Сулейман Батыршины (из дворян Орен-

бургской губ.), Мирсалих Бекчурин (из мурз 
Уфимского у.), Кутлугмухаммад Бикмаев (из 
дворян Оренбургской губ.), Темирбулат Ени-
кеев (из дворян Уфимского у.), Аб дулкадыр 
Субханкулов, а в штате Западно-Си бирского 
генерал-губернаторства работали Мухам-
мад рахим Чанышев (князь из Оренбургской 
губ.), Арасланбек Биглов (из дворян Орен-
бургской губ.) и др.

Татарские переводчики являлись важ-
ным звеном в реализации имперской по-
литики в Степи: неоднократно выезжали в 
казахские кочевья для сбора сведений о рас-
положении казахских аулов и настроениях 
казахской знати; сопровождали российские 
экспедиции в регионе; выступали арбитра-
ми в конфликтных ситуациях, при разре-
шении земельных споров между родами, 
казаками и казахским населением; прово-
дили ревизии по уплате кибиточной пода-
ти; входили в состав различных комиссий 
в качестве экспертов по созданию новых 
территориально-административных струк-
ту10, по урегулированию взаимоотношений 
российской администрации и восставших 

10 В 40–60-х гг. ХIХ в. в состав комиссий по вне-
дрению административных учреждений в Степи и 
урегулированию земельных споров между казаха-
ми и казаками, создаваемых как региональными, 
так и центральными властями, обязательно вхо-
дили «татары», не только как переводчики, но и в 
качестве экспертов. Членами различных комиссий 
были М.-Ш.Аитов (комиссия по ревизии уплаты 
кибиточной подати родов адай, шомекей, табын, 
1845 г.); Салих Биглов (комиссия по администра-
тивному устройству и разделению Азиатской Рос-
сии и Оренбургского края (1866 г.); С.Батыршин 
(комиссия по распределению земли вдоль левого 
берега р.Урал между Уральскими казаками и каза-
хами (1866 г.) [ЦГА РК, ф.25, оп.5, д.245, л.1–62, 
186–192; ф.4, оп.1, д.2786; д.2728.] 



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...352

казахов и т.д. [ЦГА РК, ф.25, оп.5, д.245, 
л.1–62, 186; История Букеевского ханства, 
2002, с.478–479, 501–504].

В 40-х гг. ХIХ в. татарские чиновники 
постоянно находились при казачьих отря-
дах, закладывавших военные укрепления 
в Степи: Оренбургское на р.Тургай, Ураль-
ское на р.Иргиз (1845 г.), Раимское (1847 г.) 
и форт Карабутак (1848 г.). 

Диапазон деятельности требовал от них 
наличия соответствующего образования, 
способностей анализировать информацию, 
широкого кругозора и памяти, позволяю-
щих запоминать подробные сведения по-
литического, экономического, военного и 
иного характера, столь необходимые офи-
циальному Петербургу и региональной ад-
министрации. 

Все они в основном были выпускниками 
«татарской школы» при Оренбургской экс-
педиции, Оренбургского или Омского воен-
ных училищ, впоследствии переименован-
ных в кадетские корпуса. 

Региональная администрация ранжиро-
вала деятельность переводчиков и толма-
чей11. 

Они должны были переводить общеим-
перские законы для казахского населения, 
что требовало знания юридической лекси-
ки, определенной политической культуры. 
Важность этих переводов обуславливалась 
необходимостью точно передавать законы 
имперской России. 

В конце XVIII – первой половине ХIХ в. 
складывались династии татарских пере-
водчиков, толмачей, служивших в регио-
нальных администрациях по управлению 
Казахской степью, что свидетельствовало 
о выраженной тенденции формирования 
определенной профессиональной группы 

11 Так, выпускник Омской азиатской школы 
Уразали Курбанаков в 1823 г. был отправлен в Ка-
занскую гимназию для углубления знаний по вос-
точным языкам. В 1839 г. он поступил на службу 
переводчиком военного отделения канцелярии 
Пограничного управления сибирскими киргизами 
как специалист, знающий «татарский, персидский 
и арабский языки» [ЦГА РК, ф.374, оп.1, д.465, 
л.1–8]. Известный в первой половине XIX в. пере-
водчик Оренбургской пограничной комиссии Гайса  
Бикмаев также получил образование в Омской ази-
атской школе, затем в Казанской гимназии и Казан-
ском университете [ГАОО, ф.4, оп.1, д.2526].

переводчиков. Более того, выделилась новая 
социальная категория канцеляристов «из 
переводческих детей» [Гвоздикова, 1999, 
с.44]. Анализ послужных списков показал, 
что браки заключались внутри этой соци-
альной группы, для которой были харак-
терны определенные уровень образования, 
образ жизни и система ценностей [ЦГА РК, 
ф.25, оп.2, д.290, л.1–7]. Согласно теории 
американского профессора Г.Фриза, эти но-
вые социальные слои, приспособившиеся к 
существующим порядкам, приняли форму 
традиционных наследственных сословий 
[Фриз, 2000, с.162].

С изменением системы административ-
ного управления казахским населением, а 
именно – с созданием Западно-Сибирского 
генерал-губернаторства, Омской обл. и 
внутренних и внешних округов, возраста-
ла потребность в татарских переводчиках 
и толмачах. Так, в штат каждого внешне-
го окружного приказа, создававшегося на 
территории казахов Западно-Сибирского 
ве дом ства, вводились переводчик и толмач 
[ЦГА РК, ф.374, оп.1, д.254а, л.1–3]. 

К середине 60-х гг. ХIХ в., когда изме-
нилось положение Степи в империи и она 
представлялась уже достаточно интегриро-
ванной ее частью, произошел радикальный 
пересмотр взглядов высшего государствен-
ного руководства России и его региональ-
ных представителей на роль и место «татар» 
в казахской среде. Такой шаг правительства 
был связан с рядом факторов внешнеполи-
тического порядка. 

С введением «Временного положения 
об управлении Оренбургским и Западно-
Си бирским генерал-губернаторством» от 
21 октября 1868 г. татарские переводчики, 
работавшие в Оренбургском и Западно-
Си бирском генерал-губернаторстве, были 
переведены в областные правления. Ло-
гическим завершением данной политики 
стало правительственное распоряжение «О 
замене татарских переводчиков в степи при-
родными киргизами» (казахами. – Г.С.), из-
данное в 1876 г.

Служба татар на территории Млад-
шего жуза. В последней четверти ХVIII в. 
на территории Младшего жуза существова-
ли первые административные учреждения в 
форме пограничных расправ. Количество соз-



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 353

данных расправ соответствовало количеству 
крупных племенных объединений Младшего 
жуза (алимулы, байулы, жетыру). Делопро-
изводство при каждой расправе вели татары, 
которые получали жалованье по 100 руб. и 
командировочными расходами по 15 руб. Од-
нако реформа О.А.Игельстрома не оправдала 
себя, так как созданные административные 
органы (Пограничный суд и пограничные 
расправы) оказались нежизнеспособными. 
С упразднением расправ, после назначения 
в 1795 г. нового хана, письмоводители были 
определены в качестве конфидентов12 «для 
посылок в степь» при Оренбургской погра-
ничной комиссии с жалованьем 120 руб. в 
год [ГАОО, ф.6, оп.10, д.105, л.1об.]

Письмоводителями и муллами при ханах 
и султанах Младшего жуза в первой четвер-
ти ХIХ в. оставались татары: Нигметулла 
Файзуллин (из Оренбургской губ.),  Ишму-
хаммад Мустафин (из Казанской губ.) при 
хане Жанторе (1805–1809 гг.); Габдулсамат 
Буляков, Абдулсатар Сулейманов при хане 
Сергазы (1810–1822 гг.) [ГАОО, ф.6, оп.10, 
д.2060, л.83; д.2096а, л.262].

В 1824 г. был введен новый порядок 
управления в Младшем жузе: его террито рия 
была разделена на три части – Восточ ную, 
Среднюю, Западную – во главе с султана-
ми-правителями, а ханская власть отменена. 
Султаны-правители стали, по сути, чинов-
никами Оренбургской пограничной комис-
сии, куда вошли председатель, по четыре 
советника и заседателя из состоятельных 
казахов. Комиссия выполняла функции гу-
бернского правления. Султан-правитель по-
лучал чин майора российской службы (чин 
VIII класса) и считался чиновником, постав-
ленным во главе местного правления [Доб-
росмыслов, 1912, с.324]. В связи с внедре-
нием новой административной реформы к 
султанам-правителям для принятия присяги 
у них и казахского населения были отправ-
лены татарские муллы с конфидентами13. Их 
деятельность оказалась довольно результа-

12 Конфидент – секретный агент, доверенное 
лицо. 

13 Этот опыт татарских мулл уходит в XVIII в., 
когда принятие присяги у казахской элиты в верно-
подданстве (1738, 1740, 1742 гг.) и официальные 
приемы казахских ханов и султанов региональны-
ми властями обязательно осуществлялись в присут-
ствии татарского муллы.

тивной: было приведено к присяге 113 сул-
танов, 188 старшин, 2922 рядовых кочевни-
ка [ГАОО, ф.6, оп.10, д.3238, л.27–30]. 

Каждый султан-правитель имел в шта-
те письмоводителя (жалованье 300 руб. в 
год), писаря (100 руб.), которые должны 
были заниматься не только организацией 
делопроизводства, но и одновременно до-
ставлять сведения о внутриполитических 
событиях в казахских кочевьях, отслеживать 
настроения казахской знати и поведение 
султана-правителя. В основном обязанности 
письмоводителей при султанах-правителях 
и волостных султанах исполняли татары 
[ГАОО, ф.6, оп. 10, д.3238, л.27–30].

Институт приставства, введенный пра-
вительством в Казахской степи в 1820 г., со-
хранился и после отмены ханской власти. В 
20–60-е гг. ХIХ в. приставы находились при 
султанах-правителях Восточной, Западной 
и Средней части Младшего жуза. Зачастую 
приставы имели в распоряжении конфиден-
тов, которых посылали в Степь для сбора 
информации. Одним из известных приста-
вов при султане-правителе Восточной части 
Младшего жуза, полковнике А.Джантю-
рине был штабс-капитан по кавалерии 
М.-Ш.Аитов14. В 1844 г. было создано 
шесть попечительств. Толмач М.-Ш.Аитов 
в 1849 г. был назначен на должность попе-
чителя у казахов Оренбургской дистанции 
(прослужил в этой должности более 7 лет) 
[ГАОО, ф.167, оп.1, д.24, л.25].

Следующим шагом правительства в под-
чинении России казахов Младшего жуза 
стало введение в 1831 г. более дробных тер-
риториально-административных структур, а 
именно – прилинейных и степных дистанций 
(административные участки между двумя 
крепостями), возглавляемых «дистаночны-
ми начальниками» из влиятельных казахов 
[Национальные окраины, 1997, с.210–215]. 
Письмоводителями к дистаночным началь-
никам в основном нанимались башкиры, по-
граничные с казахскими кочевьями.

«Положение об управлении Оренбург-
скими киргизами» 1844 г. впервые определи-
ло необходимое количество письмоводите-
лей при султанах-правителях, дистаночных 

14 Пристав – официальный представитель рос-
сийского правительства, советник султана-пра ви-
теля и наблюдатель.



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...354

начальниках и размер их жалованья. Каж-
дый султан-правитель должен был иметь в 
распоряжении письмоводителя с жалова-
ньем 300 руб. в год. Размер жалованья пись-
моводителей при дистаночных начальниках 
зависел от разряда дистанций. 

Таким образом, в связи с расширением 
аппарата управления и постепенной поли-
тико-административной интеграцией Млад-
шего жуза в состав Российской империи 
роль татарских мулл, письмоводителей в 
Степи усилилась.

Татары в управлении казахами Средне-
го жуза. В Среднем жузе после смерти ха-
нов Букея (1817 г.) и Вали (1819 г.) импер-
ская власть сочла нежелательным избрание 
новых ханов. В 1822 г. были введены новое 
административное управление и новый ад-
ми нистративно-тер риториальный прин цип 
подразделения казахского кочевого населе-
ния согласно «Уставу о сибирских киргизах» 
на округа, которые подразделялись на во-
лости (10–12 аулов), аулы (50–70 кибиток). 
Осуществление этих важных мероприятий 
способствовало продвижению пограничных 
линий в глубь степи; распространению вли-
яния русской власти на все казахские роды, 
и, наконец, организации устойчивого управ-
ления, дающего возможность подготовить 
условия для завершения присоединения Ка-
захстана к России.

Устав был переведен на «татарский»15 
язык и разослан по аулам наиболее влия-
тельным лицам. Как свидетельствуют доку-
менты, татары принимали непосредственное 
участие в создании округов, в объяснении ка-
захскому народу статей нового Положения. 

В 1822 г. в казахские кочевья был коман-
дирован с русскими чиновниками Усман 
Мавлютов (из Тобольской губ.) в качестве 
переводчика для разъяснения содержания 
«Устава» [ЦГА РК, ф.338, оп.1, д.834, л.1–3]. 
В 1824 г. в Казахскую степь для обнародо-
вания «Устава» выезжал мулла Мухаммад-
Шариф Абдрахимов16 и т.п. [ЦГА РК, ф.338, 
оп.1, д.436, л.24, 56, 111–112об.].

15 Старотатарский язык «тюрки», который ис-
пользовался в дипломатической переписке с Казах-
ской степью и преподавался в учебных заведени-
ях этого региона в ХVIII–ХIХ вв. [см.: Хисамова, 
1999].

16 Был родом из д.Ташки Мензелинского у. 

Окружной приказ формировался из стар-
шего султана (председателя), двух русских 
заседателей, двух заседателей от «почетных 
казахов», а также канцелярии и толмачей. 
Обряд присяги при окружных приказах про-
изводился в присутствии татарских мулл. 

Чиновникам, командированным для от-
крытия в Степи внешних округов, была 
дана инструкция, обязывающая обеспечить 
создаваемые ими окружные приказы мул-
лами «для отправления молитв казахам и 
наставления их в добрых правилах». Жало-
ванье муллам определялось в размере 100 
руб. в год из суммы, предусмотренной на 
благотворительные цели. Предполагалось 
нанять юрту, которая стала бы местом про-
живания мулл и одновременно служила бы 
молитвенным домом [ЦГА РК, ф.338, оп.1, 
д.184, л.6–7]. 

Однако снабдить создаваемые окружные 
приказы указными муллами было сложно. К 
1835 г. выяснилось, что принятие присяги у 
представителей казахской знати и казахско-
го населения во многих случаях осущест-
влялось не указными муллами, а «азиатца-
ми, татарами и даже русскими толмачами». 
Вероятно, это объяснялось тем, что жалова-
нье указного муллы при окружных приказах 
было ниже прожиточного минимума. Дру-
гая причина заключалась в том, что те из та-
тар, которые желали занять эту должность, 
не имели указа ОМДС [ЦГА РК, ф.338, оп.1, 
д.184, л.22–23, 41].

В архивах сохранились прошения указ-
ных татарских мулл о переводе их на долж-
ность письмоводителей при волостных 
сул танах для прочтения и отправления кор-
респонденции. Объяснением этому являлась 
сумма жалованья, которая составляла 300 
руб. в год [ЦГА РК, ф.338, оп.1, д.767, л.93]. 

Следует отметить, что зачастую одно 
лицо исполняло функции письмоводителя и 
муллы. Татары, будучи муллами, не получа-
ли отдельного жалованья, в этом случае все 
зависело от материальных возможностей 
султана. Снабдить же представителей ка-
захской знати отдельно письмоводителями 
и муллами российская администрация была 
не в состоянии по финансовым причинам. С 
другой стороны, российские власти не ви-
дели необходимости «в выделении отдельно 
письмоводителей» [ГАОО, ф.6, оп.10, д.105, 



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 355

л.1об.]. В представлении казахской элиты 
мулла нужен был не только как духовное 
лицо, но и для «прочтения присылаемых 
от пограничного начальства о разных делах 
предписаний и написаний на оные ответы», 
и, сверх того, для обучения их детей «татар-
ской грамоте и магометанскому закону».

Постоянное общение татар с предста-
вителями казахской знати способствова-
ло тому, что между ними устанавливались 
близкие, доверительные отношения. Этому 
способствовал и многолетний срок пребы-
вания их на службе у одних и тех же султан-
ских семей, зачастую после смерти своих 
первых хозяев они не возвращались в род-
ные места, а переходили к наследникам и, 
более того, становились членами семьи.

Письмоводители, они же и муллы, при 
управляющих волостью определялись в 
основном по просьбе султанов. Однако на 
прошения самих татар об определении их в 
качестве письмоводителей или мулл в Степи 
обычно накладывался отрицательный вер-
дикт. В этом заключалась противоречивость 
политики региональной администрации. 
Управляющий Омской обл. С.Броневский 
(1786–1858) разрешал султанам принимать 
на службу татар, в то же время под грифом 
«секретно» он писал русским заседателям 
Кар каралинского окружного приказа, что-
бы они устраняли по возможности татар из 
службы в Степи, отклоняли «пристойным 
образом» просьбы казахов об определении к 
ним мулл и учителей, заменяли по возмож-
ности недостаток в толмачах и письмоводи-
телях русскими и не давали татарам право 
селиться в Степи [ЦГА РК, ф.338, оп.1, 
д.396, л.86–87]. 

Чиновники доносили, что татары стара-
ются заселиться в Казахскую степь с одной 
целью – чтобы «избавиться от государствен-
ных и общественных повинностей». Самое 
главное, по их мнению, воспретить татарам 
заниматься торговлей под любым видом 
(приказчиков, торговцев и т.д.). Для того что-
бы татары не могли распространять «лож-
ные мнения, относящиеся к вреду государ-
ства», нужно обязать чиновников окружного 
приказа «не ослаблять наблюдение за ними» 
[ЦГА РК, ф.338, оп.1, д.396, л.88–88об.].

В 1838 г. Омская обл. была ликвидиро-
вана, а ее бывшие внутренние округа при-

соединены к соседним сибирским губерни-
ям: Петропавловский округ к Ишимскому у. 
Тобольской губ., а Семипалатинский и Усть-
Каменогорский округа к Бийскому у. Том-
ской губ. Внешние округа были переданы в 
компетенцию специального органа управле-
ния казахами Среднего жуза – Пограничное 
управление сибирскими киргизами.

В 1854 г. на основе внешних округов и 
части внутренних округов сопредельных 
северных территорий были образованы Об-
ласть сибирских киргизов и Семипалатин-
ская обл. В 1856 г. в районе Семиречья, где 
кочевали казахи Старшего жуза, был создан 
особый Алатавский округ во главе с окруж-
ным начальником. 

Участие татар в управлении Внут-
ренней Ордой. По степени влияния и роли 
татарских мулл17 среди других районов Сте-
пи выделялась Внутренняя Орда18, начало об-
разованию которой было положено в 1801 г. 
переселением султана Младшего жуза Букея 
с группой подвластных ему казахских се-
мей из приуральской степи на правобереж-
ную сторону Урала. Спустя десятилетие, в 
1812 г., султан Букей получил от российско-
го престола статус хана. С утверждением по-
сле смерти Букея в ханском достоинстве его 
сына – Джангира – начался процесс центра-
лизации власти и формирование в ханстве 
новой управленческой структуры. 

Джангир-ханом (1824–1845)19 в 1827 г. 
был создан совещательный орган – Ханский 

17 В 1853 г. оренбургский генерал-губернатор 
В.А.Перовский писал: «Более всего вред России 
нанесло управление Джангира по распространению 
магометанства. Целая фаланга мулл, усерднейших 
подстрекателей к неповиновению русской власти и 
русскому закону. Эти муллы в числе 127 определены 
Джангиром собственной властью». Действительно 
к середине ХIХ в. численность татар составляла бо-
лее 50% населения Ханской ставки, Новой Казанки, 
Таловки. По мнению А.Алекторова, это были рас-
селившиеся по всей Внутренней Орде «негласные 
муллы» [РГИА, ф.1294, оп.84, д.5, л.3–3об.; ф.1291, 
оп.82, д.6, л.2; Алекторов, 1890].

18 Впервые термин «Букеевская Орда» появил-
ся в служебной документации в 1819 г., а спустя 
пять лет – Внутренняя Орда. В первое десятилетие 
ХIХ в. употреблялся термин «подвластные Букей 
султану казахи».

19 В 1824 г. Джангир-хан женился на Фатиме, 
дочери оренбургского муфтия М.Хусаинова [ГАОО, 
ф.6, оп.10, д.3717, л.1]. 



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...356

совет, в состав которого входили по одно-
му старшине от каждого крупного рода (12 
чел.), они стали советниками хана. По его 
инициативе были утверждены должности 
казыя и ахуна. Ахуном стал Забир Хаметов 
(1790–1875)20, крестьянин из Казанской губ. 
Джангир-хан писал, что казы Забир много 
содействовал «к смягчению нравов» казах-
ского народа, «внушению повиновения к 
начальству и преданности к российскому 
правительству». В 1840 г. З.Хаметову21 была 
пожалована золотая медаль на Андреевской 
ленте, он был утвержден в звании тархана 
[ЦГА РК, ф.4, оп.1, д.2126, л.6–9]. Посте-
пенно ахун превратился в крупного землев-
ладельца во Внутренней Орде22. 

20 Начал службу в Степи с 1805 г. в качестве 
муллы у хана Младшего жуза Жанторе.

21 Ахун получал жалованье 1650 руб. ассигна-
циями от сборов зякета и согум, которые он со-
бирал с рода тюленгут [ЦГА РК, ф.4, оп.1, д.2703, 
л.7–10об.], пользовался подарками от хана, сумма 
которых составляла до 4 тыс. руб., и плодородными 
землями, от которых получал доход до 3 тыс. руб. в 
год [ЦГА РК, ф.4, оп.1, д.5440, л.51].

22 В 1842 г. Джангир-хан пожаловал З.Хаметову 
в пожизненное пользование 12 тыс. дес. земли близ 
Ханской ставки. Кроме того, З.Хаметов являлся 
владельцем почтовой станции до Элтонского озера, 

Для введения делопроизводства Джан-
гир-хан создал специальную канцелярию, 
состоявшую из татарского и русского отде-
лений. Первое отделение ведало корреспон-
денцией хана с подвластными ему султана-
ми и старшинами внутри рода, а второе – с 
российской администрацией. В татарской 
канцелярии при хане письмоводителями 
служили хорунжий Мухаммадкарим Гали-
кеев (мещеряк из Оренбургской губ.), Аб-
дусаттар Исхаков (из Казанской губ.) и Ши-
ратдин Мансуров (из Стерлитамакского у.) 
[ЦГА РК, ф.4, оп.1, д.5450, л.10–11]. 

Письмоводителями при султанах, управ-
ляющих родами в ханстве, в основном были 
мещеряки 2-го Мещерякского кантона [ЦГА 
РК, ф.4, оп.1, д.5450, л.10–11; 56–57].

После смерти Джангир-хана Внутренняя 
Орда управлялась т.н. Временным советом 
во главе с султаном Адилем Букейхановым 
(старший брат Джангира, 1804–1876). В 
1854–1860 гг. система политического управ-
ления во Внутренней орде подверглась су-
щественной реорганизации, в результате 
чего она была включена в адми нистративно-
территориальную структуру Российской 
империи.

Таким образом, в первой половине ХIХ в. 
были заложены основы для дальнейшего 
укрепления российской власти и системы 
управления казахами Западно-Сибирского 
и Оренбургского ведомств. Это позволило 
российскому правительству стабилизиро-
вать свое экономическое и политическое по-
ложение в данном регионе и активизировать 
среднеазиатскую политику. Создание сис-
темы укреплений в глубине Казахской степи 
(Уральское, Оренбургское и форт Карабу-
так) и введение военно-административной 
единицы, названной «Сырдарьинской ли-
нией», способствовали тому, что в 40-х гг. 
ХIХ в. граница России со Средней Азией 
проходила уже не вдоль Урала, как это было 
в ХVIII в., а по «Сыру и Усть-Урту».

На территории Младшего жуза в каче-
стве мулл и письмоводителей состояли в 
основном торговые татары из Сеитова по-
сада и Казанской губ., башкиры 7, 9 и 12 
башкирских кантонов, дислоцированных на 
пограничных зонах с кочевьями казахских 

хутора, расположенного на этих землях [ЦГА РК, 
ф.4, оп.1, д.5440, л.54–55]. 

Казахский хан с женой. Фото сер. XIX в.



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 357

родов табын, жагалбайлы, жаппас, тама. Во 
Внутренней орде делопроизводство вели 
в основном татары различных сословий и 
мещеряки, были единичные случаи найма 
письмоводителей из башкир. На территории 
Среднего жуза определенную роль в управ-
лении казахами сыграли татары из Тоболь-
ской, Симбирской губерний, казаки Татар-
ского полка Сибирского казачьего войска. 
Здесь редко нанимали татар из Казанской и  
Оренбургской губерний.

В официальной переписке российской 
администрации в ХVIII–ХIХ вв. использо-
вались такие определения, как «татарский 
мулла», «учитель татарской грамоты», «пе-
ре водчик татарского языка», «татарский 
письмоводитель», «торговый татарин». В 
связи с этим закономерно возникает вопрос 
об этнониме «татары», ибо в Казахскую 
степь наряду с поволжскими татарами отп-
равлялись мещеряки, башкиры, тептяри, но 
они определялись как «татарские» муллы, 
несмотря на иное этническое происхожде-
ние. Как видим, в терминологии того перио-
да шло отождествление понятия сословного, 
этнического и конфессионального. Отсюда 
следует, что российские власти употребля-
ли термин «татары» в качестве этнонима 
для обозначения носителя чуждой для них 
веры, языка, обычаев, ментальности, что 
явилось и отражением реальной картины 
восприятия правительством мусульманских 
народов Российской империи. 

Российские власти, обещали татарским 
муллам и письмоводителям «по мере вер-
ности и тщания» их службы, систему льгот 
и привилегий. В принципе это был взаимо-
выгодный процесс, так как интерес татар 
к службе в Казахской степи диктовался их 
внутриполитическим положением: они не 
могли рассчитывать на столь же успешную 
и быструю карьеру и благосостояние в цент-
ральных губерниях Российской империи. 

Деятельность татарских мулл и письмо-
водителей в Казахской степи в первой поло-
вине ХIХ в. позволяет выявить интересные 
особенности, проследить общие закономер-
ности с теорией «мобильных диаспор». Суть 
этой теории сводится к тому, что правитель-
ства почти всех полиэтничных империй 
проявляли склонность к сотрудничеству с 
этническими диаспорами, которые специа-
лизировались на своих территориях прожи-
вания на выполнении нужных и важных для 
этих государств функций. Наличие комму-
никативных связей, знание казахского языка 
позволяли представителям татарского наро-
да выступать посредниками при проведении 
в Степи различных инноваций, а также в тех 
сферах, в которых не могла проявить себя  
доминирующая этническая группа. Не слу-
чайно А.Добросмыслов писал, что татары и 
мечети явились тем мостом, «через который 
предварительно должны были пройти кир-
гизы (казахи. – Г.С.) для сближения с рус-
скими». Позже, оценивая результаты этой 
политики, он отметил, что татары сделали в 
Казахской степи то, что не смогли внедрить 
русские [Добросмыслов, 1912, с.173]. 

Татарские толмачи и переводчики под-
черкивали в своих прошениях, что не раз 
«подвергали свою жизнь опасности» при 
выручке пленных из Казахской степи, во 
время переговоров с восставшими казахами 
и представителями казахской элиты. С дру-
гой стороны, татарские переводчики своей 
службой являли в сознании единоверцев – 
казахов – образ чиновника, находящегося на 
российской службе, пользующегося влияни-
ем и уважением как у своих соплеменников, 
так и у власти. Татары, находясь в постоян-
ном и тесном взаимодействии с казахами, 
способствовали постепенному изм енению 
некоторых ценностных ориентаций и пове-
денческих стереотипов представителей ка-
захской элиты. 

§ 2. Влияние татар на развитие земледелия у казахского 
населения и политика российской власти

Гульмира Султангалиева

Кочевой быт казахов противоречил пред-
ставлениям российской власти о «цивилиза-
ции», поэтому перевод их к оседлому образу 

жизни был нацелен на решение двух задач: 
сохранение порядка и развитие земледельче-
ской культуры у кочевников. Законодатель-



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...358

ные акты и распоряжения правительства 
первой половины ХIХ в. свидетельствовали 
о сохранении политики поощрения перехода 
казахов Младшего и Среднего жузов к осед-
лости. С середины 30-х гг. ХIХ в. политика 
центральной и местных властей по перево-
ду кочевников к оседлости и земледелию 
изменилась, что выразилось в трансформа-
ции взглядов оренбургской администрации 
на казахов, как будущих оседлых жителей 
империи. Линию «торможения оседания 
казахов» предложил оренбургский военный 
губернатор П.П.Сухтелен (1830–1833 гг.), а 
претворять ее в жизнь начал его преемник 
В.А.Перовский (1833–1842 и 1851–1857 гг.) 
[ГАОО, ф.6, оп.6, д.14017/1, л.8–8об.]. 

Отметим, что политика ограничения раз-
вития земледелия касалась только казахов 
Младшего жуза. Сибирская администра-
ция в это время поощряла казахов Средне-
го жуза, занявшихся хлебопашеством (наг-
раждала кафтанами, золотыми перстнями 
медалями и т.д.). По мнению историка 
Н.Г.Апполовой, это было связано не только 
с внутренним состоянием жузов, но и с тем, 
что основные мероприятия правительства, 
направленные на продвижение в Среднюю 
Азию, проводились по Оренбургской ли-
нии, поэтому важно было освоить тот ре-
гион Казахской степи, который прилегал к 
этой части пограничной линии [Апполова, 
1960, с.210–211].

Представляют интерес хранящиеся в 
фон дах центральных архивов Казахстана 

прошения казахских сул-
танов и старшин Среднего 
жуза в адрес региональ-
ной ад ми нистрации «о 
пригла шении татар» как 
пред ставителей оседло-
земледель че ской куль-
туры; они должны были 
привить кочевому казах-
скому населению навыки 
хлебопашества и оседлой 
жизни [ЦГА РК, ф.338, 
оп.1, д.396, л.155–156].

По сути, татары должны были предста-
вить казахам наглядный пример мирного 
приобщения к оседлости. Не случайно мис-
сионер Н.И.Ильминский отмечал, что если 
казах «решается усвоить удобство оседлой 
жизни, то он всегда усваивает быт не рус-
ский, а татарский, реже среднеазиатский» 
[Ильминский, 1891, с.166]. Так, письмово-
дитель А.Байкеев, состоявший на службе у 
управляющего рода кете, в своем донесе-
нии от 1832 г. Оренбургской пограничной 
комиссии писал, что, «кроме производства 
письменных дел», он старался «содейство-
вать улучшению быта этого кочующего 
племени», а именно «научил заготавливать 
на зиму в значительных пропорциях сено», 
внушал казахам преимущества оседлой жиз-
ни, «устроив на берегу Каспийского моря, в 
120 км от Астрахани при р.Кеневской, дом 
из сырого кирпича со всеми хозяйственными 
помещениями», о результате по его примеру 
было «устроено 135 точно таких же домов»; 
помимо хозяйственных вопросов, старался 
«убеждениями и советами сблизить их с рус-
скими», познакомив с законами Российской 
империи [РГИА, ф.1291, оп.82, д.4, л.1–3].

Несмотря на решение администрации от 
1826 г. о запрещении татарам поселяться на 
территории внешних округов Омской обл. 
казахское население поднимало вопрос о 
«полезности» совместного проживания та-
тар и казахов [ЦГА РК, ф.338, оп.1, д.834, 
л.1–58].

Внутреннее убранство 
казахской юрты. 
Фото нач. XIX в.



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 359

Примечательно, что группа татарских 
мещан и крестьян из Казанской губ. по 
приглашению казахов с 1833 г. проживала 
в Караульской вол. Кокчетавского внешне-
го округа при оз.Имантаевском, построила 
здесь дома и завела хозяйство, показывала 
казахам примеры «хлебопашества» и все, 
что необходимо сельскому оседлому хо-
зяйству. В 1840 г. эти семьи (89 душ об.п.) 
обратились с ходатайством о поселении на 
этой территории на законных основаниях, 
считая, что их деятельность соответствует 
целям правительства по приобщению каза-
хов к земледелию и обучению их татарской 
грамоте [ЦГА РК, ф.374, оп.1, д.688, л.2–3].

Сбор в 1840 г. сведений об азиатцах, про-
живавших в Степи, столкнул региональную 
администрацию с таким явлением, как «та-
тарские дети», или чала-казахи23, т.е. рож-
денные от татарина и казашки или казаха и 
татарки. Большинство из них были потом-
ками первых выходцев из татар, поселив-
шихся в Степи. Еще до открытия внешних 
округов они с дозволения султанов или ха-
нов проживали в Степи, где оставались до 
глубокой старости, здесь отдавали своих до-
черей в замужество, создавали новые семьи 
и династии. Теперь перед русской властью 
встал вопрос: отправить их вновь в россий-
ские губернии или оставить в Степи?

Проблема «татарских детей» обсуж далась 
на заседании Совета Омского По гра ничного 
управления в 1846 г. Семей ча ла-казахов, 
родившихся в Степи, оказалось более 465. 
Из них в Аягузском округе – 155 семейств; 
в Кокбектинском – 167; в Баян-аульском – 7; 
в Каркаралинском – 40; в Акмолинском – 9; 
в Кокчетаском – 3; в Кокбектинском – 166. 
Их основными занятиями были – торговля 
азиатскими товарами и хлебопашество. Все 
они пожелали причислиться в свои округа 
на положении казахов, т.е. выполнять все 
повинности казахского народа, а именно – 
платить ясак в государственную казну [ЦГА 
РК, ф.374, оп.1, д.613, л.190–192].

В Аягузском округе в середине XIX в. 
чала-казахи основали деревни Мечеть и Бу-
конь, входившие в начале ХХ в. в состав Ку-

23 К чала-казахам (шалаказахам) относились и 
дети, рожденные от брака казахов с кыргызками, 
калмычками или купца-сарта с казашкой [см.: Жа-
наев, 2010, с.272–305].

лужунской вол. Усть-Каменогорского у. По 
свидетельству современников, в начале ХХ 
в. они, несмотря на частые браки с казахами, 
«…вполне сохранили татарский тип. Дома, 
обстановка, одежда, обычаи, язык – все та-
тарское» [Коншин, 1898, с.45–46; Жанаев, 
2010, с.293].

Одним из доказательств влияния татар 
на казахов в процессе их перехода к осед-
лой жизни служит письмо Джангир-хана от 
1842 г., в котором он отменил запрет казахам 
вступать в брак с башкирками и татарками. 
Он объяснил это тем, что указ от 17 мая 
1747 г. [РГИА, ф.1291, оп.81, д.178, л.1], за-
прещавший башкирам и татарам, как казан-
ским, так и оренбургским, вступать в брач-
ные связи с казахами, был издан тогда, когда 
«наибольшая часть казахов была независи-
ма и кочевала вдали от русских пределов». 
Джангир-хан подчеркивал, что, несмотря 
на это, инерция брачных связей не преры-
валась. Свидетельством тому являлись, по 
его мнению, неоднократные просьбы каза-
хов об отмене указа от 1747 г., и действия 
хана Букея, который «покровительствовал 
брачным союзам казахов с оседлыми жите-
лями магометанского закона, в особенности 
с живущими в Астраханской губернии кунд-
ровскими татарами, отчего в таковых сою-
зах с ними находятся некоторые султаны и 
почетнейшие казахи». Джангир-хан считал, 
что допущение брака между казахами и 
оседлыми единоверцами скрепило бы «свя-
зи первых с русскими» и усилило бы при-
вязанность казахов к земле, так как каждый 
казах, имеющий жену-татарку, привыкшую 
к оседлости, «будет сам заводить постоян-
ное зимовье и строить для этого дом, в коем 
жена его может распоряжаться хозяйством» 
[ЦГА РК, ф.4, оп.1, д.2236, л.2–3].

Однако Оренбургская пограничная ко-
миссия в 1842 г. вновь подтвердила дей-
ствие указа 1747 г., мотивируя это тем, что 
татары «могут легко скрываться от рекрут-
ства у родственников в степи, которые, 
стараясь скрывать их, будут подвергаться 
ответственности вместе с начальством их» 
[ЦГА РК, ф.4, оп.1, д.2236, л.4об.]. Указ дей-
ствовал в течение столетия и был отменен 
только в 1846 г. как «мера уже излишняя» 
[ГАОО, ф.6, оп.10, д.5280, л.1].



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...360

Таким образом, вопреки существующему 
в исторической литературе мнению о том, 
что казахское население приобщалось к 
хле бопашеству русским крестьянством, ар-
хивные документы, относящиеся к первой 
половине ХIХ в., свидетельствуют о важной 
роли на этом поприще татар.

Исходя из этого, необходимо четко опре-
делить два важных момента. Во-первых, 
поволжские татары как представители осед-
ло-земледельческой культуры первыми 
про демонстрировали казахам возможность 
пос тепенного приобщения к оседлости и за-
нятия хлебопашеством посредством подачи 
наглядного примера. Это был путь мирного 
взаимообщения народов, принадлежавших к 
одной эт нолингвистической группе (кыпчак-

ская подгруппа тюркских языков) и одной 
конфессиональной системе (ислам суннит-
ского толка). В то же время массовое пере-
селение русского крестьянства в Казахстан 
(конец ХIХ – начало ХХ в.) было связано с 
изъятием и расхищением казахских земель. 
Во-вторых, татары Волго-Уральского регио-
на в первой половине ХIХ в., в процессе по-
литической интеграции казахских земель в 
состав Российской империи, были востребо-
ваны как этнос, выполнявший посредниче-
ские функции. Региональные и центральные 
власти считали, что татары могли способ-
ствовать приобщению казахов-кочевников 
к более, в их представлении, высокой (осед-
лой) культуре, что позволило бы сделать их 
«более мирными и управляемыми».

§ 3. Вклад татарских cлужащих в изучение истории 
и культуры народов Казахстана и Средней Азии

Виль Галиев, Гульмира Султангалиева

Татарские служащие, будучи чиновни-
ками региональных администраций (Орен-
бургской пограничной комиссии, Оренбург-
ской губернской канцелярии, а с 20-х гг. 
ХIХ в. Омского областного управления и 
Западно-Сибирской губернской канцеля-
рии), вели служебные дневники, «путевые 
журналы», писали донесения и рапорты, 
в которых отмечали особенности истории 
и культуры казахского народа. Знание ими 
казахского языка, культуры и быта казахов, 
продолжительные командировки (от года 
и более) способствовали более качествен-
ному и тщательному сбору различных све-
дений о Казахской степи, включая имена 
и генеалогию представителей казахской 
элиты, торговые маршруты, расположение 
зимних и летних кочевий, нормы обычного 
права, особенности взаимодействия казахов 
с соседними народами и т.д. Сведения эти 
ценны тем, что они составлены очевидцами 
событий, происходивших в Казахской степи 
в ХVIII–ХIХ вв. К тому же, личные отноше-
ния, установленные татарскими служащи-
ми с представителями казахской элиты (ха-
нами, султанами, биями, старшинами), и их 
собственные наблюдения повышают значи-
мость указанных материалов. Эти докумен-
ты внесли определенный вклад в накопление 

историко-этнографического материала по 
истории казахского народа XVIII–XIX вв. С 
другой стороны, на основании их донесений 
и рекомендаций региональные власти разра-
батывали дальнейшие направления полити-
ки по расширению транзитной торговли, по 
выработке административно-политических 
мероприятий и изменению социальной жиз-
ни кочевого казахского общества и т.д.

Во время поездок по Степи татарские 
служащие собирали этнографические ма-
териалы о быте кочевников, проводили 
опросы биев, старшин о нормах обычного 
права, регулировавших имущественные и 
семейно-брачные отношения казахов. Этого 
требовал и их статус чиновника региональ-
ной администрации. Так, в параграфе 64 
«Положения об управлении Оренбургски-
ми киргизами» от 14 июля 1844 г. указано, 
что чиновник обязан «собрать и привести в 
порядок киргизские (казахские. – В.Г., Г.С.) 
обычаи, имеющие в орде силу закона». Для 
российской власти представленные татар-
скими служащими сведения имели важное 
значение: с их помощью можно было вы-
яснить, как происходил процесс адаптации 
новых административных реформ и россий-
ского судопроизводства в Степи в 20–40-х 
гг. ХIХ в., выявить степень влияния норм 



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 361

обычного права на жизнь казахского кочево-
го общества.

На основании донесений чиновников 
был разработан «особый свод для руко-
водства при производстве тех дел, которые 
должны разбираться и судиться на основа-
нии сих народных обычаев» [ПСЗ-2, т.XIX, 
№17988]. В представленных татарскими 
переводчиками материалах отражено пони-
мание ими правовых норм, регулировавших 
жизнь и быт казахов-кочевников. Наиболее 
ценная информация о нормах обычного пра-
ва казахов содержалась в материалах, соб-
ранных татарскими толмачами Оренбург-
ской пограничной комиссии М.-Ш.Аитов ым 
и Салихом Бигловым. 

М.-Ш.Аитов полагал, что преступле-
ния, «кои по закону должны бы разбираться 
и судиться в степи по народным обычаям, 
невозможно определить», ибо существует 
тонкая грань между делами, которые «под-
лежали бы общим законам империи и на-
родным обычаям». Примером этого, по его 
мнению, являлась барымта24. Он считал 
«полезным исходатайствовать о смягчении 
меры наказания за барымту, которая строго-
стью наказания обвиненным в оной не пре-
кращается, но усиливается взысканием куна 
за осужденных и сосланных» [Материалы, 
1998, с.97–104]. Мнение М.-Ш.Аитова от-
носительно норм обычного права казахов 
во многом совпадало со взглядами извест-
ного казахского просветителя Ч.Валиханова 
(1835–1865) [Валиханов, 1985, с.77–104].

Объяснение термина «барымта» и ме-
ханизма ее функционирования в кочевом 
обществе должно было иметь важное зна-
чение для российских властей, которые не 
имели понятия об этом атрибуте кочевой 
жизни.

В 1846 г. подробную записку о нормах 
обычного права казахов представил и кол-
лежский секретарь Оренбургской погранич-
ной комиссии С.Биглов. В ней представлены 
сведения о суде биев, перечень наказаний, 
выносимых биями. Ценность его работы со-
стоит в том, что в нее включены имена наи-
более известных «своим умом и опытом» 

24 Барымта – насильственный угон скота, обыч-
но производимый по решению суда биев с целью 
возмещения убытка или как акт возмездия за гра-
беж, убийство и другие преступления.

казахских биев из родов шомекей, торткара, 
шекты с указанием их летних и зимних ко-
чевок. Кроме того, им были описаны семей-
ные обычаи и обряды казахов, кочующих в 
районе Уральского укрепления [Материалы 
по казахскому, 1998, с.107–112].

Работа татарского переводчика Турке-
стан ского генерал-губернаторства Шаги-
мардана Ибрагимова (1841–1892), посвя-
щен ная барымте, созвучна взглядам М.-Ш.
Аито ва и Ч.Валиханова об этом явлении 
кочевой жизни. В своих работах о нормах 
обычного права казахов он дал объяснение 
термина «барымта». По его мнению, слово 
«барымта» вовсе не означает «грабеж», а 
происходит от слова «бар – есть, барым – 
мое есть, барымта – мне следуемое; то есть 
приставка, образующая имя существитель-
ное, например: балмакта, турмакта, юрмакта 
и т.д.» [Ибрагимов, 1873, с.167]. Этнография 
казахов была для Ш.Ибрагимова предметом 
постоянных интересов, что нашло отраже-
ние в его многочисленных статьях [Ибра-
гимов, 1876, т.III, с.51–63; 1878, с.233–257;  
1872, с.120–152].

Следующим явлением, вызывавшим 
интерес у российской администрации, был 
ушур. Сведения о его распространении в 
казахском обществе представил в 1848 г. 
переводчик Оренбургской пограничной ко-
миссии Абдулкадыр Субханкулов. Он дал 
определение термина «ушур» (налог в фор-
ме десятой части урожая) и отметил, что 
ушур был развит только у казахов, кочую-
щих вдоль течения р.Сырдарья [ЦГА РК, 
ф.4, oп.1, д.3516, л.2–3об.]. 

Татарские служащие собирали разно-
образный этнографический материал о ка-
захах, в частности об обрядах сватовства,  
погребения умерших, поминок и т.д. Так, 
хорошее знание М.-Ш.Аитовым обычаев 
казахов и, возможно, некоторая идеализация 
кочевого общества проявились в собранном 
им материале об обрядах, выполняемых 
казахами при перекочевках и погребении 
умерших [ГАОО, ф.167, оп.1, д.24, л.27об.].

Переводчик Мендияр Бекчурин (1780–
1821) был знатоком материальной и духов-
ной культуры казахского народа [Масанов, 
1966, с.77–78; Библиографический словарь, 
1974, с.120]. Известна в его записи (1817 г.) 
казахская легенда «Барса-Кельмес» [Санкт-
Петербургские ведомости, 1839, № 17].



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...362

Сбору татарскими служащими этно-
графического материала о ка захах способ-
ствовало и их сотрудничество с научными 
обществами, в частности с Русским геогра-
фическим обществом (РГО). Искандер Ба-
тыршин (1819 г.р.), будучи корреспондентом 
РГО, в 1850 г. написал статью «Замечания 
о характеристических отличиях тюркских 
наречий в Оренбургском крае», которую ре-
цензировал А.К.Казем-Бек. РГО выслало 
ему этнографическую программу и предло-
жило заняться сбором сведений о культуре и 
быте казахского и башкирского народов [Ма-
санов, 1966, с.136]. Символично, что одним 
из учредителей Оренбургского отдела РГО 
(1867 г.) был его брат Сулейман Батыршин 
(1821 г.р.). В 1870 г. С.Батыршин редактиро-
вал и исправлял в Оренбургском отделе РГО 
работу И.В.Покровского «Сборник башкир-
ских и татарских песен, в подлиннике пред-
ставленный в отдел действительным членом 
И.В.Покровским». Скупой на похвалу восто-
ковед В.В.Григорьев писал, что он «принад-
лежит к лучшим знатокам восточных языков 
в здешнем краю» [цит. по.: Веселовский, 
1887, с.35].

Файзулла Ногаев, служивший на Сырда-
рьинской линии, сотрудничал с историком 
В.В.Вельяминовым-Зерновым [Юдин, 1912, 
с.78–79], во время экспедиций в Семиречье 
сопровождал П.П.Семенова-Тянь-Шанского 
и Ч.Валиханова. 

Толмачи и переводчики бывали на ки-
тайской границе, узнавали о положении 
в соседних регионах и представляли эту 

информацию своему на-
чальству [ЦГА РК, ф.374, 
оп.1, д.166, л.9–9об.]. 
Примером может служить 
сообщение от 1825 г. Му-
сагата Муминова (пись-
моводителя Сюка Аблай-
ханова) о положении в 
Китае [ЦГА РК, ф.338, 
оп.1, д.637, л.1–24.]. 

Татарские служащие 
внесли определенный 
вклад в историко-куль-
турное изучение татар-
скими служащими не 
только Казахской степи, 
но и сопредельных сред-

неазиатских ханств [Галиев, 1994, с.24–25]. 
В 1780–1781 гг. Мендияр Бекчу рин совер-
шил путешествие из Оренбурга в Бухару – в 
составе  первого русского посольства, про-
шедшего через Кызылкумы. Результаты по-
ездки он изложил в пространном сочинении 
«Журнал, учиненный с описанием из дер-
жанных коллежским регистратором и пере-
водчиком Мендияром Бекчуриным во время 
путешествия по порученной ему секретной 
экспедиции в Бухарию по возвращению в 
Оренбург, записок лежащему по тракту» 
[Бекчурин, 1916]. Он впервые сообщил, 
«что сток по Жанадарье» (рукав Сырдарьи) 
отсутствует, «а русло ее занесено песком». 
Заслугой М.Бекчурина является первая в 
российских публикациях попытка класси-
фикации форм песчаного рельефа.

Татарские служащие внесли важный 
вклад в изучение маршрутов, связывавших 
Оренбург со среднеазиатскими ханствами. 
Известна работа татарского переводчика 
Мирсалиха Бекчурина (1820–1903) «О сос-
тоянии нашей среднеазиатской торговли», 
в которой он, в частности, отмечал: «С отк-
рытием для нас более тесных и близких от-
ношений в Средней Азии она по справедли-
вости была сочтена нами наивыгоднейшим 
рынком для сбыта наших произведений. 
Сильно возбужденные надежды на большие 
выгоды от торговых предприятий в эту стра-
ну, сначала если не вполне все были удов-
летворены, то, по крайней мере, ни одна не 
была обманута, хотя до нас и доходили не-
редко слухи о колебании цен». Он составил 

Мечеть Ахмеда Ясави: общий вид. Фото Ф.Ордэ. 1880 г.



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 363

описание мечети Ахмеда Ясави25 [Бекчурин, 
1866, с.209–217; 1872].

Для освещения истории Казахстана и 
Средней Азии определенный интерес пред-
ставляет «Записка младшего переводчика 
Оренбургской Пограничной комиссии Ис-
кандера Батыршина о Хивинском ханстве и 
хане присырдарьинских казахов Ермухам-
меде (Иликее) Касымове», составленная 
примерно в марте 1852 г. В данном докумен-
те приведен ряд исторических сведений: о 
сложных взаимоотношениях казахских сул-
танов с хивинским ханом Мухаммадамином, 
о возможном маршруте прохода регулярных 
российских войск из Аральского укрепле-
ния в Хиву, о топонимике присырдарьин-
ского региона и т.д. [История Казахстана в 
русских источниках, 2007, с.315–316]. 

Чиновник администрации Туркестанского 
генерал-губернаторства Ш.Ибрагимов стал 
основателем первой в России тюрко язычной 
газеты «Туркестон вилоятининг газети» 
(«Газета Туркестанской области») – прило-
жения к газете «Туркестанские ведомости» и 
до 1878 г. был ее бессменным редактором26, 
в ней он публиковал статьи по этнографии и 
фольклору народов Средней Азии. 

Важным направлением деятельности та-
тарских переводчиков была подготовка, а 
также издание учебных пособий и слова-
рей для тюрко язычных народов реги она. 
Мендияр Бекчурин одним из первых среди 
татарских переводчиков составил «Сло-
варь-разговорник русско-казахско-пер сид-
ско-бухарско-татарского языков» (1774 г.). 

25 В 1904 г. появились статьи П.Н.Ахмерова 
«Описание печати Ахмеда Ясави» и «Надписи ме-
чети Ахмеда Ясави» [Ахмеров, 1896, вып. VI]. В 
1899 г. один из владельцев ташкентского «Торго-
вого дома братьев Яушевых» Мухаммад-Шариф 
Яушев израсходовал 82 тыс. руб. на ремонт мавзо-
лея [Казахстанская правда, 2006, 4 апр.].

26 В 1881 г. Ш.Ибрагимов возглавил русское по-
сольство в Бухаре. Уволился со службы в 1882 г. 
[Лунин, 1966, с.41].

Чиновник Оренбургской пограничной 
комиссии Салих Кукляшев был автором не-
скольких учебных пособий по татарскому и 
персидскому языкам [Кукляшев, 1862, с.106; 
Библиографический словарь, 1974, с.201]. 
По образцу его «Татарской хрестоматии» 
(1859) И.Алтынсариным, инспектором ка-
захских школ Тургайской обл. и педагогом, 
была составлена «Киргизская хрестома-
тия». Мирсалих Бекчурин [Библиографи-
ческий словарь, 1974, с.121], будучи препо-
давателем персидского и арабского языков 
Азиатского отделения Неплюевского ка-
детского корпуса, написал «Начальное ру-
ководство» к изучению арабского, персид-
ского и татарского языков [Бекчурин, 1859]. 

Таким образом, татарские переводчики, 
помимо составления донесений официаль-
ного характера (для местной администра-
ции), активно собирали сведения о пов-
седневной культуре, традициях и обычаях 
казахского народа, являлись популяриза-
торами исторических знаний о казахском 
кочевом обществе и о Средней Азии. Они 
сотрудничали с научными обществами, в 
частности с Русским географическим обще-
ством (Оренбургским, Западно-Сибирским, 
Туркестанским отделениями), ОИАЭ при 
Казанском университете, Вольным эконо-
мическим обществом и т.д. Это были кон-
такты представителей первой генерации 
казахской и татарской интеллигенции, за-
ложившие основы развития общественно-
политической мысли родственных народов 
начала ХХ в. 

§ 4. Участие татар Поволжья и Приуралья в военных кампаниях 

Ильшат Файзрахманов

Участие татар в военных кампаниях 
России было обусловлено их сословным 
статусом и возложенной на них государ-

ственной повинностью по исполнению во-
инской службы. С эпохи Петра I и до 1874 г. 
ясачные, податные группы татарского на-
селения исполняли тяжелую рекрутскую 
повинность. С 1793 г. срок службы в армии 
составлял 25 лет, с 1834 г. – 20 лет. Рекрут-
ские наборы назначались по мере необхо-
димости. В обычные годы в рекруты наби-
ралось 5–7 чел. из 1 тыс., усиленный набор 
означал увеличение числа рекрутов до 7–10 
чел., чрезвычайный – до 70 чел. из 1 тыс. 
Усиленный и чрезвычайные наборы про-



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...364

изводились накануне и в период военных 
кампаний. Так, в 1812 г. было произведено 
сразу три набора: 82-й (по 4 рекрута из 1 
тыс. ревизских душ), 83-й (по 20 из 1 тыс.), 
84-й (по 16 из 1 тыс.) [ПСЗ-1, т.32, №25198], 
в годы Крымской войны – до 70 из 1 тыс. 
[БСЭ, т.48, 1941, с.561–562].

При формировании частей в ряде случаев 
учитывался конфессиональный фактор. Так, 
в период Кавказской войны (с 1833 г.) стал 
правилом запрет на распределение рекру тов-
мусульман в Отдельный кавказский кор пус, 
а осужденных за правонарушения татар  из 
Казанской, Симбирской и Оренбургской гу-
берний вместо ссылки на каторжную рабо-
ту в Сибирь отправляли в крепостные аре-
стантские роты, находящиеся в Финляндии 
[Свод военных, 1838, ч.2, кн.1, ст.271, 272, 
288]. До 1874 г. многих рекрутов-мусульман 
определяли в артиллерийские войска, руко-
водствуясь их «татарско-арабскою грамот-
ностию» [Риттих, 1875, с.64]. 

В регулярных войсках нижние чины из 
татар фактически растворялись в массе рус-
ских солдат. Статистические данные Воен-
ного министерства за 1868–1873 гг. свиде-
тельствуют о том, что в общей массе рекрутов 
мусульмане составляли в среднем 2,4%, или 
ежегодно рекрутировалось в среднем по 2,6 
тыс. чел. [Загидуллин, 2006, с.16]. 

В 1869 г. среди нижних чинов в сухо-
путных войсках мусульмане составляли 
1,64%, на морском флоте служило 164 чел. 
(0,8%) [Военно-статистический сборник, 
вып.4, с.88, 89, 206, 207]. В 1875–1893 гг. в 
среднем ежегодно на военную службу при-
влекалось 8125 татар, что составляло 3,7% 
от общего числа новобранцев. В 1904 г. нес-
ли военную службу около 30 тыс. нижних 
чинов-мусульман, из них более половины 
служили в западных губерниях27. Имелось 
45 поселений, в гарнизонах которых слу-
жило более 100 нижних чинов-мусульман 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.1064, л.127, 129]. Это 
обстоятельство, несомненно, облегчало 

27 В Санкт-Петербургском и Финляндском во-
енных округах служили по 150 военнослужащих-
мусульман, в Одесском, Казанском, Сибирском, 
Приамурском – около 1 тыс., в Туркестанском и 
Кавказском – по 1,5 тыс., в Московском – около 2 
тыс., в Киевском – около 3 тыс., в Виленском – око-
ло 8 тыс., в Варшавском – около 9 тыс. чел. 

несение мусульманами службы в русско-
христианской среде.

Среди мусульман офицерами были в 
основном представители кавказских наро-
дов и литовско-польские татары. В 1869 г. 
мусульмане представляли 1,13% рос сий-
ского офицерского корпуса [Военно-статис-
тический сборник, вып.4, с.86–87]. В 1904 г. 
на службе в российской армии состояло 275 
офицеров-мусульман [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.1064, л.127].

Участие татар Среднего Поволжья и 
Приуралья в русско-французской войне 
1812–1814 гг. носило разнообразный и ак-
тивный характер. Они принимали участие 
во всех основных сражениях Отечествен-
ной войны 1812 г. и в заграничных походах 
1813–1814 гг., внесли свой вклад в обще-
российскую победу. Самая большая группа 
татар участвовала в боевых действиях в со-
ставе российской регулярной армии в каче-
стве нижних воинских чинов.

В сентябре 1812 г. в Казанской губ. на-
чалось формирование ополчения, комплек-
тование которого император поручил поме-
щикам из числа крепостных крестьян (4 чел. 
со 100 душ). Государственные крестьяне не 
попали под действие этого закона, поэтому 
ополчение из губерний Волго-Уральского 
региона сос тояло, главным образом, из 
русских крепостных крестьян. В отличие 
от других российских регионов, которые 
входили в округа ополчения, в Казанской и 
Вятской губерниях основная масса крестьян 
– 758998 чел. – была приписана к казне и не 
подлежала призыву в ополчение. В поме-
щичьем владении было наименьшее число 
крепостных крестьян: 89929 и 10811 чел. 
соответственно, поэтому вятские ратники 
вошли в состав Казанского ополчения [На-
родное ополчение, 1962, с.18]. В этих губер-
ниях, кроме крепостных крестьян, в ополче-
ние шли представители податных  городских 
сословий (мещане и ремесленники) разных 
национальностей, в т.ч. из татар28.

В Казань из Москвы и Смоленска стека-
лось большое количество беженцев, достиг-
шее осенью 1812 г. 30 тыс. чел. – это больше, 

28 Так, мещанка Нигабидуллина, отдав в опол-
чение старшего сына, пришла в Татарскую ратушу 
Казани просить «добро», чтобы добровольно взяли 
и младшего [Городчанинов, 2002].



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 365

чем само население Казани на тот период. 
Благоустройство беженцев взяли на себя ка-
занские монастыри и простые горожане. Ка-
занский губернатор Б.А.Мансуров был со-
вершенно прав, написав в одном из отчетов 
про покинувших родные места людей, что 
все они «нашли в Казани самый радушный 
прием и совершенное спокойствие».

С началом войны начался сбор пожертво-
ваний в пользу армии, ополчения и постра-
давших от войны. Например, не считая дру-
гих податей и затрат, уже 15 августа 1812 г. 
башкиры, тептяри и мещеряки пожертвовали 
в пользу армии 500 тыс. руб. [Матвиевский, 
1962, с.118]. Это намного больше общей 
суммы пожертвований, собранной по всей 
Казанской губ. (346 тыс. руб.). Много золо-
тых и серебряных украшений было пожерт-
вовано частными лицами, при этом среди 
серебряных изделий было много нагрудных 
украшений татарок. Сбор средств на нужды 
армии носил добровольно-обязательный ха-
рактер. К 3 июля 1812 г. с татарской общи-
ны г.Казани было собрано денежных средств 
«на устроение» 2-го Костромского пехотного 
полка 4100 руб. 21 августа 1812 г. с купцов 
всех трех гильдий, подведомственных Та-
тарской городовой ратуше, было предписано 
собрать 8360 руб. (из них к осени 1813 г. не 
взысканной оставалась сумма в размере 635 
руб. 10 коп.). Цифра была немалой, если при-
нять во внимание, что все русское мещанское 
сословие собрало пожертвований в налич-
ных деньгах около 10 тыс. руб. [Валиуллин, 
2009, с.10–12]. К началу войны с Францией 
большинство гильдейского купечества отбы-
ло по коммерческим делам на Макарьевскую 
ярмарку. Здесь развернулся сбор средств в 
поддержку нижегородского ополчения. В 
толстых томах, содержащих списки жерт-
вователей, оставили свои подписи купцы со 
всех уголков страны: и русские, и татары29.

29 Например, среди них имеются расписки казан-
ского 1-й гильдии купца Мусы Апанаева (520 руб.), 
малмыжского 1-й гильдии купца Мусы Абдуллова 
Утямышева (500 руб.), арских 2-й гильдии купцов 
Мухаммад-Рахима Мамешева, Муртазы Абурнаева, 
Абдулкарима Бакарова (по 100 руб.) и др. Только с 
Татарского Мыльного ряда Макарьевской ярмарки 
8 августа 1812 г. под руководством казанского 1-й 
1-й гильдии купца Мусы Апанаева было собрано 
с казанских купцов, как татар, так и русских, 5690 
руб. Всего во время торгов на Макарьевской ярмар-

Часть татар принимала участие в бое-
вых действиях в составе иррегулярных во-
инских формирований. Полки, состоявшие 
из сословных групп башкир, мещеряков, 
тептярей и татар-казаков, действовали про-
тив французов в составе нескольких армий 
(генералов П.И.Багратиона, А.И.Тормасова, 
М.Б.Барклая-де-Толли). Здесь выделялись 
три группы воинских фор мирований: Баш-
киро-мещерякское вой ско, Оренбургское 
ка зачье войско, Тептярские казачьи полки 
[Рахимов, 2008, с.51–52].

К началу войны на западной границе на-
ходились 1-й и 2-й Башкирские конные пол-
ки, а также 1-й Тептярский, 1-й и 2-й Ураль-
ские казачьи полки, 1-й и 2-й Оренбургские 
казачьи полки.

На основании предписания от 25 июля 
1812 г. были сформированы 3-й, 4-й, 5-й 
 Башкирские полки. В июле того же года с 
предложением об организации дополни-
тельных конных полков выступил войско-
вой атаман Оренбургского казачьего войска 
полковник В.А.Углецкий. По его мнению, 
в Оренбургском крае на 1811 г. проживало 
129209 башкир и 19800 мещеряков (душ 
м.п.). Народы эти, кроме содержания кор-
донной стражи по Оренбургской линии, 
никаких государственных повинностей не 
отправляли, были весьма способны к каза-
чьей службе, могли бы «без отягощения» 
поставить от 10 до 30 и более конных пол-
ков. Предложения В.А.Углецкого были одо-
брены Александ ром I, и ему было поручено 
формирование новых полков. В августе-
сентябре 1812 г. были сформированы 1-й 
и 2-й Мещерякские и еще 15 Башкирских 
полков (6-й – 20-й). Штат каждого полка со-
стоял из 530 чел. (500 рядовых, начальник 
полка, старшина, 5 есаулов, 5 сотников, 5 
хорунжих, 10 пятидесятников, квартирмей-
стер, писарь и мулла) [Усманов, 1964, с.56].

Значительные группы предков современ-
ных татар были в составе башкирских пол-
ков. Так, 5-й Башкирский полк был сфор-
мирован из мусульман 10–12-го кантонов 
(Мен зелинский, Бугульминский, Бирский, 
Белебеевский, Бугурусланский уезды), 6-й – 

ке было собрано 72746 руб. Для сравнения: общая 
сумма сбора по Нижегородской губ. в военный пе-
риод составила более 875 тыс. руб. [Сенюткина, 
2006, с.30].



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...366

11-го кантона (Мензелинский у.), 12-й полк 
– 7-го и 12-го кантонов (Стерлитамакский и 
Белебеевский уезды), 13-й – 12-го кантона 
(Бугульминский у.) и т.д. [Усманов, 1964, 
с.74–76; Тагирова, 2011, с.71–73].

Башкирские и мещерякские полки в 
1812–1814 гг. не имели установленного об-
мундирования. Воинам разрешалось носить 
мундир, установленный для казачьих войск. 
Однако большая часть личного состава но-
сила свою национальную одежду, которая 
состояла из кафтана и штанов из плотной 
ткани. Теплой одеждой служили суконные 
чекмени, шубы, тулупы. Вооружение состо-
яло из пики, сабель произвольного образца, 
лука и колчана с двадцатью стрелами. Ру-
жья и пистолеты имелись лишь у небольшо-
го числа башкир и мещеряков.

1-й, 2-й, 4-й, 5-й Башкирские полки были 
задействованы в военной кампании 1812 г. 
и в заграничных походах. 7-й, 8-й, 9-й, 11-й, 
12-й, 13-й, 14-й, 15-й, 16-й Башкирские полки 
и 2-й Мещерякский полк, укомплектованные 
несколько позже, участвовали в заграничных 
походах. 8-й, 12-й, 13-й и 16-й Башкирские 
полки и 2-й Мещерякский полк действовали 
в составе войск, осаждавших хорошо укре-
пленную крепость Глогау. Башкиры и татары 
участвовали и в знаменитой «Битве народов» 
– Лейпцигском сражении, состоявшемся 4–7 
октября 1813 г. [Бекмаханова, 2002, с.5]. 15 
августа 1812 г. 5-й Башкирский полк высту-
пил в поход через города Чистополь, Казань, 
Свияжск, Чебоксары в Нижний Новгород, 
оттуда последовал в г.Полоцк, действовал 
в составе отряда генерал-адъютанта кня-
зя П.М.Волконского в прикрытии Торопца, 
Белого и Сычовки. В ноябре 1812 г. воины 
этого полка в сос таве корпуса графа Витген-
штейна приняли участие в Березинской опе-
рации. 6-й Башкирский полк в 1812 г. охра-
нял дорогу из Санкт-Петербурга в Вологду, 
нес караульную службу в г.Витебск (1813 г.) 
и в г.Борисов (1814 г.). 1-й Мещерякский 
полк в 1812–1814 гг. нес гарнизонную служ-
бу в Москве.

Состав Оренбургского казачьего войска 
был многонациональным. В военных дей-
ствиях против французской армии на тер-
ритории России и в заграничных походах 
в составе Оренбургских казачьих полков, 
наряду с татарами-мусульманами, участво-
вали и нагайбаки – группа крещеных татар, 

которые после возвращения на родину при 
устройстве новых поселков назвали их в 
честь славных побед, Парижем, Берлином, 
Фершампенуазом, Арси, Касселем.

С момента своего создания в конце 
XVIII в. тептярские полки находились по 
статусу между регулярной и иррегулярной 
кавалерией российской армии. К первой его 
приближали наличие обмундирования, уни-
фицированного вооружения, определенный 
срок службы (15 лет). Содержание полка и 
его формирование за счет сословия тептя-
рей и бобылей, униформа, чины, а также сам 
процесс создания определял иррегулярный 
характер службы [Рахимов, 2008, с.188].

На начальном этапе войны 1-й Тептяр-
ский полк в составе 1-й Западной армии 
генерала М.Б.Барклая-де-Толли принимал 
участие в боях под Вильно, в Бородинском 
сражении [Рахимов, 2008, с.54]. В период 
изгнания из страны наполеоновских войск 
1-й Тептярский полк входил в состав опол-
чения I округа, 2-й Тептярский полк – в сос-
тав III округа. В сентябре 1812 г. в составе 
партизанского отряда Дениса Давыдова он 
действовал против неприятеля в окрестно-
стях г.Вязьма и на Новой Смоленской доро-
ге. Д.В.Давыдов рапортовал командованию 
о подвиге конников-татар: «18 числа (сентя-
бря) посланный мной в партию майор Тими-
ров с вверенным ему 1-м Тептярским полком 
атаковал неприятеля, взял 125 чел. в плен и 
одну фуру с артиллерийскими снарядами» 
[Ахметшин, 2006, с.169]. Затем полк воевал 
в составе особого корпуса, составленного из 
ополченцев и иррегулярных войск. Его зада-
чей было нанесение ударов по войскам про-
тивника в Смоленской губ. Многие воины 
были удостоены лестных оценок от коман-
дующих армиями. Например, в боях за Вязь-
му отличился есаул 1-го Тептярского полка 
Сагит Халитов, награжденный орденом св. 
Анны 3-й степени [Бекмаханова, 2002, с.5]. 
За проявленную храбрость под Рославлем 
командир полка майор Тимиров был награж-
ден орденом св. Владимира 4-й степени, 
прапорщик Мунасыпов – орденом св. Анны 
3-й степени, а зауряд-хорунжий Ибрагимов 
был произведен в чин хорунжего [Народное 
ополчение, 1962, с.161, 162].

В январе-мае 1813 г. 1-й Тептярский каза-
чий полк состоял в казачьем отряде корпуса 
генерала от инфантерии М.А.Милорадови-



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 367

ча, действовавшего на тер-
ритории Княжества Вар-
шавского и Саксонского 
королевства. Полк участво-
вал: 27 января – во взятии 
Варшавы; 20 апреля – в бою 
при Гросс-Гершене; 8–9 мая 
– в сражении при Бауцене; 
10 мая – в бою под Рейхен-
бахом, 4–7 октября – в битве при Лейпциге, 
10 октября – в бою при Веймаре, 15 октября 
– в бою при Рамздорфе, 16 октября – при 
Фульде [Поход русской армии, 1964, с.287, 
305–306, 400, 408].

16 октября 1812 г. 2-й Тептярский полк 
прибыл из Оренбургской губ. в Нижний 
Новгород, с декабря 1812 г. по март 1813 г. 
нес гарнизонную службу в г.Полоцк. С ап-
реля по декабрь 1813 г. участвовал в осаде 
и штурме Данцига [Отечественная война, 
2004, с.698].

18 марта 1814 г. 4-й и 5-й Башкирский, 
1-й и 2-й Тептярский полки в составе рос-
сийских войск победоносно вступили в Па-
риж. Их заслуги и подвиги были отмечены 
наградами. Воины этих полков получили 
серебряные медали «За взятие Парижа 19 
марта 1814 г.» и другие знаки отличия. 1-й 
Тептярский полк в мае 1814 г. поступил под 
общее командование генерала от кавалерии 
графа М.И.Платова, выступил в поход из 
Франции в Россию и в конце года прибыл в 
Оренбургскую губ.

Командование верно оценило боевой 
по тенциал тептярских полков, имевших 
большой опыт пограничной службы. Они 
широко привлекались в охране, дозорах, 
разъездах. Тептяри одинаково хорошо уча-
ствовали в перестрелках и в кавалерийских 
атаках. Все это раскрыло высокие боевые 
качества тептярских полков как легкой кава-
лерии, близкой к конным егерям.

Вклад в победу над наполеоновской 
Францией внесли также четыре конных 
полка крымских татар: Симферопольский, 
Перекопский, Евпаторийский и Феодосий-
ский (по штату численный состав каждого 

полка составлял 560 нижних чинов: 10 уряд-
ников и 550 казаков). Перед началом войны 
Симферопольский и Перекопский конные 
полки находились на прусской границе и 
принимали активное участие во всех боях в 
составе корпуса войскового атамана графа 
М.И.Платова при Мире, Романове, Дорого-
буже, Поречье, Духовщине, Рузе, Можай-
ске, в великой Бородинской битве, у Боро-
вицкого перевоза [Муфтийзаде, 1899, с.10] 
и др. На Бородинском поле конно-татарские 
полки приняли участие в рейде корпусов 
М.И.Платова и Ф.П.Уварова по тылам про-
тивника, что сорвало ввод в бой француз-
ской императорской гвардии и предрешило 
исход сражения [Масаев, 1998, с.4]. Отличи-
лись крымско-татарские полки и в загранич-
ных походах русской армии 1813–1814 гг.30

30 Так, Симферопольский конно-татарский 
полк, находясь в составе корпуса генерала от кава-
лерии герцога Александра Виртембергского (Вюр-
тембергского), сражался при Тильзите, Рогниде, 
Бранденбурге и др., и особенно отличился при бло-
каде и взятии Данцига, за что командир полка  Кая 
бей Балатуков был произведен в генерал-майоры  (7 
декабря 1813 г.). Евпаторийский конно-татар ский 
полк в начале 1812 г. был выдвинут в Вилен скую 
губ. и входил в состав Западной армии генера ла 
 от инфантерии П.И.Багратиона. Вначале полк за-
нимал кордоны по р.Неман, затем вошел в состав 
3-й армии генерала от кавалерии А.П.Тормасова. 
Полк участвовал в сражениях с авангардными не-
приятельскими войсками под Житомиром, при Лю-
блине, при изгнании французов из Брест-Литовска, 
при Кобрине (15 июля), Городечне (31 июля), Пру-
жанах, Белостоке, Заблудове, Несвиже, Минске, 
при с.Гредине и Кайданове и др. Евпаторийский 
полк за границей принимал участие во многих сра-
жениях, в частности при Люцене, Кульме, Бауцене, 
под Лейхтенбергом, при Дрездене и под Парижем 
[Муфтийзаде, 1899, с.11].

Наградные медали за участие в 
Отечественной войне 1812 г. и 

за взятие Парижа в 1814 г. 
1812–1826 гг. Серебро, чеканка.



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...368

В 1812 г. в составе российской регулярной 
кавалерии действовал Татарский уланский 
полк, который был сформирован из польско-
литовских мусульман (с 1807 г. назывался 
уланским). В начале войны Татарский улан-
ский полк находился в авангарде 3-й Ре-
зервной армии генерала А.П.Тормасова под 
командованием полковника Кнорринга. Ле-
том 1812 г. полк участвовал в сражениях под 
Кобрином, при д.Городечка в Литве. Встре-
ча Татарского уланского полка с основными 
силами Наполеона произошла в Минской 
губ. близ местечка Березино во время пере-
правы французов через Березину. Легкие и 
неуловимые уланы Татарского полка наноси-
ли «кинжальные» удары по флангам против-
ника и тут же откатывались назад. Татарский 
уланский полк участвовал и в Заграничных 
походах русской армии, находился в авангар-
де правой колонны русских войск под коман-
дованием генерал-адъютанта Винценгероде. 
Боевой путь полка проходил через города 
Калиш, Бауцен. В сражении около селения 
Кульм 18 августа 1813 г. около половины 
людей полка выбыло из строя, после чего во 
всех сражениях он был в резерве [Ахметшин, 
2006, с.140–151].

Также следует отметить литовских та-
тар, участвовавших на стороне Наполеона. 
В 1812 г. в Литве были попытки создания 
кавалерийского полка из литовских татар, 
но удалось сформировать лишь один татар-
ский эскадрон, вошедший в состав гвардии 
наполеоновской армии (по штату 1 майор, 4 
капитана, 7 лейтенантов и су-лейтенантов 
и 110 нижних чинов). Его командиром был 
полковник Мустафа Ахматович. Начавшееся 
отступление из Москвы привело к резкому 
спаду желающих записаться в отряд. 10 де-
кабря 1812 г. во время обороны Вильно эска-
дрон понес большие потери (10 офицеров и 
50 рядовых). В составе французского полка 
гвардии эскадрон бился под Будзишинем (5 
мая), Петеревальде (6 июля), Лейпцигом (30 
октября), а весной 1814 г. – неоднократно 
на территории Франции. В 1815 г. эскадрон 
в составе Самуэля Улана, И.Янушевского, 
А.Ассановича и 60 ря довых с оружием и 
штандартами возвратился на родину, где в 
марте был расформирован [Гришин, 2005, 
с.74–75].

Таким образом, 20 башкирских (из них 
13 были задействованы в боевых действиях), 
два Тептярских и 2-й Мещерякский полки 
(1-й Мещерякский полк в 1812–1814 гг. нес 
гарнизонную службу в Москве) участвовали 
в Заграничных походах 1813–1814 гг. Вме-
сте с уральскими и оренбургскими казаками, 
ставропольскими (крещеными) калмыками 
это была внушительная масса конницы, нахо-
дившейся в рядах российской армии. В этих 
полках служили мусульманские духовные 
лица, которые исполняли богослужение и 
вдохновляли военнослужащих-единоверцев 
на ратные подвиги. В боях за Отечество 
крепла дружба между народами России.

Подвиги татарских солдат в войне про-
тив наполеоновской Франции запечатлены 
в татарских народных песнях «Любизар» и 
«Голубец, молодец» [ТХИ, 1988, б.44, 45]. 
Вклад татар Урало-Волжского региона в по-
беду русской армии также запечатлен в баи-
тах «Рус-француз сугышы бəете» («Баит о 
русско-французской войне»), пронизанных 
идеями патриотизма. Вот отрывок из одно-
го баита (подстрочный перевод) [ТХИ, 1983, 
б.39, 40]:

[...] Французы вступили в город Москва, 
После подхода наших войск они отсту-

пили в степь [...]
Французские кони не слушаются своих 

хозяев,
Башкиры и тептяри бьют французов 

[...]
Шляпа Наполеона была окровавлена,
Когда мы вернулись домой, вся страна 

ликовала [...].
В последующие десятилетия военное 

командование использовало национальные 
иррегулярные части при проведении воен-
ных и карательных кампаний. Несколько 
полков башкир-мещеряков принимали уча-
стие в Русско-турецкой войне 1828–1829 гг. 
В 1831 г. 2-й Тептярский казачий полк был 
направлен на подавление восстания в Поль-
ше, а также нес караульную и полицейскую 
службу на территории Виленской и Мин-
ской губерний. Реорганизованные тептяр-
ские полки: 1-й Оренбургский регулярный 
казачий полк (1835–1841 гг.) и Уфимский 
регулярный казачий полк (1841–1845 гг.) 
в 1840–1842 гг. участвовали в Казахской 
степи в боях с повстанческими отрядами 



Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях 369

Кенесары Касымова и Исета Кутебарова. С 
14 ноября 1839 г. по 22 февраля 1840 г. ди-
визион полка участвовал в Хивинском по-
ходе, в 1843 г. подавлял волнения крестьян 
в Троицком у. Оренбургской губ. В Хивин-
ском походе также участвовали формиро-
вания Уральского и Оренбургского каза-
чьих войск, Башкиро-мещерякского войска 
и части артиллерийских войск [Рахимов, 
2008, с.113]. Полковым муллам, особенно 
в период военных кампаний России против 
мусульманских государств, приходилось ве-
сти активную агитаторскую работу, ломать 
представление о братстве всех мусульман 
мира, напоминать о клятве верности рос-
сийскому монарху и Отечеству. В частно-
сти, во время Хивинского похода 1839 г. и 
Военной экспедиции против Кокандского 
государства 1853 г. в составе кавалерийских 
иррегулярных войск мусульман находилось 
около 10 мулл [Azamatov, 2002, р.744–745].

Силами казаков, башкир и мещеряков 
власти в 1825–1840-х гг. организовали 15 
карательных походов на Казахскую степь. В 
первой половине XIX в. иррегулярные вой-
ска привлекались для подавления в Приура-
лье выступлений народных масс, они также 
несли охрану на Макарьевской и Нижего-
родской ярмарках.

В период Крым ской войны 1853–1856 гг. 
из Ка занской губ. еже годно забирали 1% 
муж чин при зыв но го возраста. 

После по дав ления польского восстания 
1864 г. в Варшаве служило 300 нижних 
чинов мусульман, которые избрали обще-
ственного муллу и муэдзина. По просьбе 
участников военных событий 1863 г. при 
штабе войск Царства Польского в 1865 г. 
была введена должность военного муллы 
[Наганава, 2011, с.202]. 

После Русско-турецкой войны 1877–
1878 гг. участник военной кампании 
 А.Н.Ку ропаткин писал о солдатах непра-
вославного вероисповедания следующее: 
«…и татары, и евреи умели и будут впредь 
уметь так же геройски драться и умирать, 
как и прочие русские солдаты» [Ахун, 1929, 
с.44]. 

В самом начале русско-японской войны 
оренбургский муфтий М.Султанов обратил-
ся в Военное министерство с предложени-
ем: определить призванных в действующую 

армию духовных лиц в те госпитали, сани-
тарные отряды или части войск, где окажет-
ся много солдат-мусульман, для напутствия 
раненых и хоронения умерших по законам 
ислама. Например, в г.Никольско-Уссурийск 
располагались 4 больницы, куда ежедневно 
привозили раненых солдат-мусульман, еже-
месячно хоронили 2–3 умерших от ран [На-
ганава, 2011, с.203]. 

Весной 1904 г. командование разрешило 
назначить при каждом военном госпитале 
по два солдата для исполнения духовных 
«треб» у раненых мусульман. Следующим 
шагом в наметившемся сотрудничестве ду-
ховной и военной властей стало назначение 
в октябре 1904 г. на период войны штатных 
должностей мулл при штабах 1-й, 2-й, 3-й 
Маньчжурских армий и в Приамурском во-
енном округе [РГИА, ф.821, оп.8, д.1064, 
л.71, 75, 100, 108–110]. Благодаря воздей-
ствию военных мулл, солдаты-мусульмане 
не участвовали в беспорядках среди во-

Казак 1-го Тептярского конного казачьего 
полка в Заграничном походе. 1813 г. 
С.С.Петров. Бумага, перо. 2008 г.



Раздел IV. Татары в системе международных отношений России...370

енных, произошедших во Владивостоке в 
1905 г. [Наганава, 2011, с.205]. 

Привлекает внимание боевой путь стар-
шего штурмана броненосца «Севастополь» 
Исхака Ислямова, участвовавшего в 1904 г. 
в семи боевых походах, в обороне Порт-
Артура и в бою с японским флотом в Желтом 
море 28 июля 1904 г. Во второй  половине 
1904 г. он был назначен флагман ским штур-
маном – офицером штаба начальни ка эска-
дры Тихого океана [Ахметшин, 2005]. 

В период Русско-японской войны 1904–
1905 гг., по приблизительным подсчетам, 
было награждено мусульман: офицеров ор-

Лейтенант Исхак Ислямов, ст. штурман 
броненосца «Севастополь». Награжден орденом 

св.Владимира 4-й степени. Фото нач. ХХ в.

Броненосец «Севастополь». 1900-е гг.

денами – 194, нижних чинов знаками отли-
чия военного ордена и медалями – 2390 чел. 
[Императорская, 2006, с.439].

Таким образом, татарские военнослужа-
щие, оставаясь верными своей клятве, вно-
сили посильный вклад в победы россий-
ской армии, участвовали практически во 
всех военных кампаниях. Армейский опыт 
службы давал им преимущество в граждан-
ской жизни: бывшие нижние чины хорошо 
знали русский язык, часть – русскую гра-
моту, поэтому, как правило, успешно тру-
доустраивались, некоторые становились 
торговцами.



Раздел V

Религиозные 
традиции и институты



Раздел V. Религиозные традиции и институты372

ГЛАВА 1
Суфизм как социокультурное явление

§ 1. Суфийские традиции в первой половине XIX в.

Михаэль Кемпер
Суфизм – мистический аспект ислама, 

это эмоциональное сближение с Аллахом 
посредством созерцания, аскетизма и духов-
ных упражнений. Таким образом, суфизм яв-
ляется «внутренним» аспектом ислама, где 
Бог, Его единство, могущество и милосердие 
понимаются не только посредством рацио-
нального изучения богословских текстов, 
написанных теологами и учеными мусуль-
манского права, но и через личное убежде-
ние в Его присутствии в этом мире. Однако 
существует распространенное представле-
ние о суфизме как о самовольной попытке 
найти путь к Богу, следуя только своим вну-
тренним чувствам, не признавая авторитет 
и законы шариата. В случае с Татарстаном 
это представление было бы самым глубоким 
заб луждением по ряду причин.

Во-первых, суфизм – это сложная ис-
ламская дисциплина, где мюрид (адепт) 
обязан внимательно следовать указаниям 
своего шейха или муршида (учителя), где 
теоретически шейх должен иметь полный 
контроль над действиями и упражнения-
ми своего ученика. Таким образом, суфизм 
– это строгая школа мысли и практики, ко-
торая, в первую очередь, учит следовать 
предписаниям учителя. Шейх решает, когда 
ученику можно вступать в тарикат (суфий-
ский путь). В каждой суфийской школе есть 
четкое представление о пути, о том, какие 
этапы он включает, какие инструменты ис-
пользуются для продвижения по нему, и как 
можно установить, достиг ли ученик того 
или иного уровня (часто, анализируя его 
сны и видения). Учитель так же оценивает 
уровень развития мюрида и его готовность 
для дальнейшего продвижения. И только 
учитель может сказать, завершил ли ученик 
свое образование. По окончании обучения 
адепта шейх выдает своему ученику свиде-

тельство – иджазу, которое дает ему право 
быть халифой (заместителем) учителя и 
полноценным шейхом, а также право само-
му обучать мюридов. Это самый важный 
документ в жизни суфия; получив полномо-
чия, халифа становится частью силсилы (ду-
ховной цепочки), которая соединяет его со 
своим шейхом, а также со всеми его учите-
лями – предшественниками, вплоть до про-
рока Мухаммада. Правда, истории известны 
некоторые суфии, которые утверждали, что 
получили свои видения непосредственно от 
Бога или Мухаммада или умерших шейхов 
и святых. Но суфии, не имеющие иджазу, 
были весьма уязвимы для критики со сторо-
ны официальных шейхов. 

Во-вторых, многие суфии действительно 
вступали в конфликт с учеными исламского 
права и с властью. Наиболее известный при-
мер – Мансур аль-Халладж, который в 922 г. 
был публично казнен в Багдаде за фразу «Я 
есть Истина» (т.е. «Я – Бог»), отражающую 
убеждение Халладжа, что он достиг полно-
го единения с Аллахом. Как следствие, Хал-
ладж был обвинен в ереси и в том, что он 
не признает превосходство и общее отличие 
Бога от Его сотворения. Идея «единства бы-
тия» (вахдат аль-вуджуд) в суфизме заклю-
чается в том, что суфий может на последнем 
этапе своего пути воссоединиться с Богом. 
Однако это лишь крайняя форма монисти-
ческой тенденции в суфизме. Большинство 
суфиев охарактеризовали бы высшую сту-
пень как «единство свидетельства» (вахдат 
аль-шухуд), в том смысле, что главная цель 
суфия – стать свидетелем единства Бога на 
высшей стадии созерцания, а не фактически 
слиться с Ним. Большинство татарских су-
фиев XIX в. придерживались этого умерен-
ного течения в суфизме, которое считалось 
не выходящим за рамки шариата. 



Глава 1. Суфизм как социокультурное явление 373

В-третьих, большинство татарских су-
фиев XIX в. не находили разногласий между 
суфизмом и исламским правом. На самом 
деле, среди них было много имамов мече-
тей Волго-Уральского региона, и они одно-
временно работали в качестве учителей в 
мектебе и медресе, где студенты годами, а 
некоторые даже десятилетиями, углубленно 
изучали исламское право и теологию. В ме-
дресе суфизм относился к дополнительным 
дисциплинам, и занятия, главным образом, 
проводились на дому и вне программы. В то 
же время рассказы о классических ислам-
ских святых и суфиях (без обсуждения де-
талей суфийской доктрины) использовались 
как материал для преподавания исламской 
этики (ахлак) и нравственности в целом 
(адаб) и пользовались популярностью сре-
ди школьников, студентов и всего населе-
ния. Эти рассказы воспитывали в учениках 
преданность Богу, довольствование судь-
бой, предписанной Творцом, а также скром-
ность, честность, милосердие, уважение к 
собратьям-мусульманам и многие другие 
человеческие ценности. Все перечисленные 
этические качества рассматривались в кон-
тексте известных суфиев, и мусульманская 
община не видела в них противоречий ис-
ламской доктрине. 

В-четвертых, доминирующим тарика-
том (суфийским орденом) среди татарских 
суфиев в первой половине XIX в. был накш-
бандийа муджаддидийа. Этот широко рас-
простренный в тюркском мире орден был 
известен тем, что последователи его идеи 
особое внимание уделяли соблюдению ка-
нонов шариата и участию в жизни мусуль-
манской общины. Насколько нам известно, 
братства, далекие от мира сего, которые сво-
им экстатическим поведением навлекали на 
себя порицание исламских ученых (напри-
мер, «дервиши-попрошайки» ордена калан-
дарийа в средневековой Средней Азии или 
эксцентричные члены ордена бекташийа в 
Анатолии и на Балканах), не имели привер-
женцев среди татар и башкир в XIX в. Татар-
ские суфии, как правило, не практиковали 
громкий зикр, который из-за своей экстатич-
ности мог вызвать критику; большинство из 
них не практиковали технику танца и музы-
ки, в отличие, например, от представителей 
ордена мевлевийе («кружащиеся дервиши») 

в Османской империи, и не глотали змей и 
мечей, как шейхи рифаийа в арабских стра-
нах. Напротив, большинство татарских шей-
хов учили своих мюридов менее впечатляю-
щему «тихому» зикру, в котором имя Бога 
и определенные формулы повторяются мол-
ча. Они практиковали рабиту – интенсив-
ную, но в то же время безмолвную внутрен-
нюю связь между шейхом и его мюридами. 
Считалось, что такая манера поминовения 
вполне соответствовала шариату, и, следо-
вательно, татарские накшбандии, за редким 
исключением, не подвергались общей кри-
тике со стороны исламских правоведов. Тем 
не менее, было много споров между самими 
суфиями, в основном в вопросах ритуала и 
морального поведения. 

Наконец, в татарской суфийской лите-
ратуре не уделяется особое внимание чуде-
сам, что опять-таки отличает ее от того же 
Османского ордена бекташийа, чьи святые, 
по описанию в их агиографиях, постоянно 
превращаются в животных, поднимаются в 
горящие печи, чтобы доказать свою святость, 
или убивают своих врагов ударом молнии. 
Среди татарских суфиев было определенное 
количество деревенских шейхов (некоторые 
династии продолжались десятилетиями), 
которые были популярны в качестве пере-
датчиков Божьего благословения (барака) 
и целителей. В частности, бесплодные жен-
щины просили у суфийских святых благо-
словения для зачатия ребенка. Тем не менее, 
чудеса, описанные в татарской суфийской 
литературе XIX в., как правило, отличаются 
от агиографий других суфийских орденов 
своей скромностью. 

Несколько слов о социальной или ком-
мунальной стороне тариката, а также о рас-
пространении накшбандийа в более широ-
ком контексте. Тарикат не является четкой 
иерархической организацией, он, скорее, 
объединяет всех шейхов и учеников, мето-
ды духовного развития которых восходят к 
отцу-основателю данного ордена. Ученик 
следует тaрикату своего непосредствен-
ного учителя, и когда он получает иджазу 
(дип лом), он становится полноправным зве-
ном в цепи передачи данной идеи. В связи 
с этим тарикат имеет тенденцию к ответ-
влению подобно дереву: после получения 
иджазы ученики образуют новые местные 



Раздел V. Религиозные традиции и институты374

ветви. Это явление приводит к тому, что на 
протяжении веков ордены набирают боль-
шое количество дополнительных названий. 
Полноценность новой ветви зависит от при-
знания другими шейхами и количества уче-
ников, которые в него вступают. Накшбан-
дийа, например, берет свое название от 
шейха Бахааддина Накшбанди (ум. в 1389 г. 
в Бухаре). Другой великий накшбандий-
ский учитель шейх Ахмад Сирхинди (ум. в 
1624 г.) из Индии известен как реформатор 
накшбандийа, как «муджаддид» («рефор-
матор») второго исламского тысячелетия; 
отныне ветвь накшбандийа, которая следует 
его идее, известна как «реформированная» 
накшбандийа муджаддидийа. Многотом-
ные мактубаты (трактаты) Сирхинди были 
очень популярны среди татарского населе-
ния, и большинство татарских накшбандиев 
XIX в. присоединилось к ветви муджадди-
дийа (а старые ордены продолжали раз-
виваться на других территориях). Многие 
шейхи считались членами нескольких вет-
вей или даже орденов.

Во всех ветвях накшбандийа большое 
внимание уделяется жизни общины: члены 
накшбандийа занимались преподаванием в 
мактабах и медресе, занимали должность 
имама, строили ханаки (суфийские центры), 
где они встречались со своими учениками 
и где путешественники могли переночевать 
и получить пищу. Многие утверждают, что 
накшбандийа культивирует трудовой дух, 
который поддерживает торговлю (и в самом 
деле, среди представителей накшбандийа 
были богатые купцы) и социальную и по-
литическую активность, что, безусловно, 
относится и к суфизму в Поволжье.

Татарские суфии, муллы и правоведы, 
которые зачастую, как отмечалось выше, 
составляли один и тот же круг лиц, заняли 
лидирующие позиции в традиционной му-
сульманской общине, будь то в слободах Ка-
зани и Оренбурга или в сельской местности. 
В условиях отсутствия мусульманского пра-
вителя (хана или халифа) суфии и учителя 
являлись основным гарантом сохранности 
исламского характера общества. Как защит-
ники татарской мусульманской идентично-
сти они пользовались огромным уважением 
и престижем. При благотворительной под-
держке торговцев они строили мечети, шко-

лы и суфийские обители, подчеркивая та-
ким образом, что Волго-Уральский регион 
остается частью исламской территории (Дар 
аль-ислам). Вследствие географической изо-
лированности от остального мусульманско-
го мира татарское общество, в целом нося-
щее консервативный характер, прежде всего 
направляло свои усилия на защиту «чисто» 
исламских традиций от пагубного влияния, 
особенно от русского культурного посяга-
тельства. Интеграция в Россию происходи-
ла в исламской форме. 

В XIX в. это (само-)изоляция татарских 
суфиев от русского общества не привела к 
джихаду. Ситуация резко отличается от си-
туации в Дагестане и Чечне, где орден накш-
бандийа муджаддидийа халидийа стал важ-
ным партнером в джихаде против России для 
трех известных имамов: Гази-Мухаммада, 
Хамзат-бека и Шамиля (примерно в 1828–
1859 гг.). Движение джихада в Дагестане 
и Чечне возникло примерно в 1828 г. из-за 
стремления молодых мусульманских про-
поведников сломать традиционные устои 
дагестанских сельских общин в Дагестане 
и заменить их обычное право исламскими 
законами. Некоторые лидеры накшбандийа 
поддержали эту борьбу, что свидетельству-
ет о тесной взаимосвязи между идеями 
накшбандийского суфизма и стремлением 
к верховенству шариата. Несмотря на то, 
что названные выше имамы не были полно-
правными суфийскими шейхами, исламское 
движение на Северном Кавказе, благодаря 
его связи с накшбандийа, стало известным 
в русской литературе под названием «мю-
ридизм». Конечно, ситуация на Кавказе от-
личалась от ситуации в Среднем Поволжье, 
где интеграция в имперские структуры про-
ходила в течение нескольких веков и где зна-
чительную часть населения составляли рус-
ские. Тем не менее, заслуживает внимания 
один факт: насколько мы видим, татарские 
суфии из муджаддидийа не присоединились 
к джихаду даже в самый разгар войны на 
Кавказе в начале 1840-х гг. Во время Русско-
турецкой войны 1877–1878 гг. они также не 
пытались присоединиться к своим накшбан-
дийским братьям на Кавказе в вооруженной 
борьбе против русских. Вполне вероятно, 
что они даже не знали о связях северокав-
казских имамов с накшбандийа. В татарской 



Глава 1. Суфизм как социокультурное явление 375

литературе на арабском и татарском языках 
практически ничего не говорится о джиха-
де. Это приводит нас к выводу, что в первой 
половине XIX в. накшбандийа муджадди-
дийа на Северном Кавказе приняла военно-
революционную позицию (в форме своей 
ветви халидийа) в отношении Российской 
империи, а в Волго-Уральском регионе тот 
же орден проявлял себя консервативно и в 
значительной степени мирно. Главной струк-
турой, с помощью которой татарские муллы 
и суфии смогли интегрироваться в админи-
стративную систему России, было ОМДС. 
Среди тех, кто руководил Собранием, были 
и муфтии-суфии, например первый муфтий 
Мухаммаджан Хусаинов (ум. в 1824г.). Офи-
циально подчинялись ОМДС указные мул-
лы. Недавно американский историк Роберт 
Круз предположил, что татары-мусульмане 
Российской империи даже рассматривали 
царя как формального защитника ислама. Я 
бы не стал заходить так далеко, но оглядыва-
ясь на прошлое, несмотря на все антиислам-
ские высказывания русских журналистов и 
политиков того времени, отмечу, что все же 
татарские муллы, среди которых было много 
накшбандиев, больше сотрудничали с Рос-
сийским государством, нежели представля-
ли для него угрозу. 

Другой важный вопрос касается наших 
источников. Почти вся информация о членах 
накшбандийа муджаддидийа в татарских и 
башкирских землях в XIX в. взята из трех 
известных работ: «Мустафад аль-ахбар» 
(Казань, 1880) Шигабуддина Марджани (ум. 
в 1889 г.), похожей работы Мурада Мухамма-
да аль-Манзилави аль-Рамзи (ум. в 1934 г.) 
«Талфик аль-ахбар» (Оренбург, 1908) и 15 
опубликованых брошюр биографической эн-
циклопедии «Асар» (Казань 1900, Оренбург 
1901–1908) Ризаэтдина Фахретдина (ум. в 
1936 г.). Все эти авторы являлись членами 
накшбандийа муджаддидийа. 

Из трудов перечисленных ученых мы 
знаем, что татарский орден накшбандийа 
XIX в. восходит к двум выдающимся суфий-
ским учителям Бухары и Кабула: это Нияз-
кули аль-Туркмани (ум. в 1821 г.) и Фаизхан 
бин Хизырхан аль-Кабули (ум. в 1802 г.). 
На протяжении всего XIX в. среднеазиат-
ские медресе были основными исламскими 
центрами для учащихся-татар, особенно в 

Бухаре и Самарканде, и поэтому нет ниче-
го удивительного в том, что молодые татар-
ские студенты посвящались в накшбандийа 
муджаддидийа именно в этих городах. Как 
мы знаем из работ Марджани, Рамзи и Фах-
ретдина, Ниязкули и Фаизхан воспитали 
множество суфиев из Казани, Оренбурга/
Каргалы и многих татарских и башкирских 
деревень. Возвращаясь домой после долгих 
лет учебы в Средней Азии, эти студенты 
привозили свои суфийские силсила. Будучи 
имамами и преподавателями в татарских и 
башкирских деревнях, они распространяли 
идеи накшбандийа среди своих учеников. 
Одним из многочисленных мюридов Нияз-
кули в Волго-Уральском регионе был Ниг-
матулла бин Биктимер аль-Стерлибаши, за-
ведующий крупного медресе и суфийского 
центра в Стерлибашево (Урал), которым по-
сле него руководили его сыновья Харис (ум. 
в 1870/1871 г.) и Харрас (ум. в 1871/1872 г.). 
Назовем лишь некоторых других учеников 
Ниязкули: это известный татарский уче-
ный, имам и учитель д.Корса Габдельна-
сыр Курсави (ум. в 1812 г.); преподававший 
в нескольких мечетях региона Давлетшах 
бин Гадельшах аль-Чабанлы (ум. в 1832 
или 1833 г.); возможно, поэт Абульманих 
Каргалый (ум. после 1833 г.). Среди вос-
питанников Фаизхана аль-Кабули было два 
противника муфтията: шейх Джагфар бин 
Абди («Ишан-гармонист», видимо потому, 
что он использовал музыку, ум. в 1823 или 
1824 г.) из д.Чишма под Уфой и известный 
Габдерахим аль-Булгари (Утыз Имяни, ум. 
в 1834 г.), написавший большое количество 
суфийских стихов, моралистических и пра-
воведческих трактатов. Кроме того, Валид 
бин Мухаммад аль-Амин (Вали Мухаммад 
ишан, ум. в 1802 или 1803 г.) из Каргалы, 
который пользовался репутацией святого, 
тоже получил иджазу от Фаизхана аль-
Кабули. В свою очередь, ученик Вали Му-
хаммада ишана Губайдулла бин Джагфар 
аль-Кизлави (ум. в 1822 или 1823 г.) был 
основателем кизлавийской суфийской дина-
стии в Кизлау/Курманаево Симбирской губ. 
Эти факты являются ярким примером того, 
что идея накшбандийа, воспринятая учени-
ками некоторых шейхов Средней Азии, за-
тем распространилась во всех татарских и 
башкирских землях, претворяясь в форме 



Раздел V. Религиозные традиции и институты376

местных суфийских центров с многолетни-
ми традициями. 

Однако если полностью полагаться на 
корпус источников Марджани, Рамзи и 
Фах ретдина, то может получиться односто-
ронняя картина: они писали в конце XIX в., 
когда идеи ордена муджаддидийа уже были 
широко распространены на территории со-
временного Татарстана и Башкортостана. 
Таким образом, Марджани, Рамзи и Фах-
ретдин мало говорят о суфиях других та-
рикатов, в частности о других суфийских 
орденах, существовавших до XIX в., неко-
торые из которых проникли не через Сред-
нюю Азию. В действительности можно по-
лагать, что в первой половине XIX в. были 
татарские шейхи и других суфийских вет-
вей (из накшбандийа и, возможно, других 
братств), которые получили иджазу не в Бу-
харе и Самарканде, а в Анатолии, Дагестане 
и арабских странах. Об этих ранних связях 
известно не так много, они были полностью 
вытеснены или поглощены среднеазиатской 
муджаддидийа. 

Еще один недостаток трудов Марджани, 
Рамзи и Фахретдина заключается в том, что 
эти авторы имели тенденцию недооцени-
вать «нонконформистских» суфиев и уче-
ных, даже если они принадлежали к ордену 
накшбандийа муджаддидийа. Особенно это 
заметно, когда речь идет о таких выдающих-
ся деятелях, как Нигматулла аль-Утари (ум. 
в 1816/1817 г.), Габдерахим Утыз Имяни и 
Багаутдин Ваисов (ум. в 1893 г.), суфийский 

стиль которых не соот-
ветствует «сдержанному» 
учению основного течения 
накшбандийа и которые не 
поддерживали квиетизм 
(политический нейтра-
литет) и интегративные 
взгляды Марджани, Рамзи 
и Фахретдина и благоче-
стивой буржуазии Казани и 
Оренбурга. Для более глу-
бокого анализа этих суфиев 
необходимо воспользовать-
ся другими источниками, в 
частности их собственны-
ми произведениями. 

Основная суфийская 
литература была написана 

большей частью на арабском языке. Боль-
шинство из этих работ не были напечата-
ны. За первые пять десятилетий после их 
учреждения в 1801 г. знаменитые типогра-
фии Казани опубликовали только несколько 
книг татарских авторов, и почти нет совре-
менных авторов, в т.ч. суфийских. Часть та-
тарских суфийских сочинений дошла до нас 
в виде рукописей. Среди них есть уникаль-
ные рукописи: татарские и арабские пере-
воды, арабские комментарии персидских 
суфийских и этических текстов, особенно 
«Мактубат» Ахмада Сирхинди, работы 
аль-Газали (ум. в 1111 г.) и Мехмеда Бир-
геви (ум. в 1573 г.), а также оригинальные 
научные труды по суфийской концепции и 
ритуалам, написанные татарскими и баш-
кирскими авторами. К последним относятся 
две работы по суфизму на арабском языке: 
«Инаят аль-Субхани» («Забота Всемогу-
щего») Таджеддина бин Ялчыгула (ум. в 
1837 г.), где, среди прочего, описывается 
видение суфийского пути в цветах, и «Ри-
салаи мадинийа» («Книга из Медины», за-
щита Монизма и суфийского единения с Бо-
гом) Нигматуллы бин Умар аль-Утари (ум. в 
1816 или 1817 г.). Как и суфийская литера-
тура на тюркских языках Урала и Поволжья 
(т.е. в многочисленных местных вариантах, 
предшествовавших современным татарско-
му и башкирскому вариантам), суфийская 
литература на арабском языке включает 
поэзию и прозу (в т.ч. легенды, а также сил-
сила, сохранившиеся в виде свитков длиной 

Ш.Марджани. Р.Фахретдин. Уфа. 1892 г.



Глава 1. Суфизм как социокультурное явление 377

в несколько метров). Большинство из того, 
что дошло до нас, свидетельствует о влия-
нии Средней Азии, но, как будет показано 
ниже, татарские писатели также следовали 
некоторым османским моделям. 

Попытаемся переосмыслить положение 
суфизма в Татарстане 1800-е–1860-е гг. При 
этом мы упомянем наиболее ярких ученых, 
плодотворно работавших также в области 
исламского права и теологии; о них более 
подробно будет рассказано ниже. Так как 
мусульманские студенты и суфии много пу-
тешествовали, отдельные их маршруты и 
места работы пересекали вдоль и поперек 
территории современного Татарстана и 
Башкортостана и региона в целом. Мы из-
бегаем утверждений о национальной при-
надлежности того или иного суфия, что в 
любом случае было бы бесполезной дея-
тельностью.

Легенды и святыни как показатели 
исламской идентичности в Российской 
империи. С конца XVIII в. ученые суфии 
начинают составлять перечни суфийских 
святынь и мавзолеев с описаниями для 
паломников. Аллен Франк называет эти 
произведения «каталогами мавзолеев (ма-
заров)»; по его словам, эти святыни послу-
жили указателями исламской идентичности 
на топографической карте Российской им-
перии. Как в повествованиях об исламиза-
ции Средней Азии – например, в рассказах 
о Бабa Туклесе (исследованных Девином 
де Визом), – каталоги священных мазаров 
Волго-Уральского региона связывают по-
явление ислама с деятельностью исламских 
суфиев-чудотворцев. Почитание умерших 
шейхов (а также их потомков) отражало 
давнюю исламскую самобытность Волго-
Уральского региона. Территория этого ре-
гиона в целом совпала с округом ОМДС, 
который возник примерно в то же время. 

Сохранились каталоги мазаров разных 
мест. Обычно в них развалины Булгара упо-
минаются как духовный центр единого му-
сульманского региона. Считалось, что ислам 
пришел в татарские земли через Булгар, и 
могилы многих мусульманских святых и ге-
роев находились там. По преданию, пророк 
Мухаммад послал трех своих сподвижни-
ков в Булгар, где они сотворили чудо и тем 
самым убедили хана принять ислам. Суще-

ствует несколько версий этой истории, в т.ч. 
башкирская генеалогия (Тарихнаме) Тад-
жеддина бин Ялчыгула (ум. в 1837/1838 г.) и 
знаменитая «Таварихи Булгария» («История 
Булгар»). Последняя написана на тюркском 
языке и заслуживает особого внимания. 

До сегодняшнего дня сохранились десят-
ки рукописей и ряд печатных изданий «Та-
варихи Булгария», что свидетельствует о ее 
огромной популярности на протяжении все-
го XIX в. В самом тексте в качестве автора 
упоминается некий Хисамеддин бин Шара-
феддин аль-Муслими, который, как сообща-
ется, закончил эту работу в 958 г. или 992 
г. по хиджре (1551 или 1584 г.). Тем не ме-
нее, в тексте также упоминаются имена не-
которых ученых, которые, очевидно, жили 
в конце XVIII в., и есть все основания по-
лагать, что в том виде, в котором «Таварихи 
Булгария» дошла до нас, она была написана 
в начале XIX в. (самая ранняя из существу-
ющих рукописей датируется 1827 г.). По 
содержанию «Таварихи Булгария» представ-
ляет собой компиляцию различных глав: 
помимо легенды об исламизации, списка 
суфийских святынь в регионе, в ней также 
содержится информация о ранней истории 
ислама, о географии Восточной Европы и о 
мусульманском календаре. В последней гла-
ве «Заключение» (хатима) есть несколько 
рассказов о военных походах Аксак Тиму-
ра (Тамерлана). Получив указание Аллаха и 
легендарного среднеазиатского святого Ах-
меда Ясави, Тимур (ум. в 1405 г.) наносит 
поражение Чингис-хану (ум. в 1227 г.), бо-
рется против персидского правителя Надир-
шаха (ум. в 1747 г.), отбирает Стамбул у (вы-
мышленного) османского халифа по имени 
аль-Махди, а затем, наконец, завоевывает и 
разрушает Булгар. Уже в XIX в. ряд татар-
ских ученых выступили с критикой очевид-
ных исторических искажений в этих расска-
зах; жесткий приговор «Таварихи Булгария» 
в 1880 г. вынес Ш.Марджани, который ут-
верждал, что она совершенно бесполезна 
из-за ее многочисленных анахронизмов. 
Как известно, Марджани был противником 
Булгарской идентичности мусульман По-
волжья и призывал народ называть себя та-
тарами. Это точка зрения Марджани нашла 
поддержку среди ученых ТАССР, которые 
считали, что «Таварихи Булгария» – лишь 



Раздел V. Религиозные традиции и институты378

плод воображения исламских фанатиков. 
Серьезное внимание этому произведению 
уделил М.А.Усманов, который указал на то, 
что в «Таварихи Булгария» есть элементы из 
более ранних источников, в т.ч. из «Дафта-
ри Чингиз-наме».

Огромная популярность «Таварихи Бул-
гария» в XIX в. означает, что татарский 
мусульманский читатель воспринимал 
этот сборник агиографий и исторической 
беллетристики не только как историогра-
фический труд. В жанре агиографии исто-
рические события обычно «вложены» в свя-
щенную историю определенного племени 
или общины, и их функция заключается не 
в передаче точных исторических фактов, а в 
подтверждении непрерывной приверженно-
сти населения к исламу, а также в заявлении 
о ценностях и этических нормах сообще-
ства. В данном случае ислам представляется 
шейхами. 

На самом деле, вымышленные историче-
ские факты в «Таварихи Булгария» отража-
ют некоторые основные вопросы суфизма, 
богословия и шариата, вызывавшие споры 
волго-уральских мусульман в XIX в. В част-
ности, тщательно продуманные рассказы о 
походах Тимура в этом отношении являют-
ся весьма информативными; их целью было, 
очевидно, передать умеренную суфийскую 
интерпретацию исламской этики. Тимур 
выступает как защитник ислама, не только 
против язычника Чингис-хана, но и против 
коррумпированных мусульманских прави-
телей Стамбула и Булгара, и именно Аллах 
чудесным образом приводит Тимура к по-
беде. Тимур решил покорить Стамбул после 
того, как узнал, что элита города не молит-
ся в установленное время и занимается му-
желожством, и что мужчины даже убивают 
своих жен; неведомым образом гениталии 
всех правонарушителей поражаются забо-
леваниями, что является доказательством их 
вины. Когда Тимур в итоге принял город под 
свое руководство, он казнил султана и всех 
ученых, которые потакали его отвратитель-
ным привычкам. Тимур потом уничтожил 
Булгар потому, что его жители занимались 
преступной деятельностью и развратом,  
их мусульманские богословы оправдывали 
употребление алкоголя и пропуск пятнич-
ной и пятой ежедневной молитвы (ночной 

молитвы – 'иша), которая является пробле-
матичной в северных районах страны, где 
летом по ночам светло; а также потому, что 
как в Стамбуле, так и в Булгаре ученые за-
нимались богословской спекуляцией (ка-
ламом) и игнорировали изучение Корана и 
традиций пророка Мухаммада. 

В общем этот рассказ имеет морали-
стический смысл и, следовательно, близок 
к другим суфийским повестям, таким как 
«Рисалəи Газизə) («Книга Азизы») Таджед-
дина бин Ялчыгула, в которой содержатся 
подобные эпизоды, вытекающие из работы 
известного накшбандийского шейха Суфи 
Аллахяра (ум. в 1723 г.) из Бухары. Как 
упоминалось выше, моралистическое по-
слание «Таварихи Булгария» связано с кри-
тикой спекулятивной теологии, а также с 
призывом вернуться к основополагающим 
требованиям ислама, в частности, о необ-
ходимости пятничной молитвы (даже если 
не так много людей посещают пятничный 
сход, как, например, в небольших деревнях 
Поволжья и Приуралья) и 'иша в отсутствие 
ночи. Интересно, что это те аргументы, ко-
торые мы и находим в богословских и юри-
дических трудах Габдельнасыра Курсави 
(ум. в 1812 г.). Так как «Таварихи Булгария» 
четко отстаивает позицию Курсави в вопро-
сах исламского права и теологии, существу-
ет большая вероятность того, что по край-
ней мере «Заключение», в дошедшей до 
нас редакции, было подготовлено одним из 
главных последователей Курсави, возмож-
но, Мухаммадамином бин Сайфулла аль-
Наласави (ум. в 1831–1833 гг.). 

Таким образом, «Таварихи Булгария» ха-
рактеризуется своеобразным слиянием ис-
торических, суфийских и богословско-юри-
дических вопросов, что ярко иллюстрирует 
научную составляющую учения татарских 
накшбандийа, или, наоборот, «умеренный» 
характер татарского суфизма. Аналогичная 
связь прослеживается в небольшом тракта-
те, который называется «Житие Курсави» 
(«Манакиби Абу Наср Габденнасыр аль-
Курсави» [ИВР РАН, СПб., рук. A1241]и 
вероятно, также был написан примерно в 
1820 г. Здесь Курсави описывается как су-
фий, который руководствовался божествен-
ным вдохновением. С этой точки зрения 
становится ясно, что главной целью авто-



Глава 1. Суфизм как социокультурное явление 379

ров «Таварихи Булгария» было объединение 
благочестивой региональной истории (в т.ч. 
легенды исламизации и каталога святых 
мест) с религиозным назиданием, а также 
популяризация подробных богословских 
интерпретаций Курсави в рамках суфийской 
концепции. 

Изоляционизм: Габдерахим аль-Булга-
ри. Из рассказа о Тимуре в «Таварихи Бул-
гария» становится ясно, что после Сред-
ней Азии вторым источником вдохновения 
нравственного очищения и суфийской мыс-
ли являлся Стамбул. В XVII в. в Османской 
столице возникло так называемое движение 
Кадизадели. Мехмед Кадизаде (ум. в 1635 г.) 
и его последователи были популярными 
проповедниками в крупных мечетях Стам-
була, в т.ч. в Айа Софии и Султан-Ахмете. 
Их проповеди были направлены на нрав-
ственное очищение, в частности на воздер-
жание от употребления табака и кофе, а так-
же на адаптацию политики и экономики к 
законам шариата. Движение было направле-
но прежде всего против военных офицеров 
(которых они обвиняли в сексе с «безборо-
дыми» мальчиками во время военных кам-
паний), против видных османских ученых и 
их обогащения посредством благочестивых 
фондов (вакуф), а также против суфийских 
братств, особенно ордена халватия с его це-
ремонией зикра и экстравагантным поведе-
нием его членов в обществе. Эти конфликты 
иногда приводили к открытым столкновени-
ям на улицах. Основным источником вдох-
новения для членов Кадизадели было сочи-
нение турецкого ученого Мехмеда Биргеви 
(ум. в 1572 г.). В его этическом сборнике 
«ат-Тарика аль-Мухаммадия ва ас-сира аль-
ахмадия» («Путь Мухаммада и биография 
пророка») были изучены и классифициро-
ваны хорошие и плохие моральные качества 
человека, он критиковал определенные виды 
деятельности в Османской империи (напри-
мер, создание благочестивых фондов денеж-
ных средств, которые были вложены в виде 
кредитов в обмен на проценты). По мнению 
Биргеви, такие виды деятельности являлись 
бид‘a, т.е. незаконным новшеством, которое 
выходило за рамки шариата. 

В рамках Османской империи сторон-
ники благочестивой этики Биргеви и Кади-
задели характеризовались как противники 

суфизма, а в татарском контексте их ис-
ламская мораль и их борьба за соблюдение 
принципов шариата отлично вписывались 
в дух суфийского братства накшбандийа, 
которое в равной степени защищало шари-
ат и интересы татарских торговцев. Учение 
Биргеви имело большое значение для татар, 
поэтому одной из наиболее печатаемых в 
Казанской типографии работ была «Пир-
кули китабы» («Книга Биргеви»), краткое 
изложение этики Биргеви, составленное 
неизвестным автором на османском языке 
(состоялось шесть изданий только с 1801 г. 
по 1808 г.). Существует несколько версий 
этой работы, наиболее популярной было 
рифмованное издание. О том, как отражена 
концепция Биргеви о торговле и экономи-
ке, дает представление «Рисалеи Мухаммад 
Эфенди» («Книга Мехмеда Эфенди [Бирге-
ви]»), впервые изданная в Казани в 1808 г. 
Биргеви осуждал мошенничество и корруп-
цию, настаивал на вложении денег в благо-
творительность во имя ислама и призывал 
к воздержанию от сомнительных экономи-
ческих предприятий. В рамках его учения 
торговля считалась благочестивым делом, 
не противоречащим исламским законам, 
что было принято татарским купечеством 
как руководство к действию. Иными слова-
ми, учение Биргеви и Кадизадели придало 
татарским торговцам исламскую сознатель-
ность, когда они интегрировались в россий-
скую экономику. Кроме того, второй орен-
бургский муфтий Г.Габдерахимов цитиро вал 
Биргеви и более поздних его комментато ров 
в своих фетвах, которые способствова ли 
интеграции татар в различные структуры 
Российской империи (например, в письме, 
где, основываясь на исламских законах, он 
осуждал практику членовредительства в це-
лях избежания службы в армии). 

Тем не менее, Биргеви также оказал 
большое влияние на шейха накшбандийа 
и ученого Габдерахима аль-Булгари, позже 
известного как Утыз Имяни. Габдерахим 
аль-Булгари (1754–1835) выступал против 
интеграции в структуры Российской импе-
рии. Он учился в Бухаре и Самарканде у 
известных шейхов накшбандийа, а также 
в Кабуле у Фаизханa аль-Кабули; впервые 
он приехал в Среднюю Азию, возможно, 
для того, чтобы избежать судебного пре-



Раздел V. Религиозные традиции и институты380

следования в России; как отмечают неко-
торые источники, он принимал участие в 
Волго-Уральских восстаниях конца XVIII в. 
Его первыми работами были филологиче-
ские переводы (с тюркского на арабский) 
и комментарии на тюркском языке к двум 
моралистическим работам вышеупомяну-
того Суфи Аллахяра из Бухары. Габдерахим 
также изучал «Мактубат» («Писания») ин-
дийского шейха накшбандийа Ахмада Сир-
хинди (ум. в 1624 г.), отца-основателя муд-
жаддидийской ветви накшбандийа. Он не 
только составил словарь трудных терминов 
в «Мактубат», но и создал крохотную ко-
пию всей рукописи, и как писал в одной из 
своих работ Габдерахим, постоянно носил 
эти копии с собой.

Габдерахим писал также стихи. В цикле 
стихотворений «Тухфат аль-гураба» («По-
дарок чужеземцев»; ниже мы вернемся к 
значению «чужой»), он жестко критиковал 
суфийских шейхов Бухары за то, как они 
работают со студентами, приехавшими из 
Волго-Уральского региона; рассказал о не-
компетентности коррумпированных шей-
хов, о том, что их интересуют только день-
ги и пожертвования, а также обвинил их в 
использовании молодых мужчин в качестве 
сексуальных объектов. Эти насмешливые 
стихи весьма наглядны и отражают, веро-
ятно, собственный опыт Габдерахима. На-
ходясь в Бухаре, Габдерахим выразил свое 
несогласие с Курсави, так как он был реши-
тельно против его настойчивых требований 
возродить иджтихад (новые толкования 
священных текстов ислама). 

Когда Габдерахим вернулся из Сред-
ней Азии, он стал бедным и «незаконным» 
бродячим проповедником. На самом деле, 
Габдерахим был ярым «оппозиционером», 
он жестко критиковал муфтият и зарождаю-
щуюся татарскую торговую буржуазию. Это 
послужило одной из причин обращения Габ-
дерахима к трудам Мехмеда Биргеви, основ-
ные идеи которого он пытался «примирить» 
с некоторыми аспектами накшбандийского 
учения. Названия некоторых книг, написан-
ных Габдерахимом на арабском языке после 
возвращения из Средней Азии, напоминают 
работы Биргеви «Инказ аль-халикин» («Спа-
сение гибнущих») [ОРРК, ед.хр.2387-т]; 
«Ас-сайф ас-сарим» [ОРРК, ед.хр.1204-

1206-т]). Как и Биргеви, Габдерахим при-
давал огромное значение аскетизму (зухд) и 
высокой морали (ахлак). Однако если Бир-
геви оставался безразличным к некоторым 
вопросам, которые считались «нейтральны-
ми» (мубах, т.е. не обязательны и не запре-
щены мусульманским правом), то Габдера-
хим пошел гораздо дальше: он утверждал, 
что любая форма удовольствия должна быть 
отклонена как харам (запрещено). Габдера-
хим руководствовался принципом ихтията, 
т.е. крайней осторожности – если не уверен 
в благочестии своих действий, лучше этого 
не делать. Отдельные его проповеди, отвер-
гающие накопление богатства, были направ-
лены против пристрастия татарских купцов 
к предметам роскоши. Габдерахим утверж-
дал: поскольку деньги купцов заработаны 
сомнительным путем, их нельзя принимать 
даже в благотворительных целях. Если 
накш бандийский тарикат требовал полную 
преданность и аскезу только от мюридов, то 
Габдерахим утверждал, что каждый верую-
щий должен жить в бедности, а стремление 
к богатству является грехом, который раз-
вращает и ведет к гибели. 

Считая себя шейхом накшбандийа, Габ-
дерахим фактически лишил тарикат мисти-
ческих аспектов. Он никогда не упоминал в 
своих произведениях о мистическом опыте 
как цели суфийского пути и не выводил су-
фийские методы и средства за рамки про-
стого аскетизма. Скорее, целью Габдера-
хима являлось постижение Аллаха путем 
неукоснительного следования Его этиче-
ским и правовым предписаниям. Игнорируя 
мистические аспекты тариката, Габдерахим 
охарактеризовал традиции накшбандийа 
как путь крайнего аскетизма и идеальной 
мо рали – таким образом, совмещая его с 
учением Биргеви. В то же время Габдера-
хим доводил благочестие Биргеви до край-
ности, превратив его в мизантропический 
отказ от мира. 

В творчестве Габдерахима доминировала 
тема коррумпированности мусульманского 
общества. Он считал, что это разложение об-
условлено в основном контактами с невер-
ными. Таким образом, Габдерахим отвергал 
все влияние русской культуры: столы, стулья 
и кровати, окна (напоминавшие ему христи-
анский крест), кожа, дубленная немусульма-



Глава 1. Суфизм как социокультурное явление 381

нами, мясо из скотобойни неверного, и, ко-
нечно, потребление чая и алкоголя. Высшая 
степень пессимизма и изоляционизма Габ-
дерахима выражалась в ожидании того, что 
близок Конец света. Вероятно, он видел себя 
(согласно пророческой традиции) в роли 
предупреждающего о том, что однажды кор-
рупция распространится в мусульманском 
обществе до такой степени, что истинного 
мусульманина, все еще живущего по ис-
ламским канонам, люди будут принимать за 
чужого (гариб). В XIX в. аналогичные апо-
калипсические ожидания проявились и в 
других частях мусульманского мира. 

Слияние османской благочестивой тра-
диции Биргеви с концепцией накшбандийа 
Сирхинди, осуществленное Габдерахимом, 
и особенно его критику в адрес бухарских 
суфиев, можно интерпретировать как шаг 
на пути к освобождению татарских ученых 
от влияния «священных» духовных центров 
Средней Азии, которые к концу XIX в. поте-
ряли свой статус. Габдерахима, с его жест-
кими и бескомпромиссными требованиями 
и отказом признавать официальных мулл и 
муфтиев, можно рассматривать в качестве 
предвестника Багаутдина Ваисова (ум. в 
1893 г.) и его движения пассивного сопро-
тивления. Ваисов также был убежден в на-
ступлении Судного дня. Неудивительно, что 
арабоязычные работы Габдерахима никогда 
не печатались, и историки более позднего 
периода, например Марджани, не испыты-
вали к нему большой симпатии. 

Интеграционизм: Гали Чокрый. Из-
вестным суфием Поволжья и Приуралья 
в XIX в. был также Мухаммадгали аль-
Чокрый (1826–1889). В рамках широко-
го спектра накшбандийа муджаддидийа 
Чокрый, являвшийся сторонником благо-
честивой интеграции татар в Россию, был 
полной противоположностью Габдерахиму 
аль-Булгари. Тюркоязычная работа Чокрый 
«Мадхи Казан» («Ода городу Казани» Ка-
зань 1306/1889) – дань уважения исламским 
ученым, приверженцам суфизма, и купцам 
города, которые через благотворительные 
фонды и исламские институты привели 
мусульманскую культуру и образование к 
новым высотам. Чокрый критически отно-
сился к «Таварихи Булгария» (и особенно к 
позитивному имиджу Тимура в этой работе), 

но, помимо этого, он был ярым сторонни-
ком концепции единой Булгарской (татаро-
башкирской) исламской территории. В его 
панегирике Казань предстает в качестве 
нового исламского центра Булгарской зем-
ли, которая является составной частью Рос-
сийской империи. Благодаря Казанской ти-
пографии «лучи исламской цивилизации» 
проникали в соседние регионы. 

Чокрый (сам установил свое благород-
ное происхождение, ведущее к Майкы-бию, 
являвшемуся одним из военачальников 
Чингис-хана) написал много панегириков 
о татарских и башкирских суфиях и уче-
ных (частично опубликованных под назва-
нием «Светящие свечи» [«Шам’ ад-дыя»'], 
(Казань 1883): таких, как Джагфар бин 
Абди аль-Булгари (ум. в 1823/1824 г.), Ва-
лид бин Мухаммад аль-Каргалый (ум. в 
1802/1803 г.), Хабибулла аль-Оруви из Уры 
(ум. в 1817/1818 г.), Габдулла аль-Кизлави, 
Габдулджаббар Кари из д.Ново-Альметьево 
и Нигматулла бин Биктимер аль-Стерлиба-
ши (Тукаев, ум. в 1844/1845 г.), Габдулла 
Мачкарави (ум. в 1859 г.), Али ат-Тунтари 
(ум. в 1875 г.). Хвалебные стихи о четвер-
том муфтии и – Салимгарее Тевкелеве от-
ражают позитивное отношение Чокрый к 
ОМДС. Чокрый написал особую похвалу о 
Харисе, сыне аль-Стерлибаши, который по-
тратил свое чрезвычайно огромное состоя-
ние на строительство большой библиотеки, 
мечети, школы и гостевого дома для откры-
того им суфийского центра в Стерлибашево. 
Многие из упомянутых выше лиц следова-
ли традициям муджаддидийа Фаизхана аль-
Кабули из Кабула. В жизни Чокрый было 
четыре человека, которые связывали его с 
муджаддийа: это его отец Габдессалих (по-
следователь аль-Кабули), Мухаммад-Мурад 
аль-Бадахшани (видимо, родом из Таджики-
стана или Афганистана), Харис из Стерлиба-
шево и шейх Мухаммад Мазхар Сахиб-заде, 
которого он встретил в Хиджазе во время 
хаджа. Эти связи показывают, что Чокрый, 
несмот ря на то, что работал муллой в д.Иске 
Чокыр (Бирский у.), в полной мере интегри-
ровался в большую меж дународную сеть 
накшбандийа. 

Менее известными, чем его тюркоязыч-
ные панегирики, являются арабоязычные 
трактаты Чокрый, которые также дают 



Раздел V. Религиозные традиции и институты382

представление о суфийской жизни в XIX в. 
«Фасс аль-ахияр» («Гемма благочестивых») 
[ОРРК, ед.хр.2673-т] Чокрый написал, ве-
роятно, в конце 1850-х гг. В этом трактате 
Чокрый защищает суфийскую практику 
формирования круга (халка) в мечети для 
совершения зикра. Многие мусульмане 
были против такой практики, утверждая, 
что она не соответствует исламским тради-
циям. Чокрый называл их «изможденными 
обманщиками», что, возможно, указывает 
на то, что эти критики были аскетическими 
бродягами, которые, подобно Габдерахиму 
аль-Булгари, выступали против интеграции 
мусульман. В ответ на их нападки Чокрый 
утверждал, что все эти действия полностью 
соответствовали сунне, поскольку при хал-
ке никто не сидел в центре круга, и они не 
совершались во время пятничной молитвы.

О других аспектах жизни Чокрый в де-
ревне упоминается в книге его сына Гари-
фуллы аль-Чокрый (аль-Басрави, 1861–1918) 
«Айн ар-рида китабы» («Книга об источни-
ке удов летворения») [ОРРК, ед.хр.680-т]. 
Гарифулла описал пасеку своего отца как 
место, где выполнялись суфийские упраж-
нения. Там регулярно собирались на медж-

лис (соб рание) богатые и бедные, ученые и 
суфии для участия в моралистических или 
суфийских разговорах, для совместного чте-
ния стихов, совершения молитв и суфийских 
обрядов, в т.ч. зикра и халка. Женщинам 
также разрешалось формировать свою халку 
за деревьями. Таким образом, сад предстает 
как романтичное место для встреч. Путеше-
ствия также были частью исламской культу-
ры в России. Чокрый подробно описывает 
поездку в хадж, во время которой прогресс в 
области российской инфраструктуры (в т.ч. 
железные дороги и пароходы, которые смяг-
чили неприятные моменты путешествия 
через Одессу), а также российские учреж-
дения в целом оцениваются очень позитив-
но на фоне того, что он увидел в Османской 
империи. Чок рый выступает за позитивное 
отношение к Российской империи как оби-
тели «Булгарского» ислама, за новую роль 
Казани как исламского центра, за распро-
странение суфизма в сельской местности. 
В целом, в его работе хорошо отражены 
интеграционные тенденции основного нак-
шбандийского суфизма в середине и в конце 
XIX в., когда все еще существовали шейхи-
«оппозиционеры». 

Страницы рукописи книги Гарифуллы Чокрый «Айн ар-рида китабы». Кон. XIX в.



Глава 1. Суфизм как социокультурное явление 383

§ 2. Суфизм в Волго-Уральском регионе 
во второй половине XIX – начале ХХ в.

Альфина Сибгатуллина
Во второй половине XIX в. заметно изме-

нились ориентиры российских мусульман в 
духовной сфере: отказавшись от следования 
примеру Средней Азии, переживавшей в то 
время глубокий регресс в системе образо-
вания и исламского вероучения, они начали 
выезжать в Стамбул, Бейрут и Каир, кото-
рые стали новыми центрами прогрессивной 
мусульманской мысли. Османская Турция, 
где развивались различные религиозные 
и суфийские направления, также являлась 
местом сосредоточения представителей 
накшбандийского тариката, которого исто-
рически придерживались татары. Муджад-
дидийа, пришедшая в Анатолию на рубеже 
XVII–VIII вв. [Şimşek, 2004, s.100] из Индии 
и Хиджаза, имела большое количество адеп-
тов: среди накшбандийских обителей (тек-
ке) были и среднеазиатские («узбекские», 
«бухарские»), к которым обычно примыка-
ли поволжские мусульмане, прибывавшие 
в Стамбул [Сибгатуллина, 2010а, c.89–94], 
при мечети Нур-Османия было создано и 
собственно «казанское» текке.

В Мекке и Медине также были муджад-
дидийские шейхи, которые «специализиро-
вались» на работе с мюридами-неарабами, в 
т.ч. с паломниками из Поволжья, Дагестана 
и Средней Азии [Algar, 2007, s.414]. 

Однако с выходом на историческую 
арену последователя индийского направле-
ния накшбандийа шейха Мевланы Халид-и 
Багдади (Абуль-Баха Зияэтдин Халид аш-
Шахрезори (1776/1780–1827), основавшего 
халидийскую ветвь, накшбандийа получи-
ла мощнейший импульс и пережила новый 
подъем. Вслед за шейхом имамом Раббани 
– Ахмедом Фарук-и Сирхинди (1564–1624), 
сторонником вахдат аш-шухуд – положения 
об абсолютной трансцендентности Бога, 
курдский шейх Халид-и Багдади считал, что 
духовные откровения свыше могут выпасть 
на долю человека лишь в том случае, если 
он строго придерживается шариата. Про-
пагандируя безукоризненное следование 
шариату и сунне, он поддерживал стремле-
ние уммы к просвещению и тем самым при-
зывал противостоять нападкам Европы на 

ислам. Принципиальных различий между 
муджаддидийа и халидийа не существует, 
новшеством Мевланы1 Халид-и Багдади 
можно назвать усиление рабиты – мыслен-
ной связи суфия во время молитвы с образом 
шейха. При этом Пророк оставался идеалом 
человечества, а его сподвижник Абу Бакр 
(Сиддик) возглавлял духовную генеалогию 
тариката, называемого также сиддикийа. 

Халид-и Багдади отказался от аполитич-
ности суфизма и провозгласил принцип: 
«Заниматься мирскими делами во имя рели-
гии». На вопрос: каково его последнее же-
лание, он ответил: «Мое последнее желание 
– религия, и для того, чтобы религия обрела 
совершенство и силу, я желаю мирского» 
[Йылмаз, 2009, s.197]. При этом он считал, 
что мусульманин должен строго следовать 
шариату не только в повседневной жизни, 
но и в государственных делах, и добивал-
ся торжества права в управлении государ-
ством. Мевлана Халид-и считал опорой 
ислама Османскую империю, поэтому при-
зывал своих мюридов неустанно молиться 
за благополучие Османской империи и ее 
султана-халифа. Султан признавался главой 
и покровителем всех мусульман. 

Среди лидеров других суфийских братств 
последователи Халид-и Багдади выделялись 
просвещенностью, особой праведностью и 
богобоязненностью. От своих учеников они 
также требовали образованности и мораль-
ной чистоты. Прежде всего, этим халидийа 
отличалась от бухарской традиции нак-
шбандийа. 

Благодаря халидийской ветви накшбан-
дийский тарикат на рубеже XIX–ХХ вв. 
стал наиболее важным и приближенным к 
власти братством в Турции. 

Халидийа имела широкое распростране-
ние в Курдистане, Сирии и Ираке, а в 20-х 
гг. XIX в. стала доминировать в Дагестане 

1 Если принять во внимание тот факт, что Халид 
б. Ахмад стал во всем мусульманском мире вто-
рым, кто после Джалалетдина Руми получил титул 
«Мавлана» (Господин наш, наш повелитель), то 
становится очевидным, насколько великими были 
его влияние и авторитет.



Раздел V. Религиозные традиции и институты384

(где вскоре образовалась новая ветвь – нак-
шбандийа муджаддидийа халидийа мах-
мудийа, названная в честь шейха Махмуда 
аль-Алмалия, ум. в 1877 г.).

Вероятно, первое знакомство поволж-
ских мусульман с новой ветвью накшбан-
дийа произошло в период паломничества, 
которое заметно активизировалось во вто-
рой половине XIX в. С халидийскими шей-
хами поволжские мусульмане могли встре-
титься по пути в Мекку и Медину в таких 
городах, как Стамбул, Багдад, Дамаск [Abu-
Manneh, 2005, s.296–304]. Халид-и Багдади, 
совершая в 1826 г. хадж, осознал чрезвычай-
ную важность Мекки для распространения 
своего учения и назначил своим основным 
халифом в Мекке шейха Абдуллу ал-Мекки 
Эрзинджани. Считается, что именно при его 
посредничестве халидийа получила распро-
странение в Поволжье и на Урале.

Поволжские мусульмане, довольно ак-
тивно приобретая во второй половине XIX в. 
недвижимость в Мекке и Медине, способ-
ствовали укреплению казанской общины 
в этих святых местах. Помимо шакирдов, 
приезжавших в Хиджаз учиться, здесь были 
и татарские муджавиры: они жили в суфий-
ских обителях, во время хаджа обслуживали 
прибывших с родины паломников, в свобод-
ное от этого время занимались наставниче-
ством. Наиболее крупным накшбандийским 
шейхом в Мекке и одновременно муджави-
ром был Мурад Рамзи (1854–1934)2.

Халидийский халиф шейх Юнус б. 
Джаг фар аш-Ширвани ал-Ханафи (ум. в 
1850 г.) стал духовным наставником вы-
ходца из северного Азербайджана Махмуда 
Дагестани аш-Ширвани (Махмуд б. Садык 
б. Мустафа б. Гали б. Садык аш-Ширвани 
аш-Шафии ал-Алмалы (ум. в 1877 г.), сос-
ланного российскими властями в Пермский 
край. Ссыльный шейх активно контакти-
ровал с мусульманами из Уфимской, Ка-
занской, Астраханской губерний и собрал 
вокруг себя немалое количество мюридов. 
Наиболее известными его последователя-
ми были Мухаммадзакир ишан Камалов 
ал-Чистави (1804–1893), Габдулваххаб ал-

2 Мурад Рамзи (1855–1934) – уроженец Мензе-
линского у. Уфимской губ., богослов. С 1876 г. по 
1880 г. учился в Медине. После совершения хаджа 
в 1880 г. переехал в Мекку и надолго остался там.

Хаджитархани (ум. в 1899 г.), Габдулгали 
б. Губайдулла ал-Байракави (ум. в 1901 г.). 
Видный знаток и толкователь Корана ишан 
Камалов, который в течение полувека слу-
жил имам-хатибом в г. Чистополе, содержал 
весьма крупное по тем временам медре-
се «Камалия»3, стал признанным лидером 
накшбандийа-и-халидийа в центральной ча-
сти Российской империи. В немилость вла-
стей ишан попал за противодействие непри-
крытой русификаторской политике царизма 
[Амирханов, 2001, c.74], до самой смерти 
сопротивлялся принудительным мерам по 
открытию русских классов при медресе, 
считая этот шаг властей угрозой этнической 
идентичности татар.

Известный в Дагестане шазилитский 
шейх Сайфулла Кади Башларов (1853–1919) 
являлся прямым последователем Камалова. 
В 1878 г. Сайфулла был сослан в Саратов-
скую губ. по подозрению в участии в анти-
российском восстании 1877 г. В этот пери-
од он получил иджазат от ишана Камалова, 
после его смерти Сайфулла Кади примкнул 
к другому татаро-башкирскому халидийско-
му шейху – Зайнулле Расулеву, соединив 
тем самым две самостоятельно развивавши-
еся линии халидийа на территории Урало-
Поволжья. 

М.-З.Камалов был связан родствен-
ными узами с другим видным татарским 
суфийским лидером – Гали б. Сайфулла 
ат-Тюнтери (ум. в 1874 г.), который распро-
странял тасаввуф в Малмыжском у. Вятской 
губ. Представитель бухарского суфизма, 
Гали ишан отличался широким кругозором, 
ученостью и открытостью к новшествам, 
поэтому он положительно относился как к 
халидийской ветви тариката, так и к рефор-
маторам-джадидам. Ш.Марджани говорил, 
что «среди ишанов нашей страны он был 
самым знающим, лучшим, красноречивым, 
авторитетным» [Фəхретдин, 2010, б.16]. 
Имам-хатиб, мударрис Гали ишан долгое 
время возглавлял медресе в д.Тюнтер, его 
внук Мухаммаднаджиб Шамсутдинов Тюн-
тери (ум. в 1930 г.), ставший зятем Закира 

3 Из его стен вышли известные общественные 
деятели и просветители – Р.Фахреддин, Ф.Карими, 
Г.Гафуров-Чыгтай, Х.Файзи-Чистапули, деятель 
революционного движения, журналист и педагог 
Ф.Туктаров и др. [Амирханов, 2001]. 



Глава 1. Суфизм как социокультурное явление 385

ишана, также занимался просветительской 
и наставнической деятельностью.

Другой известный в Османской импе-
рии халидийский шейх – Ахмед Зияэтдин 
Гюмюшханеви (1813–1893)4, в отличие от 
представителей других суфийских учений, 
в системе воспитания «совершенного чело-
века» уделял внимание и социальным аспек-
там жизни личности, его идеалом был глу-
боко верующий, трудолюбивый и морально 
чистый человек. Он отрицал бродяжниче-
ство, нищету, затворничество и «уход от 
общественной активности», в то же время 
постоянно призывал не попадаться в сети 
этого обманчивого мира; занимаясь мир-
скими делами, ни на минуту не забывать о 
Всевышнем. Осознавал регресс и застой как 
в суфийской практике и философии, так и 
в мусульманском мире в целом. Причинами 
этого шейх считал невежество и нарушение 
моральных норм. Как ученый-богослов и 
преподаватель-практик, он положительно 
оценивал джадидизм и поддерживал все на-
чинания, которые способствовали прогрес-
су человечества. Этим он доказывал, что 
накшбандийа-и-халидийа – не застывшее, 
не закрытое и слабое учение, а довольно 
гибкая, способная меняться и отвечать со-
временным требованиям общества фило-
софская система. 

В своем труде «Асар» Р.Фахретдин со-
общает об учениках османского шейха из 
числа поволжских мусульман [Фəхреддин, 
2009, б.85–87, 233 и др., 262–263]. Татары, 
будучи в Стамбуле, чтили память шейха Гю-
мюшханеви, посещая его могилу и его по-
следователей [Мəгази, 1913, б.51]. 

З.Расулев стал одним из первых и наи-
более активных распространителей учения 
халидийской ветви накшбандийского та-
риката в Поволжье и на Урале. Уроженец 
башкирского аула Шарип Златоустского у. 
Оренбургской губ., после обучения в Тро-
ицке он был назначен имамом в д.Аккужа 
Верхнеуральского у., где основал собствен-
ное медресе. В 1859 г. вступил в тарикат 
накшбандийа-муджаддидийа под руковод-

4 Считается, что шейх Гюмюшханеви имел кав-
казские корни. Шейхами в его обители в разное 
время были выходцы из Дагестана и Поволжья, 
например, Омар Зияэтдин Дагестани (1849–1920), 
Абдулазиз Беккине аль-Казани (1895–1952) и др.

ством шейха Габделхакима бин Курбангали 
Чардаклы (ум. в 1872 г.). С Гюмюшханеви 
Расулев (по силсиле – Зайнуллах аль-Казани) 

[Gündüz, 1984, s.157] познакомился в Стам-
буле в 1869/1870 г., во время паломнической 
поездки в Хиджаз, имел с ним долгие бесе-
ды (хальват), во время которых был посвя-
щен в тайны данного суфийского направле-
ния и получил право распространять учение 
таких суфийских братств, как накшбандийа, 
кадирия, шазилия, а также сухравердия, 
куб равия и чиштия.

В сентябре 1870 г. З.Расулев приступил 
к распространению халидийа в Троицке и 
вскоре собрал много приверженцев в При-
уралье, Поволжье, Казахстане и на Кавказе. 
В середине 1872 г. он был арестован, в нача-
ле 1873 г. в административном порядке со-
слан без определения конкретного срока под 
гласный надзор полиции в северные губер-
нии (Вологодскую, затем Костромскую), где 
пробыл почти семь лет [Фархшатов, 2009, 
c.22–23]. Причины ссылки точно неизвест-
ны, внешне дело выглядело как результат 
доноса на Расулева конкурентов – мест-
ных муджаддидийских шейхов, но власти 
при этом могли иметь далеко идущие цели, 
вплоть до стремления завладеть башкир-
скими землями [Фархшатов, 2009, c.42–43]. 
Если рассматривать причины вкупе, то, от-
правляя в ссылку «турецкого шпиона», рас-
пространявшего книги на османском языке, 
«лжешейха», организовавшего «секту» и 
занимавшегося «бид’а», злостно отбирав-
шего мюридов у своего бывшего духовного 
наставника Чардаклы хазрата Габделхакима 
Курбангалиева, и власти, и конкуренты Зай-
нуллы ишана якобы добились своих целей. 
Но ссылка для суфия – это не что иное, как 
«чилле» – испытание верности выбранному 
пути, своему духовному наставнику и спо-
соб укрепления веры. Поэтому неудиви-
тельно, что сразу после освобождения Зай-
нулла Расулев под причиной бедел-хаджа 
(наемного паломничества) снова выехал в 
Стамбул, где встретился со своим шейхом 
Гюмюшханеви. После возвращения он про-
живал в Троицке, служил имамом и осно-
вал медресе «Расулия», ставшее крупным 
центром обучения для мусульман Россий-
ской империи и базой для распространения 
учения накшбандийа-и-халидийа. Зайнулла 



Раздел V. Религиозные традиции и институты386

ишан поддерживал звуковой метод обуче-
ния и не был против включения светских 
дисциплин в программу своего учебного за-
ведения, где основное внимание уделялось 
изучению Корана и сунны. Так он совмещал 
кадимистское и джадидистское направле-
ния в просвещении5.

Помимо занятий в медресе и суфийского 
наставничества, Зайнулла ишан практиковал 
врачевание. Влияние его идей ощущалось 
в Казани, Симбирске, Самаре, Саратове, 
Оренбурге, Астрахани, Перми, на Вятке и 
Урале, в Семипалатинской, Тургайской, Ак-
моллинской и других областях [Исхакый, 
1906]. Видные ученики Зайнуллы ишана: 
Риза Фах ретдинов, Галимджан Баруди, 
муфтий Сабирджан Хасани, отец известного 
ученого Ахметзаки Валиди Тогана, Маджит 
Гафури, Габдулла Баттал Таймас и сын 
Габдрахман Расулев, ставший в советский 
период муф тием.

5 Труды З.Расулева:
1. «Ал-фава’ид ал-мухимма ли-л-мюридина 

ан-накш бандийа ва ал-аврад ал-лисанийа ва ас-
салават ал-ма’сура» («Божественные истины, по-
стижение которых необходимо для мюридов суфий-
ского братства накшбандийа, славословия Аллаху 
и молитвы – салават») (СПб., 1989, 24 б.). Труд на 
арабском языке, содержит тексты молитв и зикров 
накшбандийского тариката и правила их чтения.

2. «Əр-рисалə əл-Хыдырия» («Трактат о пророке 
Хыдре») (Троицк, 1908, 33 б.). Состоит из четырех 
статей о Хыдре, Исусе, суфизме (выдержки из кни-
ги Имам-а Газали) и о правилах чтения букв араб-
ского алфавита. На татарском и арабском языках. В 
конце труда приводятся выдержки из книги Суюти 
«Хадис ал-Абдал». 

3. «Мəкаляте Зайнийа» («Статьи шейха Зайнул-
лаха бин Хабибуллаха ар-Расули ан-накшбанди»). 
(Казан, 1908, 18 б.). Те же статьи, которые указаны 
в «Əр-рисалə», отсутствуют только выдержки из 
трудов Газали и Суюти.

4. «Рисале фи хайй ал-Хыдыр» («О жизни свя-
того Хыдра») (Казан, 1908, 9 б.). Указанная выше 
статья о Пророке Хыдре.

5. «Троицк голəмасы вə усуле җəдид» («Ученые 
Троицка и новый метод») (Оренбург, 1911, 11 б.). 
Брошюра была адресована противникам нового ме-
тода обучения, но послужила благословением (фет-
ва) и для сторонников усул-ы джадид. Текст был 
опубликован в начале 1908 г. на страницах газеты 
«Вакыт», потом переиздан как отдельная книжка.

6. «Əлифба хакында» («Об алфавите») (Орен-
бург, 1912, 13 б.). Статья была написана с целью пу-
бликации в газете «Вакыт», но редакция, посчитав 
ее актуальной, решила издать отдельной книгой. О 
необходимости обучения детей арабскому алфави-
ту по звукам, а не по названию букв [по: Maraş].

Внешним фактором в противоречии 
между муджаддидийа и халидийа среди 
местных ишанов служили такие «новшества» 
в ритуалах, как громкий зикр (джахри), 
участие женщин во время коллективного 
зикра, празднование мавлида, которые 
якобы ввел Зайнулла ишан. М.Фархшатов, 
основываясь на архивных источниках, до -
бавляет к ним такие пункты, как вве дение 
обычая ношения и использования четок, 
вывешивание внутри мечетей и домов 
шамаилов, использование «целительных» 
и благоухающих масел во время моления и 
зикра [Фархшатов, 2009, c.59–61].

Думается, что последние, даже если они 
были нововведениями (скорее всего, для 
башкир), не имели принципиального зна-
чения. А вот первые три, действительно, 
мог ли внести «смуту» в местную общину, 
которая в целом была воспитана в духе 
среднеазиат ских традиций накшбандийа, 
где тихий (хафи) зикр (молчаливое 
богопоминание) был чуть ли не главным 
атрибутом. Халидийа продолжила тра-
ди ционную приверженность к тихому, 
произносимому про себя зикру. И Зайнулла 
ишан, безусловно, придерживался данной 
формы ежедневного ритуала, об этом он 
писал в книге “Ал-фава’ид ал-мухимма”, 
однако во время коллективных отправлений 
ритуалов (хатм-и хаджиган), которые про -
ходили в определенные дни недели (вторник 
и четверг) и на которых могли присутствовать 
посторонние, в т.ч. и женщины, возможно, 
позволял практику громкого зикра. Один из 
мюридов – по имени Габделлатиф – в своих 
воспоминаниях сообщал, что во время хатма 
иногда все вместе громким голосом по десять 
раз пов торяли тахлил (Ла илахи иллалах) 
[Фəх ретдин, 1917, б.81]. Можно ли считать 
это громким зикром, спорно. Интересно, 
что, кроме З.Расулева, никому из других 
ха лидийских шейхов Волго-Уральского ре-
гиона не приписывали громкий зикр, что 
наводит на мысль: те странные возгласы, 
которые издавались во время коллективных 
радений в медресе «Расулия», о чем писали 
Мурад Рамзи и свидетели зрелища, могли 
быть экстатическими криками, вызванными 
состоянием транса во время и после зикра. 
Габделлатиф также сообщал, что во время 
коллективного зикра некоторые мюриды 
впадали в транс (джезбе) и во время намаза 



Глава 1. Суфизм как социокультурное явление 387

вслух выражали Ху валах [Фəхретдин, 1917, 
б.81].

Что касается празднования мавлида 
– дня рождения Пророка Мухаммада, во 
время которого обычно нараспев читаются 
соответствующие произведения, также 
называющиеся «мавлид ан-наби», данное 
«новшество» в татарском обществе не  мо жет 
быть связано только с именем З.Расулева.  О 
том, дозволительно ли празднование  дня 
рождения Пророка, который при жизни не 
разрешал этого делать, спорили задолго до 
ишана Зайнуллы. Дебаты продолжились и в 
начале ХХ в. [Баруди 1906; 1914; 1916]. В 
Османской империи же мавлид ан-наби был 
объявлен официальным праздником еще на 
рубеже XVI–XVII вв. 

Халидийское учение высоко ценило 
Пророка, с которым мюрид должен мыслен-
но связываться во время зикра через своего 
шейха [Gümüşhanevi, s.422]. Чтобы образно 
представить Пророка, адептам нужно было 
хорошо знать его жизнь, характер, чудеса 
и проч., поэтому не только поэтические 
произведения, посвященные дню рождения 
– мавлидан-наби, становятся актуальными  
в это время. В типографиях Казани, Орен-
бурга, Уфы, Астрахани ежегодно из да-
вались многочисленные произведения, 
по  священные Пророку: на’ты, кacыды 
– оды-панегирики, сиратен-наби – жизне-
описания, кыссасел-анбия – истории про-
роков, шамаили и хильи – описания внеш-
них и внутренних черт, ми’раджнаме 
– описание вознесения Пророка на небеса, 
му’джизатнаме – описание его чудес и 
др. Их авторами были как зарубежные, 
так и местные мусульмане. После зикра и 
вечернего намаза читали сиры и шамаили 
[Фəхретдин, 1917, б.81].

Из специальной литературы по истории 
суфизма в Поволжье в указанный период, 
помимо работ Ш.Марджани и Р.Фахретдина, 
можно указать следующие: 

1. Книга Абу Габдуррахмана Габдуллы 
бин Мухаммад Гариф ал-Магази, получив-
шего образование в татарских медресе и в 
Бухаре, служившего имамом в 3-м прихо-
де г.Орска, последователя З.Расулева «Əл-
катра мин бихар’ил-хакаик фи тəржемəти 
əхвали мəшаихи əт-тараик» («Капля из 
моря истины в жизнеописаниях тарикатских 
шейхов») (Оренбург, год не указан). Магази 

ишан упоминает о своем деде Магаз б. Бек 
Мухаммаде (ум. в 1832 г.), который, полу-
чив иджазат в Бухаре от учеников Фаизхана 
Кабули, служил шейхом в Оренбурге, автор 
также называет имена последователей этого 
шейха в Казани и Саратове.

Магази ишан сообщает также о другой 
своей книге – «Тарихи Мəгази». Кроме того, 
в Оренбурге в 1908 г. был издан его труд 
«Тарих əл- Бухара вə тəрҗемəт əл-голəма» 
(«История Бухары и жизнеописания уче-
ных»).

2. Холясəт əл-баян фи вуруд əл-ишан ал-и 
бəлдəи Казан... («Краткое описание вир-
дов ишанов города Казани») (Казан, 1888). 
Здесь дана стихотворная силсиля накшбан-
дийского тариката с указанием «местных» 
татарских шейхов:

Пророк Мухаммад (с.а.с.)
Абу Бакр Сыддык (р.а.)
Сальман Фариси (р.а.)
Касым бин Мухаммад (р.а.)
Джа’фар Садык (р.а.)
Баязид Бистами (куддиса сирруху.)
Абу Ал Хасан Харакани (к.с.)
Абу Гали Фармади (к.с.)
Абу Йусуф Хамадани (к.с.)
Габдулхалик Гиҗдувани (к.с.)
Гариф Ривегяри (к.с.)
Махмуд Инджир Фагневи (к.с.)
Гали Рамитани (к.с.)
Мухаммад Баба Саммаси (к.с.)

Зайнулла Расулев. Фото нач ХХ в.



Раздел V. Религиозные традиции и институты388

Саид Амир Кулял (к.с.)
Ходжа Бахаветдин Накшбанди (к.с.)
Галяутдин Аттар (к.с.)
Ходжа Якуб Черхи (к.с.)
Ходжа Губайдулла Ахрар (к.с.)
Ходжа Мухаммад Захид (к.с.)
Ходжа Дервиш Мухаммад Самарканди 

(к.с.)
Ходжа Мухаммад Имкянаги (к.с.)
Ходжа Мухаммад Баки Биллях (к.с.)
Имам Раббани Ахмад ал-Фаруки Сир-

хинди (к.с.)
Ходжа Мухаммад Сагид (к.с.)
Ходжа Мийан Габдер (к.с.)
Ходжа Муса хан (к.с.)
Ходжа Мухаммад Садык (к.с.)
Халифа Мухаммад Хусейн к.с.
Ходжа Тура Хан (к.с.)
Ходжа Сираджетдин Булгари (к.с.)
Ходжа Касым хан (к.с.)
А) Линия Ахрария после хазрати Имама 

Раббани 
Шах Мухаммад Ма’сум (к.с.)
Ходжа Ахмад Мекки (к.с.)
Ходжа Хабибулла Бухари (к.с.)
Ходжа Хода Кули (к.с.)
Ходжа Гайд Мухаммад (к.с.)
Ходжа Идрис Мухаммад (к.с.)
Ходжа Ниязкули Тюркмани (к.с.)
Хаҗи Габделхалик Курсави (к.с.)
Ходжа Хасан бин Хамид Курсави (к.с.)
Гатаулла бин Мухаммади ал-Курсави 

(к.с.)
Б) Линия Тюнтери после ХоджыМухам-

мада Ма’сума 
Ходжа Худжатулла Мухаммад Накшбан-

ди (к.с.)
Ходжа Габидулла Марвадж аш-Шари’ат 

(к.с.)
Ходжа Мухаммад Парса (к.с.)
Ходжа Мухаммад Раса (к.с.)
Ходжа Фазыл Ахмад Ма’суми (к.с.)
Ходжа Галлям Кадир Ма’суми (к.с.)
Ходжа Мухаммад Гали Тюнтери (к.с.)
Ходжа Шамсутдин Мухаммад Тюнтери 

(к.с.)
В) Третья линия после Ходжы Мухам-

мад Ма’сума 
Ходжа Сайфутдин Мухсин (к.с.) 
Ходжа Саеднур Мухаммад Бадавани 

(к.с.)
Ходжа Мухаммад Сагид (к.с.)
Ходжа Габделахад Хабибрахман (к.с.)

Ходжа Шамсутдин Хабибулла (к.с.)
Ходжа Габдулла ал-Дехлеви (к.с.)
Ходжа Зияэддин ал-Багдади (к.с.)
Г) Линия после Зыяэтдина Халиди (к.с.)
Ходжа Ахмад бине Сулейман Траблуси 

(к.с.)
Ходжа Ахмад Зияэддин Истанбули (к.с.)
Ходжа Зайнулла Троицкий (к.с.)
Ходжа Махмуд ал-Фигал (к.с.)
Ходжа Мухаммад Закир Чистаи (к.с.)
Д) Четвертая линия после Ходжы Му-

хаммад Ма’сума (к.с.)
Ходжа Мийан Сибгатулла (к.с.)
Ходжа Сунгатулла Кабули (к.с.)
Хасан Гата җий Кабули (к.с.)
Ходжа Фаизхан Кабули (к.с.)
Ходжа Гариф Биллях (к.с.)
Ходжа Шиһабетдин Исни (к.с.)
Е) Вторая линия после Фаезхана Кабули 

(к.с.)
Ходжа Мирза Габдулла җай Кабули 

(к.с.)
Ходжа Габдуш ишан Булгари (к.с.)
Ходжа Гобайдулла Сардави (к.с.)
Ж) Третья линия после Фаезхана Кабули 

(к.с.)
Ходжа Вали Мухаммад Каргали (к.с.)
Ходжа Хамид хазрат Йуртыши (к.с.)
Ходжа Ахмад-и Казани (к.с.)
Ходжа Мухаммад Гали ишан Казани 

(к.с.)
З) Линия после Вали Мухаммада Каргали 

(к.с.)
Ходжа Губайдулла Кизляви (к.с.)
Ходжа Нигматулла Альмети (к.с.)
Ходжа Габделджаббар ал-Парави (к.с.)
Ходжа Махдум Мухаммад Кизляви (к.с.)
Ходжа мелла Хайрулла Альмети (к.с.)
3. «Китаб əл-мəнакыб» (Житие (ме-

накыб/мунакыбнаме) А.З.Гюмюшханеви) 
(Ка зан, 1900), написанное Мустафой Фев-
зи-эфэнди (1871–1924), мюридом Хасана 
Хильми (ум. в 1911 г.). В книге приведено 
несколько панегириков (касыда) и элегий 
(марсия), посвященных основателю дар-
гяха Гюмюшханеви, стихотворное сил-
силянаме накшбандийского тариката, где 
тридцатым в золотой цепи (алтын силси-
ля) указан Халид-и Багдади, 32-м – Ахмед 
З.Гюмюшханеви. Упоминаются десятки его 
последователей, в т.ч. Зайнулла Расули, Ис-
маил ал-Крыми и другие халифы из России. 
В силсиле халидийи 33-й пункт занимает 



Глава 1. Суфизм как социокультурное явление 389

шейх Хасан Хильми, которого также пре-
красно знали и чтили поволжские суфии 
[см.: Мəгази, 1913, б.51]. 

4. «Җəвахире хикмəт дервишан» («Жем-
чужины мудростей дервишей») (Казан, 
1907). Автор – дервиш Дарменд Ба ха ветдин 
Накшбанди Булгари Ваисзаде (1810/18–
1893), религиозный реформатор своего 
времени, претендовавший на решение не 
только религиозных, но и социальных и эко-
номических проблем татарского общества 
[Усманова, 2009]. 

В начале книги дается силсиля тари-
ката. В стихах критикуются разные бид’а, 
рас пространенные в обществе, говорится 
об увеличении числа лжеученых и псевдо-
суфиев, пропагандируется хатм-хаджиган. 
Имеются и другие сочинения Бахаветдина 
Ваисова: «Тарике хоҗаган» («Путь ходжей», 
1874), «Шəригател иман» («Догматы веры». 
Казан, 1880). Первая книга состоит из двух 
частей: Тарике хоҗаган, (60 с., автор Баха-
ветдин Ваисов) и Диване шаһи нəкышбəнди 
(87 б., составлена его учителем Джагфаром 
Салиховым). В целом сочинение посвяще-
но религиозно-нравственной тематике. В 
нем разоблачаются пороки представителей 
татарского общества, в основном духовен-
ства и местной администрации. Во втором 
источнике, составленном Б.Ваисовым для 
обучения своих мюридов, содержатся раз-
личные обрядовые молитвы.

Критика суфизма и суфиев. Во вто-
рой половине XIX – начале ХХ в. в татар-
ском обществе усилилась критика пред-
ставителей суфизма, обличались падение 
нравственности, алчность и невежество 
ишанов, звучали обвинения в незнании 
ими элементарных норм фикха. Данная 
критика в определенной мере была свя-
зана с противостоянием кадимистов и 
джа дидов. Последние выступали против 
ишанизма, «представляющего собой форму 
простонародного суфизма, где пастырь 
вместо того, чтобы руководить духовными 
исканиями своих учеников, превращается в 
знахаря, колдуна и заступника пилигримов 
перед святым, за могилой которого он 
присматривает» [Зарконе, 1997, c.119]. 
В то же время суфизм привлек внимание 
большого числа реформистов, и многие из 
них примкнули к тарикату. Ишанизм имел 
распространение преимущественно в сель-

ской местности, поэтому его можно назвать 
также «деревенским суфизмом» [Демидов, 
1978, c. 112]. Он, в основном, имел дина-
стийный характер, из наиболее крупных 
ишанских фамилий можно назвать Кур-
бангалиевых (Медьяк), Тукаевых (Стерли-
башево), Расулевых (Троицк), Губайдулли-
ных (Кизлау), Галикеевых (Каргалы) и др. 
Татаро-башкирские ишаны в целом не за-
нимались сложными теоретическими про-
блемами суфийской философии, обращая 
больше внимания на практику и ритуалы. 
Ишанизм имел «общинную» или «духовно-
организованную форму» [Зарконе, 1997, 
с.119], мюриды из разных сел и деревень 
стекались в то место, где жил ишан, и ря-
дом с ним оставались до того момента, пока 
не получали «иршад» – разрешение самим 
воспитывать учеников. Период подготовки 
мог длиться от нескольких до 10–15 лет в 
зависимости от усердия и желания мюрида. 
При этом ишаны имели исключительный 
авторитет среди послушников. Авторитет 
родоначальника династии ишанов распро-
странялся и на его потомков.

Шейхи и ишаны, составлявшие в XIX в. 
довольно влиятельную группу духовенства, 
в значительной степени сами были повин-
ны в вырождении суфизма, в утрате им про-
грессивных, демократических элементов. 
В среде духовных лиц появились суфии-
самозванцы, имевшие желание приобрести 
среди прихожан авторитет благочестивого 
человека, но не знавшие и не понимавшие 
тонкостей религиозно-философского уче-
ния. Многие из этих псевдосуфиев, спе-
кулируя на религиозных чувствах право-
верных, использовали учение исламского 
мистицизма как удобный способ вымога-
тельства. Именно таких ишанов бичуют в 
своих стихах Г.Тукай, Н.Думави, Ф.Туйкин. 
В художественных и публицистических 
произведениях З.Хади, Г.Чыгтая, Г.Чыкали, 
Я.Муради, Г.Биктимирова и др. «суфий» 
отождествляется с такими понятиями, как 
«тупость, «фанатизм», «невежество». 

Критика джадидистов не была направле-
на на учение суфизма в целом. Единственно 
Зыя Камали (1873–1942) в своем философ-
ском труде «Дини тəдбирлəр» («Религиоз-
ные устроения», 1913) жестко нападал на 
тасаввуф, не считая его основанным на Ко-
ране и сунне, т.е. принимал его как бид’а 



Раздел V. Религиозные традиции и институты390

противоречащим исламу. З.Камали излагал 
идеи модернизации ислама и примирения 
его учения с современной наукой и куль-
турой, подчеркивал, что мусульмане не 
нуждаются в каком-либо посредничестве с 
Аллахом. А это предполагало, что явления, 
подобные монашеству, а именно мюридизм, 
ишанизм, вообще суфизм, по сути своей 
чужды духу ислама и представляют собой 
не более чем изобретение «нечестивых» 
мулл. Видимо, воззрения Зыи Камали шли 
от Джамал ад-Дин аль-Афгани, у которо-
го он учился в Каире. Джамал ад-Дин аль-
Афгани (1839–1897) считал необходимым 
очистить исламскую доктрину от поздних 
нововведений, привнесенных различными 
сектами. Для этого он предлагал вернуться 
к изначальной чистоте религии и тщатель-
ным образом изучить период жизни проро-
ка Мухаммада и его ранних сподвижников. 

Муса Бигиев в работе «Бөек мəвзуларда 
уфак фикерлəр» («Простые мысли о 
сложных вопросах», СПб., 1914) отделяет 
суфизм, «как философскую доктрину или 
личную религиозную практику, от суфизма 
общинной или духовно-организационной 
формы (ишанизм)», разделяя ишанов на 
«хороших» и «плохих», на «белых» («ак 

ишан»), и «черных» («кара ишан»). При этом 
Бигиев «испытывал неприязнь к су физму и 
не принадлежал ни к одному из братств, но, 
тем не менее, защищал суфизм и систему 
религиозных общин» [Зарконе, 1997, c.117].

В научной литературе долгое время су-
ществовало довольно грубое разделение 
суфизма в Волго-Уральском регионе на два 
течения – так называемый «политизирован-
ный плебейско-крестьянский фундамен-
тализм» и «либерально-просветительский 
ре формизм». Яркими представителями 
первого направления назывались Б.Ваисов 
и имамы из династии Курбангалиевых, ко-
торые считались оплотом кадимизма. Вто-
рое направление, связанное с джадидизмом, 
якобы возглавлял З.Расулев [Юнусова, 1999, 
с.72]. При этом существовало мнение, что 
муджадиды являлись кадимистами, а хали-
дийские ишаны – джадидами.

Сегодня исследователи отказываются 
от категоричного деления ишанов и мулл 
XVIII–XIX вв. на кадимистов и джадиди-
стов, указывая, что без кадимизма, который 
составляет фундамент религиозной идеоло-
гии, не было бы джадидизма как такового, 
т.е. реформаторства. Резкое противопостав-
ление двух взаимосвязанных явлений ведет 
к искажению исторических фактов. В связи 
с этим актуален пересмотр отношения к тем 
лицам, которые были причислены к стану 
«кадимистов» и реакционеров.

Таким образом, суфизм продолжал за-
нимать важное место в татарском обществе 
и на рубеже ХIХ–ХХ вв. Суфийские лидеры 
этого периода в целом вели просветитель-
скую деятельность, которая шла вразрез с 
главными направлениями внутриполитиче-
ского курса правительства. Представители 
«свежего» направления накшбандийского 
тариката халидийа в целом сумели найти 
общий язык с реформистами, осуществив, 
таким образом, свой вклад в культурное 
возрождение татарского народа. С другой 
стороны, в обществе формировалась кри-
тическая точка зрения по отношению к 
лжесуфиям и псевдоишанам, постепенно 
переходящая к антиклерикализму, что стало 
особенно заметным в публицистике и худо-
жественной литературе.

Зыя Камали. Фото нач. ХХ в.



Глава 2. Теологические и исламоведческие дебаты 391

ГЛАВА 2
Теологические и исламоведческие дебаты

Михаэль Кемпер

В исламской традиции теологические 
размышления о Боге и религиозной догме 
называются каламом (речью). Централь-
ное место в дискурсе калама (в том виде, в 
котором калам развивался на протяжении 
веков во многих странах, в т.ч. в современ-
ном Татарстане) занимает вопрос о том, как 
человеческий разум может понять учения 
исламского откровения (Корана) и ислам-
ской традиции пророка Мухаммада (Сунну), 
а также как рассуждения и размышления 
могут поддерживать догмы ислама и за-
щищать их от сектантов и в конфронтаци-
ях с представителями других религий. По 
большей части, калам вобрал в себя многие 
черты классической древнегреческой логи-
ки и философской мысли, пользуясь клас-
сическими дисциплинами аргументации и 
риторики в качестве вспомогательных наук. 
Исламские богословы видели резкое раз-
личие между каламом и философией (араб. 
фалсафа), поскольку греческие философы, 
такие как Аристотель, были неверующими 
и в своих теориях не руководствовались от-
кровениями и религией, отправной точкой 
был чисто человеческий разум. Философия 
всегда была под подозрением и не входила в 
традиционную учебную программу медре-
се. В Поволжье и Приуралье труды извест-
ных мусульманских философов (таких, как 
Ибн Сина (ум. в 1037 г.) и Ибн Рушд (ум. 
в 1198 г.)) если не отвергались, то в значи-
тельной степени игнорировались, прежде 
чем они были вновь изучены джадидистами 
в конце XIX – начале XX в. 

В каламе богословские размышления яв-
ляются дедуктивными: умозрительное по-
строение начинается с убеждения в том, что 
Бог существует, так как логически мир дол-
жен иметь создателя. Бог понимается как 
«необходимое бытие», начало всего, как су-
ществующий извечно. Следующий вопрос в 
каламе – как верующий может представлять 

себе Аллаха на основе знаменитых «имен», 
которые упоминаются в Коране и понима-
ются как «атрибуты» Бога – его характер-
ные качества, которыми он может быть 
назван и через которые он воздействует на 
свое творение. Главное здесь – избежать ан-
тропоморфизма, т.е. не порочить уникаль-
ность и превосходство Бога, приписав ему 
человеческие качества. Также предметом 
спора мутакаллимов (ученых калама) было 
происхождение Корана, понимаемого как 
слово Божье и, таким образом, как один из 
его атрибутов. Суть данного диспута зак-
лючалась в том, является ли Коран извеч-
ным, как сам Бог, или «возможным» (араб. 
мумкин), т.е. сотворенным Богом. И, нако-
нец, последней из основных тем прений в 
каламе выступает отношение Бога к своим 
творениям, и, в частности, в какой степени 
человек может сформировать свою волю и 
следовать ей (это подразумевает, что чело-
век несет полную ответственность за свои 
действия). Помимо вышеперечисленно-
го теология занимается также вопросами 
телес ного воскресения (основной принцип 
ислама), загробной жизни (рай/ад), суще-
ствования и роли ангелов и святых и др.

Серьезной проблемой является то, что 
Коран и традиции пророка (Сунна – сово-
купность всех хадисов о том, что пророк 
сказал или сделал) VII в. дают только рас-
плывчатые и метафорические ответы на эти 
фундаментальные вопросы. И только позд-
нее, в VIII–X вв., мусульманские ученые 
намеревались сформулировать системную 
доктрину мусульманского богословского 
мышления. В этот классический период ис-
лама появилось множество конкурирующих 
толкований и богословских школ, начиная с 
мутазилитов, которые непреклонно отстаи-
вали идею о том, что человек сам несет ответ-
ственность за свои поступки, и заканчивая 
буквалистической школой Ханбалийа, пред-



Раздел V. Религиозные традиции и институты392

ставители которой верили в полную предоп-
ределенность. Между этими крайностями 
суннитского богословия находились школы 
Ашарийа и Матуридийа, которые старались 
занимать умеренную позицию. Историче-
ски большинство тюркских народов (в т.ч. 
татары) придерживались богословской идеи 
Матуридийа (основана в Средней Азии уче-
ным Абу Мансур аль-Матуриди, ум. в 944 г.). 
Среди татар и башкир также были известны 
идеи Абу-л-Хасана аль-Ашари (ум. в 935 г.). 
Вместе эти две школы представляли так на-
зываемую «суннитскую основу» калама в 
регионе. Основным текстовым жанром ка-
лама является комментарий: ученые изуча-
ли работы ранних богословов, составляя к 
ним комментарии, которые в дальнейшем 
комментировались другими учеными (в 
форме глоссы), и т.д. Благодаря этой тради-
ции комментирования сохранялись тексты 
ранних ученых, укреп лялась идентичность 
данной школы.

Мы не знаем точно, когда появились пер-
вые богословские труды татарских (булгар-
ских) авторов. Как и в случае с суфизмом 
и исламским правом, основной движущей 
силой, видимо, были ученые Средней Азии. 
Как сообщается, первая работа «аль-Акаид 
аль-булгарийа» («Булгарское вероучение»), 
несохранившаяся до сегодняшнего дня, бы-
ла написана Ишниязом бин Ширнияз аль-
Хорезми (ум. в 1205/1790–1791 гг.), ученым 
из Ургенча, который поселился в Карга-
лы, мусульманском пригороде Оренбурга. 
Большая часть теологических трудов была 
написана в первой половине XIX в., и спе-
кулятивное богословие калама также стало 
полем для споров среди татар.

Габдельнасыр Курсави и Габдерахим 
аль-Булгари о спекулятивной теологии. 
Идея категорического отказа от спекуля-
тивной теологии в целом изначально при-
надлежала Габдерахиму аль-Булгари (Утыз 
Имяни). В своей работе «Инказ аль-халикин 
мин аль-мутакаллимин») («Спасение по-
гибающих от (ошибок) мутакаллимов», где 
частично прослеживаются идеи аль-Газали 
(ум. в 1111 г.), представленные в «Ихйа улум 
ад-дин». Габдерахим обвиняет мутакалли-
мов в бесполезном философствовании и 
пустозвонстве. Он считал, что ученые ка-
лама обсуждали вопросы, которые не име-

ют ничего общего с мусульманской верой, 
– вопросы, которые не упомянуты в Коране 
и Сунне пророка, и поэтому не могут быть 
рассмотрены в контексте исламской догмы. 
По мнению Габдерахима аль-Булгари, бес-
смысленные дебаты ученых калама (пред-
ставлены, прежде всего, в популярной рабо-
те Умара ан-Насафи (ум. в 1142 г.) «Акида» 
(«Догма») и его комментарии, составленном 
Саадуддином Тафтазани (ум. в 1389 г.)), не 
приносили никакой пользы верующему, кро-
ме лишних сомнений. Аль-Булгари утверж-
дал, что Божьи откровения не нуждаются в 
логической интерпретации. Мусульманин 
должен просто следовать известным кни-
гам по исламскому праву для того, чтобы 
исполнять волю Божью, и все дальнейшие 
обсуждения просто бесполезны и даже раз-
рушительны. Таким образом, Габдерахим 
критиковал калам с правовой точки зрения 
традиционалиста, приравнивая спекулятив-
ную теологию к эллинистической филосо-
фии и, следовательно, ереси.

Другим серьезным критиком среднеази-
атского калама в Волго-Уральском регио-
не был Габдельнасыр аль-Курсави (ум. в 
1812 г.). Он был убежденным сторонником 
приоритета исламского откровения над че-
ловеческим разумом. Он также считал, что 
дебаты калама сводятся к болтовне и не-
вежеству.  В отличие от Габдерахима аль-
Булгари, который был ханафитским тради-
ционалистом, Курсави руководствовался 
только Кораном и Сунной как «чистыми» 
источниками ислама, которые необходимо 
беречь от искажения поздними толкования-
ми богословских и правовых школ. Если 
Габдерахим аль-Булгари полностью отверг 
доктрину калама и не вступал в дискуссии 
с ее сторонниками (мутакаллимами), то 
Курсави напротив часто спорил с ведущи-
ми учеными Бухары и других местностей, 
стараясь подорвать спекулятивную теоло-
гию изнутри. Таким образом, Курсави не 
отказывался от принципа богословской ар-
гументации, как Габдерахим, вместо этого 
он использовал интеллектуальные методы 
теологов (в т.ч. их любимый жанр – коммен-
тарий), чтобы доказать, что многие из наи-
более почитаемых средневековых и совре-
менных мутакаллимов отказались от метода 
ранних поколений мусульман (салафов) и 



Глава 2. Теологические и исламоведческие дебаты 393

противоречили Корану и Сунне. Так как 
Курсави рассматривал все вопросы через 
призму «фундаментальных» текстов исла-
ма, мы условно можем назвать его позицию 
салафитской, или «фундаменталистской» 
(что, конечно, не имеет ничего общего с 
современной концепцией данного термина 
как насильственный политический ислам). 
Согласно некоторым записям Габдерахима 
аль-Булгари (неопубликованной рукопи-
си на арабском языке «Ихатат аз-зат», 
Ташкентский институт им. Беруни, B-3122, 
датируемой 1217/1802–1803 гг.), первый 
конфликт между Курсави и бухарскими му-
такаллимами произошел примерно в 1801 
или 1802 г. Курсави критиковал традицион-
ные толкования школ ашаритов и матуриди-
тов по вопросу о сущности Бога (основа Его 
существования, араб. зат) и Его атрибутах 
(качества, привязанные к Его сущности, 
араб. сыфат). По сообщению Габдерахима 
аль-Булгари, противники обвинили Курсави 
в ереси, но ему удалось получить поддержку 
влиятельных кадиев (судей) и уехать в род-
ную деревню. Вернувшись домой, в Верх-
нюю Корсу, Курсави стал имамом.

Тем не менее, в 1223 г. (1808–1809 гг.) 
Курсави снова поехал в Бухару, чтобы про-
должить учебу. На этот раз его провокаци-
онные заявления и споры с влиятельными 
учеными чуть не стоили ему жизни. Ин-
формацию о последующих событиях мы 
получили в основном из ранней работы 
Ш.Марджани на арабском языке «Танбих 
абна аль-аср би-танзих анба Аби-н-Наср» 
(«Извещение современников путем очище-
ния известий об Абу Насре», изд. Кемпер, 
2000). Молодой Марджани поддерживал 
Курсави во мнении о превосходстве тради-
ций над человеческим разумом, и в данном 
рассказе он представил некоторые обвине-
ния, выдвинутые против Курсави, а также 
его ответы в дебатах.

Основным предметом спора все еще 
оставался вопрос о том, как следует пони-
мать связь между сущностью Бога (араб. 
зат) и различными божественными име-
нами (или атрибутами, араб. сыфат), кото-
рыми в Коране сопровождается описание 
Бога. Согласно учению основных ислам-
ских богословских школ, такие эпитеты, как 
«Живущий», «Всемогущий», «Знающий» и 

«Создатель» показывают, что Бог обладает 
определенными чертами или атрибутами 
(прежде всего «жизнь», «власть», «знание», 
«воля», «слух», «зрение», «речь» и «способ-
ность к созданию»), которые также могут 
рассматриваться как абстрактные качества. 
Бог, как «первопричина», «обязательно 
существующее бытие», создавший мир, 
должен иметь определенное количество 
атрибутов. После такого аналитического 
разделения между сущностью Бога и Его 
атрибутами возник вопрос о том, являются 
ли атрибуты Бога извечными, как сама сущ-
ность Бога, или же они появились только 
в определенный момент времени. Это был 
очень деликатный и сложный вопрос; если 
некоторые из атрибутов Бога были бы извеч-
ными, то можно было бы предположить мно-
жество извечных сущностей, что привело 
бы к многобожию. Ашари и Матуриди сами 
старались избегать такой ловушки, просто 
заявляя, что человек не способен понять ис-
тинный характер атрибутов; атрибуты были 
«и не Богом, и ничем, кроме Бога». Однако 
позже ученые школ Ашарийа и Матуридийа 
пошли дальше в своих спекулятивных раз-
мышлениях: они установили, что семь или 
восемь перечисленных выше атрибутов за-
нимали особое место в описании Бога в ка-
честве «атрибутов сущности», в то время как 
многие другие имена и описания Бога в Ко-
ране были просто «атрибутами действия», 
которые проявляются только в отношении 
к созданию (например, «Милостивый» – 
«милость», что проявляется только по отно-
шению к уже сотворенному человеку). Эти 
атрибуты были расценены как невечные и 
производные от вышеупомянутых извечных 
«атрибутов сущности». Курсави считал, что 
подобные аналитические упражнения бес-
полезны и даже опасны. 

Оппоненты Курсави в Бухаре вызвали 
его в суд эмира Хайдара (период правления 
– 1800–1826 гг.), где он был допрошен груп-
пой видных ученых. В их числе был некий 
Фахретдин аль-Казани (ум. в 1844 г.) – сын 
влиятельного имама Казани Ибрагима бин 
Худзяша, приехавший в Бухару преподавать 
искусство чтения Корана (сам эмир являлся 
одним из его учеников). Другим серьезным 
противником Курсави в этом споре был не-
кий Шамсаддин аль-Балхи (из Балха в Аф-



Раздел V. Религиозные традиции и институты394

ганистане). Курсави отказался отвечать на 
вопрос Балхи, являются ли атрибуты Бога 
«неотъемлемыми» (т.е. извечными, как сущ-
ность Бога) или просто «возможными» (т.е. 
временными и сотворенными), аргументи-
руя это тем, что подобные темы никогда не 
обсуждались ни пророком Мухаммадом, ни 
его сподвижниками в VII в. По мнению Кур-
сави, можно было говорить лишь о том, что 
нельзя отождествлять Бога с сотворением. 
Это позволило его противникам обвинить 
его в признании множественности извеч-
ных сущностей, т.е. в политеизме. Курсави 
пытался избежать этой ловушки, утверж-
дая, что атрибуты не могут рассматриваться 
отдельно от сущности Бога и друг от дру-
га. Таким образом, Курсави выступил про-
тив всей доктрины Матуридийа и Ашарийа 
относительно связей между сущностью и 
атрибутами, а также различий между извеч-
ными и «сотворенными» атрибутами Бога. 
Он утверждал, что священные тексты исла-
ма, Коран и Сунна пророка не имели ничего 
общего с вопросами калама, и обвинил му-
такаллимов в том, что они сбились с истин-
ного пути ислама.

По-видимому, Курсави действительно 
грозила смертная казнь, и, чтобы спастись, 
он был вынужден публично отречься от 
своих слов. Некоторые источники утверж-
дают, что Курсави избежал приговора бла-
годаря помощи своего суфийского настав-
ника, влиятельного Ниязкули ат-Туркмани 
(ум. в 1821 г.). Вернувшись домой, Курсави 
принял руководство медресе в родной де-
ревне, где преподавал свои толкования ис-
ламского права и теологии, от которых он 
официально отрекся под давлением в Бу-
харе. Курсави объяснил свои богословские 
взгляды в сочинении «Шарх аль-акаид» 
(«Коммента рий к догме, сохранившийся в 
нескольких рукописных версиях»), которое 
он закончил после возвращения из Буха-
ры. Эта книга является тщательно проду-
манным супер-комментарием (глоссой) к 
вышеупо мянутому комментарию Тафтазани 
(ум. в 1389 г.) к «Акиде» («Догма») Умара 
ан-Насафи (ум. в 1142 г.). Вероятно, «Аки-
да» ан-Насафи в оригинальной версии, и 
особенно в интерпретации Тафтазани, была 
самым популярным учебником на уроках 
основ суннитского калама в ашаритских и 

матуридитских школах. Критикуя Тафтаза-
ни и Насафи, Курсави всегда утверждал, что 
исходящая от него резкая критика калама не 
была направлена против основателей школ 
Ашарийа и Матуридийа, которые никогда 
не занимались пагубными рассуждениями 
подобно современным мутакаллимам, пре-
тендовавшим на наследие и авторитет аль-
Ашари и аль-Матуриди.

Как бы то ни было, Курсави стал иници-
атором серьезной провокации, в результате 
которой у него возникли проблемы и у себя 
дома. Ученые Бухары продолжали посылать 
письма своим коллегам в Волго-Уральском 
регионе, утверждая, что Курсави совершил 
вероотступничество и что он должен быть 
наказан. Некоторые местные ученые, среди 
которых был Давлатшах бин Адильшах аль-
Чабанлы, приняли сторону Курсави, а влия-
тельные имамы Фатхулла аль-Уруви (ум. 
в 1259/1834 г.) и Баймурад бин Мухаррам 
аль-Мангари аль-Казани (ум. в 1265/1848 г.) 
продолжали защищать калам от критики 
Курсави. Устав от этого давления, Курсави в 
1812 г. отправился в паломничество в Мек-
ку, по дороге он умер в Ускударе (пригороде 
Стамбула). Несмотря на скандальную из-
вестность в татарском обществе, Курсави 
не оставил после себя собственную школу. 
Только гораздо позже, в 1860-х гг., его бо-
гословские взгляды, а также его позиция 
по исламскому праву были поддержаны 
Ш.Марджани. Именно Ш.Марджани сыграл 
главную роль в популяризации трудов Кур-
сави в области теологии и правоведения.

Дискуссия об исламской правовой ме-
тодике: иджтихад и таклид. Как и боль-
шинство тюркоязычных народов Российской 
империи, татары и башкиры придержива-
лись ханафитского мазхаба, од ной из че-
тырех суннитских правовых школ, взаимно 
уважающих друг друга. В XIX в. дебаты по 
исламскому праву (араб. фикх) среди татар 
касались теории права (араб. усул аль-фикх, 
«принципы» права), а также правовых обы-
чаев. Основным теоретическим вопросом 
была возможность или невозможность ид-
жтихада, т.е. разрешается ли по-прежнему 
исламскому правоведу (факиху) обратиться 
к Корану и Сунне пророка, чтобы сформи-
ровать собственное мнение (араб. занн) на 
современные правовые проблемы. Противо-



Глава 2. Теологические и исламоведческие дебаты 395

положностью иджтихада является таклид 
– «подражание» какому-либо правоведу со-
временного или прошлого периода, который 
считается достоверным источником знаний. 
Таким образом, иджтихад выступает за 
«фундаменталистский» подход – обращение 
к откровению и высказываниям боговдохно-
венного пророка, в то время как таклид яв-
ляется «традиционалистским» – следование 
пути, принятого учеными определенной пра-
вовой школы. В суннитской правовой мысли 
мусульманские правоведы раннего периода 
рассматриваются как «независимые» муд-
жтахиды (ученые, которые могли осущест-
влять иджтихад по всем аспектам жизнедея-
тельности), особенно основатели крупных 
мазхабов (правовых школ), тогда как ученые 
более позднего периода были ограничены в 
иджтихаде или могли пользоваться только 
таклидом. Таким образом, появилась обще-
принятая идея о том, что после классическо-
го периода ислама «врата иджтихада были 
закрыты». В определенный период (возмож-
но, в XI в. или XII в.) было решено, что на все 
правовые вопросы были найдены ответы и в 
будущем не будет нужды (фактически будет 
запрещено) в обращении непосредственно 
к священным текстам Корана и Сунны для 
решения новых правовых проблем. Вместо 
этого правоведы должны были только следо-
вать мнениям ранних учителей своих мазха-
бов. Общеизвестными великими магистра-
ми ханафитской правовой школы были Абу 
Ханифа (ум. в 767 г.), Абу Юсуф (ум. в 798 г.) 
и Мухаммад аш-Шайбани (ум. в 805 г.). Их 
знаниям следовали многие поколения ха-
нафитских ученых, среди которых много 
бухарских и самаркандских богословов, на-
писавших комментарии, глоссы и краткие 
изложения работ своих предшественников. 
Труды ханафитских ученых представляют 
собой гигантское собрание правовой литера-
туры. Несмотря на то, что большинство уче-
ных средневековья и раннего нового времени 
считали себя мукаллидами (практикующими 
таклид), практика иджтихада на самом деле 
никогда не прекращалась. И даже в XVIII в. 
и XIX в. выдающиеся ученые со всех концов 
мусульманского мира продолжали осущест-
влять иджтихад и способствовали его даль-
нейшему развитию, часто действуя вопреки 
принципам своих традиционных мазхабов. 

Кроме того, таклид – это тоже не просто 
«слепое подражание», а напротив, мукаллид, 
который обращается к трудам ранних бого-
словов своей школы, имеет в распоряжении 
широкий спектр возможных решений, из 
которых он может выбрать подходящий ва-
риант. В результате как муджтахид, так и му-
каллид имеют значительные возможности 
для индивидуального выбора, а также для 
содействия развитию новой правовой мысли 
(в т.ч. в таких важных областях, как эконо-
мика и политика), которая отвечает интере-
сам той или иной социальной группы. Сле-
довательно, по-прежнему распространенное 
мнение о том, что мусульманское право не 
развивается и не способно адаптироваться 
к меняющимся политическим и экономи-
ческим условиям, не совсем правильно. От-
личие между муджтахидами и мукаллидами 
было только в методе нахождения правовых 
решений: одни обращались непосредствен-
но к Корану (фундаменталистский подход 
иджтихада), другие – к мнению предыду-
щих ученых (традиционализм таклида). 
Татарская модель данного феномена, пред-
ставленная Габдельнасыром Курсави и Габ-
дерахимом аль-Булгари, является тому при-
мером. 

В своей книге на арабском языке «Аль-
иршад лил-ибад» («Руководитель для слу-
жителей Бога». Казань, 1904; рус. перевод 
Г.Идиятуллиной, 2005) Курсави утверждает, 
что существует несколько уровней иджти-
хада и каждый верующий обязан осущест-
влять его по мере своей способности. Здесь 
автор не исключает даже абсолютный или 
«независимый» иджтихад (иджтихад мут-
лак), который выходит за рамки любой из 
существующих исламских правовых школ. 
В конечном счете, данные утверждения 
приводят к тому, что выдающиеся ученые 
теоретически все еще имеют возможность 
для основания новых правовых школ. Это, 
конечно, вызвало определенное беспокой-
ство духовенства, поскольку новые школы 
могли привести к еще большему разделе-
нию мусульманской общины, образуя но-
вые группировки. Сам Курсави никогда не 
отрекался от ханафизма. Другой аргумент, 
часто выдвигаемый против иджтихада, зак-
лючался в том, что отдельные муджтахиды 
могли ошибаться в своих суждениях, и тем 



Раздел V. Религиозные традиции и институты396

самым сбиться с пути ислама, рискуя быть 
обвиненными в ереси и потерять свое место 
в раю. Однако Курсави пишет, что не стоит 
опасаться этого и здесь нет оснований для 
отказа от иджтихада, поскольку, в соответ-
ствии с изречением пророка, муджтахид по-
лучает награду от Аллаха, даже если ошиб-
ся в своем решении; но если оказался прав, 
то он получает двойную награду. Эта пози-
ция Курсави заставила по-новому взглянуть 
на основополагающие тексты ислама. Он 
даже считал, что мукаллид (человек, кото-
рый не имеет возможности осуществлять 
иджтихад) также обязан хотя бы немного 
поразмыслить и убедиться в благочестии и 
компетентности в области исламского права 
того человека, которому он подражает.

Таким образом, Курсави открытым тек-
стом заявляет о своем несогласии с общепри-
нятым мнением о том, что «иджтихад давно 
перестал существовать», и единственное, 
что могут делать сегодняшние мусульмане 
– это слепо подражать ранним правоведам 
и теологам. Как указывалось выше, Курсави 
и настаивал на приоритете Корана и Сунны 
над спекуляцией мутакаллимов. В случае с 
иджтихадом он также ставит Коран и Сун-
ну выше традиционных мазхабов. Неудиви-
тельно, что призывы Курсави к иджтихаду 
вызвали немало упреков. Например, Фатхул-
ла аль-Оруви (ум. в 1843 г.) из деревни Слу-
жилая Ура направил в 1810 г. официальному 
оренбургскому муфтию М.Ху саинову пись-
мо с обвинением Курсави; также Габдера-
хим аль-Булгари в своем «Рисала ад-дибага» 
(«Трактате о выделке кожи») [ОРРК, 2400-г, 
79-87] утверждает, что Курсави (без упоми-
нания его имени) занимается незаконными 
нововведениями. В другом произведении, 
ссылаясь на известную книгу Мехмеда Бир-
геви (ум. в 1573 г.) «Тарика Мухаммадийа» 
(«Путь Мухаммада», см. выше, раздел о су-
физме), Габдерахим доказывает, что иджти-
хад перестал практиковаться много веков 
назад, и что с тех пор ученые ограничива-
лись мнениями предыдущих муджтахидов. 
Следовательно, Габдерахим аль-Булгари ви-
дел себя в качестве мукаллида, верного при-
верженца великих магистров ханафитской 
правовой школы.

Дебаты о ночной молитве. Наиболее 
спорным как для таклида, так и для иджти-
хада был вопрос, касающийся пятой еже-

дневной молитвы (так называемой ‘иша 
или ястү намазы) в северных регионах 
России. Согласно изречениям (хадисам) 
пророка, пятая молитва осуществляется 
при наступлении полной темноты, точнее 
после исчезновения не только красного за-
рева заката, но и самого последнего луча 
света. Проблема в том, что в России бывают 
«белые ночи», когда в летнее время полная 
темнота не наступает. Что же должны де-
лать летом с обязательством ночной молит-
вы мусульмане, которые живут на севере? 
Сегодня вопрос может показаться триви-
альным, но в XVIII–XIX вв. и даже в начале 
XX в. он имел большое значение для всех 
верующих. Они опасались, что их молитвы 
не будут приняты Богом, если их читать не-
своевременно. Впервые этот спор возник 
в XI в., когда ханафитские ученые в Сред-
ней Азии начали писать трактаты о ночной 
молитве в период «белых ночей». Согласно 
Ш.Марджани («Назурат аль-хакк», «Взгляд 
на истину». Казань, 1870), первым ученым в 
Волго-Уральском крае, поднявшим данный 
вопрос, был некий Амка Мулла (Мулла Аг-
зам бин Габдрахман ат-Танаки аль-Булгари). 
В 1730 или 1731 г. в своем трактате (кото-
рый не дошел до нас) он заявил, что ночная 
молитва не обязательна, если ночь не на-
ступает. Однако позже Амка Мулла пере-
смотрел свою позицию, утверждая, что не 
следует пропускать этот намаз. Как сообща-
ется, в конце XVIII в. Ишнияз бин Ширнияз, 
переехавший в Каргалы из Хорезма, высту-
пил в своей работе за отказ от намаза ястү/
иша. В начале XIX в. волжские мусульмане 
по-прежнему не могли прийти к единому 
мнению по этому вопросу. Как отметил Габ-
дерахим аль-Булгари в «Рисала шафакия» 
(«Трактат о закате») [ОРРК, ед.хр.1204-
1206-т], одна часть мусульманской общины 
Волго-Уральского региона (которую он от-
носит к ахль аль-Булгар, «булгарскому наро-
ду») совершенно не читает ночную молитву, 
боясь, таким образом, согрешить, тогда как 
другие совершают этот намаз сразу после 
четвертой молитвы, когда только красное 
свечение исчезло и не совсем темно. Опира-
ясь на труды Абу Ханифы и некоторых более 
поздних ханафитских авторов из Средней 
Азии, Габдерахим представил свою точку 
зрения по этому поводу. Как мукаллид, он 
был уверен, что, читая ночную молитву не 



Глава 2. Теологические и исламоведческие дебаты 397

в установленное время, мусульманин совер-
шает больший грех, чем если бы он этого не 
делал. Таким образом, Габдерахим выступа-
ет за отказ от пятой молитвы в период, когда 
ночь не наступает. В данном случае прини-
мая позицию буквалиста, он утверждает, что 
нужно следовать точной формулировке на-
ставлений пророка, согласно которым ночь 
является необходимой составляющей (араб. 
сабаб, также «смысл», «причина») пятой 
ежедневной молитвы. В отсутствие ночи 
совершение ночного намаза не обязательно, 
более того, подобные действия являются 
актом неповиновения Богу. Габдерахим на-
зывает эту позицию крайне «осторожной» 
(ихтият) – предостережением от всех воз-
можных противоправных действий.

Курсави утверждал обратное. По его 
мнению, общие обязательства пяти еже-
дневных молитв имели приоритет над менее 
значительными условиями их совершения. 
Он считал, что установленные временные 
рамки совершения молитв, о которых упо-
минал пророк, были только «подсказкой» 
верующим для того, чтобы помочь выпол-
нить общие обязательства. То есть они не 
подразумевались как «причина», без кото-
рой общее обязательство молитвы теряет 
свой смысл. Следовательно, обязательство 
совершения молитвы стоит выше, чем на-
ступление ночи, как его условие. Что делать 
в географических зонах, где ночь не насту-
пает, – это, по мнению Курсави, вопрос ид-
жтихада, и поэтому в конечном итоге остав-
ляется на усмотрение каждого верующего. 
Сам автор склонялся к совершению ночной 
молитвы непосредственно после четвертого 
намаза (акшама), при этом он не отвергал 
другие возможные решения данного во-
проса. Курсави обладал рациональным (как 
всегда, фундаменталистским) взглядом, ко-
торый заключался в том, что обязательство 
молитвы имеет приоритет над второстепен-
ными элементами, и что изречения в Кора-
не и Сунне пророка имеют большую значи-
мость, чем фетвы поздних богословов, даже 
ученых ханафитского мазхаба. Курсави счи-
тал, что в таких случаях иджтихад не только 
возможен, но даже обязателен.

Отношения с неверными и статус ис-
лама в России. Так как татары жили в Рос-
сийской (христианской) империи, один из 

главных споров касался отношений мусуль-
ман с христианами. В татарском правовом 
дискурсе он обсуждался в форме вопроса 
о том, являются ли русские на самом деле 
«людьми Писания», т.е. именно теми хри-
стианами, рассматриваемыми в исламе как 
собратья-монотеисты, с которыми отноше-
ния возможны. Проблема здесь в том, что 
почитание икон в практике Русской право-
славной церкви создает впечатление, что 
русские молятся идолам подобно много-
божникам (араб. мушрикун).  

Впервые эта тема была рассмотрена та-
тарским ученым Муртадой бин Кутлугуш 
ас-Симити в начале 1720-х гг. Согласно 
Мард жани («Мустафад аль-ахбар», часть 
вторая), Муртада высказал мнение, что 
мусульманам категорически запрещается 
потреблять мясо животных, которые были 
забиты христианами (т.е. без соответствую-
щих исламских обрядов), а также жениться 
на христианках. Противоположная позиция 
была высказана неизвестным автором в 
«Рисала фи никах аль-китабия» («Трактат 
о браке с женщинами народов Писания») 
[ОРРК, ед.хр.999-г, л.132–135], написанном 
в 1857 г. или раньше. Этот автор считает, 
что русские относятся к «людям Писания», 
даже если они поклоняются иконам и назы-
вают Иисуса сыном Божьим. По мнению ав-
тора, иконы не воспринимались в качестве 
индивидуальных богов, а, скорее, просто 
выполняли функцию направления молитвы 
(араб. киблы) христианина, когда он обра-
щался к Богу. 

Рассматривая брачный вопрос, автор 
ссылается на ханафитских ученых и делает 
вывод, что, согласно Корану, мусульман-
ским мужчинам рекомендуется жениться 
на благочестивых женщинах из тех общин, 
которые получили божественные книги до 
ислама, т.е. из числа иудеев и христиан. Они 
не являются идолопоклонниками. Кроме 
того, мясо животных, которые были забиты 
христианами, является халяль (ритуально 
чистым и допущенным к употреблению). 
Эта позиция, несомненно, способствова-
ла развитию отношений двух религиозных 
общин, а также интеграции татарских му-
сульман в российское общество в целом, и, 
в частности, поддерживало сотрудничество 
татарских и русских торговцев.



Раздел V. Религиозные традиции и институты398

Связанный с этим другой вопрос зак-
лючался в том, принадлежит ли Поволжье 
по-прежнему исламскому миру (араб. Дар 
аль-ислам) или господство России означа-
ло, что татары ныне живут в «Доме войны» 
(араб. Дар аль-харб), где невозможно жить 
по исламу. Самое раннее заявление по это-
му вопросу восходит к татарскому ученому 
Юнусу Ахунду бин Иванай (ум. в 1688 или 
1691 г.), якобы одному из первых после за-
воевания русскими Казани в 1552 г. поволж-
ских мусульман, которые прибыли в Буха-
ру и совершили паломничество в Мекку. В 
фетве (экспертном заключении правоведа) 
на персидском языке он утверждает, что По-
волжье принадлежит к исламскому миру: 
он считает Казань преемником Булгара, т.е. 
мусульманского государства, добровольно 
принявшего ислам много веков назад. Та-
ким образом, в Казани по-прежнему долж-
ны были действовать шариат и исламское 
налогообложение.

Аналогичную позицию высказал некий 
Мулла Муртада бин Хусейн аль-Бурали, ав-
тор другой рукописи на арабском языке «Ри-
сала фи баян Дар аль-харб» («Трактат о Зем-
ле войны») [ОРРК, ед.хр.2400g, л.63–68]. Он 
рассуждал следующим образом: Абу Хани-
фа, отец-основатель ханафитской правовой 
школы, изложил определенные критерии 
для установления в мусульманской стране 
статуса «Дар аль-харб» – когда на террито-
рии господствуют законы неверных и когда 
территория непосредственно граничит с не-
мусульманскими странами. Однако позже 
мнение ханафитских ученых стало менее 
строгим. Согласно некоему Насыраддину 
ас-Самарканди (ум. в 1258 г.), автору сбор-
ника ханафитского права «аль-Мултакит», 
земли, управляемые немусульманами, не 
становятся автоматически «землей войны», 
пока мусульманским общинам удается со-
хранять свои собственные законы. Если му-
сульмане подчиняются неверным, то это не 
означает, что они отказываются от ислама, 
а, скорее, их послушание следует воспри-
нимать своего рода перемирием или даже 
отк ровенным обманом неверного. Очевид-
но, здесь речь идет о любопытном «двоевла-
стии», когда мусульманский лидер остается 
у власти в подчинении немусульман. Таким 
образом, в своей работе Муртада описывает 

и «узаконивает» положение волго-уральских 
мусульман, у которых в 1788 г. официально 
появился свой муфтий (и кадии) в рамках 
ОМДС.

Предметом дебатов стал также вопрос 
о том, должны ли проводиться пятничные 
молитвы в Волго-Уральском регионе. Со-
общается, что первая фетва в поддержку не-
обходимости пятничной молитвы восходит 
к Мавлюду бин Мустафа бин Юнус (ум. в 
1820/1821 г.) из д.Калтай (под Уфой), где в 
1778 г. он был назначен ахуном. По его мне-
нию, пятничная молитва является правомер-
ной только в присутствии проповедника и, 
по меньшей мере, сорока участников намаза.

Но диспут заключался не только в доста-
точном количестве верующих посетителей 
церемонии. Согласно исламской традиции, 
пятничная молитва сопровождается пропо-
ведью (араб. хутба), где проповедник (араб. 
хатиб) упоминает имя законного мусульман-
ского правителя страны. Следовательно, хут-
ба также является политическим институ-
том, который призывает слушаться султана 
или халифа. ОМДС наставляло мулл в мече-
тях благословлять царя и его семью во вре-
мя пятничной проповеди, а также призывать 
общество платить налоги и подчиняться рас-
поряжениям властей. Проведение пятничной 
молитвы в подобной манере, таким образом, 
представляет собой явную адаптацию к рус-
скому правлению, где российская власть рас-
сматривалась как режим, не препятствующий 
соблюдению исламских законов.

Противоположную позицию заняли мул-
лы и ученые, которые выступали против 
муфтията и подчинения мусульманского со-
общества российской власти. Они открыто 
отказались от пятничной молитвы, аргумен-
тируя это тем, что одним из ее условий яв-
ляется наличие мусульманского правителя 
и мусульманских кадиев в регионе. По их 
мнению, эти условия не были выполнены. 
Наиболее откровенным оппозиционером 
был тот же Габдерахим аль-Булгари. Он из-
ложил свою критику русского влияния и свя-
зей с христианами не только в арабоязычных 
трактатах, но и в татарских стихах, которые 
имели популярность среди широкой мусуль-
манской аудитории. В своей сатирической 
поэме «Авариф аз-заман» («Дары време-
ни», ред. Шарипова, 1986) Габдерахим объ-



Глава 2. Теологические и исламоведческие дебаты 399

ясняет, что мусульмане его времени часто 
потребляют алкоголь и принимают обычаи 
неверных: они строят дома в русском стиле, 
сидят за столом и едят как русские, праздну-
ют неисламские праздники, в которых муж-
чины и женщины находятся вместе. По его 
мнению, это копирование русской привыч-
ки приводит к предательству ислама, так 
как мусульманин, который берет привычки 
неверующих, превращается в кяфира. В 
одном из своих арабоязычных трактатов под 
названием «ас-Сайф ас-сарим» («Острый 
меч») [ОРРК, ед.хр.1204-1206-т] Габдера-
хим обвиняет братьев-мусульман в том, что 
они отрекаются от молитв и традиционной 
мусульманской одежды. В своем «Трактате 
о выделке кожи» он призывает мусульман 
не использовать кожу, выделанную христиа-
нами и анимистами (марийцами), так как в 
процессе обработки они используют нечи-
стые ингредиенты; то же самое касается и 
меха, обработанного русскими. И, наконец, 
в своей работе «Рисала фи замм шурб аш-
шай» («Трактат порицания чая») [ОРРК, 
ед.хр.1635-г, л.3–6] Габдерахим осуждает 
потребление чая: по его мнению, чай (осо-
бенно с сахаром или медом) является пред-
метом роскоши, т.е. инструментом дьявола; 
это пустая трата денег, которая приводит к 
физиологической зависимости человека и 
неравенству в обществе. Кроме того, лю-
бители чая склонны пропускать ежеднев-
ные молитвы, так как они вынуждены часто 
мочиться. Осуждение Габдерахимом само-
вара как элемента культа потребления чая 
показывает, что он считал появление этого 
напитка, так же как и алкоголя, в практике 
мусульман результатом пагубного влияния 
русского народа.

Габдерахим написал небольшой трактат 
«Рисала фи-л-джума» («Трактат о пятнич-
ной молитве») [ОРРК, ед.хр.182-т, л.1–5], в 
котором выступил против проведения пят-
ничной молитвы в Волго-Уральском регио не, 
и тем самым против заявления, что данная 
территория является полностью исламской. 
По его мнению, мало того, что условие нали-
чия мусульманского правителя не выполне-
но, так еще и многие члены мусульманских 
общин в деревнях не знают, как правильно 
молиться. Следовательно, несмотря на то, 
что набирается сорок участников, существу-

ет опасность того, что из-за большого коли-
чества ошибок во время молитвы она не бу-
дет принята Богом даже у тех, кто правильно 
молится. В связи с этим имам также стано-
вится грешником, вводя в заблуждение свою 
паству. Эта точка зрения Габдерахима по по-
воду пятничной молитвы похожа на его же 
позицию по намазу ‘иша. Он считал, что луч-
ше отказаться от молитвы, чем совершать ее 
неправильно, или в неподходящее время. За 
всеми высказываниями Габдерахима скры-
вается общий смысл, который заключается в 
том, что Волго-Уральский регион не являет-
ся частью «Дар аль-ислама». Это говорит об 
открытом нежелании соглашаться с ОМДС в 
том, что законы Российской империи позво-
ляют жить по исламу. В данном случае Габ-
дерахим снова опирается на таклид, и в этот 
раз на мнение Абу Ханифы, который назвал 
наличие исламского правителя непремен-
ным условием для совершения пятничной 
молитвы.

Неудивительно, что Габдельнасыр Кур-
сави утверждал обратное и считал, что воп-
рос о пятничной молитве требует обращения 
к иджтихаду. В своей книге «Аль-иршад лил-
ибад» он утверждал, что пятничная молитва 
является обязательной для всех мусульман и 
что настояние Абу Ханифы на условии для 
ее совершения не следует рассматривать 
как строго необходимое. Как мы упоминали 
выше, Курсави ставит общие обязательства 
выше всех вторичных требований. Интерес-
но то, что свое противоречие мнению Абу 
Ханифы Курсави не воспринимает как от-
клонение от ханафитского мазхаба. Как он 
объясняет, правовая школа (араб. мазхаб, 
буквально «движение (к цели)») не является 
четко сформулированным сводом правовых 
заключений, а скорее методом. Следователь-
но, даже такие выдающиеся мудж тахиды 
ханафитской школы, как сам Абу Ханифа, 
могли допустить ошибку в своих правовед-
ческих размышлениях. Это не страшно, так 
как все муджтахиды могут ошибаться, и все 
равно будут вознаграждены Богом за свои 
усилия. Курсави утверждает, что знание ме-
тодологии прежних учителей школы важнее, 
чем строгое следование их индивидуальным 
суждениям. Таким образом, можно предпо-
ложить, что Курсави видел себя муджтахи-
дом, соблюдающим традиции Абу Ханифы, 



Раздел V. Религиозные традиции и институты400

т.е. действующим в рамках ханафитского 
мазхаба (а не тем, кто намеревался основать 
свой собственный, независимый мазхаб).

В заключение отметим, что татарский 
дискурс по исламскому праву и теологии по-
казывает: как иджтихад, так и таклид могут 
быть использованы для формирования мне-
ния по исламским вопросам, которые при-
обрели значительную актуальность в связи 
с положением мусульман в Российской им-
перии. Курсави и Габдерахим аль-Булгари 
считаются явными оппонентами. Их отли-
чие заключалось в представляемых каждым 
из них социальных интересах. Странствую-
щий мулла Габдерахим, придерживавший-
ся «негативистских» взглядов, выступал 
против муфтията и городских влиятельных 
мусульман, богатых татарских торговцев 
и любого сотрудничества правоверных с 
русскими. Курсави, напротив, под держивал 
сосуществование с христианами: по его 
мнению, ислам и мусульмане Российской 
империи защищены законом, и им не угро-
жает опасность. Есть основания полагать, 
что толкование Курсави было поддержано 
представителями татарской буржуазии как 
при его жизни, так и в конце XIX в., ког-
да его труды были рассмотрены в качестве 
предпосылки появления буржуазного дви-
жения «Усул аль-джадид», боровшегося за 
реформу системы образования мусульман. 
Габдерахим, в отличие от него, имеет боль-
ше общего с аналогичным негативизмом 
движения гражданского неповиновения Ба-
гаутдина Ваисова, действовавшего в тече-
ние последних десятилетий века.

Однако есть нечто общее между Курса-
ви и Габдерахимом. Формулируя резкую 

критику исламского истэблишмента своего 
времени, авторитетных бухарских и казан-
ских мулл, они оба используют инструмен-
ты исламского дискурса. Следует отметить, 
что эти мыслители пользовались разными 
методами и ссылались на разные исламские 
источники. Габдерахим, как мукаллид, об-
ращался к традициям ханафитской правовой 
школы, а Курсави, как муджтахид, – к свя-
щенным писаниям ислама: Корану и Сунне. 
Но они оба представляли свое стремление 
к «истинному» исламу как процесс «рефор-
мы» (араб. ислах), а именно восстановление 
чистого, первозданного и подлинного ис-
лама, от которого отклонились ученые по-
следних поколений. Соответственно, они 
оба рассматривали образ жизни мусульман 
в старые добрые времена как идеальную 
модель для настоящего поколения. Вопрос 
был только в том, какие исторические тек-
сты давали лучшее представление об этом 
идеальном времени ислама: откровения 
Корана и традиции VII в. или труды уче-
ных последующего периода. Таким обра-
зом, Габдерахим и Курсави представляют 
две противоположные точки зрения, резко 
критикующие современный исламский ис-
тэблишмент с разных позиций. Несмотря на 
то, что их полемические произведения ча-
сто были направлены друг против друга, их 
основной целью были ученые Бухары и по-
следователи бухарских традиций в Казани, 
Уфе и Оренбурге. Следовательно, появление 
критического дискурса в области исламско-
го права среди татар также послужило на-
чалом научно-интеллектуального движения 
по освобождению ислама от господства 
среднеазиатских научных традиций. 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 401

ГЛАВА 3
Исламские институты традиционной 

мусульманской общины и применение норм шариата

§ 1. Традиционные мусульманские общины

Ильдус Загидуллин

На территории Российской империи 
было представлено несколько историко-
культурных регионов, где процесс адапта-
ции ислама к местным условиям у народов, 
принявших мусульманство, происходил 
неодновременно и под воздействием раз-
личных внутренних (уровень развития 
общественных отношений и экономики) и 
внешних факторов (политика самодержавия 
и геополитика). Сближение и сращивание 
«нормативного» ислама с духовным суб-
стратом самобытных культур местных наро-
дов способствовали формированию специ-
фических черт функционирования ислама и 
особых региональных форм его бытования. 

В доиндустриальном аграрном обществе 
религия играла важнейшую роль в форми-
ровании общественного сознания народных 
масс. В империи ислам играл ключевую 
роль в сохранении этноконфессиональной 
идентичности, в развитии и возрождении 
национального самосознания мусульман. В 
российский период истории главной, судь-
боносной проблемой для мусульманских 
народов являлось согласование «потребно-
стей государственной жизни с бы товыми и 
религиозными потребностями мусульман» 
[Тəрҗеман, 1894, 12 июня].

Религиозно-культурная автономия 
татар и башкир. Во внутренних губер-
ниях России махалля являлась основной 
формой культурно-общественного социума 
мусульман. При регистрации в установлен-
ном по рядке она официально именовалась 
мусульманским приходом, в рамках которо-
го организовывалась религиозно-обрядовая 
жизнь мусульман, регламентировались нор-
мы их повседневного поведения. Татары и 
башкиры сохраняли религиозно-культурную 

автономию, основными ячейками которой 
являлись традиционные религиозные об-
щины – мусульманские приходы, а главным 
институтом выступало ОМДС. Правовую 
основу их функционирования составляли, 
с одной стороны, законодательные и под-
законные акты российского государства, 
признававшие ислам одной из «терпимых» 
религий и предоставлявшие мусульманам 
округа ОМДС возможность исполнения 
своих религиозных обрядов, с другой – нор-
мы шариата, границы которых определялись 
народными обычаями и светской властью.

Учреждение прихода, признаваемого им-
перской властью в качестве  основной рели-
гиозной ячейки мусульман, основывалось 
на нормах шариатах – проходило на общем 
собрании старших домохозяев, при этом со-
блюдались российские законы, направлен-
ные на обеспечение справедливых выборов. 
На демократической основе решались и во-
просы избрания (удаления) духовного лица, 
постройки (ремонта, реконструкции, пере-
мещения) богослужебного и учебного зда-
ний, финансирования исламских институтов 
и т.д. Эти решения, в рамках установленных 
законодательством порядков, согласовыва-
лись со светской властью и (или) с ОМДС.

Несмотря на декларировавшееся вла-
стью утверждение о том, что мусульман-
ские приходы не имеют права юридиче-
ского лица, в действительности они таким 
правом во многом пользовались. Они имели 
право отстаивать свои религиозные интере-
сы, подавать прошения от имени приходов 
или сельского общества в установленном 
законом порядке; власть разрешала переда-
чу (приписку) дарственной недвижимости 
или движимого имущества мечетям и му-



Раздел V. Религиозные традиции и институты402

сульманским школам, которые находились в 
ведении прихожан. 

Мусульманские общины, несмотря на 
предпринятые правительством попытки ус-
тановить контроль над исламской системой 
религиозного образования, по-прежнему 
сами решали вопросы обучения и воспита-
ния подрастающего поколения.

Традиционные религиозные общины 
та тар подразделялись на сельские и город-
ские.

Основная часть мусульманских прихо-
дов располагалась в сельской местности. 
В мусульманских сельских поселениях су-
ществовали три общественных института: 
1) поземельная община; 2) сельское обще-
ство и 3) мусульманский приход, террито-
рии которых не всегда совпадали.

Община была хозяйственным союзом 
представителей сельского сословия, связан-
ных общим земельным наделом. С 1838 г. 
хозяйственный союз крестьян стал офици-
ально именоваться «поземельной общиной» 
и получил право юридического лица [Ми-
ронов, 1999, с.429, 430] – представлял инте-
ресы коллектива хлебопашцев и своих чле-
нов перед государственными, судебными и 
общественными учреждениями и частными 
лицами. Именно поэтому экономическую 
основу сельских приходов составляло об-
щинное землепользование с уравнительным 
землепользованием крестьян, объединен-
ных общими экономическими интересами и 
обязательствами перед государством, и кре-
стьянские хозяйства прихожан. 

Хозяйственный уклад поземельной об-
щины, менталитет хлебопашцев оказывали 
определенное влияние на обеспечение жиз-
недеятельности религиозных институтов. 
Важно отметить, что сами общинники ре-
гулировали повседневную жизнь общины 
в рамках сезонных сельскохозяйственных 
работ и не зависели от внешних факторов в 
лице чиновников. В то же время община, как 
административный институт, «поглощала 
индивидуальность крестьянина, не давала 
простора для гражданской самостоятельно-
сти своих членов» [Воробьева, 2002, с.22]. 

Сельское общество, основанное на со-
вместном жительстве и управлении кре-
стьянского сословия, являлось поселенным 
объединением [Марискин, 2004, c.104]. 

В XIX в. государство использовало кре-
стьянскую общину как административно-
податную единицу, не вмешиваясь в ее вну-
треннюю жизнь. В результате реализации 
реформы П.Д.Киселева в государственной 
деревне крестьянская община впервые была 
признана «сельским обществом» и само-
управляющейся административно-хозяйст-
венной единицей. Татарские поземельные 
общины, как правило, охватывали все селе-
ние (простая община), поэтому характерной 
чертой татарских деревень являлось на-
ложение функций этих двух институтов.  В 
бывшей государственной татарской дерев-
не с 1866 г. правила проведения сельских 
сходов во многом были схожи с порядком 
проведения приходских собраний: в состав 
схода были включены все домохозяева, а не 
только выборные от десяти дворов [Дружи-
нин, т.2, с.562].

Автономность сельского общества и кре-
стьянской общины в решении социальных 
проблем существенно дополняла и облегча-
ла организацию религиозно-обрядовой жиз-
ни и обеспечение религиозных институтов 
источниками существования в рамках еди-
ного религиозно-культурного пространства 
в моноязыковой среде обитания.

В юридическом плане в татарских селе-
ниях существовали три правовых поля: ша-
риатские нормы, светские законы и обычное 
право. 

1. Шариатское право регулировало жиз-
недеятельность исламских институтов, рели-
гиозный уклад местных жителей, семейно-
брачные отношения, раздел наследства и 
собственности между членами семьи. В 
условиях отсутствия института наказания по 
шариату соблюдение религиозных предпи-
саний основывалось на авторитете духовен-
ства, религиозном рвении прихожан и мне-
нии общины. Нередко «шариатское поле» 
распространялось на односельчан по мере 
того, как о произошедшем событии узнавал 
и как реагировал на него мулла. 

2. До конца XVIII в. самоуправление кре-
стьян производилось по нормам обычного 
права, которые существовали в виде устной 
традиции. В 1797 г. казенное ведомство, а в 
1798 г. удельная администрация составили 
уставы, регламентирующие общественное 
устройство в селениях, учредили волости. 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 403

Однако и после реформы 1861 г., вплоть до 
падения самодержавия, мелкие правонару-
шения продолжали рассматриваться в во-
лостных судах на основе обычного права. 
В принятии решения большую роль играла 
личность волостного старшины, а также 
этноконфессиональный состав волостного 
суда. В волостях, где преобладали мусуль-
мане, эти вопросы находились в их компе-
тенции. Наблюдались «самосуды» над про-
винившимися крестьянами, выдворение их 
из общины, по согласованию с администра-
цией, за различные правонарушения и т.д. 

В регионах степень распространения 
исламских ценностей была далеко неоди-
наковой и зависела от множества факторов. 
Поэтому в конце XIX в. в местностях даже 
в сферах официального применения норм 
шариата по сложившейся традиции приме-
нялись нормы обычного права, которые не-
редко содержали элементы шариата и носи-
ли синкретический характер [Штейнфельд, 
1893, с.235–236].

В повседневной жизни сельского населе-
ния, во взаимоотношениях между прихожа-
нами важную роль играли народные тради-
ции, праздники Җыен и Сабантуй. 

3. С 1866 г. крестьянская община превра-
тилась в институт государственного права, в 
административную ячейку системы государ-
ственного управления, была поставлена под 
контроль правительства [Миронов, 1999, 
с.430, 462, 463]. Реальное наполнение пра-
вительственный контроль над крестьянской 
(и религиозной) общиной получил после 
введения по Положению 1889 г. института 
земских окружных начальников с широки ми 
правами по надзору над социальной жизнью 
сельского населения и пресечению правона-
рушений. Одновременно российские зако-
ны приводили к трансформации некоторых 
исламских традиций в округе ОМДС.

Под традиционными мусульманскими 
городскими общинами подразумевались 
сообщества постоянных жителей, имев-
ших, как правило, основные атрибуты при-
хода – это молитвенное здание, духовные 
лица, национальная школа. В городах они 
объединяли представителей различных со-
словий, которые, как правило, не имели 
этноконфессиональных по составу членов, 
городские сословные институты. В случае 

существования нескольких приходов грани-
цы между ними и состав прихожан не были 
четко определены, что было обусловлено 
мобильностью определенной части времен-
но проживавших и спецификой содержания 
религиозных институтов. Экономическую 
основу городских традиционных общин со-
ставляли капиталы богатых мусульман, а в 
крупных и богатых общинах и вакуфы.

Этноконфессиональная община функ-
ционировала в инокультурной среде, суще-
ствовали значительные трудности по соблю-
дению пятивременной молитвы, вызванные 
внутренним распорядком учреждений, в ко-
торых трудились мусульмане, отсутствием 
тотального контроля однообщественников 
за их повседневной жизнью и т.д.

Под нетрадиционными мусульманскими 
общинами подразумевались временные об-
щины предпринимателей и приезжавших на 
ярмарки мусульман, которые, как правило, 
локализовались при ярмарочных мечетях 
или арендованных молитвенных домах, в 
рабочих поселках, военных частях. Их при-
метами являлось доминирование взросло-
го населения, представленного в основном 
мужчинами. По этой причине при них от-
сутствовали мектебе, нередко обществен-
ные молитвы проходили в арендованных 

Вид сельской соборной мечети. Казанская губ. 
Фото В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в.



Раздел V. Религиозные традиции и институты404

помещениях лишь по пятницам, отсутство-
вала мечеть, имелся только мулла и т.д.

В нетрадиционных общинах в вопросах 
поддержки религиозно-обрядовой жизни, 
помимо семьи, важнейшую роль играли 
локальные сообщества татар в виде рабо-
чих артелей, компактных групп в рабочих 
бараках или арендованной квартире, доме 
и т.д., которые способствовали сохранению 
религиозных устоев и противодействовали 
ассимиляции. 

Причем нетрадиционные общины возни-
кали и в крупных городских поселениях, в 
которых существовали зарегистрированные 
мусульманские приходы. Вот как в 1880-е гг. 
описывал современник микроклимат в рабо-
чих артелях мусульман столицы: «Татары в 
Петербурге живут артелями человек от 10 до 
30. Артель и староста зорко следят друг за 
другом. В квартире строго запрещено появ-
ляться пьяным, что возбраняется и Кораном, 
но даже курить. Если артель заметит, что 
один из товарищей пришел пьяный, на пер-
вый раз ему делают словесное внушение. На 
второй раз виновного связывают и кулаками 
задают ему более осязательное наставление, 
а в третий раз «заблудшую овцу» выгоняют 
из артели» [Бахтияров, 1994, с.163].

В нетрадиционных общинах, как прави-
ло существовавших в условиях экстрима, 
вызванного высокой текучестью прихожан-
рабочих (купцов) или временным характе-
ром их проживания, духовное лицо обычно 
временно командировалось ОМДС или он 
избирался на конкретный строк (несколь-
ко лет), в приговоре указывалась и сумма 
ежемесячного содержания. С целью обе-
спечения содержания имама рабочие арте-
ли мусульман заключали с администрацией 
предприятия договор, согласно которому 
определенный (единый для всех) процент 
с заработной платы каждого рабочего пере-
числялся в его пользу, вопрос обеспечения 
духовного лица жильем также решался ру-
ководством предприятия (как правило, за 
его счет), или применялся уравнительный 
сбор средств деньгами [Загидуллин, 2006б, 
с.71–100].

На наш взгляд, одним из основных при-
знаков трансформации нетрадиционной 
ре ли гиозной общины в традиционную яв-
лялось появление начальной  школы, что 

означало, с одной стороны, наличие посто-
янного контингента прихожан (и семейных 
лиц), с другой – общественного религиоз-
ного учреждения и коллективного начала в 
действиях местных мусульман.

Неотъемлемой частью религиозно-куль-
турной автономии татар являлись неофи-
циальные, незарегистрированные религи-
озные общины, существовавшие в городах 
и сельской местности. Главной причиной 
невозможности их официальной регистра-
ции была малочисленность прихожан и 
(или) постоянных жителей. Татары были 
заинтересованы в регистрации своих об-
щин, поскольку община законодательно за-
крепляла соблюдение их религиозных прав, 
устраняла многие препятствия, связанные с 
национальным обучением подрастающего 
поколения, проведением общественных мо-
литвенных собраний, давала возможность 
записывать новорожденных в метрической 
книге и т.д. 

Назначение оренбургского муфтия само-
державной властью, а не путем выборов вы-
звало неодобрение у части духовенства и, по 
сути, лишало некой завершенности сложив-
шуюся у мусульман систему религиозно-
культурной автономии. Однако без ОМДС 
эта система не сложилась бы. Неприятие 
ОМДС отдельными группами мусульман 
резко усиливалось в периоды, когда импер-
ская власть инициировала антиисламское 
мероприятие, а ОМДС занимало проправи-
тельственную позицию. Важно отметить, 
что у кандидатов в муллы всегда была воз-
можность отказаться от духовной стези. 
Сам факт сдачи экзамена в Уфе означал под-
чинение будущего муллы ОМДС.

Религиозная община как основная фор-
ма культурно-общественного социума му-
сульман, основная ячейка их религиозно-
культурной автономии являлась ключевым 
элементом в организации самоуправления 
мусульманского сообщества, самодостаточ-
ным социальным институтом. 

Она представляла собой миниатюрное го-
сударство с прочной связью частей с целым, 
имевшее свои законы, обычаи, обществен-
ные порядки, учреждения и традиции, под-
держиваемые в постоянной силе и свежести 
духом исламизма, свою власть в лице ста-
рейшин и всего прихода, не нуждавшихся в 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 405

высшем признании, ибо авторитет этой вла-
сти – авторитет религиозно-нравственный, 
ее источник – Коран [Гаспринский, 1993, 
с.39]. Это определение крымско-татарского 
просветителя И.Гаспринского во многом  
можно отнести и к мусульманским приходам 
Волго-Уральского региона и Сибири рассма-
триваемого периода.

Юридическое закрепление религиозно-
культурных автономий татар в Волго-Ураль-
ском регионе началось после учреждения 
ОМДС, которое придало им системность и 
завершенность, став главным институтом, 
представляющим их интересы перед импер-
ской властью. 

Важнейшим условием религиозно-
культурных автономий являлось единое 
культурно-языковое пространство на терри-
тории населенного пункта, которая не всег-
да ограничивалась махаллей. В ряде губер-
ний имелись волости с преобладанием или 
полностью состоявшие из мусульман. 

По мнению газеты «Тəрҗеман» (1905 г.), 
татары были более религиозными, чем их 
единоверцы на Кавказе и Крыму, что выра-
жалось в многочисленности мечетей, школ 
и мюридов. В отличие от них мусульмане 
Волго-Уральского региона всегда с опаской 
и подозрением относились практически ко 
всем мероприятиям администрации [Исха-
ков, 2007, c.87]. «Замкнутость» татар в рам-
ках традиционных религиозных общин бы ла 
обусловлена, прежде всего, их «религиозно-
национальными особенностями» [Мате-
риалы, 1936, с.108]. Стараясь сохранить 
традиционные устои, татары противились 
учреждению в селениях волостных правле-
ний (справедливо предвидя частый приезд 
русских чиновников), открытию питейных 
заведений и т.п.

Незнание большинством татарских хле-
бопашцев русского языка и грамоты, от-
сутствие периодических изданий на родном 
языке способствовали изолированности ма-
халлей. Информационный вакуум воспол-
нялся сведениями, широко распространяе-
мыми на базарах, меджлисах, молитвенных 
собраниях и т.д., причем нередко они иска-
жались, что приводило к распространению 
различных слухов.

Учреждение новых приходов регламен-
тировалось властью и зависело от числен-

ности жителей в поселениях. В Западной 
Сибири в XVIII – первой половине XIX в. 
наблюдалось «укрепление стабильности» 
в размещении населения [Кабузан, 1971, 
c.31–37], чему способствовали и указы, за-
прещавшие перевод живущих в крае «ино-
родцев» в другие местности. 

Татарские крестьяне при переселении, 
как правило, утрачивали связь с прежним 
сообществом и создавали новые самостоя-
тельные общины [Николаев, 2003, с.310]. 
Ключевую роль при этом играла «дальность 
расстояния» от родного селения. 

В Приуралье, помимо миграции и есте-
ственного прироста населения, на динами-
ку численности селений оказывал влияние 
административный ресурс. Средняя числен-
ность жителей в селениях башкир, мещеря-
ков и татарских крестьян 19 уездов Орен-
бургской, Пермской и Вятской губерний, по 
сведениям VIII ревизии (1834 г.), составляла 
119,3 душ м.п. [Западные башкиры, 2001, 
с.111–377. Подсчитано нами]. Во второй 
трети XIX в. происходило «укрупнение на-
селенных пунктов до 25–30 дворов» [Кари-
муллина, 1993, с.81]. 

По нашим подсчетам, в середине XVIII в. 
в Казанском у. установленный властью нор-
матив мусульманского прихода в 200–300 
ревизских душ позволял обзавестись одной 
мечетью жителям 3–4 деревень, он являлся 
препятствием для регистрации новых ма-
халлей в ХIХ в. В 1835 г. было официально 
заявлено об учреждении махалли из расчета 
200 ревизских душ м.п. [ПСЗ-2, т.10, отд.2, 
№8663]. 

В дореформенный период, когда в воп-
росе мечетестроительства в крестьянских 
общинах большую роль играли автономные 
от губернских правлений удельное ведом-
ство и МГИ, а в селениях военно-служилого 
сословия – Военное министерство, нередко 
допускалось строительство новых мечетей 
без строгого учета численности прихожан. 
Малочисленные приходы в некоторых слу-
чаях являлись следствием переселения части 
жителей. В 1866 г. оренбургский ге нерал-
губернатор констатировал, что в преж нее 
время в распределении махаллей «допу-
скался произвол и самые приходы, по мере 
устройства самих мечетей, изменялись в сво-
ем составе» [РГИА, ф.821, оп.8, д.652, л.9].



Раздел V. Религиозные традиции и институты406

Согласно подсчетам Е.Малова, в конце 
1850-х гг. в Казанской губ. насчитывалось 
224 мечети (33% всех действующих молит-
венных зданий) в селениях, численность 
жителей в которых составляла менее 200 
ревизских душ м.п., в Симбирской губ. – 17 
(12%), в Самарской – 48 (23%), в Саратов-
ской – 39 (28%), в Астраханской – 16 (25%), 
в Нижегородской – 1 (3%) [Малов, 1997, 
№3–4, с.251]. В 1851 г. в Оренбургской губ. 
действовало 730 «незаконных» мечетей 
(44%) [Азаматов, 1996, с.99]. Очевидно, 
часть приходов, мечети которых располага-
лись в малонаселенных деревнях, объединя-
ла жителей нескольких соседних деревень. 

С целью организации полноценного ре-
лигиозного уклада в маленьких селениях, 
муфтий С.Тевкелев в 1865 г. просил МВД 
предоставить ОМДС право разрешать 
строительство молельных домов в местно-
стях, где из-за дальности расстояния жите-
лям неудобно было посещать приходскую 
мечеть, однако получил отказ. В 1866 г. на 
одном из своих заседаний ОМДС призна-
ло, что отдаленность маленьких селений от 
мечети «лишает их жителей возможности 

исполнения одной из главных религиозных 
обязанностей», что в итоге негативно влия-
ло на их нравственные устои: «Сначала не 
считают грехом отступление от обрядов 
религии, потом ослабевают в самой вере, 
теряют уважение к обряду брака и прися-
ги, предаются пьянству и другим порокам и 
преступлениям» [РГИА, ф.821, оп.8, д.655, 
л.1–1об.]. Дело в том, что муллы проживали 
в селении, где располагалась мечеть, поэто-
му  контроль над нравственной и религиоз-
ной жизнью жителей маленьких деревень, 
относящихся к их приходам, практически 
отсутствовал.

В целях борьбы с «незаконными» мечетя-
ми в 1850–1880 гг., при наличии ходатайства 
от малочисленных общин о перестройке 
пришедших в ветхость или о постройке но-
вых культовых зданий вместо сгоревших или 
ходатайств об избрании имама на вакантную 
должность, губернские власти упраздняли 
такие приходы или переименовывали собор-
ные мечети в пятивременные, не запрашивая 
даже согласия ОМДС [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.616, л.137об.]. Между тем численность 
прихода могла сократиться по разными при-
чинам, и необязательно это было связано с 
постройкой мечети ранее в малочисленной 
махалле. Только в 1888 г. Сенат постановил, 
что норматив прихода относится лишь ко 
вновь строящимся мечетям, а действующие 
махалли должны функционировать [Сбор-
ник циркуляров, 1905, с.29–30].

По итогам прирезки земли 1866 г. быв шие 
государственные крестьяне не становились 
хозяевами своих наделов, поскольку земля 
выдавалась общине. Эта незыблемость гра-
ниц общины и ее структуры сохранялась 
вплоть до аннулирования правительством 
выкупных платежей в начале ХХ в. Земли 
вотчинников и припущенников размежевы-
вались вплоть до падения самодержавия. 
В силу указанных обстоятельств и бывшие 
государственные крестьяне, и вотчинники, 
и припущенники не могли активно пересе-
ляться на свободные земли и образовывать 
новые починки. Таким образом, земельные 
ревизии привели к существенному замедле-
нию образования новых поселений, следо-
вательно, к увеличению численности наро-
донаселения в деревнях (в приходах). 

Сельский мулла. Симбирская губ. 
Фото В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в.



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 407

На динамику численности поселений 
оказывали влияние и другие факторы. В 
пореформенный период земские деятели 
Вят ской губ. «крупность селений» татар 
объясняли религиозными требованиями: 
необходимостью содержать мечеть и муллу, 
что «мелким обществам обходится доволь-
но дорого» [Материалы по статистике, т.1, 
с.15]. 

Установление в 1886 г. нового норматива 
в 200 наличных душ м.п. позволило части 
малочисленных селений обзавестись соб-
ственными мечетями. Одновременно власти 
пресекали действия общин по формирова-
нию приходов путем присоединения «лиш-
них» единоверцев из соседней деревни, где 
имелась мечеть [НА РТ, ф.2, оп.2, д.3089, 
л.12–15об.].

На рубеже веков исследователи конста-
тировали наличие мечети в деревнях, состо-
ящих из 60–80 дворов [Коблов, 1998, с.23], и 
«почти всегда» двух мечетей – в населенных 
пунктах с более 150 домами [Штейнфельд, 
1893, с.267]. Таким образом, во второй по-
ловине XIX в. действовали две модели ре-
гистрации приходов. Первая предполагала 
строительство новой мечети с регистрацией 
прихода, как правило, путем отделения жи-
телей от мечети соседнего селения. Вторая 
модель предполагала разделение махалли 
и образование в том же поселении новой 
религиозной общины. В крупных селениях 
появлялись третья (четвертая, пятая и т.д.) 
мечеть. Переход из одной махалли в другую 
разрешали ОМДС и губернское правление. 
Регистрация новой махалли была невыгод-
на духовенству, теряющему часть своих до-
ходов. Поэтому отзыв муллы об отсутствии 
потребности в новой махалле не был пре-
пятствием для ходатайства о ее регистрации 
[РГИА, ф.821, оп.150 д.404, л.17, 59–59об.].

Локализацию в рамках селения новых 
махаллей и регистрацию новых приходов 
путем реорганизации действующих махал-
лей иллюстрируют статистические данные 
о динамике соотношения числа богослу-
жебных зданий и количества служителей в 
мечети. В 1833–1889 гг. ежегодно строилось 
в среднем по 20 мечетей, свидетельства по-
лучали 59 духовных лиц, а в 1889–1908 гг. 
ежегодно возводилась в среднем 51 мечеть и 
58 кандидатов на духовную должность при-

нимали присягу [Загидуллин, 2007, с.142–
143]. Во второй половине XIX в. установил-
ся стабильный штат мечетских служителей.

На рубеже столетий часть селений еще не 
имела собственных мечетей, их жители от-
правлялись на пятничную полуденную мо-
литву в соседнюю мечеть, были вынуждены 
ездить за муллой для исполнения духовных 
треб. В таких деревнях дети не имели воз-
можности обучаться. 

Таким образом, предоставив мусульма-
нам возможность выбирать духовных лиц, 
возводить мечети и определять их статус, 
государство оставило за собой право конт-
роля за жизнедеятельностью прихода. Прак-
тически каждый шаг в дальнейшем устрой-
стве религиозно-обрядовой жизни общины 
должен был согласовываться с полицией  и 
местной администрацией.

Мечети и исламское богослужение. В 
сис теме исламских религиозных институ-
тов российское законодательство опреде-
лило мечеть в качестве главного символа 
устройства легальной махалли, в мечети 
проходили молитвенные собрания, при ней 
утверждались духовные лица, открывались 
мектебе и медресе. При каждой мечети мог 
быть только один приход [РГИА, ф.821, 
оп.150, д.404, л.54]. 

Российским законодательством были 
установлены следующие непременные ус-
ловия для получения разрешения на построй-
ку мечети: 1) соблюдение норматива прихо-
да; 2) наличие общественного приговора; 3) 
обязательство прихожан содержать мечеть 
(и духовенство) за свой счет; 4) возможность 
возведения исламского культового здания 
только в случае отсутствия соблазна для 
живущих вместе с мусульманами новокре-
щеных и русских (определяло руководство 
епархии); 5) наличие открытого простран-
ства вокруг будущей мечети (с 1829 г. – не 
менее 10 саженей, с 1842 г. – 20 саженей); 
6) утвержденный в установленном порядке 
план молитвенного здания; 7) положитель-
ное заключение ОМДС; 8) вы явление мест-
ной администрацией насущной необходи-
мости в мечети и «достаточности средств» у 
прихожан для ее «приличного содержания». 
Обобщив собранные сведения, гу берн ское 
правление принимало окончательное реше-
ние [Устав строительный, 1857, ст. 261–265]. 



Раздел V. Религиозные традиции и институты408

При наличии у сельской общины больших 
долгов руководство ряда губерний Волго-
Камья отказывало при хожанам в строи-
тельстве новых мечетей [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.706, л.155–156; Кобзев, 2007а, с.60].

Светские власти формально контролиро-
вали функционирование мечетей. Полиция 
должна была следить за тем, чтобы здания 
соответствовали противопожарным и сани-
тарным нормам [Юлдашбаев, 1979, с.88].

Абсолютное большинство культовых 
зда ний в деревнях строилось из дерева, что 
объяснялось относительной дешевизной 
леса, дороговизной «каменных работ» и 
трудоемкостью изготовления кирпича. Ка-
менные мечети, как правило, возводились 
людьми состоятельными, заинтересованны-
ми в том, чтобы пожертвованный на бого-
угодное дело капитал и спустя столетия слу-
жил единоверцам [Мəрҗани, 1989, б.388, 
391]. В оренбургских и поволжских степях 
глина и дерн являлись основным строитель-
ным материалом для возведения богослу-
жебных зданий [Железнов, ч.1, с.248, 252; 
Шитова, 1984, с.56, 57]. 

По шариату, общественным намазом мог 
руководить каждый мусульманин, имев-
ший достаточные знания и подготовку. На 
общественно-политическую составляющую 
исламского богослужения в России влияли 
следующие факторы: 1) отношение власти к 
храмам как к важнейшему элементу реализа-
ции принципа веротерпимости, заложенно-
го в «Основных государственных законах»; 
2) признание общественной молитвы в каче-
стве эффективного средства идеологическо-
го воздействия на подданных; 3) соверше-
ние общественного богослужения только в 
разрешенном властью «публичном здании», 
под руководством и при персональной ответ-
ственности за все происходящее духовного 
лица, утвержденного администрацией.

Поскольку единственным местом совер-
шения общественной молитвы признава-
лась мечеть, то, согласно российскому за-
конодательству, совершение общественного 
богослужения являлось прерогативой лиц, 
имеющих на это разрешение светского на-
чальства. ОМДС подчеркивало, что «предо-
ставление исключительного права на совер-
шение религиозных обрядов у мусульман 
особым, утверждаемым правительством 
муллам преследует цели не столько рели-

гиозные, сколько политические» [Сборник 
циркуляров, 1905, с.81]. 

Наименования пятивременной и собор-
ной (джами) мечетей прочно вошли в россий-
ское законодательство при муфтии Габдес-
саляме Габдрахимове. В Аравии, например, 
основным критерием при определении типа 
мечети служил статус населенного пункта, 
в России – зарегистрированная махалля. 
Причем вновь учреждаемые общины сразу 
же ходатайствовали о возведении соборной 
мечети. Духовное собрание поясняло, что по 
шариату при пятивременной мечети могут 
состоять лица, имеющие духовные звания 
имама, мугаллима-сабияна, муэдзина, а при 
соборной – имама, хатиба, мударриса или 
мугаллима, мухтасиба, мугаллима-сабияна, 
муэдзина [РГИА, ф.821, оп.8, д.594, л.12об.]. 
Наличие при пятивременной мечети хатиба 
являлось основанием для возбуждения хода-
тайства о переименовании мечети в собор-
ную [РГИА, ф.821, оп.150. д.404, л.36–41]. 
Однако совершение хатибом пятничной по-
луденной молитвы разрешалось в мечети, 
официально переименованной в соборную. 

В 1833 г. в округе ОМДС насчитывалось 
3313, в 1856 г. – 3478 мечетей, из них 75% 
были соборными. Увеличивалась числен-
ность джами мечетей: в 1868 г. они состав-
ляли 81,8% [Загидуллин, 2007, с.143–144], 
в 1911 г. – более 90% [Фархшатов, 2006, 
с.289].

В мечети хатибы имели возможность воз-
действовать на религиозно-нравственное и 
гражданское сознание прихожан. Во время 
пятничной полуденной молитвы или в дни 
годовых религиозных праздников хатиб ис-
полнял хутбу стоя, опираясь на посох, озна-
чавший, что ислам в стране распространял-
ся не мечом, а без принуждения [Коблов, 
1907, с.11; Ислам, 1991, с.285]. 

Произносимая хатибом во время празд-
ничного богослужения хутба приобрела 
важное политическое значение благодаря 
необходимости упоминания имени здрав-
ствующего халифа, тем самым выражалась 
политическая ориентация хатиба и пред-
ставляемой им общины: если имя прави-
теля не произносилось, то это означало его 
непризнание или низложение [Ислам, 1991, 
с.285]. В 1878 г. ОМДС издало «книжку 
празд ничного богослужения» с текстами 
хутб [ЦИА РБ, ф.И-295, оп.2, д.142, л.377]. 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 409

Некоторые муллы, моти-
вируя отсутствие в Среднем 
Поволжье мусульманских 
поселений, соответствующих 
городу («миср»), выступали 
за упразднение пятничной 
и праздничной молитв и за-
мену их обыденными молит-
вами [Адыгамов, 2005, с.84]. 
Крупный общественный дея-
тель рубежа XVIII–XIX вв. 
Г.Утыз Имяни считал, что и 
глава, и судья «мисры» долж-
ны «быть мусульманами, а не 
другого вероисповедания». 
Именно поэтому он призна-
вал исполнение пятничных 
молитв недействительным. 
Правомерность со вершения 
молитв и в другие религиоз-
ные праздники Г.Утыз Имяни 
непосредст венно связывал 
с наличием мусульманского 
правления, государственно-
сти [Адыгамов, 2005, с.84].

О возможности соверше-
ния пятничной молитвы в 
небольших селениях в нача-
ле XIX в. в своей книге «На-
ставление людей на путь истины» дал фетву 
преподаватель медресе в д.Кышкар Казан-
ского у. Г.Курсави. Он писал, что по Корану 
и Сунне пятничная молитва обязательна, она 
способствует консолидации прихожан [Кур-
сави, 2005, с.185–191]. Однако единого мне-
ния по этому поводу до второй трети XIX в. 
среди духовных лиц не наблюдалось. 

В случае болезни или отсутствия хатиба 
с его разрешения пятничную полуденную 
молитву проводил имам [Кобзев, 2007а, 
с.74]. 

Муфтий Г.Габдрахимов в 1826 г. издал 
распоряжение о совершении по пятницам 
и другим праздничным дням намаза во 
славу российского императора, адресовав 
текст возношения ахунам для распростра-
нения среди приходских мулл. С 1834 г. по 
специальному тексту на татарском языке 
[Смоларц, 2011, с.167] стали проводиться 
богослужения по пятницам в честь госуда-
ря, с 1847 г. – специальные праздничные 
общественные молитвы в «царские дни» 
[Фəхреддин, 2006, б.122]. Содержание при-

сланных текстов оглашалось во всех мече-
тях независимо от их статуса и дня недели. 
Дополнительно к ним ОМДС установило 
обязательное про ведение подобных рели-
ги озно-политических мероприятий 1 ян-
варя (Новый год), в первый день месяца 
Шавваль, по совершении молитвы в празд-
ник Ураза байрам, и в десятый день меся-
ца Зуль-хиджа, по совершении молитвы в 
праздник Курбан байрам [Сборник цирку-
ляров, 1905, с.224–225]. Проведение этих 
молитв являлось обязанностью приходского 
духовенства и новой повинностью прихо-
жан: сельские старосты и полиция стара-
лись обеспечивать «поголовное участие» 
прихожан в молитвенном мероприятии. 
Так произошла трансформация исламской 
молитвы в российских реалиях. С 1898 г. 
совершение моления в честь российского 
государя в пятничное праздничное бого-
служение ОМДС считало необязательным 
[Сборник циркуляров, 1905, с.149]. Отныне 
в пятничном молитвенном воззвании муллы 
обходились без упоминания имени россий-

Текст возношения высочайших имен 
при мусульманских богослужениях.

Предписание ОМДС №3442 от 12 июня 1903 г.



Раздел V. Религиозные традиции и институты410

ского государя, довольствуясь  общей фра-
зой: «Помоги, Господи, тому, кто помогает 
вере» [Алекторов, 1906, с.91]. 

Таким образом, реализация правитель-
ственными кругами доктрины «официаль-
ной народности» в отношении мусульман 
осуществлялась по схеме «самодержавие, 
веротерпимость, умма». Проводниками го-
сударственной идеологии должны были вы-
ступать духовные лица.

Во второй половине XVIII – XIX в. в Ев-
ропейской части России и Сибири хутба чи-
талась на арабском языке. «У мулл имелись 
рукописные сборники текстов проповедей 
на арабском языке» [Рахим, 2004, с.571]. На 
рубеже XIX–ХХ вв. некоторые имамы стали 
читать хутбу на татарском языке [Гимазова, 
2004, c.67]. Вопрос о языке молитвы стал 
предметом полемики между традиционали-
стами, ратующими за хутбу на языке Кора-
на, и джадидистами, считавшими, что худбу 
следует читать на татарском языке. Ситуа-
ция изменялась постепенно [Мараш, 2005, 
с.154–156]. Согласно сообщению газеты 
«Казанский телеграф» (21.02.1898), ОМДС 
издало распоряжение об обязательности 
про изношения проповеди на праздничных 
богослужениях на родном языке.

Пятикратная молитва в значительной 
степени регулировала повседневную жизнь 
махалли. Именно поэтому размеренная 
жизнь селения определялась азаном – при-
зывом к молитве. И.Георги в 1775 г. писал 
о татарах: «От молитвы никто нарочито не 
отгуливает, если же что-нибудь в том кому 
воспрепятствует, то он молится по крайней 
мере уединенно в доме или в поле при вос-
хождении или захождении солнца: при чем 
скидывает с себя башмаки и становится 
иногда на разостланное на земле свое одея-
ние» [Георги, 1779, ч.2, с.21]. 

Мужчины непременно посещали мечеть 
в пятницу, в другие дни, особенно в период 
земледельческих работ, совершали домаш-
нее богослужение. Даже во время сенокоса 
и страды мужчины, как правило, возвраща-
лись в деревню, чтобы участвовать в пятнич-
ном намазе. В некоторых селениях наблю-
дались случаи, когда пятничная полуденная 
молитва срывалась «из-за отсутствия трех 
человек молящихся» [Штейфельд, 1893, 
с.272, 307].

В обычные дни компанию имаму состав-
ляли люди преклонного возраста («мəчет 
картлары»), отошедшие от производствен-
ной деятельности. Нередко службу в мечети 
имам совершал в одиночестве [РГИА, ф.821, 
оп.150, д.411, л.25]. Правомерно говорить о 
больших религиозных собраниях по пятни-
цам и на годовые исламские праздники. 

В XIX – начале ХХ в. в ряде селений 
Среднего Поволжья установился порядок, 
согласно которому женщины в пятницу со-
бирались в доме муллы, где супруга имама 
– абыстай читала Коран либо другие рели-
гиозные книги, что заменяло им пятничное 
богослужение [Коблов, 1907, с.15; Баруди, 
1997, б.113]. В дом муллы, к его супруге, 
женщины селения собирались также на «ка-
дер кичəсе» (ночь Предопределения, ночь 
Аль-Кадр) [Шино, т.81, с.281, 282, 284]. 

В действительности у женщин не было 
необходимости  посещать мечеть. По это-
му поводу весьма авторитетно высказался 
в первой четверти XIX в. Карл Фукс: «В то 
время, когда мужчины отправляют богослу-
жение в мечетях, женщины молятся дома. 
Пять раз у татар совершается в мечетях мо-
литва, и в эти часы, где бы ни была татар-
ка, в гостях за чаем, за завтраком, в лесу, в 
поле, в незнакомом ей доме, она, ни на что 
несмот ря, все оставляет, ищет удобное ме-
сто и совершает свою молитву с таким усер-
дием, что никакой шум не может отвлечь ее 
от молитвы и заставить оглянуться назад» 
[Фукс, 1991, с.49–50, 98]. 

Конфессиональные школы. В конце 
XVIII – первой половине ХIХ в. действую-
щие и вновь образующиеся медресе и мек-
тебе сформировали в округе ОМДС единое 
религиозное образовательное пространство. 
Наиболее авторитетными считались медре-
се, в которых преподавали имамы, получив-
шие образование за границей, в частности 
в Бухаре.

В медресе реализовывался важнейший 
принцип исламского религиозного образо-
вания – его доступность всем стремящимся 
к знаниям, без каких-либо ограничений. 

В условиях этноконфессионального 
мень шинства, при постоянно существо-
вавшей угрозе утраты конфессиональной 
идентичности, татары стремились обучать 
детей основам ислама и грамоте на родном 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 411

языке. Важнейшая роль в этом отводилась 
национальной школе. Мектебе, как прави-
ло, располагалось в одном из зданий усадь-
бы, или в доме имама, мало пригодном для 
ведения занятий вследствие плохого осве-
щения и духоты, или в небольшом жилом 
помещении, специально построенном или 
переоборудованном под школу. Обучение 
велось по системе взаимного обучения, по 
способу Ланкастера, поэтому учитель или 
учительница не всегда присутствовали в по-
мещении. Это не означало отсутствие кон-
троля: «в заборках», отделяющих классные 
комнаты от жилых помещений, были про-
резаны довольно искусно замаскированные 
небольшие отверстия, использовавшиеся 
для внезапных «осмотров и наблюдения» 
[Софийский, 1893, с.325, 329]. Занятия вели 
хальфы – помощники мударриса.

Обучением девочек основам ислама, мо-
литвам и чтению занимались, как правило, 
жены духовных лиц. Письму девочек не обу-
чали – считалось, что шариат это запрещает.

«Правила» 1870 г. разделили мусуль-
манские училища на школы, содержащиеся 
обществами, и школы, занимающиеся част-
ным и домашним обучением. Частные шко-
лы у мусульман округа ОМДС появились 
лишь на рубеже веков, когда купцы стали 
открывать на свои средства новометодные 
мектебе. Новшеством стало учреждение 
при медресе русских классов, которые, как 
правило, располагались в отдельных учеб-
ных помещениях и содержались за счет пра-
вительства или земств. 

Хотя с 1874 г. мусульманские школы в 
округе ОМДС находились в ведении МНП, 
отсутствовали какие-либо строительно-
технические правила относительно их воз-
ведения.

Приходское духовенство. Как известно, 
ислам не имеет кастового духовенства, у 
суннитов отсутствует институт церкви в ка-
честве посредника между верующими и Ал-
лахом. По шариату каждый мусульманин, 
знающий обряды веры, мог выступить в 
роли руководителя общественной молитвы 
(кроме праздничной), совершать погребе-
ние, обряд наречения имени новорожденно-
му, ритуал бракосочетания и т.д. В приходах 
округа ОМДС исполнение этих ритуалов 
было сосредоточено в руках указных мулл. 

Такой порядок усматривал осуществление 
правительством контроля за общественной 
жизнью религиозных общин.

В Средней Азии, куда татарские юно-
ши выезжали для углубления религиозно-
го образования, заключительным этапом 
подготовки после завершения медресе яв-
лялось обучение в ханаке (суфийской оби-
тели), после которого молодой человек по-
лучал от учителя-мюршида благословение. 
В Волго-Уральском регионе официальные 
духовные лица являлись одновременно и 
суфиями – представителями тарикатов. В 
медресе, наряду с обучением религиозных 
дисциплин, шакирды готовились стать мю-
ридами мударриса-мюршида. Так воспита-
ние в тасаввуфе стало необходимым эле-
ментом духовного становления татарского 
духовенства [Мухаметзянова, 2008, с.29]. В 
1800–1860 гг., по неполным данным, на тер-
ритории современного Башкортостана чис-
ло мударрисов, получавших религиозное 
образование заграницей, составляло 21%, в 
1860–1890-е гг. – 13,5%. Именно в их руках 
находились крупные медресе, и они оказы-
вали большое влияние на учебный процесс 
в регионе [Хабутдинов, 2000, с.57, 76].

В духовно-назидательном плане слу-
жебные обязанности мулл заключались: 
«а) в представительстве во время богослу-
жения в мечети; б) в преподавании прихожа-
нам необ ходимых религиозных познаний; 
в) в пос тоянном, неустанном произноше-
нии прихожанам проповедей о необходимо-
сти мира и согласия между всеми мусуль-
манами, произнося таковые проповеди в 
самых благородных и мягких выражениях; 
г) в умении ценить религиозное родство му-
сульман и общечеловеческие права и доро-
жить ими, равно и в умении склонять к тому 
же массу населения» [Сборник циркуляров, 
1902, с.41]. 

Практически вся духовно-администра-
тив ная власть в махаллях была сосредоточе-
на в руках духовенства. Как духовный руко-
водитель общины мулла разбирал семейные 
конфликты между супругами, детьми и ро-
дителями, вынося назидания и увещевания; 
в качестве судьи производил раздел наслед-
ства по нормам шариата, занимался образо-
вательной и воспитательной деятельностью 
в местной конфессиональной школе (не-



Раздел V. Религиозные традиции и институты412

редко содержал ее). Помимо руководства 
общественной молитвой, заключения бра-
ков и регистрации разводов, наречения име-
ни, проведения похоронно-поминального 
обряда, участия в поминках по шариату и 
решения различных споров, имамы осу-
ществляли функции, возложенные на них 
официальной властью: объявляли и разъ-
ясняли правительственные распоряжения, 
вели метрические книги. 

Духовенство выполняло очень важную 
функцию – функцию организатора соци-
альной жизни махалли: убеждало прихожан 
в необходимости достойного содержания 
мечетей, школ, кладбищ, моральной под-
держки лиц, попавших в беду; соблюдения 
санитарно-гигиенических норм в повсед-
невной жизни и реализации санитарно-
эпидемиологических постановлений адми-
нистрации и земств и т.д.

На образ жизни и поведение приход-
ских мулл существенное влияние оказывала 
среда обитания – проживание их основной 
массы в сельской местности. Одинаковое 
с крестьянами правовое положение, нали-
чие крестьянского хозяйства объединяли 
их социально-экономические и обществен-
ные интересы с интересными прихожанам-
хлебопашцев.

Религиозно-нравственное влияние мул-
лы в приходе зависело от его моральных 
качеств, интеллектуальных способностей, 

образа жизни, поведения. Если мулла усер-
дно исполнял свои обязанности, был трезв, 
зорко следил за поведением прихожан, он 
пользовался авторитетом среди прихожан 
и был общепризнанным руководителем со-
циокультурной жизни прихода.

В Приуралье во второй четверти XIX в. 
некоторые муллы, ссылаясь на поддельный 
указ Оренбургского губернского правления 
на татарском языке, предписывавший има-
мам наказывать мусульман, не посещаю-
щих мечеть, стали применять к прихожанам 
телесное наказание. В последующие деся-
тилетия, несмотря на прямые запреты ад-
министрации, практика телесных наказаний 
муллами своих прихожан за несоблюдение 
норм шариата была широко распростране-
на в мусульманских селениях Оренбургской 
губ., их часто применяли в отношении лиц, 
явившихся в мечеть в пьяном виде. Махал-
ля поддерживала подобные действия мулл, 
воспринимала такие наказания как справед-
ливую кару [Денисов, 2011]. 

Об имеющихся в традиционных общи-
нах проблемах по организации религиозно-
го уклада свидетельствовал договор, заклю-
ченный в 1845 г. между имамом и жителями 
д.Тюнтер Малмыжского у. Вятской губ. от-
носительно исполнения последними рели-
гиозных обязанностей. Прихожане подпи-
сались в том, что: не будут изготавливать 
и употреблять пиво и другие спиртные на-

Хаджа и муллы. 
Уфимская губ. 
Фото М.А.Кру-

ковского. 
Нач. ХХ в. 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 413

питки, воздержатся от поступков, против-
ных шариату, без веских причин не будут 
пропускать утренний и вечерний намазы, 
не разрешат членам семей посещать места, 
противные исламу, не будут препятствовать 
«в жизни и вероисповедании правдивым по-
ступкам односельчан». В случае нарушения 
вышеизложенного они готовы были понести 
наказание [Фəхреддин, 2010, б.32].

Духовные лица проводили большую 
работу по утверждению исламских тра-
диций и образа жизни. Усилиями имамов 
в конце XIX в. прекратилось празднова-
ние в селениях праздника Науруз. Однако, 
несмотря на их старания во исполнение 
предписаний ОМДС в периоды правления 
муфтиев Г.Габдрахимова, Г.Сулейманова, 
С.Тевкелева, купцов-мусульман г.Казани 
и казанского губернатора в 1880-е гг. о за-
прещении народного праздника Джиен, 
последний сохранил свою важную роль в 
праздничной культуре татар [Татары, 1967, 
с.225–227, Заһидуллин, 1991, б.174–176; 
Хабутдинов, 2010, с.59].

Духовенство являлось частью нацио-
нальной элиты, выступало хранителем исто-
рической памяти народа, служило образцом 
благочестия для прихожан. В традиционной 
общине духовенство обладало огромной  
властью из-за отсутствия в сельской мест-
ности представителей феодального сосло-
вия. Глубоко символично, что сами муллы 
именовали прихожан – членов крестьянской 
общины – «кара халык» (черный люд). 

За десятилетия исполнения муллой па-
стырских обязанностей на его глазах вы-
растало несколько поколений прихожан, 
во всех важнейших событиях их семейной 
жизни он в той или иной степени прини-
мал участие. Поэтому в небольшом приходе 
мулла знал каждого прихожанина. 

Увеличение численности соборных ме-
четей в определенной степени влияло и на 
рост численности духовенства. Если в 1833 
г. в каждом приходе насчитывалось в сред-
нем 1,25 духовных лиц, то в 1850-е – 1911 гг. 
этот показатель составлял примерно 1,6–1,8 
чел. [Загидуллин, 2007, с.143]. Причем чис-
ленность муэдзинов была в два раза меньше 
числа мечетей, следовательно, в половине 
мечетей обязанности муэдзинов выполняли 
негласно определенные общиной лица или 

сами имамы, или отдельные лица, не имев-
шие соответствующего свидетельства. 

Причинами отстранения духовного лица 
от должности были жалобы прихожан или 
отдельных лиц о нерадивом исполнении им 
обязанностей, частых отлучках, нетрезвом 
образе жизни, ссорах в мечети или возбуж-
дении раздоров среди прихожан, неверной 
записи в метрической книге [РГИА, ф.821, 
оп.150, д.404, л.46; ЦИА РБ, ф.И-295, оп.1, 
д.271 и др.] и т.д. В случае потери муллой 
доверия прихожан ОМДС «прислушивалось 
к их мнению» [Гильмутдинов, 2005, с.56].

В середине XIX в. П.Пашино выде-
лил (исходя из профессиональной и обще-
ственной деятельности в махалле) не-
сколько типов духовенства. Небольшую 
группу составляли муллы, увлеченные 
поэзией и чтением религиозных книг, они 
пользовались большим уважением и любо-
вью прихожан. Изредка встречались мул-
лы, интересующиеся историей, географией, 
фиксирующие в тетрадях происходящие в 
данной местности события. Представители 
этих групп строго исполняли свои пастыр-
ские обязанности. Некоторые муллы зара-
батывали средства лечением от болезней 
(нашептыванием, произношением фраз из 
Корана). Муллы-«ханжи» встречались ред-
ко. Мулл-торгашей, знающих русский язык, 
мулл-куштанов, ходатаев и представителей 
общины, интересовали коммерция и разби-
рательство тяжб, они нередко пренебрегали 
своими прямыми обязанностями, не всегда 
исполняли пятивременный намаз, перепору-
чая его муэдзину, более того, «понюхивают 
себе табачок, не отказываются от водочки, 
любят живую беседу и новые знакомства, в 
особенности с русскими, и живут себе при-
певаючи, карман набиваючи» [Шино, т.81, 
с.277]. Ишаны являлись мударрисами, за-
ведующими крупных медресе и обучали 
шакирдов-последователей. Они пользова-
лись огромным авторитетом в селении и 
округе, были людьми начитанными. Их 
деятельность сводилась, главным образом, 
к чтению намаза, преподаванию, оказанию 
помощи и моральной поддержки попавшим 
в трудную ситуацию мусульманам. Всех 
остальных (а они составляли большинство) 
имамов П.Пашино делил на «плутоватых» и 
«сонных», которые ничего не делают и «по 



Раздел V. Религиозные традиции и институты414

большинству своему служат представителя-
ми этой нации, духовно уснувшей, вслед-
ствие различных обстоятельств» [Шино, 
т.81, с.270–290].

Г.-Р.Ибрагимов в 1895 г. указывал в ка-
честве главных недостатков татарского со-
общества: разногласия между членами ре-
лигиозных общин и враждебность между 
учеными; сведение имамами сути исламско-
го учения к правильному ношению бороды, 
чалмы, пострижению усов и исполнению 
ритуалов; падение уровня религиозного об-
разования среди приходского духовенства и 
их нравственного авторитета среди прихо-

жан; различные волнения 
и беспорядки, вызывае-
мые слухами о крещении 
[Габдерəшит, 2011, б.64, 
65, 68]. 

В пореформенный пе-
риод муллы-ка димисты 
выступали против свет-
ских предметов в учеб-
ных программах медресе 
и мектебе, считая, что все, 
что необходимо знать, со-
держится в Коране, и что 
его изучение «позволяет 
ответить на любые воп-
росы» [Машанов, 1911, 
c.124]; они приравнивали 
изучение русского языка 
к действиям, противо-
речащим исламу [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.1051, л.50]. 
Однако после введения в 
1891 г. русского образо-
вательного ценза для кан-
дидатов в имамы муллы-
кадимисты, заботясь о 
«теплом месте» для своих 
сыновей, стали обучать 
их русской грамоте [Гани, 
1998, б.45].

Часть татарских ду-
ховных лиц являлась 
бывшими служилыми 
та тарами или «мурзами 
в лаптях». Длительное 
обучение в медресе тре-
бовало средств, чего не 
могли позволить для сво-

их сыновей бедняки. Муллы стремились 
жениться на дочерях торговцев и купцов, 
породниться с богатыми. Так формирова-
лись родственные связи и клановость среди 
духовенства [Фəхреддин, 2006; 2009; 2010].

Под воздействием отходничества, раз-
вития капиталистических отношений на ру-
беже cтолетий проявилась тенденция осла-
бления влияния духовенства на прихожан, 
что было обусловлено наметившейся общей 
тенденцией секуляризации российского 
общества, эти явления отчетливо наблюда-
лись в городской среде [Ибраһимов, 1900, 
б.5–29].

Свидетельство об успешной сдаче экзамена на знание 
русского языка У.Абдулгазизовым, кандидатом на должность 

сельского муллы д.Ст. Ашит Казанской губ. 1904 г.



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 415

§ 2. Источники существования исламских институтов

Ильдус Загидуллин

Возведение зданий мечетей и учебных 
заведений осуществлялось на фоне посте-
пенного сокращения земельных наделов, 
роста задолженности крестьян по налогам 
и ссудам и других негативных социально-
экономических явлений, имевших место в 
аграрном секторе. О постройке новой мече-
ти, как правило, община заявляла при появ-
лении мецената, берущего на себя расходы 
по строительству, в также при наличии опре-
деленной суммы или сруба и строительных 
материалов. Необходимую сумму для возве-
дения мечети собирали посредством сдачи 
в аренду части общинных угодий, специ-
ального мирского сбора по принципу «кто 
сколько может» или уравнительно, передачи 
имеющихся «мирских денег», за счет част-
ных пожертвований и т.д. [Гибадуллина, 
2008, с.50, 51]. 

Основная часть мечетей и школ в округе 
ОМДС возводилась и содержалась на сред-
ства крестьянской общины, или нескольких 
ее членов, или мецената6, или духовного 
лица, которое нередко ставило условием 
«избрание его сына муллой» [Сенюткина, 
2009, с.240–241], оплату его преподаватель-
ской деятельности [Мухаметзянова, 2008, 
с.126] и т.п. В городах мечети и учебные за-
ведения строили, как правило, купцы. Дове-
ренные лица общины по завершении строи-
тельства предоставляли приходу сведения о 
произведенных расходах. При постройке в 
селении новой мечети средства обычно вы-
делялись прихожанами действующего при-
хода и вновь образуемого. Если средств для 
завершения работ не хватало, производился 
дополнительный сбор по специальной рас-
кладке [Кобзев, 2007а, с.50, 51]. 

В источниках XIX в. имеется информа-
ция о «разваливающихся» мечетях [Шино, 
т.82, с.50, 51; Штейнфельд, 1893, с.286]. При 
рассмотрении вопросов, связанных с ремон-
том и реконструкцией мечетей, Духовное 
собрание в соответствии с нормами шариа-

6 По сведениям Ш.Марджани, известный в Ка-
занской губ. Габдулла бай из д.Мачкара (ум. в 1832 
г. в возрасте 100 лет) построил около 150 сельских 
мечетей [Мəрҗани, 1989, б.387].

та отдавало приоритет наследникам мута-
валлиев. В 1840-е гг. К.Фукс писал: «У та-
тар есть довольно странный обычай, что их 
мечети и школы не могут быть ни строены, 
ни поставляемы от общества, но от какого-
либо богатого человека. Вот, думаю, почему 
у них некоторые общественные здания, по 
наружности, так мало поддерживаются в их 
прочности» [Фукс, 1991, с.22]. 

Махалли были против специальных 
«мирских сборов» как у православных кре-
стьян, которые эти деньги использовали 
на  содержание школы, церкви и причта. 
Однако в действительности татары широко 
использовали административные ресурсы 
крестьянской общины, что наиболее на-
глядно проявлялось, когда сельская общи-
на выделяла средства на все действующие 
в деревни мечети или собирала разовый 
«мирской» налог на религиозные нужды 
[Кобзев, 2007а, с.36–37]. 

Основным препятствием, не позволяв-
шим мусульманам получать от земств мате-
риальную помощь на содержание мектебе и 
медресе, являлось отсутствие в шариате по-
ложения, позволявшего получать пособия 
от подобных учреждений. 8 августа 1906 г. 
ОМДС провозгласило, что шариат не за-
прещает использовать земское пособие для 
построения и содержания мусульманских 
школ. Лишь после Первой российской ре-
волюции мусульманские общины Волго-
Уральского региона стали видеть в «земском 
пособии» важную часть дохода приходов 
[Наганава, 2012, с.79]. 

В вопросах строительства и ремонта ме-
четей мусульманам был присущ прагматизм: 
их, прежде всего, волновали стоимость про-
изводимых работ и мастерство строителей 
[ЦИА РБ, ф.И-295, оп.6, д.3237], а не их 
конфессиональная принадлежность.

Не практиковалось содержание при ме-
чети сторожа. За порядком в селении следи-
ли дежурные караульщики. 

В архиве ОМДС хранится немало дел, в 
которых представлены сведения о бедствен-
ном положении прихожан, стремившихся 
возобновить общественное богослуже-



Раздел V. Религиозные традиции и институты416

ние после пожара [ЦИА РБ, ф.И-295, оп.3, 
д.6391, л.2–3]. Тяжелое экономическое по-
ложение общины, потерявшей в огне часть 
крестьянских усадеб, и отсутствие мецена-
тов были основными причинами, по кото-
рым возведение новой мечети задержива-
лось от нескольких до пятнадцати лет [НА 
РТ, ф.4, оп.102, д.9, л.20об.]. Даже крупные 
общины не в состоянии были немедленно 
приступить к возведению новой мечети, на 
сбор средств и приобретение строительных 
материалов уходило, как правило, 2–3 года 
[ЦИА РБ, ф.И-295, оп.11, д.614, л.18–18об., 
28–28об; д.672]. Все это время обществен-
ные богослужения проходили в доме одного 
из состоятельных прихожан или в специаль-
но построенном для этого здании, которое 
после возведения мечети использовалось по 
иному назначению. 

В 1839 г. Департамент уделов утвердил 
положение о страховании крестьянских 
строений, согласно которому страхование 
культовых зданий допускалось «с поло-
винной стоимостью», а взнос собирался от 
«мира» в установленном законом порядке. 
С 1858 г. они подлежали страховке без огра-
ничения суммы по действительной стоимо-
сти [История уделов, т.2, с.336, 340]. МГИ, 
реально оценивая ограниченные возможно-
сти крестьян по предотвращению распро-
странения огня при пожаре, почти в при-
нудительном порядке заставляло сельские 
общества страховать крестьянские усадьбы. 
В их список нередко попадали и мечети 
[ЦИА РБ, ф.И-295, оп.3, д.5988, л.1–2об.]. 
В пореформенный период страхование об-
щественных зданий в сельской местности 
было передано земским учреждениям и ста-
ло обязательным.

Мектебе содержались за счет родителей 
учащихся или прихожан [Кобзев, 2007а, 
с.53]. 

Вопрос о выделении земли под здание 
медресе решала сельская община. В деле 
организации медресе (средней школы) важ-
нейшим являлось наличие тандема ученого 
муллы, имевшего желание заниматься пре-
подавательской деятельностью, и богатого 
купца или прихожанина, готового постро-
ить здание и ежегодно выделять средства 
на содержание учебного заведения. Отсут-
ствие вакуфа – стабильного источника су-
ществования – делало медресе зависимыми 

от меценатов-мусульман. Наличие медресе 
для местных жителей являлось символом 
развитости махалли, повышало ее авторитет 
в округе [Мухаметзянова, 2008, с.125, 145].

Крупные медресе представляли собой 
учебные комплексы, в состав которых вхо-
дили учебные здания, интернат, кухня и т.д. 
Мутавалий обычно строил рядом с учебным 
заведением мечеть, официально считавшую-
ся культовым зданием сельского общества. 
Здания медресе были одноэтажными, дере-
вянными или каменными, состояли из одной 
или двух просторных комнат и кухни, при 
медресе были приусадебный участок, двор. 

Закят считался действительным толь-
ко тогда, когда мусульманин раздавал его в 
собственность отдельным личностям, неи-
мущим людям. В результате богатые татары 
старались раздавать деньги в медресе ша-
кирдам, а не на содержание самого учебного 
заведения – общественная деятельность не 
признавалась закятом.

В сельской местности, где земля при-
надлежала общине, мулле, как правило, 
бесплатно выделялся земельный надел, как 
духовное лицо он мог быть освобожден от 
налогов и повинностей. Если мулла был 
родом из другого селения, то вновь обра-
зуемый приход мог предоставить ему жилье 
или усадебное место под строительство жи-
лья, нередко выделял средства для поездки 
в Уфу – для сдачи экзамена в ОМДС, и т.д. 
Земельные наделы, как правило, выделялись 
безвозмездно в размере одного душевого на-
дела или с учетом душ м.п. в его семье [Коб-
зев, 2007а, с.53]. В приговоре о выборе ду-
ховного лица не оговаривалась конкретная 
сумма на его содержание. Из-за отсутствия 
в законодательстве рычагов принуждения к 
исполнению этого обязательства нередко, 
особенно в неурожайные годы, духовные 
лица оказывались в трудном положении. 

В татарских приходах муллы, как пра-
вило, получали гушер – 1/10 часть урожая 
хлебов (налог с продуктов земледелия), 
но фиксировался он очень редко. Гушер 
существовал лишь в сельских махаллях, 
но не повсеместно. Там, где существовал 
этот обычай, муллы жили зажиточнее, чем 
мечетские служители, не получающие гу-
шера [Коблов, 1998, с.25]. В бедном хозяй-
стве урожай зерна составлял до 20 телег, в 
богатом – до 300. Размер гушера каждому 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 417

из духовных лиц устанавливали прихожане 
[Сельский священник, 1874, с.523–524]. 

Согласно сведениям Р.Фахретдина, не-
редко учителя русского языка в школах 
МНП и земства, ища материальную выгоду, 
отказывались от педагогической должности 
(годовое жалованье – 300–400 руб.) и ста-
новились муллами [Фəхретдин, 2012, №2–3, 
б.87]. 

В селениях сложных приходов, при-
писанных к соседней мечети, жители, как 
правило, не платили гушер. Некоторые мул-
лы для удобства сбора дохода брали вто-
рую жену, поселяли в соседний выселок и 
при посещении выселка исполняли духов-
ные требы местных жителей [Шино, т.81, 
с.283]. 

По некоторым данным, в середине XIX в. 
в отдельных местностях Оренбургского 
края лишь каждый пятый служитель ме-
чети получал от своих прихожан фиксиро-
ванный денежный доход [Фархшатов, 2006, 
с.291]. Так, в ряде селений Мензелинского у. 
Уфимской губ. муллы не получали наделов, 
сами платили земские, мирские, казенные 
денежные и натуральные повинности, не 
получали гушера. Более того, на основании 
круговой поруки в конце столетия сельские 
общества заставляли их платить свои недо-
имки по ссудам, которые муллы не получа-
ли [РГИА, ф.821, оп.8, д.1072, л.1–2, 36].

Духовные лица, как правило, занимались 
пчеловодством, нередко – садоводством, в 
бедных приходах и малочисленных махал-
лях – хлебопашеством, в состоятельных 
приходах для ведения своего хозяйства на-
нимали работников: эксплуатировали за-
должавших прихожан, арендовали душевые 
наделы и т.д. [Коблов, 1998, с.17; Материа-
лы, 1936, с.103–104].

Следующей значимой статьей дохода 
приходского духовенства являлись пожерт-
вования от прихожан в дни главных рели-
гиозных праздников – Ураза байрам (празд-
ник разговения) и Курбан байрам (праздник 
жертвоприношения). Во время Ураза байрам 
каждый взрослый прихожанин преподносил 
своему духовному наставнику милостыню-
подарок – съестными припасами или день-
гами. Праздничные подношения во время 
Ураза байрам назывались «фитр садакасы» 
(араб. закат ал-фитр), носили обязательный 
характер и составляли в денежном выраже-
нии не менее 20 коп. с одного дома [Коблов, 
1998, с.24]. В деревнях Волго-Уралья «фитр 
садакасы» мог составить в совокупности 
до 100 и более пудов хлеба и от 50 до 100 
руб. деньгами, а в городах – до 400–500 руб. 
[Фархшатов, 2006, с.291].

Практически все муллы несколько раз в 
году были вынуждены становиться «торгов-
цами»: перепродавали на сельском базаре 

Татарская деревня Симбирской губ. Рис. А.Деррика. 1874 г.



Раздел V. Религиозные традиции и институты418

или в городе бараньи шкуры, поступившие 
от прихожан в дни Курбан байрам [Шино, 
т.81, с.271], а также часть своего гушера в 
виде зерна, снопов или муки.

В России отсутствовали рычаги принуж-
дения для исполнения одной из священных 
обязанностей мусульман – закята (налог в 
пользу нуждающихся мусульман, который 
составлял 1/40 часть от общей суммы до-
ходов за календарный год и выплачивался 
в месяц Рамазан). Уплата закята была пре-
рогативой состоятельной части мусульман и 
являлась сугубо добровольным поступком. 
Особенность уплаты закята заключалась в 
том, что он шел, главным образом, на содер-
жание приходского духовенства. Закят так-
же раздавался бедным и учащимся медресе 
[Юнусова, 2006, с.61]. Понятия «закят» и 
«садака» (милостыня) среди татар и башкир 
практически слились и превратились под 
именем садака в добровольные, но нерегла-
ментируемые пожертвования мусульман, 
которые шли главным образом на содержа-
ние мечетей, школ и духовенства. В середи-
не XIX в. П.Пашино отмечал, что «всякому 
мулле милостыни подают более, нежели 
всем нищим деревни вместе» [Шино, т.81, 
с.284]. В своем циркуляре от 22 июля 1916 г. 
оренбургский муфтий М.-С.Баязитов при-
зывал правоверных давать закят муллам 
[Миннуллин, 2006, с.39]. Требуется право-
вая оценка этого явления. Дело в том, что 
муллы по шариату не должны облагаться 
налогами. По шариату ученые, которые не 
платят податей, а государство не выделяет 
им жалованья, считаются нуждающимися, 
за ними признается право получать гушер, 
фитр и другие обязательные для мусульман 
пожертвования [Фəхретдин, 1907, б.360]. 

Дополнительным источником дохода ду-
ховенства были исполнение треб (соверше-
ние обрядов бракосочетания, погребения, на-
речения имени и т.д.) и учительский труд. В 
каждой общине существовал свой минимум 
ежегодных натуральных и денежных под-
ношений муллам, но зачастую такие доходы 
носили символический характер. Так, при 
имянаречении мулле за услуги перепадало 
копеек 10, на свадьбе – 25, на похоронах – 
50–60 коп. и т.д. [Фархшатов, 2006, с.291]. 

Во вновь образованных городских при-
ходах предоставление духовенству жилья 

становилось обязанностью богатого торгов-
ца или нескольких прихожан. В городской 
местности, где отсутствовал обычай платить 
гушер, муллы жили за счет подношений, са-
дака прихожан, который был обильным в 
дни исламских праздников. Городские при-
ходы, как правило, считались «богатыми», 
сельские – «бедными».

На рубеже XIX–XX вв., с возрождением 
движения за обновление ислама, возникали 
новые организационные формы мусульман-
ской благотворительности, в которую были 
вовлечены более широкие слои населения. 
Одной из новых форм коллективного по-
печения над мечетями и школами стало 
учреждение при мечетях попечительств, 
состоявших из наиболее активных членов 
прихода. При наличии вакуфа они контро-
лировали правильное поступление средств 
и их целевое расходование.

Арабское слово «вакуф» в буквальном 
смысле означает посвящение предмета на 
служение священным целям, в широком 
смысле – отказ от известного имущества в 
пользу определенного юридического лица 
[Ислам, 1991, с.45]. В России вакуф означал 
неотчуждаемое имущество, предназначен-
ное для определенных богоугодных целей. 

В империи признавались вакуфные 
имущества мусульман на окраинах, при-
соединенных к России в последней четвер-
ти XVIII – второй трети XIX в.: в округах 
ТМДП, управлений духовными делами му-
сульман Закавказья (для шиитов и сунни-
тов) и Туркестане.

После 1552 г. в Среднем Поволжье ваку-
фы были ликвидированы, во второй полови-
не XVIII – первой половине XIX в. они вновь 
стали возрождаться [Денисов, 2009б, с.46], 
однако не стали социальным явлением7.

7 К 1870 г. в ОМДС было зарегистрировано че-
тыре вакуфа: 1) вакуф 1-й гильдии казанского купца 
Губайдуллы Юнусова – 2 каменные лавки (1830 г.); 
2) вакуф 1-й гильдии татарского купца Айтынкина 
1-й соборной  мечети г.Тары – 30 тыс. руб. асс. (8541 
руб. сер.) в банке (1841 г.); 3) денежные средства 
соборной мечети Москвы и средства от продажи 
вакуфного дома (159 руб. 90 коп.) в Московской со-
хранной кассе (1848 г.); 4) вакуф стерлитамакского 
купца Габдельхалика Ибраева в пользу 1-й собор-
ной мечети г.Стерлитамак – 5 лавок и 90 дес. 1480 
саж. земли (1848 г.) с общим с годовым доходом 
около 120 руб. [РГИА, ф.821, оп.8, д.611, л.34об.]. 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 419

По шариату право назначения управляю-
щего принадлежит, прежде всего, дарителю, 
если его нет – душеприказчику, если тако-
вого нет, то правительству [Нофаль, 1886, 
с.180]. Дарителями или их ближайшими 
родственниками попечительские обязан-
ности воспринимались как личное дело, а 
предоставление какой-либо отчетности рас-
сматривалось как вмешательство в «семей-
ное дело» или в жизнь махалли. 

Специфика вакуфов в округе ОМДС за-
ключалась в том, что, несмотря на отсут-
ствие законодательной регламентации, они 
имели право на существование. В 1837 г. за-
конодательством был выработан механизм 
закрепления за религиозными институтами 
пожертвований от подданных [ПСЗ-2, т.12, 
отд.1, №10303, п.97]. «Дарения» утверж-
дались МВД на основании представления 
местного губернатора. Генерал-губернаторы 
Западной и Восточной Сибири автономно 
утверждали пожертвования на богоугодные 
цели [Законы гражданские, 1857, ст.981, 
прим.]. До утверждения выяснялись лич-
ность дарителя, его финансовое положение 
и объект недвижимости (право собственно-
сти, не под залогом ли и т.д.). 

По законодательству срок представления 
и утверждения к исполнению завещания 
для пребывающих на родине российских 
подданных составлял 1 год, для находящих-
ся за границей – 2 года (со дня кончины за-
вещателя). По истечении указанных сроков 
документ считался недействительным [За-
коны гражданские, 1900, ст.1063]. Окруж-
ные суды интересовала правильность со-
ставления документа, изменить содержание 
которого они не имели права. 

В переписке с гражданской властью 
Духовное собрание соблюдало российское 
законодательство, поэтому оно не имело 
права использовать термин «вакуф», во вза-
имоотношениях же с попечителями пожерт-
вованного имущества действовало в рамках 
шариата. Иначе и не могло быть, потому 
что дарители в актах пожертвования четко 
указывали цели и назначение имущества. 
Шариатом были предусмотрены следую-
щие правила составления вакуфов: 1) упо-
требление термина «вакуф» по отношению 
к даримому имуществу; 2) «отсутствие вся-
кого ограждения времени существования 

вакуфа каким-либо выражением»; 3) точное 
упоминание для времени существования 
вакуфа вида жизни или вида смерти, или 
«обоих видов бытия», т.е. с какого времени 
имущество получает статус вакуфа – по по-
жертвованию (при жизни) или завещанию 
(после смерти). По шариату признание или 
объявление собственников пожертвованно го 
имущества равносильно формальному  акту 
дарения [Нофаль, 1886, с.180]. В последнем 
случае ОМДС признавало пожертвования 
действительными, а с его подачи – и МВД. 
Ключевую роль здесь играл акт дарения, ко-
торый становился неопровержимым дока-
зательством истинности устного завещания 
умершего. Между тем словесные духовные 
завещания для органов юриспруденции ни-
какой силы не имели [Законы гражданские, 
1857, ст.1023].

Недвижимое имущество, принадлежав-
шее церквям христианских и нехристиан-
ских конфессий, и та его часть, которая в 
случае сдачи в наем не приносила дохода, 
не облагались налогами на недвижимость 
[Устав о прямых налогах, ст.84]. 

По российским законам пожертвования 
на религиозные нужды оформлялись на ме-
чети и (или) учебные заведения. В 1889 г. 
в ОМДС имелись сведения о 21 пожертво-
ванном имении, 10 из которых находились в 
Уфимской и Оренбургской губерниях [В па-
мять столетия, 1891, с.28]. Участие ОМДС в 
управлении вакуфами всегда было продик-
товано необходимостью – в случае жалобы 
прихожан или наследников жертвователя 
на мутаваллиев, в случае назначения после 
смерти дарителя мутаваллием нового лица 
или нежелания наследников исполнять ду-
ховное завещание умершего. Если числен-
ность членов религиозной общины не до-
стигала установленного законом норматива  
прихода, то пожертвование, несмотря на 
волю умершего, зафиксированную в духов-
ном завещании, передавалось в распоряже-
ние ОМДС, которое после регистрации при-
хода передавало его по назначению.

В пореформенный период в действиях 
правительства наметилась тенденция по 
свертыванию вакуфов на окраинах. Именно 
поэтому в 1894 г. не удостоился утвержде-
ния проект правил, составленный ОМДС на 
основании системы управления крымскими 



Раздел V. Религиозные традиции и институты420

вакуфами8. Тем не менее в начале ХХ в. свои 
действия по контролю над вакуфами ОМДС 
осуществляло на основании этих неутверж-
денных правил, обязывая попечителей че-
рез каждые шесть месяцев представлять ко-
пии арендных соглашений, «максимальный 
срок был установлен в три года» [Загидул-
лин, 2006а, с.82–87].

Система вакуфов держалась, главным 
образом, на честности и порядочности му-
таваллиев. В разрешении споров Духовное 
собрание выступало в качестве справедли-
вого и беспристрастного судьи, постепен-
но оно снискало уважение мусульманских 
общин. Нередко дарители уполномочивали 
религиозное учреждение контролировать 
мутаваллиев. Не случайно на рубеже XIХ–
ХХ вв. в большинстве актов дарения ОМДС 
называлось в качестве третейского судьи. 

Как справедливо отметил Д.Д.Азаматов: 
«Не получив соответствующей поддержки 
от правительства, оно пыталось действовать 
самостоятельно, что получило решительный 
отпор не только со стороны государственных 
чиновников, но и вызывало недовольство у 
крупных благотворителей. Действия Духов-
ного собрания оценивались как вмешатель-
ство во внутренние дела мусульманских 
общин, попытка присвоить собственность 
культовых и образовательных учреждений. 
Несмотря на подобные нападки, государ-
ственному учреждению удалось выдержать 
свою линию, направленную на введение 
двойного контроля над расходами вакуфных 
средств» [Азаматов, 2000, с.80]. 

8 Согласно этим правилам ОМДС брало на себя 
функцию их регистрации в МВД, следило за отчет-
ностью мутаваллиев вплоть до привлечения вино-
вных к уголовной ответственности и назначения 
нового мутаваллия, по согласованию с общиной 
выступало попечителем вакуфного имущества: при 
отсутствии мутаваллия по завещанию назначало 
его по рекомендации махалли; если в духовном 
завещании отсутствовал пункт о вознаграждении 
мутаваллия, мог определить жалованье с дохода ва-
куфного имущества. Утвержденные МВД вакуфные 
имения с общего согласия приходского духовенства 
и мутаваллия, с записью сведений в «шнуровые 
книги», отдавались в аренду, а капитал – в ссуду. 
Вакуфный капитал (денежные суммы) мутаваллий 
должен был вкладывать для приращения процентов 
в сберегательную кассу или отдавать в ссуду, до-
ходы от которых также вкладывались в кредитно-
сберегательные учреждения.

Таким образом, существующее законо-
дательство в целом позволяло мусульманам 
самостоятельно решать проблемы по возве-
дению и содержанию институтов ислама.

Однако сословные ограничения накла-
дывали отпечаток на реализацию закон-
ных прав сельского населения. Согласно 
«Положению о башкирах» 1865 г. продажа 
и дарение свободных земель за душевым 
наделом башкир-вотчинников размере 15 
дес. разрешались только казне и сельским 
обывателям [Азаматов, 2000, с.21]. Общи-
ны бывшей государственной деревни стали 
хозяевами наделов лишь после упразднения 
в начале ХХ в. выкупных платежей и упла-
ты по ним недоимок. В период аграрной ре-
формы Столыпина участки надельной зем-
ли, закрепленные в личную собственность 
отдельных домохозяев, приравнивались к 
надворно-наследственным участкам, кото-
рые могли быть отчуждены только лицам, 
приписанным или приписывающимся к 
сельским обществам, каковыми религиоз-
ные институты не являлись [РГИА, ф.821, 
оп.133, д.478, л.38]. Наряду с малоземельем 
и ухудшением благосостояния сельского 
населения эти факторы явились серьез-
ным препятствием для пожертвований му-
сульманами наделов в пользу исламских 
институтов. Получалось, что в сельской 
местности под вакуф можно было отдать 
лишь купленную землю. Поэтому в деревне 
вакуфы имели символичную сумму (зерно, 
вещи, крестьянские строения, в редких слу-
чаях – земля) [Кобзев, 2007а, с.49], в городе 
это были денежный капитал, недвижимость 
(лавки, земельные участки, жилые и нежи-
лые строения и т.д.) [Азаматов, 2000]. 

В округе ОМДС приносящие доход ваку-
фы не получили широкого распространения 
и не играли существенной роли в содержа-
нии исламских институтов, они были недо-
рогими, что было обусловлено особенностя-
ми социально-экономического положения и 
религиозного менталитета татар и башкир. 
Согласно подсчетам Д.Д.Азаматова [Аза-
матов, 2000, с.78], к 1917 г. в округе ОМДС 
имелось 91 учреждение с вакуфным имуще-
ством, мечетям и учебным заведениям при-
надлежало 49 домов с надворными построй-
ками, два крупных гостиничных комплекса, 
20 торговых лавок, 1382 дес. земли и более 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 421

516,6 тыс. руб. неприкосновенного банков-
ского капитала. В этот список не вошли ва-

куфы, не получившие должной регистрации 
в государственных учреждениях. 

§ 3. Особенности религиозного уклада 
возвратившихся в ислам крещеных татар

Ильдус Загидуллин, Александр Кобзев

На организацию возвратившимися в ис-
лам крещеными татарами мусульманского 
религиозного уклада оказывали влияние та-
кие факторы, как уголовное преследование 
за совершение исламских ритуалов, кон-
троль и миссионерская деятельность духов-
ной власти и т.д. В дореформенный период 
номинальные христиане соблюдали мусуль-
манские обряды тайно, внешне придержива-
ясь православной веры. Качественные изме-
нения в отправлении религиозных обрядов 
были следствием массового возвращения в 
ислам крещеных татар в 1860–1870-е гг. и 
социально-демографических изменений в 
составе «отпавших» в последующие деся-
тилетия, в частности – следствием роста 
удельного веса татар, не имевших отноше-
ния к церкви. Огромное значение имела 
моральная поддержка со стороны мусуль-
ман, которые считали, что предки «новых» 
мусульман оставили свою природную веру 
«под принуждением», и убеждали в этом 
крещеных татар. Они поддерживали «от-
павших», не выдавали их во время судебных 
расследований [Кобзев, 2007; Загидуллин, 
1990, с.66–78].

Важнейшим фактором формирования 
религиозного уклада являлось совместное 
проживание большинства новокрещеных 
(несколько или десятки семейств) с мусуль-
манами. Как правило, «старокрещеные» та-
тары формировали отдельные селения. 

С момента публичного заявления о воз-
вращении в ислам «отпавшие» прекращали 
всякие контакты с церковью, отказывались 
платить ругу и денежные сборы на ее со-
держание, признавали только свои мусуль-
манские имена, отказывались выслушивать 
проповеди священников, вели целенаправ-
ленную борьбу с миссионерскими школами: 
выступали против их открытия [Износков, 
вып.3, с.48], запрещали своим детям посе-
щать занятия и т.д.

Особенностью организации «отпавши-
ми» религиозно-обрядовой жизни следует 
признать их стремление трансформировать 
бикультурную ситуацию в селении в свою 
пользу. Разными способами, порой с помо-
щью принуждения, «новые мусульмане» 
воздействовали на «старокрещеных», доби-
ваясь их перехода в ислам. Нередко в хозяй-
ствах шли дискуссии, семьи делились на две 
части – мусульманскую и христианскую. 

С 1880-х гг. причт практически не вме-
шивался в религиозно-обрядовую жизнь 
«отпавших», проживавших совместно с му-
сульманами. Однако власть не допускала 
официального присоединения их к местной 
махалле. 

Указные муллы и «отпавшие». Уста-
новленный властью для мулл запрет вести 
миссионерскую деятельность среди хри-
стиан негативно сказывался на взаимоотно-
шениях имама с «новыми» мусульманами-
односельчанами. Публичным проявлением 
таких контактов была общественная мо-
литва в мечети. Существовала негласная 
договоренность: «отпавшие» должны были 
находиться в последних рядах молящихся. 
В случае полицейской проверки это обеспе-
чивало мулле алиби на предмет его непри-
частности к появлению их в мечети. До кон-
ца 1880-х гг. муллы крайне редко допускали 
«отпавших» односельчан к общественной 
молитве [НА РТ, ф.1, оп.3, д.5720, л.20об.; 
ф.4, оп.1, д.6578, л.27об.; РГИА, ф.821, оп.8. 
д.782, л.16–19]. Ситуация начала меняться, 
когда подросло новое поколение «новых» 
мусульман, не имевших отношения к церк-
ви. Подвергая себя опасности, местный 
имам порой исполнял у них требы. При 
этом акты их гражданского состояния не 
фиксировались в метрической книге [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.786, л.56–57об.].

Контакты «отпавших» с муллой соседне-
го селения были довольно распространен-
ным явлением, что обеспечивало конспира-



Раздел V. Религиозные традиции и институты422

тивность исполнения обрядов [НА РТ, ф.4, 
оп.94, д.22, л.77]. Услуги не обходились без 
щедрого вознаграждения – мулла получал 
материальную компенсацию за то, что под-
вергал себя опасности уголовного наказа-
ния.

В 1890-е гг. в своих прошениях, адре-
сованных губернской администрации, цен-
тральным органам власти, «отпавшие» 
просили присоединить их к местной или со-
седней махалле, что свидетельствовало о ка-
чественных изменениях, наметившихся во 
взаимоотношениях с местными муллами. 

Общественные муллы. Большинство 
имамов боялось устанавливать контакты 
с «отпавшими», что способствовало появ-
лению института общественных мулл. Эту 
миссию часто выполняли грамотные татары 
из других селений, временно проживавшие 
в данном поселении, или активисты из чис-
ла «отпавших». Молитвенные собрания не-
редко проводились в доме общественного 
муллы или под его руководством в другой 
избе. По мере усвоения основ ислама повсе-
местно общественными муллами станови-
лись лица из числа самих «отпавших» [НА 
РТ, ф.4, оп.94, д.22, л.77].

Сбор средств на организацию обще-
ственной молитвы, обучение детей и испол-
нение треб осуществлялся по уже сложив-
шейся у татар модели. 

«Семейные муллы». В первые десятиле-
тия после публичного возращения в ислам 
крещеные татары не всегда имели обще-
ственных мулл. Опасаясь, что их привлекут 
к уголовной ответственности, они соверша-
ли исламские ритуалы тайно, в кругу семьи. 
Существовала традиция передачи конфес-
сионального опыта через устное заучива-
ние молитв соответствующих ритуалов. В 
качестве исполнителя ритуалов погребения 
и наречения имени, как правило, выступал 
глава семьи или кто-либо из родных, знаю-
щий религиозные обряды [НА РТ, ф.13, оп.1, 
д.1043, л.326]. Таким образом «отпавшие» 
избегали принудительного крещения ново-
рожденного и погребения по христианскому 
обряду умершего родственника.

В конце XIX в. по мере ослабления ад-
министративного контроля, особенно после 
отмены в 1894 г. уголовного преследования 
возвратившихся в ислам «за мусульманский 
уклад жизни», потребность в «семейных 

муллах» отпала. Во многих селениях дей-
ствовали общественные муллы, которые, 
исходя из своих возможностей, исполняли 
практически все или часть функций указ-
ных мулл. В населенных пунктах, где про-
живали и «отпавшие», и мусульмане, эти 
функции постепенно переходили в компе-
тенцию указных мулл.

Совершение погребения по исламскому 
ритуалу. Уголовное преследование за по-
гребение по исламскому ритуалу и вероят-
ность перезахоронения вынуждали «отпав-
ших» совершать этот акт тайно. В 1880-е гг. 
в Малмыжском у. Вятской губ. «отпавшие» 
сами хоронили умерших родных на право-
славных кладбищах, но по исламскому ри-
туалу или безо всяких обрядов, что, видимо, 
было связано с желанием сохранить в тайне 
этот поступок, незнанием ритуала или не-
возможностью пригласить муллу или лицо, 
«знающее порядок погребального обряда 
мусульманина» [РГИА, ф.821, оп.8, д.786, 
д.45–47об.]. В экстремальной ситуации «от-
павшие» воспринимали православное клад-
бище как возможное место захоронения по 
исламскому обряду. 

В деревнях, где проживали мусульмане 
и «отпавшие», существовала негласная до-
говоренность о захоронениях вне кладби-
ща, иногда родные хоронили умершего на 
приусадебном участке, так как он не вы-
носился на коренной передел в общине и 
всегда оставался за конкретным хозяйством, 
или на местности, не затронутой пашней и 
не являвшейся пастбищем или сенокосным 
угодьем. В «старокрещенских» селениях 
возникало новое мусульманское кладбище. 
В местах совместного расселения с мусуль-
манами в конце XIX в. захоронения «отпав-
ших» производились на местном мусуль-
манском кладбище.

Бракосочетание и развод. Сложивший-
ся ритуал бракосочетания требовал участия 
постороннего человека, в роли которого у 
мусульман традиционно выступал указной 
мулла. Между тем муллы крайне редко со-
вершали никах, боясь потерять духовную 
должность. Совместную жизнь молодожены 
начинали после моления или совместного с 
родителями моления в доме невесты, или без 
каких-либо ритуалов, путем добровольного 
ухода девицы к жениху, нередко вместо об-
ряда одной из сторон читалась какая-нибудь 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 423

молитва. Обряд бракосочетания часто со-
вершали «семейные муллы» [НА РТ, ф.1, 
оп.3, д.228, л.18–18об.] или общественные 
муллы. Подавляющее большинство браков 
совершалось между возвратившимися в ис-
лам крещеными татарами. Мусульмане так-
же брали в жены «отпавших».

Циркуляром от 28 мая 1892 г. ОМДС раз-
решило муллам совершать обряд бракосоче-
тания на основании записи в паспортах. Это 
предписание позволяло мулле регистриро-
вать браки между «отпавшими» в случае на-
личия в паспортах отметки о соответствую-
щем вероисповедании [НА РТ, ф.4, оп.131, 
д.26, л.5]. 

В конце столетия у «отпавших» посте-
пенно установились мусульманские обряды 
бракосочетания и развода, получило опреде-
ленное распространение многоженство.

Питание и пост. Пища является одним 
из ключевых исламских маркеров, предпо-
лагающих автономную организацию ее при-
готовления и употребления. Данный вопрос 
полностью находился в компетенции семьи. 
Священники и миссионеры в своих рапортах 
сообщали о соблюдении «отпавшими» му-
сульманского поста, что подразумевало так-
же забой домашних скота и птицы по мусуль-
манскому обряду, исламскую молитвенную 
практику до и после приема пищи и т.д. 

Совершение обряда обрезания. Как пра-
вило, «отпавшие» стремились во всем со-
ответствовать мусульманам, что имело для 
них принципиальное значение. Непремен-
ным «атрибутом истинного мусульманина» 
для «отпавших» было обрезание, которое 
выполняли общественные муллы или при-
глашенные из татарских деревень специа-
листы [НА РТ, ф.1, оп.3, д.3068, л.4–26об.]. 

Совершение хаджа. «Отпавшие» пози-
ционировали себя как мусульмане, что вы-
ражалось в их стремлении совершить хадж. 
Пилигримство – непременная обязанность 
мусульман – для жителей Волго-Уральского 
региона было дорогостоящим мероприяти-
ем. Отмечены единичные факты его испол-
нения «отпавшими». 

Организация религиозного обучения. 
Дети «отпавших» актуализировали их соци-
ализацию в мусульманском социокультур-
ном пространстве. Для обучения грамоте 
своих детей, мальчиков и девочек, в тайных 
домашних школах они приглашали из со-

седних селений татар (татарок), знающих 
молитвы и грамоту. Проживая в доме одного 
из местных жителей, они в осенне-весенний 
период обучали детей основам ислама. Не-
редко местом обучения являлся тайный 
молитвенный дом. Расходы на содержание 
и услуги учителей брали на себя родители 
учащихся, некоторые учителя обучали вос-
питанников бесплатно, считая свою педаго-
гическую деятельность богоугодным делом. 
Часть «отпавших» отправляла своих детей 
на обучение в мектебе или медресе сосед-
них уездов или губерний. 

В селениях, где одновременно суще-
ствовали тайные мусульманские школы 
«отпавших» и учрежденные духовной вла-
стью православные миссионерские школы, 
наблюдалось «соперничество» между их 
учащимися и родителями [Известия, 1883, 
с.771–772]. 

В отличие от традиционных махаллей в 
семьях «отпавших» мусульманские религи-
озные книги, молитвы и ритуалы изучали и 
дети, и их родители.

Махалли «отпавших». В сельских обще-
ствах «отпавших», где не было мусульман и 
большинство жителей открыто заявляли о 
переходе в ислам, вскоре появлялись обще-
ственные муллы и молитвенные здания. Ар-
хитектурным выражением такой махалли яв-
лялось специальное здание — молитвенный 
дом, построенный в направлении кыйблы9.

Религиозные собрания также проводи-
лись в доме одного из местных жителей [НА 
РТ, ф.1, оп.3, д.9740, л.1]. Тот, кто жертвовал 
помещение или здание под молитвенный 
дом, как правило, становился муэдзином 
и отвечал за чистоту и порядок в здании, 
заботился об отоплении, решал другие хо-
зяйственные вопросы. Муллой становилось 
лицо, хорошо знающее обряды. 

Важнейшими атрибутами махалли «но-
вых мусульман» являлись также обществен-
ный мулла, домашние конфессиональные 
школы, мусульманское кладбище. Обще-
ственные муллы исполняли практически 
все требы односельчан: обряды погребения 

9 В конце XIX в. молитвенные дома действо-
вали в селениях Большие Кибяк-Кози, Елышево, 
Азяк, Верхнее Никиткино, Починок Шемордан Ка-
занской губ. [Багин, 1910, с.12], Татарская Буинка, 
Трех Болтаево, Бюрганы Симбирской губ. [Кобзев, 
2007а, с.231–233].



Раздел V. Религиозные традиции и институты424

и обрезания [НА РТ, ф.1, оп.3, д.1278, л.1–
1об.], бракосочетания [НА РТ, ф.4, оп.109, 
д.6] и т.д. Если их в селении было два, то 
они делили между собой обязанности има-
ма и муэдзина.

Первые общественные муллы, как пра-
вило, не имели религиозного образования, 
поэтому занятия в мектебе чаще всего вели 
приглашенные из соседних селений гра-
мотные татары. Специальных зданий для 
мектебе обычно не было. Этим объяснялось 
существование в крупных общинах «отпав-
ших» одновременно нескольких домашних 
школ, что обеспечивало конфиденциаль-
ность их жизнедеятельности. 

В конце XIX в., по мере появления под-
готовленных общественных мулл, прак-
тически все обязанности указного муллы 
постепенно переходили в их компетенцию. 
Общественный мулла становился един-
ственным или одним из учителей для сы-
новей своих прихожан. При молитвенном 
доме «отпавших», помимо имама, служил 
муэдзин. 

В 1860–1880-е гг. в мусульманских де-
ревнях параллельно функционировали две 

религиозные организации: 1) махалля во 
главе с указными муллами – официально за-
регистрированный мусульманский приход, 
и 2) «религиозная община» или объеди-
няющая несколько семей возвратившихся в 
ислам «конфессиональная группа». В поли-
конфессиональных селениях они функцио-
нировали наряду с православным приходом, 
а в деревнях, население которых полностью 
состояло из «отпавших», были неофициаль-
ные религиозные общины с общественны-
ми муллами, домашними школами и молит-
венным домом. 

В 1890-е гг. в селениях, где имелись ме-
чети, наблюдались устойчивые контакты 
потомков «отпавших», не имевших отно-
шения к церкви, с местными муллами, и их 
интеграция в местные махалли, хотя муллы 
не фиксировали акты их гражданского сос-
тояния. 

Ко времени объявления закона «Об укре-
плении начал веротерпимости» от 17 апре-
ля 1905 г. большинство общин «отпавших» 
вело мусульманский образ жизни, который 
мало чем отличался от религиозного уклада 
махаллей. 

§ 4. Оренбургское магометанское духовное собрание 
(Махкама-и Шаргия Ырынбургия)

Наиль Гарипов

Формально статус официальной религии 
в Российской империи ислам получил после 
17 июня 1773 г., когда вышел указ «О тер-
пимости всех исповеданий и до построения 
по их закону молитвенных домов, предо-
ставляя все силы светским начальникам» 
[ПСЗ-1, т.19, №13996]. Основой для этого 
указа послужил «Наказ», который Екатери-
на II направила 30 июля 1767 г. в Уложенную 
комиссию, где было сформировано идеоло-
гическое обоснование политики правитель-
ства [ПСЗ-1, т.28, №12949]. Признание 
ис лама одной из «терпимых» религий оз-
на чало необходимость создания в России 
нормативно-правовой базы государственно-
церковных отношений. 

Повсеместное усиление правительствен-
ного контроля за назначением мулл началось 
с именного указа от 28 января 1783 г. «О до-
зволении подданных магометанского закона 

избирать самим у себя ахунов» [ПСЗ-1, т.21, 
№15653].

Царский указ от 22 сентября 1788 г. 
об учреждении специального прави тель-
ст венного органа для мусульман был 
направлен на формирование лояльной к 
имперским устоям группы духовных лиц 
из числа российских подданных, которые 
были призваны противодействовать про-
никновению антиправительственной ислам-
ской идеологии из Османского государства 
и среднеазиатских ханств. По-русски это 
учреждение называлось Духовным собра-
нием, или муфтиятом, по-татарски – Шари-
атским управлением (Махкама-и Шаргия). 
Легализация при ход ского мусульманского 
ду ховенства и уч реждение ре ли ги оз ного уп-
рав ления свидетельствовали об интеграции 
ис лама в обще им пер ское правовое про-
странство. Учредив духовное управ ле ние, 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 425

рос сий ское пра ви-
тель ство надеялось 
создать в среде му-
сульманского духо-
венства такую же 
вертикаль управле-
ния, как и в РПЦ.

Оренбургский 
муфтий назначал-
ся самодержавной 
властью по пред-
ставлению мини-
стра внутренних 
дел [Уставы духов-
ных, 1896, ст.1422]. 
Любое судебное 
расследование над 
оренбургским муф-
тием должно было 
проводиться в Се-
нате, что означало его высокий статус [Аза-
матов, 1996, с.44]. 

Первым шагом на пути систематизации 
деятельности религиозного управления 
стал указ Сената от 17 августа 1793 г. «О вы-
боре мулл в учрежденное в Уфе Духовное 
правление магометанского закона через три 
года» [ПСЗ-1, т.23, №17146]. В соответствии 
с правилами функционирования судебных 
губернских учреждений среднего звена Се-
нат объявил о смене заседателей Духовного 
собрания из числа духовных лиц Казанской 
губ. через каждые три года. С 1890 г. кадии 
стали назначаться исключительно по пред-
ставлению муфтия и утверждались мини-
стром внутренних дел.

Духовное собрание представляло собой 
коллегиальное учреждение, состоявшее из 
муфтия и трех казыев. Дела решались про-
стым большинст вом голосов его членов. 
Личные ре шения муфтия не имели силы су-
дебных приговоров и не принимались к ис-
полнению [Азаматов, 1996, с.12]. 

Территория округа ОМДС была единож-
ды очерчена в именном ука зе Екатери ны II 
от 22 сентября 1788 г. Новый правитель-
ственный орган был призван осуществлять 
руководство мусульманским духовенством 
Российской империи, за исключением Тав-
рической губ. В 1868 г. из ведения ОМДС 
были выведены казахи (кроме Букеевской 
орды). Таким образом, в округ ОМДС вхо-

дила огромная территория (за исключением 
Таврической и западных губерний, Кавказа и 
Закавказья, Туркестана и степных областей). 

Помимо ОМДС в стране существовали 
еще три религиозных управления мусуль-
ман. В конце XVIII в. было учреждено 
ТМДП. В 1872 г. были образованы два 
управления духовенством шиитского и сун-
нитского направлений в Закавказье, дея-
тельность которых не распространялась на 
Черноморскую губ., Дагестанскую, Батум-
скую и Карскую области и Закатальский 
и Сухумский округа. Не имели духовных 
управлений казахи, а также мусульмане, 
проживавшие в Кубанской и Терской обла-
стях и в Ставропольской губ.

Деятельность ОМДС контролировалась 
МВД и местным губернским начальством. В 
1817–1824 гг. оно находилось в составе вновь 
образованного Министерства духовных дел 
и народного просвещения, которому были 
подведомственны все религии в государстве, 
затем – вновь МВД. 

Первый оренбургский муфтий Мухам-
маджан Хусаинов (1788–1824) приложил 
немало усилий для становления Духовного 
соб рания [Ишмухаметов, 1979, с.32]. В 1787 
г. по настоянию М.Хусаинова вышло первое в 
России печатное издание Корана, что послу-
жило толчком для развития книгопечатания 
среди татар. Он вел активную деятельность 
по восстановлению разрушенных культовых 

Здание бывшего Оренбургского магометанского духовного собрания. 
Уфа. Фото сер. XX в. Совр. ул.Тукаева, д.50.



Раздел V. Религиозные традиции и институты426

зданий, предлагал расширить круг вопросов, 
рассматриваемых в муфтияте.

Для расширения функциональных воз-
можностей ОМДС муфтий стремился мак-
симально использовать свое высокое по-
ложение. Доказательством этого служит 
подготовленный им проект реорганизации 
системы мусульманского образования, 
пред полагавший создание мусульманских 
училищ при Казанском университете и в 
Оренбурге под наблюдением генерал-гу-
бернатора, где наряду с религиозными на-
уками намечалось преподавание светских 
дисциплин: арифметики, географии и др., 
изучение персидского, арабского, турецко-
го и татарского языков. М.Хусаинов считал 
обязательным для духовенства знание рус-
ского языка. Лучшие выпускники медресе 
могли поступить в Казанский университет. 
При этом муфтий настаивал на том, чтобы 
студенты-мусульмане были уравнены в пра-
вах с православными студентами [Вишлен-
кова, 1998, с.30–31]. 

Преемником М.Хусаинова стал ахун 
Габ дессалям Габдрахимов из Оренбурга 
(1824–1840), который продолжил дело свое-
го предшественника и пытался усилить роль 
муфтията, но проводимая Николаем I полити-
ка ограничивала эту возможность [В память 
столетия, 1891, с.45]. Наиболее значимым 
событием в годы его правления стало введе-
ние в 1829 г. метрических книг. Муллы, как и 
православные священники, начали регистри-
ровать в своих приходах акты гражданского 
состояния. Это был первый шаг по учету му-
сульманского населения в округе ОМДС. 

В 1840 г. место председателя ОМДС за-
нял Габдулвахит Сулейманов (1840–1862). 
По свидетельству Ш.Марджани, он перевел 
много религиозных книг с турецкого, увле-
кался медициной. Муфтий разработал Пра-
вила семейно-брачных отношений, которые 
были изданы в 1841 г. [Сборник циркуляров, 
2004, с.15–18]. 

В 1857 г. впервые был составлен устав 
религиозного управления. Согласно уста-
ву ОМДС, в его ведении находились сле-
дующие вопросы: 1) духовная админист-
рация: производство испытаний в знании 
законов ислама лицами, избранными при-
ходами на духовные должности; надзор за 
действием духовенства через местных аху-
нов, определение степени вины и взысканий 

духовного лица; дела, касающиеся богослу-
жения, обрядов и постройки мечетей; 2) ду-
ховный суд: дела о заключении и расторже-
нии браков мусульман и об отношении 
детей с родителями; 3) проверка метриче-
ских книг, где фиксировались даты рожде-
ния, бракосочетания и смерти прихожан, 
выдача по ним справок; 4) гражданский суд 
(по мусульманским законам): спорные дела 
по завещаниям и наследствам, а также иму-
щественные притязания при расторжении 
браков и споры между родителями и детьми 
[Уставы духовных, 1896, ст. 1347, 1399].

Споры в области наследственного и се-
мейного права Духовное собрание решало 
по законам ислама. По делам о неповинове-
нии родителям и «нарушении супружеской 
верности» религиозное учреждение огра-
ничивалось «увещеваниями и наложением 
духовного наказания и исправления». Уго-
ловное наказание определяли органы юрис-
пруденции. Предание суду и возбуждение 
судебного преследования также не входили 
в функции ОМДС. Духовное собрание могло 
лишь сообщать губернской администрации о 
незаконных поступках духовных лиц и реко-
мендовать о возбуждении уголовного дела. 

В своей деятельности Духовное собра-
ние руководствовалось своеобразным син-
тезом норм шариата и общероссийского 
законодательства. Под давлением прави-
тельства ОМДС принимало постановления, 
запрещавшие религиозным служителям 
применять те положения шариата, которые 
явно противоречили законам Российского 
государства. Эти запреты в основном каса-
лись системы наказаний за нарушение норм 
общественной нравственности и порядка, 
предусмотренных мусульманским правом. 

Делопроизводство в канцелярии Духов-
ного собрания велось на русском языке. 
Русский образовательный ценз для членов 
ОМДС был введен лишь в 1891 г. Заседания 
ОМДС велись на татарском языке, а в жур-
нале заседаний фиксировался перевод на 
русский язык.

Жалобы на решения Духовного собра-
ния подавались начальнику губернии, ко-
торый, потребовав от Собрания нужные 
сведения, представлял их на рассмотрение 
центральной власти [Свод учреждений, 
1857, ст.1239]. 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 427

В штат организации входили секретарь, 
переводчик, регистратор, столоначальники 
и т.д. [В память столетия, 1891, с.14–15]. 
Из-за малочисленности штатных единиц, 
увеличения объема работ, низкой оплаты 
сотрудников и постоянных финансовых за-
труднений в ОМДС «были проблемы в ве-
дении делопроизводства» [Азаматов, 1996, 
с.82–87].

В 1865 г. муфтием был назначен дворя-
нин Салимгарай Тевкелев (1865–1885 гг.), 
отставной штаб-ротмистр. Его кандидату-
ра была неоднозначно воспринята частью 
мусульманского духовенства, в частности, 
его роль в качестве муфтия низко оценивал 
Ш.Марджани. Однако в условиях ограни-
чения прав деятельность муфтия не могла 
быть более активной. С.Тевкелев был пер-
вым муфтием, который вел активную благо-
творительную деятельность.

Указом от 2 января 1886 г. на должность 
муфтия ОМДС был назначен дворянин Му-
хамедьяр Султанов (1886–1915 гг.), мировой 
судья, отставной подпоручик. М.Султанов 
получил традиционное для мусульман об-
разование. Окончил гимназию, затем по-
ступил в Казанский университет (но из-за 
болезни ушел с первого курса) [В память 
столетия, 1891, с.43–45]. Он занимался соб-
ственно воп росами религиозной ритуальной 
практики и теологии. В изданиях Хафтияка 
(наиболее распространенные и читаемые 
части Корана. – Н.Г.) было обнаружено 
множество ошибок. Небрежное отношение 

издателей к священным книгам мусульман 
вызвало множество нареканий со стороны 
верующих. В 1889 г. были отредактирова-
ны казанские издания Корана и Хафтияка 
[Сборник циркуляров, 1905, с.112].

В 90-е гг. XIX в. проявилось стремление 
Собрания разработать нормативно-право вые 
акты по регламентированию жизнедеятель-
ности исламских институтов, в частности 
статуса духовенства, наметилась тенденция 
по систематическому разъяснению отдель-
ных догматических и вероисповедных во-
просов в исламе, вызывавших затруднения 
у духовных лиц, начались систематизация 
архива и составление описей документов. 
Итогом целенаправленной работы стало из-
дание в 1903 г. и 1905 г. «Сборника цирку-
ляров и иных руководящих распоряжений 
Оренбургского магометанского духовного 
собрания» на татарском и русском языках 
[Сборник циркуляров, 1903; Сборник цирку-
ляров, 1905]. В конце XIX в., когда вопрос 
о возвращении крещеных татар в мусуль-
манство стал очень актуальным, муфтию 
М.Султанову пришлось пойти на уступки 
и запретить обращать в ислам язычников и 
христиан. Но, несмотря на постоянный прес-
синг со стороны самодержавно-церков ной 
власти, в 1894 г. муфтий запретил мусуль-
манам употреблять «мясо русского резания» 
[Сборник циркуляров, 1905, с.57–58, 103]. 

В своих циркулярах, издаваемых в кон-
це XIX – начале ХХ в., Духовное собрание 
неоднократно высказывалось за преодо-

Габдулвахит Сулейманов. Салимгарай Тевкелев. Мухамедьяр Султанов.



Раздел V. Религиозные традиции и институты428

ление схоластики и схематизма в системе 
мусульманского образования, приветство-
вало введение в программы учебных заве-
дений среднего и высшего звена начальных 
коранических школ светских предметов и 
русского языка, стремилось к распростра-
нению джадидистских идей среди мусуль-
манского населения своего округа, высту-
пало за обновление общественной жизни 
махаллей. 

ОМДС являлось защитником интересов 
российской уммы, касающихся расширения 
сферы применения шариата в имперском 
социокультурном пространстве и создания 
условий для исполнения религиозных по-
требностей российских мусульман. Дея-
тельность управления в целом служила уси-
лению значения исламских ценностей среди 
татар и башкир, духовной консолидации му-
сульман.

§ 5. Применение норм шариата 
в семейно-бытовой жизни татар-мусульман

Ильшат Мухаметзарипов

Как известно, мусульмане в повседнев-
ной жизни руководствуются шариатом – со-
вокупностью норм, базирующихся на Кора-
не и Сунне. Между тем до начала последней 
четверти XVIII в. российские власти не уде-
ляли внимания правовому регулированию 
семейно-бытовых отношений нехристи-
анских народов империи. Поэтому можно 
предположить, что у татар-мусульман отно-
шения в сфере семьи и наследования строи-
лись на нормах, унаследованных от предков 
(т.е. на обычном праве). 

Подобное «полулегальное» положение 
шариата имело место до издания Манифе-
ста от 17 марта 1775 г., которым были отме-
нены все установленные ранее ограничения 
брака для людей «всякого рода и поколения» 
[ПСЗ-1, т.20, №14275]. Отныне «каждому 
племени и народу… дозволяется вступать 
в брак по правилам их закона» [Свод зако-
нов гражданских, 1900, ст.90]. Закрепление 
подобной «отсылочной» нормы создавало 
возможность применения совокупности му-
сульманских брачно-семейных норм.

Вместе с тем российское правительство 
внесло некоторые изменения. Браки и раз-
воды мусульман подлежали обязательной 
письменной регистрации. Действительным 
признавался только брачный договор му-
сульман, составленный духовенством по 
правилам шариата в присутствии свидетелей 
и внесенный в метрические книги [Решения 
Гражданского кассационного департамента, 
1905, с.40, 41]. Законным признавался лишь 
брак, отраженный в метрических книгах 
[Свод законов гражданских, 1900]. Метри-

ческие книги являлись особым документом 
не только в семейных, но и в имуществен-
ных отношениях мусульман [Законы о бра-
ке и разводе, 1899, с.110, 111].

Установленный исламом брачный воз-
раст в России претерпел значительные изме-
нения. Если шариат допускает брак с 15 лет 
для мужчин и с 9 лет – для женщин [Шари-
атные, 1910, с.1], то в России с 1835 г. стал 
действовать указ Сената о распространении 
на мусульман требований о возрасте вступа-
ющих в брак (18 лет для мужчин, 16 лет – для 
женщин) [ПСЗ-2, т.10, №7990]. Исследовате-
ли отмечают, что большая часть мусульман 
следовала указанным положениям [Н-чъ, 
1869, с.22].

По шариату обязательное присутствие 
священнослужителя при вступлении в брак 
не требуется. Необходимым условием яв-
ляется лишь наличие свидетелей – валиев 
[Шариатные статьи, 1910, с.2]. Но пункт 2 
Правил ОМДС о браке 1841 г. закреплял, 
что только приходские имамы могли «со-
вершать брак». Хотя п.1 Правил упоминал 
о «частном порядке» венчания, на практи-
ке, например, в деле Б.Ваисова, самостоя-
тельно вступившего брак с двумя женами, 
ОМДС пришло к выводу «о недопустимо-
сти самовольного исполнения кем-либо 
обязанностей духовного лица» [НА РТ, ф.2, 
оп.3, д.413].

Согласно нормам шариата, каждый му-
сульманин, вступая в брак, обязан выделить 
невесте определенную часть своего иму-
щества («махр») [Шариатные статьи, 1910, 
с.7, 8]. Махр, как собственность жены, не 



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 429

входит ни в наследственную, ни в конкурс-
ную массу [Баязитов, 2005, с.128]. У татар 
понятие «махр» часто заменялось понятием 
«калым» (выкуп за невесту) [Валеев, 1993а, 
с.160]. Согласно Правилам ОМДС о браке, 
валии невесты не должны были брать себе в 
счет калыма вещи (имущество) под предло-
гом затрат на воспитание невесты. В числе 
таких вещей упоминались лошадь, продо-
вольствие, иные предметы. Все мусульма-
не, лично или через валиев, при бракосоче-
тании должны были в присутствии имама 
назначить калым и указать в метрической 
книге сумму первой и второй половин ка-
лыма («магаджаля» и «моаджал»). При этом 
предписывалось поступать сообразно поло-
жению и средствам, а супруге запрещалось 
«отказываться от супружеской жизни и за-
водить спор» с целью получения второй по-
ловины калыма [Сборник циркуляров, 2004, 
с.16]. Окончательная уплата второй полови-
ны калыма следовала лишь в случае развода 
по талаку либо смерти супруга.

Уклонение от уплаты части калыма по-
сле вступления в брак было довольно рас-
пространенным. При обнаружении фактов 
невыплаты ОМДС предписывало взыскать 
калым, отправляя копии постановлений 
в суды и органы полиции, так как имуще-
ственные споры, бывшие следствием нару-
шения обязательств, связанных с калымом, 
являлись сферой деятельности не духов-
ных собраний, а гражданских судов. Имен-
но «суды применяли меры принуждения к 
должникам» [Соловьев, 1888, с.33].

Другой важный элемент бракосочетания 
у татар – приданое, хотя оно не является 
обязательным при заключении брака по ша-
риату. Приданое невесты формировалось из 
средств, переданных женихом в счет калыма, 
и средств, собранных родителями девушки 
[Наиболее важные, 1912, с.28, 29]. Тесную 
связь между калымом и приданым невесты 
отмечал Е.Т.Соловьев: «У татар-магометан 
Казанской губернии и всех тех местностей, 
которые они населяют… приданое невесты 
чаще всего готовится на калым. Он служит 
обеспечением женщины в том случае, когда 
муж прогонит ее от себя незаконно, и пото-
му она весь накет получает в свою собствен-
ность» [Соловьев, 1888, с.32]. Современник 
писал, что «строгого разграничения между 

имуществом мужа и жены едва ли можно 
встретить, в особенности, если супруги жи-
вут согласно». Как правило, доходы «с раз-
ных хозяйственных произведений (молоч-
ные скопы, пряжа) поступали у мусульман в 
общую собственность мужа и жены» [Н-чъ, 
1869, с.25].

Важным условием брака по шариа-
ту является его добровольность [Ван ден 
Берг, 2005, с.135, 137]. В Правилах ОМДС 
о браке 1841 г. специально упоминаются 
обязательность согласия невесты и необ-
ходимость заключения брака с равным по 
общественному положению и за калым, со-
размерный с состоянием невесты. В случае, 
если брак совершен против желания и с не-
равным, то невеста (или вдова) могла тре-
бовать признания брака не имеющим юри-
дической силы [Сборник циркуляров, 2004, 
с.16]. Фетва муфтия А.Сулейманова от 17 
октября 1851 г. подтверждала право неве-
сты на публичное выражение своего согла-
сия или несогласия при заключении брака 
[ЦИА РБ, ф.И-295, оп.2, д.40]. Исследова-
тели высказывали разные мнения по вопро-
су добровольности брака среди мусульман. 
Например, Е.Т.Соловьев отмечал: «У татар-
магометан... замуж девиц выдают нередко за 
таких мужчин, которых они вовсе не знают 
и никогда не видали, лишь бы, по практи-
ческим расчетам родителей, такие женихи 
представляли собой для дочерей выгодную 
партию. При таком условии нередки случаи 
того, что невеста смотрит на жениха с не-
навистью, но родители… на это никакого 
внимания не обращают и тем часто создают 
несчастные браки» [Соловьев, 1888, с.24]. 
Н.Н-чъ же, напротив, считал, что «у татар 
обыкновенно не встречается, чтобы родите-
ли принуждали молодых людей к вступле-
нию в брак, но общество иногда прибегает к 
этому средству, если молодые были замече-
ны в любовной между собою связи» [Н-чъ, 
1869, с.22]. Полагаем, что указанные точки 
зрения отчасти верны и отражают реальные 
факты. Патриархальные традиции, осуж-
давшие неподчинение детей родительской 
воле, порождали возможность заключения 
брака против воли невесты.

Следует отметить браки посредством 
ухода невесты к жениху без ведома родите-
лей. Г.Н.Ахмаров полагал, что большинство 



Раздел V. Религиозные традиции и институты430

браков татар в начале XX в. «совершалось 
по этому способу» [Ахмаров, 1907, с.9, 10].

Законодательство пре дусматривало на-
казание при похищении незамужних и за-
мужних жен щин, насильном склонении к 
браку, в т.ч. и для родителей [Уложение о 
наказаниях, 1857, ст.1549, 1550, 1580, 1586]. 
Однако от насильственного похищения не-
весты следует отличать «похищение неве-
сты», бывшее частью брачного обряда. Этот 
обычай у тюркских народов имел место до 
принятия ислама. Данные действия относи-
лись к особенностям обрядов местных наро-
дов, совершались по обоюдному согласию 
сторон и не нарушали принципы шариата и 
российского законодательства.

Шариат дозволяет вступление в брак 
без предварительного согласия жениха и 
невесты, но с обязательным последующим 
изъявлением согласия брачующихся (брак 
«фзули») [Маргинани, 2008, с.142, 143]. 
Например, Я.Д.Коблов упоминал о заклю-
чении браков у татар, которые производи-
лись «в отсутствие жениха» [Коблов, 1908а, 
с.23]. При заключении брака в отсутствие 
жениха применялись установленные ша-
риатом правила. Например, в таких случаях 

жених, узнавший о за-
ключении брака, должен 
был сказать, что согласен, 
иначе брак считался не-
заключенным. Если же 
жених слышал от кого-то, 
что относительно него 
заключают брачный до-
говор, и не сказал ничего 
по этому поводу, то брак 
не признавался законным 
[Эфендиев, 1911, с.31].

Прелюбодеяние запре-
щается шариатом, отно-
сится к числу уголовных 
преступлений и карается 
телесными наказаниями 
[Ван ден Берг, 2005, с.175, 
176]. Хотя российское 
уголовное законодатель-
ство предусматривало 
такой состав преступле-
ния, как прелюбодеяние, 
власти выступили про-
тив применения наказа-

ний по шариату в отношении мусульман. 
В 1832 г. Сенат, рассмотрев случаи приме-
нения духовными учреждениями телесных 
наказаний, запретил подобную практику: 
постановил, что российский суд по иссле-
дованию обстоятельств дела и учитывая 
мнение духовенства, определяет виновным 
исправительное наказание в зависимости от 
их «звания» – «задержание при полиции без 
работы, задержание в смирительном доме 
или в тюрьме с работами от одного до четы-
рех месяцев» [ПСЗ-2, т.7, №5500].

Шариат не дозволяет вступать в брак с 
лицами, состоящими в определенной сте-
пени родства [Казем-бек, 1845, с.LXX–
LXXII]. Г.Н.Ахмаров писал о татарах: «Нет 
случаев добровольного выхода девушки за 
более или менее близкого родственника. Не 
бывает также и случаев похищения из своей 
родни. Таковые браки совершаются исклю-
чительно по воле родителей сторон» [Ахма-
ров, 1907, с.14]. При выявлении подобных 
браков ОМДС признавало их незаконными 
[ЦИА РБ, ф.И-295, оп.3, д.6281, л.1, 2].

Шариат позволяет мужчине иметь до че-
тырех жен [Эфендиев, 1911, с.36, 37]. Ст.90 
«Свода законов гражданских», являвшая-

Свадебный пир. Рис. нач. ХХ в.



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 431

ся «отсылочной», допускала применение 
данной нормы. Однако многоженство не 
получило широкого распространения сре-
ди татар-мусульман. Д.И.Мейер свидетель-
ствовал: «…Фактически оно не так распро-
странено, как допускает его закон религии. 
В Казани, например, магометанское обще-
ство состоит из нескольких тысяч, но толь-
ко немногие магометане имеют по две и по 
три жены, а большею частию живут с одною 
женою» [Русское гражданское право, 1864, 
с.686]. Как правило, многоженство практи-
ковалось «среди состоятельных слоев» (ду-
ховенство, богатые горожане, отставные во-
енные и др.) [НА РТ, ф.12, оп.19, д.8; ф.51, 
оп.5, д.29].

Шариат не придает браку особого цере-
мониального характера, сводя процедуру 
заключения брака к гражданско-правовому 
договору [Машанов, 1876, с.63]. Поэтому в 
постановлении ОМДС от 30 сентября 1886 г. 
категорически запрещалось исполнение му-
зыки и танцев на свадьбах [ЦИА РБ, ф.И-295, 
оп.8, д.554, л.1]. Как отмечает Д.Д.Азаматов, 
исламу и его институтам не удалось полно-
стью вытеснить традиционные свадебные 
обряды у татар, башкир и казахов [Азама-
тов, 1996, с.135]. Но, тем не менее, запрет на 
употребление спиртных напитков оказывал 
определенное влияние. Г.Н.Ахмаров писал 
о татарской свадьбе: «Спиртных напитков не 
бывает; если гости имеют особенную склон-
ность к ним, то их угощают после ухода мул-
лы и прочих гостей, особенно вечером» [Ах-
маров, 1907, с.21].

Разводы у мусульман России соверша-
лись согласно правилам шариата. По оцен-
кам исследователей, среди татар больше 
всего практиковались хлюг (покупка же-
ной расторжения брака) и лиан (взаимное 
проклятие) [Азаматов, 1996, с.135, 136]. В 
округе ОМДС при желании супругов раз-
вестись хлюгом, имамы совершали развод 
по вручении женой выкупа и представлении 
каждой стороне ее имущества. Причем как 
разводившиеся, так и свидетели подписыва-
ли в метрике статью данного развода. Затем 
разведенной выдавалась копия с «разводной 
статьи» (п. 11 Правил ОМДС о браке). Раз-
воды талаком (посредством трехкратного 
произнесения слов развода), несмотря «на 
невыгодность в материальном плане» для 

мужа, тем не менее, практиковались [НА РТ, 
ф.51, оп.5, д.347, л.22].

Отмечались случаи злоупотребления со 
стороны местного духовенства при совер-
шении разводов. Вследствие «выгодности 
развода» хлюгом мужья старались при по-
мощи регистрировавших развод духовных 
лиц внести соответствующие изменения в 
документ. 

По шариату ограничений в числе по-
вторных браков нет. Повторные браки были 
привычным явлением и в жизни татарских 
семей [НА РТ, ф.51, оп.5, д.347, л.22; ЦИА 
РБ, ф.И-295, оп.3, д.451, л.1–1об.].

В российском законодательстве содер-
жались нормы, регулировавшие отношения 
между супругами и распространявшиеся 
на все вероисповедания. Муж был обязан 
любить свою жену, жить с ней в согласии, 
доставлять жене пропитание и содержание 
[Свод законов гражданских, 1900, ст.106]. 
Жена обязывалась повиноваться мужу, лю-
бить и почитать его [Свод законов граж-
данских, 1900, ст.107, 108]. Отношения в 
мусульманской семье специально не регла-

Обложка метрической книги мусульманского 
прихода д.Нижняя Айша Казанского у. 

Казанской губ. 1886 г.



Раздел V. Религиозные традиции и институты432

ментировались. Однако в целом данные нор-
мы соответствовали шариату. По шариату 
главой семьи является мужчина [Баязитов, 
1990, с.10, 11]. Исследователи приводят сле-
дующее свидетельство о татарах Казанской 
губ.: «Во главе семейства стоит всегда отец, 
имеющий в нем неограниченную власть; 
ему принадлежит право заведывания и рас-
поряжения имуществом, которым он управ-
ляет по своему произволу; он же получает 
и все заработки от членов семьи, наблюдает 
за образом их жизни и нравственностью и 
имеет право суда и расправы над прови-
нившимися. По смерти отца главенство, 
по установившемуся обычаю, переходит к 
старшему в роде, т.е. к брату умершего, или 
его сыну, а за неимением их к матери…» 
[Н-чъ, 1869, с.26]. Жена и дети обязаны по-
виноваться, соответственно, мужу и отцу. 
Если жена не послушна (нашизат), то муж 
должен «сперва увещевать ее», если не по-
может – «вправе запереть и лишить своих 
ласк и содержания, в случае нужды под-
вергнуть ее побоям, не причиняя телу ран и 
увечий» [Ван ден Берг, 2005, с.140, 141]. По-
следняя норма шариата не только не была 
отражена в российских законах; наоборот, 
за нанесение жене увечий, ран, тяжких по-
боев или иных истязаний муж подвергался 
уголовному наказанию [Уложение о наказа-
ниях, 1857, ст.1477–1496]. Причем такому 
же наказанию подвергалась и жена, совер-
шившая подобное деяние в отношении мужа 
[Уложение о наказаниях, 1857, ст.1583].

Вследствие того, что обязанность сле-
довать нормам шариата во многих случаях 
не подкреплялась угрозой государственно-
го принуждения и наказания, иногда имели 
место случаи неповиновения жен и детей 
главе семьи. 

Нормы воспитания детей в татарских се-
мьях находились в соответствии с нормами 
мусульманской морали, устанавливавшейся 
посредством шариата [Загидуллин, 1966а, 
с.16]. ОМДС в своих наставлениях мусуль-
манам указывало на необходимость родите-
лей и опекунов следовать законам шариата 
в воспитании детей [Сборник циркуляров, 
2004, с.100]. Г.Бадамшин, автор брошюры 
«Мусульманство, или ответ тем, кто напа-
дает на мусульманство», также признавал 
необходимым родителям знакомить своих 

детей с вопросами веры с 7–8-летнего воз-
раста [НА РТ, ф.199, оп.1, д.773, л.205]. 
Г.Баязитов считал главной обязанностью 
отца обучать детей правилам религии и дать 
им духовно-нравственное образование [Бая-
зитов, 2005, с.134]. Иногда уклонение има-
ма от обучения молодого поколения нормам 
шариата становилось предметом служебно-
го разбирательства [ЦИА РБ, ф.И-295, оп.3, 
д.910, л.1, 12, 49].

Семейные споры, часто возникавшие 
«по недовольству супругов», духовенство 
старалось разрешать мирно, стремясь со-
хранить семью. При поступлении таких 
прошений ОМДС предписывало произве-
сти между сторонами при избранных ими 
же лицах правильное разбирательство, ста-
раясь «увещеваниями кончить это миром». 
В случае невозможности мирного исхода 
«приказывалось постановить решение по 
шариату», объявить его под расписку тяжу-
щимся через местное уездное полицейское 
управление, предоставив сторонам право 
обжалования в ОМДС [ЦИА РБ, ф.И-295, 
оп.3, д.6536, л.1–2об.].

При рождении ребенка приходское духо-
венство совершало регистрацию новорож-
денного. У татар Казанской губ. в этот день 
приглашали муллу, ребенка клали лицом к 
Мекке, мулла согласовывал с родителями 
имя, читал молитву и вносил имя ребенка 
в метрическую книгу, причем с момента 
рождения ребенка до дня наречения имени 
проходило несколько дней (до выздоровле-
ния матери после родов), хотя шариат пред-
писывает делать это сразу же после рожде-
ния. В честь рождения ребенка в некоторых 
местностях приносили в жертву барана (два 
– за мальчика, одного – за девочку). Для 
мальчиков обязательным было совершение 
обрезания [Коблов, 1908а, с.5–7, 8, 9].

Нормы шариата применялись для уре-
гулирования отношений опеки среди му-
сульман. Однако их применение носило 
ограниченный характер и зависело от ре-
гиона. Например, в Казани, первоначально 
при Татарской ратуше, функционировал Ка-
занский татарский сиротский суд, который 
разбирал дела об опекунстве среди татар-
мусульман. Несмотря на то, что сиротские 
суды не применяли нормы шариата само-
стоятельно, они, тем не менее, играли важ-



Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины... 433

ную роль. Сиротский суд при наличии лиц, 
нуждающихся в установлении над ними и 
их имуществом опеки, не только учреждал 
опекунское управление, но и описывал иму-
щество [НА РТ, ф.12, оп.160, д.21, л.1, 2].

У татар-мусульман наследственные от-
ношения регулировались нормами шариата. 
Законом от 4 декабря 1802 г. мусульманам 
было позволено руководствоваться нор-
мами шариата о наследстве [ПСЗ-1, т.27, 
№21634].

В законодательстве первоначально не 
упоминалось о долях иных лиц (дети, бра-
тья и др.), наследующих после мусульман. 
Лишь в 1826 г. было законодательно разре-
шено допускать «раздел имений, оставших-
ся после магометан, по их закону» [ПСЗ-2, 
т.1, №386].

Раздел наследства по шариату осущест-
вляли: 1) духовенство, выполнявшее роль 
третейского суда и осуществлявшее предва-
рительный раздел; 2) гражданские суды, вы-
носившие окончательное решение. Приме-
чательно, что гражданские суды старались 
следовать нормам шариата о размере долей 
и порядке наследования [НА РТ, ф.51, оп.5, 
д.1033, л.21–22].

Пошлины, уплачивавшиеся наследника-
ми при получении наследства, рассчитыва-
лись «в зависимости от шариатных долей» 
[НА РТ, ф.51, оп.5, д.2875, л.3–3об.].

Шариат запрещает немусульманам  на-
следовать после мусульман, и наоборот 
[Мухин, 1898, с.31, 32]. Возможность на-
следования новокрещеными наследниками 
имущества мусульман имперским законода-
тельством разрешалось лишь в Таврической 
губ. [Законы гражданские, 1900, ст.1340].

В случае недовольства разделом наслед-
ства мусульмане часто обращались в суды с 

исками, отстаивая свое право на определен-
ную шариатом долю. 

Воля наследодателя о лишении наслед-
ника(ов) имущества у татар-мусульман в 
некоторых случаях имела преимущество 
перед нормами шариата [НА РТ, ф.12, оп.17, 
д.65, л.13]. Между тем, по шариату лише-
ние наследства допускается в трех случаях: 
1) в случае убийства наследником наследо-
дателя, 2) вероотступничества и 3) прокля-
тия мужем жены (лиан) [Мухин, 1898, с.35].

Духовные завещания имели достаточно 
широкое распространение у татар. Часто 
завещания содержали подробный перечень 
действий, которые следовало совершить по-
сле смерти наследодателя. 

Таким образом, семейно-бытовая жизнь 
татар-мусульман в основном регламентиро-
валась нормами шариата. Достаточно ши-
роко применялись нормы, регулировавшие 
семейные и наследственные отношения му-
сульман, причем разрешение дел осущест-
влялось не только на уровне мусульманской 
общины и духовенства, но и на уровне го-
сударственных органов, в т.ч. гражданских 
судов. Несмотря на первоначальное пре-
небрежение к данной проблеме и полуле-
гальное положение шариата в государстве, 
законодатель, столкнувшись впоследствии 
с проблемой сосуществования в одном го-
сударстве христиан и мусульман, сделал 
выбор в пользу сочетания норм российско-
го права и отдельных норм шариата. При-
знание, пусть и частичное, норм шариата в 
Российской империи, отвечало интересам 
как самого государства, поскольку позволя-
ло снизить недовольство в мусульманских 
регионах, так и интересам самих мусуль-
ман, стремившихся сохранить привычный 
уклад жизни. 



Раздел V. Религиозные традиции и институты434

ГЛАВА 4
Религиозные верования и православные институты 

у крещеных татар и нагайбаков

Радик Исхаков
Религиозные верования. Религиозные 

верования татар-кряшен складывались на 
протяжении длительного периода под воз-
действием сложных этносоциальных и 
куль турно-религиозных процессов, меж-
конфессиональных и межэтнических кон-
тактов, трансформации архаичных ре ли-
гиозно-мифологических представлений, 
характерных для ранней доисламской тюр-
ко-татарской религиозной традиции. 

К началу XIX столетия система рели-
гиозности «старокрещен»10 характеризо-
валась синкретичностью – она включала в 
себя древние религиозные традиции («язы-
чество»), христианские и исламские пред-
ставления, тесно переплетавшиеся между 
собой. Доминирующее место в динамике ве-
рований подавляющего числа татар-кряшен 
вплоть до 1860-х гг. занимали традиционные 
этнические религиозные представления, 
уходившие корнями к древним земледельче-
ским культам тюркских и финно-угорских 
народов Среднего Поволжья, почитание 
общетюркского верховного бога-демиурга 
– Тəңре (Тенгри, Тенгере), выступавшего в 
качестве космического, вселенского начала. 

Важную роль в сохранении древних ре-
лигиозных представлений у данной конфес-

10 Для обозначения группы татар, предки кото-
рых крестились во второй половине XVI – XVII в., 
наряду с их самоназванием «кряшены» здесь ис-
пользуется закрепившийся в этнографической 
литературе термин «старокрещеные» татары, 
который в рамках ретроспективного историко-
этнографического анализа представляется нам наи-
более корректным обозначением этой конфессио-
нальной группы. Его использование необходимо 
для четкого разделения «старокрещен» и другой 
локальной группы крещеных татар, образовавшей-
ся в ходе реализации политики принудительной 
христианизации в XVIII столетии – «новокреще-
ных» татар, довольно сильно отличавшихся от них 
своей религиозностью и традиционной культурой. 

сиональной группы сыграла традиционная 
для татар джиенная структура организации 
их сельской общины, создавшая замкнутую 
устойчивую модель культурно-религиозной 
автономии, практически не восприимчи-
вую к внешним культурным экспансиям 
[Макаров, 2001, с.28]. Создание этой иск-
лючительно консервативной системы ста-
ло «защитной реакцией», направленной 
на сохранение этнического и культурного 
своеоб разия. 

Ключевую роль в традиционном рели-
гиозном пантеоне «старокрещен» занимал 
культ Тенгере, приуроченный к аграрному 
циклу. Всецело зависящие от милостей при-
роды и занимавшиеся преимущественно 
сельским хозяйством, кряшены придавали 
большое значение совершению обществен-
ных молений и жертвоприношений (кор-
ман, чук), направленных на умилостивление 
стихий природы и Верховного Бога. Такие 
моления совершались несколько раз в году. 
Наиболее значимыми были общественные 
моления весной, перед началом посевного 
сезона, и в середине лета, направленные на 
защиту урожая от стихийных бедствий, и 
осенью после сбора нового урожая [Ляпи-
довский, 1848, л.17–18; Максимов, 1876, с.6; 
Жертвоприношения, 1895; Обряды, 1930, 
с.81–84]. Для заклания заранее готовилось 
жертвенное животное – в зависимости от 
благосостояния жителей селения это мог 
быть бык, корова, овца, баран, мелкая до-
машняя птица. Такое животное обязательно 
должно было быть без физических дефектов, 
рождено в год жертвоприношения [Жертво-
приношения, 1895]. Общественные моления 
совершались на особо отведенном для этого 
месте. В зависимости от расположения се-
ления это могли быть берег реки, окрестно-
сти ручья, возвышенность (холм или гора), 
опушка леса, роща, отдельное дерево, счи-



Глава 4. Религиозные верования и православные институты у крещеных татар.... 435

тавшиеся священными и 
наделявшиеся сакраль-
ным значением11. В ка-
честве служителя культа 
выступали особо назна-
чаемые общиной лица. 
Часто эта почетная долж-
ность передавалась от 
отца к сыну. После закла-
ния мясо животного рас-
пределялось по котлам, 
в которых оно варилось. 
Затем мясо вместе с при-
готовленной кашей из со-
бранной женщинами кру-
пы распределялось между 
присутствующими. После 
жертвенной трапезы со-
вершалось моление – у 
Тенгере просили благо-
денствия и обильного урожая [Жертвопри-
ношения, 1895; Обряды, 1930, с.81–84]. Осо-
бой архаичностью отличались моления (чук) 
«старокрещеных» татар Мамадышского у. 
Казанской губ., имевшие заметные паралле-
ли с древнетюркской религиозно-обрядовой 
традицией [Давлетшин, 2004, с.37]. В част-
ности, жители д.Большие Арняши совер-
шали общественные моления около особо 
почитаемого древнего дуба, символизиро-
вавшего собой «мировое дерево» («таре») и 
воспринимавшегося как связующее звено с 
Тенгере [Традиционное, 1988, c.22–23]. При 
заклании кровью жертвенного животного 
окроплялась специально приготовленная 
длинная полоса дубовой коры с нанесен-
ными на нее родовыми тамгами (знаками, 
печатями) семейств, принимавших участие 
в жертвоприношении. Этот ку сок коры при-
креплялся к священному дубу. Затем трое 
старейшин совершали возле дуба особые 
ритуалы и моления. После жертвенной тра-
пезы часть мяса и каши бросали в протекав-
ший рядом священный ручей в жертву Хо-
зяину воды [Знаменский, 1868, с.361–363].

Согласно поверьям «старокрещен», 
окружающий мир был населен различными 
духами. По своей природе амбивалентные, 
они могли, в зависимости от позиции чело-

11 Для проведения общественных молений о 
дож де (чук) обязательно избиралось место на бере-
гу водного массива.

века, вредить ему или приносить пользу. В 
связи с этим необходимо было их всячески 
задабривать и приносить им жертвы. Наи-
более значимыми из них были хозяева мест 
– Җир иясе (Хозяин земли), Урман иясе (Хо-
зяин леса), Су иясе, Су анасы (Хозяин воды, 
Хозяйка воды), Өй иясе (Хозяин дома), Аб-
зар иясе (Хозяин хлева). На более низкой 
ступени в этой иерархии находились духи 
мест и стихий: шүрəле (леший), убыр (лихо), 
албасты (сверхсущество), пəри (злой дух) и 
др. [Максимов, 1876, с.3–21; Коблов, 1910; 
Матвеев, 1910, с.20–22; Обряды, 1930, с.81]. 
Пантеон этих духов с незначительными из-
менениями встречался у всех групп «старо-
крещен», в т.ч. у крещеных татар-казаков 
– нагайбаков. Несмотря на их длительное 
пребывание в казачьем сословии на степных 
просторах Приуралья и Нижнего Поволжья, 
у нагайбаков вплоть до начала XХ в. сохра-
нялась вера в лесных и водных духов (су 
анасы, шүрəле), практически идентичная 
представлениям заказанских татар, широко 
известным по произведениям татарского 
поэта Г.Тукая [Максимов, 1876; Витевский, 
1891, с.257–280; Катанов, 1900, с.11–12; 
Бектеева, 1902, с.176–177; Емкеев, 1902, 
с.343–344]. В отличие от татар-мусульман, 
у которых под влиянием ислама вера в ду-
хов значительно деформировалась и потеря-
ла первоначальное ре ли гиозно-сакральное 
значение, сохранившееся лишь в легендар-

«Курман урыны» (место жертвоприношений). Село Кряш-Серда, 
Пестречинский р-н РТ. Фото 2010 г.



Раздел V. Религиозные традиции и институты436

ных рассказах и мифологии, у «старокре-
щен» эти представления продолжали играть 
важную роль в религиозных верованиях и 
мировоззрении, имели «реальное» наполне-
ние, формируя их определенные мо рально-
эти ческие нормы и стереотипы поведения. 
В соответствии с традицией духам природы 
приносились жертвы (мелкие монеты, про-
дукты питания), в т.ч. кровавые (крупный и 
мелкий рогатый скот). 

Особую категорию духов составляли 
киремети (кирəмəт). Вера в киреметей, под 
которыми понимались бестелесные злые 
или нейтральные духи, была характерна 
для всех нерусских народов Среднего По-
волжья (кроме татар-мусульман). Проблема 
культа киреметей в религиозных традициях 
коренных народов региона довольно хо-
рошо разработана, но, несмотря на это, до 
сих пор среди исследователей нет единого 
мнения как о происхождении этого культа, 
так и о значении самого слова «киреметь» 
[Апаков, 1876; Магницкий, с.132–138; Ма-
лов, 1882, с.3–7; Марр, 1935, с.29–30; Ма-
торин, 1929, с.44–45; Романов, 1856, л.1–2; 
Денисов, 1959, с.66–67; Ахметьянов, 1981, 
с.31–32; Владыкин, 1990, с.86–88; Калиев, 
2003, с.154–156; Салмин, 2007, с.404–418 
и др.]. На наш взгляд, наиболее обосно-
ванной является гипотеза, высказанная 
Н.И.Золотницким [Золотницкий, 1875, 
с.34–35], в дальнейшем подтвержденная 
и научно обоснованная известным тюрко-
логом Н.И.Ашмариным [Ашмарин, 1923, 
с.270], согласно которой этимологию слова 
«киреметь» следует возводить к арабскому 

 – «духовная щедрость», а саму веру 
в киреметей – к значительно трансформи-
ровавшемуся под влиянием традиционных 
верований культу мусульманских святых. 
Данное мнение подтверждается и этногра-
фическими материалами, относящимися к 
культу киреметей у «старокрещеных» та-
тар. В отличие от других нерусских народов 
Среднего Поволжья, в представлении кото-
рых этот культ не имел автохтонного проис-
хождения, а само его возникновение связы-
валось с внешним влиянием (в частности, в 
ряде чувашских и марийских легенд кире-
меть выступает в обличии маленького «та-
тарчонка» в тюбетейке, седовласого «злого» 
татарина, сидящего на телеге, татарина на 

коне и др.)12, татары-кряшены однозначно 
воспринимали эту традицию как наследие 
старины, доставшуюся им от «прадедов-
татар» [Апаков, 1876, с.11]. 

В целом культ киреметей у «старокре-
щен» имел множество параллелей с по-
читанием этих духов в традициях других 
нерусских народов, свидетельствовавших 
о тесных этнокультурных контактах вну-
три средневолжского региона в прошлом. 
У «старокрещеных» татар культ киреметей 
имел сложную многокомпонентную струк-
туру, включавшую в себя культ предков 
(рода), мусульманских святых, хозяев мест 
и стихий природы. Под словом «киреметь» 
понимались как сами духи-киремети и 
особые места, в которых они обитают, так 
и предназначенные им жертвенные при-
ношения [О киреметях, 1876, с.57]. Духа-
киреметя имела как целая община, так и от-
дельный род, семья. Наличие «своего» духа 
являлось условием «полноценного» статуса 
внутри социума. При образовании само-
стоятельной семьи она наделялась и своей 
киреметью. Каждому киремети ежегодно в 
определенное время приносилась жертва в 
виде домашнего скота, птицы, мелких мо-
нет и кусочков ткани [Апаков, 1876, с.11–13; 
Софийский, 1891, с.1–3].

Наряду с культом киреметей в религи-
озной традиции кряшен было распростра-
нено почитание мусульманских святых, 
священных исламских мест [Ильминский, 

12 Интересная легенда о происхождении кире-
метей у марийцев приводится в этнографическом 
очерке И.Н.Смирнова «Черемисы»: «Кереметь по-
пал к черемисам от татар. Он жил среди них как 
человек, носил татарскую одежду и ничего худого 
не делал. Потом вдруг стал гадить татарам. Татары 
озлились и собрались убить его. Кереметь бежал, 
татары погнались за ним и непременно убили бы 
его. Но кереметь увидел черемисина, который копал 
яму для заборного столба, и с его позволения спря-
тался в ней. Татары пробежали мимо. Черемисин 
вытащил кереметя, увел к себе, одел в черемисскую 
одежду. Кереметь в благодарность сказал черемису: 
“Теперь я буду ваш, а не татарский, коли, что будет 
плохо у вас – скот нездоров или человек – это мое 
дело, молитесь мне тогда”» [Смирнов, 1889, с.167]. 
В этой архаичной легенде довольно четко фикси-
руются события, связанные с борьбой монотеи-
стической традиции с «языческими» верованиями, 
ассимиляцией исламом традиционных и синкрети-
ческих представлений у татар, вытеснением их в 
среду «языческого» мира местных народов. 



Глава 4. Религиозные верования и православные институты у крещеных татар.... 437

1848, л.9об.; Тимофеев, 1887, с.143–146; 
Износков, 1893а, с.35–36, Софийский, 1891, 
с.7–8; Чичерина, 1906, с.107; Филиппов, 
1915а, с.1038–1039]. География распро-
странения этих культов у «старокрещен» 
была довольно широка и охватывала исто-
рическую территорию Волжской Булгарии 
и Казанского ханства. Крещеные татары, 
наряду с татарами-мусульманами (а иногда 
и совместно с последними), совершали па-
ломничества к развалинам Булгара, к древ-
ним татарским кладбищам и городищам, где 
были похоронены мусульманские святые 
(ишаны, хальфы, шахиды и пр.). При пок-
лонении святыням «старокрещены» поль-
зовались услугами мусульманского духо-
венства, совершали жертвоприношения по 
мусульманскому обряду (правда, вкладывая 
в эти действия несколько иное значение, 
чем татары-мусульмане).

Составной частью верований крещеных 
татар и нагайбаков, наряду с традиционными 
этническими и исламскими представления-
ми, являлись воспринятые в ходе длительно-
го процесса христианизации православные 
религиозные традиции. Оценивая состояние 
христианства у «старокрещен» в этот период,  
отметим, что оно сводилось к восприятию 
лишь некоторых его символических сторон. 
Причинами этого были как низкий уровень 
христианско-просветительской деятельно-
сти РПЦ, неподготовленность к ней право-
славного ду ховенства, так и нежелание са-
мих кряшен изменять веками сложившуюся 
систему религиозных верований. Несмотря 
на длительное пребывание в лоне право-
славной церкви, из христианской традиции 
ими была воспринята в первую очередь 
празднично-обрядовая культура. Православ-
ное духовенство, заботясь прежде всего об 
исполнении внешних церковных обрядов, 
уделяло мало внимания внутреннему со-
стоянию своей паствы [Ильминский, 1848, 
л.1–19; 1849а, л.1–16 об; Нурминский, 1863, 
с.250–254; Тимофеев, 1887, с.9–23]. В связи 
с этим «старокрещеные» татары восприня-
ли лишь внешнее содержание православия. 
В частности, они соблюдали основные хри-
стианские таинства – крещение, венчание 
и похороны как обязательные атрибуты 
внешней принадлежности к православной 
конфессии и гражданской регистрации, по-
сещали церковь в дни религиозных празд-

ников, впрочем, не придавая этим действи-
ям глубокого религиозного значения. В то 
же время «старокрещеные» практически не 
разбирались в догматах христианского ве-
роучения, оно воспринималось ими через 
призму традиционного мировоззрения, фор-
мируя искаженное понимание православия, 
имевшего мало общего с общехристианской 
традицией. Довольно показательным в этом 
отношении является почитание кряшенами 
православных икон («таре»). Включенные в 
состав религиозных культов, как особый вид 
почитаемых божеств, православные святые 
в соответствии с «языческой» традицией 
наделялись определенными качествами. На 
общественные моления и жертвоприноше-
ния киреметям «старокрещеные» приноси-
ли семейные иконы, включавшиеся в тради-
ционные религиозно-обрядовые действия 
[Ильминский, 1856, л.18; Софийский, 1891, 
с.8–9; Жертвоприношения, 1895]. О слабом 
проникновении христианской традиции в 
религиозное сознание «старокрещен», мо-
жет свидетельствовать тот факт, что вплоть 
до 1860-х гг. в их лексиконе отсутствовали 
термины, обозначавшие основополагающие 
догматы православия13, в частности Трои-
цу (имелись лишь названия православно-
го праздника Троицы – «семит» (семик)) 
[Ильминский, 1856, л.17об.]. Впрочем, хри-
стианство, «встроенное» в синкретические 
религиозные верования «старокрещен», 
воспринималось ими (в отличие от «ново-
крещен») как одна из важных составляющих 
конфессиональной идентичности, а его об-
ряды и таинства – как наследие, доставшее-
ся им от предков, вошедшее в их празднич-
ную и культурно-религиозную традицию.

Такое положение в религиозности, сохра-
нявшееся у «старокрещен» на протяжении 
многих веков, начинает меняться в 30–60-е 
гг. XIX в. Основной причиной структур-
ных изменений в системе их религиозных 
верований стало постепенное разрушение 

13 Напротив, слова, обозначавшие внешние 
атрибуты, символы и праздники, связанные с хри-
стианством, получили у «старокрещен» широкое 
распространение. Например, для обозначения пра-
вославного храма применялся термин «чиркəү», 
крестов и икон – «тəре», православного богослуже-
ния – «чукынмак», исповеди – «гөнаһ айту», прича-
стия – «дару очу», праздника Рождества Христова 
– «Олы, бөек көн» и пр. [Ильминский, 1856, л.18].



Раздел V. Религиозные традиции и институты438

замкнутой системы организации сельской 
общины под влиянием новых социально-
экономических отношений, развивавшихся 
в деревне, роста трудовой мобильности (от-
хожих промыслов), кризиса «языческой» 
идеологии. В зависимости от внешних усло-
вий в смешанных этноконфессиональных 
районах вследствие культурных контактов 
с местным населением и миссионерской 
деятельности православного духовенства и 
татар-мусульман у части «старокрещен» по-
высился уровень присутствия христианской 
(в приходских селах и смешанных русско-
татарских селениях), исламской (в селениях, 
где население начало заниматься портняж-
ничеством) (Мамадышский, Лаишевский, 
Казанские уезды Казанской губ., западная 
часть Мензелинского у. Уфимской губ.) ре-
лигиозной обрядовости, стали появляться 
группы, полностью порвавшие с традицион-
ным укладом жизни и воспринявшие право-
славную или мусульманскую традицию.

Сам процесс конфессиональной диффе-
ренциации, образование у крещеных татар 
групп, утвердившихся в православии (кара 
(черный) керəшен, «урысымак» (урыс сы-
мак – такой, как русский)) и воспринявших 
ислам (ак (белый) керəшен, «татарсымак» 
(татар сымак – такой, как татарин)) в этот 
период, хотя и затронул незначительную 
часть «старокрещен», в основном в кон-

тактных зонах, свидетельствовал о глубо-
ких изменениях, происходивших внутри 
их патриархального общества. Более за-
метным и существенным результатом этих 
процессов стали проникновение в массовое 
сознание крещеных татар новых культурно-
религиозных установок, изменение под 
влиянием мировых религий «языческих» 
представлений и обрядовости, их посте-
пенное замещение на монотеистическую 
традицию. Наиболее заметные изменения в 
религиозности были связаны с мусульман-
ским влиянием. Так, под влиянием ислама 
происходит значительная трансформация 
традиционной обрядовости части «старо-
крещен» (Мамадышский и Казанские уезды 
Казанской губ., Мензелинский у. Уфимской 
губ.): вместо традиционного названия Вер-
ховного Божества Тəңре вводится мусуль-
манское Аллах, сами общественные моления 
начинают совершаться в сторону Кыйблы, 
а не в направлении востока, служители 
культа приобретают некоторые атрибуты, 
характерные для исламской традиции: во 
время молений начинают одевать на голо-
вы чалмы, перед закланием жертвенного 
животного произносить предначальные 
мусульманские молитвы [Машанов, 1875, 
с.9–20; Жертвоприношения, 1895]. Сильное 
исламское влияние начинает отмечаться у 
«старокрещен» в религиозной мифологии, 

Выход прихо-
жан из церкви 
в с.Янцевары 
Лаишевского у. 
Казанской губ. 
1904 г.



Глава 4. Религиозные верования и православные институты у крещеных татар.... 439

в праздничной обрядовости и похоронном 
ритуале, повседневной жизни [Машанов, 
1875; Тимофеев, 1887, с.21–23; Балышев, 
1879, л.1–2; Преображенский, л.146–153; 
Ильминский, 1880, л.1–2; Одигитриевский, 
1895, с.12–13].

Кризис «языческого» мировоззрения, 
до вольно красочно описанный в воспоми-
наниях крещено-татарского просветителя и 
православного миссионера В.Т.Тимофеева 
(1836–1893) [Тимофеев, 1887, с.242–256], 
привел «к эрозии» прежнего традиционного 
религиозного сознания «старокрещеных», 
поставил перед ними вопрос о выборе даль-
нейшей парадигмы культурно-религиозного 
развития14. Неудовлетворенность прежним 
религиозным состоянием толкала «старо-
крещен» к духовным поискам, желанию 
«узнать» внутреннее содержание рели-
гиозных традиций, представленных в ре-
гионе. Фактически большинство кряшен, 
живших в контактных зонах, находились 
на перепутье – воспринять христианство 
или ислам? Сложность этого выбора заклю-
чалась еще и в том, что конфессиональная 
принадлежность тесно переплеталась у 
татар с этнической идентификацией. Не-
смотря на длительную самоизоляцию и 
конфессиональные различия, «старокре-
щены» сохранили этнокультурные связи с 
мусульманским большинством, сознание 
принадлежности к татарской общности, 
подкреплявшиеся единством традиционной 
культуры и языка, исторического прошлого 
народа. Но при этом прочная интеграция 
кряшен в состав общетатарского культурно-
информационного и национального про-
странства была возможна лишь при условии 
восприятия им ислама, являвшегося важней-
шей составляющей этноконфессионального 
сознания татар-мусульман. В то же время 

14 Эти процессы не везде протекали одинаково 
и затронули в первую очередь смешанные этнокон-
фессиональные районы, где шел процесс интенси-
фикации межконфессиональных и межкультурных 
контактов. Вплоть до начала ХХ в. в ряде селений 
(Лаишевский, Чистопольский и Цивильский уезды 
Казанской губ., Елабужский у. Вятской губ.), в ко-
торых сохранился традиционный уклад жизни, су-
ществовали группы ревнителей старины, придер-
живавшихся традиционных религиозных взглядов, 
– таза, чи, чын керəшен (чистый, сырой, настоящий 
кряшен). 

выбор христианства означал сознательный 
отказ от этой возможности. 

Глубокие изменения в религиозном ми-
ровоззрении крещеных татар и нагайбаков, 
открытость к внешним культурным влия-
ниям способствовали усилению прозели-
тической активности в их среде, что вместе 
с ростом влияния ислама в их традицион-
ной религиозности, появлением среди них 
групп «тайных» мусульман и массовыми 
«отпадениями» в ислам «новокрещеных» 
татар ставило перед церковным руковод-
ством вопрос об активизации христианско-
просветительской деятельности и вводе 
более последовательных и продуктивных 
методов миссионерской деятельности. 
Глав ным идеологом и реализатором новой 
миссионерской политики стал известный 
тюрколог и миссионер Н.И.Ильминский 
(1822–1891) [Ильминский, 1849; 1858; 
1859]. 

Н.И.Ильминский предложил идею «этни-
зации» православия, гармоничного встраи-
вания христианства в культуру и мировоз-
зрение местного населения без коренной 
ломки их этнокультурного поля. Для этого 
миссионером была разработана концепция 
«духовного обрусения инородцев», ввода 
богослужения на национальных языках, соз-
дания национальных кадров православного 
духовенства. Важнейшим каналом христиа-
низации должно было стать национальное 
образование в религиозном духе. 

Верно оценив ситуацию, сложившуюся 
в культурно-религиозной жизни «старо-
крещен», дававшую реальную возмож-
ность коренного изменения их прежнего 
религиозного состояния, желание самих 
крещеных татар к культурному развитию, 
Н.И.Ильминский в начале 1860-х гг. пред-
принял энергичные меры по реализации 
своих теоретических разработок. Опираясь 
на первых ревнителей православия из сре-
ды татар-кряшен, финансовые возможности 
общественных миссионерских объедине-
ний, МНП и Синода, в относительно корот-
кое время он сумел создать мощную мис-
сионерскую инфраструктуру, включавшую 
в себя, наряду с широкой сетью миссионер-
ских школ, земские и министерские (МНП) 
«инородческие» училища, местные при-
ходские учреждения православной церкви с 



Раздел V. Религиозные традиции и институты440

духовенством из представителей коренных 
народов Поволжья и Приуралья. Для нужд 
образования и христианского просвещения 
«старокрещен» Н.И.Ильминским совместно 
с В.Т.Тимофеевым был разработан татар-
ский алфавит на основе кириллицы, нача-
лись переводы православного богослужения 
на разговорный татарский язык.

Важнейшим событием в истории хри-
стианского просвещения татар-кряшен ста-
ли введение православного богослужения 
на татарском языке, впервые совершенного 
в стенах Казанской центральной крещено-
татарской школы (КЦКТШ) алтайским 
мис сионером иеромонахом Макарием (Нев-
ским), и посвящение в священнический сан 
В.Т.Тимофеева (1869 г.) [КЦКТШ, 1887, 

с.265–267]. В дальнейшем богослужение на 
татарском языке было введено повсеместно, 
началось постепенное замещение священ-
нических должностей в крещено-татарских 
приходах лицами из самих крещеных та-
тар. К 1891 г. богослужение на татарском 
языке совершалось в 37 селах и 100 дерев-
нях Казанской, Оренбургской, Уфимской, 
Вятской, Симбирской епархий [Машанов, 
1892, с.168], а количество крещеных татар 
– посвященных в сан, достигло 53. К на-
чалу ХХ в. число священников из кряшен 
возросло настолько, что наряду с крещено-
татарскими они начинают назначаться в 
русские и смешанные по национальному 
составу приходы, в миссионерские станы в 
Казахской степи и Западной Сибири.

Таблица 44
Сведения о священнослужителях из крещеных татар 

в епархиях Восточной России за 1904 г. [Будилович, 1904, л.9об.; 
данные по Казанской епархии даются по: Бобровников, 1905, c.178]

Епархии и области Численность духовенства
Казанская 27
Уфимская 37
Оренбургская 10
Самарская 5
Вятская 5
Пермская 1
Тобольская 1
Семипалатинская обл. 2
Итого: 88

Особая роль в развитии миссионерско-
го движения среди «старокрещен» принад-
лежала миссионерской школе. Н.И.Иль-
минский считал, что воспитание детей 
крещеных татар в духе христианства будет 
способствовать утверждению в правосла-
вии и старшего поколения. Миссионерская 
школа должна была взять на себя некото-
рые семейные функции, так как кряшен-
ская семья не могла дать христианского 
воспитания. Поэтому система Ильминского 
противопоставляла традиционному воспи-
танию в семье христианское воспитание в 
школе. Один из членов семьи, получив хри-
стианское воспитание, становился «домаш-
ним» миссионером [Таймасов, 2004, с.261]. 
Хороший психолог и талантливый педагог, 
Н.И.Ильминский понимал, что в отличие 
от взрослых молодое поколение, у которого 

еще не сформировалось устойчивое религи-
озное восприятие мира, легко поддается мис-
сионерскому внушению, впитывает новые 
идеи, предлагаемые учителем-миссионером. 
Осознавая, что религия является для кряще-
ного татарина, живущего в патриархальном, 
несекуляризованном обществе, основой ми-
ровоззрения, просветитель делал ставку не 
столько на обучение, сколько на воспитание 
ребенка, формирование у него глубокоре-
лигиозного мировоззрения, основанного на 
православии. Таким образом, с развитием 
сети миссионерских школ в православной 
традиции воспитывалось молодое поколе-
ние крещеных татар, оторванное от рели-
гиозной традиции старшего поколения, не 
восприимчивое к культурному и религиоз-
ному влиянию татар-мусульман.



Глава 4. Религиозные верования и православные институты у крещеных татар.... 441

Благодаря этим нововведениям, а так-
же последовательному внедрению систе-
мы Ильминского, в религиозной жизни 
большинства «старокрещен» произошли 
заметные изменения, фактически – карди-
нальный поворот от язычества и ислама в 
сторону православия. Молодое поколение, 
воспитанное в духе христианства, зарожда-
ющаяся духовная интеллигенция стали опо-
рой церкви. Именно через них осуществля-
лось быстрое проникновение христианских 
идей в основную массу крещеных татар и 
нагайбаков. Одним из показателей роста 
христианской конфессиональной идентич-
ности среди «старокрещеных» татар стало 
развитие у них духовно-религиозного дви-
жения, монашества. С 70-х гг. XIX в. кря-
шенские богомольцы стали совершать еже-
годные паломничества в Казань на встречу 
особо почитаемой иконы Седмиозерской 
Смоленской Божией Матери (18–26 июня). 
Например, в 1893 г. на торжественную 
встречу этой иконы в город прибыло до 300 
крещено-татарских богомольцев [Отчет 
Братства, 1895, с.6]. Среди «старокрещен» 
появляется большое количество ревност-
ных последователей православия, которые 
по личной инициативе начинают занимать-
ся христианским просвещением своих со-
племенников. 

Конечно, процесс христианизации «ста-
рокрещен» в пореформенный период не 
следует абсолютизировать. Проникнове-
ние православия и ассимиляция ею преж-
них традиционных представлений не везде 
проходили равномерно, иногда они сопро-
вождались ростом конфессионального на-
пряжения и «конфликтом поколений», при 
котором молодое поколение, воспитанное 
в миссионерских школах, вступало в от-
крытое противостояние со сторонниками 
традиционных культов, не всегда одерживая 
верх в этих спорах [Одигитриевский, 1895, 
с.28–29]. Православная идеология оказала 
заметное влияние на религиозное сознание 
крещеных татар и нагайбаков, однако она 
не смогла полностью вытеснить «языче-
ские» представления и обряды из их жизни, 
сформировав систему двоеверия, особую 
модель «кряшенского» бытового правосла-
вия [РЭМ, фотофонд, кол.271, л.1–2; Обря-
ды, 1930, с.81]. По объективным причинам 

ввод в миссионерскую и образовательную 
практику новых методов христианского 
просвещения не мог полностью решить и 
проблему исламизации «старокрещен». Не-
смотря на большие усилия, прилагаемые 
православной церковью и государством, 
процесс конфессиональной дифференциа-
ции, вызванный не только религиозными 
предпочтениями, но и желанием части 
татар-кряшен интегрироваться в единое 
общетатарское культурно-национальное 
пространство, выразился в росте их исла-
мизации и акциях массовых «отпадений» от 
православия и затронул довольно большую 
группу «старокрещеных» татар (по разным 
данным, от 6 до 10% от их общего количе-
ства) [Исхаков, 2009, с.31–42]. Тем не ме-
нее, можно констатировать, что благодаря 
новым подходам христианского просвеще-
ния подавляющая часть татар-кряшен со-
знательно выбрала православие как основу 
своего религиозного мировоззрения. Хри-
стианство стало не только составной частью 
конфессиональной принадлежности, но и 
культурной доминантой «старокрещеных» 
татар, что привело к формированию у них 
кряшенского этноконфессионального само-
сознания, выделившего их в особую само-
бытную конфессиональную группу внутри 
татарского народа.

Православные религиозные инсти-
туты у крещеных татар. В резуль-
тате длительного процесса восприятия 
православной религиозной традиции, 
церковно-административной деятельности, 
направленной на христианизацию нерус-
ских народов Восточной России, в Волго-
Уральском регионе к началу XIX в. обра-
зовалась довольно многочисленная группа 
крещеных татар. Традиционно в их составе 
выделяют две локальные подгруппы: так на-
зываемые «старокрещеные» (таза керəшен) 
и «новокрещеные» татары (яңа керəшен). 

В соответствии с каноническими прави-
лами и государственным законодательством 
крещеные татары как члены православной 
церкви входили в сложившуюся к тому вре-
мени систему институциональных конфес-
сиональных учреждений РПЦ. Низшей ее 
церковно-административной единицей яв-
лялся приход, состоявший из причта и при-
хожан. Приходское духовенство разделялось 



Раздел V. Религиозные традиции и институты442

на священнослужителей (протоиерей, иерей, 
диаконы) и церковно служителей (причетни-
ки (дьячки, пономари, псаломщики)). Нас-
тоятелем прихода являлся иерей (священ-
ник). Православные при ходы образовывали 
церковные округа (благочиния), которые вхо-
дили в состав отдельных епархий, возглав-
лявшихся членами высшей церковной ад-
министрации из числа черного духовенства 
(епископ, архиепис коп, митрополит). 

Долгое время территории епархий Вол-
го-Уральского региона не были идентич-
ны территориям соответствующих губер-
ний. Лишь в 1799 г., ввиду начавшейся по 
инициа тиве правительства Павла I террито-
риальной унификации губернских и епар-
хиальных границ, из состава Казанской в 
ведение Вятской епархии были выделены 
Сарапульский, Елабужский и Малмыжский 
уезды. В 1832 г. Казанская епархия была 
разделена на две самостоятельные кафедры 
– в Казани и Симбирске. В 1851 г. была об-
разована Самарская епархия, в состав кото-
рой вошли территории Ставропольского и 
Самарского уездов (ранее входили в состав 
Симбирской епархии), Бузулукский, Бугу-
русланский и Бугульминский уезды (ранее 
входили в состав Оренбургской епархии). 
Окончательная унификация епархиальных 
и губернских границ на данной территории 
произошла в 1859 г., когда Оренбургская 
епархия была разделена на Уфимское и 

Оренбургское архие-
рейства. 

Для облегчения 
управления обшир-
ными церковно-адми-
нист ративными окру-
гами и эффективного 
видения миссионер-
ской деятельности 
среди местного не-
русского населения с 
конца XVIII в. в со-
ставе епархии Волго-
Уральского региона 
были выделены вика-
риатства, управление 
которыми возлагалось 
на викарного еписко-
па, подчинявшегося 
епархиальному архие-
рею. В 1799 г. был об-

разован особый Свияжский викарный округ 
(упразднен в 1802 г.), в 1853 г. учреждено 
Чебоксарское, в 1899 г. – Чистопольское, в 
1907 г. – Мамадышское викариатство Ка-
занской епархии [см.: Богословский, 1896, 
с.24–42]. В 1868 г. было организовано Са-
рапульское, в 1889 г. – Глазовское викари-
атство Вятской епархии [см.: Вятская епар-
хия, 2005, с.148–164].

Церковные реформы петровской эпохи, 
приведшие к замещению единоначалия в 
церкви коллегиальной формой управления 
во главе с Духовной коллегией (1721 г.), 
впоследствии переименованной в Святей-
ший Правительствующий Синод, положи-
ли начало огосударствлению православ-
ной церкви, превращению ее в «ведомство 
православного исповедания», сращиванию 
с государственным аппаратом. Наряду с бю-
рократизацией православных религиозных 
институтов происходил процесс превраще-
ния православного причта в замкнутую про-
фессиональную корпорацию, подчиненную 
государственным структурам в лице мест-
ных духовных правлений, консисторий и 
Синода. Несмотря на это в начале XIX в. в 
Волго-Уральском регионе еще сохранялась 
возможность привлечения в духовное со-
словие представителей местного нерусско-
го населения. В Казанской и Оренбургской 
епархиях в это время были священно- и цер-
ковнослужители из крещеных татар, баш-

Церковь в нагайбацком селении. Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в.



Глава 4. Религиозные верования и православные институты у крещеных татар.... 443

кир, чувашей, казахов 
и других нерусских 
народов. Большинство 
из них были воспи-
танниками казанских 
новокрещенских школ 
и КДА (старой). Всего 
с 1785 г. по 1801 г., по 
данным Е.А.Малова, 
в церковно- и священ-
нослужительный сан 
было посвящено 65 
воспитанников ново-
крещенских школ из 
«инородцев» [Малов, 
1868, с.112]. 

Несмотря на на-
значение в священни-
ческий сан крещеных 
татар, замещение ими 
священослужитель-
ных должностей в приходах, в которых 
были их соплеменники, это не привело к 
формированию кряшенского православно-
го духовенства. Воспитанники синодаль-
ных учебных заведений и новокрещенских 
школ, оторванные в раннем возрасте от 
привычной культурно-бытовой среды и не 
имевшие возможности общаться во время 
обучения на родном языке, быстро теряли 
связь со своими соплеменниками, полно-
стью забывали язык и национальную куль-
туру предков [Харлампович, 1905, с.51]. 
Такие духовные пастыри и миссионеры, 
несмотря на свое происхождение, мало чем 
отличались от русских священнослужите-
лей и вскоре пополняли их состав. В связи 
с этим вплоть до 1860-х гг. практически во 
всех крещено-татарских приходах служило 
русское духовенство. 

В соответствии со штатами для право-
славного духовенства в 1842 г. все право-
славные приходы были разделены на семь 
классов в зависимости от численности 
прихожан мужского пола. Количество при-
хожан православных приходов в епархиях 
Цент ральной России составляло в среднем 
от 1500 до 2000 душ м.п. В епархиях Волго-
Ура льского региона, где значительное число 
пра вославных жителей составляли предста-
вители местного нерусского населения, эти 
показатели были несколько выше. Напри-
мер, в начале 1860-х гг. в Казанской епархии 

в среднем в одном православном приходе 
числилось 2599 прихожан мужского пола 
[Памятная книжка, 1862, с.15]. 

Материальное обеспечение причта скла-
дывалось из платы за совершение духов-
ных треб, жалованья из казны, доходов от 
церковной земли, размер которой составлял 
33 дес. (30 дес. пашни и 3 дес. сенокоса) в 
соответствии с Генеральным межеванием 
1765 г. В случае недостатка свободных зе-
мельных фондов устанавливалась практика 
натуральных церковных сборов с прихожан 
(руга), размер которых зависел от количе-
ства недостающей земли [см.: Обзор, 1867].

Строительство православных храмов в 
крещено-татарских селениях было связано 
с развитием христианско-просветительской 
деятельности РПЦ среди татар. Основыва-
ясь на историко-этнографическом наррати-
ве, можно предположить, что появление пер-
вых церквей в крещено-татарских деревнях 
связано с деятельностью первых православ-
ных проповедников второй половины XVI 
– начала XVII в. [Штейнфельд, 1893, c.291; 
Историко-статистическое описание, 1904]15. 

15 Ко второй половине XIX в. жители ряда наи-
более древних крещено-татарских сел вследствие 
тесного культурного взаимодействия с русским на-
селением и смешанных браков практически полно-
стью обрусели, сохранив лишь историческую па-
мять о происхождении своих предков. 

Чертеж фасада церкви в с.Никифорово Мамадышского у. Казанской губ. 1895 г.



Раздел V. Религиозные традиции и институты444

Расширение церковной инфраструктуры 
отмечалось во второй трети XVIII в., т.е. в 
период оживления миссионерского движе-
ния в крае и деятельности Новокрещенской 
конторы. К началу 1860-х гг. по неполным 
данным, собранным Е.А.Маловым на осно-
ве церковной статистики, в семи епархиях 
Волго-Уральского региона насчитывалось 
189 православных приходов, в которых сос-

тояли прихожанами крещеные татары [Ма-
лов, 1866]. Подавляющее число этих при-
ходов были смешанными по этническому 
составу, крещеные татары в них представ-
ляли меньшинство. Исключение составляли 
некоторые приходы Мамадышского, Лаи-
шевского у. Казанской губ., Мензелинского 
у. Уфимской губ., состоявшие исключитель-
но из «старокрещеных» татар. 

Таблица 45
Численность крещено-татарских приходов по епархиям в 1864 г.*

Епархии Кол-во приходов
Казанская
Уфимская
Вятская
Пензенская
Нижегородская
Самарская
Симбирская

79
18
29
11
9
6
37

Всего 189

* Термин «крещено-татарский приход» имеет условный характер и используется здесь для обозначения 
всех православных приходов, в которых состояли прихожанами крещеные татары.

Современники отмечали, что большин-
ство православных храмов в крещено-
татарских селениях отличались небольшими 
размерами и были выстроены преимуще-
ственно из дерева. Внутренняя обстановка 
церквей была скромной. Это было связано 
с тем, что в соответствии со сложившей-
ся практикой строительство и содержание 
церквей возлагались на прихожан, что вос-
принималось неукрепленными в право-
славии крещеными татарами как дополни-
тельная обременительная государственная 
повинность, от исполнения которой они 
старались уклониться. Этим же можно объ-
яснить тот факт, что большинство крещено-
татарских приходов были многочисленны-
ми по составу и считались малодоходными. 
Места в этих приходах не пользовались 
популярностью среди православного ду-
ховенства, в них отмечалась высокая теку-
честь кадров. На должности священно- и 
церковнослужителей поступали лица с низ-
ким уровнем богословского образования и 
миссионерской подготовки, не владевшие 
языком своих прихожан. Так, в собранных 
в 1828 г. по поручению казанского архие-
пископа Филарета (Амфитеатрова) данных 
отмечалось, что в крещено-татарских при-

ходах Казанской и Симбирской губерний 
священников, знающих татарский язык, 
практически не было. При этом из 43 
крещено-татарских приходов только в семи 
были священники, окончившие полный курс 
в духовных учебных заведениях [Можаров-
ский, 1880, с.135]. 

Служба в крещено-татарских приходах 
не пользовалась популярностью у русского 
духовенства по причине низкого материаль-
ного обеспечения и в связи со сложностью 
пастырской и миссионерской деятельности. 
Взаимоотношения между православным 
духовенством и прихожанами из крещеных 
татар имели неоднозначный характер. Еще 
в 1778 г. в указе Казанской духовной кон-
систории отмечалось, «что не только ново-
крещеные, но и «старокрещеные» многие 
творить и крестного на себе знамения изо-
бражать не знают, да и к святым образам 
почтения не имеют, так и в церкви святые 
на общие молитвословия не ходят, а живут 
вместе с некрещеными иноверцами и чинят 
по прежним своим иноверческим обыкнове-
ниям многие непорядки и мольбища, следо-
вательно, рождаемые у них дети крещения, 
больные же исповеди и св[ятого] причастия, 
а умершие надлежащего церковного погре-



Глава 4. Религиозные верования и православные институты у крещеных татар.... 445

бения лишаются, 
за побуждения же 
их к содержанию 
православной хри-
стианской веры и 
обучению молит-
вам Господним 
чинят они с теми 
священниками и 
церковнослужите-
лями немалые ссо-
ры и брани»» [цит. 
по: Ильминский, 
1882, л.89]. Как 
свидетельствуют 
многочисленные 
данные, такое по-
ложение сохраня-
лось и в первой 
трети XIX в. [см.: 
Ильминский, 1848; 
1849а]. Наряду с 
незнанием татар-
ского языка серьезным препятствием для 
православных духовных лиц в религиозно-
просветительской деятельности являлись 
значительные социальные и этнокультур-
ные различия между ними и прихожана-
ми. Другим немаловажным фактором было 
отсутствие постоянных контактов между 
священнослужителями и паствой по при-
чине удаленности большинства крещено-
татарских деревень от приходского села. 
В связи с этим православное духовенство 
крайне редко посещало своих прихожан, в 
основном во время больших религиозных 
праздников, сбора руги и подаяний. Но и 
во время этих кратких посещений многие 
крещеные татары (особенно «новокреще-
ны») старались избегать встреч со своим 
пастырем, не чувствуя в этом духовной по-
требности. Отдаленность церквей от при-
ходских деревень создавала значительные 
трудности и для крещеных та тар в отправ-
лении духовных треб (крещение, венчание, 
отпевание), яв лявшихся не отъем лемой ча-
стью государственной регистрации. Так, 
по наблюдениям Н.И.Иль минского, жители 
д.Верхний Арняш Мамадышского у. Казан-
ской губ., чтобы приг ласить священника для 
совершения треб из приходского с.Абди, 
были вы нуждены совер шить путешест-
вие в 80 верст, что занимало целый день 
[Ильминский, 1856, л.1об.]. Естественно, 

в этих условиях православному духовен-
ству было достаточно сложно полноценно 
выполнять свои обязанности, следить за 
религиозно-нравственным состоянием сво-
их прихожан, вести активную христианско-
просветительскую деятельность, направ-
ленную на воцерковление номинальных 
христиан, а крещеным татарам в должной 
мере познакомиться с внутренним содержа-
нием православного вероучения.

Наиболее сложным аспектом во взаи-
моотношениях православного причта и его 
крещено-татарской паствы (как, впрочем, и 
прихожан других национальностей) было 
осуществление натуральных и денежных 
сборов за совершение треб и пользование 
церковной землей. Тяжелое материальное 
положение православного духовенства вы-
нуждало его искать возможности пополнить 
свое скудное жалованье за счет прихожан. 
Это создавало почву для формирования не-
приязненных отношений в приходе, приво-
дило к открытым конфликтам. Большинство 
крещеных татар, не понимая обрядов право-
славной церкви и внутренне не принимая их, 
видели в требованиях священнослужителей 
при требоисправлениях «незаконные и неу-
меренные поборы», стремились уклониться 
от уплаты денежных средств в пользу пра-
вославного духовенства. Впрочем, сложные 
отношения внутри крещено-татарских при-

Школа Братства св. Гурия (крещено-татарская) в д.Ерыкса Мамадышского у. 
Казанской губ. Фото нач. ХХ в.



Раздел V. Религиозные традиции и институты446

ходов нельзя сводить лишь к скрытой кон-
фронтации между «духовными» и паст вой. 
Безусловно, большую роль во внутренней 
атмосфере таких приходов играла личность 
священника. Наряду с лицами, формаль-
но относившимися к своим обязанностям 
или даже злоупотреб ляв шими своим слу-
жебным положением16, были настоящие 
ду ховные пастыри и подвижники, которые 
своим многолетним бескорыстным тру-
дом заслужили уважение крещеных татар. 
Такие священники стремились утвердить 
свою паству в христианстве, наладить до-
верительные отношения в приходе, откры-
вали приходские школы для обучения детей 
русской грамоте и основам православия. Во 
многом благодаря их деятельности в первой 
половине XIX в. у части крещеных татар (из 
числа «старокрещен») отмечалось усиление 
влияния христианства, происходило посте-
пенное «встраивание» православных обря-
дов в их праздничную культуру. 

Усиление госу дарственного присутствия 
в церковной жизни, отмена выборности 
православно го духовенства способствовали 
падению роли прихода как общественно-
религиозного института, потере ею мно-
гих функций «вне церкви» [Федоров, 2003, 
c.45]. Одним из немногих аспектов жизни 
православных приходов, где сохранилась 
значительная роль мирян, был финансово-
административный контроль за деятельно-
стью духовенства, возлагавшийся на церков-
ных старост. В соответствии с «Инструкцией 
церковных старост», высочайше утвержден-
ной 17 апреля 1808 г., на эту должность на 
общем собрании в присутствии благочинно-
го выбирался член прихода, утверждаемый 
на эту должность распоряжением епархи-
ального архиерея. Староста организовывал 
сбор подаяний, продажу церковных свеч, 
следил за состоянием храма, хранил цер-
ковные деньги и имущество и контролиро-
вал их расходование. Также ему вменялись 
в обязанность ведение приходно-расходных 

16 Как отмечается в источниках, среди священ-
ников «инородческих» приходов в первой поло-
вине XIX в. встречались лица, которые закрывали 
глаза на совершение прихожанами мусульманских 
и «языческих» религиозных обрядов, дозволяли за 
денежное вознаграждение уклоняться от исполне-
ния обязанностей, налагавшихся на членов право-
славной церкви [РГИА, ф.797, оп.15, д.35644, л.4; 
Ильминский, 1848, л.5об.].

книг, составление отчетов, предоставляв-
шихся для проверки благочинному [ПСЗ-1, 
т.30, №22971]. В крещено-татарских при-
ходах из-за необходимости знания русской 
грамоты церковными старостами служили в 
основном русские крестьяне. Однако были 
и исключения [Ильминский, 1856, л.15об.].

Отмечаемый в 1830–1850-х гг. рост кон-
фессиональной дифференциации, ре зуль-
татом которого были «отпадения» части 
крещеных татар из православия в ислам 
(«новокрещеные» татары) и повышение 
православной ориентации у другой («старо-
крещеные» татары), обусловил попытки цер-
ковного руководства усилить хрис тианско-
просветительскую деятельность, рас ширить 
влияние церкви на «инородческую» паству. 
Укреплению позиции церкви среди креще-
ных татар способствовали и другие меро-
приятия государства и духовного ведомства: 
реформа системы синодального образова-
ния (1808–1814 гг.), отк рытие КДА (новой, 
1842 г.) и миссионерских отделений при ней 
(1854 г.), результатом чего стали повышение 
уровня подготовки православного духовен-
ства и миссионеров; принятие «Устава ду-
ховных консисторий» (1842), вводившего 
четкую регламентацию основ культурно-
религиозной жизни православных приходов 
и правила государственно-церковного кон-
троля над членами церкви, и др. Большую 
роль в развитии религиозных православных 
институтов среди крещеных татар в это вре-
мя сыграли известные церковные деятели, 
служившие в епархиях Волго-Уралья: ар-
хиепископы Филарет (Амфитеатров), Григо-
рий (Постников) и др. Благодаря их усилиям 
были предприняты меры по объективному 
изучению религиозного состояния крещеных 
татар, переводу православных богослужеб-
ных текстов на татарский язык, назначению 
в крещено-татарские приходы лиц, подго-
товленных к миссионерскому служению и 
знавших язык своих прихожан. Наряду со 
строительством новых православных хра-
мов была введена практика пастырских со-
беседований и проповедей с использовани-
ем христианских текстов, переведенных на 
татарский язык, совершения треб и таинств 
вне церкви, в крещено-татарских деревнях. 
Несмотря на нововведения, можно конста-
тировать, что в первой половине XIX в. сло-
жившаяся система церковных учреждений 
не могла полностью удовлетворить духов-



Глава 4. Религиозные верования и православные институты у крещеных татар.... 447

ные и религиозные потребности крещеных 
татар. В связи с этим большинство из них 
продолжали сохранять прежние, дохристи-
анские верования, за редким исключением 
они имели слабую связь с церковью и смут-
ное представление о христианских религи-
озных обрядах.

Новым этапом в истории христианского 
просвещения крещеных татар, когда прои-
зошли значительные изменения в системе 
организации миссионерских и религиозных 
организаций РПЦ в регионе, стала эпоха 
Великих реформ. Разработанная правитель-
ством Александра II программа преобразова-
ний охватывала практически все стороны го-
сударственной и социально-экономической 
жизни страны, в той или иной степени за-
трагивала интересы всех слоев российского 
общества. Внимание было уделено и рефор-
мированию системы религиозных органи-
заций РПЦ. 24 ноября 1861 г. был учрежден 
специальный комитет во главе с великим 
князем Константином Николаевичем [Фе-
доров, 2003, с.212], который выработал ряд 
законодательных инициатив, призванных 
реформировать систему финансирования 
право славного духовенства, повысить его 
авторитет в приходе и обществе. Наиболее 
значимым нововведением стала отмена со-
словной структуры духовенства: были разре-
шены свободный выход из духовного звания 
и привлечение в него представителей других 
сословных групп. Данная реформа оказала 
большое влияние на церковные учреждения 
духовного ведомства – появилась реальная 
возможность глубоко обновить миссионер-
ское дело, провести ротацию священниче-
ских кадров за счет лиц, действительно же-
лающих посвятить свою жизнь пастырскому 
служению, привлечь к церковной деятель-
ности представителей местных нерусских 
народов.

Другой, не менее значимой, предпосыл-
кой к усилению христианизации крещеных 
татар стало изменение позиции государства 
в сфере миссионерской политики и отноше-
ния общества к миссионерскому движению 
РПЦ. Время Великих реформ 1860–1880-х 
гг. в истории православной церкви не слу-
чайно называется «золотой эпохой» миссио-
нерства. Благодаря демократизации миссио-
нерских учреждений, привлечению в эти 
органы мирян произошел расцвет право-
славного миссионерства. Само понятие ре-

лигиозного просветительства, по словам 
И.А.Зеткиной, начало рассматриваться рус-
ской интеллигенцией в традициях визан-
тийских миссионеров, которые стремились 
перенести в сознание и души обращенных 
слово Божие и комплекс современных зна-
ний. Произошло расширение этого понятия 
до глобального социокультурного феномена 
[Зеткина, 2002, с.61]. 

В 1865 г. в Петербурге было учрежде-
но Православное миссионерское общество 
(ПМО) [Новое миссионерское, 1865, с.3], 
в конце 1869 г. преобразованное и переве-
денное под управление московского митро-
полита [Извлечения, 1870, с.87]. Благодаря 
поддержке высшего руководства страны и 
церковной иерархии, ПМО вскоре приоб-
рело статус центрального миссионерского 
распорядительного органа РПЦ. В Волго-
Уральском регионе были созданы представи-
тельства (комитеты) ПМО: в 1870 г. открыт 
комитет ПМО в Вятской, в 1871 г. – в Са-
марской, в 1872 г. – в Пермской, в 1875 г. – в 
Симбирской, в 1878 г. – в Нижегородской и 
Уфимской губерниях [Исхаков, 2011, с.110]. 
В Казанской губ. функции комитета были 
возложены на созданное в 1867 г. церковное 
Братство св. Гурия [Отчет ПМО, 1871, с.43–
44]. Основными направлениями деятельно-
сти этих миссионерских объединений стали 
организация и финансирование миссионер-
ской деятельности среди местного нерус-
ского населения, открытие конфессиональ-
ных школ и церквей, финансовая поддержка 
православных неофитов, священников, за-
нимавшихся христианско-просветительской 
деятельностью среди прихожан. Особое вни-
мание уделялось утверждению в православии 
«старокрещеных» татар, на эти нужды на-
правлялись значительные финансовые сред-
ства миссионерских объединений, денежные 
субсидии государства и частные пожертвова-
ния. В этой связи примечательной является 
деятельность миссионеров по развитию на-
чальных конфессиональных школ для не-
русских народов края. Так, в Казанской губ. 
в 1904/1905 учебном году из 150 школ Брат-
ства св. Гурия 64 были крещено-татарскими 
(1 школа на 735 крещеных татар м. и ж.п.), 48 
чувашскими (1 на 11320 чувашей), 22 марий-
скими (1 на 5826 марийцев), 1 мордовской (на 
26179 мордвы) [см.: Отчет Братства, 1905]. 
Кроме миссионерских организаций в разви-
тии православного образования среди кре-



Раздел V. Религиозные традиции и институты448

щеных татар участвовали местные земские 
организации, МНП, построившие учебный 
процесс в сельских школах в соответствии с 
идеями Н.И.Ильминского.

Сеть конфессиональных (миссионер-
ских) школ стала важной составляющей сло-
жившейся во второй половине XIX в. сис  те-
мы религиозных православных инс титутов 
у крещеных татар. Наряду с обучением 
грамоте дети знакомились с содержанием 
православия, воспринимали суть христи-
анских обрядов. Из числа учеников здесь 
создавались церковные хоры, в воскресные 
дни проводились религиозные собеседова-
ния. В 1886 г. указом Синода православным 
священникам и миссионерам в помещениях 
школ было разрешено совершение литур-
гии на переносных анимистах и престолах 
[Сборник постановлений, 1899, с.627]. Во 
время церковных служб учителя и ученики 
этих учебных заведений участвовали в бо-
гослужении, пели православные молитвы на 
родном языке. Развитие сети миссионерских 
школ позволило значительно расширить при-
сутствие церкви в культурно-религиозной 
жизни крещеных татар, сделать доступными 
православную проповедь и богослужение 
для большей части прихожан. 

Одним из основных направлений дея-
тельности православных миссионеров в 
регионе стала организация работы по пере-
воду на местные языки богослужебной и 
миссионерской литературы. Научной базой 
для деятельности переводчиков стали раз-
работки известного казанского ученого-
вос токоведа и православного просветителя 
Н.И.Ильминского, предложившего в на-
чале 1860-х гг. использовать для перево-
дов разговорный татарский язык на основе 
кириллического алфавита. До 1860-х гг. 
переводы православных богослужебных 
книг для татар осуществлялись на осно-
ве общеупотребительного у них арабского 
шрифта. К концу 1850-х гг. эта работа, бла-
годаря привлечению к ней ведущих на то 
время ученых-тюркологов (А.К.Казем-Бека, 
Н.И.Ильминского и Г.С.Саблукова), была 
поставлена на довольно высокий научный 
уровень, о чем свидетельствует тот факт, 
что эти переводы вплоть до начала ХХ в. ис-
пользовались как основные учебные посо-
бия для изучения татарского языка студен-
тами синодальных учебных заведений. Но 
эти переводы были понятны лишь узкому 

кругу татарской интеллигенции, владевшей 
сложными и витиеватыми формами татар-
ского литературного языка, изобиловавше-
го арабскими и персидскими словами. Для 
крещеных татар, оторванных от общетатар-
ской письменной традиции, базировавшей-
ся на «высокой» мусульманской культуре, 
эти переводы оказались непонятными и не 
пользовались среди них популярностью. К 
тому же использование арабского шриф-
та, по мнению миссионеров, таило в себе 
угрозу приобщения крещеных татар к му-
сульманской традиции и усиления их ис-
ламизации. Переход на новый алфавит и 
использование в переводах «разговорного» 
татарского языка во многом решали эту про-
блему. Использование кириллицы как веще-
ственного памятника и символа христиан-
ства, привнесенного в русскую традицию 
первыми славянскими святителями Кирил-
лом и Мефодием, в переводах должно было 
символизировать незримую духовную связь 
крещеных татар с православием и русским 
народом [Ильминский, 1883а, с.18]. Хотя 
практика переводов религиозной литерату-
ры с использованием кириллицы на языки 
нерусских народов была не нова и занима-
ла важное место в истории православного 
проповедничества и восходила к традиции 
Стефана Великопермского, однако именно 
Н.И.Ильминскому удалось сформировать 
научно-методическую базу для создания но-
вых алфавитов «безписьменных» народов 
Восточной России и переводов для них пра-
вославных богослужебных книг. Транслите-
рация татарского языка на основе алфавита 
титульного населения государства, первона-
чально задумывавшаяся Н.И.Ильминским 
с чисто утилитарными целями, в дальней-
шем была распространена на языки других 
коренных народов Поволжья и Сибири и 
стала, по мнению канадского исследователя 
У.Доулера, не только основой языковой по-
литики российского правительства в восточ-
ных пределах государства, но и предтечей 
аналогичной политики в других европей-
ских империях [Dow ler, 2001, р.153–154].

В 1868 г. для централизованной деятель-
ности по переводам хрис тианской богослу-
жебной литературы и для ее распростране-
ния на базе казанского Братства св. Гурия 
под руководством Н.И.Ильминского была 
создана Переводческая комиссия, подчинен-
ная в 1876 г. непосредственно ПМО. Комис-



Глава 4. Религиозные верования и православные институты у крещеных татар.... 449

сия, неформально существовавшая еще до 
1868 г. и занимавшаяся переводами богос-
лужебных и миссионерских книг для креще-
ных татар (в этой деятельности принимали 
участие Н.И.Ильминский, В.Т.Тимофеев, 
Е.А.Ма лов, Г.С.Саблуков), после открытия 
Братства св. Гурия, расширив свои финансо-
вые возможности и получив более правиль-
ную организацию, распространила свою 
деятельность и на другие крещеные нерус-
ские народы Восточной России, обрела пра-
во цензуры изданий на этих языках. Однако 
именно работа над татарскими изданиями 
была для казанских переводчиков приори-
тетным направлением деятельности, а сами 
эти переводы, по замечанию М.А.Машанова, 
служили «в некотором роде подлинниками 
для переводов на другие инородческие язы-
ки» [Отчет Переводческой комиссии, 1894, 
с.11]. К переводу на татарский язык при-
влекались ученики и педагогический состав 
миссионерских школ, которые должны были 
устранять все неточности и недостатки из-
даний, сделать их понятными для читате-
лей [Ильминский, 1876, с.63]. Для проверки 
практической пользы переводов ежегодно, 
во время летних каникул, учителя и учащие-
ся КЦКТШ разъезжались по национальным 
селениям, где читали и распространяли эти 
новые издания среди местных жителей. Все-
го с 1876 г. по 1905 г., по неполным данным, 
на татарский язык было переведено и издано 
89  названий книг, преимущественно религи-
озного содержания, общим тиражом 559 050 
экз. [см.: Хронологический, 1910, с.17–25].

Новации в системе миссионерской дея-
тельности, развитие сети миссионерских 
школ, создание переводов религиозных 
текстов способствовали более эффективно-
му применению татарского языка в богос-
лужебной практике, позволили привлекать 
в духовное сословие представителей за-
рождающейся крещено-татарской интел-
лигенции. В 1867 г. Синод законодательно 
закрепил право на посвящение в духовный 
сан лиц из крещеных татар [РГИА, ф.797, 
оп.36, отд.2. д.251, л.17–20об.]. При этом, 
в отличие от русских кандидатов, от них не 
требовалось наличие специального духов-
ного образования. Крещеным татарам было 
достаточно обладать высокой православной 
религиозностью, знать основы христианско-
го вероучения и русский язык, достичь 30-
летнего возраста и заручиться поддержкой 

местного епархиального руководства. Благо-
даря активному привлечению в духовное со-
словие воспитанников КЦКТШ и КУС, лоб-
бированию этого вопроса непосредственно 
Н.И.Ильминским, к началу ХХ в. по количе-
ству национальных православных духовных 
лиц на душу населения крещеные татары 
значительно опережали другие нерусские 
народы края. Например, в Казанской губ. к 
1904 г. священники из крещеных татар со-
ставляли 39,7%, чуваши – 44,1%, марийцы 
– 6,8%, удмурты – 0,6% от общего количе-
ства национального духовенства (белого). 
Таким образом, 1 священник из крещеных 
татар приходился на 1742 крещеных татари-
на, проживавших в губернии, 1 чувашский 
– на 18113 чувашей, 1 марийский – на 12818 
марийцев, 1 удмуртский – на 26179 сопле-
менников17 [Бобровников, 1905, с.178]. 

Важным итогом деятельности казанских 
миссионеров-переводчиков стала возмож-
ность совершения богослужения для креще-
ных татар и нагайбаков на их родном языке. 
Впервые введенное в церковную практику в 
1869 г. алтайским миссионером архиманд-
ритом Макарием (Невским) богослужение 
на татарском языке стало повсеместно вне-
дряться в крещено-татарских приходах в 
начале 1880-х гг. вследствие особого ука-
за Синода от 15 января 1883 г. [Машанов, 
1892, с.168]. Благодаря этому большинство 
крещеных татар получили возможность 
слушать церковные службы на родном язы-
ке, знакомиться с догматами христианского 
вероучения, полноценно участвовать в ре-
лигиозной жизни своего прихода.

Наряду с массовым посвящением в сан 
«старокрещеных» татар с 1870-х гг. начались 
масштабное строительство новых церквей и 
открытие приходов. На это духовное ведом-
ство выделяло особые квоты и денежные 
субсидии. Только по Казанской и Уфим-
ской губерниям с конца 1860-х по начало 
1890-х гг. было построено 36 православных 
храмов в селениях крещеных татар18, что 

17 Необходимо отметить, что не все священники 
из крещеных татар служили в местах компактного 
расселения кряшен. Многие работали в чувашских, 
марийских, удмуртских, русских или смешанных 
по национальному составу приходах.

18 Здесь были учтены также церкви в селах со 
смешанным национальным составом, в приходах 
которых состояли преимущественно крещеные та-
тары.



Раздел V. Религиозные традиции и институты450

составляло 60% от общего количества су-
ществовавших к тому времени кряшенских 
церквей [см.: Бобровников, 1899; Златовер-
ховников, 1899]. В связи с массовым отхо-
дом из православия «новокрещеных» татар 
и масштабным строительством православ-
ных храмов в селениях «старокрещеных» 
татар большинство крещено-татарских 
приходов стали более однородными в этно-
конфессиональном плане. Прихожанами в 
них состояли в основном «старокрещеные» 
татары, благодаря широкой христианско-
просветительской и культуртрегерской дея-
тельности православных миссионеров вос-
принявшие христианство как важную часть 
своей идентичности и культуры, и служили 
священники из числа их соплеменников.

Развитие у крещеных татар право-
славных институтов во второй половине 
XIX – начале ХХ в. было тесно связано со 
сложными этноконфессиональными про-
цессами, протекавшими в их среде и при-
ведшими к усилению влияния правосла-
вия. Благодаря утверждению в православии 

основной массы «старокрещеных» татар 
и формированию у них национального ду-
ховенства, в начале ХХ в. появилась воз-
можность организации крещено-татарских 
монастырей. Основным идейным вдохно-
вителем учреждения первого монастыря 
для крещеных татар стал архимандрит Ка-
занского Спасо-Преображенского монас-
тыря (с 1907 г. епископ Мамадышский) 
Андрей (Ухтомский). Благодаря его заботам 
в 1905 г. вблизи д.Малое Некрасово Лаи-
шевского у. Казанской губ. был официально 
открыт Трех святительский крещено-татар-
ский скит при Спасо-Преображенском мо-
настыре [Алексеев, 2008, с.138]. В 1907 г. на 
средства семьи князей Ухтомских недалеко 
от д.Богдановка Мамадышского у. Казанской 
губ. была создана женская крещено-татарская 
Пок ровская просветительская община 
[РГИА, ф.797, оп.77, отд.2, стол 3. д.291, л.38]. 

Длительный и сложный процесс развития 
православных институтов среди крещеных 
татар привел к оформлению в начале ХХ в. 
стройной системы религиозных организа-
ций РПЦ, отвечавших культурным и рели-
гиозным запросам этой конфессиональной 
группы. Она включала в себя широкую сеть 
начальных религиозных учебных заведений 
(преподавание в которых велось на род-
ном для детей языке, а основное внимание 
уделялось церковным дисциплинам), на-
циональных приходов во главе со священ-
нослужителем из числа крещеных татар и 
православных монастырей, где богослуже-
ние велось на татарском языке. Специфи-
ка становления и функционирования этих 
учреждений, выполнявших не только рели-
гиозные, но и культурно-просветительские и 
миссионерские функции, способствовала их 
гармоничному встраиванию в этнокультур-
ное поле крещеных татар. При отсутствии 
других достаточно значимых социальных 
институтов именно их просветительская 
деятельность стала важнейшим фактором 
культурной мобилизации крещеных татар в 
эпоху глобальных изменений второй поло-
вины XIX в. и способствовала формирова-
нию у них прослойки сельской и городской 
интеллигенции, зарождению литературной 
традиции и «высокой» культуры. Во многом 
благодаря этому они сыграли важную роль 
в изменении религиозного сознания креще-
ных татар и утверждении их в православии.

Титульный лист книги на татарском языке 
о православной вере «Чын ден княгясе» 

(Казань, 1897).



Раздел VI

Этноконфессиональная политика 
самодержавия



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия452

ГЛАВА 1
Административно-управленческие системы 

на территориях расселения татар

Сергей Любичанковский
Административно-управленческие сис-

темы России в XVIII – начале XX в. выстра-
ивались, в общем и целом, без учета «татар-
ского фактора». 

С 1775 г. административно-управлен-
че ские системы империи были перестрое-
ны в соответствии с губернской реформой 
Екатерины II [ПСЗ-1, т.20, №14392]. Ито-
гом реформы стало формирование на тер-
риториях расселения российских татар 6 
генерал-губернаторств (каждое имело свой 
порядковый номер, от первого до девятнад-
цатого, к 1781 г.), включавших в свой состав 
несколько наместничеств (губерний)1. В 
основу деления страны на наместничества 
был положен принцип численности населе-
ния – 300–400 тыс. чел. составляли намест-
ничество [ПСЗ-1, т.20, №14392, ст.1], 20–30 
тыс. чел. – уезд, из совокупности которых 
состояли области и наместничества [ПСЗ-1, 
т.20, №14392, ст.17]. Это позволяло добить-
ся выравнивания нагрузки на региональные 
администрации. 

Учреждение наместничеств сопро-
вождалось созданием новых губернских 
учреждений (наместнических и губернских 
правлений, казенных палат, приказов обще-
ственного призрения и др.), а также уезд-
ных институтов (на должность капитан-
исправника избирались лица из местных 
дворян; однако после выборов эти чиновни-
ки полностью подчинялись губернаторам) 
[РГАДА, ф.16, оп.1, д.636].

1 Так, в X генерал-губернаторский округ вошли 
Ярославское и Вологодское наместничества; в XII 
– Нижегородское и Вятское; в XIII – Пермское и 
Тобольское; в XV – Симбирское и Уфимское; в XVI 
– Казанское и Пензенское; в XVII – Саратовское, 
Астраханское, Азовское и Новороссийское намест-
ничества [ПСЗ-1, т.21, №15774; т.44, ч.2, №17494, 
прил.].

В обязанности генерал-губернаторов 
входил не только надзор за исполнени-
ем зако нов и за исполнением местными 
должностны ми лицами своих обязанностей, 
но и командование войсками, расположен-
ными на подведомственной территории. 
Наделенные правом внешнеполитической 
деятельности (ведение дипломатических 
переговоров с соседями, отправка разведчи-
ков, даже совершение локальных военных 
экспедиций), они не просто исполняли вы-
сочайшие указания, но и формировали по-
литику правительства в подведомственных 
им районах. Не случайно им принадлежало 
право заседать в Сенате и голосовать при 
решении местных дел. Губернаторы явля-
лись при них обычными администраторами 
[Лысенко, 2001, с.119]. 

Основным органом управления являлось 
наместническое правление. В его состав 
входили генерал-губернатор, правитель на-
местнического правления, два члена и пи-
сарь. Оно руководило областными палатами 
и приказами, контролировало полицейские 
органы, принимало отчеты и рапорты от 
учреждений наместничества, назначало 
служащих в уездные и областные органы, 
контролировало исполнение населением 
натуральных, денежных, военных и других 
повинностей [ПСЗ-1, т.21, №15170]. Вторым 
по значимости органом управления была 
казенная палата, председателем которой яв-
лялся (до реформы 1845 г.) вице-губернатор. 
Она контролировала финансы наместниче-
ства [ПСЗ-1, т.21, №15141]. 

Составной частью системы региональ-
ного управления являлось ОМДС, учреж-
денное в Уфе в 1788 г. На него возлагался 
прием экзаменов у претендентов на мусуль-
манские духовные должности. Но оконча-
тельное утверждение в звании ахуна, мул-
лы или муэдзина должно было производить 



Глава 1. Административно-управленческие системы на территориях расселения... 453

наместническое правление [ПСЗ-1, т.22, 
№16710].

В 1796 г. Павел I ликвидировал генерал-
губернаторства и наместничества, заменив 
последние губерниями [ПСЗ-1, т.24, №17634]. 
При этом произошло очередное разукруп-
нение губерний, что было естественным 
следствием сохранявшего свою силу ека-
терининского принципа зависимости числа 
административно-территориальных образо-
ваний от численности проживавшего в них 
населения. На территории расселения татар 
к этому времени функционировали Астра-
ханская, Саратовская, Симбирская, Пензен-
ская, Нижегородская, Ярославская, Вятская, 
Пермская, Оренбургская, Тобольская губер-
нии, во главе которых стояли гражданские 
губернаторы. Лишь для Оренбургской губ. 
Павлом I была сохранена промежуточная 
между ним и гражданским губернатором 
инстанция – оренбургский военный губер-
натор. Ему подчинялись земли уральских и 
оренбургских казаков, калмыки, приураль-
ские кочевья казахских жузов, а также баш-
кирские земли за пределами Оренбургского 
края – в Саратовской, Пермской и Вятской 
губерниях. Оренбургское военное губерна-
торство существовало до 1851 г. К 1851 г. из 
его состава была выделена созданная годом 
ранее Самарская губ. [РГИА, ф.383, оп.9, 
д.7674, л.73]. 

Гражданские губернаторы после ликви-
дации института генерал-губернаторства 
стали центральным звеном местного управ-
ления империи. Хотя с 1802 г., после вве-
дения министерской системы и ее проник-
новения на региональный уровень путем 
создания там учреждений разной подведом-
ственности (так, казенная палата находилась 
в ведомстве Министерства финансов, суды 
– в ведении Министерства юстиции и т.д.), 
губернатор все больше был ограничен в сво-
ей власти только теми органами, которые 
непосредственно подчинялись МВД. И это 
противоречило «Общему Наказу губернато-
рам» 1837 г., в котором губернатор опреде-
лялся как «непосредственный начальник и 
хозяин» вверенной ему территории [ПСЗ-2, 
т.12, №10303]. Важным ограничителем 
власти гражданского губернатора являлся 
также институт предводителей дворянства, 
которые по закону имели право участвовать 

в работе ряда губернских коллегий. Вместе 
с тем на существенной части Волго-Уралья 
этот институт не сковывал руки губернатору 
в силу отсутствия дворянских корпораций 
(Вятская, Пермская, Тобольская губернии) 
либо их экономической слабости по срав-
нению с коренными губерниями империи. 
Эта особенность также предопределила до-
минирование в нижнем и среднем звене ре-
гионального госаппарата разночинцев [За-
гидуллин, 2010, с.450–452].

После убийства Павла I последующие 
императоры частично вернули в практи-
ку генерал-губернаторские округа: в част-
ности, в 1804–1811 гг. в составе одного 
генерал-губернаторства были объединены 
Вятская и Пермская губернии (т.н. экспери-
мент Д.Балашова). На территории Западной 
Сибири с 1803 г. функционировало Сибир-
ское, а затем (с 1822 г.) Западно-Сибирское 
генерал-губернаторство с центром в То-
больске, которое было упразднено в 1882 
г. Аналогичным образом упразднение 
Оренбургского военного губернаторства в 
1851 г. привело к созданию на территории 
Оренбургского края Оренбургского и Са-
марского генерал-губернаторств. В 1865 г. 
Самарская губ. была выведена из этого 
административно-территориального обра-
зования, а Оренбургская губ., разделенная 
на две губернии (собственно Оренбургскую 
и Уфимскую), вошла в состав Оренбург-
ского генерал-губернаторства [ПСЗ-2, т.40, 
№42058]. Существующая с 1844 г. в подчи-
ненном по отношению к оренбургскому воен-
ному губернатору положении Область орен-
бургских киргизов [ПСЗ-2, т.19, №17998] 
в 1868 г. была преобразована в Уральскую 
и Тургайскую области, подчиненные орен-
бургскому генерал-губернатору. При этом на 
уровне т.н. частного управления власть там 
была сосредоточена в руках родовых старей-
шин. После упразднения в 1881 г. назван-
ного административно-территориального 
образова ния все его основные составляю-
щие (губернии) перешли в прямое ведение 
МВД. Таким образом, учрежденные в 1775 г. 
повсеместно, с начала XIX в. генерал-губер-
наторства охватывали только юг и восток 
территории татарского расселения в импе-
рии, т.е. территории т.н. окраин, чье поло-
жение являлось приграничным. 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия454

Положение гражданских губернаторов 
после упразднения генерал-губернаторств 
укрепилось за счет ликвидации надзорного 
органа, который ранее весьма часто не огра-
ничивался контролем, а вмешивался в их 
компетенцию. Однако некоторое повышение 
самостоятельности сдерживалось система-
тическим внедрением в гражданское губерн-
ское управление отраслевого (ведомствен-
ного) принципа, который позволил вывести 
многие местные структуры из-под прямого 
управления губернатора. Также отметим, что 
военная власть генерал-губернаторов после 
их упразднения не была передана граждан-
ским губернаторам, а перешла к руковод-
ству соответствующих военных округов, что 
также не способствовало повышению ста-
туса «начальников губерний» до уровня их 
упраздненных кураторов. 

Эпоха Великих реформ значительно по-
влияла на региональные управленческие 
структуры. Главной властной фигурой в 
местном управлении продолжал оставать-
ся губернатор – высшее должностное лицо 
коронного управления в губернии. Будучи 
чиновником МВД, губернатор был непо-
средственным начальником практически 
всех коллегиальных местных структур это-
го ведомства (губернское правление, лесо-
охранительный комитет, губернское при-
сутствие, по фабричным и горнозаводским 
делам присутствие, распорядительный ко-
митет, по земским и городским делам при-
сутствие и т.д.). 

Основным учреждением в системе граж-
данского управления губерниями являлось 
губернское правление, учрежденное еще 
в 1775 г. Оно было «правительством» при 
губернаторе, который являлся его пред-
седателем. Учреждение ведало «делами 
общественного благоустройства», охраня-
ло «права личности и собственности, об-
щую безопасность, тишину и спокойствие», 
управляло «делами относительно народного 
здравия, оспопрививания, пресечения скот-
ских падежей, продовольствия, хозяйства и 
промышленности (насколько сие предостав-
лено учреждениям общественным)», оказы-
вало содействие «всем другим управлениям 
в исполнении законов» и принуждало «под-
чиненные ему места к исполнению их обя-
занностей». Оно обнародовало в губернии 

законы и указы, занималось их интерпрета-
цией для нижестоящих учреждений, рассма-
тривало жалобы на действия чиновников, 
решало вопросы о судебной ответственно-
сти должностных лиц, приводило иностран-
цев к присяге на подданство, надзирало за 
исправностью мер и весов, собирало стати-
стические сведения о разных сторонах жиз-
ни губернии, заведовало строительными, 
межевыми и дорожными делами, заключало 
контракты «на счет казны», следило за ис-
полнением завещаний, рассматривало дела 
об освидетельствовании сумасшедших и 
т.д. Губернское правление наблюдало за по-
всеместным исполнением законов, имело 
право отменить «всякое действие» полиции. 
Власть его определялась как «полицейская 
в высшем ее значении, то есть судебнопо-
лицейская, распорядительная, исполнитель-
ная и понудительная» [Общее Учреждение, 
1892, ст.437–438, 467–471]. Интересно, что 
в штате Оренбургского губернского прав-
ления не только в дореформенный период, 
но и в последующую эпоху утраты регио-
ном своего приграничного положения была 
предусмотрена должность переводчика 
[РГИА, ф.1284, оп.185, д.29, л.93об.]. Это 
свидетельствовало о сохраненном стрем-
лении адаптировать местную власть к осо-
бенностям этнического состава населения 
огромного региона даже после утраты им 
статуса окраины. 

Однако значительное число ведомствен-
ных нормативных актов, регламентиро-
вавших деятельность многочисленных не-
подчиненных МВД учреждений, стесняло, 
а порой и сводило на нет властные полно-
мочия «начальников» губерний по многим 
вопросам их компетенции. Действительно, 
со 2-й половины XIX в. в регионах появи-
лось огромное количество автономно рабо-
тающих учреждений, которые курировали 
ряд важных вопросов и не принадлежали 
ведомству МВД. В результате характерная 
для Российской империи «министерская 
война» проникла и на губернский уровень. 
Новые учреждения (акцизное управление, 
податное присутствие, распорядительный 
комитет и др.) стали заниматься тем кругом 
вопросов, который в дореформенной Рос-
сии находился в ведении, главным образом, 
МВД. Иными словами, зона ответственно-



Глава 1. Административно-управленческие системы на территориях расселения... 455

сти МВД сужалась, а других министерств – 
расширялась. Координация действий между 
ними была весьма низкой, что, естественно, 
вредило эффективности управления и огра-
ничивало власть губернатора. 

В большей части рассматриваемых гу-
берний в течение 1864–1874 гг. было вве-
дено земство (к 1905 г. его не было только 
в Тобольской и Оренбургской губерниях, а 
также в степных областях). Земские думы и 
управы взяли на себя основной объем хозяй-
ственных функций, которые ранее принадле-
жали губернской администрации. В городах 
те же полномочия принадлежали возник шим 
с 1870 г. городским думам и управам.

С 1864 г. губернатор потерял полномо-
чия по контролю над судебными органами 
власти, хотя с 1881 г. у губернаторов появи-
лись внесудебные способы преследования 
лиц, проживавших на вверенных им терри-
ториях, санкционированные положением об 
усиленной и чрезвычайной охране.

Проведенная в 1862–1867 гг. полицей-
ская реформа, сопровождаемая учреждением 
уездного полицейского управления, дострои-
ла вертикаль полицейской власти до уровня 
уезда, что повышало полицейские полномо-
чия губернской администрации, од нако одно-
временно выводило за пределы компетенции 
губернатора политический сыск, который со-
средоточивался в руках жан дармского пол-
ковника, возглавившего автономное губерн-
ское жандармское управление. 

В результате к началу XX в. характери-
стика губернатора законодательством как 
главного представителя верховной власти в 
губернии, ее начальника, охранителя право-
судия и казенного интереса и т.д. [Общее 
Учреждение, 1892, ст.201, 270–274] выгля-
дела не вполне точной [Страховский, 1913, 
с.68]. За пределами компетенции губерна-
торов к концу XIX в. оказались новые су-
дебные учреждения, прокурорский надзор, 
контрольные палаты, акцизные управления, 
отделения Государственного банка, тамож-
ни, горные управления, техническая часть 
железнодорожного и почтово-телеграфного 
ведомств, расквартированные в губернии 
армейские части. Не случайно многочис-
ленные комиссии, советы и совещания выс-
ших лиц государства, работавшие вплоть 
до Первой русской революции, предлагали 
усилить власть губернатора, причем пу-
тем не только механического увеличения 
числа подчиненных ему учреждений, но и 
расширения его полномочий [ГАОО, ф.10, 
оп.1, д.175, л.1–2; Усиление губернатор-
ской, 1904]. Как писал в 1903 г. в столицу 
уфимский губернатор И.Н.Соколовский, «...
объединяющею властью в губернии может и 
должен быть только Губернатор, которому... 
необходимо дать все средства и способы 
быть действительным, а не номинальным 
хозяином и начальником губернии», «необ-
ходимо... надлежащим образом поддержать 
Губернаторскую власть путем строжайшего 

Казанские судебные места. Рис. В.С.Турина. 1820-е гг.



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия456

охранения ее от посягательств на неприкос-
новенность ее со стороны прочих ведомств, 
Губернатору неподчиненных, без чего ника-
кие преобразования губернского управле-
ния не принесут тех благих результатов, кои 
имеются в виду ими достигнуть» [ЦИА РБ, 
ф.И-9, оп.1, д.655, л.4–4об.].

Система уездного управления также 
отличалась противоречивостью. С одной 
стороны, прямым продолжением власти гу-
бернатора в уезде был уездный исправник 
– руководитель полицейской службы. Под-
контрольное ему полицейское управление 
наблюдало за «скорым и точным» испол-
нением законов и предписаний начальства, 
охраняло безопасность и общественное 
спокойствие, вело дела общественного бла-
гоустройства, обнародовало указы прави-
тельства, пресекало стихийные бедствия и 
эпидемии, взыскивало налоги, наблюдало 
за верностью мер и весов, производило тор-
ги, вызывало в суд, исполняло обязанности 
по учету и призыву военнообязанных и т.д. 
[Общее Учреждение, 1892, ст.679–684]. Ис-
правник входил на правах члена в различные 
коллегиальные уездные органы – тюремный 
комитет, училищный совет, присутствие по 
питейному делу и т.д. Однако председате-
лем этих и многих других коллегий являлся 
уездный предводитель дворянства. К 1905 г. 
это лицо руководило уездными земскими 
собраниями, возглавляло уездный съезд, 
дворянскую опеку, отделение тюремного 
комитета, училищный совет, присутствие 

по воинской повин-
ности, присутствие 
по питейным де-
лам, землеустрои-
тельную комиссию 
и десяток других 
менее важных ко-
митетов, попечи-
тельств и комиссий. 
Одновременно по-
сле создания зем-
ства, несмотря на 
подконтрольность 
МВД, они доста-
точно быстро при-
обрели автори-
тет и также стали 
претендовать на 

главную роль в управлении хозяйственной 
жизнью уездов. Таким образом, уездное 
управление к 1905 г. по соотношению власт-
ных полномочий исправника, председателя 
земской управы и предводителя дворянства 
представляло собой пеструю картину: от 
доминирования одного из представителей 
указанного триумвирата до жесткого про-
тивостояния каждого против каждого или 
каких-либо коалиций. Такое положение дел 
увеличивало количество нерешенных про-
блем в управлении, служило постоянным 
генератором конфликтных ситуаций.

Крупной проблемой местного управле-
ния являлась чрезмерная централизация от-
ношений в рамках системы «МВД – губерна-
тор и губернское правление – нижестоящие 
учреждения». Так, например, оренбургский 
губернатор В.И.Ершов писал в 1898 г. ми-
нистру внутренних дел И.Л.Горемыкину 
о «весьма обильной, но не имеющей осо-
бо важного значения переписке, исходящей 
ныне за подписью губернатора», и о том, что 
даже в сфере «маловажных дел, не подлежа-
щих коллегиальному обсуждению и не тре-
бующих особого взгляда и направления ру-
ководящей власти», начальники отделений 
губернского правления не могли проявлять 
самостоятельность, а должны были «испра-
шивать разрешения председателя» [ГАОО, 
ф.10, оп.1, д.175, л.61об.–62]. Такая практи-
ка придавала совершенно особое значение 
подбору кадров высших руководителей по-
лиэтничного Волго-Уральского региона.

Губернаторский дворец, где располагалась канцелярия казанского губернатора. 
Казанский Кремль. 1848 г. Архитектор К.А.Тон. Фото 1892 г.



Глава 1. Административно-управленческие системы на территориях расселения... 457

Этнический и конфессиональный состав 
губернаторов региона был, в целом, одно-
родно православным (генерал-губернаторы 
принадлежали к православию в полном со-
ставе). Но не менее 6% занимавших этот 
пост в 1825–1905 гг. (с 1825 г. в формуляр-
ных списках появляются данные о веро-
исповедании) являлись лютеранами. Причем 
их количество снижалось к концу рассма-
триваемого периода. Как правило, это были 
остзейские немцы, дворяне присоединен-
ных к России в XVIII в. западных террито-
рий. Мы не находим среди губернаторского 
корпуса представителей ислама. Хотя ряд 
знаменитых российских династий, давших 
России немало государственных деятелей, в 
т.ч. и губернаторов, имели восточные корни, 
в основном татарские (например, Юсупо-
вы) [Лысенко, 2001, с.191–192]. Нижестоя-
щее чиновничество, занимавшее ключевые 
должности в местном госаппарате, так-
же в большинстве своем принадлежало к 
православию. Таким образом, управляемое 
население было поликонфессиональным 
и многоэтничным, а управляющий слой 
эволюционировал в сторону моноконфес-
сиональности. Такая ситуация создавала 
дополнительные сложности в выполнении 
губернаторами региона своих должностных 
обязанностей.

Наряду с классической губернской фор-
мой управления, описанной выше, в рамках 
региона были территории, имевшие специ-
фические административно-управленчес-
кие системы. 

Ярким проявлением гибкости имперской 
модели регионального управления являлась 
Западная Сибирь. С конца XVIII в. особый 
статус этой территории был обозначен за 
счет нераспространения на нее действия гу-
бернской реформы 1775 г. В 1822 г. стара-
ниями М.М. Сперанского это пространство 
получило особое «Сибирское учреждение» 
[ПСЗ-1, т.38, №29126]. Западная Сибирь 
была подчинена генерал-губернатору. Он 
председательствовал в т.н. Главных управ-
лениях (половина их состава назначалась 
председателем, половина – министерства-
ми юстиции, финансов, внутренних дел) 
и совещательных органах при них – сове-
тах. Коллегиальность принятия решений 
явилась новацией, надолго опередившей 

свое время. Социокультурные особенно-
сти региона были подчеркнуты принятием 
«Устава об управлении инородцев», с по-
мощью которого нерусские народы края по-
лучили особый сословный статус. Местные 
татары относились к разряду «оседлых» 
инородцев, которые приравнивались к го-
сударственным крестьянам во всех правах 
и обязанностях, кроме рекрутской повин-
ности. После упразднения в 1882 г. генерал-
губернаторства [ПСЗ-3, т.2, №886] были 
приняты законы, умалившие региональную 
специфику данной территории: введен ин-
ститут крестьянского начальника, распро-
странявшего свою власть и на аборигенов, 
отменено понятие «породных земель», за-
нимаемых местными жителями по праву 
давности [ПСЗ-3, т.18, №14908, 15503]. 

В период с 1798 г. по 1865 г. существо-
вала кантонная система управления [ПСЗ-1, 
т.25, №18477]. Она распространялась на 
башкир, мещеряков, оренбургских и ураль-
ских казаков (отдельный кантон составило 
Ставропольское калмыцкое войско).

В 1863–1865 гг. данная специфическая си-
стема регионального управления была лик-
видирована, а жителей кантонов перевели из 
военного сословия «в сельских обывателей». 
Однако это не касалось казаков, которые со-
хранили специфику управления и после лик-
видации кантонов. Они по-прежнему воз-
главлялись войсковыми атаманами. 

Еще одной специфической региональной 
административно-управленческой системой 
являлось горное управление. В ходе прове-
дения губернской реформы при Екатерине II 
Канцелярия главного правления Сибирских, 
Казанских, Оренбургских заводов была 
упразднена, а ее функции переданы губерн-
ским казенным палатам. В 1802–1806 гг. на 
рассматриваемой территории были созданы 
четыре независимых друг от друга горных 
начальства, подчинявшихся непосредствен-
но берг-коллегии: Екатеринбургское, Перм-
ское, Гороблагодатское и Банковое. Общее 
руководство ими осуществлял пермский 
и вятский генерал-губернатор с помощью 
Пермского горного правления и пермского 
берг-инспектора. Однако после ликвидации 
названного ге не рал-губернаторства в 1811 г. 
контроль был фактически утрачен, посколь-
ку без генерал-губернатора берг-инспектор 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия458

не имел возможности выполнять свои коор-
динационные функции [Лоранский, 1900]. 
Вместе с этим с 1806 г. на столичном уровне 
было создано Горное ведомство (в рамках 
Министерства финансов), которое пользова-
лось широкой административной автономи-
ей. На территории региона оно имело свою 
полицию, почту, суд, школы, госпитали и 
аптеки, богадельни и церкви. Это создавало 
параллелизм в деятельности гражданских и 
горных властей и приводило к постоянным 
трениям и столкновениям между ними. В 
1826 г. была учреждена должность Глав-
ного начальника горных заводов хребта 
Уральского. Человек на этом посту обладал 
огромными полномочиями и был полностью 
независим от губернских властей. После от-
мены крепостного права горнозаводская 
администрация была полностью освобож-
дена от обязанностей, не относящихся непо-
средственно к горному делу: от руководства 
воинскими формированиями и судебными 
учреждениями, из-под ее управления были 
выведены церкви, госпитали, аптеки, бога-
дельни, почтовые конторы и станции, гор-
нозаводские школы и училища. В 1886 г. 
Уральское горное правление было переиме-
новано в Управление горной частью на Ура-
ле и под этим названием просуществовало 
до 1893 г., когда получило новое наименова-
ние – Уральское горное управление. В связи 
с введением в 1886 г. фабричной инспек-
ции должности окружных ревизоров были 
упразднены и учреждена горная инспекция. 
К 1905 г. вся территория Уральской горной 
области делилась на 12 горных округов во 
главе с окружными инженерами2. Окружной 
инженер был обязан наблюдать за исполне-
нием горного законодательства, за безопас-

2 Вятский, Пермский, Чердынский, Северо-
Вер  хотурский, Южно-Верхотурский, Северо-
Ека теринбургский, Западно-Екатеринбургский, 
Юж но-Екатеринбургский, Уфимский, Миасский, 
Верхне-Уральский и Оренбургский горные округа 
[Исторический очерк, 1910].

ностью работ, приобретением, хранением и 
употреблением взрывчатых веществ, своев-
ременным поступлением податей, расследо-
вал конфликты между рабочими и предпри-
нимателями и т.п. [Алексеев, 2008, с.439].

Таковы были основные админист ра-
тивно-управленческие системы на тер-
риториях расселения татар в конце XVIII 
– начале ХХ в. Обобщая вышеизложен-
ное, можем констатировать, что: 1) в адми-
нистративно-управленческом плане рас-
сматриваемая территория не признавалась 
чем-то единым; проживание здесь татар 
не рассматривалось в качестве основной 
специфики региона; цель выделить район 
преобладающего проживания татар (в от-
личие, например, от башкир и казахов) в 
отдельную административную единицу не 
ставилась; 2) сложившаяся управленческая 
система являлась отражением имперско-
го характера государства, что выражалось 
в выстраивании вертикали власти с опо-
рой на местную элиту и с учетом местных 
традиций управления, но, конечно, при 
полном контроле ключевых институтов и 
должностей; 3) основой эволюции россий-
ского госаппарата на территории Урало-
Поволжья являлся процесс постепенного 
подтягивания окраинных и внутриперифе-
рийных территорий до стандартов мест-
ного управления в центральной России; 
эти стандарты не предусматривали учет 
специфических национальных традиций 
управления, строились на унифицирован-
ных принципах ра ционализации и бюро-
кратизации управления с выстраиванием 
отношений надличностной зависимости 
и приоритетом в управленческой прак-
тике казенных, надобщинных интересов.



Глава 2. Политика правительства в отношении татар в дореформенный период 459

ГЛАВА 2
Политика правительства в отношении татар 

в дореформенный период

Айдар Ногманов

§ 1. «Татарский вопрос» в царствование Александра I

В период царствования Екатерины II ме-
роприятия правительства были направлены 
на сотрудничество с татарской элитой, кото-
рая в процессе реализации общих интере-
сов должна была превратиться в надежного 
партнера государства. 

Такая гибкая политика, проводившая-
ся под знаком религиозной терпимости, в 
значительной степени достигла своей цели, 
которая заключалась в том, чтобы привлечь 
татарских мурз, купцов и высшее духовен-
ство на сторону государства и с их помощью 
эффективнее контролировать остальное на-
селение. По мнению правительства, к концу 
XVIII в. было окончательно завершено по-
литическое, экономическое и социальное 
присоединение народов Поволжья к Русско-
му государству [Kappeler, 1982, р.377]. 

Главной задачей правления Александ-
ра I стала дальнейшая, более глубокая, ин-
теграция татарского населения в различные 
сферы российской жизни. Практическим 
выражением продолжения курса Екатерины 
II стали указы первых лет его царствования, 
адресованные татарской феодальной знати. 
5 мая 1801 г. Александр I подписал закон, 
подтвердивший право татарских мурз на 
получение дворянского звания [ПСЗ-1, т.26, 
№19856]. Стремление к сотрудничеству с 
татарской элитой просматривается и в указе 
от 9 декабря 1802 г. о выдаче компенсации 
от государства татарским князьям и мурзам, 
чьи крепостные люди пожелали принять 
христианскую веру [ПСЗ-1, т.27, №20548].

Чертами преемственности отмечено зе-
мельное законодательство первой четверти 
XIX столетия. Указы 1803 г. и 1824 г., регла-
ментировавшие процесс межевания в Орен-
бургской и Пермской губерниях [ПСЗ-1, 

т.27, №20868; т.39, №29772], восходят к 
законодательным актам 1760-х гг., связан-
ным с Манифестом от 19 сентября 1765 г. 
«О генеральном размежевании земель во 
всей империи» [ПСЗ-1, т.17, №12474]. Так, 
указ 1803 г. предписывал оренбургскому 
губернатору строго следовать положениям 
«Инструкции межевым губернским канце-
ляриям» 1766 г. [ПСЗ-1, т.17, №12659], за-
щищавшей интересы татар, мордвы, чува-
шей, черемис и других нерусских народов 
[ПСЗ-1, т.27, №220868]. Подобные решения 
в полной мере отвечали принципам Ека-
терины II, считавшей предотвращение со-
циальных, межэтнических и религиозных 
противоречий приоритетом своей внутрен-
ней политики. 

Александр I продолжил начатую Екате-
риной II работу по созданию многоступен-
чатой системы образования. При учреж-
дении в 1804 г. Казанского университета, 
наряду с выгодным географическим поло-
жением, была учтена историческая миссия 
Казани, издавна являвшейся «восточными 
воротами» России. Устав Казанского уни-
верситета, помимо обучения студентов не-
мецкому и французскому языкам, предусма-
тривал преподавание им татарского языка 
[ПСЗ-1, т.28, №21500]. Для сравнения: в 
Московском и Харьковском университе-
тах, чьи уставы были подписаны в тот же 
день, вместо татарского языка вводилось 
обучение английскому языку [ПСЗ-1, т.28, 
№№21498 и 21499]. Этот факт свидетель-
ствовал об изначально восточной ориента-
ции вновь созданного учебного заведения, 
а также отводимой ему роли в культурном 
развитии азиатских окраин империи, в под-
готовке кад ров для работы с нерусским на-
селением.



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия460

Помимо Казанского университета кадры 
для восточных регионов империи готовило 
Неплюевское училище в Оренбурге, учреж-
денное указом от 9 февраля 1824 г. [ПСЗ-1, 
т.39, №29770, с.50–54]. В него принимались 
дети служащих Отдельного Оренбургского 
корпуса, «азиатцов, не состоящих в проч-
ном подданстве» и «всякаго свободного 
состояния» людей. Это было первое в Рос-
сии учебное заведение, открытое для пред-
ставителей нерусских народов. Более того, 
каждый «казак, башкирец, мещеряк, разного 
звания татарин и азиатец», представивший 
в училище сына с обязательством «не брать 
онаго до окончания курса наук», получал 
похвальный лист от оренбургского военно-
го губернатора [ПСЗ-1, т.39, №29770, с.51]. 
Курс обучения в училище включал араб-
ский, татарский и персидский языки. По 
окончании учебы выпускники поступали на 
военную и гражданскую службу; в частно-
сти, те из них, кто показал «отличные успе-
хи в восточной словесности», определялись 
«в переводчики, конфиденты и толмачи по 
пограничному управлению в Оренбурге» 
[ПСЗ-1, т.39, №29770, с.54]. 

Учреждение Казанского университета 
пришлось на начало правления Александра I, 
Неплюевского училища – на его завершение. 
В этом заключался некий символизм и, одно-
временно, отличительная черта александров-
ской эпохи, которую, как и екатерининскую, 
можно с полным правом назвать периодом 
«просвещенной монархии». Включение та-
тарского языка в программу двух ключевых 
для интересов государства учебных заведе-
ний, безусловно, было продиктовано объ-
ективной необходимостью, однако это не 
умаляет значимости проделанного. Изучение 
языка было первым необходимым шагом, от-
крывавшим перспективы для последующего 
научного исследования истории татарского 
народа, его обычаев и традиций, письменно-
го и материального наследия.

Политика Александра I в духовной сфе-
ре в целом также развивалась в русле пред-
начертаний Екатерины II. К началу его 
царствования в Волго-Уральском регионе 
наблюдалось ослабление миссионерской 
активности. Обязанности по привлечению 
язычников и мусульман к официальной 
церкви формально лежали на приходских 
священниках. Такие функции были возло-
жены на них в 1800 г., когда был ликвидиро-
ван институт проповедников, учрежденный 
Екатериной II в 1764 г. после упразднения 
Новокрещенской конторы [ПСЗ-1, т.26, 
№19455]. В 1800 г. были закрыты школы, 
организованные в 1742 г. для обучения де-
тей новокрещеных [ПСЗ-1, т.26, №19455]. 
Собственно миссионерские функции были 
возложены на православных приходских 
священников, которые особого рвения в 
этом деле не проявляли. Из обширного спи-
ска льгот и привилегий, установленных для 
стимулирования процесса крещения в пер-
вой половине XVIII в., к концу столетия 
сохранилась лишь одна – освобождение на 
три года от налогов и поставки рекрутов.

Подобный либерализм в религиозном 
вопросе привел к тому, что не только тата-
ры, но и обращенные в православие пред-
ставители языческих народов Среднего 
Поволжья использовали предоставленную 
им свободу для возрождения собственных 
культур, на которые накладывала отпечаток 
религия. Хотя массовые движения за отход 
от христианства начались только во второй 

Император Александр I.



Глава 2. Политика правительства в отношении татар в дореформенный период 461

четверти XIX в., предвестники этих движе-
ний имели место уже в начале столетия. 

В 1802 г. новокрещеные татары Нижего-
родской губ. просили Александра I «разре-
шить им вновь исповедовать ислам». Отход 
от православия все еще был строго запре-
щен российскими законами, вследствие чего 
император подписал особый указ, которым 
предписывалось «запретить наистрожай-
ше, чтобы абызы не дерзали соблазнять и 
обращать новокрещеных в магометанство» 
[ПСЗ-1, т.27, №20535]. Для удержания та-
тар в православной вере рекомендовалось 
переселять их в русские селения, поощрять 
русско-татарские браки. Местным властям 
вменялось в обязанность следить, чтобы но-
во кре щеных не исключали «из выборов в 
сельские начальники» (головы, десятские и 
т.д.). 

Это были традиционные для русских пра-
вителей предписания, в духе тех, которые 
издавались как до, так и после Александ-
ра I. Вместе с тем либерализм духовных воз-
зрений молодого царя, в начальный период 
правления пребывавшего под влиянием гу-
манистических принципов эпохи Просвеще-
ния, наложил отпечаток на содержание ука-
за. Документ предостерегал чиновников на 
местах от применения чрезвычайных мер. 
Мероприятия по пресечению отпадения от 
православия должны были проводиться в 
духе «кротости и просвещения» [ПСЗ-1, 
т.27, №20535]. 

Снисхождение правительства к последо-
вателям ислама проявилось также в указе от 
26 июня 1804 г. [ПСЗ-1, т.27, №20868], кото-
рый предоставил мусульманам, бежавшим 
при прежних правителях за пределы Рос-
сии, еще год для возвращения на родину в 
добавление к двум годам, объявленным Ма-
нифестом от 15 марта 1801 г. [ПСЗ-1, т.26, 
№19786]. 

Весьма показательна и позиция власти 
по отношению к изданию мусульманской 
религиозной литературы. В 1787 г. по лич-
ному указанию Екатерины II был отпечатан 
за казенный счет Коран на арабском язы-
ке, который впоследствии переиздавался 
в 1790, 1793 и 1796 гг. [Крымский, 1904, 
с.138]. Со стороны Екатерины это был точ-
но просчитанный шаг. По свидетельству 
А.Г.Каримуллина, он позволил на время 

отвести просьбы татар о заведении ими 
собственного книгопечатания, был исполь-
зован в политических целях в войне с тур-
ками как пример покровительства мусуль-
манам российской короны, а также принес 
существенную финансовую выгоду казне 
[Каримуллин, 1992, с.98]. При Александре I 
началось издание в Казани татарских и му-
сульманских религиозных книг.

Ярким проявлением либеральной пози-
ции Александра I в вопросах веры следует 
считать начавшийся при нем процесс узако-
нения норм мусульманского права. В основ-
ном он затронул сферу семейно-брачных 
отношений, где остро стояли вопросы, свя-
занные с наследованием собственности 
умер ших мусульман. 

До начала XIX в. российские судебные 
органы при решении подобных дел руко-
водствовались указом от 17 марта 1731 г. 
[ПСЗ-1, т.8, №5717], в соответствии с кото-
рым после смерти мужа жена могла рассчи-
тывать на получение 1/7 части движимого 
и 1/4 части недвижимого имущества. При-
менение данного акта к татарам ставило в 
тупик судебные органы на местах, посколь-
ку нормы шариата позволяли мусульманам 
иметь до четырех жен одновременно [Тор-
нау, 1850, с.137], а российские законы не со-
держали особых оговорок на этот счет. 

Многочисленные обращения мусуль-
ман и запросы низших судебных инстанций 
вынудили Сенат заняться этой проблемой. 
После консультаций с различными ведом-
ствами Александр I 20 декабря 1804 г. под-
писал указ, в соответствии с которым 1/4 
часть движимого и недвижимого имуще-
ства мусульманина, не оставившего после 
себя детей, распределялась поровну между 
всеми его женами. При наличии детей рас-
пределению между женами подлежала 1/8 
часть. Указом Сената от 23 февраля 1805 г. 
это высочайшее повеление было доведено 
для исполнения до всех заинтересованных 
инстанций [ПСЗ-1, т.28, №21634]. Тем са-
мым было узаконено применение отдельных 
норм мусульманского права в российской 
юридической практике. Следует отметить 
рационализм верховной власти, которая, идя 
на подобное решение, «убивала разом двух 
зайцев»: перекладывала решение наслед-
ственных дел мусульман на их собственные 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия462

плечи и демонстрировала мусульманскому 
сообществу России уважение к законам ис-
лама. 

Дальнейшее правление Александра I от-
мечено рядом нововведений в религиозной 
сфере. В частности, была реализована идея 
централизации контроля над существую-
щими в империи вероисповеданиями, воз-
никшая еще при Павле I. К началу XIX в. 
правительство имело смутные представле-
ния об этноконфессиональной структуре 
им перии, о соотношении христианского и 
нехристианского населения, догматических 
и административных особенностях россий-
ских церквей. Правовое положение различ-
ных конфессий в значительной степени за-
висело от исторических факторов и личного 
расположения к ним монарха [Вишленкова, 
1997, с.52].

По Манифесту от 25 июля 1810 г. «му-
сульманские дела», находившиеся в ве-
дении одной из экспедиций МВД, были 
переданы во вновь учрежденное Главное 
управление духовных дел иностранных ис-
поведаний. Оно функционировало на пра-
вах особого министерства, возглавил это 
Управление один из приближенных царя – 
князь А.Н.Голицын. Под контролем нового 
ведомства находились «все предметы, отно-
сящиеся к духовенству разных иностранных 
религий и исповеданий, исключая судных 
их дел» [ПСЗ-1, т.31, №24307]. 

Главное управление духовных дел ино-
странных исповеданий занялось планомер-
ной разработкой концепции государствен ной 
религиозной политики и ее законода тельным 

оформлением. В его функции 
вхо дили сбор статистических 
данных, изучение канонического 
и церковного права, составление 
исторических справок по вопро-
сам государственно-церковных 
отношений. Значительная работа 
в этом направлении была прове-
дена в отношении католических, 
униатских, протестантских и ар-
мянских церквей. Мусульманами 
занимались меньше, и едва ли 
не единственным законодатель-
ным актом, инициированным 
Главным управлением за время 
его существования, стал указ от 

11 октября 1811 г. «О суждении муфтиев в 
Правительствующем Сенате» [ПСЗ-1, т.31, 
№24819], определивший высокий статус 
председателя ОМДС, хотя само религиоз-
ное учреждение признавалось лишь «сред-
ним судебным местом».

После 1815 г. в религиозной политике 
наметились перемены, обусловленные уси-
лением религиозно-мистических исканий 
императора. Александр I увлекся идеей по-
строения единой европейской христианской 
нации, положенной в основу Священного 
союза [ПСЗ-1, т.33, №25943]. Вследствие 
этого первоначальная установка на терпи-
мое отношение конфессий друг к другу и 
«неодобрение» любой миссионерской дея-
тельности в государстве постепенно усту-
пала место стремлению к христианскому 
просвещению инородцев. 

В 1817 г. Александр I распорядился еже-
годно выделять из казны по 5 тыс. руб. для 
завершения строительства заложенного в 
1813 г. в Казани и превратившегося в долго-
строй мемориала-памятника «В память по-
беды над татарами в 1552 г.», сооружаемого 
на братской могиле павших при взятии го-
рода Иваном Грозным [Загидуллин, 2002а, 
с.27–33; ПСЗ-1, т.34, №246633]. Это реше-
ние имело отчетливо выраженный идеоло-
гический подтекст, так как события 1552 г. в 
официальной историографии и обществен-
ном сознании неизменно трактовались как 
победа православия над «басурманами» (т.е. 
мусульманами) [ПСЗ-1, т.34, №246633]. 

В том же году правительство разрешило 
браки между христианами лютеранского ис-

Памятник «В честь победы над татарами. 1552 г.». 
Казань. Фото 1892 г.



Глава 2. Политика правительства в отношении татар в дореформенный период 463

поведания и мусульманами. При этом обя-
зательным условием стало крещение детей, 
рожденных от смешанного брака [Варади-
нов, 1859, с.361]. В 1818 г. в Казани был 
организован филиал Библейского общества, 
в задачу которого входил не только перевод 
церковных книг на языки народов Средне-
го Поволжья, но и содействие их христиа-
низации [Григорьев, 1948, с.258]. В 1819 г. 
было фактически отменено категорическое 
запрещение от 1813 г. обращать иноверцев в 
православие [Вишленкова, 2002, c.304]. 

Обозначившийся отход от либеральной 
религиозной политики вызвал попытку кле-
рикализации системы образования. По ука-
зу от 24 октября 1817 г. Главное Управление 
духовных дел иностранных исповеданий, 
преобразованное в Департамент духовных 
дел, стало составной частью Министерства 
духовных дел и народного просвещения 
[ПСЗ-1, т.34, №27106, с.814–834]. Перед ми-
нистерством поставили задачу – подчинить 
образование церкви, «дабы христианское 
благочестие было всегда основанием истин-
ного просвещения» [ПСЗ-1, т.34, №27106, 
с.814]. 

Вместе с тем данный законодательный 
акт имел отношение к татарам, поскольку 
упорядочил систему управления «духов-
ными делами», отныне оказавшимися в ве-
дении Департамента духовных дел. В круг 
его полномочий входили: «1) определение 
и увольнение муфтиев, и дела по жалобам 
на них; 2) дела о духовных магометанских 
правлениях и их членах, по представлени-
ям муфтиев или гражданского начальства; 
3) дела особенной важности о муллах и 
других духовных лицах; 4) дела о духов-
ных имуществах; 5) о мечетях и других по-
добных заведениях; сведения об их числе; 
6) собрание полных сведений по сей части» 
[ПСЗ-1, т.34, №27106, с.818].

В годы существования Министерства 
духовных дел и народного просвещения 
(1817–1824 гг.) правительство не предпри-
нимало каких-либо кардинальных мер по 
организации управления мусульманами. 
Одними из причин этого были отсутствие 
компетентных кадров; приоритетность ка-
толических и протестантских проблем в 
российской политике тех лет. 

Основным направлением деятельности 
Департамента духовных дел стала систе-
матизация сведений об исламе и данных о 
мусульманском духовенстве России. При 
необходимости он давал заключения по зако-
нопроектам, касавшимся его компетенции. 
Так было и в случае с высочайше утверж-
денным мнением Государственного совета 
от 25 января 1822 г. по вопросу о телесных 
наказаниях для мулл, совершивших уголов-
ные преступления [ПСЗ-1, т.38, №28891]. 
Чиновники Департамента рекомендовали 
не распространять действие указов от 9 де-
кабря 1796 г. [ПСЗ-1, т.24, №17624] и 22 мая 
1801 г. [ПСЗ-1, т.26, №19885], освобождав-
ших православных священников от теле-
сных наказаний за аналогичные проступки, 
на мулл, подведомственных ОМДС. Реше-
ние мотивировалось «состоянием» их «в 
подушном окладе» [ПСЗ-1, т.38, №28891]. 
Прежде чем подвергнуть провинившего-
ся телесному наказанию, местные власти 
должны были изъять у него указ об утверж-
дении «в звании» муллы. Одновременно им 
надлежало известить об этом факте ОМДС 
и соответствующий мусульманский приход 
для избрания на освободившуюся долж-
ность другого лица, «чтоб не было останов-
ки в богослужении» [ПСЗ-1, т.38, №28891]. 

Таким образом, попытки усиления кон-
троля над мусульманами и активизация 
клерикальных настроений среди части пра-
вящей элиты не оказали влияния на отноше-
ние верховной власти к исламу. Он продол-
жал восприниматься как органичная часть 
российской действительности, его последо-
ватели могли в полной мере удовлетворять 
насущные духовные потребности, имелись 
определенная правовая база и институты 
(ОМДС) для разрешения конфликтных си-
туаций и поиска решений, удовлетворяю-
щих интересы государства и мусульманско-
го сообщества. 

В чем-то Александр I пошел дальше 
Екатерины II. Указ от 9 февраля 1824 г. об 
учреждении Неплюевского училища преду-
сматривал возможность для воспитанников-
мусульман обучаться отдельно от христиан 
не только правилам своей веры, но и про-
чим наукам; для учащихся было организова-
но отдельное питание. Мусульмане изучали 
все предметы, преподаваемые в училище, 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия464

за исключением «христианского закона гре-
ческого исповедания» и «священной исто-
рии», вместо которых они изучали Коран 
и основы ислама. Экзаменовать учащихся 
«в правилах магометанской веры» и знании 
восточных языков приглашались «сведущие 
люди» из числа мусульманского духовенства 
и гражданских лиц [ПСЗ-1, т.39, №29770]. 

Приведенные факты свидетельствуют о 
рационализме власти и ее стремлении вы-
страивать конструктивные отношения с 
мусульманскими подданными. Статус-кво 
в религиозной сфере поддерживался зако-
нодательством, которое, в силу присущего 
ему консерватизма, объективно сдерживало 
антиисламские тенденции. 

Еще одной сферой жизни, где верхов-
ная власть активно взаимодействовала 
с татарским населением, была торгов ля. 
Еще в XVIII в. маятник развития та тар-
ского общества качнулся в сторону пред-
принимательской деятельности. Прави тель-
ство Екатерины II поощряло это занятие. 
Стимулом к активизации татарского пред-
принимательства стал указ от 1776 г., когда 
в знак благодарности за лояльность во вре-
мя восстания Пугачева несколько служилых 
татар из Казани и Казанского у., несколько 
татар из Сеитова посада и один мурза из Ка-
симова получили право на свободную тор-
говлю и, будучи мусульманами, были приня-
ты в ряды русского купечества [ПСЗ-1, т.20. 
№14540]. Быстро растущей в Казани про-
слойке татарских купцов и мещан в 1781 г. 
был предоставлен собственный орган са-
моуправления – «татарская ратуша», кото-
рая ведала судебными, хозяйственными и 
административными вопросами [Измайлов, 
2009, с.15]. По указу от 1784 г. аналогичный 
орган появился в Сеитовом посаде [ПСЗ-1, 
т.22, 16089]. В 1763 г. и 1788 г. были под-
тверждены торговые привилегии казанских 
слободских татар [Ногманов, 2005, с.77–94]. 
За поощрением торговой активности та-
тарского населения стояла более широкая 
цель русского правительства – через своих 
мусульманских подданных экономически и 
на более длительный срок политически про-
никнуть в район Степи и Средней Азии.

При Александре I татарские торговые 
люди продолжали быть проводниками эко-
номических интересов правительства на 

Востоке. В подтверждение можно приве-
сти именной указ от 16 августа 1807 г., раз-
решивший купцам Тобольской и Томской 
губерний нанимать приказчиков из числа 
ясачных татар и лашманов, знающих «ази-
атские языки», для сопровождения карава-
нов, следующих за границу [ПСЗ-1, т.29, 
№22590]. Число их было достаточным для 
того, чтобы в официальный обиход, вклю-
чая законодательство, вошло понятие «тор-
говые татары», носившее внесословный ха-
рактер [ПСЗ-1, т.32, №25594]. 

Роль татарского торгового капитала в 
экономике страны получила признание в 
Манифесте от 1 января 1807 г. «О дарованн-
ных купечеству новых выгодах, отличиях, 
преимуществах...» [ПСЗ-1, т.29, №22418]. 
Документ повелевал «открыть» в Санкт-
Петербурге «бархатную книгу знатных ку-
печеских родов», которая предназначалась 
для российских купцов христианского ис-
поведания, составлявших элиту русского 
купечества – т.н. первостатейных купцов 
(в их число входили купцы, чьи предки на 
протяжении нескольких поколений состояли 
в 1-й гильдии. – А.Н.). Для купечества «ма-
гометанского исповедания» подобную книгу 
предписывалось завести в Казани. 

В первой четверти XIX в. происходило 
упорядочение торгового законодательства, 
упразднение необоснованных преферен-
ций. Этой участи не избежали и жители 
татарских слобод Казани, лишившиеся при 
Александре I торговых привилегий, суще-
ствовавших с начала XVII в. и законода-
тельно закрепленных в 1685 г. Документ 
предоставлял слободским татарам торго-
вые права, аналогичные правам русского 
«патентованного» купечества, но при этом 
освобождал их от налогов и «служб», воз-
ложенных на купеческое сословие. Против 
этих привилегий казанские купцы боролись 
в течение двух столетий, однако они были 
упразднены лишь указом Сената от 31 янва-
ря 1821 г. Жители татарских слобод Казани 
отныне должны были записываться по вы-
бору в одну из следующих категорий: «тор-
гующие крестьяне», купцы или мещане. По-
явление указа 1821 г. объясняется тем, что 
правительство стремилось установить еди-
ные правила ведения предпринимательской 
деятельности в государстве.



Глава 2. Политика правительства в отношении татар в дореформенный период 465

Подводя итоги правления Александ ра I, 
отметим, что в целом это был период бла-
гоприятным для татар. Наследие и заветы 
Екатерины II сохранялись и приумножа-
лись. Остались неизменными политиче-
ские приоритеты: сотрудничество с татар-
ской элитой, религиозная терпимость, 
свобода эко номической деятельности. По 
сравнению с XVIII в. резко уменьшилось 
количество законов, адресованных непо-
средственно татарскому населению, что 

объяснялось высокой степенью инкорпора-
ции татар в российское правовое простран-
ство, а также позицией правительства, не 
обременявшего их мелочной опекой, как 
это будет при Николае I. В первой четвер-
ти XIX в. власть вспоминала о татарских 
подданных в тех случаях, когда это дикто-
валось объективной необходимостью. Как 
следствие, в законодательстве этого перио-
да практически отсутствовали проходные и 
случайные акты.

§ 2. Татары Среднего Поволжья и Приуралья 
в период правления Николая I

Национальная политика Николая I 
(1825–1855 гг.) не получила цельного осве-
щения в отечественной литературе; она, 
как правило, ассоциируется с несколькими 
ее направлениями: с еврейским, польским, 
остзейским, финляндским «вопросами», с 
Кавказской войной 1817–1864 гг. и т.п. Тем 
самым внимание акцентируется на проб-
лемах, реально обозначившихся в конце 
XVIII – начале XIX в. В то же время как бы 
отходят на второй план отношения с этни-
ческими общностями, вошедшими в состав 
России на более ранних этапах ее истории. 
Так, в частности, обстоит дело с волго-
уральскими татарами, которые до послед-
ней четверти XVIII в. являлись едва ли не 
главным объектом национальной политики 
царизма. 

Причины подобной историографиче-
ской «обделенности» отчасти кроются в 
практике ранжирования национальных тер-
риторий, получившей при Николае I закре-
пление на законодательном уровне. По мне-
нию С.В.Кодана, система законодательства, 
выстроенная в империи в 1830–1850-е гг., 
представляла собой своеобразный «слоеный 
пирог», первый слой которого составляло 
общеимперское законодательство, второй – 
местные узаконения, третий – санкциониро-
ванные государством обычаи [Кодан, 2003, 
с.178–179].

Действие местных законов и обычаев, 
имевших приоритет перед общеимперски-
ми нормами, было сохранено в той или 
иной степени в Прибалтийском крае (Ост-
зейские губернии), Царстве Польском, За-
падных губерниях, Бессарабской губ., Кав-

казском крае, Сибири и Великом княжестве 
Финляндском, т.е. на окраинах государства. 
С учетом приграничного статуса здесь реа-
лизовывалась более взвешенная, чем во 
внутренних областях империи, линия по-
ведения, шел постоянный поиск баланса 
интересов центра и местных национальных 
элит, обладавших, за редким исключением, 
«высокой» культурой. 

В Европейской России в полном объеме 
действовало общеимперское законодатель-
ство [Даневский, 1857; Гуляев, 1897], под 
юрисдикцией которого находились и волго-
уральские татары. С середины XVI в. они 
проделали долгий путь вхождения в импер-
ское правовое пространство. Отличитель-
ной чертой этого процесса было стремление 
государства добиться полной правовой уни-
фикации нерусских народов, максимально 
нивелировать проявления их экономиче-
ской, социальной, культурной самобытно-
сти. Определенные успехи, достигнутые в 
этой области, обусловили снижение в глазах 
властей актуальности «татарского вопроса». 
С начала XIX в. в законодательстве практи-
чески исчезают документы, обособляющие 
татарское население Среднего Поволжья в 
социально-экономическом отношении, что 
указывает на высокий уровень его правовой 
инкорпорации. 

Более значимым для освещения положе-
ния татар в царствование Николая I в целом 
является анализ правительственных поста-
новлений по мусульманскому вопросу. 

Хотя ко второй четверти XIX в., в резуль-
тате новых территориальных приобретений 
(Царство Польское, Молдавия, Закавказье и 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия466

Российскому руководству, ориентирован-
ному на православие, не всегда удавалось 
согласовать свои законы с каноническими 
указаниями других религий, распростра-
ненных в империи, что подчас приводило 
к конфликтам. Так, нарушение русскими 
властями канонов управления католиков 
рассматривалось последними как повод не 
подчиняться указам российского императо-
ра, которые касались религиозной сферы. В 
итоге это стало одним из идеологических 
обоснований польского восстания 1830–
1831 гг., когда главным вопросом стала за-
щита католицизма [Тихонов, 2007, с.92].

Правление Николая I было временем 
принятия особенно значительного количе-
ства решений по вопросам жизни мусульман 
в России. По нашим подсчетам, в «Полном 
собрании законов Российской империи» с 
1825 г. по 1855 г. отложилось около 190 до-
кументов, касающихся ислама. Большая их 
часть непосредственным образом затраги-
вала интересы татарского населения Волго-
Уральского региона. 

В указанный период произошел отказ от 
европейских конституционных идей, про-
водимых Александром I, и осуществился 
переход к новой религиозной политике, к 
национально-православному самодержа-
вию. Было четко расписано место каждого 
вероисповедания в политической системе 
страны, определены права и обязанности их 
последователей. 

Основой российского законодательства 
по вопросам веры являлось признание пер-
венства и господства православия [Уставы 
духовных дел, 1857, ст.1]. Государство так-
же признавало принцип свободы вероиспо-
ведания для христиан «иностранных испо-
веданий», евреев, мусульман и «язычников» 
[Уставы духовных дел, 1857, ст.2]. Однако 
это не означало равенства вероучений, рас-
пространенных в империи, среди которых 
законодательно выделялись более терпимые 
и менее терпимые. В сложившейся в России 
религиозной иерархии мусульманам, вместе 
с иудеями и язычниками, была отведена тре-
тья – низшая ступень, вслед за господствую-
щим православием и стоявшими ступенью 
ниже другими христианскими церквями. 
Ислам в Волго-Уральском регионе истори-
чески соперничал именно с официальной 
государственной религией, что предопреде-

др.), удельный вес татар3 в составе населения 
России снизился (в 1833 г. их насчитывалось 
1327,7 тыс. чел. [ТЭ, 2010, с.224], из них в 
Волго-Уральском регионе – 1019,5 тыс. чел. 
[Исхаков, 1993, с.72] из 60 млн. жителей им-
перии), они оставались предметом присталь-
ного внимания со стороны властей. Прежде 
всего, из-за приверженности исламу.

Принцип религиозной толерантности 
оставался незыблемым и при Николае I, 
поскольку являлся важным залогом ста-
бильности мультирелигиозной империи. 
Возможность исповедовать веру предков, в 
свою очередь, служила гарантом сохране-
ния национальной идентичности нерусских 
народов, во многом базирующейся на рели-
гиозных традициях. 

Отношения правительства с поляками во 
многом определялись отношением власти 
к католицизму, с финнами – лютеранству, с 
евреями – иудаизму и т.п. В свою очередь, 
отношение нерусских народов к русской 
монархии в значительной степени определя-
лось состоянием вероисповедальных вопро-
сов и возможностью для неправославного 
населения придерживаться своих религиоз-
ных обычаев и традиций. 

3 Имеются в виду татары в Поволжье и Сибири, 
мещеряки и тептяри.

Император Николай I.



Глава 2. Политика правительства в отношении татар в дореформенный период 467

лило наличие целого ряда 
правовых ограничений 
для его развития. 

Главным показателем 
первенства православной 
церкви было предоставле-
ние ей монопольного пра-
ва на осуществление мис-
сионерской деятельности. 
Лишь она одна могла 
«убеждать последовате-
лей иных христианских 
исповеданий и иноверцев 
к принятию ее учения о 
вере» [Уставы духовных 
дел, 1857, ст.4]. 

С конца 1820-х гг. пра-
вительство стало вновь 
рассматривать миссио-
нерство как важную го-
сударственную функцию 
и стремилось всячески 
содействовать данному 
процессу. В 1829 г. ста-
тут ордена Св. Анны был 
дополнен положением, 
дававшим право претен-
довать на эту награду тем 
духовным лицам, которые 
обратили «в православную 
веру из нехристианских 
религий» не менее 100 
чел. [ПСЗ-2, т.4, №3349]. 
В 1830 г. в Казанскую епархию были назна-
чены два миссионера, которые должны были 
заниматься вероотступниками, увещевая 
их вернуться в православие [Можаровский, 
1880, с.163–188].

В 1842 г. по указу Николая I в Каза-
ни была организована Духовная академия 
[ПСЗ-2, т.17, №15803], в которой в 1854 г. 
открыто специальное противомусульман-
ское отделение. Из-за нехватки священни-
ков, владевших языками народов Поволжья, 
в академии было организовано обучение та-
тарскому и чувашскому языкам. 

Принципами осуществления миссио-
нерской деятельности официально призна-
вались «увещевания», «кротость», «добрые 
примеры», однако любое «покушение» не-
православных исповеданий на первенство 
в данной сфере приводило в действие ка-
рательный механизм государственной ма-

шины. Запрет на пропаганду ислама в Рос-
сии был установлен Соборным уложением 
1649 г. и просуществовал до 1917 г. До сере-
дины XVIII в. «совращение» в ислам пред-
ставителя любого христианского исповеда-
ния каралось смертной казнью [ПСЗ-1, т.8, 
№5333]. В XIX в. принципиальная позиция 
властей в этом вопросе осталась прежней. 
Изменениям подверглись меры наказаний. 
Уголовное уложение 1845 г. – один из важ-
нейших правовых документов николаевской 
эпохи – за «совращение» христиан в ислам 
предусматривало для виновных лишение их 
всех прав состояния и ссылку на каторжные 
работы на срок от 8 до 10 лет. В случае при-
менения насилия срок каторги увеличивал-
ся до 12–15 лет [ПСЗ-2, т.20, №19283]. 

Наряду с запретом пропаганды ислама, го-
сударство препятствовало распространению 
его влияния «на бытовом уровне». При этом 

Первая страница I т. ПСЗ-2. Манифест «О вступлении на престол 
Государя Императора Николая Павловича». 1825 г.



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия468

основной акцент делался на ограничение 
контактов православных с мусульманами. 
В 1829 г. был подтвержден запрет, установ-
ленный в середине XVIII в., на строитель-
ство мечетей в селениях, где татары прожи-
вали вместе с русскими и новокрещеными 
[ПСЗ-2, т.4, №2902]. В том же году последо-
вало распоряжение назначать к офицерам-
мусульманам денщиков исключительно из 
числа их единоверцев [ПСЗ-2, т.4, №3054]. 
В 1837 г. «офицерам магометанского закона» 
запретили служить в учебных карабинерных 
полках, видимо для того, чтобы они не мог-
ли влиять на молодых солдат [ПСЗ-2, т.12, 
№9285а]. Указ от 30 апреля 1838 г. предпи-
сывал властям на местах стараться, чтобы 
селения христиан и магометан в смешанных 
по этническому составу волостях составляли 
отдельные общества [ПСЗ-2, т.13, №11189]. 
В 1839 г. было приказано переводить солдат, 
принявших православную веру, из частей с 
преобладанием мусульман в другие подраз-
деления [ПСЗ-2, т.14, №13022]. Примеча-
тельно, что закон ограждал от «контактов» 
с мусульманами не только людей, но и пред-
меты христианского культа4. 

Воздвигнув правовые барьеры на пути 
распространения ислама как вероучения, 
государство одновременно законодательно 
стимулировало переход татар в правосла-
вие, для чего была задействована обшир-
ная и хорошо разработанная система. В 
царствование Николая I был принят целый 
ряд актов, предоставлявших новокрещеным 
различные льготы. В большинстве своем 
они повторяли нормы, известные с XVIII в. 
По указу от 17 июня 1826 г. крестившиеся 
иноверцы имели право приписаться к вы-
бранному ими христианскому обществу и 
получали трехлетнюю льготу от уплаты всех 
податей [ПСЗ-2, т.1, №409]. В армии основ-
ной формой поощрения являлись денежные 
выплаты. По указу 1836 г. кантонистам из 
мусульман и язычников в награду за при-
нятие православной веры предписывалось 
выдавать по 25 руб. ассигнациями [ПСЗ-2, 
т.11, №8812]. С 1851 г. армейским нижним 
чинам, перешедшим в христианство, пола-

4 По указу 1841 г. иконы, полученные в наслед-
ство иноверцами, в течение 6 месяцев подлежали 
передаче в руки православных или церкви [ПСЗ-2, 
т.16, №14603].

галось вознаграждение в размере 7 руб. 15 
коп. [ПСЗ-2, т.26, №25314]. Большое зна-
чение для реалий второй четверти XIX в. 
имело освобождение новокрещеных и чле-
нов их семей от рекрутской повинности и 
платежа рекрутских денег по общественной 
раскладке, закрепленное в Рекрутском уста-
ве 1831 г. [ПСЗ-2, т.6, №4677].

Одной из действенных мер привлечения к 
православной церкви было предоставление 
правовых послаблений лицам, совершив-
шим уголовные преступления5. Согласно 
«Уложению о наказаниях» 1845 г., в награ-
ду за принятие христианства в процессе 
следствия или суда «иноверец» мог рассчи-
тывать на смягчение наказания не только в 
«мере», но и в «степени» и «роде» (т.е. наде-
яться не только на минимальное наказание, 
полагающееся по закону за конкретное пре-
ступление, но и на отнесение своего деяния 
к разделу менее тяжких преступлений, где 
применялась совершенно иная шкала нака-
заний. – А.Н.) [ПСЗ-2, т.20, №19283]. Более 
того, решением Государственного совета от 
6 апреля 1849 г. Сенату и другим судебным 
органам вменялось в обязанность ходатай-
ствовать о смягчении наказания преступни-
кам, пожелавшим креститься [ПСЗ-2, т.24, 
№23155]. С течением времени отдельные 
формы стимулирования уступали место 
другим, более отвечавшим меняющимся 
реалиям жизни. К примеру, в 1837 г. прекра-
тилась раздача крестившимся мусульманам 
«денежного и одежного жалованья» [ПСЗ-2, 
т.12, №10135], активно использовавшаяся 
православными миссионерами в XVIII в.

Несмотря на предпринимаемые прави-
тельством усилия, успехи миссионерства в 
1830–1840-х гг. были незначительными. Са-
мое большее, чего добивались миссионеры 
и местные священники, – это формальное 
и временное возвращение «инородцев»-
вероотступников в христианство [Можаров-
ский, 1880, с.195–206]. 

Кроме прямого содействия миссионер-
ской деятельности церкви, проправослав-
ный характер правления Николая I прояв-
лялся опосредованно, в издании правовых 
актов, навязывавших мусульманам христи-

5 Первые указы подобного рода известны с се-
редины XVI в. [Акты, 1836, т.1, №241/II]. 



Глава 2. Политика правительства в отношении татар в дореформенный период 469

анские нормы жизни, возведенные в ранг 
общегосударственных стандартов. Яркий 
пример тому – указ 1830 г. «О неотступле-
нии от общих правил при погребении ма-
гометан», попиравший вековые традиции 
и обычаи ислама [ПСЗ-2, т.5, №3659].  В 
соответствии с ним на российских мусуль-
ман было распространено действие зако на 
1704 г., запрещавшего хоронить умер ших 
«ранее истечения трех дней». Издание указа 
1830 г. вызвало повсеместное возмущение 
среди мусульман. В 1833 г. 677 духовных 
лиц из Оренбургской губ. подписали проше-
ние на имя императора, в котором просили 
отказаться от этой нормы. Однако в данном 
прошении им было отказано [Варадинов, 
1862, с.559–560].

Негативную реакцию встретил и указ 
1835 г., распространивший на мусульман 
возрастные ограничения для вступления в 
брак, введенные в 1830 г. для православных 
[ПСЗ-2, т.10, №7990]. Установление властя-
ми минимального брачного возраста – 18 
лет для мужчин и 16 лет для женщин – име-
ло вполне рациональное объяснение и обо-
сновывалось заботой государства о здоровье 
женщин и их будущего потомства [Миро-
нов, 1999, с.167–169], однако противоречи-
ло требованиям шариата, согласно которым 
признаком совершеннолетия считалось до-
стижение мужчиной возраста 15, а женщи-
ной – 9 лет [Торнау, 1850, с.125; Керимов, 
1999, с.116]. 

Говоря о вмешательстве государства в ре-
лигиозные дела мусульман, нельзя не упомя-
нуть и о том, что во второй четверти XIX в. 
предметом особого внимания властей были 
условия возведения и функционирования 
мусульманских культовых зданий. В 1829 г. 
Николай I лично утвердил проект «образцо-
вой» мечети, подготовленный Строитель-
ным комитетом МВД [ПСЗ-2, т.4, №2902]. 
Его сменили одобренные царем чертежи 
четырех новых «образцовых» деревянных 
мечетей, узаконенные указом Сената от 18 
января 1844 г. [ПСЗ-2, т.19, №17539; Заги-
дуллин, 2002, с.271].

Ислам и его последователи находились в 
ущемленном положении не только по срав-
нению с господствовавшей православной 
церковью, но и с другими христианскими 
конфессиями. Весьма показательны в этом 

плане т.н. «спорные» ситуации, когда пере-
секались интересы различных вероиспове-
даний. Материалы законодательства свиде-
тельствуют о том, что при их разрешении 
государство последовательно придержива-
лось сложившейся в стране духовной иерар-
хии. Оно практически всегда было на стороне 
православного в конфликте с католиком или 
лютеранином, и на стороне последних – в 
конфликте с мусульманином или иудеем. На-
глядной иллюстрацией тому являются указы, 
регламентировавшие порядок перехода чело-
века из одного вероисповедания в другое. 

По российским законам мусульма-
нин мог принять лютеранскую, римско-
католическую, армяно-григорианскую и 
другую христианскую веру, получив на это 
санкцию верховной власти [Уставы духов-
ных дел, 1857, ст.6; ПСЗ-2, т.10, №8480; т.17, 
№15195]. Представителям неправославных 
христианских исповеданий была разрешена 
миссионерская деятельность среди мусуль-
ман Кавказа и пограничных с Россией об-
ластей [ПСЗ-2, т.35, №35941]. Переход же 
христиан в ислам, как уже отмечалось, был 
юридически невозможен и преследовался в 
уголовном порядке. 

Неравенство «терпимых» конфессий 
отчетливо проявлялось в сфере семейно-
брачных отношений. В первой половине 
XIX в. получили право на существование 
брачные союзы мусульман с последовате-
лями отдельных христианских вероиспове-
даний. Так, наиболее раннее упоминание о 
браках мусульман с лютеранами относится 
к 1817 г. [Варадинов, 1859, с.530–531]. Пра-
вовое обоснование они получили вскоре 
после восшествия на престол Николая I: в 
указе от 17 июня 1826 г., а затем в Уставе 
Евангелическо-лютеранской церкви 1832 г. 
[ПСЗ-2, т.1, №410; т.7, №5870]. На соверше-
ние подобных брачных союзов полагалось 
предварительно испрашивать высочайшее 
соизволение. В этих браках последовате-
ли ислама заведомо выступали в качестве 
«младшего партнера», фактически не имев-
шего права голоса. По действовавшим за-
конам обряд бракосочетания совершался 
лютеранским пастором. При этом муж-
мусульманин должен был дать подписку о 
воспитании детей в лютеранской вере, а так-
же обязательство не препятствовать жене и 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия470

детям исповедовать эту веру и не приводить 
их в ислам. При нарушении какого-либо из 
обязательств брак подлежал расторжению, 
а сам он приговаривался по суду к лише-
нию всех прав состояния и ссылке в Сибирь 
[ПСЗ-2, т.20, №19293, ст.192]. Такой же по-
рядок действовал в отношении браков, в ко-
торых одна из жен мусульманина приняла 
христианство. 

Следует отметить, что браки мусульман 
с лютеранами были единственными из меж-
конфессиональных семейных союзов, к ко-
торым власти неизменно относились лояль-
но. К примеру, браки последователей ислама 
с католиками были запрещены, так как в них 
усматривалось проявление прозелитизма со 
стороны католической церкви. Отношение 
государства к брачным союзам мусульман 
с православными в разные периоды меня-
лось. В частности, Устав Духовных консис-
торий 1841 г. санкционировал заключение 
подобных браков [ПСЗ-2, т.16, №14409], 
но впоследствии эта норма была отменена. 
Примечательна позиция власти в отношении 
случаев, когда одна из жен мусуль манина 
принимала христианство. Закон 1836 г. до-
пускал сохранение подобных семейных 
союзов без венчания по правилам право-
славной церкви, однако муж должен был вы-
полнить следующие условия: 1) дать обяза-
тельство о крещении детей в христианскую 
веру; 2) обещать не приводить жену в ислам 
и мешать отправлению ею веры; 3) обязать-
ся развестись с прочими женами и жить в 
единобрачии. В противном случае брак рас-
торгался и жене разрешалось выйти замуж 
за христианина [ПСЗ-2, т.11, №9610].

Представительство католиков, лютеран, 
протестантов и других неправославных хри-
стиан в православно-мусульмано-языческом 
населении Волго-Уральского региона всегда 
было незначительным. Поэтому принятие 
татарами одной из вышеназванных вер или 
вступление в межконфессиональный брак 
являлось вариантом скорее гипотетическим, 
чем реальным. Однако показателен сам 
факт существования правового механизма 
разрешения подобных «спорных» ситуаций. 
Он свидетельствовал как о развитости рос-
сийского законодательства второй четверти 
XIX в., так и о заложенных в нем приори-
тетах, среди которых религиозный занимал 
весьма значимое место. 

Принадлежность к конфессии «третьего» 
сорта оборачивалась для татар рядом других 
дискриминационных моментов, получив-
ших в правление Николая I законодательное 
оформление. В частности, при нем были 
установлены цензы и другие ограничения 
на занятие выборных должностей в органах 
управления. В 1835 г. было принято реше-
ние о том, что в тех волостях, где проживали 
вместе язычники и христиане, нельзя боль-
ше – как это было прежде – выбирать языч-
ников в «качестве волостного или деревен-
ского головы и в качестве писаря» [ПСЗ-2, 
т.10, №8021]. Указом от 30 апреля 1838 г. это 
постановление было распространено также 
на христианско-мусульманские деревни и 
волости [ПСЗ-2, т.13, №11189]. Мусульмане 
могли быть избраны лишь в помощники во-
лостных начальников, старост и т.д. Правда, 
на практике это постановление осуществля-
лось не всегда [Малов, 1892, т.223]. 

На исходе правления Николая I, в 1854 г., 
в связи с упразднением Татарской городо-
вой ратуши Государственный совет разре-
шил мусульманам Казани избирать своих 
представителей в городскую думу с услови-
ем, что они будут составлять не более тре-
ти от общего числа членов данного органа 
[ПСЗ-2, т.29, №28704]. 

Конфессиональная принадлежность от-
рицательно сказывалась на положении та-
тарского купечества. С целью поощрения 
предпринимательства в 1832 г. в России 
был учрежден институт почетных граждан 
[ПСЗ-2, т.7, №5284]. Татары могли получить 
это звание, а также передать его по наслед-
ству, однако законодательно были лишены 
некоторых преимуществ, предоставлен-
ных православным предпринимателям.  В 
частности, они не могли, подобно рус ским 
купцам, получать награды, ордена и чины, 
а также были лишены права после 12 лет 
нахождения в 1-й гильдии просить об опре-
делении их детей на гражданскую службу 
[ПСЗ-2, т.18, №16599].

Своеобразным индикатором положения 
татар в России являлось положение мусуль-
манского духовенства. Царствование Нико-
лая I было отмечено появлением большого 
числа нормативных актов, регламентирую-
щих его права и обязанности. 

Негативным образом на положении мулл 
сказывался их низкий социальный статус. 



Глава 2. Политика правительства в отношении татар в дореформенный период 471

В Среднем Поволжье с первой четверти 
XVIII в. они юридически относились к ка-
тегории государственных крестьян и при 
проведении переписей неизменно учитыва-
лись в числе податного населения [ПСЗ-2, 
т.25, №23817]. В этом заключалось их отли-
чие от духовных лиц христианских испове-
даний, а также мусульманского духовенства 
Крыма, составлявших особые духовные со-
словия и обладавших определенными при-
вилегиями6. До 1850 г. татарские муллы 
под лежали телесным наказаниям за совер-
шенные уголовные преступления [ПСЗ-2, 
т.25, №23932], а также рекрутской повин-
ности. 

Приведенные факты освещают один из 
аспектов взаимоотношений государства с 
волго-уральскими татарами, а именно пра-
вовые ограничения, с которыми они сталки-
вались в повседневной жизни во второй чет-
верти XIX в. Многие из этих ограничений 
были санкционированы лично Николаем I, 
который искренне считал, что православ-
ная вера является одним из столпов рос-
сийской монархии. Это убеждение, а также 
собственное понимание монаршего долга, 
который, в частности, предусматривал все-
мерное укрепление господствующего по-
ложения православия в государстве, ока-
зывали существенное влияние на характер 
принимаемых решений и отношение импе-
ратора к окружающей действительности.  В 
этом плане показателен следующий факт.

При своем единственном посещении 
Казани в августе 1836 г. Николай I не поже-
лал встретиться с представителями местно-
го татарского населения, как это сделала в 
1767 г. Екатерина II [Ибнеева, 2006, с.115]. 
У Николая I были другие приоритеты. Во 
время осмотра достопримечательностей 
Казани особое внимание он уделил посе-
щению склепа под храмом-памятником рус-
ским воинам, павшим при взятии города в 
1552 г. [Загоскин, 2005, с.245–246].

Безусловно, свою негативную лепту в от-
ношение властей к мусульманам в целом и к 
татарам в частности внесли события на Кав-
казе, где с 1817 г. по 1864 г. продолжалась 

6 Льготы мусульманскому духовенству Крыма 
были предоставлены указами от 9 декабря 1796 г. и 
22 мая 1801 г. [см.: ПСЗ-2, т.1, №564].

вой на с горскими народами. Идея расши-
рения пространства империи и включения 
в нее таких стратегически важных обла-
стей, как Кавказ, пользовалась поддержкой 
в русском обществе. Однако и издержки 
были велики. В отдельные периоды числен-
ность русских войск, сосредоточенных на 
Кавказе, составляла от 60 до 200 тыс. чел., 
содержание которых было чрезвычайно об-
ременительно для казны [Отечественная 
история, 1996, с.431]. Огромные матери-
альные затраты, большие людские потери, 
периодические военные неудачи вызывали 
раздражение в обществе, неприязненное 
отношение к мусульманам, что не могло не 
учитываться властью. 

Вместе с тем было бы неверным осве-
щать политику Николая I по отношению 
к татарам-мусульманам лишь с негатив-
ной стороны, изображая ее как процесс 
после довательного ущемления их прав 
государством. Эта политика была весьма 
неоднозначной и противоречивой. В зако-
нодательстве второй четверти XIX в. со-
существовали указы дискриминирующего 
характера и положения, вполне отвечающие 
принципам и духу веротерпимости. Оно 
лояльно относилось к таким значимым сто-
ронам мусульманского образа жизни, как 
право на многоженство, совершение хаджа7, 
принятие при сяги по догматам своей веры8. 

На исламские институты были распро-
странены некоторые льготы христианских 

7 В 1843 г. был определен порядок соверше-
ния хаджа мусульманами Оренбургской губ. Упо-
минание об этом содержится в указе от 30 декабря 
1856 г., установившем подобный порядок в отно-
шении крымских татар [ПСЗ-2, т.31, №31332]. Же-
лающий посетить святые места должен был зару-
читься поддержкой сельского общества и справкой 
о благонадежности от местного начальства. 

8 Власть никогда не покушалась на это право, и 
со времен Соборного Уложения 1649 г. оно неодно-
кратно подтверждалось, в т.ч. в XIX в.: См. Устав 
уголовного судопроизводства 1864 г. [ПСЗ-2, т.39, 
№41476]. Причина подобной терпимости заключа-
лась в осознании властью того факта, что присягу 
надо требовать в соответствии с религией, кото-
рую исповедует человек. В противном случае она 
никак его не свяжет. Форма присяги неоднократно 
менялась. Один из последних вариантов присяги 
по судебным делам был введен Положением Коми-
тета министров от 25 апреля 1850 г. [ПСЗ-2, т.25, 
№24116].



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия472

учреждений. Если религиозные обряды 
совершались непосредственно в домах му-
сульманских священнослужителей, то они, 
как правило, освобождались от квартирной 
повинности [ПСЗ-2, т.30, №29483]. От нее 
же по указу 1850 г. были освобождены му-
сульманские медресе и мектебы, но в коли-
честве не более одного на населенный пункт 
[ПСЗ-2, т.25, №23892].

В царствование Николая I произошла ре-
гламентация правового положения приход-
ского мусульманского духовенства.  В 1826 г. 
Сенат позволил сельским обществам брать 
на себя государственные повинности своих 
имамов [ПСЗ-2, т.1, №564]. В 1837 г. была 
узаконена процедура избрания мулл и дру-
гих духовных лиц на местах: за выдвинутую 
кандидатуру должно было проголосовать 2/3 
глав семейств, составлявших сельское обще-
ство; выборы происходили в присутствии 
волостных голов и сельских начальников, а 
приговор об избрании должен был быть под-
писан всеми избирающими лицами; после 
регистрации в волостном правлении при-
говор передавался в земский суд, а затем на 
окончательное утверждение в губернское 
правление [ПСЗ-2, т.12, №10594]. В 1855 г. 
Государственный совет установил возраст-
ные ограничения для лиц, вступающих в 
духовные должности. Для кадиев, ахунов, 
мухтасибов, мударрисов минимальный воз-
раст для занятия должностей составлял 25 
лет, для хатибов и имамов – 22 года, для му-
эдзинов – 21 год [ПСЗ-2, т.30, №29040]. 

Государство было весьма заинтересова-
но в том, чтобы легитимировать в глазах му-
сульман принимаемые властными структу-
рами решения. Со временем оно стало даже 
материально стимулировать присутствие 
имамов в судебных и других инстанциях.  С 
1852 г. им начали компенсировать «прогон-
ные деньги» (путевые издержки) за коман-
дировки в присутственные места [ПСЗ-2, 
т.27, №25972].

Значительным событием царствования 
Николая I стало введение в 1828 г. в употреб-
ление метрических книг в регионах, подве-
домственных ОМДС [ПСЗ-2, т.3, №2296]. С 
этого времени власть могла получать точные 
сведения о мусульманском населении, по-
скольку функции его учета были возложены 
непосредственно на приходских имамов. Их 
обязали вести особые книги, в которых фик-

сировались факты рождения, смерти, браки 
и разводы в мусульманских селениях. Из-за 
незнания большинством имамов русского 
языка было разрешено вести метрические 
книги на татарском языке.

Николай I продолжил линию, начатую 
Александром I, на узаконение отдельных 
норм мусульманского права. При нем в 
1826 г. и 1836 г. были приняты указы, санк-
ционировавшие применение норм шариа-
та при решении дел о разделе имущества 
между наследниками мусульман [ПСЗ-2, 
т.1, №386; т.11, №9158]. В 1830 г. в компе-
тенцию мусульманской духовной власти 
были переданы дела о неповиновении детей 
родителям [ПСЗ-2, т.5, №3559].

В николаевскую эпоху мусульмане 
Волго-Уральского региона получили доступ 
в высшие и средние учебные заведения, что 
было продиктовано острой потребностью 
в кадрах, способных проводить государ-
ственную политику в южных и восточных 
окраинах империи. В круг учебных за-
ведений, где они обучались, входили Не-
плюевское военное училище в Оренбурге 
и отделение восточных языков Казанской 
гимназии, куда с 1836 г. разрешалось при-
нимать иноверцев [ПСЗ-2, т.11, №8742]. 
Мусульмане-уроженцы Оренбургского края 
могли продолжить обучение на медицин-
ском факультете Казанского университета 
[ПСЗ-2, т.11, №8771; т.18, №17136]9, но им 
был закрыт доступ к остальным специаль-
ностям10. Государство также оставляло за 
собой право использовать их по другому на-
значению [ПСЗ-2, т.24, №23616]. 

Из приведенных фактов следует, что при 
всей своей ориентации на православие Ни-

9 После окончания курса обучения в универси-
тете выходцы из нерусских народов были обязаны 
прослужить не менее шести лет врачами в Орен-
бургской губ. Указом 1843 г. им было установлено 
жалованье в размере 257 руб. 90 коп. [ПСЗ-2, т.18, 
№17099]. Вопреки существовавшей в России прак-
тике, даже получив высшее образование, они не 
могли повысить свой социальный статус. Соглас-
но указу 1850 г. лица башкиро-мещерякского со-
словия, закончившие курс обучения в российских 
учебных заведениях, не должны были исключаться 
из этого сословия [ПСЗ-2, т.25, №24431].

10 Указом Государственного совета от 31 октяб-
ря 1849 г. мусульманам запрещалось переходить с 
медицинского на другие факультеты университета 
[ПСЗ-2, т.24, №23616].



Глава 2. Политика правительства в отношении татар в дореформенный период 473

колай I был вынужден считаться с жизнен-
ными реалиями, в частности признать цен-
ность ислама как основы общественного 
порядка. Осознание этого пришло не сразу, 
ориентировочно со второй половины 30-х 
гг. XIX в. Есть основания связывать «поте-
пление» политики в отношении мусульман 
с революционными событиями в Западной 
Европе. С какого-то момента для императо-
ра и его окружения мусульманский «фана-
тизм» – привычный и не угрожавший усто-
ям государства, стал представляться гораздо 
меньшей опасностью, чем безбожие и рево-
люционные идеи, проникавшие в Россию 
из Европы. Опасения по поводу внешних 
угроз заставляли искать компромиссы с му-
сульманским населением империи, в т.ч. с 
наиболее развитой и европеизированной его 
частью – мусульманами Волго-Уральского 
региона. 

К большей гибкости в отношениях с ис-
ламским миром побуждали и жизненные ре-
алии. В результате присоединения Кавказа 
и Казахстана мусульманское население Рос-
сии в первой половине XIX в. существенно 
увеличилось, превратившись в силу, с кото-
рой невозможно было не считаться. 

В последнее десятилетие царствова-
ния Николай I предпринял ряд публичных 
ша гов, призванных продемонстрировать 
мусульманскому сообществу Рос сии ува-
жительное отношение государства к ре-
лигиозным чувствам мусульман. В 1844–
1846 гг. вышла серия указов о замене на 
орденах, жалуемых мусульманам (Св.
Георгия, Св.Анны, Св.Владимира, Св.Ста-
нислава. – А.Н.), изображения креста 
на изображение императорского орла) 
[ПСЗ-2, т.19, №№ 18137, 118188, 18286; 
т.20, №№18650, 19227; т.21, №20551]. С 
1849 г. мусульмане, содержавшиеся в аре-
стантских ротах, стали освобождаться от 
работ по пятницам для совершения мо лит-
вы [ПСЗ-2, т.24, №23062]. 

Появление во второй четверти XIX в. 
большого количества правовых актов, ре-
гламентировавших права мусульман и обя-
занности духовных лиц, объясняется не 
столько усиливавшейся бюрократизацией 
системы управления в России (хотя и это 
имело место), сколько необходимостью на-
полнить принцип веротерпимости реальным 
содержанием. Ведь пока ислам находился в 
положении «гонимой» религии, власть про-
сто не считала нужным разрабатывать нор-
мы, определявшие условия существования 
исламских институтов.

Развязанная русским правительством 
под предлогом защиты интересов право-
славной церкви в Османской империи 
Крымская война (1853–1856 гг.) фактически 
разделила российское общество по конфес-
сиональному признаку. Среди татар распро-
странились слухи о планах правительства 
по христианизации мусульман России, о 
военных успехах турок, о поражениях рус-
ских и т.д. [Материалы, 1936, с.156–161]. В 
феврале 1855 г. правительство постановило 
принять энергичные меры против отказа та-
тар от рекрутской повинности, и несколько 
зачинщиков этого движения были брошены 
в тюрьму [ПСЗ-1, т.30, №29033].

Таким образом, политика Николая I в от-
ношении татар в Волго-Уральском регионе 
имела весьма неоднозначный и противоре-
чивый характер. Соседство в законодатель-
стве этого времени указов толерантного 
содержания с положениями, дискримини-
рующими права татар как мусульман, сви-
детельствовало о противоборстве двух тен-
денций внутри русской правящей элиты. 
Стремление к форсированной администра-
тивной, социальной и культурной интеграции 
татар и других национальных меньшинств в 
значительной степени сдерживалось опасе-
ниями по поводу возникновения внутренних 
и внешних угроз, которые могли привести к 
«потрясению основ» [см.: Ислам, 2001]. 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия474

ГЛАВА 3
Внутриполитический курс самодержавия 

в отношении татар-мусульман в 1861–1905 гг.

§ 1. Ревизия концепции Екатерины II 
по «дисциплинированию» ислама в империи

 Анатолий Ремнев  , Ильдус Загидуллин
В середине ХIХ в. у нового поколения 

чиновников имперской власти сформиро-
вался «новый взгляд» на ислам, который 
предусматривал ревизию даже полный 
пересмотр принципов екатерининской кон-
фессиональной политики. Прежде всего 
подверглась серьезной ревизии сложившая-
ся в отношении казахов конфессиональная 
и социокультурная политика. Главная угро-
за для империи теперь виделась в соедине-
нии национального и конфессионального 
самосознания восточных народов, в опас-
ной конкуренции, которая могла исходить 
от наиболее продвинутых в культурном от-
ношении поволжских татар. 

С деятельностью татарских и башкир-
ских мулл начальник Оренбургского погра-
ничного управления В.В.Григорьев непо-
средственно связывал выступления казахов 
против мероприятий российских властей 
[Харузин, 1888, с.96]. Ислам отныне счи-
тался, с позиций эволюционизма, тупико-
вым направлением, ему было отказано в 
наличии цивилизующих начал, в идеологи-
ческих обоснованиях имперских экспертов 
он представал уже в качестве силы, препят-
ствовавшей интеграции казахов в империю. 
Татары и ислам превратились в опасных по-
литических и идейных соперников.

Известную роль в этом политическом 
повороте сыграли не только Кавказская и 
Крымская войны, но и обострение «поль-
ского вопроса». Империя, столкнувшись на 
западных окраинах с угрозой полонизации 
украинцев, белорусов, литовцев и германи-
зации эстонцев и латышей, обнаружила, что 
столь же опасным противником обрусения 
поволжских народов, башкир и казахов на 

восточных окраинах могут быть татары. 
Татары-мусульмане были включены в чис-
ло «уважаемых врагов» (по выражению 
К.Мацузато [Мацузато, 2004, с.450–451])
империи, а к числу многочисленных импер-
ских вопросов добавился «мусульманский 
вопрос» [Воробьева, 1998, с.40–55; Кэмп-
белл (Воробьева), 2001, т.4 (122), с.132–
157]. Все чаще говорилось об ошибочности 
прежней политики игнорирования ислама и 
об угрозе «отатаривания» казахов.

На этом политическом фоне стало фор-
мироваться подозрительное отношение к 
деятельности мусульманского духовенства: 
возникли опасения, что ОМДС станет для 
российских мусульман «исламским Ри-
мом». Сам институт муфтиятов с 1860-х гг. 
стал рассматриваться как могучее орудие 
«для сплочения мусульман, известного их 
обособления, а также упрочения ислама и 
возвеличивания его в глазах проживающего 
совместно с мусульманами инородческо-
го немусульманского населения» [Арапов, 
2004а, с.108]11. С середины XIX в. Казань 
стала рассматриваться как центр антиис-
ламского христианского миссионерства. 

Вопрос об изменениях в имперской поли-
тике на азиатской степной окраине в начале 
1860-х гг. был вызван несколькими причина-
ми: во-первых, изменением государственных 
границ на юге и востоке и превращением 
Казахской степи в своего рода «внутреннюю 
окраину»; во-вторых, буржуазными пре-

11 Если сначала оренбургский генерал-гу-
бернатор Н.А.Крыжановский предлагал реформи-
ровать ОМДС в плане усиления контроля за его 
функционированием со стороны государства, то в 
1870 г. он уже ратовал за его ликвидацию.



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 475

образованиями и желанием реформаторов 
распространить их на восточное население 
империи; в-третьих, новыми национальны-
ми приоритетами, которые, как казалось, 
за счет «обрусения» народов и территорий 
имперской периферии обеспечат перспек-
тиву синтеза имперского и национального и 
позволят воплотить в жизнь идеал «единой 
и неделимой России». Эти причины были 
объединены общей логикой постепенного 
стирания правовых и административных 
различий между внутренними губерниями 
и окраинами («административная русифи-
кация») и изменениями в «географии вла-
сти» за счет модернизации и стандартизации 
имперских управленческих институтов и 
практик. Перемены в «степной политике» 
не могли не испытывать воздействия общего 
реформаторского курса 1860-х гг., который 
не только затронул сферу управления и су-
доустройства, но и вел к расширению кон-
тактной зоны взаимодействия русского и ка-
захского социумов, главным образом, за счет 
крестьянского переселения, экономической 
активности в регионе российских предпри-
нимателей, модернизационных изменений 
в школьной и конфессиональной политике. 
Империя меняла «правила игры» в Степи, 
переходя от традиционного сотрудничества 
с аристократией к своего рода «демократи-
ческому империализму», большей центра-
лизации и прямому администрированию.

Антиисламский курс правительства на 
юго-восточной окраине, полностью игно-
рирующий екатерининский принцип «дис-
циплинирования ислама», был официально 
закреплен во «Временном положении о пре-
образовании управления киргизскими сте-
пями Оренбургского и Западно-Сибирского 
ведомств и Уральским и Сибирским каза-
чьим войском» от 21 октября 1868 г. и по-
следовательно проводился вплоть до паде-
ния самодержавия. Толерантная лексика в 
отношении ислама сменилась агрессивны-
ми обвинениями мусульман в фанатизме. 
Империя начала позиционировать себя в 
качестве защитника народов, которые под-
вергаются экономической и культурной экс-
пансии со стороны татар. 

Таким образом, «мусульманский воп-
рос» в Казахской степи вобрал в себя, по-
мимо конфессиональной составляющей, 
опасение, что империя проигрывает на вос-

точных границах культурную борьбу, а по-
литика обрусения казахов, помимо тради-
ционной угрозы мусульманского фактора 
из Центральной Азии, столкнулась с татар-
ским национально-религиозным проектом. 
Все громче раздавались голоса об угрозе 
самому русскому народу, который также 
подвергается «отатариванию», «объякучи-
ванию», «обурячиванию», «казахизации» и 
т.п. [Сандерланд, 2005, с.199–227]. 

Национализация имперской политики и 
расширение спектра социокультурных задач 
выдвинули на арену общественной жизни 
новых деятелей – ученых-востоковедов и 
учителей, которые заметно потеснили дип-
ломатов и военных, бывших до того главны-
ми идеологами и практиками в Казахской 
степи. Наиболее влиятельными теоретика-
ми, во многом определившими языковую по-
литику в отношении казахов, стали видные 
российские ученые-востоковеды В.В.Велья-
минов-Зернов, В.В.Григорьев, В.В.Рад лов, 
Н.И.Иль минский, а также их сподвижники 
и ученики И.Алтынсарин, Н.П.Остроумов, 
А.В.Васильев, А.Е.Алекто ров и др. Н.И. Ве-
селовский, биограф В.В.Гри горьева, ставил 
ему в особую заслугу введение в официаль-
ное употребление казахского языка [Весе-
ловский, 1887, с.217]. Ключевой фигурой в 
этой новой языковой политике стал казанский 
профессор-востоковед Н.И.Ильминский, 
ко торый, как и В.В.Григорьев, настойчиво 
указывал властям на угрозу татарского куль-
тур но-религиозного пробуждения [Нисияма, 
2003, с.200–224].

В пореформенный период огромное вли-
яние на внутриполитический курс прави-
тельства оказывали видный государствен-
ный деятель Д.А.Толстой, занимавший 
должности обер-прокурора Синода (1865–
1880 гг.), министра народного просвещения 
(1866–1880 гг.), министра внутренних дел и 
шефа жандармов (1882–1889 гг.), и его при-
емник на кресле обер-прокурора Синода 
К.П.Победоносцев (1880–1905 гг.). 

После поездки в Оренбург в 1876 г. граф 
Д.А.Толстой представил императору про-
грамму борьбы с татарско-мусульманским 
влиянием в Казахской степи [ЦГА РК, 
ф.369, оп.1, д.2040-а]12. Мусульманские на-

12 В качестве эксперта он пригласил с собой в 
поездку Н.И.Ильминского.



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия476

роды, проживавшие на востоке империи, 
он поделил на три группы в зависимости 
от «большего или меньшего религиозного 
фанатизма». На первом месте оказались та-
тары, которые более всего чуждаются рус-
ского образования, на втором – башкиры, 
которые уже подверглись значительной му-
сульманизации и татаризации. В отношении 
них цель правительства, разъяснял Толстой, 
должна состоять в том, чтобы они сохраня-
ли «свой тип» и не превратились в татар. На 
третьем месте были казахи, среди которых 
уже началось «отатаривание» [Материалы, 
1936, с.338].

Задаче противостояния татаро-мусуль-
манскому влиянию были подчинены созда-
ние алфавитов для ряда коренных народов 
империи и издание для них книг на родном 
языке. Изучение русского языка также было 
определено как важная государственная за-
дача. 

Таким образом, теории эволюционизма 
и культурного прогресса, а также патерна-
листская идея защиты казахов, башкир, чу-
вашей, финских народов от влияния ислама 
и татарской культуры придавали русифика-
торским действиям имперских активистов 
привлекательную народническую окраску – 
они таким образом проявляли заботу о благе 
этих народов и хотели спасти их самобыт-
ность. 

Участники Кавказской войны, на себе 
ощутившие героизм и ожесточенное соп-
ро тивление русскому оружию горцев-му-
сульман в борьбе за сохранение своей 
независимости и традиций, и военные, слу-
жившие в западных губерниях и воочию 
увидевшие «национальные претензии» 
поляков, грозящие целостности империи, 
получив назначение в регионы с мусуль-
манским населением и огромные админи-
стративные полномочия, стали проводить 
политику, основанную на дискредитации 
ислама и всего мусульманского населения. 
При этом они широко использовали вы-
работанный в условиях Кавказской войны 
и военной службы в западных губерниях 
практику. 

«Новый взгляд» на ислам в завоеванном 
Туркестане был воплощен в правительствен-
ном курсе, игнорирующем вековую практи-
ку государственно-исламских от но  шений. 
Он был основан на непризнании исламских 
институтов, прежде всего мусуль манского 
духовенства, что отнюдь не означало отсут-
ствие государственного контроля над мест-
ным населением. Его разработал и претворил 
в жизнь туркестанский генерал-губернатор 
К.П.Кауфман (годы службы 1867–1882 гг.), 
который с 1844 г. воевал на Кавказе, а в 
1865–1867 гг. был гене рал-губернатором Се-
веро-Западного края. 

Появившаяся у востоковедов-чинов ни-
ков, управлявших казахами, теория «о го-
су дарственной полезности» раздробления 
мусульманского населения посредством 
куль тивирования языковых и куль турных 
различий стала широко применяться в Вол-
го-Уральском регионе, где с целью борьбы 
с татаризацией власти стали содействовать 
учреждению казахских и башкирских школ, 
а с целью борьбы с исламизацией учреж-
дали школы по методике Н.И.Ильминского 
для финно-угорских народов, чувашей и 
крещеных татар. 

Массовые переходы крещеных татар в 
ислам в 1850–1860-е гг. привели к публично-
му обвинению местными архиереями татар-
мусульман в исламизации коренных народов 
Волго-Уральского региона. При этом неред-
ко умалчивались номинальный характер 
крещения «отступников» от православия в 
предыдущие столетия и неэффективность 

Граф Д.А.Толстой. Фото 2-ой пол. XIX в.



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 477

пастырской и миссионерской деятельности 
предшественников. Эти обвинения духов-
ной властью мусульман и запугивания ис-
ламской угрозой в Волго-Уральском регио-
не воспринимались высокопоставленными 
чиновниками как подтверждение закрепив-
шегося в общественном сознании в конце 
1850-х – начале 1860-х гг. мнения о несо-
стоятельности православного духовенства, 
преданного «букве», а не «духу» веры [Дол-
билов, 2010, с.136].

После открытия правительством в 1854 г. 
при Казанской духовной академии «проти-
вомусульманского отделения» сформиро-
валась антимусульманская миссионерская 
школа. Труды ее представителей сформи-
ровали у российской общественности пред-
ставление об «исламской угрозе» для нацио-
нальной безопасности Российской империи, 
сыграли важную роль в формировании у 
российских чиновников различных рангов 
исламофобии. В немалой степени этому спо-
собствовали научные изыскания российских 
востоковедов и казанских миссионеров. В 
1912 г. В.В.Бартольд констатировал «общую 
отсталость» русского востоковедения от за-
падноевропейского, с горечью признав, что 
«об исламе как религии на русском языке нет 
до сих пор сколько-нибудь обширного труда, 
который в свое время представлял бы шаг 
вперед в науке», и отметив преобладание в 
этой сфере среди русских изданий трудов, 
написанных «с целью защиты ислама или 
борьбы с ним» [Бартольд, т.6, с.366]. Одна-
ко этот крупнейший российский востоковед 
после поездки в 1902 г. в Туркестан высказал 
сомнение, что мусульмане поддержат рус-
ских и Российскую империю, и поэтому ей 
будет грозить опасность распада. Как пока-
зали революционные события начала ХХ в., 
прогноз В.В.Бартольда относительно сепа-
ратизма мусульман не подтвердился [Исха-
ков, 2007, с.71]. 

В результате указанных факторов в 
1860–1870-е гг. в правительственных кругах 
сложились два противоположных подхода 
к исламу. Первый из них, нашедший ши-
рокое применение в Туркестане, Степных 
областях, и на Северном Кавказе, сводился 
к полному пересмотру екатерининских тра-
диций правительственной конфессиональ-
ной политики. В учреждении ОМДС пред-
ставители этого подхода видели поражение 
в борьбе с исламом, они выступали против 
сосредоточения власти в руках «мусульман-
ских фанатиков». В этом лагере находились 
Н.И.Ильминский, его ученики, военный ми-
нистр Л.А.Милютин (1860–1881 гг.) и др. 
Их противники настаивали на продолжении 
централизации управления и надзора за дея-
тельностью исламских институтов, прежде 
всего духовенства, учреждая новые религи-
озные управления, подобные ОМДС; пред-
лагали закрыть границы на Кавказе с целью 
препятствовать проникновению в регион 
противоречащих имперским интересам ре-
лигиозных идей, запретить обучение му-
сульман в заграничных исламских центрах 
и т.д. Наиболее последовательными сторон-
никами этого направления были чиновники 
МВД [Северный Кавказ, 2007, с.253–254].

Высокопоставленные чиновники стре-
мились по-но вому решить прежнюю задачу 
имперской конфессиональной инженерии: 
добиться дисциплинирующего воздействия 
государства на религиозность подданных, 
сохраняя при этом культурную дистанцию от 
духовных элит (особенно «чужой веры») и 
манипулируя негативными образами мусуль-
манского вероисповедания как «фанатично-
го», потворствующего «суевериям», меркан-
тильного обмирщенного и т.д.» [Долбилов, 
2010, с.162]. В результате в пореформенный 
период имперская политика в отношении 
ислама в регионах приводила к росту напря-
женности среди мусульманского населения. 

§ 2. Татары в органах самоуправления: 
земских, городских и крестьянских

Ильдус Загидуллин
В XIX в. сословная иерархия Российской 

империи являлась главным критерием в 
определении правового статуса и, в значи-
тельной степени, социально-экономическо-

го положения российских подданных. В 
пореформенный период градация прав и 
обязанностей российского многонациональ-
ного сообщества, регулируемая на основе 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия478

сословных начал, получила дальнейшее раз-
витие. Либеральные реформы Александра II 
осуществлялись не вопреки, а с учетом со-
словного положения населения. Как спра-
ведливо отметил А.Каппелер, хотя Великие 
реформы 1860–1870-х гг. дали определен-
ный импульс к модернизационным про-
цессам, однако «социальная мобильность 
общества и его комплементарная коммуни-
кация вне сословных и региональных гра-
ниц даже в конце XIX века находились еще 
в зачаточном состоянии» [Каппелер, 2005, 
c.400]. Поэтому и в начале ХХ в., особенно 
в сельской местности, сословный статус че-
ловека определял его правовое положение.

Нередко историки, характеризуя положе-
ние татар в Российской империи, ограничива-
ются констатацией того, что местные народы 
расселялись среди титульного населения и 
юридически не отличались от него ни с точки 
зрения социального статуса, ни в отношении 
привилегий, а специфический «имперский» 
характер государственного владычества яв-
лялся здесь не вполне очевидным. В данном 
случае востребован не анализ прав этниче-
ских меньшинств в отдельно взятых сослов-
ных группах, а сопоставление сословной 
градации в каждом из этноконфессиональ-
ных сообществ на длительном хронологиче-
ском отрезке, а именно – со времени включе-
ния татар в состав Московского государства. 
Методологически правильным будет также 
рассматривать социально-правовой статус 
татар в XIX в. как следствие и результат вну-
триполитического курса правительства в их 
отношении в предыдущие столетия. В 1552 г. 
Московское государство завоевало Казан-
ское ханство, которое находилось пример-
но на одинаковом с ним уровне социально-
экономическо го и общественного развития. 
В ханстве существовали все характерные для 
феодального государственного образования 
социальные и общественные институты. В 
последующие столетия произошла их транс-
формация, а протестные выступления и дви-
жения местного населения, направленные 
против дискриминационного курса прави-
тельства, жестоко карались. 

Сословные группы в новой России появи-
лись в рамках петровских преобразований. 
Петр I, поставив целью формирование но-
вой российской элиты из христиан, упразд-
нил, как сословие, татарскую феодальную 

знать мусульманского вероисповедания, ко-
торая, несмотря на жесткое давление власти, 
в большинстве своем осталась привержен-
ной традиционной конфессиональной иден-
тичности. В результате приписки татарских 
мурз к сельскому податному сословию та-
тарский народ был превращен властью в не-
привилегированную часть российского об-
щества – крестьянское население, которому 
в социально-экономическом и общественно-
культурном развитии страны отводилась не-
завидная роль со всеми вытекающими от-
сюда последствиями. Возрожденное в конце 
XVIII – начале ХIХ в. татарское дворянство 
было бедным, имело лишь «почтенное зва-
ние» [Азаматова, 2008, с.132]. Отсутствие 
среди татар чиновников являлось прямым 
следствием их низкого сословного статуса, 
малочисленности среди них дворян.

Другим важным фактором в понимании 
особенностей социального развития татар 
в Российской империи являлось изъятие 
русской властью после 1552 г. у исламских 
институтов традиционных источников их 
существования: вакуфов и другой недвижи-
мости. При отсутствии другого источника 
финансирования культура татар оказалась 
в состоянии стагнации. Лишь появление в 
конце XVIII в. прослойки купцов, взявших 
на себя заботу об исламских образователь-
ных центрах, позволило возродить систему 
мусульманского образования. 

Развитие в стране капиталистических от-
ношений, либерализация законодательства 
и другие факторы, способствовавшие ре-
формам, создавали определенные условия 
для более активной интеграции мусульман 
в российское общество. Эти процессы на-
глядно проявились в среде городских слоев 
и предпринимателей. Модернизация России 
способствовала расширению и ускорению 
обновленческих процессов среди татарско-
го населения. 

В связи с вышесказанным необходимо 
указать ряд причин, сдерживавших динами-
ку этих явлений, и прежде всего – отставание 
экономического развития и промышленного 
развития Волго-Уральского региона от сред-
нестатистических показателей Европейской 
части России. Сословные ограничения и 
русский образовательный ценз также игра-
ли важную роль в реализации достижений 
либеральных реформ. 



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 479

В Поволжье имело место сочетание эле-
ментов, которые большинство ученых счита-
ет «колониальными» (личное и институци-
онное господство одного народа над другим, 
который отличался от него в культурном от-
ношении), и в целом примерно одинаковое 
положение представителей различных этни-
ческих групп, принадлежавших к одной из 
сословных групп [Верт, 2005, с.59].

В пореформенный период наблюдались 
распространение властью общероссийского 
законодательства на периферию империи и 
стремление к языковой и культурной уни-
фикации ее нерусского населения. Часть на-
правленных на это мероприятий проходила 
под лозунгом внедрения прогрессивных за-
падноевропейских преобразований – либе-
ральных реформ 1860–1870-х гг. – в соци-
альной и общественно-культурной сферах. 
В распространение либеральных реформ 
1860–1870-х гг. верховная власть вклады-
вала политический смысл. Преобразования 
предполагали укрепление и модернизацию 
унитарной многонациональной империи, 
где православие являлось государственной 
религией. Неудивительно, что при этом при-
оритет отдавался интересам, прежде всего, 
привилегированных сословий и русского 
народа. Эта особенность развития страны 
наиболее отчетливо проявилась в период 
правления Александра III.

По сути, правительство последовательно 
осуществляло мероприятия по созданию в 
европейской части страны национального 
государства за счет игнорирования осно-
вополагающих принципов сложившейся в 
империи системы управления нерусскими 
народами. 

В этой связи важнейшую роль для му-
сульман Приуралья сыграли отмена в 
1862–1865 гг. военной кантонной системы 
управления и передача башкир, мещеряков 
и тептярей в гражданское ведомство, вве-
дение в обширный регион общегубернских 
институтов управления. Данная реформа 
способствовала ускоренному превращению 
Приуралья во внутреннюю Россию, подоб-
но Среднему Поволжью, что проявилось в 
интенсивном заселении края переселенцами 
из центральных регионов, формировании 
русского частного землевладения. Как важ-
ный этап в утверждении новых норм следу-
ет признать ликвидацию в 1881 г. института 

Оренбургского генерал-губернаторства и 
распределение его функций между различ-
ными ветвями власти. Таким образом, тата-
ры и башкиры – основная часть мусульман, 
подведомственных ОМДС, находились в 
правовом пространстве с единой системой 
административного управления. 

Земства. Либеральные реформы 1860–
1870-х гг., разработанные с учетом специфи-
ки русского общества, реализовывались на 
окраинах империи постепенно и неравно-
мерно. В основных ареалах расселения та-
тар земства были учреждены одновременно 
с центральными регионами России, что сви-
детельствовало о глубоких интеграционных 
процессах, происходивших в этих губерни-
ях. Учреждение земских институтов в Уфим-
ской губ. в 1874 г., с опозданием на 10 лет, 
несмотря на соответствующие ходатайства 
оренбургского генерал-губернатора (1864 г.) 
и дворянства Уфимской губ. (1865 г.) [Аза-
матова, 2008, с.22, 23], мы склонны объяс-
нить ускорением в крае русской колониза-
ции вследствие массовой продажи земель 
башкир-вотчинников и формированием 
групп крупных русских землевладельцев и 
крестьян-переселенцев.

Наличие сословного ценза в нововве-
дениях означало особый статус русского 
дворянства и чиновников в органах мест-
ного самоуправления. В регионах с преоб-
ладанием прослойки нерусского дворянства 
(польские, белорусские губернии, губер-
нии правобережной Украины, три прибал-
тийские губернии) организация земских 
учреж дений означала бы усиление роли 
национальной элиты в уездах и губерниях, 
что в свою очередь превратило бы земства в 
органы консолидации национальной интел-
лигенции, следовательно, противоречило 
бы интересам имперского государства. От-
сутствие земств в Астраханской, Оренбург-
ской, Архангельской губерниях и в Сибири 
[История СССР, т.5, с.99–100], где практи-
чески не было помещичьего землевладения, 
также доказывает верность нашего вывода 
о социально-национальных приоритетах 
либеральных преобразований пореформен-
ного периода. В 1898 г. МВД представило 
верховной власти на заключение два про-
екта о введении земских учреждений: пер-
вый – в девяти западных губерниях, второй 
– в Астраханской, Оренбургской и Ставро-



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия480

польской губерниях. Идея распространения 
зем ского самоуправления вызвала реши-
тельное возражение обер-прокурора Сино-
да К.П.Победоносцева и министра финан-
сов С.Ю.Витте. «Кто хозяин в стране, тот 
должен быть хозяином в администрации», 
– категорично заявил С.Ю.Витте. Вскоре, в 
1899 г., за политическую близорукость ини-
циатор проекта И.Л.Горемыкин лишился 
портфеля министра внутренних дел [НЭС, 
т.18, с.662–663]. 

Земские органы самоуправления были 
призваны наладить сотрудничество пред-
ставителей различных сословных и этниче-
ских групп в уездах и губерниях. Для татар 
земства не стали подлинными органами 
самоуправления воспринимались как часть 
русской административной системы. В силу 
своего низкого социального статуса татары 
выбирались в гласные лишь из курии кре-
стьянских обществ. Незнание русского язы-
ка и грамоты препятствовало их работе в 
земских собраниях. Служба татар в уездных 
и губернских земских управах была ско-
рее исключением, нежели правилом. Зем-
скими деятелями в некоторых губерниях 
являлись, как правило, татарские дворяне-
землевладельцы.

Первоначально татары в земских органах 
отличались крайней пассивностью. В Казан-
ской губ., где татары составляли около 1/3 на-
селения, в 1883 г. и 1886 г. из курии сельских 
обществ в уездные земские собрания было 
избрано около 25% гласных-мусульман. Од-
нако с учетом общего числа гласных (289 
чел.) их удельный вес составлял около 10% 
[НА РТ, ф.1. оп.3, ф.5836, л.2–70; д.6930, 

л.1–127. Подсчита-
но нами. – И.З.]. В 
губернские земские 
собрания выбира-
лись лишь единицы 
гласных из мусуль-
ман. Исключение 
в этом плане со-
ставляли те уезды 
Уфимской губ., в 
которых мусуль-
мане представляли 
большую часть на-
селения: в 1880-е гг. 
они составляли там 
около 50% земских 

гласных [Стейнведел, 2011, с.71, 72]. Если 
в Уфимской губ., где расселялась основная 
часть татарского дворянства, сотрудниче-
ство наметилось в 1880-е гг., то в остальных 
губерниях, особенно в тех, в которых отсут-
ствовала группа гильдейских купцов взаи-
модействие наметилось под воздействием 
обновленческих процессов после Первой 
русской революции, особенно 1910 г. [Вла-
димирова, 2011, с.340–341].

Примечательно, что в своем «всеподдан-
нейшем» отчете за 1889 г. казанский губер-
натор П.А.Полторацкий, бывший начальник 
Уфимской губ., просил у МВД, чтобы «для 
ослабления влияния представителей татар 
на мусульманские массы... кроме ограни-
чения числа гласных из татар-мусульман в 
земских и городских собраниях известною 
нормою, участие их было обусловлено зна-
нием русской грамоты» [РГИА, библиотека, 
ед. хр. № 35 А, с.3].

Земская контрреформа 1890 г. способ-
ствовала снижению численности гласных 
из мусульман: земские начальники предпо-
читали назначать депутатов, избранных по 
православной крестьянской курии, и губер-
натор утверждал эти списки. После того как 
в 1906 г. было разрешено избирать земских 
депутатов по крестьянской курии, число 
мусульманских гласных вновь возросло 
[Стейнведел, 2011, с.71, 72]. 

В период революции 1905–1907 гг. во-
лостными сходами Уфимской губ. рассмат-
ривался вопрос о пропорциональном 
пред ставительстве мусульман в земских 
собраниях. В частности, в 1906 г. данный 
вопрос обсуждался Бирским уездным и 

Здание губернской земской управы в Уфе. Фото нач. ХХ в.



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 481

Уфимским губернским собраниями. Одна-
ко в итоге идею выборов по национальному 
принципу земские гласные, представлявшие 
русско-православное большинство, не при-
няли [Севастьянов, 2005, с.105–106]. 

При выделении средств на нужды обра-
зования мусульман в земствах повсеместно 
не соблюдался принцип распределения де-
нег исходя из удельного веса поступавших 
от них налогов [Азаматова, 2005, с.11–138; 
Владимирова, 2009, с.9–34]. Это означало 
использование поступавших средств на ре-
шение культурных запросов титульного на-
селения империи. 

Городские органы самоуправления. Вы-
боры в городские органы самоуправления 
пореформенной России осуществлялись по 
имущественному признаку. Однако новый 
критерий не мог полностью «закрыть» наци-
ональный вопрос. Потребовалось введение 
специальной статьи в качестве существен-
ного дополнения к имущественному цензу: 
в «Городовом положении» 1870 г. состав 
гласных городской думы определялся на две 
трети христианами и на одну треть из нехри-
стиан [ПСЗ-2, т.45, отд. 1, №48498, ст.35]. С 
1892 г. конфессиональный ценз был ограни-
чен одной пятой частью гласных [Городовое 
положение, 1892, ст.44]. В Волго-Уральском 
регионе это ограничение, в силу относитель-
ной малочисленности в городах татар и их 
состоятельной прослойки, кроме отдельных 
случаев, не было актуальным.

Органы крестьянского самоуправле-
ния. В пореформенный период в некоторых 
губерниях Волго-Уральского региона ре-
лигиозный фактор играл важную роль при 
назначении должностных лиц в органы кре-
стьянского самоуправления. С подачи руко-
водства местной епархии этот вопрос в Ка-
занской губ. приобрел особую актуальность 
в связи с массовым возвратом крещеных 
татар в ислам. Так, Казанское губернское по 
крестьянским делам присутствие издало в 
1867 г. специальный циркуляр о замене всех 
волостных старшин-мусульман в волостях, 
в которых татары проживали совместно с 
православными, что вызвало волнения в 
ряде татарских сельских обществ [НА РТ, 
ф.1, оп.3, д.1834, л.1–2]. 

В своих ежегодных отчетах начальники 
некоторых губерний (Казанской, Самарской, 
Саратовской, Ни жегородской, Пермской и 
Пензенской) высказывались «за пресечение 

влия ния ислама», в частности – за ограни-
чение выборных прав крестьян-мусульман. 
МВД, а затем и Комитет министров вынужде-
ны были отказаться от предложений, претво-
рение в жизнь которых мог ло быть справед-
ливо истолковано татарами как религиозное 
притеснение и вызвать массовые волнения. 
Разделение сельских обществ по религиоз-
ному признаку в админист ративном порядке 
с целью ограждения крещеных татар от му-
сульманских должностных лиц также было 
признано неце лесообразным, так как эта 
мера имела бы отрицательные экономиче-
ские последствия [Воробьева, 1997, с.232].

По поводу «высочайшего» замечания в 
отчете казанского губернатора за 1881 г. от-
носительно мер по прекращению случаев 
«отпадения» крещеных татар в мусульман-
ство в Комите те министров в 1884 г. состоя-
лось специальное обсуждение, в результа-
те которого было признано «неудобным» 
принять какую-либо законодательную ме-
ру от носительно лишения права избрания 
мусульман на крестьянские общественные 
должности с целью ограждения крещеных 
татар от «притеснений» со стороны мусуль-
ман. Было решено ограничиться админи-
стративным наблюдением за тем, чтобы на 
должности в органы сельского и волостного 
самоуправления по возможности назнача-
лись лица из числа русских односельцев и 
не принадлежавшие к числу «фанатиков-
мусульман» [СПМНП, т.9, стлб.676–677].

Следует отметить, что это положение 
действовало вплоть до падения самодер-
жавия. Новый закон приобретал актуаль-
ность в тех волостях, где большинство на-
селения составляли мусульмане. Местная 
администрация решала этот вопрос, исходя 
из личностных качеств кандидатов. В по-
ликонфессиональных волостях заместителя 
волостного старшины, как правило, выби-
рали из татар-мусульман.

Примечательно, что в 1879, 1883 и 
1886 гг. в Лаишевском, Спасском и Свияж-
ском уездах, где татарские крестьяне со-
ставляли соответственно 43%, 30%, 30%, 
не было ни одного волостного старшины 
из мусульман. Чисто символичным было 
их представительство и в Мамадышском у., 
где мусульмане составляли 60% населения. 
Мусульмане избирались старшинами в ряде 
волостных правлений Казанского у. (54% 
мусульман) – 20%, Тетюшского у. (50% му-



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия482

сульман) – 29%, Чистопольского у. (33% му-
сульман) – 14–29% [НА РТ, ф.1, оп.3, д.4882, 
л.24–62; д.5752, л.4–12, 49–49об.; д.7142, 
л.8–16, 97–105]. Волостные стар шины из 
татар-мусульман, как правило, знали разго-
ворный русский язык, но не могли грамотно 
писать по-русски. Среди сельских ста рост 
эти показатели были еще ниже. 

В пореформенный период довольно часто 
происходила замена руководителей волост-
ных правлений. Так, в 1879 г. в Казанской 
губ. 18% из них ранее изби рались волостны-
ми старшинами, помощниками или состояли 
кандидатами на должность старшины, а 56% 
волостных старшин ранее имели опыт рабо-
ты в крестьянских органах самоуправления 
[НА РТ, ф.1, оп.3, д.4882, л.24–62].

В Волго-Уральском регионе лишь немно-
гие должностные лица из органов крестьян-
ского самоуправления владели русской гра-
мотой. Так, в 1880 г. в Казанской губ. только 
0,03% сотских и десятских, 3,7% сельских 
старост, 39% волостных старшин были гра-
мотными. В этой ситуации отчетливо выяв-
ляется ведущая роль в волостном правлении 
писаря, назначаемого местной администра-
цией. Малограмотность волостных стар-
шин, их частая сменяемость превращали 
писаря «в хозяина положения». Как следу-
ет из архивных до кументов, абсолютное их 
большинство были крестьянами, имевшими 
начальное образование.

Материалы Первой всеобщей переписи 
населения 1897 г. показывают, что в Ка-

занской губ. татары-мусульмане занимали 
незначительные позиции в местном и уезд-
ном аппарате – всего 13%, тогда как рус-
ские составляли 74,1% [Первая всеобщая, 
т.14, с.178,184,188–189. Подсчитано нами. 
– И.З.]. Даже в волостях с абсолютным пре-
обладанием коренного национального кре-
стьянства начальство состояло (за редким 
исключением) из русских, не говоря уже о 
составе чиновников в уездных и губернских 
учреждениях [Даишев, 1980, с.122]. 

Таким образом, в появившихся в поре-
форменный период городских и земских ор-
ганах самоуправления татары-мусульмане 
составляли меньшинство, что было обу-
словлено их малочисленностью в уездах и 
губерниях, а также их сословно-социальным 
составом и имущественным положением. 
Активность татар-мусульман в значитель-
ной степени зависела от их сословного про-
исхождения и грамотности.

Сельские татаро-мусульманские инсти-
туты самоуправления существовали в рам-
ках поземельных общин и в тех волостях, 
где мусульмане составляли большую часть 
населения. Однако вследствие незнания 
татарскими старшинами и членами волост-
ных правлений русской грамоты и возложе-
ния на них обязанностей по сбору налогов и 
обеспечению порядка «мусульманские» во-
лостные органы самоуправления являлись 
исполнителями предписаний местной ад-
министрации, а не защитниками интересов 
местных единоверцев. 

Волостные старшины из татар и русских у земского начальника. 
Нижегородская губ. Фото М.П.Дмитриева. 1891–1892 гг. 



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 483

§ 3. Соблюдение религиозных прав мусульман в правительственных, 
общественных и частных учреждениях

Ильдус Загидуллин
Большую роль в реализации властями 

внутриполитического курса играли мини-
стерства и различные управле ния, которые 
координировали и контролировали реали-
зацию принятых правительством реше ний, 
издавали подзаконные акты для разъясне-
ния отдельных положений и статей «высо-
чайше» утвержденных законов. 

Формально в российском законода тель-
стве практически отсутствовали правовые 
ограничения по национальному признаку. 
Правовые нормы «действовали» исходя из 
конфессиональной принадлежности поддан-
ного и степени владения им рус ским языком. 
По мнению известного специалиста по на-
циональному вопросу в имперской России 
С.В.Дякина, «русская государственная идея» 
– великодержавность и самодержавность – 
«отказывала крупным народам России в пра  ве 
не только на административную автономию, 
а малым – в самом праве на существование, 
подразумевая постепенную ассимиляцию их 
русским народом» [Дякин, 1998, с.15]. 

Дни отдыха. Жизнедеятельность прави-
тельственных и общественных учреждений 
регламентировалась единым распорядком 
дней отдыха и праздников, установленным 
государством. Огромное влияние на фор-
мирование данной традиции оказал хри-
стианский церковный ритуал. Во всех при-
сутственных местах, учебных заведениях, 
промышленных предприятиях и других 
учреждениях, а также в русской крестьян-
ской общине днем отдыха являлось вос-
кресенье. Помимо этого, страна отдыхала 
в православные религиозные праздники, 
 «царские дни» и в дни, установленные 
законом в память важных общественно-
политических или военных событий. В 
частности, по ходатайству руководства Ка-
занской епархии императорским указом от 
12 апреля 1854 г. 4 октября – день торже-
ственного вхождения Ивана Грозного в по-
верженную мусульманскую Казань и откры-
тия мощей первых миссионеров «святителя 
Гурия и сотрудника его Варсонофия» – был 
объявлен днем отдыха в правительственных 

учреждениях и учебных заведениях Казан-
ской губ. [ПСЗ-2, т.35, отд.1, №28160].

Состоящие на службе в правительствен-
ных учреждениях, городских и земских 
управах мусульмане не имели возможности 
отдыхать в пятницу и в дни исламских ре-
лигиозных праздников. Внутренний распо-
рядок этих организаций, их положения или 
уставы не предусматривали создание усло-
вий для совершения мусульманами молитв. 

В Российской империи круг граждан-
ских казенных учреждений, где были соз-
даны условия для совершения пятничного 
богослужения и предоставлялся отдых в 
исламские религиозные праздники, ограни-
чивался ОМДС, татарскими и казахскими 
учительскими школами, русско-татарскими 
(башкирскими) школами, арестантскими 
ротами и тюрьмами. В ОМДС и указанных 
учебных заведениях мусульмане допол-
нительно отдыхали в воскресенье и в дни 
православных религиозных праздников [За-
гидуллин, 2006, с.232–329]. 

Судебные учреждения. Для мусульман-
ских духовных лиц посещение больниц, 
арестантских рот, тюрем, полицейских 
участков и других учреждений по вызову 
чиновников долгое время являлось обще-
ственной нагрузкой. В 1852 г. на мулл было 
распространено правило, установленное 
указом Сената от 16 декабря 1847 г., касаю-
щееся православных священнослужителей: 
о покрытии расходов из казны в случаях 
«командировки в гражданские правитель-
ственные учреждения духовных лиц хри-
стианских вероисповеданий» [ПСЗ-2, т.27, 
отд.1, №25972]. 

Согласно циркулярному предписанию 
МВД от 6 мая 1878 г., вызываемые в при-
сутственные места и должностными лицами 
для исполнения религиозных треб духовные 
лица всех вероисповеданий должны были 
получать из сметы МВД средства, предназна-
ченные для выдачи «прогонных», суточных 
и квартирных денег чиновникам, команди-
руемым по делам службы или назначаемым 
на должности по распоряжению начальства. 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия484

В 1886 г. на духовных лиц всех признава-
емых в России вероисповеданий были рас-
пространены правила о вознаграждении за 
явку в суд для привода к присяге в размере 
«одного рубля с каждого рассматриваемого 
дела» [ПСЗ-3, т.6, № 4098].

В конце XIX – начале ХХ в. расходы на 
предоставление муллам подвод стали брать 
на себя некоторые уездные земские управы 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.695, л.19].

Места заключения. Тюрьма являлась 
закрытым заведением, доступ на ее терри-
торию посторонним лицам был запрещен. 
Важную роль в регулировании религиозно-
го быта заключенных-нехристиан сыграл 
закон от 5 марта 1849 г., согласно которому 
в арестантских ротах мусульмане и евреи 
освобождались от работ для праздничного 
богослужения соответственно в пятницу и 
субботу (за счет этого работали в воскресе-
нье) [ПСЗ-2, т.24, отд.1, № 23064]. 

Во время проведения в тюрьме христи-
анского ритуала евреи, мусульмане и аре-
станты других вероисповеданий оставались 
в камерах. Заключенным «иностранных ис-
поведаний» разрешалось совершать молит-
вы «в особо одной из свободных комнат». 
В остальное время совершение обществен-
ного богослужения во многом зависело от 
«перенасыщенности тюремной камеры», 
взаимоотношений заключенных и «прилеж-
ности» мусульман в соблюдении своих ре-
лигиозных обязанностей. 

В 1864 г. заключенным, исповедовавшим 
признаваемые в России религии, было раз-
решено приготовление «постной пищи» 
[Сборник циркулярных, 1880, с.60]. С 1854 г. 
в местах заключения гражданского и воен-
ного ведомств арестантам стали предостав-
лять по три дня отдыха в период годовых 
исламских праздников [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.1181, л.8]. Реализацию этих предписаний 
среди арестантов-мусульман наглядно ил-
люстрирует приказ самарского губернского 
инспектора от 15 декабря 1899 г. по Самар-
ской городской тюрьме: «В связи с насту-
плением магометанского месячного поста 
«Рамазан» 21 декабря предоставить им для 
моления отдельные камеры, с тем чтобы об-
виняемые по одному делу не были соедине-
ны. При этом ввиду обычая, разрешающего 
магометанам в посту принимать пищу толь-
ко по закату солнца, предлагаю на это время 
выдавать им обед вместе с ужином» [Алек-
сушин, 2003, с.119]. 

Позитивные изменения в соблюдении ре-
лигиозных прав мусульман во многом были 
обусловлены деятельностью Министерства 
юстиции, которое курировало места заклю-
чения.

Начальная школа. Либеральные рефор-
мы способствовали позитивным изменени-
ям и в сфере получения представителями 
этнических меньшинств начального обра-
зования. С 1870 г. в начальных школах му-
сульмане официально освобождались от 
уроков Закона Божия, в сельских, городских 
начальных училищах – от уроков чтения 
по церковнославянским книгам, в уездных 
училищах – от уроков церковнославянского 
языка. Впервые предусматривалась возмож-
ность преподавания в частных и государ-
ственных начальных, средних; начальных и 
средних профессиональных учебных заве-
дениях для учащихся-мусульман основ ис-
ламского вероучения, основанного на прин-
ципе добровольности (за счет родителей 
учащихся или обществ). С 1878 г. директора 
народных училищ должны были придержи-
ваться в отношении мусульман установлен-
ных для евреев требований о преподавании 
основ их вероучения в послеобеденное вре-
мя [ЦОУО, 1878, №3–4, с.34–35]. 

Средняя школа. Определенные условия 
соблюдения религиозных прав представи-
телей этноконфессиональных меньшинств 

План тюремного замка в г.Мамадыш. 
Казанской губ. 1896 г.



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 485

существовали и в гимназиях. «Устав гимна-
зий и прогимназий» 1864 г. (п.43) допускал 
выделение часов для неправославных веро-
учений исключительно за счет этноконфес-
сиональных общин. Согласно «Уставу гим-
назий и прогимназий» 1871 г. впервые не 
исключалась возможность финансирования 
религиозных уроков для неправославных 
учащихся за счет государственных средств 
или специального школьного фонда после 
получения разрешения у министра народно-
го просвещения. Занятия следовало прово-
дить по книгам на родном языке учащихся, 
объяснение учителем учебного материала 
вести на государственном языке [ЦОУО, 
1899, № 3, с.131]. 

Первоначально введение в средних 
учебных заведениях основ ислама наталки-
валось на различного рода затруднения. В 
частности, родителями учащихся мужской 
гимназии Уфы было предпринято несколь-
ко попыток ввести исламское вероучение (в 
1872, 1884–1886 гг.). В своем ходатайстве от 
24 января 1887 г. попечителю ОУО муфтий 
М.Султанов поставил вопрос концептуаль-
но, обратив внимание на необходимость 
исполнения гражданских обязанностей му-
сульман наравне с русскими. «Едва ли мо-
гут быть какие-либо серьезные основания 
и вообще было бы едва ли целесообразно 
лишать магометанское юношество возмож-
ности наряду с предметами общего образо-
вания проходить курс обучения на родном 
и единственно уместном языке, тем более 
что мысль эта уже давно познана и полу-
чила практическое осуществление в воен-
ных учебных заведениях» [РГИА, ф.821, 
оп.8, д.817, л.33–34]. На этот раз управле-
ние ОУО поддержало муфтия, и в 1888 г. 
18 воспитанников мужской гимназии Уфы 

начали обучаться основам ислама (3 часа в 
неделю) [РГИА, ф.821, оп.8, д.817, л.39–43]. 
В основу реализуемой модели был положен 
принцип выделения свободных помещений 
для различных конфессиональных групп в 
учебные часы, которые отводились для пре-
подавания Закона Божия или иностранных 
языков. 

В начале ХХ в. татары Казани неодно-
кратно обращали внимание властей на не-
обходимость определения вероучителя при 
реальном училище, гимназиях и других 
учебных заведениях, «куда пожелали бы от-
давать своих детей мусульмане» [КТ, 1901, 
№ 2483, 21 февр.]. В КУО с 1903 г. препо-
давание мусульманского вероучения в Ка-
занской второй гимназии и Елабужском 
реальном училище осуществлялось за счет 
специальных школьных средств [ЦКУО, 
1903, № 867]. Большую чуткость к прось-
бам родителей проявляли в начале ХХ в. 
руководители частных учебных заведений, 
доходы которых складывались из взносов за 
обучение [Махмутова, 1982, с.78–79; Бикти-
мирова, 2003, с.55–64].

Реализация предоставляемых мусульма-
нам прав зависела, главным образом, от на-
стойчивости родителей, экономического по-
тенциала местной этноконфессиональной 
общины, позиций руководства учебного за-
ведения и мусульманского духовного лица. 

В 1905 г. на волне демократического 
подъема в стране татары из Касимовского 
у. Рязанской губ. заявили «о желательности 
введения в штатные расписания всех прави-
тельственных учебных заведений, где учатся 
не менее пяти мусульман, исламских веро-
учителей с причислением их к государствен-
ной службе и назначением соответствующе-
го оклада» [Загидуллин, 2006, с.297–298]. 

§ 4. Ограничения в законодательстве 
по этноконфессиональному признаку

Ильдус Загидуллин

В системе веротерпимости, существо-
вавшей в Российской империи, «первен-
ствующее и господствующее положение» 
занимало православие [Свод учреждений, 
1896, ст.1]. Православные публичные ре-
лигиозные церемонии, процессии и дру-
гие мероприятия «не подлежали никаким 

ограничениям, кроме тех, которые могли 
быть обусловлены, например, полицейско-
санитарными ме рами» [Суворов, 1912, 
с.510].

В российских реалиях достоинство 
РПЦ поддерживалось административно-
по лицейской и судебной системами. Для 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия486

охраны престижа РПЦ в «Уложении о на-
казаниях уголовных и исправительных» со-
держался раздел «О преступлениях против 
веры и о нарушении ограждающих оную 
постановлений», призванный формиро-
вать у этноконфессиональных меньшинств 
уважительное и толерантное отношение к 
религиозным чувствам православных и их 
религиозным институтам [Уложение о на-
казаниях, 1857, ст.192–274].

В плане защиты ислама и религиозного 
достоинства мусульман какие-либо меры 
наказания не были предусмотрены. Тем 
самым самодержавие создавало правовое 
поле, способствовавшее формированию у 
христиан безнаказанности за оскорбление 
религиозных чувств мусульман и велико-
державного отношения к «инородцам» [НА 
РТ, ф.41, оп.1, д.2195, л.26].

Позитивные перемены в российском за-
конодательстве произошли лишь в начале 
ХХ в. В новом «Уголовном уложении» (от 22 
марта 1903 г.) впервые был введен ряд мер 
наказания за оскорбление или ограничение 
«вероисповедальных прав мусульман» [Уго-
ловное уложение, 1904, с.156–160].

Можно утверждать, что правительство 
стремилось защитить религиозные права 
православного населения практически во 
всех случаях. В 1890-е гг. Синод поставил 
перед Государственным советом вопрос «о 
необходимости оградить православное на-
селение некоторых местностей России от 
вредного влияния татар, имеющих обыкно-
вение состоящих у них в услужении право-
славных работников заставлять работать 
по воскресеньям». В результате с 1896 г. 
татарам-мусульманам, вслед за евреями, вос-
прещалось препятствовать православным, 
нанявшимся к ним на работу в качестве до-
машних работников или на другую работу, «в 
чествовании, в исполнении прочих религи-
озных обязанностей» [Устав о предупрежде-
нии, 1890, ст.88]. В воскресенье и «двудеся-
тые» праздники «без необходимой нужды» 
ремесленники не должны были работать. В 
эти дни мастера-нехристиане могли трудить-
ся, но только без своих подмастерьев из хри-
стиан. В то же время мастера из христиан не 
могли принуждать «иноверцев» к работам 
в дни их религиозных праздников [Устав о 
промышленности, 1893, ст.430]. За притес-

нения христиан «иноверцы» подвергались 
денежному взысканию в размере не выше 50 
руб. [Уголовное уложение, 1904, с.161]. 

Оборотной стороной исключительного 
права РПЦ на ведение миссионерской ра-
боты среди российских подданных [Устав о 
предупреждении, 1857, ст.97] являлось уго-
ловное преследование мусульманской мис-
сионерской деятельности среди православ-
ных [Уложение о наказаниях, 1857, ст.114, 
116, 220, 202] и «за создание препятствий 
к переходу единоверцев в православие» 
[Уложение о наказаниях, 1857, ст.209]. В со-
ответствии с высочайшим повелением от 2 
августа 1854 г. о принятии мер к огражде-
нию язычников от обращения в ислам МВД 
предписало не допускать таких переходов. 
Отступления от этого правила всегда разре-
шались исключи тельно с монаршего позво-
ления [Национальный вопрос, 2009, с.8]. 

Конфессиональный подход проявлял 
себя при разбирательстве судебных дел 
православных. Согласно указу от 30 мая 
1866 г. «О воспрещении членам и секрета-
рям судебных мест из лиц мусульманского 
исповедания участвовать в рассуждениях 
и решениях по делам против веры христи-
анской и церковных установлений» [Опись 
дел, т.6, с.288], связанные с религиозным 
вопросом дела могли рассматривать толь-
ко судьи православного вероисповедания. 
Если же среди призванных к судебным за-
седаниям 30 заседателей оказывались лица 
неправославного исповедания, то перед со-
ставлением присутствия присяжных по жре-
бию для рассмотрения дел «против веры» 
они автоматически заменялись запасными 
заседателями нужного исповедания [Устав 
уголовного, 1892, ст.1010].

В царствование Александра III суще-
ственно усилились националистические 
тенденции во внутриполитическом курсе 
правительства. С одной стороны, они были 
вызваны модерни зацией России, личными 
чертами российского государя, с другой – 
являлись некото рым ответом на пробужда-
ющееся самосозна ние народов и их сопро-
тивление ассимиля торской политике власти 
[Дякин, 1998, с.27]. 

Когда татары стали занимать определен-
ные чиновничьи и общественные должно-
сти, правительство стало ограничивать сфе-



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 487

ру их деятельности, исходя из выявленных 
фактов «соприкосновения» с русским эле-
ментом. В 1889 г. правительство ввело «осо-
бый порядок» вступления в судебные учреж-
дения и советы присяжных поверенных на 
должности присяжных и частных поверен-
ных из «иноверцев». До издания особого 
по данному предмету закона каждый такой 
случай должен был лично рассмотреть и 
утвердить министр юстиции, а в отношении 
частных поверенных при уездных съездах 
– министр внутренних дел [Учреждения су-
дебных, 1892, прим. к ст.380]. 

Особое внимание власти уделяли мерам 
изоляции мусульман в системе начального 
образования. Такими дискриминационными 
законодательными актами стали «устране-
ние мусульман от председательства в уезд-
ных и губернских училищных советах и от 
участия в них в качестве членов от земских 
учреждений и органов городского само-
управления» (1888 г.) [Свод уставов ученых, 
1893, ст.3495 и прим. к ст.3495]; лишение 
звания домашних наставников, учителей 
наставниц и учительниц из нехристиан при 
наличии соответствующих документов на 
педагогическую деятельность в случае ра-
боты среди православных [Свод уставов 
ученых, 1893, ст. 3779, 3825]. 

Дети и семейные отношения. В клери-
кальном государстве, каковым яв лялась Рос-
сийская империя, семейные ценнос ти и от-

ношения строились по церковным ка нонам. 
В пореформенный период оставались в силе 
николаевские законы, отдававшие приори-
тет члену семьи – христианину [Свод зако-
нов гражданских,1900, ст. 80].

Бракосочетание мусульманина с предста-
вительницей христианской конфессии было 
возможно лишь при смене мусульманином 
своего вероисповедания и означало потерю 
им прежней конфессиональной идентично-
сти. В то же время циркуляром МВД №182 
от 12 июля 1888 г. мусульманскому духо-
венству было предписано воздержаться от 
совершения браков между мусульманами и 
язычниками [Национальный вопрос, 2009, 
с.8]. 

Таким образом, главенствующее положе-
ние РПЦ, полицейская охрана ее привиле-
гий практически во всех сферах жизнедея-
тельности, безнаказанность православных 
в случае ущемления или осквернения ими 
религиозных чувств и прав представителей 
«иноверных» религий приводили в контакт-
ных зонах к ущемлению религиозных прав 
мусульман. 

Законодательные ограничения были вве-
дены, главным образом, с целью охраны 
интересов русского населения, они были 
нацелены на исключение поводов для ис-
пользования действующих органов самоуп-
равления в интересах отдельных этнокон-
фессиональных групп.

§ 5. Особенности цензуры татарских книг

Ильдус Загидуллин
В пореформенный период, а именно 

после Польского восстания 1863 г., само-
державие заняло негативную позицию по 
отношению к инициативам татар, содей-
ствующим национальной консолидации и 
развитию светской культуры. Между тем 
приметой обновленческих процессов в та-
тарском сообществе стали инициативы по 
созданию периодических печатных органов 
на родном языке. В частности, по поводу 
прошения инспектора КТУШ Ш.Ахмерова 
(1894–1895 гг.) о разрешении открыть газе-
ту казанский губернатор сообщал: «Разви-
тие литературы и периодических изданий 
на татарском языке среди инородческих 

племен, населяющих Россию, ед ва ли по-
служит целям сближения и слияния этих 
племен с русским наро дом... развитие же 
литературы на их родном языке может лишь 
пробу дить среди инородцев национальное 
самосознание и, быть может, более того – 
политические мечтания» [НА РТ, ф.1, оп.3, 
д.9690, л.10–10об.].

До 1905 г. на имя министра внутренних 
дел, в Главное управление по делам печати 
и Санкт-Петербургский цензурный коми-
тет, а также на имя казанского губернатора 
от татар поступило более 20 прошений с 
просьбой разрешить организовать перио-
дическое издание на родном языке. Прави-



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия488

тельственные органы неизменно отвечали 
отказом лицам, пытавшимся взять на себя 
ответственность за издание, ссылаясь то на 
якобы их некомпетентность, то на невоз-
можность контроля со стороны цензуры за 
периодическими изданиями на татарском 
языке [Амирханов, 2002, с.35–36]. 

Первая татарская газета «Нур» («Свет») 
вышла в свет 2 сентября 1905 г. Г.Баязитов, 
переводчик МИД, коллежский асессор и 
ахун 2-й махалли Санкт-Петербурга, по-
лучил разрешение на ее издание после се-
рии отказов властей на публикацию газет 
«Хəфтə» («Неделя»), «Чишмə» («Родник») 
и «Нур» (Луч) в 1891–1895 гг. 

В условиях тотального запрета прорывом 
в этом направлении стало учреждение Ис-
маилом Гаспринским (1851–1914) в 1883 г. 
тюркоязычной газеты «Тəрҗеман» («Пере-
водчик») с условием печатания параллельно 
татарского и русского текстов и с предвари-
тельной цензурой в Санкт-Петербургском 
цензурном комитете. В 1884 г. ему удалось 
выйти из-под цензуры означенного Коми-
тета «с отдачею газеты на цензуру в самом 
Симферополе» [ГАРФ, ф.102, ДПОО, оп.226 
(1898 г.), д.11, ч.3, л.3–17]. 

В 1865–1905 гг. МВД, Главное управле-
ние по делам печати, судебные органы за-
претили публикацию 240 книг. Татарские 
издания (кроме нескольких) среди них не 
значились. Дело в том, что по закону о цен-
зуре от 6 апреля 1865 г. от предварительной 
цензуры были освобождены оригинальные 
сочинения объемом не менее 10 п.л. и пере-
водные не менее 20 п.л. Изъятие книг, из-
данных без предварительной цензуры, на-
ходилось в компетенции судебных органов, 
с 1872 г. – в компетенции МВД, с 1874 г. – 
самой цензуры. Право на издание без пред-
варительной цензуры не распространялось 
на все татарские книги [Каримуллин, 1983, 
с.142, 143]. Рукописи татарских книг запре-
щались к изданию еще на стадии рассмо-
трения цензором. Большие затруднения в 
этом вопросе возникли в связи с переводом 
в 1871 г. цензурного управления из Казани в 
Санкт-Петербург.

Мотивацией для запрещения некоторых 
татарских книг послужило желание прави-
тельства пресекать публичную критику дей-
ствий представителей власти. Например, в 
1879 г. была изъята из продажи и типографии 

брошюра «Мəкəрҗə бəете» («Баит о  Мака-
рьевской ярмарке»), в которой описывались 
издевательства станового пристава над на-
циональным достоинством и религиозными 
чувствами татар. Русский чиновник застав-
лял называть себя «хазратом» и намеренно 
не отпускал народ со схода, «пока время 
молитвы не пройдет». Особенно подробно в 
баите описывались бюрократизм, пьянство, 
взяточничество и преступные деяния поли-
цейского [НА РТ, ф.1, оп.3, д.4467, л.6–9]. За 
допущение к печати этой брошюры цензор 
Сарруф был обвинен в «политической не-
зрелости» и отправлен в отставку.

В 1880 г. с формулировкой «содержит 
критику закона, конторы, чиновника, ми-
нистров, сената» были запрещены «Эр бет 
бəете» («Баит об Ирбитской ярмарке», а 
также рукопись книги «Ва сыятьнамə» («За-
вещание»), признанной аналогичной «Мə-
кəрҗə бəете» («Баит о Макарьевской ярмар-
ке») [Каримуллин, 1983, с.110,120, 124]. 

Следует назвать ряд принципов запре-
щения рукописей татарских книг, обуслов-
ленных, главным образом, политической 
конъюнктурой и личностью цензора.

Цензурный комитет взял на себя миссию 
«преподнесения» мусульманским народам 
привлекательного имиджа русского народа, 
не допуская при этом к печати переводы на та-
тарский язык отдельных произведений клас-
сиков русской литературы: А.С.Пушкина, 
Н.В.Гоголя, Л.Н.Толстого («Крейцерова со-
ната»). В частности, перевод рассказа «Пер-
вый винокур» Л.Н.Толстого не был допущен 
к печати под предлогом того, что брошюра 
«будет лишь способствовать неправильно-
му воззрению тюрков на русский народ». За 
отдельные фразы, ущемляющие националь-
ное достоинство русских, не было напеча-
тано произведение «Кырык бакча» («Сорок 
садов») К.Насыри, в котором упоминалось о 
победе татарина над русским силачом в ку-
лачном бою на озере Кабан.

Другой важной причиной отказа на пуб-
ликацию татарских рукописей стали при-
зывы авторов к прогрессу. В частности, 
цензор В.Д.Смирнов запретил сочинение 
Р.Фахреддина «Тəрбия» («Воспитание»), 
ус мотрев в нем «горячий памфлет к откры-
тию новых школ», для учреждения которых 
единоверцам предлагалось накопить капитал 
«посредством сокращения своих жизненных 



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 489

потребностей, потом обратиться с коллектив-
ным ходатайством к правительству...» [цит. 
по: Каримуллин, 1983, с.111, 127–130]. 

Сочинение Х.Махмутова «Əл фикер əл 
хосуси фи əл җəллəд» («Частные мысли от-
носительно спора») было запрещено в 1899 
г. из-за рассуждений автора о необходимо-
сти издания национальной газеты – «орга-
на объединения татар» – с целью сохране-
ния родного языка и религии [Каримуллин, 
1983, с.128–129]. 

Издание исламских религиозных книг яв-
лялось неотъемлемой частью религиозных 
прав мусульман, которым власть гарантиро-
вала «свободу вероисповедания». В отдель-
ные периоды отечественной истории «му-
сульманский книжный вопрос» приобретал 
политический характер и вызывал адекват-
ные действия со стороны правительства. 

Арабская графика и тюркский язык руко-
писей и книг ограничивали круг читателей 
этих изданий в мусульманской среде. Од-
нако содержащиеся в них фразы о необхо-
димости знания мусульманами молитв не-
редко оценивались как призыв и пропаганда 
ислама, что служило мотивацией для их за-
прета. Первый такой случай в 1845–1849 гг. 
был инициирован руководством Казанской 
епархии, приравнявшей издание исламской 
религиозной литературы к миссионерской 
деятельности мусульман среди крещеных 
татар. Запрет на печатание Корана и других 
исламских религиозных книг, которые из-
давались во многих странах, наносил непо-
правимый ущерб позитивному имиджу Рос-
сии. По мнению А.Г.Каримуллина, одной из 
главных причин возобновления издания ре-
лигиозной литературы в России стало опа-
сение самодержавной власти относительно 
перехода торговли исламской литературой 
к английским торговым компаниям и воз-
действия англичан на российских мусуль-
ман. Отмена запрета на издание в 1845 г. со-
провождалась предписанием о дальнейшем 
усилении надзора за книгопечатанием в Ка-
зани. Помимо официальной цензуры, «пред-
писывалось привлекать к цензуре татарских 
сочинений профессоров восточного разряда 
Казанского университета» и не допускать в 
изданиях «…ничего против правительства 
и господствующей христианской церкви» 

[Каримуллин, 1983, с.100].

В вопросах экспертизы религиозных 
книг власти учитывали предложения ОМДС. 
В связи с ошибками, допущенными при пе-
чатании Корана в казанских типографиях, 
на имама Ш.Марджани в 1860 г. была воз-
ложена обязанность надзора «за полнотой 
и безукоризненной точностью» текста из-
даний Священной книги мусульман [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.831, л.24–27]. Ш.Марджани 
занимался этим, с перерывами, более 20 
лет. После обращения муфтия М.Султанова 
МВД в 1889 г. передало ОМДС предвари-
тельную цензуру Корана и Афтиака [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.829, л.182, 189–189 а].

В 1889 г. петербургский пастор Б.Дальтон 
издал книгу-обращение к обер-прокурору 
Синода К.П.Победоносцеву, в котором зая-
вил, что в России мусульмане имеют боль-
ше прав, чем лютеране, и в качестве дока-
зательства привел три татарских издания, 
в которых встречаются слова «кяфер» и 
«джихат». Цензор В.Д.Смирнов оспорил та-
кое утвержде ние, указывая, что в исламском 
мире «кяфера ми» традиционно именуются 
все немусуль мане и неверующие; такое же 
традиционно-шаблонное значение имеет сло-
во «джихат» [Каримуллин, 1983, с.112–115].

В своем экспертном заключении на 
«открытое послание» Дальтона Н.И.Иль-
минский 30 октября 1889 г. сообщил в 
МВД следующее: «Фанатическое учение 
вроде священной войны прямо находится 
в Кора не и существенно принадлежит са-
мой осно ве Ислама, как бы ни усиливались 
поэтизи ровать Ислам цивилизованные бла-
гоукрасители его. Поэтому фанатические 
выходки разбираемых книг не составляют 
в мусульманстве чего-нибудь нового и осо-
бенного; но несмотря на это, мне казалось 
бы уместным и ныне благовременным огра-
ничивать цензуру от назойливых притяза-
ний магометанских издателей инструкциею, 
в которой бы было положительно запрещено 
печатать в России на татарском или турец-
ком языке статьи, главы или отдельные мыс-
ли фанатического содержания, неуместные 
для мусульман русских подданных. К ним, 
например, не может относиться обязанность 
священной войны, равно как и воздаваемые 
равным за равное – за увечье и убийство – 
увечьем и убийством; или наименование 
султана нашим падишахом в смешение его 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия490

догматического, религиозного главенства с 
светским царством. При настоящем возбуж-
денном состоянии татар, при начинающейся 
татарско-мусульманской национальности, 
склоняющейся ко вкусам и симпатиям ту-
рецким, благодаря направлению татарской 
газеты (имеется в виду «Тарджеман». – И.З.), 
подобные места в книгах могут быть указы-
ваемы доверчивым татарам-мусульманам-
простолюдинам и смущать их магометан-
скую совесть» [РГИА, ф.821, оп.8, д.829, 
л.196об.–197].

Правительство отказалось принять такую 
инструкцию, однако авторитетное в прави-
тельственных кругах слово казанского мис-
сионера Н.И.Ильминского возымело свое 
действие: с 1890 г. цензор В.Д.Смирнов по-
следовательно вычеркивал из религиозных 
сочинений X–XII вв. отдельные слова или 
предложения (особенно места, где говорит-
ся о джихаде), а также из татарских рукопи-
сей – аяты из Корана, слова или предложе-
ния со словами «джигат», «кяфер», «гяур», 
придавая им или находя в них скрытый 
смысл унижения или нетерпимости хри-
стиан и христианства, нередко механически 
соотнося их с межконфессиональной ситуа-
цией в Российской империи, что вызывало 
многочисленные частные и коллективные 
жалобы со стороны татарских издателей 
Казани и духовных лиц. Юридически дей-
ствия В.Д.Смирнова были правомерны: со-
гласно ст. 184 «Устава о цензуре и печати», 
изъятию «из книг (иностранного) духовного 
содержания подвергаются все те, кои заклю-
чают в себе умствования и мнения, против-
ные началам христианской веры, или опро-
вергающие учение православной церкви, 
или же ведущие к безбожию, неуважению 
Священного писания и т.п.» [Устав о цензу-
ре и печати, ст. 184]. Здесь важно отметить 

также воздействие на чиновников политики 
«национального консерватизма», ставшего 
основополагающим во внутриполитическом 
курсе правительства Александра III. 

Татарским издателям через лондон-
скую газету «Times» удалось известить 
мировую общественность о преследовании 
российской цензурой исламской религи-
озной книги и Корана. Действия цензора 
В.Д.Смирнова привели к тому, что татары 
были вынуждены заниматься поисками из-
дательской базы за границей. Впервые вла-
сти обратили внимание на напряженность 
ситуации после поступления жалобы от 27 
духовных лиц из Оренбурга и Каргалы.  В 
1892 г. правительство запретило цензору со-
кращать Коран, «его части и выдержки из 
него», с 1893 г. религиозные книги начали 
печататься на прежних условиях [Каримул-
лин, 1983, с.120, 124, 140, 141].

Таким образом, несмотря на реализа-
цию либеральных реформ и модернизацию 
общественно-политической жизни, во вну-
триполитическом курсе российского прави-
тельства в отношении татар по-прежнему 
сохранялись установки, выработанные в до-
реформенный период. Важно отметить, что 
по сравнению с польским, еврейским, укра-
инским и армянским национальными вопро-
сами татарский вопрос в Волго-Уральском 
регионе не доставлял самодержавию боль-
ших хлопот, что объяснялось давностью 
присоединения этой территории к России, 
низким социально-сословным статусом та-
тар, недостаточной социальной активностью 
этноконфессиональных элит в плане отстаи-
вания гражданских прав, особенностями со-
циокультурного развития татарского народа. 
Эти факторы оказывали непосредственное 
влияние на характер и направленность внут-
риполитического курса властей. 

§ 6. Крещение и христианизация татар-мусульман

Радик Исхаков

На протяжении всего XIX в. правитель-
ство сохраняло курс на религиозную уни-
фикацию (христианизацию) «инославного» 
и «иноверческого» населения страны, ока-
зывая административную, правовую и фи-
нансовую поддержку православной церкви 

в деле распространения ею своего вероуче-
ния. Правда, взгляды представителей поли-
тической элиты относительно участия госу-
дарства в процессе христианизации и форм 
ее реализации на практике претерпели зна-
чительные изменения. Создание институ-



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 491

циональной системы «конфессионального» 
государства позволило активно использо-
вать механизмы интеграции представителей 
неправославных конфессий в социальное 
пространство империи путем сотрудниче-
ства с их элитой, однако органы верховной 
власти по-прежнему считали христиани-
зацию (наряду с русификацией) наиболее 
верным методом включения нерусских на-
родов в российское сообщество. Это мнение 
подкреплялось культурно-историческими 
реа лиями и особенностями формирования 
Российской империи, где принадлежность 
к господствующей конфессии считалась 
одним из основных критериев «русскости», 
лояльности граждан к православному госу-
дарю.

Новым этапом в проведении курса на 
христианизацию нерусского населения 
стала эпоха Великих реформ. В это время 
в религиозной политике обозначились две 
противоречивые тенденции. С одной сто-
роны, признавалась необходимость отказа 
от активного секулярного вмешательства в 
дела церкви, отмены законодательных актов 
о предоставлении различных льгот и по-
слаблений за принятие православия, всту-
пивших в противоречие с нормами морали 
и взглядами на задачи правовой политики 
вестернизированного государства, каким 
должна была стать Россия после либераль-
ных реформ [Римский, 1996, с.32–48]. С 
другой – усиление русского национализма 
и ускорение процесса всеобщей интегра-
ции населения империи после восстания в 
Польше (январь 1863 г.) способствовали ак-
тивному использованию конфронтационно-
го пути инкорпорации нерусских народов за 
счет их религиозной и культурно-языковой 
унификации с применением методов адми-
нистративного принуждения.

Важнейшими законодательными актами, 
предусматривавшими новые формы госу-
дарственного регулирования миссионерской 
деятельности, стали «Правила о порядке со-
вершения над иноверцами-нехристианами 
св. крещения» от 14 декабря 1861 г. и «Пра-
вила учреждения православных братств» 
от 8 мая 1864 г. Первые вводили более отк-
рытые и цивилизованные формы приобще-
ния к православию: запрещалось крестить 
детей мусульман, евреев, «язычников», не 

достигших 14-летнего возраста, без согла-
сия их родителей (пункт 1); несовершенно-
летних «иноверцев» разрешалось обращать 
в христианство только после шестимесяч-
ного утверждения в вере (ранее этот срок 
не превышал 40 дней) (пункт 3); таинство 
крещения должно было совершаться только 
в церкви и в присутствии благонадежных 
свидетелей или местного начальства, при 
этом свидетели должны были убедиться в 
искренности принятия неофитом правосла-
вия, знании им основ вероучения (пункт 5) 
[Руководственные, 1879, с.339–348]. Вто рые 
предусматривали новую систему организа-
ции православной миссии в поликонфессио-
нальных регионах империи. Ее основными 
органами должны были стать миссионер-
ские религиозные объединения, членами ко-
торых могли быть лица православного испо-
ведания, готовые служить «нуждам и пользе 
православной церкви для противодействия 
посягательствам на ее права со стороны ино-
родцев и раскольников, для создания и укре-
пления православия» [Руководственные, 
1879, с.37]. Эти организации создавались 
на основе частной инициативы, финансиро-
вались они за счет частных пожертвований 
и специальных благотворительных и цер-
ковных сборов. Государство официально не 
участвовало в их деятельности и не оказыва-
ло им финансовой поддержки. 

Принятие этих правил законодательно 
закрепило отказ от активного вмешательства 
государства в миссионерскую деятельность, 
установило приоритет просветительских 
форм приобщения к православию. Однако, 
как показала практика, центральная и мест-
ная администрация, руководствуясь поли-
тическими интересами, часто сознательно 
шла на нарушение декларируемого курса. 
В частности, в период управления Северо-
Западным краем генерал-губернатора 
К.П.Кауф  мана, по официальным данным, в 
1863–1868 гг. в православие было обраще-
но более 70 000 католиков [Долбилов, 2010, 
с.366]. Эти действия, не имевшие ничего 
общего с религиозным просвещением и до-
бровольным принятием православия, носи-
ли характер административно-полицейской 
акции, «чиновничьего миссионерства». 

В Волго-Уралье власти проводили бо-
лее последовательную политику. В отличие 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия492

от литовских и белорусских губерний, где 
утверждение господствующего вероучения 
среди местного населения воспринималось 
как акт «восстановления» его в правах в 
«исконно русских землях», «возвращения» 
в христианство ранее отошедших прозели-
тов, в Поволжском регионе, где вследствие 
массовых обращений в христианство в 
XVIII в. единственной крупной неправо-
славной конфессиональной группой оста-
вались мусульмане, проблема дальнейшего 
расширения влияния православной церкви 
не являлась столь актуальной политической 
задачей. В этой связи курс на христианиза-
цию татар-мусульман для имперского ру-
ководства имел скорее идеологическое, не-
жели практическое значение [РГИА, ф.821, 
оп.8, д.594, л.178]. Благодаря устойчивому 
религиозному мировоззрению и важной 
роли ислама в сохранении этнокультурной 
идентичности, татары-мусульмане отлича-
лись невосприимчивостью к миссионерской 
пропаганде. Готовые мириться с усилени-
ем фискального давления и государствен-
ного контроля, с ухудшением положения 
крестьянских хозяйств, татары-мусульмане 
крайне болезненно относились к навязыва-
нию им чуждого вероучения. Любые попыт-
ки, явные или мнимые, церкви и государства 
активизировать деятельность по приобще-
нию к христианству вызывали с их стороны 
противодействие и открытые выступления. 

Осознавая это, светские органы власти и 
наиболее прагматичные идеологи право-
славной миссии были вынуждены признать, 
что добиться существенных результатов в 
христианизации мусульман невозможно13. 
В новых условиях более актуальными пред-
ставлялись утверждение в православии ра-
нее крестившихся «инородцев» и борьба с 
культурно-религиозным влиянием ислама, 
значительно усилившимся в пореформенный 
период, результатом чего являлись массовые 
«отпадения» крещеных татар, рост ислами-
зации местных нерусских народов края. 

В рамках реализации либеральных ре-
форм в Волго-Уральском регионе были 
отменены законодательные акты о предо-
ставлении льгот и преференций за приня-
тие господствующего вероучения. 24 марта 
1866 г. Александр II утвердил мнение Го-

13 Довольно показательным в этом отношении 
является эволюция взглядов на «мусульманский 
вопрос» генерал-губернатора Н.А.Крыжановского. 
Получив в 1864 г. должность начальника Оренбург-
ского края (Оренбургская и Уфимская губернии), 
Крыжановский, руководствуясь управленческим 
опытом, полученным во время службы в Западном 
крае, выступил с рядом инициатив, сводившихся 
к усилению христианизации местных мусульман, 
государственной поддержке миссионерской дея-
тельности церкви, активной борьбе с «мусульман-
ским фанатизмом», отмене института муфтиятства 
(ОМДС) и пр. [см.: Крыжановский, 1866; 1870]. 
В дальнейшем, после более глубокого знакомства 
с особенностями этноконфессиональной и куль-
турной ситуации в регионе с преобладающим му-
сульманским населением, выработки нового опыта 
взаимоотношений с приверженцами исламского ве-
роучения, Крыжановский изменил свою позицию. 
В 1870-х гг., руководствуясь интересами социаль-
ной и межконфессиональной стабильности в крае, 
он выступил за ограничение любых форм проповед-
нической деятельности среди мусульман. В 1875 г. 
в связи с этим произошел его открытый конфликт 
с влиятельным деятелем православной церкви, 
«апостолом Аляски» митрополитом Московским 
Иннокентием (Поповым), инициировавшим от-
крытие комитетов Православного миссионерского 
общества в Уфимской и Оренбургской губерниях. 
Крыжановский в категорической форме заявил о 
своем несогласии с этой инициативой, подчеркнув 
неудобство создания любых миссионерских ор-
ганизаций в крае, «где до двух третей магометан, 
чтобы этим не встревожить их и не произвести 
какой-либо агитации между ними» [Никольский, 
1895, с.43]. Лишь после вмешательства Духовного 
ведомства и органов центральной власти он был 
вынужден дать согласие на учреждение здесь этих 
миссионерских институтов.

К.П.Победоносцев. Фото 2-ой пол. XIX в.



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 493

сударственного совета относительно отме-
ны постановлений о смягчении наказаний 
членам нехристианских исповеданий, при-
нимающим православие во время следствия 
и суда [ПСЗ-2, т.41, №43138]. Сохранив фи-
нансовое стимулирование принятия право-
славия для «иноверческого» населения им-
перских окраин (евреев, казахов, калмыков, 
народов Сибири), государство отказалось 
от соответствующей помощи для прозели-
тов из татар-мусульман [Отчет, 1898, с.8]. 
В 1874 г. в процессе реализации военной 
реформы и введения всеобщей воинской 
повинности была отменена наиболее су-
щественная льгота, предоставлявшаяся му-
сульманам за крещение, в соответствии с 
которой они освобождались от рекрутской 
повинности [Загидуллин, 2004, с.238]. 

Впрочем, отмена дискриминационных 
законодательных норм не означала полно-
го отказа государства от поддержки мис-
сионерской деятельности РПЦ в отношении 
поволжских мусульман, просто она приоб-
рела более открытые и цивилизованнннные 
формы. Имперское руководство активно 
способствовало организации в регионе мис-
сионерских обществ и братств, посредством 
пожертвований от царствующего дома и 
денежных субсидий со стороны Синода и 
МНП оказывало им и их институтам финан-
совую поддержку. Важнейшими органами 
миссии в регионе становятся реорганизо-
ванное в конце 1869 г. Православное мисси-
онерское общество (его комитеты) и создан-
ное в 1867 г. в Казани Братство св. Гурия. 
Эти миссионерские объединения, членами 
которых являлись, в т.ч., и лица местного и 
центрального управления, духовного ведом-
ства и земских организаций, распространя-
ли свою деятельность на местных мусуль-
ман, оказывали поддержку православным 
миссионерам, предоставляли финансовую 
помощь крестившимся. 

С приходом к власти Александра III и 
усилением в правительственных кругах 
влияния консервативного крыла во главе с 
К.П.Победоносцевым отмечались попытки 
активизировать деятельность по христиани-
зации мусульман. В 1880-х гг. в ряде епар хий 
Волго-Уралья были учреждены должнос ти 
окружных, а с 1890–1900-х гг. – епархиаль-
ных противомусульманских миссионеров. 

Для подготовки квалифицированных кадров 
православных проповедников по новому, 
«победносцевскому», уставу 1885 г. в сино-
дальных учебных заведениях региона были 
восстановлены (упразднены в 1868 г.) клас-
сы и отделения «миссионерских противому-
сульманских наук». В 1889 г. на базе КДА 
были учреждены специальные миссионер-
ские курсы с татарским отделением [Исха-
ков, 2011, с.104–133]. 

Опасения негативных последствий фор-
сирования миссионерской деятельности, 
связанные с ростом общественных движе-
ний среди татар в 1870-х–1890-х гг., одной из 
основных причин которых послужили слухи 
о якобы готовящемся массовом обращении в 
христианство, вынуждали государственно-
церковные органы проявлять осторожность 
в этом вопросе. Важную роль в том, что 
этот курс не приобрел характера целостной 
политики и фактически не имел реальных 
результатов, сыграла позиция самих татар-
мусульман: жесткое неприятие ими любых 
форм внешнего религиозного прозелитизма, 
не дававшее миссионерам и администрации 
возможности изменить сложившееся поло-
жение. С принятием христианства татарин 
терял поддержку соплеменников, приобре-
тал маргинальный статус в обществе. Для 
татар-мусульман ислам оставался «своей» 
верой, доставшейся от предков, близкой их 
духу, культуре, бытовому укладу жизни, из-
менять которой они не только не хотели, но 
и «не могли», так как это означало бы для 
них потерю важнейших жизненных устано-
вок [НА РТ, ф.4, оп.94, д.22, л.57об.]. Хотя 
в данный период отмечались случаи приня-
тия христианства, они не носили массового 
характера и не оказывали существенного 
влияния на демографическую и конфессио-
нальную ситуации внутри татарского соци-
ума. Всего с 1866 г. по 1905 г. по 10 епархи-
ям (губерниям) Волго-Уральского региона, 
в котором проживала основная масса татар, 
крестилось 5893 мусульманина (табл.46). В 
среднем за год по всем означенным епархи-
ям в православие переходило 147 мусуль-
ман. Таким образом, в процентном отно-
шении на одного принявшего христианство 
приходилось 20516 мусульман. Сопоставляя 
эти данные с показателями дореформенного 
периода, можно прийти к выводу о значи-



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия494

тельном снижении количества крестивших-
ся мусульман в 1866–1905 гг. по сравнению 
с предшествующим периодом (с 1837 г. по 
1861 г. по рассматриваемым епархиям в 
православие был обращен 5021 мусульма-
нин, т.е. в среднем в год крестился 201 чел.), 
что было связано с отказом государства от 
активной поддержки миссионерского дви-
жения РПЦ в отношении татар и отменой 
льгот за принятие православия.

В отличие от дореформенного периода в 
рассматриваемое время главными причина-
ми смены татарами конфессиональной иден-
тичности являлись бытовые условия жизни, 
культурное влияние русского населения, 
смешанные браки, желание через крещение 
повысить свой социальный статус в обще-
стве, религиозно-просветительская деятель-
ность православного духовенства. 

В целом можно констатировать, что во 
второй половине XIX – начале ХХ в. поли-
тика по религиозной унификации не имела 
большого значения в общем внутриполити-
ческом курсе царского правительства в от-
ношении татар-мусульман, а ее результаты 
не могли удовлетворить ни церковные, ни 
государственные органы власти. Более су-

щественным результатом этой деятельности 
стали усиление социальной и межконфес-
сиональной напряженности в регионе, рост 
протестных настроений среди татарского 
населения, выразившихся в появлении ан-
типравительственных движений и усилении 
миграции в Турцию. Все эти факторы, вкупе 
с изменениями в политической ситуации в 
стране, вызванными ростом революцион-
ной и социальной активности населения, 
корректировкой национальной политики 
с приходом к власти Николая II (1894 г.), 
способствовали пересмотру позиции пра-
вительства к вопросам взаимоотношений 
с российской уммой. Выдвигая на первый 
план общественную стабильность, сохране-
ние лояльного отношения татар-мусульман, 
а не мнимые возможности по их религиоз-
ной унификации, имперское руководство, 
по сути, отказывалось поддерживать курс 
на утверждение православия среди татар-
мусульман [Всеподданнейший отчет, 1908, 
с.148; РГИА, ф.796, оп.191, отд.6, стлб.3, 
д.163, л.1–7]. Окончательно активная мис-
сионерская детальность среди татар-му-
сульман прекратилась после объявления в 
1905 г. манифеста о свободе совести.

Таблица 46
Численность мусульман, принявших православие, 

по епархиям Волго-Уралья с 1866 г. по 1905 г. [Отчеты обер-прокурора, 1838–1862]

Епархии Кол-во 
крестившихся

В среднем 
за год

Доля крестившихся 
в общей численности 

мусульман, по данным 1897 г.
Вятская 282 7 1: 18978
Казанская 580 14 1: 45216
Нижегородская 78 2 1: 20666
Оренбургская 1700 42 1: 9149
Пензенская 130 3 1: 19548
Пермская 471 12 1: 12624
Самарская 791 20 1: 14433
Саратовская 125 3 1: 32000
Симбирская 269 7 1: 19131
Уфимская 1467 37 1: 29614
Итого: 5893 147 1: 20516



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 495

§ 7. Правовой статус возвратившихся в ислам крещеных татар

Ильдус Загидуллин, Радик Исхаков

Сложившаяся в России система государ-
ственно-церковных отношений предполага-
ла дифференцированный поход к вопросам 
поддержки признанных в империи религи-
озных сообществ, охранения их прав и цер-
ковного дисциплинирования. В наиболее 
привилегированном положении находились 
господствующее в стране вероисповедание и 
его общественные институты. Патерналист-
ское отношение государства к РПЦ было 
обусловлено «особыми» взаимоотношения-
ми, сложившимися между светской властью 
и православной иерархией в процессе дли-
тельного формирования империи, и явля-
лось важным аспектом функционирования 
имперского строя, государственной идео-
логии. Правовой статус конфессиональных 
групп в имперском пространстве устанав-
ливался на основе критерия «истинности», 
т.е. близости их религиозных догматов к 
учению православной церкви [см.: Красно-
жен, 1900; Рейснер, 1905]. В соответствии 
с этим критерием власть определяла свою 
позицию относительно административного 
и уголовного преследования религиозного 
диссидентства, нарушений законодатель-
ства в религиозной сфере.

Законодательством предписывались ме-
ры предупреждения и пресечения следую-
щих «церковных преступлений»: уклонение 
от исповеди и св. причастия (исключено из 
разряда «церковных преступлений» только 
в 1903 г.), неисполнение новообращенными 
уставов церкви, уклонение, неприведение 
родителями детей к исповеди, отпадение 
от христианства в «иноверные» религии, от 
православия в другие вероисповедания, на-
рушение праздничных религиозных дней, 
отступление православных от церкви и др. 
[Суворов, 1912, с.281].

Религиозное законодательство империи 
не предусматривало право личности на сво-
бодный выбор конфессионального статуса 
(за исключением права переходить в право-
славие). Традиционно к одним из наиболее 
тяжелых уголовных преступлений относи-
лись действия, связанные с прозелитизмом 
неправославных религиозных сообществ, 

отпадениями от господствующей церкви, 
апостазией. В соответствии с действую-
щими правовыми нормами отпадение от 
православия в нехристианскую веру было 
запрещено и не считалось действительным. 
Окончательное решение таких судебных 
дел являлось прерогативой власти [ПСЗ-2, 
т.9, №7440]. Возбуждение преследования по 
делам «совращения» от православной веры 
или отступления от нее зависело исклю-
чительно от духовного начальства [Устав 
уголовного, 1892, ст. 1006]. В первой поло-
вине XIX в. в России был введен порядок 
внеочередного рассмотрения судебных дел 
«о совратителях и совращенных из право-
славия» [Законы о судопроизводстве, 1892, 
ст.576], призванный обеспечить оператив-
ность действий светских властей. Лицо, от-
казавшееся от христианства, должно было 
быть направлено «для увещевания» к при-
ходскому духовенству. В случае упорства на 
него заводилось уголовное дело. Но и после 
судебного решения православному духо-
венству предоставлялась возможность воз-
вратить «отступника» в «лоно» церкви. Как 
справедливо отметил М.А.Рейснер, «весь 
русский процесс о вероотступничестве по 
своему существу не что иное, как своего 
рода миссионерское действие светской вла-
сти» [Рейснер, 1905, с.276].

«Отпавшие» до возвращения в христиан-
ство не пользовались правами своего состоя-
ния, на это время их недвижимость брало в 
опеку государство [Уложение о наказаниях, 
1885, ст.185]. Лица, привлеченные к суду за 
преступления, связанные с лишением состо-
яния, лишались и других гражданских прав, 
не могли быть избираемы в органы сельско-
го самоуправления и на другие обществен-
ные должности. За погребение крещеного 
без совершения надлежащих религиозных 
обрядов предусматривалось привлечение 
виновных к аресту от трех недель до трех 
месяцев [Уложение о наказаниях, 1885, 
ст.209, п.1]. Тело умершего должно было 
быть перезахоронено на православном клад-
бище [НА РТ, ф.1, оп.3, д.221, л.53]. Браки, 
заключенные между «отпавшими», не при-



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия496

знавались православной церковью, и после 
уведомления об этом светской администра-
ции полиция имела право их расторгнуть. 
Признанные по духовному суду виновными 
«во вступлении в противозаконный брак» 
подвергались покаянию, а в некоторых слу-
чаях и определенному наказанию. Право-
славные, вступившие в брак с «иноверца-
ми», подвергались тюремному заключению 
сроком на 4 месяца [Уложение о наказаниях, 
1885, ст.1564]. Их обвиняли в «прелюбодея-
нии», незаконном сожительстве [НА РТ, ф.4, 
оп.101, д.23, л.61об.–62]. Даже при наличии 
взрослых детей в паспорте эти лица указы-
вались холостыми. Детей от таких браков 
приписывали к семье деда по материнской 
линии. Фамилии детям давали от имени их 
матерей. Следует подчеркнуть, что дети, 
родившиеся в такой семье, духовным су-
дом признавались незаконными и потому не 
имеющими права ни на наследство в имуще-
стве родителей по закону, ни на фамилию и 
состояние отца [Бердников, 1889, с.437]. 

В особую категорию выделялись пре-
ступления, связанные с совращением от 
православия. Предусматривалось наказание 
не только за активные и пассивные формы 
религиозной пропаганды, но и за бездей-
ствие в их пресечении. В частности, если 
один из членов семьи не принимал мер к 
предотвращению «отпадения» от христиан-
ства других, он мог быть подвергнут аресту 
«на время от 3 дней до 3 месяцев» [Уложе-
ние о наказаниях, 1885, ст.209, п.1]. За со-
вращение к отступлению от православия 
предусматривались: «лишение всех прав и 
состояния, ссылка на каторжные работы до 
10 лет» [Высочайше утвержденное, 1845, 
гл.2, отд.1, ст.191]. 

Жесткость имперского законодатель-
ства в этом вопросе была связана не толь-
ко с охранением интересов православной 
церкви. Рассматривая продвижение право-
славной идеологии как важный канал инте-
грации «иноверного» населения в русское 
сообщество, политическая элита в то же 
время однозначно трактовала отход от го-
сподствующего вероучения как действие, 
направленное на подрыв существующего 
вероисповедального положения в стране. 
В этом контексте «отпадения» являлись, по 
мнению руководства страны, формой отка-

за не только от конфессионального (право-
славного), но и культурно-национального 
(русского) статуса, и способствовали уси-
лению других религиозных (католичество, 
протестантизм, ислам) и этнических групп 
(«полонизации», «онемечиванию» в Запад-
ном крае, «татаризации» в Поволжье). 

В Волго-Уралье, где основным объектом 
применения указанных законодательных 
норм была группа так называемых «отпав-
ших» от православия в ислам крещеных 
татар, образовавшаяся в результате движе-
ния «новокрещеных» и «старокрещеных» 
татар за возвращение в мусульманство (или 
его принятие), главным мотивом светской и 
духовной администрации в жесткой борьбе 
с этим движением было желание сохранить 
прежнюю конфессиональную архитектуру, 
сложившуюся в регионе во второй поло-
вине XVIII в., и доминирующее положение 
православия, которое могло быть нарушено 
при расширении границ влияния мусуль-
манства. В этих условиях была бы затрудне-
на дальнейшая культурно-религиозная ин-
корпорация местного населения в русский 
социум и имперское пространство. 

Наиболее активный фазис борьбы с «от-
падениями» во второй половине XIX в. при-
шелся на 1866–1867 гг., когда в Поволжье от-
мечался массовый отход крещеных татар из 
православия в ислам. Несмотря на сложную 
социальную ситуацию в крае, вызванную 
отменой крепостного права и позициониро-
ванием либерализации внутриполитическо-
го курса, правительство предприняло бес-
прецедентные меры по возвращению в 
православие «отпавших», имевшие откро-
венно принудительный характер. Опасаясь 
превращения массового движения во все-
общий процесс исхода крещеных татар из 
православия, что подкреплялось мнением 
местных миссионеров, органы власти, не 
ограничиваясь широкими возможностями, 
предоставлявшимися законодательством 
по судебному преследованию «отступни-
ков», стали активно применять и админи-
стративные «меры взыскания» [НА РТ, ф.1, 
оп.3, д.231, л.6]. За «отпадение», наряду с 
лишением всех прав состояния и привле-
чением к суду, крещеных татар подвергали 
массовым экзекуциям, аресту, тюремному 
заключению. Полиция расторгала их «не-



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 497

законные» браки, высылая жен и детей на 
прежнее место жительства, проводила экс-
гумацию тел умерших и перезахоронение их 
в соответствии с правилами православной 
церкви, закрывала и разрушала «тайные» 
мусульманские культовые здания в таких 
селениях [Загидуллин, 1990, с.66–78]. Ак-
тивных членов движения власти привлека-
ли к ответственности по наиболее суровым 
статьям уголовного законодательства как 
«совратителей» и в административном по-
рядке ссылали в Сибирь. Так, по Казанской 
губ. за участие и организацию движения в 
1865–1866 гг. судебные органы в 1867 г. и 
1870 г. приговорили к ссылке 31 чел., в т. ч. 
4 мусульман [НА РТ, ф.1, оп.3, д.1823, л.11, 
74, 83–86]. 

Крайнее упорство «отпавших» в отстаи-
вании своего права на исповедание веры 
предков, несмотря на жесткие действия 
властей, вынудило правительство изменить 
свое отношение к этой проблеме. Фактиче-
ски правительство de facto было вынуждено 
признать существование «отпавших», что, 
впрочем, не означало их официальной лега-
лизации как членов мусульманской общины. 
С 1870-х гг. по отношению к ним стал выра-
батываться двойственный подход. Терпимо 
относясь к «отпавшим» «новокрещеным» 
татарам, стараясь не вмешиваться в их ре-
лигиозную жизнь, светская администрация 
и духовное ведомство продолжали активно 
применять жесткие законодательные меры 
к «старокрещеным» татарам и представи-
телям других нерусских народов, заявляв-
шим о своем желании исповедовать ислам. 
Причиной этого являлась конфессиональ-
ная ситуация, сложившаяся в этих группах. 
В отличие от «новокрещен», «отпадавших» 
всем сельским обществом, у «старокрещен» 
в ислам переходило в основном молодое по-
коление, занятое на отхожих промыслах в 
татарских селениях. При официальном «от-
падении» из православия молодежи в селе-
ниях образовывались две самостоятельные 
религиозные общины – «новых» мусульман 
и христиан. В связи с отсутствием четких 
конфессиональных границ и вероятностью 
того, что примеру «отпавших» последуют 
другие члены сельского общества, местная 
светская и духовная администрация всяче-
ски стремилась посредством жестких мер 

остановить этот процесс, запугать коле-
блющихся, вернуть ранее порвавших отно-
шения с церковью в христианство. В ходе 
новых «отпадений» 1871–1872 гг. и 1881 г. 
в Казанской, Вятской, Самарской и Уфим-
ской губерниях местными органами власти 
была развернута акция по преследованию 
наиболее активных участников движения. 
В частности, в 1875 г. Казанский окружной 
суд приговорил 2 крестьян д.Верхние Отары 
Мамадышского у. «за совращение в магоме-
танство» к каторжным работам на 6 лет. С 
аналогичной формулировкой в 1881 г. были 
арестованы и сосланы по приговору суда в 
Сибирь 8 жителей с.Апазова Казанского у. 
[НА РТ, ф.1, оп.3, д.6541, л.1]. Полиция пре-
секала любые попытки «отпавших» из числа 
«старокрещеных» татар наладить свою рели-
гиозную жизнь. В этих действиях виделись 
«соблазн» для лиц, оставшихся в правосла-
вии, попытка склонить их к принятию ис-
лама. В таких селениях принимались меры 
по закрытию «тайных» мусульманских мо-
литвенных домов, конфессиональных школ, 
их учредители подвергались аресту и судеб-
ному преследованию. Так, в 1870–1880-х гг. 
мусульманские конфессиональные учебные 
заведения были закрыты в с.Елышево, де-
ревнях Большие Кибяк-Кози, Верхние Ота-
ры, Починок Шемордан Казанской губ. [НА 
РТ, ф.1. оп.3, д.3697, Отчет Братства, 1883, 
с.34]. 

В связи с массовыми «отпадениями» в 
ислам крещеных татар, приведшими к фор-
мированию особой категории – группы лиц, 
порвавших всяческие отношения с церко-
вью, но официально не признававшихся му-
сульманами, перед местной бюрократией 
встал вопрос об их правовом статусе, при-
менении к ним норм действующего зако-
нодательства. Не признавая за ними права 
гражданского состояния, власти в то же вре-
мя налагали на них все общегражданские 
обязанности, в частности, отбывание воин-
ской повинности, оплату государственных 
податей и налогов и пр. Кроме того, вплоть 
до 1880 г. «неофициальные» мусульмане, 
как и прочие христиане, должны были вно-
сить деньги на содержание православных 
храмов, осуществлять другие церковные 
сборы [РГИА, ф.821, оп.8, д.788, л.34]. Все 
это потребовало выработки четких форм 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия498

государственного контроля и регистрации 
данной группы населения. В связи с отка-
зом «отпавших» считать себя, даже номи-
нально, православными эти функции уже 
не могли выполнять представители право-
славного духовенства. При решении этой 
коллизии был использован опыт государ-
ственного регулирования правового статуса 
старообрядцев. С 1870-х гг. стал вырабаты-
ваться определенный порядок регистрации 
«отпавших» в ислам. В Самарской губ. эти 
функции были возложены на местное по-
лицейское правление, в Астраханской – на 
органы сельского управления (сельских ста-
рост), в Казанской и Вятской – на волост-
ные правления [РГИА, ф.821, оп.8, д.788, 
л.21]. Особым указом от 20 декабря 1890 г. 
во всех губерниях Восточной России реги-
страцию рождения, браков и смерти данных 
лиц было поручено вести волостным прав-
лениям (в сельской местности) и полиции 
(в городах) [РГИА, ф.821, оп.8, д.788, л.47]. 
С 1887 г. МВД было официально разрешено 
вносить в посемейные списки некрещеных 
детей с теми именами, которые были даны 
родителями, но с отметкой, что эти дети не 
крещены «по упорству родителей» [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.788, л.44]. 

Другим вопросом, потребовавшим раз-
решения, стал порядок совершения «отпав-
шими» государственной присяги. В 1860–
1870-х гг. местное руководство, исходя из 
того, что «отпавшие» официально являются 

православными, старалось принудить их к 
принятию христианской присяги, что часто 
сопровождалось насильственными действи-
ями, вело к открытым конфликтам и акциям 
неповиновения [НА РТ, ф.1, оп.3, д.1837, 
л.1–2об.]. В последующие десятилетия, 
когда у «отпавших» подросло молодое по-
коление, которое не было крещено, никогда 
не посещало церковь и не имело в прошлом 
никаких контактов с православным духо-
венством, органы власти, несмотря на про-
тесты со стороны церкви, были вынуждены 
признать право этих молодых людей прини-
мать присягу по правилам мусульманского 
вероучения [НА РТ, ф.41, оп.1, д.1. л.41].

Несмотря на некоторые послабления со 
стороны государства, в целом «отпавшие» 
в ислам вплоть до начала XX в. оставались 
наиболее бесправной и маргинальной в 
юридическом отношении группой населе-
ния региона. Они не имели возможности 
свободно соблюдать предписания исламско-
го вероучения, посещать мечети, обращать-
ся для исправления треб к указным муллам, 
отдавать детей в татарские конфессиональ-
ные школы. «Отпавшие» не могли открыто 
жениться и выходить замуж за своих сопле-
менников из числа «официальных» мусуль-
ман, были вынуждены скрывать от началь-
ства своих «незаконнорожденных» детей. В 
любое время по инициативе православного 
духовенства и местных чиновников пред-
ставители этой группы могли подвергнуть-

«Отпавшие» в 
ислам жители 
возле своей 
«тайной» мече-
ти в д.Большие 
Кибяк-Кози 
Лаишевского у. 
Казанской губ. 
Фото 1904 г.



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 499

ся административному и судебному пре-
следованию, лишиться прав состояния. К 
тому же у «отпавших» возникали проблемы 
во взаимоотношениях с представителями 
других групп татарского населения (креще-
ными татарами и татарами-мусульманами), 
связанные с их особым положением и ре-
лигиозным статусом, что в некоторых слу-
чаях приводило к открытым конфликтам на 
межконфессиональной почве. Сложное по-
ложение многочисленной группы сельско-
го населения, за которой не признавались 
важнейшие религиозные и гражданские 
права, вызывало усиление социального на-
пряжения и нарушало межконфессиональ-
ную стабильность в регионе. Органы власти 
были вынуждены искать пути решения этой 
проблемы. Постепенно, со стабилизацией 
конфессиональных границ между «отпав-
шими» и утвердившимися в православии 
крещеными татарами, с появлением нового 

поколения «неофициальных» мусульман, 
уже не являвшихся членами православной 
церкви, среди государственной бюрократии 
утверждалось мнение о бесперспективности 
их искусственного сдерживания в правосла-
вии, о необходимости определения их кон-
фессионального и юридического статуса. 

В соответствии с Высочайшим манифе-
стом от 24 ноября 1894 г. было прекращено 
преследование некрещеных «отступников» 
[Чичерина, 1906, с.133]. В 1894, 1895, 1896 
и 1898 гг. были отмечены первые случаи 
официального разрешения о причислении 
«отпавших» к мусульманским приходам 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.788, л.110–111, 120–
123]14. Окончательная отмена всех ограни-
чений для этой части мусульманского на-
селения региона произошла в 1905 г., когда 
манифестом от 17 апреля 1905 г. им было 
разрешено приписаться к махаллям и отк-
рыто исповедовать ислам. 

14 Право считаться «официальными» мусульма-
нами получили жители ряда селений Чистопольского 
и Спасского уездов Казанской губ., предки которых 
«отпали» в ислам еще в 1820-х–1840-х гг. В связи с 
длительным периодом нахождения их «вне церкви», 
исключением из всех церковных документов в 1860-
х–1870-х гг. и отсутствием в связи с этим какой-либо 
достоверной информации об их христианском про-
шлом Синод не нашел со своей стороны формаль-
ного повода отказать им в прошениях о легализации 
действительного конфессионального статуса. 

§ 8. Политика самодержавия в сфере школьного образования

Ильдус Загидуллин, Чулпан Саматова

Механизмы распространение русско-
го образования среди татар. Многонацио-
нальный и поликонфессио нальный состав 
населения рассматривался правительством 
как одно «из слабых мест» в устройстве им-
перии, подлежащих устранению. Ко второй 
половине XIX в. наряду с традиционными 
элементами, базировавшимися на сохране-
нии социально-политической ста бильности 
и внешней без опасности государства, в им-
перской по литике обозначилась тенденция 
к административной и культурной унифика-
ции [Каппелер, 1996, с.203]. Это предпола-
гало более активное вмешательство власти в 
жизнь этнических групп и их интеграцию в 
российское социокультурное пространство, 
при котором культурные особенности наро-
дов рассматривались как препятствия гомо-
генизации. 

Новая школьная политика правительства 
явилась неотъемлемой частью модерниза-
ции России, она поставила на повестку дня 
необходимость формирования у российских 
подданных двуязычия через институты об-
разования, что предполагало также вмеша-
тельство в область национального образова-
ния нерусских народов. 

В 1869 г. на все евангелические, люте-
ранские и реформаторские школы Северо-
Западного края были распространены общие 
правила о народных училищах, что сделало 
обязательным изучение государственного 
языка. Пытаясь решить «польский вопрос», 
правительство в 1871 г. сделало правилом 
обу чение русской грамоте во всех нацио-
нальных школах Царства Польского, в т.ч. в 
начальных училищах. В 1879 г. изучение рус-
ского языка стало обязательным в туземных 
школах Закавказья, в 1884 г. – в армянских 
школах Кавказского края. С 1885 г. русский 
язык был принудительно введен во всех учеб-
ных заведениях Дерптского учебного округа 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.816, л.42–43].



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия500

На фоне решительных мер, предприни-
маемых на российских окраинах, особенно 
западных, ситуация во внутренних губерни-
ях, население которых составляли главным 
образом татары, башкиры, чуваши и финно-
угорские народы, на первый взгляд создава-
ла ощущение «запаздывания» действий пра-
вительства. Кардинальные шаги в западных 
губерниях были обусловлены осложнением 
национального вопроса, имели четко выра-
женный политический оттенок и требовали 
чрезвычайных и оперативных действий.  В 
отношении татар они были вызваны реали-
зацией либеральных реформ, учитывающих 
интересы прежде всего русского населения и 
формирующих на этом пространстве конту-
ры национального государства с отходом от 
имперской традиции. Поэтому впервые воз-
никла необходимость обучения титульного 
населения русской грамоте, «размывания» 
«островков»-территорий, «чуждых русско-
му населению», и формирования единого 
государственного культурного пространства, 
чтобы тем самым прекратить татаризацию 
тюркских и финно-угорских народов. 

Примечательно, что до принятия конк-
ретных мер МНП был проанализирован 
мировой колониальный опыт в этой обла-
сти [Материалы, 1936, с.282–283]. Собран-
ный материал был обработан и подвергнут 
обсуждению сначала на Ученом комитете 
министерства, затем – в училищных сове-
тах учебных округов. Последней инстанци-
ей, обсуждавшей вопросы государственной 
важности, стал Совет министра народного 
просвещения, в заседании которого (2 фев-
раля 1870 г.) приняли участие члены Совета, 
директор ДДДИИ, попечители Казанского, 
Одесского, Санкт-Петербургского и Москов-
ского учебных округов [Материалы, 1936, 
с.281].

Постановление Совета министра народ-
ного просвещения от 2 февраля 1870 г. нашло 
воплощение в утвержденных 26 мар та 1870 г. 
Александром II «Правилах о мерах к обра-
зованию населяющих Россию инородцев», 
установивших правовые основы школьной 
политики в Казанском и Одесском учебном 
округах [СПМНП, т.4, стлб.1556–1557].

«Правила» предусматривали новую си-
стему получения татарами светского рус-
ского образования: двуязычное начальное, 
русское среднее и высшее образование. 

Первое звено предполагало два варианта 
начальной школы для мусульман: 1) русско-
татарское начальное училище, где изучение 
мусульманских наук было сведено до мини-
мума и главный акцент делался на русский 
язык и математику; родной язык учащихся 
использовался как средство для изучения 
русского языка; 2) русский класс предпола-
галось вводить повсеместно во всех вновь 
открывающихся мусульманских учебных 
заведениях, а их содержание осуществлять 
за счет прихожан; шакирды до достижения 
16-летнего возраста в обязательном поряд-
ке должны были посещать русский класс 
и усвоить его программу [Инородческие и 
иноверческие училища, 1903, с.14–16]. 

Таким образом, в регионах компактного 
расселения татар и башкир правительство с 
1870 г. наметило поворот к обязательному 
изучению государственного языка на базе 
национальной традиционной школы. 

В соответствии с «Правилами» 1870 г. 
рекомендовалось учреждать при русских 
начальных школах и гимназиях подготови-
тельные классы с целью увеличить в них 
процент татар. В КУО подготовительные 
классы для татар не были организованы, по-
скольку не возникло потребности. Подгото-
вительные классы должны были стать базой 
для получения ими высшего образования. В 
1887 г. МНП отменило эту льготу для му-
сульман и с 1888 г. разрешило принимать в 
подготовительные классы средних учебных 
заведений «инородцев-христиан» [ЦОУО, 
1887, №7–8, с.213; 1888, №11–12, с.360]. 

В 1874 г., в связи с предстоящим под-
чинением конфессиональных школ татар 
и башкир учебному ведомству, произошло 
кардинальное сокращение территории Ка-
занского учебного округа [СПМНП, т.5, 
стлб.1753]. Был учрежден самостоятель-
ный Оренбургский учебный округ (ОУО), 
которому были переданы Пермская, Орен-
бургская, Уфимская губернии, Уральская и 
Тургайская области. В результате в состав 
КУО вошли шесть губерний: Астраханская, 
Вятская, Казанская, Самарская, Саратовская 
и Симбирская. В 1893 г. в него вошла Вну-
тренняя Букеевская Орда, которая ранее на-
ходилась в составе ОУО. Изъятые из ведения 
КУО Нижегородская и Пензенская губернии 
были переданы соответственно Московско-
му и Харьковскому учебным округам.



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 501

Одним из отступлений от «Правил» 
1870 г. стало учреждение в КУО и ОУО ин-
спекции башкирских, киргизских и татар-
ских школ. В ее компетенцию входили: от-
крытие «путем убеждения» для мусульман 
школ нового типа, общее руководство и на-
блюдение над ними, просмотр существую-
щих и составление плана для издания новых 
книг, необходимых для преподавания в этих 
учебных заведениях [НА РТ, ф.92, оп.1, 
д.21785, л.4]. В КУО на эту должность был 
определен тюрколог В.В.Радлов, приступив-
ший к своим обязанностям в 1872 г. Во вновь 
учрежденном ОУО не нашлось лиц, глубоко 
понимающих «дело образования мусуль-
ман». По рекомендации Н.И.Ильминского 
в 1875 г. инспектором мусульманских школ 
был назначен В.В.Катаринский (1875–
1902 гг.), выпускник КДА, кандидат богос-
ловия, знаток инородческих языков [ЦОУО, 
1902, №5–6, с.291], однако он был «недо-
статочно подготовлен» для выполнения воз-
ложенных на него обязанностей. В связи с 
этим попечитель П.А.Лавровский (1875–
1880 гг.) направил его деятельность на от-
крытие христианских инородческих школ 
[РГИА, ф.733, оп.171, д.656, л.76].

После отъезда В.В.Радлова в столицу 
(1884 г.), в Императорскую академию наук, 
и.о. инспектора по совместительству стал 
инспектор КТУШ Ш.Ахмеров. Не имея для 
должного выполнения возложенных на него 
обязанностей ни времени, ни командиро-

вочных средств, он за пять лет службы смог 
совершить всего две инспекционные поезд-
ки [РГИА, ф.733, ф.172, д.2271, л.29].

В КУО в период деятельности В.В.Рад-
лова и попечителя П.Д.Шестакова (1865–
1883) действовала модель «инспектор му-
сульманских школ – попечитель округа», а 
директора и инспекторы народных училищ 
являлись лишь исполнителями их указаний. 

Ликвидация в 1889 г. в КУО этой долж-
ности связана с деятельностью Н.И.Иль-
минского, считавшего, что такая должность 
была необходима лишь для открытия новых 
учебных заведений и создания учебных по-
собий для них, «теперь нет более надобности 
в особом лице» [РГИА, ф.733, оп.171, д.656, 
л.85об.–86]. Так в округе утвердилась новая 
схема управления: инспекторы – дирекция 
народных училищ – попечитель округа. 

Должности инспектора мусульманских 
школ в ОУО и инспектора чувашских школ в 
КУО были упразднены в 1903 г. [ЦОУО, 1903, 
№4–5, с.171–172]. К этому «руку приложил» 
обер-прокурор Синода К.П.Победоносцев 
[РГИА, ф.733, оп.172, д.2287, л.7]. Наблю-
дение за русско-татарскими школами стало 
компетенцией исключительно инспекторов 
народных училищ. 

В.В.Радлов отмечал, что «открытие их 
оказалось вовсе неудачным там, где местная 
администрация не обнаруживала желаемого 
содействия, и успех достигался лишь при 
пособии и влиянии полиции… классы вве-

П.Д.Шестаков. Фото 2-ой пол. XIX в.В.В.Радлов. Фото нач. ХХ в.



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия502

дены почти насильственными мерами» [Ма-
териалы, 1936, с.323]. 

Одно из отступлений от «Правил» 1870 г. 
было связано с корректировкой предложен-
ной модели финансирования. Очень часто 
несогласие на открытие русских классов 
прихожане объясняли материальными за-
труднениями. Поэтому власти перешли к 
практике государственного субсидирования 
русских классов и вероучителей русско-
татарских училищ, которые также стали 
финансироваться из земских, городских, 
заводских, частных (попечители, блюстите-
ли, меценаты и др.) средств [Владимирова, 
2009, с.9–34; Саматова, 2010, с.144].

В 1880–1890-е гг. в КУО на каждую 
русско-татарскую школу выделялось 460 
руб. [АРАН, ф.177, оп.2, д.11, л.22–22об.], 
в ОУО – 300–400 руб. [ЦОУО, 1885, №8, 
с.261, 262; 1886, №3, с.112; №9, с.384; 1888, 
№11 и 12, с.362].

В 1887 г. попечитель ОУО Д.С.Михайлов 
отмечал, что многие татары сознают пользу 
от изучения русского языка и грамоты, что 
у них существует «тяга» к русскому языку, 
распространению которого мешают «кары 
магометан и обличение его фанатических 
последователей». Он предлагал установить 
обязательное обучение русскому языку во 
всех татарских школах, как это было сдела-
но в Оренбургском казачьем войске. Чинов-
ник был убежден: когда речь идет о добро-
вольном изучении русского языка, то это с 
точки зрения мулл является грехом, когда 
же оно вынужденно, то это «не грех», и оно 
может быть разрешено для «усыпления вра-
га», поскольку враг одолел настолько, что 
бороться с ним невозможно [РГИА, ф.733, 
оп.171, д.656, л.109–109об.]. 

Власти стремились учреждать русские 
классы в крупных городских религиозных 
образовательных центрах15. Практически 
все русские классы занимали отдельные от 
здания медресе помещения, что объяснялось 

15 При медресе Казани (1872 г.), Оренбурга 
(1880 г.) [ЦОУО, 1880, №3–4, с.46], Уральска, уезд-
ных городов Чистополь (1881 г.) [НА РТ, ф.1, оп.3, 
д.8321, л.121], Троицк [РГИА, ф.821, оп.8, д.817, 
л.922–922об.] (был преобразован в двухклассное 
русско-татарское училище с контингентом 50–60 
учащихся) [Будилович, 1905, с.120], Белебей, Стер-
литамак, Верхне-Уральск и т.д.

принципиальной позицией их заведующих. 
Исключение составляло медресе «Хусаи-
ния» в Оренбурге. Следует отметить, что 
материальная база многих медресе не по-
зволяла разместить в отдельном помещении 
школьные парты и другую учебную мебель. 
К тому же вскоре учебное начальство осо-
знало, что расположение русского класса в 
отдельном здании увеличивает контингент 
учащихся в них [НА РТ, ф.92, оп.1, д.21060, 
л.7]. В городах разрешалось открывать но-
вые татарские учебные заведения исключи-
тельно при наличии русского класса. Так, в 
1897 г. было закрыто мектебе второй махалли 
г.Чистополя, несмотря на письменное заве-
рение его заведующего «о посылке учеников 
в русский класс при медресе первой махал-
ли» [НА РТ, ф.160, оп.1, д.815, л.21–21об.]. 

Русско-татарские школы действовали в 
Казани, Астрахани [Будилович, 1905, с.180], 
уездных городах Тетюши (1885), Гурьев, 
Илецкая защита (Уральская обл.) [РГИА, 
ф.733, оп.171, д.656, л.168] и т.д. Новше-
ством следует признать появление русско-
татарских школ при рабочих поселках 
[ЦОУО, 1887, №1, с.36; 1903, №12, с.466]. 

Большинство заведующих медресе за-
прещали детям местных жителей посещать 
школы нового типа, пугая их тем, что впо-
следствии их могут крестить [НА РТ, ф.160, 
оп.1, д.619, л.66–67об.]. Тем не менее, прак-
тически во всех школах были учащиеся, 
что свидетельствовало о востребованности 
русского языка. В своем противостоянии 
кадимистам учителя русского языка не 
раз обращались за содействием к властям. 
В результате к административной ссыл-
ке был приговорен мулла первой махалли 
г.Чистополя Абдулвагапов (от наказания его 
спасла кончина в 1893 г.) [Амирханов, 1996, 
с.43–53]. В 1900 г. на три года был выслан 
из губернии мулла г.Тетюши М.Бикчентаев 
[ГАРФ, ф.102, оп.98, д.48, л.1–5]. Эти реп-
рессивные меры были нацелены на устра-
шение других имамов. 

Следует отметить, что не все представи-
тели мусульманского духовенства являлись 
противниками русского образования. Напри-
мер, мулла д.Новый Шинар Мамадышского 
у. Мухаммадзян Яхин был инициатором от-
крытия в 1877 г. русско-татарского училища 
[НА РТ, ф.92, оп.1, д.13147, л.1–4об.]. 



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 503

Учреждение русских 
классов воспринималось 
большинством мусуль-
ман как посягательство 
на традиционный уклад 
конфессиональной шко-
лы, что отрицательно 
сказывалось «на наметив-
шемся стремлении татар-
ского населения изучать 
русский язык» [Съезд ди-
ректоров, 1907, с.61]. 

С целью снижения 
противодействия мест-
ного населения в 1880-е 
гг. руководство ОУО ста-
ло закрывать в 1880-е гг. 
некоторые действующие 
в сельской местности рус-
ские классы, что привело 
к сокращению их чис ла в Оренбургской и 
Уфимской губерниях до 9. Часть русских 
классов при медресе была преобразована в 
одноклассные русско-мусульманские учи-
лища, в отдельных случаях на средства за-
крывающихся русских классов при медресе 
и русско-мусульманских школах учрежда-
лись школы для крещеных «инородцев» 
[ЦОУО, 1882, №12, с.503; 1887, №4–5, с131; 
№9–10, с.267; 1888, №11–12, с.362; 1895, 
№5, с.233]. 

В Приуралье отмечалось более актив-
ное назначение почетных блюстителей при 
школах из мусульман, которые за свою дея-
тельность получали благодарность от попе-
чителя [ЦОУО, 1896, №6, с.196–197] и пра-
вительственные награды [ЦОУО,1899, №2, 
с.60; 1904, №3, с.73]. В КУО почетные блю-
стители или попечители школ назначались 
реже [НА РТ, ф.160, оп.1, д.698, л.190].

В 1882 г. руководство Оренбургского 
казачьего войска предприняло наиболее ра-
дикальные меры: ввело обязательное обуче-
ние татар-мусульман в русском училище16 

16 С 1882 г. дети казаков-мусульман привлека-
лись для обучения русской грамоте с 9 часов утра  
до 2 часов пополудни, а мектебе были вынуждены 
посещать в «свободное время»: с 6 до 8 часов утра 
и с 7 до 9 часов вечера, не имея почти никакого от-
дыха. Приняв во внимание, что обучение в мектебе 
препятствует усвоению ими с малолетства русско-
го языка и грамоты, необходимых при отбывании 
казаками воинской повинности, генерал-майор 

[РГИА, ф.733, оп.171, д.656, л.109об.]. В 
1892 г. под предлогом того, что посещение 
детьми мектебе после дневного обучения в 
русском училище отрицательно влияет на их 
успеваемость, руководство запретило сыно-
вьям татар школьного возраста изучать род-
ной язык и основы ислама у муллы, что, по 
сути, означало их изоляцию от начальной на-
циональной школы [Фəхретдин, 1907, б.26]. 
В результате, согласно сведениям 1895 г., в 
ОКВ насчитывалось всего 14 «татарских 
школ», в которых преподавание велось на 
русском языке [Севастьянов, 1895, с.20]. 

В некоторых русско-мусульманских шко-
лах ОУО практиковалось совместное обуче-
ние русских и татар (башкир) [Будилович, 
1905, с.121], что невозможно было предста-
вить в КУО.

Прорыв в открытии русско-татарских 
школ произошел на рубеже веков, и большую 
роль в этом сыграли земства. Если в 1895 г. 

Ершов приказом от 9 сентября 1892 г. предписал  
закрыть в войске все татарские школы, запретил 
мальчикам посещать мектебе. Вместо этого им 
разрешалось обучаться в станичных и поселковых 
русских школах основам ислама три раза в неделю, 
в особо назначенные дни. ОМДС 16 и 30 января 
1893 г.) обратилось с жалобой в МВД, приложив 
шесть прошений казаков-мусульман Татищевской 
и Нижне-Озерской станиц и Линевского поселка 
и 10 рапортов имамов разных селений казачьего 
войска. Однако МНП и МВД признали действия 
оренбургского начальства «правильными» [Сбор-
ник циркуляров, 1905, с.101–102].

Занятия в русско-татарском училище г.Тетюши. Фото нач. ХХ в.



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия504

в КУО насчитывалось 11 русско-татарских 
школ и 10 русских классов при медресе [НА 
РТ, ф.92, оп.1, д.21785, л.5], то в 1902 г. дей-
ствовало уже 41 русско-татарское учебное 
заведение (в т.ч. 9 русских классов при ме-
дресе) [Саматова, 2010, Прил. 7].

Одной из важнейших причин интенсив-
ного увеличения числа русско-татарских 
школ в ОУО следует назвать отсутствие в 
регионе противостояния между мусульман-
скими общинами и миссионерскими инсти-
тутами. В 1902 г. здесь насчитывалось 95 
школ нового типа [Будилович,1905, с.119–
120, 135, 145].

Бесплатные школы нового типа для му-
сульман были ориентированы, главным об-
разом, на бедные слои населения – крестьян 
и мещан. Они не являлись единственными 
учебными заведениями, в которых татары 
изучали русскую грамоту. Дети торговцев 
и духовенства обучались государственному 
языку у частных учителей, малочисленная 
группа татарской молодежи посещала рус-
ские начальные школы. Кандидаты в муллы, 
как правило, сторонились этих школ, отда-
вая предпочтение частным педагогам. 

Основную роль в развитии школ нового 
типа играли учителя русского языка. Еже-
годная заработная плата учителей казенных 
русско-татарских училищ в КУО составляла 

около 300 руб. [НА РТ, ф.160, оп.1, д.619, 
л.8, 12]. В земских школах их жалованье, как 
правило, зависело от финансовых возмож-
ностей земских учреждений [ГАКО, ф.205, 
оп.2, д.2388, л.72об.–73; оп 4, д.3739, л.1]. 
Учителям русского языка были предостав-
лены «права службы приходских учителей» 
[НА РТ, ф.92. оп.1, д.21785, л.4], на них рас-
пространялось аналогичное с учителями на-
чальных народных училищ право на пенсию 
и пособия, однако не были разработаны ме-
ханизмы их получения [Мир ислама, 1913, 
т.2, с.268]. За добросовестную педагогиче-
скую деятельность учителя русского языка 
награждались правительственными награ-
дами [ЦОУО, 1895, №11–12, с.456; 1897, 
№1, с.7; 1902, №9, с.337], им объявлялась 
благодарность попечителя учебного округа 
[ЦОУО, 1897, №8, с.295; 1897, №12, с.404]. 

В ОУО некоторые учителя занимались 
торговлей, они с нетерпением ожидали 
окон чания обязательного шестилетнего 
срока службы и оставляли педагогическую 
деятельность [РГИА, ф.733, оп.171, д.656, 
л.109]. Выпускники КТУШ устраивались 
кассирами, конторщиками, бухгалтерами 
при частных торгово-промышленных пред-
приятиях, домашними учителями детей со-
стоятельных татар [Горохов, 1941, с.42].

В рамках нового школьного курса в 
Симферополе (1872 г.), Уфе (1872–1876 гг.) 
были учреждены четырехлетние Татарские 
учительские школы, в которых велась под-
готовка будущих учителей русского языка 
и математики. По своему статусу они были 
причислены к средним учебным заведениям 
и пользовались всеми льготами и преиму-
ществами, присвоенными прогимназиям 
[СПМНП, т.6, стлб.1255–1260]. Преподава-
ние всех предметов, кроме мусульманского 
вероучения, осуществлялось на государ-
ственном языке. Обучение было непрерыв-
ным, за исключением воскресений, а также 
основных христианских и мусульманских 
праздников, летних каникул. После заверше-
ния учебы выпускники были обязаны 6 лет 
отработать в школе, в случае отказа – воз-
вратить сумму, затраченную государством 
на их четырехлетнее содержание в школе. 
После 12-летней преподавательской работы 
они имели право ходатайствовать о получе-
нии звания личного почетного гражданина 
[СПМНП, т.4, стлб.752–758, 2139–2146].

Исхак Казаков во время работы в Тетюшском 
русско-татарском училище. Фото 1897 г.



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 505

В 1876 г. граф Д.А.Толстой в ходе про-
верки Уфимской татарской учительской 
школы выявил низкий уровень знания рус-
ского языка выпускниками первого набора, 
остался недоволен «идейной направленно-
стью» воспитанников, а также неприспособ-
ленностью арендуемого здания под учебный 
процесс [СПМНП, т.6, стлб.1705–1706]. 

После перевода в Оренбург под Татар-
скую учительскую школу (ОТУШ) летом 
1877 г. было отведено пустующее в то вре-
мя помещение Башкирской фельдшерской 
школы. В 1881 г. был увеличен размер сти-
пендии, отпускаемой на содержание воспи-
танников школы (с 90 до 120 руб. в год каж-
дому), за счет уменьшения общего числа 
воспитанников по штату с 40 до 30 [ЦОУО, 
1883, №1, с.9]. 

В 1890 г. ОТУШ была закрыта, причиной 
послужило недовольство МНП результата-
ми ее деятельности «по распространению 
между мусульманами образования в рус-
ском духе и сближению их с русской народ-
ностью» (12 воспитанников были переведе-
ны в КТУШ) [Еникеев, 1948, с.201–202]. 

В 1872 г. В.В.Радлов выступил с ини-
циативой учредить в Казани Татарский учи-
тельский институт для подготовки учите-
лей русских классов при медресе, которые 
смогли бы «поднять в глазах шакирдов рус-
скую науку и тем возбудить в них желание 
сблизиться с нами… выдержать нравствен-
ную борьбу с учеными наставниками та-
тарских школ» [НА РТ, ф.92, оп.1, д.10961, 
л.12]. Пос ле отклонения данного проекта 
В.В.Радлов заявил о необходимости созда-
ния в КУО учительской школы. Открытая в 
1876 г. КТУШ с контингентом 40 штатных 
воспитанников (содержащихся за счет каз-
ны) стала «главной кузницей» педагоги-
ческих кадров для нового типа правитель-
ственных школ для татар и башкир. 

Первым инспектором КТУШ был на-
значен бывший преподаватель татарского 
языка 1-й Казанской гимназии М.-Г.Мах-
мудов, его сменил учитель русского языка 
Ш.И.Ахмеров (1881–1900 гг.), после его 
смерти – М.Н.Пинегин (1900–1907 гг.). 

Постепенный рост числа учащихся в 
КТУШ, в т.ч. «своекоштных», «вольнопри-
ходящих», а также стипендиатов земств (в 
1876 г. – 1, в 1901 г. – 5, в 1903 г. – 10) [НА 

РТ, ф.142, д.74, л.63], свидетельствовал о по-
вышении доверия татар, которые все более 
стремились к тому, чтобы их дети получа-
ли светское образование. В 1902 г. на вновь 
учрежденную должность попечителя КТУШ 
был назначен присяжный поверенный при 
Казанском окружном суде С.Ш.Алкин.

В 1880-е гг. на содержание КТУШ госу-
дарство ежегодно выделяло около 20 тыс. 
руб. К.П. Победоносцев не был согласен «с 
тратой на мусульман» такой значительной 
суммы и неоднократно предлагал министру 
И.Д.Делянову (1882–1897 гг.) и Александру 
III преобразовать КТУШ в учебное заведе-
ние «наподобие Казанской учительской се-
минарии» [АРАН, ф.177, оп.2, д.11, л.10]. 

Альтернативой обучению в татарских 
учительских школах для получения свиде-
тельства учителя русского языка являлась 
сдача экзаменов экстерном: за период дея-
тельности КТУШ звания учителей началь-
ных русско-татарских учебных заведений 
были удостоены 128 мужчин и 8 женщин 
[Хакимов, 1972, с.12]. К испытаниям экс-
терном готовил также Башкирский приют 
для девочек в Уфе. С 1899 г. при Белебеев-
ском четырехклассном городском училище 
стал действовать педагогический класс для 
подготовки учителей русско-мусульманских 
школ [Будилович, 1905, с.135].

В процессе учреждения учебных заведе-
ний для мусульман в управлениях учебных 
округов и МНП постепенно сформирова-
лось мнение, что если обучить русской гра-
моте мулл, то они будут благосклонно от-
носиться к новым школам; более того, сами 
станут обучать русскому языку детей при-
хожан [РГИА, ф.733, оп.171, д.656, л.42об.]. 
Счи талось также, что знание муллами рус-
ского языка позволит ос лабить противодей-
ствие общин открытию школ но вого типа 
для мусуль ман. 

Знание русского языка и грамоты укре-
пляло позиции муллы в среде прихожан и 
у местной администрации, представители 
которой не знали языка местных народов, 
позволяло уверенно чувствовать себя в 
русской среде, правительственных учреж-
дениях. Инспектор В.В.Радлов считал, что 
именно муллы являются наиболее знающей 
русский язык группой сельских жителей 
[НА РТ, ф.92, оп.1, д.21060, л.5об.].



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия506

Министр народного просвещения 
Д.А.Тол стой в 1875 г. выступил с инициа-
тивой «сделать обязательным» для соиска-
телей мусульманских духовных должностей 
знание курса русско-мусульманских учи-
лищ. Граф рассуждал следующим образом: 
муллы говорят прихожанам, что изучение 
русского языка «дело греховое и противное 
Корану и шариату», когда знание государ-
ственного языка станет для них обязатель-
ным, этот нелепый довод против обучения 
мусульман в русских классах и русско-та-
тар ских школах отпадет [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.1051, л.50об. –51].

Однако на основе отзывов начальников 
Таврической, Оренбургской, Уфимской, Са-
марской, Казанской губерний, Тургайской, 
Уральской областей и Внутренней Букеев-
ской Орды МВД решило не торопить собы-
тия. Было рекомендовано определить сроки 
введения образовательного ценза индивиду-
ально для каждой губернии, в округе ОМДС 
при утверждении на духовные должности 
предоставлять преимущества лицам, владе-
ющим русским языком, и т.д. [НА РТ, ф.92, 
оп.1, д.10464, л.38–46об.]. 

С учетом этих предложений в мае 1877 г. 
Д.А.Толстой обратился в Государственный 
совет с предложением узаконить следую-
щие правила: 1) предусмотреть в ближай-
шее время введение русского образователь-
ного ценза (уровень начальной школы) для 

кандидатов на свет-
ские и общественные 
должности (земские, 
городские и сельские); 
2) с 1878 г. требовать 
от преподавателей му-
сульманских школ и 
претендентов на духов-
ные должности умения 
«отчетливо писать и 
читать по-русски», а с 
1880 г. – знания курса 
русских классов при 
медресе; 3) разрешать 
открытие новых му-
сульманских школ при 
условии содержания 
русского класса за счет 
прихожан. Действия 
новых правил распро-

странялись по всей империи, кроме Сиби-
ри, Туркестанского генерал-губернаторства, 
Кавказа и Закавказья [РГИА, ф.733, оп.171, 
д.656, л.162–162об.].

Основной причиной того, что власти не 
решились реализовать эти мероприятия, 
стала русско-турецкая война 1877–1878 гг. 
Государственные чиновники опасались, что 
какие-либо ограничительные действия мог-
ли спровоцировать волнения среди мусуль-
манского населения Крыма и Поволжья. В 
связи с этим было рекомендовано вернуться 
к проектируемым МНП мерам «при более 
благоприятных обстоятельствах» [РГИА, 
ф.733, д.15539, л.39об.]. 

Вновь назначенный в марте 1886 г. 
орен бургский муфтий С.Султанов (1886–
1915 гг.), осознав несоответствие заседа-
телей ОМДС (сельских мулл) по уровню 
знания религиозных наук и по ведению де-
лопроизводства, прежде всего, из-за незна-
ния ими русской грамоты, посчитал необхо-
димым ввести обязательное знание русской 
грамоты для членов ОМДС в объеме курсов 
татарских учительских школ и уездных на-
чальных училищ, а для ахунов и хатибов 
(старших мулл) городских махаллей и штат-
ных военных мулл в регулярных и казачьих 
войсках – по программе начальных народ-
ных училищ. Что касалось основной мас-
сы мусульманских духовных лиц, возглав-
лявших сельские приходы, муфтий считал 

Здание Казанской татарской учительской школы. 
Фото нач. ХХ в.  Совр. ул.Тукая, д.73



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 507

преж девременным распростра-
нение на них такого требования, 
предложив отдавать предпочте-
ние при выборе из нескольких 
кандидатов тому, кто владеет 
русской грамотой [РГИА, ф.821, 
оп.8, д.1074, л.5–6об.].

Силовое и учебное ведом-
ства «углубили и расширили» 
предложения муфтия: решили 
сделать эти требования тоталь-
ными и обязательными, распро-
странив их на лиц, желающих 
занять духовные должности в 
сельской местности.

Согласно закону от 16 июля 
1888 г. с 1891 г. кандидаты на 
должность заседателей Духов-
ного собрания должны были 
сдавать экзамен в объеме курса 
четырех первых классов гимна-
зии, или КТУШ, или уездных, 
городских и двухклассных на-
чальных училищ, кандидаты на 
должности ахунов и хатибов в 
городах – по программе курса 
одноклассного народного учи-
лища, кандидаты на должность 
мулл в сельской местности должны были 
представить свидетельства уездных учи-
лищных советов о знании ими «русской раз-
говорной речи» [ПСЗ-3, т.8, №5419].

Следует отметить, что к тому времени 
русский образовательный ценз стал нор-
мой для кандидатов на духовные должно-
сти римско-католического, протестантского, 
ар мян ского и еврейского вероисповеданий: 
от них требовалось непременное окончание 
курса в русских учебных заведениях. Только 
мусульманское духовенство (если не считать 
«шаманистов» и буддистов) пользовалось 
«привилегией необязательного знания рус-
ского языка». Таким образом, правительство 
решило «уравнять» требования к мусульман-
ским духовным лицам с правовым положе-
нием духовных лиц других конфессий.

Опасение возможных волнений, а также 
массовая петиционная кампания мусульман 
1888–1890 гг. вынудили правительство раз-
работать новый, «облегченный», вариант 
требований [РГИА, ф.821, оп.8, д.1071, л.85–
86], который лег в основу царского указа от 

11 октября 1890 г. [ПСЗ-3, т.10, №7120]. С 
1891 г. от кандидатов в члены ОМДС тре-
бовалось свидетельство об умении читать 
и писать, лишь с 1896 г. они должны были 
иметь свидетельства об окончании курса в 
городском училище, кандидаты в сельские 
муллы – свидетельство об умении разгова-
ривать и писать на русском языке. Новое 
правило было распространено на 21 гу-
бернию, 4 области и Внутреннюю Букеев-
скую Орду17. По просьбе атамана ОКВ для 
кандидатов в муллы также были снижены 
требования до уровня сельских мулл – не-
обходимо было лишь доказать владение раз-
говорной речью и умение читать. А в Ураль-
ском и Сибирском казачьих войсках, как и 

17 Это Казанская, Оренбургская, Уфимская, 
Аст раханская, Самарская, Саратовская, Симбир-
ская, Пензенская, Вятская, Нижегородская, Перм-
ская, Тамбовская, Рязанская, Томская, Тобольская, 
Московская, Санкт-Петербургская, Херсонская, 
Костромская, Енисейская, Иркутская губернии и 4 
области (Уральская, Семипалатинская, Акмолин-
ская, Тургайская) и Внутренняя Букеевская Орда. 

План русско-башкирской земской школы 
в д.Юлдашево Самарской губ. 1873 г. 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия508

от кандидатов в городские ахуны и хатипы, 
требовалось знание русской грамоты в объ-
еме курса одноклассного училища. Экзаме-
ны принимала комиссия в составе заведую-
щего учебным заведением и двух учителей 
светских предметов.

В дальнейшем правительство пошло на 
некоторые уступки: предоставило в 1892 г. 
возможность проведения (по истечении 6 ме-
сяцев) повторного испытания [ЦОУО, 1892, 
№10, с.423], в 1900 г. – третьего повторного 
экзамена [ЦОУО, 1900, №4, с.88]. В 1896 г. 
было введено требование о предоставлении 
двух фотографий. В 1902 г. для сдающих 
экзамен на духовные должности был вве-
ден сбор в сумме 3 руб., аналогичный сбо-
ру, взимаемому с соискателей учительских 
должностей [ЦОУО, 1903, №2, с.50].

Столь невысокие требования русско-
го образовательного ценза к кандидатам в 
сельские муллы практически свели на нет 
возможность привлечения их в качестве 
учителей русского языка. 

Муэдзины не подлежали испытанию на 
знание русского языка, установленному для 
мулл, и могли быть назначаемы к испол-
нению обязанностей последних, пока ва-
кансии оставались не замещенными, с тем 
условием, чтобы подобное положение допу-
скалось не более как на полгода [Сборник 
циркуляров, 1905, с.12]. 

Русский образовательный ценз содей-
ствовал повышению престижа русских клас-
сов при медресе и русско-татарских школ, 
хотя и не стимулировал в рассматриваемый 
период увеличение их численности. Попу-
лярным методом подготовки к экзаменам по 
русскому языку было обучение у частных 
педагогов [НА РТ, ф.160, оп.1, д.794, л.3–4].

Таким образом, русско-татарские шко-
лы и русские классы при медресе в пер-
вые десятилетия часто открывались под 
административным давлением чиновников 
учебного ведомства. Наблюдался обратный 
эффект: усиливалась подозрительность на-
селения относительно школьной политики 
правительства и в значительной степени в 
самом начале пресекались интерес и стрем-
ление татар получить русское образование. 

В рассматриваемый период была созда-
на система подготовки учителей русского 
языка, разработаны учебно-методические 

по собия, сформирована локальная сеть 
школ для мусульман, содержание которых 
осуществ лялось правительством, земства-
ми, городскими органами самоуправления, 
другими за интересованными учреждения-
ми и лицами. 

Несмотря на противодействие мулл и 
консервативной части сельских обществ 
русские классы и русско-татарские школы 
всегда имели контингент учащихся, что сви-
детельствовало о наличии потребности в 
знании русской грамоты. Однако прихожане 
не допустили преподавания русского языка 
в мектебе. Русские классы были созданы 
лишь при медресе, что было не случайно: 
изучение государственного языка стало 
уделом интеллектуальной части татарского 
общества. В них обучались шакирды – наи-
более грамотная часть татарского общества, 
а в русско-татарские школы поступали дети, 
родители которых не имели средств, чтобы 
нанять частного учителя.

Малочисленные русско-татарские шко-
лы и КТУШ на рубеже веков стали неотъем-
лемой частью национального образования 
татар, их численность, благодаря усилению 
позиций джадидистов, уверенно увеличива-
лась после 1905 г. 

Учителя сыграли важную роль в озна-
комлении учащихся с жизнью российского 
общества, в приобщении их к русской куль-
туре. Они формировали у них иной взгляд 
на события, происходившие в татарском 
сообществе и в России. Деятельность учи-
телей со временем позволяла прихожанам 
убедиться в «безвредности» для мусульман 
школ нового типа. 

Правительственный контроль над 
мусульманскими учебными заведениями 
в Поволжье и Приуралье. Модернизация 
российского общества осложнила решение 
национального вопроса в стране. Проблема 
заключалась не только в повышении нацио-
нального самосознания и этнокультурном 
развитии этноконфессиональных мень-
шинств, во многом она была обусловлена 
действиями имперской власти, решившей 
установить полицейский контроль над их 
институтами, в т.ч. над системой образова-
ния. Вторжение в закрытое культурное про-
странство, сегментированное конфессио-
нальными, национальными и социальными 



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 509

границами, как правило, сопровождалось 
принудительными мерами, а в некоторых 
случаях и репрессиями. Русификация и на-
ступление на среднюю и начальную школу 
в Царстве Польском начались вскоре после 
подавления восстания 1863 г. В 1881 г. в веде-
ние МНП были переданы центральные учи-
лища и сельские школы в бывших болгар-
ских и немецких колониях, а также школы 
в колониях евреев-землевладельцев в шести 
губерниях. Согласно царскому указу от 25 
ноября 1885 г. евангелическо-лютеранские 
школы прибалтийских губерний передава-
лись под правительственный надзор, такая 
же участь в 1892 г. постигла протестантские 
церковные школы в Закавказском крае, в 
1893 г. – училища при римско-католических 
церквях империи [Загидуллин, 1992а, с.62]. 

Как часть единого правительственного 
курса по установлению тотального контро-
ля над нерусскими системами образования 
следует оценивать действия властей в от-
ношении мектебов и медресе в Поволжье и 
Приуралье. Впервые вопрос о необходимо-
сти установления наблюдения МНП за му-
сульманскими школами был поднят в нача-
ле 1866 г. «Необходимо обратить внимание 
на татарские школы, которые сами по себе 
распространились по татарским селениям 
волжских губерний в такой мере, что боль-
шая часть татар обучается грамоте нерус-
скими, а татарскими при мечетях духовны-
ми лицами, их учителями, приготовленными 
старанием наставников, образованных в Бу-
харии. Таким образом, из этого враждебно-
го и фанатичного нам гнезда мусульманства 
исходит направление и влияние образования 
до 1 миллиона народонаселения великорус-
ских губерний» [РГИА, ф.821, оп.8, д.806, 
л.1], – с помощью этих аргументов учебное 
ведомство обосновало необходимость уста-
новления контроля над мектебами и медре-
се в Волго-Уральском регионе.

Отметим, что до этого мусульманские 
приходские школы гражданского населения 
практически оставались без надзора прави-
тельственных органов. В дореформенный 
период МВД курировало все училища, за 
исключением военных и духовных. Отно-
сительно же мусульманских школ в окру-
ге ОМДС в российском законодательстве 
какие-либо указания отсутствовали [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.806, л.2–3]. 

После упразднения иррегулярного Баш-
кирского войска о необходимости установ-
ления над образовательными учреждениями 
мусульман Приуралья «какого-либо контро-
ля со стороны начальства» первым объявил 
в 1866 г. оренбургский генерал-губернатор 
Н.А.Крыжановский. Са новник предложил 
осуществлять надзор через мировых посред-
ников, а выдачу санкций на открытие новых 
школ мусульман возложить на губернаторов 
[Дякин, 1995, с.812–814]. 

«Правила» 1870 г. поставили на повестку 
дня вопрос о подчинении мектебе и медресе 
наблюдению правительства. Законом от 24 
ноября 1874 г. все действующие при мусуль-
манских обществах школы татар, башкир и 
казахов в КУО и ОУО, а также в Нижего-
родской губ. (Московский учебный округ) 
и Пензенской (Харьковский учебный округ) 
были подчинены МНП [Рождественский, 
1902, с.596]. 

Начать наблюдение за мусульмански-
ми школами рекомендовалось лишь после 
утверждения специальной инструкции о по-
рядке осуществления контроля. Разработку 
Инструкции граф Д.А.Толстой доверил по-
печителю КУО П.Д.Шестакову. Автором 
проекта стал В.В.Радлов.

На заседании Ученого комитета МНП, 
состоявшемся 26 января 1876 г., прошло об-
суждение казанского проекта [РГИА, ф.733, 
оп.170, д.971, л.1–1об.]. По итогам обсуж-
дения была составлена новая редакция 
проекта Инструкции, в мае 1876 г. он был 
представлен в Комитет министров, который 
рекомендовал предварительно согласовать 
документ с МВД. Дело в том, что в про-
екте были совмещены два положения: об 
осуществлении надзора за деятельностью 
мусульманских школ и о принудительных 
мерах по распространению русского об-
разования. Между тем правительственный 
надзор не был непосредственно обусловлен 
необходимостью активного использования 
мер принуждения для учреждения русских 
классов. Сегменты этих направлений имели 
свои особенности. 

В предложенных мерах по установлению 
правительственного надзора не были учте-
ны глубокие восточные традиции существо-
вания мектебов и медресе, они предполага-
ли кардинальные изменения в этой сфере в 
предельно короткие сроки. Радикальность 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия510

требований заключалась в том, что пред-
полагалось ввести ряд норм внутреннего 
распорядка, аналогичных тем, что практи-
ковались в русских школах: в обязанность 
заведующего школой входило составление 
списков учащихся, ежегодных отчетов о 
личном составе учащихся и учителей, про-
граммы занятий для экспертного заключе-
ния учебного начальства. С 1880 г. заведую-
щие школ должны были вести переписку с 
контролирующими органами учебного ве-
домства на русском языке. Общества, содер-
жащие национальные школы, отстранялись 
от решения вопросов школьного образова-
ния и от воспитания подрастающего поко-
ления. Свидетельства на звание мударриса 
должны были выдаваться лишь лицам, вла-
деющим русским языком (письмо и чтение), 
с 1880 г. – знающим курс русских классов 
при медресе. Реализация этих требований 
означала отрыв традиционной школы от ме-
чети и отстранение от преподавания в ме-
дресе абсолютного большинства учителей 
они (не владели государственным языком). 

Особо следует сказать «о допущении» в 
учебный процесс религиозных учебников, 
одобренных цензурой (§ 4). В рассматривае-
мый период в медресе широко использова-
лись рукописные книги, печатных учебни-
ков, написанных российскими подданными, 
было очень мало. 

Рекомендовалось переложить на махал-
ли, которые намеревались открыть новые 
национальные учебные заведения, расходы 
по содержанию учителя русского языка 
без учета экономических возможностей 
обществ. Если общество или содержатель 
медресе или мектебе оказывали открытое 
сопротивление учреждению русского клас-
са, то это становилось основанием для за-
крытия учебного заведения. Предлагаемые 
административные нормы дискредитирова-
ли идею о пользе изучения государственно-
го языка.

Заметим, что наблюдение инспектора 
за преподаванием не должно было касать-
ся сущности мусульманского вероучения. 
Инспектор мог «только наблюдать, чтобы 
преподавание это велось догматически и ни 
под каким видом не было допускаемо тол-
кований, противных верноподданнической 
преданности государю императору и всему 
Августейшему Дому, любви к отечеству – 
России и возбуждающих неприязнь против 

христианского населения» [РГИА, ф.773, 
оп.170, д. 971, л.122–127].

Положения проекта Инструкции о заве-
довании другими мусульманскими школа-
ми, содержащимися за счет государства, об-
ществ, учреждений и частных лиц, а также о 
лицах, занимающихся домашним и частным 
преподаванием, были заимствованы из Ин-
струкции инспекторам народных училищ от 
29 октября 1871 г., что означало включение 
их в единую систему управления. 

Проект Инструкции 1876 г. стал «наивыс-
шей точкой» в стремлении учебного ведом-
ства установить надзор над мусульманскими 
школами. Заложенные в ней положения в 
той или иной мере постепенно претворялись 
жизнь в конце XIX – начале ХХ в.

Обсуждение проекта завершилось тем, 
что 5 февраля 1882 г. император утвердил 
циркулярное предписание министра на-
родного просвещения попечителям КУО и 
ОУО, составленное на основе предложений 
МВД. Согласно первому пункту циркуляра 
чиновникам учебного ведомства разреша-
лось приступить к фактическому контролю 
над мусульманскими школами. При этом 
им предлагалось соблюдать осторожность 
во время посещений учебных заведений, 
собирать статистические сведения, давать 
словесные советы, не предъявляя никаких 
обязательных требований. По результатам 
осмотра школ чиновники должны были 
составлять отчеты для попечителя округа. 
Второй пункт циркуляра был целиком по-
священ мерам предосторожности. Посе-
щение школ и дальнейшее ознакомление с 
ними предлагалось начинать с тех местно-
стей, где мусульмане проживали совместно 
с русскими или крещеными «инородцами». 
Только после ревизий этих учебных заве-
дений и «освоения» таких местностей по-
зволялось постепенное «продвижение» в 
районы со сплошным мусульманским насе-
лением [ЦКУО,1882, №4, с.72–74].

Таким образом, в дискурсе учебного и 
силового ведомств в данном вопросе взял 
верх прагматичный подход МВД. В резуль-
тате сложилась отличная от реализуемой в 
западных губерниях модель школьной по-
литики, основанная на взвешенном подходе 
к распространению русского образования и 
осуществлению надзора над традиционны-
ми учебными заведениями мусульман внут-
ренних губерний. 



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 511

В 1880–1890-е гг. попечители КУО и ОУО 
несколько раз обращались в МНП с предло-
жениями «твердо заявить» муллам об ис-
полнении предписаний инспекторов народ-
ных училищ [РГИА, ф.733, оп.171, д.656, 
л.3], отменить указ от 5 февраля 1882 г. 
и усилить контроль над мусульманскими 
школами. Однако правительство оставалось 
приверженным принципам постепенности 
и осторожности.

Осуществление инспекторами мусуль-
манских школ контроля затруднялось по 
ряду причин. По сути, речь шла о том, что 
учрежденным по средневековой среднеази-
атской модели школам выставлялись ев-
ропейские требования учета и контроля. 
Поскольку в небольших селениях мектебе 
располагалось в доме муллы, вторжение 
представителя власти означало посягатель-
ство на частную собственность имама, заве-
дующего школой. 

Приступив к исполнению новых функ-
ций, В.В.Радлов циркуляром от 15 апреля 
1882 г. обратился к муллам Казани с пред-
ложением предоставить статистические 
сведения о руководимых ими школах [НА 
РТ, ф.92, оп.1, д.15539, л.32–33]. Тем са-
мым В.В.Радлов, стремясь к большей ре-
зультативности, отступил от закона 1882 г., 
предписывавшего наблюдение за мусуль-
манскими школами, без предъявления их 
заведующим каких-либо требований. Его 
письменное обращение вызвало протест 
имамов, поддержанный татарской обще-
ственностью города. 

После отъезда В.В.Радлова в столицу чи-
новники КУО фактически отстранились от 
установления надзора над мусульманскими 
учебными заведениями. 

В ОУО в 1883–1887 гг. было проин-
спектировано 85 школ [РГИА, ф.733, 
оп.171, д.656, л.168–169об.]. Следует от-
метить, что во время этих ревизий инспек-
тор В.В.Катаринский лично убедился «в 
религиозно-схоластическом направлении» 
конфессиональных школ, не имеющем ни-
чего общего с политическим воздействием 
на умы шакирдов и прихожан [Фархшатов, 
1994, с.49]. 

В ОУО губернаторы ежегодно предпи-
сывали муллам предоставлять инспекто-
рам народных училищ сведения о статусе 
учебного заведения (мектебе или медресе) и 
численности учащихся для составления от-

четов «по народному образованию», однако 
муллы предоставляли такие данные крайне 
редко. В 1887 г. попечитель ОУО обратился 
к губернаторам и оренбургскому муфтию с 
просьбой обязать мулл сообщать инспек-
тору В.В.Катаринскому сведения о школах 
по нескольким позициям18. Однако муфтий 
М.Султанов воздержался от исполнения 
данного предложения, указав, что муллы 
подчинены Духовному собранию лишь по 
делам веры, он не компетентен затрагивать 
школьную сферу [РГИА, ф.733, оп.171, 
д.656, л.171–171об.]. 

После упразднения в 1889 г. должности 
инспектора мусульманских школ руковод-
ство КУО никому не перепоручило наблю-
дение за мектебами и медресе [НА РТ, ф.92, 
оп.1, д.21785, л.12]. Под влиянием автори-
тета Н.И.Ильминского в администрации 
КУО утвердилось мнение о том, что они не 
заслуживают никакого внимания и следует 
придерживаться «исконно равнодушного 
отношения правительства к магометанским 
школам, по крайней мере до тех пор, пока 
не поднимется просвещение крещеных 
инородцев настолько, что нельзя будет опа-
саться отпадения в магометанство» [НА РТ, 
ф.92, оп.1, д.21785, л.14об.].

Стремясь изменить ситуацию, МНП цир-
куляром от 31 июля 1891 г. потребовало от 
попечителя КУО следующие сведения о му-
сульманских учебных заведениях: о количе-
стве школ; лицах преподающих в них; не-
достатках этих учебных заведений и мерах, 
которые следует предпринять для их устра-
нения [НА РТ, ф.92, оп.1, д.21785, л.17].

Н.И.Ильминский в письме Д.А.Толстому 
от 16 октября 1886 г. рекомендовал устано-
вить запрет на обучение будущих мулл в 
учебных заведениях Турции, Египта, Ара-
вии. Он предупреждал влиятельного санов-
ника: «…наши татары в тех странах могут 
подпасть под влияние разных проходимцев, 

18 1) название населенного пункта, число жите-
лей с указанием этнического и конфессионального 
состава; 2) имена и фамилии заведующих школ, а 
также хальф, мударрисов и других лиц, имеющих 
отношение к школе; 3) где эти лица получили об-
разование; 4) число обучающихся мальчиков и де-
вочек, с указанием их селений; 5) время открытия 
школы, а также время начала и окончания учебного 
года; 6) помещение училища (наемное собственное 
и пр.); 7) средства содержания учебного заведения, 
имеются ли вакуфы.



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия512

поляков, венгров и других врагов России. 
Притом быстро развивающиеся в назван-
ных странах ислама западно-европейское 
образование и цивилизация, проявляющие-
ся в новых учреждениях и в литературе, в 
подражание образцам Западной Европы, 
могут отразиться на школах мусульман-
ского востока, а через них и на наших та-
тарских искателях высшего знания. В отда-
ленном будущем рисуется такое: татарская 
школа, вместо бухарской, средневековой 
схоластики, проникнется стремлением к 
блеску османо-европейского просвеще-
ния и цивилизации; тогда татарская анти-
патия к русским из области религиозной 
перейдет в область культурную и даже, 
быть может, в политическую…» [РГИА, 
ф.733, оп.171, д.656, л.71об.–72]. Эта идея 
Н.И.Ильминского, правда под новой редак-
цией, была включена в текст обращения 
попечителя КУО в 1891 г. в МНП: не до-
пускать в образовательный процесс мулл, 
получивших религиозное образование за 
границей. 

На основании депеши попечителя 
КУО, по предварительному соглаше-
нию с МВД, МНП издало циркуляры 
от 30 июня и 10 июля 1892 г. 

Во всех учебныхокругах надзору 
инспекторов народных училищ под-
лежали лишь русско-татарские школы 
[Будилович, 1905, с.187]. Циркуляром 
от 30 июня 1892 г. МНП объявило по-
печителям КУО, ОУО, Московского19 
и Харьковского20 учеб ных округов, что 
новые мектебе и медресе могут откры-
ваться лишь с разрешения директоров 
народных училищ [НА РТ, ф.92, оп.1, 
д.19936, л.1–3]. Таким путем была 
создана правовая основа для прави-
тельственного контроля над мусуль-
манскими учебными заведениями на 
огромном пространстве.

Попечителям Казанского, Москов-
ского, Оренбургского учебных округов 
был направлен циркуляр от 10 июля 
1892 г. об установлении новых правил. 
Под предло гом того, что в мектебах и 
медресе в качестве пособий исполь-
зовались рукописные книги, пропа-
гандирующие «враждебные русским 
государственным началам» идеи, в 
дальнейшем в этих учебных заведе-

ниях предписывалось «употреблять иск-
лючительно печатные книги», одобренные 
российской цензурой. Тем самым на мусуль-
манские школы распространялись требо-
вания, действовавшие в отношении других 
начальных учебных заведений, подведом-
ственных МНП, что являлось элементом 
унификации управления. Муллы, получив-
шие образование в мусульманских странах, 
были обвинены в противоборстве «сближе-
нию магометанского населения с русским» 
и препятствовании распространению рус-
ского языка и русской грамотности. По этой 
причине к преподавательской деятельности 
могли допускаться только российские под-
данные, получившие образование в России 
[Инородческие и иноверческие, 1903, с.21]. 

19 Владимирская, Вологодская, Калужская, Ко-
стромская, Московская, Нижегородская, Орлов-
ская, Рязанская, Смоленская, Тверская, Тульская и 
Ярославская губернии.

20 Воронежская, Курская, Пензенская, Тамбов-
ская, Харьковская губернии и Область Войска Дон-
ского.

В.В.Катаринский (сидит в центре) в окружении 
чиновников МНП. Фото 2-ой пол. XIX в.



Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия в отношении татар-мусульман... 513

Использование в учебном процессе ру-
кописных книг было обусловлено средне-
вековой традицией, а также нехваткой в 
медресе печатных учебников и отсутствием 
у шакирдов средств на приобретение доро-
гостоящих зарубежных учебных пособий. 
Переписывание красивым почерком книг – 
восточная каллиграфия – в исламском мире 
являлось одним из видов мусульманского 
искусства. Рукописные книги составляли 
огромный пласт национальной культуры, 
передаваемой из поколения в поколение. 
Претворение в жизнь циркуляра МНП гро-
зило срывом учебного процесса. 

По сути, с 1892 г. МНП игнорировало 
требование указа от 5 февраля 1882 г. «о 
соб людении осторожности и постепенно-
сти» в осуществлении контроля над мусуль-
манскими школами.

В ОУО проводились ревизии школ на 
предмет выявления книг, изданных в му-
сульманских странах, и рукописных работ.

Особое совещание (май 1894 г.), созван-
ное для обсуждения вопроса о печатных и 
рукописных руководствах, употребляемых 
в мусульманских школах, постановило, что 
распоряжение о печатных книгах должно 
оставаться в силе, имеющиеся же в мекте-
бе и медресе рукописные учебные пособия 
«могут быть оставляемы в этих школах», од-
нако правительство по мере надобности бу-
дет «рассматривать их образцы при посред-
стве своей инспекции» [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.816, л.211]. В 1895 г. МНП был утвержден 
список заграничных изданий, допускаемых 
для употребления в мусульманских шко-
лах [ЦОУО, 1895, №7, с.230–231]. Однако 
полностью изъять из школ иностранную ли-
тературу властям не удалось. Следует отме-
тить, что усиление контроля над учебными 
книгами стимулировало подготовку и изда-
ние татарами во многом адаптированных к 
российским реалиям учебников для мектебе 
и медресе.

На основании циркуляра МНП от 30 
июня 1892 г. руководство КУО обязало ди-
рекции народных училищ собирать сведе-
ния о мусульманских школах, не предложив 
им при этом унифицированной анкеты [НА 
РТ, ф.1, оп.3, д.10495, л.9–10].

Выяснилось, что в 1892 г. в КУО насчи-
тывалось 1108 школ. Сбор сведений осу-
ществлялся при посредничестве уездных 
исправников, полиции, взаимодействие с ко-

торой для татарского населения было более 
привычным. У инспекторов существовали 
небеспочвенные опасения о недовольстве 
татар по поводу их посещений школ [НА 
РТ, ф.160, оп.1, д.977, л.27об.]. 

Решающую роль в установлении систе-
матического посещения инспекторами кон-
фессиональных школ сыграло предписание 
МНП от 29 августа 1899 г., обязавшее заве-
дующих мектебов и медресе предоставлять 
инспекторам народных училищ годовой от-
чет и списки учеников [НА РТ, ф.92, оп.1, 
д.24602, л.5]. Правда, в первое время только 
заведующие городских школ предоставляли 
требуемые сведения, сельское духовенство 
игнорировало это предписание [НА РТ, ф.92, 
оп.1, д.23954, л.11–13, 38, 52]. Муллы не раз 
обращались к руководству КУО с ходатай-
ством прекратить посещения мусульманских 
школ чиновниками учебного ведомства. 

В ОУО казахи встречали инспектора как 
«почетного гостя», а татары при посеще-
нии школы представителем власти держали 
себя «безучастно» [Будилович, 1905, с.180]. 
Инспектору В.В.Катаринскому так и не уда-
лось выявить в ОУО численность мусуль-
манских школ. Муллы не предоставляли ему 
исчерпывающих сведений, не просили раз-
решения на открытие новой школы. Лишь 
после упразднения в 1903 г. должности 
инспектора мусульманских школ дирекции 
начальных училищ были поставлены перед 
фактом необходимости контроля над много-
численными мектебе и медресе [Будилович, 
1905, с.122, 123, 134–135]. 

В 1890-е гг. государство предпринимало 
попытки регламентации внутренней орга-
низации мектебе и медресе. Циркуляром от 
31 июля 1891 г. МНП предписало руковод-
ствам учебных округов обращать внимание 
на соблюдение в мектебах и медресе сани-
тарных условий [НА РТ, ф.92, оп.1, д.19380, 
л.2об.]. Это соответствовало возросшему 
вниманию к школьной гигиене. Однако 
средства на улучшение неудовлетворитель-
ного санитарного состояния школ не выде-
лялись, не были зафиксированы и случаи их 
закрытия по этой причине. 

МНП предприняло попытку использовать 
пожертвования мусульман, предназначенные 
для конфессиональных школ, на развитие 
сети правительственных учебных заведе-
ний, специализирующихся на распростране-
нии русского языка. В циркуляре МНП от 30 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия514

ноября 1896 г. сообщалось о немедленном 
переводе управлениям соответствующих 
учебных округов всех поступающих дел о 
пожертвованиях на мусульманские школы. 
Правительство, по сути, запретило использо-
вание этих средств на нужды национальных 
школ и предоставило директорам начальных 
училищ право использовать пожертвование 
на содержание русских классов при медресе 
[Сборник законов, 1899, с.53–55]. Однако это 
стремление имперских властей не достигло 
конечной цели. Дело в том, что в сельской 
местности пожертвования были небольши-
ми и их не хватало на содержание русских 
классов. По этой причине МНП перестало 
вмешиваться в эту сферу. 

Предписанием от 29 августа 1899 г. МНП 
восстановило требование циркуляра от 10 
июля 1892 г. о запрещении использовать ру-
кописную литературу. Однако, по негласной 
договоренности чиновников и имамов, ру-
кописные книги по-прежнему применялись 
в учебном процессе. Этим же предписанием 
была установлена возможность обучения в 
мусульманских школах лишь русских под-
данных, получивших на это разрешение 
участкового инспектора на основании пред-
ставления этими лицами свидетельства на 
право ведения занятий [НА РТ, ф.160, оп.1, 
д.907, л.1–1об.].

В последней четверти XIX в. прави-
тельство не вмешивалось в общественно-
культурные процессы, происходившие в 
татарском сообществе. Первый удар по 
формирующемуся джадидистскому движе-
нию власти нанесли в июне 1901 г.: были 
закрыты всероссийские курсы подготовки 
учителей по новому методу при 9-й мечети 
Сеитова посада Оренбургской губ., которые 
без разрешения чиновников с 1899 г. в лет-
нее время организовывал купец Габдулгани 
Хусаинов [Шайдуллина, 2010, с.81–82].

Таким образом, в пореформенный пе-
риод КУО и ОУО стали эксперименталь-
ной площадкой по выработке механизма 
контроля над традиционными школами 
мусульман. «Правила» 1870 г. не были рас-
пространены на Одесский учебный округ: в 
начале 1874 г. в Крыму начались волнения 
татар, вызванные попыткой правительства 
ввести всеобщую воинскую повинность, 
вновь наметилась миграция из России за 
границу. 

В рассматриваемый период правитель-
ству не удалось установить контроль над 
мектебами и медресе в Поволжье и Приура-
лье. Одна из главных причин заключалась в 
том, что правительство осознало отсутствие 
реальной угрозы государственным интере-
сам от исламской схоластической системы 
образования. Другим, не менее важным, об-
стоятельством послужили волнения и массо-
вые акции протеста татар против вторжения 
власти в сокровенную область религиозной 
жизни – в сферу конфессионального образо-
вания. Третьим фактором была всероссий-
ская значимость «татарско-мусульманского 
школьного вопроса» в Поволжье и Приура-
лье. Ситуация в этом регионе внимательно 
отслеживалась их единоверцами на окраи-
нах, поскольку она служила предзнамено-
ванием возможных перемен в плане огра-
ничения автономии в сфере религиозного 
образования по мере усиления интеграци-
онных процессов. 

Многочисленность мектебов и медресе, 
становление русской начальной системы об-
разования, требовавшее огромных средств и 
усилий чиновников учебного ведомства, их 
малочисленность и незнание ими татарско-
го языка способствовали номинальности 
контроля над мектебами и медресе. Если в 
начале ХХ в. в КУО инспекторы посещали 
около 1/5 татарских школ, то в ОУО после 
упразднения должности инспектора мусуль-
манских школ (1903 г.) чиновники учебного 
ведомства лишь были поставлены перед не-
обходимостью осуществлять наблюдение за 
мектебами и медресе. Поэтому правомерно 
говорить, что к началу ХХ в. только намети-
лись контуры системы контроля, чиновники 
учебного ведомства, главным образом, зани-
мались сбором статистической информации 
о численности учащихся, об учителях и по-
сещали незначительное количество школ.

Таким образом, перевод в 1874 г. му-
сульманских школ Поволжья и Приуралья 
в ведение МНП создал правовую основу 
для контроля и вмешательства во внутрен-
ний распорядок и образовательный процесс 
конфессиональных школ. Передача тра-
диционных школ татар, башкир и казахов 
в попечение правительства преследовала 
охранительные цели и отнюдь не предпо-
лагала выделение государственных средств 
на улучшение их материальной учебно-
методической базы.



Глава 4. Особенности соблюдения религиозных прав военнослужащих-мусульман 515

ГЛАВА 4
Особенности соблюдения религиозных прав 

военнослужащих-мусульман

Ильдус Загидуллин
В концепции российского военного стро-

ительства Петра I не были предусмотрены 
национальные части, т.е. части, состоящие 
из военнослужащих нерусской националь-
ности. Однако установление на окраинах 
империи административного контроля по-
требовало его приспособления к местным 
общественным отношениям. В стране сло-
жилось три типа национальных формирова-
ний: временные ополчения (иррегулярные 
полки, сотни, дивизионы), части регулярной 
армии, укомплектованные по национально-
му принципу, и вооруженные силы автоном-
ных территорий [Лапин, 2001, с.110, 113].

Татары в иррегулярных войсках и улан-
ском полку. Первыми мусульманскими ирре-
гулярными формированиями можно считать  
учрежденные в 1784 г. Таврические диви-
зионные конные войска [ПСЗ-1, т.30, отд. 1, 
№23362]. 

В созданных в 1798 г. для охраны Орен-
бургской границы полках из тептярей и 
бобылей была предусмотрена должность 
«полкового муллы» с жалованьем 12 руб. в 
месяц – столько было положено писарю или 
рядовому казаку [ПСЗ-1, т.44, ч.1, № 18701]. 
В период службы по аналогичному порядку 
комплектовались башкирские и мещеряк-
ские кавалерийские полки, сформирован-
ные после введения в 1798 г. в Приуралье 
кантонной системы управления [КЭ, с.150]. 
Привлеченным на службу муллам в полках 
(500 чел.) вместо ранее получаемых 150 
руб. с 1833 г. начали выделять 300 руб. асс. 
[ПСЗ-2, т.7, отд.1, № 5885]. 

На военных мулл возлагались обязан-
ности не только по исполнению духовных 
«треб», но и по поддержанию боевого духа 
солдат, что было весьма актуально в период 
военных действий, воспитанию в духе «ко-
декса чести», что предполагало гуманное 
отношение к пленным, и т.д. В 1850 г. была 

введена должность главного ахуна Башкиро-
мещерякского войска, на нее был назначен 
имам караван-сарайской мечети иррегуляр-
ного войска в Оренбурге Г.Алтынгузин. Его 
деятельность ограничивалась переводче-
ской работой в канцелярии и сбором требуе-
мых командованием сведений [Azamatov, 
2002, р.745]. 

После раздела Польши и включения зе-
мель бывшего Княжества Литовского в со-
став России был создан (1797 г.) конский 
полк из литовско-польских татар. В пери-
од правления Александра I полк постепен-
но терял моноэтничный характер вслед-
ствие набора в него поляков и литовцев. В 
1803 г. полк был разделен на две части по 
конфессиональному признаку. В 1807 г. 
оба полка стали именоваться уланскими. В 
литовско-татарском полку имелась штатная 
должность военного муллы. В 1832 г. 15-й 
уланский полк, состоявший из татар, за со-
чувствие Польскому восстанию 1830 г. был 
расформирован (восстановлен с прежним 
названием в 1853 г., но пополнялся уже 
только русскими) [Гришин, 1995, с.42].

Таким образом, национальные форми-
рования татар и башкир в нерегулярных 
войсках, где соблюдались условия для 
удов летворения религиозных потребно-
стей, существовали лишь в дореформен-
ный период.

В Оренбургском, Уральском казачьих 
войсках и учрежденном в 1822 г. Сибирском 
татарском казачьем полку, в которых слу-
жили мусульмане, не были предусмотрены 
должности походных или военных мулл. 

Мусульмане в регулярной армии. Из му-
сульманских народов империи в XIX в. в 
регулярную армию рекрутировалось татар-
ское податное население Волго-Уральского 
региона (с 1722 г.) и литовско-польские та-
тары, в пореформенный период этот список 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия516

дополнили этносословные группы башкир, 
мещеряков и тептярей. 

Регулярная армия комплектовалась та-
ким образом, чтобы в каждой отдельно взя-
той войсковой части 75% солдат были рус-
скими [Зайончковский, 1973, с.119]. 

Самодержавие рассматривало воинскую 
повинность как идеальную возможность 
для ассимиляции и христианизации этно-
конфессиональных меньшинств. «С введе-
нием всесословной воинской повинности 
русская армия стала более целенаправлен-
но использоваться как инструмент насиль-
ственной ассимиляции нерусских народов 
в русскую культуру и православную среду» 
[Кравчук, 2005, с.14]. Перевод солдат в ка-
зармы во второй половине XIX в. усилил 
«сопричастность» мусульман к христиан-
скому ритуалу: коллективные православные 
молитвы ежедневно проводились в полках 
5–6 раз [Котков, 1999, с.45].

Наиболее полно соблюдение религиоз-
ных прав проявлялось в акте принятия воин-
ской присяги. В «Рекрутском уставе» 1831 г. 
было предусмотрено приведение к присяге 
мусульман, принятых на службу, в рекрут-
ских присутствиях духовными лицами на 
их родном языке. В тех местностях, где не 
было духовного лица, присягу было можно 
провести, вручив грамотному мусульмани-
ну для прочтения печатный текст присяги 
и Коран; «за неимением же грамотных му-
сульман и за безграмотностью приводимого 
к присяге, лицо, наряженное для привода к 
оной, должно читать ему слова присяги, на-
писанные русскими буквами» [РГИА, ф.821, 
оп.8, д.1159, л.4–4об.].

Текст воинской присяги, являвшийся 
адаптированным вариантом перевода на 
книжный татарский язык единой присяги 
на верность подданства [ПЗС-2, т.25, отд. 1, 
№24117], был чисто российским изобрете-
нием, не учитывавшим требования Корана 
и нормы мусульманского права. В тексте 
присяги имелся ряд нюансов, позволявших 
произвольно истолковывать смысл поста-
новлений, особенно если они налагали на 
мусульман обязательства по отношению к 
христианам. Синтезированным вариантом 
исламских норм и требований самодержа-
вия стал составленный в 1861 г. сотрудни-
ками Азиатского департамента МИД новый 
текст воинской присяги, который не остав-

лял места для расхождения в гражданском 
и мусульманском праве, для уклонения от 
военной службы и «текстом из Корана» на-
лагал на военнослужащего-мусульманина 
ответственность за соблюдение присяги 
[Тихонов, 2008, с.185]. В конце ХIХ в. пра-
вительство отказалось от использования 
родного языка «инородцев». В указе Сената 
от 17 февраля 1899 г. подчеркивалась необ-
ходимость совершения всех государствен-
ных актов, в т.ч. присяги на верность служ-
бе, на русском языке. 

Политический аспект вероисповедаль-
ного вопроса в регулярной армии был 
обусловлен военными кампаниями, кото-
рые способствовали улучшению соблюде-
ния религиозных прав военнослужащих-
мусульман. Так, на период затяжной 
Кав казской войны (1817–1864 гг.), в част-
ности на 1819 г., приходится установление 
трехдневного отдыха для военнослужащих-
му сульман по случаю Курбан байрама и 
Рамазан байрама, перед началом Крымской 
войны Военное министерство вновь стало 
уточнять исламские религиозные праздники, 
в которые военнослужащие должны были 
отдыхать. Указ императора о распростране-
нии на мусульман правил, регулирующих 
религиозно-обрядовые обязаннос ти солдат-
евреев, был подписан Алексан д ром II 26 
июня 1877 г., когда началась рус ско-турецкая 
война [ПСЗ-2, т.52, отд.1, №57518]. С этого 
времени на мусульман распространилось 
правило проведения с разрешения команди-
ра молитвенных собраний, особенно в дни 
религиозных праздников, «под наблюде-
нием одного из надежных ими избранного 
товарища». Во время русско-японской вой-
ны, а именно весной 1904 г., командование 
разрешило назначать при каждом военном 
госпитале по два солдата для исполнения 
«духовных треб» раненых мусульман, на 
период военной кампании были введены 
должности военных мулл при штабах фрон-
тов [РГИА, ф.821, оп.8, д.1064, л.75]. 

Обязательность совершения богослуже-
ния «о здравии и благоденствии Государя 
Императора и Августейшего его дома»22 

22 В конце ХIХ в. этот список включал следую-
щие даты: 1 января – в Новый год; 23 апреля – в 
день тезоименитства императрицы Алек сандры 
Федоровны; 6 мая – в день рождения императора 



Глава 4. Особенности соблюдения религиозных прав военнослужащих-мусульман 517

также способствовала закреплению в армии 
общественной мусульманской молитвы. 

Однако из-за отсутствия в воинских уста-
вах механизма обеспечения религиозных 
прав мусульман этот вопрос с молчаливого 
согласия Военного министерства был отдан 
на откуп командирам частей. 

Наиболее точно и в полной мере рели-
гиозные права мусульман соблюдались при 
исполнении обряда погребения. С 1834 г. Во-
енным и Морским министерствами за испол-
нение духовных треб в госпиталях священ-
нослужителям иностранных исповеданий, в 
т.ч. муллам, выделялись деньги (по 100 руб. 
в год) [ПСЗ-2, т.11, отд.1, с.465–466]. Следу-
ет отметить, что военное ведомство нередко 
воздерживалось от оплаты таких услуг.

Позитивные перемены в соблюдении 
мусульманского ритуала погребения наме-
тились с началом военных реформ Д.А.Ми-
лютина; в частности, в военных лазаретах и 
госпиталях были четко прописаны размеры 
подкладочного холста вместо гроба, а так-
же, при необходимости, по требованию мул-
лы – доски для обкладывания погребаемых 
[Свод военных, 1869, изд.4, т.16, ст.189]. В 
1871 г. была установлена плата священно-
служителям за каждый религиозный обряд, 
совершенный в лечебных учреждениях, од-
нако были случаи погребения умерших не-
православных солдат без исполнения духов-
ных треб [Петровский-Штерн, 2003, с.85]. 
С 1880 г. муллам была установлена плата за 
«напутствие больных» и «отпевание умер-
ших» [Котков, 1999, с.42]. В Казанском во-
енном округе на 1902 г. были утверждены 

Николая II; 14 мая – в день коронования императора 
Николая II и императрицы Александры Федоровны; 
25 мая – в день рождения императрицы Александ-
ры Федоровны; 22 июля – в день тезо именитства 
матери императора Николая II императрицы Марии 
Федоровны; 17 октября – «в день избавления в бозе 
почившего императора Александра Александро-
вича и всей августейшей семьи от опасности при 
крушении железнодорожного поезда»; 21 октября 
– в день «восшествия» на престол императора Ни-
колая II; 14 октября – в день рождения родитель-
ницы импера тора императрицы Марии Федоровны; 
22 ноября – в день рождения и тезоименитства на-
следника и великого князя Михаила Александрови-
ча; 6 декабря – в день тезоименитства императора 
Николая II; в первый день месяца Шаваль, по со-
вершению Гайды Фитр; в десятый день месяца 
Зуль-Хиджа, по совершении Гайды Курбан.

следующие расходы за выполнение ино-
верческими духовными лицами одной ду-
ховной требы: в размере 1 руб. 50 коп. – в 
Казанском военном госпитале и лазаретах 
Самары, Перми, Екатеринбурга, Сызрани, 
Ижевских сталеделательного и оружейного 
заводов, 1 руб. – в лазаретах, расположен-
ных в городах Иргиз, Тургай, Актюбе, Ка-
рабутак, Уил, Саратов, Астрахань, Оренбург, 
Троицк, Симбирск [Приказы, 1902, с.9].

Предоставление отдыха военнослу жа-
щим-мусульманам в дни годовых исламских 
религиозных праздников Курбан байрам и 
Рамазан байрам и возможности участво-
вать в праздничной общественной молитве 
являлось важнейшим показателем соблю-
дения их религиозных прав. В общеимпер-
ском масштабе проблема была разрешена на 
основании «высочайшего» повеления от 10 
июля 1819 г.: получив трехдневные отгулы, 
военнослужащие-мусульмане имели воз-
можность участвовать в праздничных обще-
ственных молитвах в ближайших мечетях 
или совершать ритуал на территории вой-
сковой части при благосклонном отношении 
командира [Загидуллин, 2006, с.63–66].

Однако уже в начале ХХ в. в циркулярах 
военного ведомства в календаре мусульман-
ских праздников отсутствовало указание на 
обязательный отдых в эти дни. Изменение 
отношения Военного министерства к этому 
вопросу, видимо, было связано с тем, что 
ОМДС представило новый список ислам-
ских религиозных праздников, увеличив 
их число до 9 (13 дней отдыха). В циркуля-
ре Главного штаба №1 от 1 января 1902 г. 
[Фабрика, 1997, с.179–180] были указаны 
следующие исламские праздники: Курбан 
байрам и Рамазан байрам – по 3 дня, Арафа, 
Гашура, аль-Мавлюд-ун-Набавий, Рагаиб, 
Исра ва Миарадж-Наби, Бараат, Лейляг-
уль-Кадр – по 1 дню, с указанием дней 
празднования. Окончательное решение от-
носительно предоставления дней отдыха 
принимали начальники военно-окружных 
штабов [Справочник, кн.2, с.302]. Так, в 
Казанском военном округе только в Казани 
создавались условия для совершения обще-
ственных молитв в честь Курбан байрам и 
Рамазан байрам, остальные рекомендован-
ные исламские праздники игнорировались 
[Приказы и приказания 1902, с.127]. 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия518

В российской армии существовала взаи-
мовыручка нижних чинов и офицеров раз-
ных исповеданий: в дни христианских празд-
ников наряды в части возлагались на лиц не-
христианского исповедания, и наоборот. 

В армии сложились две модели проведе-
ния общественных молитв в дни годовых ре-
лигиозных праздников: в случае отсутствия 
в поселении мечети помещение для молит-
венного собрания выделяли командиры, при 
ее наличии военнослужащие-мусульмане 
посещали мечеть или собирались в арендо-
ванном гражданскими лицами помещении 
[ЦИА РБ, ф.И-295, оп.3, д.5944, л.2–4] 

До перевода воинских частей в казармы 
[Лапин, 1991, с.151, 152] часть своих рели-
гиозных потребностей солдаты-мусульмане 
осуществляли по месту расквартирования. 
Пятничная праздничная молитва требовала 
полного омовения. Между тем, банный день 
приходился на воскресенье. Единственное 
время, когда мусульманин мог совершить 
ритуал, – «находясь в отгуле» или ночью 
[Насыров, 2005, с.62]. Для совершения воен-
нослужащими пятничной полуденной и 
пятивременных мусульманских молитв не 
предусматривалось выделение специальных 
помещений. Исключение, пожалуй, состав-
ляли учреждения, в которых содержались 
или служили осужденные за проступки во-
еннослужащие [ПСЗ-2, т.24, отд.1, №23062]. 
В Положениях о военно-исправительных 
ротах и крепостных военно-арестантских 
отделениях (1867 г.) были указаны дни, в 
которые арестанты из мусульман и иуде-
ев освобождались от работ для молитвы, и 
место, где должна проходить молитва. При 
этом арестанты-иноверцы не могли пользо-
ваться большим числом праздничных дней, 
чем христиане [Свод военных, 1869, ч.4, 
кн.17, ст.86, 307].

Таким образом, одним из главных «ущем-
лений религиозных прав» солдат-мусульман 
следует считать отсутствие законного раз-
решения на совершение пятничной полуден-
ной и пятивременных молитв. Их положение 
резко контрастировало на фоне православ-
ных нижних чинов, для которых соблюдение 
религиозных ритуалов являлось неотъемле-
мой частью воинского долга.

Прием пищи в войсковых частях регла-
ментировался соответствующими уставами, 

имелся установленный рацион питания сол-
дат и офицеров. Нижние чины имели право 
получать деньги вместо вина, что, однако, 
не соблюдалось повсеместно. Традицион-
ным атрибутом солдатской пищи являлась 
свинина, употребление которой недопусти-
мо для мусульман. 

До устройства в казармах нижние чины в 
значительной степени индивидуально мог-
ли организовать свое питание. При желании 
соблюсти каноны ислама в питании в казар-
мах нижний чин-мусульманин был обречен 
на полуголодное существование.

Татарские общественные деятели, об-
судив 6 февраля 1906 г. в Уфе вопрос о со-
блюдении религиозных прав мусульман в 
армии, обратились к властям с просьбой 
исключить из рациона военнослужащих-
единоверцев свинину и не выдавать им алко-
гольные напитки. Главный штаб заявил, что 
невозможно организовать «отдельную вар-
ку пищи» для солдат-мусульман по причи-
не их малочисленности. При разбросанном 
квартировании батальонов и полков прием 
пищи мусульманами «из одного котла», по 
мнению командования, повлек бы за собой 
частые отлучки нижних чинов из своих рот 
и команд, что могло негативно отразиться 
на дисциплине. Относительно употребле-
ния вина указывалось, что нижним чинам 
вместо «винной порции» выдают деньги, 
если «со стороны их последует заявление о 
нежелании пить вино» [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.633, л.13, 32–32об.]. 

Внутренний распорядок и единый по-
рядок приема пищи были главными пре-
пятствиями в соблюдении поста военно-
служащими-мусульманами. 

Мусульманские духовные лица и воен-
ное ведомство. В каждой войсковой части 
солдаты-мусульмане образовывали локаль-
ную этноконфессиональную ячейку, кото-
рая выбирала общественное духовное лицо. 
Именным императорским указом от 7 марта 
1849 г., объявленным по действующей ар-
мии, направленной для подавления Венгер-
ской революции, были установлены макси-
мально упрощенные правила экзаменов для 
нижних чинов на должность обществен-
ного муллы: 1) экзамен проводил местный 
гражданский мулла; 2) «выдаваемые в том 
свидетельства, отмечая в формулярах экза-



Глава 4. Особенности соблюдения религиозных прав военнослужащих-мусульман 519

меновавшихся нижних чинов, прилагали 
к экзаменным листам при удостоверении 
к производству в офицеры и к получению 
одной и двух третей офицерского жалова-
нья»; 3) «нижних чинов, успешно прошед-
ших испытание», военное начальство не 
имело права подвергать повторной проце-
дуре [ПСЗ-2, т.24, отд.1, №23064].

В указе императора от 26 июня 1877 г. 

уточнялось, что в частях, расположенных в 
местностях, где не было гражданских има-
мов, нижние чины должны были избирать 
общественных мулл из своей среды [Ара-
пов, 2003, с.73].

Однако общественные муллы привлека-
лись только к исполнению общественного 
намаза и других треб по необходимости. За-
пись умерших солдат возлагалась на коман-
диров, которые должны были извещать об 
этом местную полицию. 

В первой четверти XIX в. удовлетворе-
ние религиозных потребностей мусульман 
в военных учреждениях являлось вопро-
сом совести местных гражданских имамов, 
но отнюдь не обязанностью офицеров. Во 
второй четверти столетия стали принимать-
ся нормативные акты о выделении средств 
«для исправления духовных треб» воинских 
чинов неправославного исповедания. 

Первые штатные военные муллы (полу-
чали жалованье и увольнялись в отставку с 
пенсией) появились не позднее начала XIX в. 
в Балтийском флоте и в гвардейских частях, 
располагавшихся в столице. Их назначали 
из числа нижних чинов мусульман, знавших 
исламские обряды и русскую грамоту. 

В 1846 г. было регламентировано право-
вое положение мусульманских духовных 
лиц в Гвардейских войсках [ПСЗ-2, т.25, 
отд.1, №20036], численность которых была 
увеличена в 1850 г. Появились дополнитель-
ные должности штатных помощников стар-
шего ахуна (жалованье составляло 428 руб. в 
год) – имама (294 руб.) и двух муэдзинов (по 
195 руб.) [РГИА, ф.821, оп.8, д.1064, л.11].

В 1848 г. военные муллы предприняли 
неудачную попытку через Духовное собра-
ние добиться права «ношения религиозной 
формы одежды» вместо солдатской унифор-
мы, а также бороды, как это практиковалось 
среди войсковых православных священно-
служителей [Azamatov, 2002, p.746] .

В 1855 г. получило силу закона положе-
ние «о производстве прогонных денег мул-
лам и раввинам», командируемым в войска 
для исправления духовных треб, а также 
для приведения к присяге нижних чинов 
из мусульман и евреев. Им выделялось: за 
проезды – прогонные деньги (каждому на 
две лошади) и порционные – по 60 коп. сер. 
[ПСЗ-2, т.30, отд.1, №29904]. Новый подход 
властей в определенной степени способст-
вовал привлечению мулл в госпитали, лаза-
реты, тюрьмы, войсковые части, судебные и 
другие учреждения. Однако в силу того, что 
нижних чинов мусульманского вероиспове-
дания рассредотачивали в военных округах, 
в которых практически отсутствовали ис-
ламские анклавы, эти средства не могли эф-
фективно использоваться. Исполнение при-
нятых законов об оплате услуг гражданских 
мулл основывалось на наличии финансовых 
средств и политической воле руководства 
военного округа и командира части. 

В местах расположения войсковых ча-
стей внутренней стражи Волго-Уральского 
региона (до 1866 г.) должности штатных 
мулл появились в Казани (1838 г.), Симбир-
ске (1838 г.) и Уфе (1844 г.). При благосклон-
ном отношении местного военного началь-
ства, прилежном поведении, инициативе 
и настойчивости нижних чинов местный 
приходской имам удостаивался жалованья 
и становился штатным военным муллой, ко-
торый в согласованное с командиром время 
являлся к единоверцам для совершения ду-
ховных треб. 

Военные муллы получали из Духовного 
собрания метрические книги, в которые они 
заносили сведения о рождении, кончине, 
бракосочетании и разводах в семьях воен-
нослужащих. 

В 1870–1890-е гг. в губерниях и областях, 
входивших в округ ОМДС, было несколько 
военных духовных лиц: в Санкт-Петербурге 
– старший ахун, его помощник имам, два 
муэдзина, по одному мулле в Гельсингфор-
се (Финляндский военный округ), Нижнем 
Новгороде, Костроме (Московский воен-
ный округ), Варшаве (Варшавский военный 
округ) [Загидуллин, 2006, с.22–29]. 

Постепенно на военных мулл стали рас-
пространяться привилегии военных свя-
щенников инословных исповеданий [Спра-



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия520

вочник, кн.1, с.410; Приказы, 1887, с.414; 
ПЗС-3, т.10, отд.1, №6528].

В 1896 г. в сухопутных регулярных вой-
сках были упразднены штатные должности 
военных мулл [ПСЗ-2, т.30, №29903]. 

В 1845 г. во всех портах России Мор-
ским министерством были введены штатные 
должности мулл с годовым жалованьем 142 
руб. 85 коп. сер. 

После упразднения в 1890-е гг. должно-
сти военных мулл по причине малочислен-
ности матросов-мусульман на Черноморском 
флоте (Николаевский порт (Херсонская губ.) 
и Севастополь) штаты духовных лиц сохра-
нялись только в Каспийской флотилии и на 
Балтийском флоте: в Баку (имам) и Крон-
штадте (имам и его помощник) [Загидуллин, 
2006, с.30].

В начале ХХ в. отсутствие в армии штат-
ных военных мулл стало восприниматься 
мусульманским сообществом как ущемле-
ние прав военнослужащих-единоверцев. 
Лишь в 1908 г. были утверждены штатные 
должности военных мулл: по 2 – в Вилен-
ском, Варшавском, Киевском, Приамурском 
и 1 – в Московском военных округах. В ма-
териальном плане они впервые были урав-

нены с «инославными» духовными лицами 
[Абдуллин, 2007]. 

Таким образом, Военное министер-
ство старалось удовлетворять религиозные 
нужды конфессиональных меньшинств, 
соблюдая при этом православные рели-
гиозные традиции, синтезированные с 
внут ренним распорядком частей. В этом 
заключалась главная причина секуляри-
зации духовно-нравственного воспитания 
военнослужащих-мусульман в регулярных 
войсках. В закрытом учреждении, каковым 
являлась российская армия, мирно ужива-
лись взаимоисключающие друг друга прин-
ципы: принцип урезанной веротерпимости 
(предоставление военнослужащим возмож-
ности исполнять отдельные исламские ри-
туалы) и принцип ассимиляции иноверцев 
через крещение.

В клерикальном государстве наблюда-
лось ущемление религиозных прав военно-
служащих-мусульман. Мусульмане плати-
ли государственные налоги и теоретически 
могли рассчитывать на использование этих 
средств для обеспечения религиозных нужд 
единоверцев в армии, как это практиковалось 
в отношении православных нижних чинов.



Глава 5. Миссионерско-просветительская система Н.И.Ильминского... 521

ГЛАВА 5
Миссионерско-просветительская система 

Н.И.Ильминского и народы Волго-Уральского региона

Леонид Таймасов, Радик Исхаков
Многовековая история нерусских на-

родов в составе России сопровождалась 
теми или иными мерами унификации по-
ликонфессионального населения на основе 
христианских (русско-православных) цен-
ностей. На территории Среднего Поволжья 
проходили апробацию многие новые мисси-
онерские идеи, которые в последующем ши-
роко использовались для распространения 
и утверждения православия на восточных 
окраинах Российской империи и за ее пре-
делами. В разные исторические эпохи меня-
лись задачи, формы и методы работы право-
славной миссии. В условиях масштабных 
перемен в многонациональном обществе 
самодержавие продолжало рассматривать 
православие как важный фактор формиро-
вания общероссийской идентичности. Ак-
тивизация православного миссионерства во 
второй половине XIX в. внесла существен-
ные коррективы в характер и ход этнокуль-
турных процессов в Среднем Поволжье. 
Каждая эпоха выдвигает своих героев. В 
истории православной миссии рассматрива-
емой эпохи особое место занимал Николай 
Иванович Ильминский (1822–1891), разра-
ботавший и внедривший в практику новую 
концепцию религиозного просветительства, 
известную как система Ильминского.

Становление системы Ильминского 
было тесно связано с поиском государством 
оптимальных форм всеобщей и прочной ин-
теграции местных народов в социальное, 
правовое и культурное пространство им-
перии. Другим важным фактором, сыграв-
шим определенную роль в разработке но-
вых подходов в миссионерской и школьной 
практике, принятии их в качестве одного из 
направлений официальной политики в реги-
оне, стала необходимость выработки эффек-
тивных мер противодействия культурному и 
религиозному влиянию ислама. Рост в пер-

вой половине XIX в. «отпадений» от право-
славия в мусульманство, отмечавшийся не 
только среди крещеных татар, но и пред-
ставителей других нерусских народов края, 
проживавших в контактных зонах, несмо-
тря на свой локальный характер, не мог не 
вызывать опасений у церковной и светской 
администрации, стремившихся сохранить 
доминирующее положение православия, 
которое могло нарушиться при дальнейшем 
территориальном расширении границ влия-
ния ислама. В связи с этим было санкциони-
ровано привлечение деятелей православной 
миссии к разработке новых методов борьбы 
с ростом влияния ислама, в 1854 г. в стенах 
КДА было создано специальное противо-
мусульманское отделение. С 1840-х гг. ка-
занские миссионеры стали активно зани-
маться изучением положения православия 
и ислама среди местных народов, научной 
разработкой новых подходов в своей дея-
тельности, направленных на усиление влия-
ния православия среди нерусских народно-
стей, результатом чего и стала выработка 
Н.И.Ильминским новой просветительской 
идеологии. Во многом благодаря тому, что 
ее автор, создавая свою систему, полностью 
отказался от грубых форм русификации и 
христианизации, показавших полную не-
эффективность, учел социокультурные осо-
бенности нерусских народов, использовал 
их стремление к духовному и культурному 
развитию, его теоретические разработки 
оказались наиболее верным и последова-
тельным путем к прочному и относитель-
но быстрому продвижению православной 
идеологии и русской культурной идентич-
ности в среду нерусских народов Восточ-
ной России. С этим были связаны безогово-
рочная поддержка Н.И.Ильминского как на 
местном (попечитель КУО П.Д.Шестаков, 
архиепископ Казанский Антоний (Амфи-



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия522

Н.И.Ильминский. Литография 2-ой пол. XIX в.

театров)), так и на высшем государствен-
ном уровне (министр народного просвеще-
ния, обер-прокурор Синода Д.А.Толстой 
(1865–1880 гг.), обер-прокурор Синода 
К.П.Победоносцев (1880–1905 гг.)), приня-
тие его идей в начале 1870-х гг. в качестве 
основного направления школьной и рели-
гиозной политики имперского руководства 
в отношении представителей крещеных не-
русских народов региона. 

Буржуазные реформы 1860-х гг. и неко-
торая демократизация общественной жизни 
в России пробудили у нерусских народов 
интерес к истории, культуре, образованию. 
Большое воздействие на развитие школь-
ного дела оказала педагогическая система 
К.Д.Ушинского, в основе который лежала 
идея народности. С учетом происходивших 
в стране социально-экономических процес-
сов Н.И.Ильминский верно оценил этно-
конфессиональную ситуацию и предложил 
идеи обновления и развития «инородче-
ского образования», послужившие основ-
ным каналом продвижения православия и 
русской культуры в среду нерусского на-
селения. В 1864 г. Н.И.Ильминский писал, 
что среди «крещеных народов пробудилось 
стремление к образованию». Он призывал 

воспользоваться этим движением: «напра-
вить его в свою сторону, доказать на опыте 
превосходство нашего образования и нашей 
религиозности» [Ильминский, 1865, с.89]. 
Считая, что школа влияет на «образ мысли», 
он ратовал за создание новой школы, кото-
рая не отталкивала бы крещеных, а была 
для них «понятной и притягательной». Он 
предлагал осуществлять обучение в «ино-
родческой школе» на родном языке, для чего 
считал «самым лучшим средством образова-
тельные книги, полезные и назидательные 
для простого народа, изложить на собствен-
ном языке инородцев» [Ильминский, 1865, 
с.7]. Утверждение нерусских народов в пра-
вославии при помощи родного языка явля-
лось, по мнению Н.И.Ильминского, первым 
этапом на пути их духовного обрусения. 
«Религиозное движение сердца несравнен-
но сильнее и глубже возбуждается, когда 
христианские истины слышатся инородца-
ми на языке родном, нежели на русском... 
Как скоро в инородцах утвер дились посред-
ством родного языка христианские понятия 
и правила, они уже обрусели» – утверждал 
он [цит. по: Знаменский, 1892а, с.204]. При 
этом духовное обрусение представлялось не 
как превращение «инородцев» в русских, а 
как духовное единение российских народов 
на основе православия.

Долгие размышления и опыт миссионе-
ров привели Н.И.Ильминского к понима-
нию того, что привычные религиозные об-
разы новокрещеных «составляют сущность 
их мышления и основу их нравственности» 
[Ильминский, 1864, с.30]. Он писал: «Про-
стой человек мыслит и чувствует цельно, в 
одном органически последовательном на-
правлении и дорожит своими какими ни на 
есть религиозными убеждениями, потому 
что он живет ими. Станем ли смотреть на 
инородцев свысока и попирать их понятия 
как глупость? Чтобы преподаваемые истины 
глубоко укоренились в сознании простолю-
дина, надобно войти в его миросозерцание, 
принять его понятия за данное и развивать 
их. Архаически простые и немногосложные 
понятия шаманствующих инородцев могут 
быть ассимилированы христианством…» 
[Иль минский, 1864, с.8]. Решение слож-
ных миссионерско-просветительских задач 
Н.И.Ильминский считал возможным только 



Глава 5. Миссионерско-просветительская система Н.И.Ильминского... 523

на основе родного языка. «Кто говорит с ино-
родцем на их родном языке, – писал он, – того 
они легко понимают и могут убеждаться его 
доказательствами, потому что вместе со сло-
вами он употребляет их же элементы мысли» 
[Ильминский, 1864, с.8]. Н.И.Ильминский 
лаконично выразил основную суть своей си-
стемы в широко известной триаде, сформули-
рованной в его письме к К.П.Победоносцеву: 
«Мои снаряды – инородческие кни ги, ино-
родческое богослужение, инородческий 
причт церков ный со священником во главе» 
[Ильминский, 1898, с.178]. 

Первым шагом в развитии новых под-
ходов в миссионерской и просветительской 
практике стало открытие учебного заведе-
ния, взявшего на вооружение теоретиче-
ские разработки Н.И.Ильминского. В 1863 г. 
первый православный деятель из крещеных 
татар и ученик Н.И.Ильминского Василий 
Тимофеевич Тимофеев начал обучать десят-
ки кряшенских детей на татарском языке. 
В следующем году Казанская центральная 
крещено-татарская школа (КЦКТШ) стара-
ниями Н.И.Ильминского получила офици-
альный статус. Она стала образцом, по ко-
торому стали создаваться подобные школы 
в других местах Казанской губ. и за ее пре-
делами. После официального внедрения си-
стемы Ильминского преподавание в народ-
ной школе (одноклассной четырехлетней) на 
первом отделении (2 года) осуществлялось 
исключительно на родном языке, а русский 
язык изучался как учебный предмет. На вто-
ром отделении русский становился языком 
преподавания. Лучшие учителя нерусских 
народных школ, по Н.И.Ильминскому, – 
люди одной национальности с учениками. 
От русских учителей он требовал знания 
родного языка учащихся, использования 
его в учебно-воспитательной работе. Учеб-
ники, по мнению Ильминского, «должны 
печататься на родном для учащихся язы-
ке» с использованием русской графики. Он 
стремился приспособить организационную 
структуру русских школ, формы и методы 
их учебной работы к национальным особен-
ностям населения. 

Несмотря на поддержку видных пред-
ставителей политической элиты, система 
Ильминского всегда имела многочисленных 
оппонентов среди общественных деятелей 
и государственной бюрократии. Наиболее 

жесткое противостояние между сторон-
никами и противниками новых подходов 
развернулось во второй половине 1860-х 
гг. Острая дискуссия между противниками 
должна была дать ответ на вопрос, какими 
методами следует проводить интеграцию 
коренных народов Восточной России – пу-
тем культурно-языковой унификации или 
христианского просвещения. От решения 
этого вопроса во многом зависели векторы 
национальной политики государства и мис-
сионерского движения РПЦ.

Одним из первых против внедрения 
этой системы выступило консервативно на-
строенное православное духовенство, оце-
нившее попытки перевода богослужения 
на «инородческие» языки как принижение 
авторитета православия [Григорьев, 1948, 
с.263]. Их недовольство вызывало стремле-
ние сторонников новой системы привлечь 
в духовное сословие представителей мест-
ных народов, что приводило к ломке тради-
ционной системы наследования приходов, 
способствовало росту конкуренции. 

Обсуждение системы Ильминского, 
кро ме чисто миссионерских вопросов, за-
трагивало проблему методики образова-
ния национальных меньшинств. Камнем 
преткновения стал вопрос об обучении на 
родном языке. Даже друзья и сподвижни-
ки Николая Ивановича не всегда положи-
тельно относились к его педагогическим 
экспериментам. Так, Е.А.Малов, который 
долгие годы работал с Н.И.Ильминским и 
курировал КЦКТШ, был противником обу-
чения крещеных татар на родном языке. В 
его дневнике есть любопытное замечание 
по этому поводу: «Зачем принуждать детей 
обучаться на татарском языке, когда роди-
тели желают, чтобы обучение производи-
лось на русском? Надобно этому желанию 
родителей радоваться и поставить дело так, 
чтобы инородцы совершенно забыли свой 
язык, обрусели; иначе они всегда будут нам 
врагами» [Малов, 1993, с.41].

Наряду с Н.И.Ильминским вопрос об об-
разовании коренных народов Восточной Рос-
сии был поставлен председателем Буинского 
училищного совета священником А.И.Ба-
ратынским. В 1864 г. им были представле ны 
в МНП две записки: «Проект об устрой стве 
сельских училищ Буинского уезда» и «Запис ка 
о введении русского языка и русской грамот-



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия524

ности в татарских училищах» [РГИА, ф.733, 
оп.170, д.143, л.1–28об.]. А.И.Баратынский 
предлагал вести весь образовательный про-
цесс в миссионерских школах на русском 
языке, считая, что с усвоением языка усваи-
вается и народность. Развитие культуры и 
письменности у нерусских народов, по его 
мнению, могло привести к появлению у них 
интеллигенции, созданию культуры, а в ко-
нечном счете – к росту национального само-
сознания и «сепаратизма» [Сборник, 1869, 
с.16]. Само «искусственное усиление татар-
ского элемента на восточной окраине России 
(посредством развития школьного образо-
вания), слияние различных инородческих 
групп в одну инородческую массу, даже при 
серьезном христианском просвещении», по 
мнению А.И.Баратынского, «никаким обра-
зом не могло быть желательным» [Сборник, 
1869, с.15]. 

Мнение А.И.Баратынского поддержали 
чиновники МНП во главе с членом Учено-
го комитета, профессором Санкт-Пе тер-
бургского университета В.В.Григорьевым. 
На внеочередном собрании комитета, сос-
тоявшемся 20 февраля 1867 г., большинство 
его членов высказались против дальнейшего 
расширения применения системы Ильмин-
ского. По мнению чиновников, образова-
ние нерусских народов должно было стать 
основным каналом проведения политики по 
их русификации: «хотя преподавание может 
быть введено с успехом лишь на том языке, 
который дети в состоянии понимать, но от-
сюда не следует, что языком преподавания 
в школе должен быть инородческий язык. 
Если допустить последнее и составить на 
этом языке особые книги, написанные рус-
скими буквами… то это может послужить к 

пробуждению племенного самолюбия и ува-
жения к своему языку, что нежелательно для 
русского правительства и общества» [НА 
РТ, ф.10, оп.2, д.1119, л.138]. Как альтерна-
тиву идеям Н.И.Ильминского предлагалось 
использовать «обрусительные» методы вос-
питания, которые широко применялись на 
практике и до появления системы Ильмин-
ского и являлись ведущим направлением в 
педагогической деятельности среди нерус-
ских народов империи. Широкое распро-
странение эта методика получила на Кавка-
зе, где она была введена в общую практику 
обучения в 1850-х гг. распоряжением попе-
чителя Кавказского учебного округа баро-
на Николаи. Предлагалось распространить 
этот опыт и на Среднее Поволжье, добавив в 
учебный план создаваемых «инородческих» 
училищ один дополнительный год, который 
будет направлен на изучение русского языка 
[Исхакова, 2001, с.170].

Против такого решения открыто 
высту пили члены казанского «Комите-
та по образованию инородцев» во главе с 
П.Д.Шестаковым, председателем училищ-
ного совета священником М.М.Зефировым, 
инспектором чувашских школ Н.И.Золот-
ницким, которые в начале 1868 г. представи-
ли в МНП особое мнение по данной проб-
леме. 

Сложность и «высокий накал» дискуссии 
вокруг системы Ильминского, в которую 
были вовлечены многие государственные и 
общественные деятели, не имевшие непо-
средственного отношения к этой проблеме, 
были связаны также с тем, что она затраги-
вала важный вопрос, который обозначился 
в пореформенный период и был связан с 
ростом русского национального самосозна-
ния и поисками культурно-идеологических 
основ «русскости»: что является ее важней-
шей, основополагающей характеристикой в 
условиях модерных и секулярных изменений 
в обществе – принадлежность к культурно-
языковой среде (владение русским языком) 
или православной конфессии? Оживлен-
ная литературная полемика сторонников 
первого подхода (редактор «Московских 
ведомостей» М.Н.Катков) [Собрание, 1897] 
и публицистов славянофильского направ-
ления (Ю.Ф.Самарин, И.С.Аксаков) [Сама-
рин, 1997] вызвала широкое общественное 
обсуждение и имела важное значение для 

Быв. здание Казанской учительской 
(инородческой) семинарии. Фото 1892 г. 

Совр. ул.Марджани, 24.



Глава 5. Миссионерско-просветительская система Н.И.Ильминского... 525

выработки государственного отношения 
к этому вопросу. Однозначная позиция 
Н.И.Ильминского и его сторонников, видев-
ших в православии «краеугольный камень 
и русской народности, и русского государ-
ства», с восприятием которого «инородцы» 
в культурном и духовном плане становятся 
«русскими» [Ильминский, 1883, с.34], не 
устраивала сторонников проведения курса 
на всеобщую культурно-языковую унифи-
кацию, представленных в МНП чиновника-
ми, получившими управленческий опыт в 
Западном крае и на Кавказе21. Поляризация 
мнений среди деятелей народного просве-
щения, различие идеологических и концеп-
туальных подходов вынудили руководство 
МНП пойти на широкое обсуждение этого 
сложного вопроса. Были собраны отзывы 36 
училищных советов семи губерний с поли-
этническим составом населения, вышедшие 
в 1869 г. отдельным изданием [Сборник, 
1869]. Собранные сведения стали предме-
том обсуждения расширенного собрания со-
вета МНП, состоявшегося 8 февраля 1870 г. 
под председательством Д.А.Толстого в при-
сутствии попечителей Казанского и Одес-
ского учебных округов. 

Система Ильминского была официаль-
но признана основным методом обучения 
крещеных представителей нерусского на-
селения восточной окраины России. Не-
смотря на позицию многочисленных про-
тивников применения родных языков в 
миссионерской и образовательной деятель-
ности, восторжествовало мнение сторон-
ников Н.И.Ильминского. Большая роль в 
этом принадлежала руководству Синода 
и МНП, сделавших ставку на усиление 
христианско-просветительской деятельно-
сти среди коренных народов региона по-
средством развития миссионерских школ 
с преподаванием на родном для учащихся 
языке. Духовные и светские власти, понимая 
«опасность» широкого внедрения системы 
Н.И.Ильминского, которая могла привести 
к росту национального самосознания «ино-
родцев», в то же время осознавали, что без 

21 Одним из таких деятелей был автор политики 
деполонизации и насаждения «русского начала» в 
Западном крае, попечитель Виленского учебного 
округа (с 1868 г. член совета МНП) И.П.Корнилов 
[см.: РГИА, ф.970, оп.1, д.99]. 

ее применения нельзя рассчитывать на каче-
ственный сдвиг в утверждении их в право-
славии и интеграции в русское культурно-
цивилизационное пространство. 

Применение системы Ильминского в 
школьной и миссионерской практике зако-
нодательно было закреплено в «Правилах о 
мерах к образованию населяющих Россию 
инородцев» от 26 марта 1870 г. [Свод глав-
нейших, 1882, с.42–45]. В них, в частности, 
отмечалось: «а) орудием первоначального 
обучения для каждого племени должно быть 
родное наречие его; б) учителя инородческих 
школ должны быть из среды соответствую-
щих племени инородцев и притом хорошо 
знающие русский язык, или русские, владе-
ющие соответствующим инородческим на-
речием… Учебными книгами служат буква-
ри, необходимые молитвы, краткие рассказы 
из Священной истории, Ветхого и Нового за-
вета и религиозно-нравственные книги. Для 
облегчения инородцам перехода к изучению 
русского языка… книги печатаются на ино-
родческом наречии русскими буквами, с пе-
реводами на русский язык или без перевода, 
за исключением, впрочем, молитвенников и 
вообще богослужебных книг, которые долж-
ны быть с переводами на русский язык» [НА 
РТ, ф.92, оп.1, д.9940, л.57об.–58]. 

Окончательное оформление система по-
лучила после создания в 1872 г. в Казани 
Учительской (инородческой) семинарии 
(КУС), директором которой был назначен 
Н.И.Ильминский. По мысли авторов про-
екта, семинария должна была способство-
вать «соединению инородческих племен 
с коренным русским народом путем (хри-
стианского) просвещения» [Воронец, 1873, 
с.319]. В семинарии, представлявшей со-
бой закрытое учебное заведение, обучались 
русские и представители коренных народов 
Среднего Поволжья. Большое количество 
русских должно было обеспечить прочное 
обрусение остальных учеников, привитие 
им православной традиции и культуры. При 
КУС были организованы четыре начальных 
училища (для чувашей, мордвы, удмуртов, 
мари), в которых проходили педагогическую 
практику семинаристы. Н.И.Ильминский 
оставался ее директором до своей кончи-
ны. При его участии были открыты Уфим-
ская (1872 г.), Бирская марийско-чувашская 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия526

(1882 г.), Орская (Оренбургская) казахская 
(1883 г.) учительские школы.

Н.И.Ильминский был одним из основа-
телей миссионерского Братства св.Гурия 
(1867 г.), он возглавил его Переводческую 
комиссию. Необходимость «донести ис-
тины христианского вероучения на родном 
языке» привела к созданию алфавитов «бес-
письменных» народов Восточной России на 
основе кириллической традиции. Эта работа 
проходила при активном участии казанских 
миссионеров во главе с Н.И.Ильминским, 
разработавшим теоретическую и научную 
базу для составления новых алфавитов, 
пере водов православных текстов на мест-
ные язы ки. Он делал переводы не только 
на татарский, но и чувашский, марийский, 
удмуртский и другие языки, которые осва-
ивал удивительно быстро. Деятельность 
Н.И.Ильминского была направлена на 
«прочное сближение инородцев с коренным 
населением путем просвещения», под кото-
рым в первую очередь понималось право-
славное христианское вероучение. Пропове-
дуя Евангелие всем народам, он стремился 
приобщить нерусские народы к русской, а 
через нее и к общечеловеческой культуре и 
одновременно сделать доступными для рус-
ских культурные ценности других народов 
России. К переводческой деятельности он 
активно привлекал представителей зарож-
дающейся национальной интеллиген ции. 
Корректуру и доработку татарских пе ре-
водов осуществляли В.Т.Тимофеев и уче-
ники КЦКТШ, над марийскими работали 
Г.Я.Яковлев, И.М.Кедров, П.И.Ерусланов, 
над удмуртскими – К.Андреев, а с 1890-х гг. 
И.С.Михеев, над мордовскими – А.Ф.Юртов, 
М.Е.Евсевьев и др. Благодаря развитию на-
родного образования в региональной перио-
дической печати стали чаще публиковаться 
произведения о культуре и религии поволж-
ских народов, активизировалась работа по 
составлению переводов текстов Св. Писа-
ния. 

Основные принципы педагогической 
сис темы Ильминского, изложенные им в 
ряде сочинений, заключались в следую-
щем: 1) обучение детей на родных языках; 
создание комплексов учебных пособий – 
букварей, книг для чтения, учебников ариф-
метики, Закона Божия – на родных языках; 

2) изучение русского языка как одного из 
основных предметов на родном языке с ис-
пользованием качественных учебников, от-
дельных для каждого народа; к окончанию 
четырехлетней начальной школы учащие-
ся должны изучить русский язык в таком 
объеме, «чтобы быть способными дальше 
учиться на русском языке»; 3) высокие тре-
бования к учителям, которых он предлагал 
готовить из лиц той же национальности или 
лиц, свободно владеющих языком учащихся 
и являющихся православными; 4) огромное 
значение Ильминский придавал обучению 
девочек, вопреки российским законам счи-
тая возможным совместное обучение юно-
шей и девушек в средних и высших учеб-
ных заведениях. Миссионерские начальные 
школы, по мнению просветителя, должны 
были взять на себя некоторые семейные 
функции, так как «инородческая» семья не 
могла дать христиан ского воспитания. Сис-
тема Ильминского противопоставляла тра-
диционному языческому или мусульман-
скому воспитанию в семье христианское 
воспитание в школе. Поэтому в процессе 
обучения должны были непременно учи-
тываться национальные традиции, обычаи, 
образ жизни, психология данной народно-
сти. Учителями должны были быть люди, 
хорошо владевшие языком учащихся, но 
лучше всего – представители той же народ-
ности, знавшие русский язык. Первоначаль-
ное обучение предлагалось вести на родном 
языке с одно временным изучением русского 
языка, только после достаточного его усвое-
ния детьми все преподавание должно было 
переводиться на русский язык. По замыслу 
Н.И.Ильминского программа воспитания 
и обучения в школах должна была носить 
иск лючительно религиозно-мис сио нерский 
ха рак тер. Он откровенно заявлял, что доби-
вается развития религиозного чувства, а не 
ума, стремится, чтобы ученик, прежде все-
го, «набрался христианского духа, уразумел 
догмы православия» [Яковлев, 1998, с.301]. 

Наряду с педагогической, не менее зна-
чимой составляющей системы Ильминско-
го был ее церковно-миссионерский аспект 
– применение родного языка в богослужеб-
ной практике, привлечение в духовное со-
словие представителей местных народов, 
которые наряду с учителями-миссионерами 



Глава 5. Миссионерско-просветительская система Н.И.Ильминского... 527

должны были стать опорой церкви в среде 
не укрепившегося в православии населения. 
Сам Н.И.Ильминский особо подчеркивал, 
что глубокое проникновение христианства в 
сознание «инородцев» возможно лишь при 
условии, когда они начали бы понимать его 
внутреннее содержание, могли полноценно 
участвовать в религиозной жизни прихода. 
Для этого было необходимо сделать до-
ступным богослужение, перевести его на 
понятный для прихожан язык. Главным реа-
лизатором реформы церковной жизни в на-
циональных приходах должен был стать ду-
ховный пастырь, знавший язык прихожан, 
способный вести на нем миссионерскую и 
просветительскую деятельность. При этом 
наиболее подходящей кандидатурой на этой 
должности, по мнению Н.И.Ильминского, 
было лицо той же национальности, что и его 
паства, так как, «кроме знания языка, весь-
ма важно еще племенное сродство в лицах, 
на которых возможно будет удовлетворять 
духовным, т.е. умственным, нравственным 
и церковно-христианским потребностям 
народа. Русские священники и учителя по-
этому, даже при отличном знании языка, не 
могут так успешно действовать на инород-
ческое население, как природные инород-
цы» [цит. по: Машанов, 1892, с.174].

Законодательно право назначать предста-
вителей местных нерусских народов в свя-
щенники было закреплено в 1867 г., когда по 
инициативе Н.И.Ильминского Д.А.Толстым 
было внесено в Синод предложение о на-
значении в крещено-татарские приходы свя-
щенников из числа их соплеменников. Си-
нод согласился с мнением обер-прокурора, 
разрешив указом от 19 июля 1867 г. ком-
плектовать церковный причт националь-
ных приходов за счет воспитанников мис-
сионерских школ при следующих условиях: 
зрелый возраст (не менее 30 лет) кандидата, 
знание основных догматов православной 
веры, церковного богослужения, русско-
го языка [РГИА, ф.797, оп.36, отд.2, д.251, 
л.17–20об.; Извлечения, 1867, с.46–47]. 
Позднее, указом Синода от 15 января 1883 г. 
было официально разрешено «совершение 
богослужения на языках нерусских народов 
Восточной России», de facto ставшее широ-
ко внедряться в миссионерскую практику 
казанскими и алтайскими миссионерами 
в конце 1860-х гг. В этом законодательном 

акте указывалась сфера применения нерус-
ских языков в церковном богослужении: 
а) «где есть более или менее значительное 
число» представителей крещеных нерус-
ских народов, допускать церковное бого-
служение, общественное и частное на их 
родном языке; б) при богослужении «долж-
ны быть употребляемы переводы Перевод-
ческой комиссии» ПМО при Братстве св. 
Гурия, при этом разрешались временно и 
рукописные тексты, одобренные ею; в) если 
при богослужении присутствуют русские, 
оно должно совершаться как на «инородче-
ском», так и на русском языке [О церковном, 
1883, с.14–15]. 

Постепенно благодаря стараниям 
Н.И.Иль минского и его сторонников нерус-
ские языки стали шире применяться в цер-
ковной практике, увеличивалось количество 
национальных православных духовных лиц. 
В частности, в 1904 г. в Казанской епархии 
служило 68 священников из числа предста-
вителей нерусских народов, что составляло 
9,1% от общего количества священнослужи-
телей по этой епархии [Бобровников, 1905, 
с.178]. Для представителей зарождающей-
ся в регионе национальной интеллигенции 
(кроме татар-мусульман и башкир), благо-
даря внедрению системы Ильминского, 
РПЦ стала одним из «социальных лифтов», 
позволявших им повысить свой статус в 
обществе, образовательный уровень и улуч-
шить свое материальное благосостояние. 
Деятельность большинства представителей 
национальной интеллигенции, особенно во 
второй половине XIX в., была тесно связана 
с православной церковью. Многие из них 
начинали свой путь в стенах созданных пра-
вославными миссионерами учебных заве-
дений, где получали первоначальное обра-
зование в христианском духе, впоследствии 
сами становились учителями конфессио-
нальных учебных заведений и посвящали 
свою жизнь культурному и религиозному 
просвещению соплеменников, и, наконец, 
переходили в духовное сословие. Наиболее 
талантливые и деятельные лица из чувашей, 
мари, удмуртов, крещеных татар, мордвы 
получили «дорогу в жизнь», смогли реали-
зовать себя в деле образования и просвеще-
ния соплеменников, сформировали интел-
лектуальную элиту нерусских народов. В их 
лице православные миссионеры получили 



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия528

энергичных деятелей христианского про-
свещения. Бла годаря системе Ильминского 
христианство и институты РПЦ стали важ-
нейшими факторами культурной мобилиза-
ции крещеных нерусских народов; на осно-
ве православных ценностей форми ровались 
основы их «высокой» культуры, литератур-
ные традиции. Из числа первых воспитан-
ников и сподвижников Н.И.Иль минского 
сформировались лидеры национального 
пра вославно-миссионерского движения: 
И.Я.Яковлев и Д.Ф.Филимонов из чува-
шей, А.Ф.Юртов и М.Е.Евсевьев из морд-
вы, С.Чавайн и В.М.Васильев из марийцев, 
Г.Е.Верещагин, К.Андреев из удмуртов, 
В.Т.Тимофеев из крещеных татар и т.д. Это 
была сильная команда профессионалов, счи-
тавших себя учениками Н.И.Ильминского и 
ставших наиболее активными защитниками 
его идей.

В последние годы в исторической науке, 
прежде всего среди зарубежных авторов, 
развернулась дискуссия вокруг таких по-
нятий, как «ассимиляция», «обрусение», 
«русификация» [Мацузато, 2003, с.5]. Боль-
шинство авторов склонны рассматривать 
обрусение нерусских народов как процесс 
сложный, противоречивый, требующий из-
учения внутренних механизмов его динами-
ки. Как заметил А.Каппелер, «обобщающее 

понятие «русифи-
кация» не в силах 
раскрыть все аспек-
ты сложной дей-
ствительности…» 
[Каппелер, 2000, 
с.204]. В этом во-
просе он солидарен 
с М.Славинским, 
считающим, что 
имперская полити-
ка в национальном 
вопросе так же «пе-
стра и многообраз-
на в своих прояв-
лениях», как само 
на селение этой 
империи «пестро 
и многообразно» 
[цит.: по Каппелер, 
2000, с.204]. При-
вести это многооб-

разие в последовательную систему, а тем 
более в некое единство, невозможно, ибо 
такого единства в действительности просто 
не существует. «Обрусение» Н.И. Ильмин-
ский рассматривал как изменение конфес-
сиональной ориентации нерусских народов, 
восприятие ими православия, языка, а затем 
и обычаев русских. Только в далекой перс-
пективе он видел этнокультурное единение 
православных народов. Будучи противни-
ком жестких сиюминутных мер, которые, по 
его мнению, никогда не приводили к успеху, 
он настаивал на духовном обрусении, чем, 
видимо, притягивал к себе лидеров зарож-
давшейся национальной интеллигенции и 
духовенства. И.Я.Яковлев вспоминал, что 
Николай Иванович в первую же неделю их 
знакомства дал ему прочесть свое письмо 
министру народного просвещения и обер-
прокурору Синода графу Д.А.Толстому, 
в котором говорилось, что «русским ино-
родцам надо привить все то хорошее, что 
есть у русских, сохранив у них все их хо-
рошее, историческое, национальное» 
[Яковлев, 1998, с.179]. Однако попечитель 
КУО П.Д.Шестаков отговорил Ильминско-
го посылать письмо, чтобы не раздражать 
Д.А.Толстого, так как в среде высокопостав-
ленных чиновников в то время были сильны 
русификаторские идеи прямого насаждения 

И.Я.Яковлев (сидит третий справа) в окружении преподавателей
Симбирской чувашской учительской школы. Фото нач. ХХ в.



Глава 5. Миссионерско-просветительская система Н.И.Ильминского... 529

православия, русского языка и культуры. 
Важное значение при формировании толе-
рантных отношений Н.И.Ильминский при-
давал совместному обучению детей. В КУС 
совместно обучались дети разных народов 
Волго-Уральского региона. За годы дирек-
торства Н.И.Ильминского ее окончили 554 
чел., из них русских было 332 чел., пред-
ставителей других народов – 222 (56 татар, 
68 чувашей, 47 марийцев, 12 удмуртов, 30 
мордвы, 2 калмыка, 4 алтайца) [Беззубов, 
1960, с.23; Рогачев, 2002, с.28–29]. В семи-
нарии стремились воспитывать учащихся в 
духе гуманизма и высокой нравственности. 
Большое внимание преподавательский кол-
лектив уделял межэтническим отношениям 
в среде учащихся. Опыт работы КУС широ-
ко использовался в других учебных заведе-
ниях. Например, И.Я.Яковлев практиковал 
сов местное обучение чувашей с русскими и 
мордвой, считая, что это позволяет учени-
кам быстрее усвоить языки и культуру дру-
гих народов. В сочинениях И.Я.Яковлева 
можно найти много примеров сотрудниче-
ства чувашей, русских и представителей 
других национальностей в решении просве-
тительских задач.

Н.И.Ильминский считал необходимым 
добиться внутреннего религиозного пере-
рождения нерусского человека: «Мы обру-

сение понимаем глубже. Мы берем русского 
человека в идеале, и этот идеал стараемся 
усвоить инородцам. Русский идеал есть – 
по преимуществу – православие, вот поче-
му на православии мы и настаиваем. Коль 
скоро инородец усвоил себе православие 
сознательно и убежденно, умом и сердцем, 
он уже обрусел» [цит. по: Знаменский, 1892, 
с.204]. В то же время не следует забывать, 
что обрусение нерусских народов во вто-
рой половине XIX – начале XX в. зависело 
не только и не столько от применения бо-
лее или менее эффективных форм и мето-
дов христианского просвещения, сколько 
от происходивших в стране масштабных 
социально-экономических пре образований, 
которые ломали патриархальные устои, раз-
рушали монолитность крестьянского обще-
ства, втягивали его в новые экономические 
и культурные контакты. Справедливо заме-
чание А.Каппелера о том, что «унификация 
требовала внедрения русского языка в систе-
му управления и образо вания, что ставило 
нерусских в невыгодное положение по отно-
шению к «госу дарственному народу» [Кап-
пелер, 2000, с.204]. «Обрусевший инородец» 
ставился на более высокую социокультур-
ную ступень как своими соплеменниками, 
так и представителями других народов, 
поэтому стремление к «обрусению» многие 

Православное 
духовенство 

нерусских на-
родов на миссио-
нерском съезде 

в Самаре. 1899 г.



Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия530

крещеные нерусской национальности вос-
принимали как прогрессивное явление. Од-
нако следует добавить, что русский язык в 
условиях буржуазной модернизации все бо-
лее становился средством межнационально-
го общения. Сама жизнь заставляла россий-
ские народы учить русский язык и осваивать 
русскую культуру. 

Таким образом, Н.И.Ильминский соз-
дал миссионерско-просветительскую си-
стему, которую следует рассматривать как 
результат многолетних поисков наиболее 
оптимальных форм и методов воздействия 
на религиозное сознание «иноверческого» 
населения, вектор конфессиональной ори-
ентации крещеного нерусского населения. 
Теоретик просветительского миссионерства 
внедрял свои идеи в практику через создан-
ные им миссионерско-просветительские ин-
ституты: КЦКТШ, КУС, Братство св.Гурия 
с сетью миссионерских школ. 

Деятельность Н.И.Ильминского вос-
при нималась неоднозначно. Становле ние и 
утверждение миссионерско-просветитель-
ской системы происходило в ожесточенных 
баталиях. Несмотря на нападки «справа и 
слева», система Н.И.Ильминского действо-
вала вплоть до революции 1917 г., в чем, не-
сомненно, следует видеть ее достаточную 
основательность.

Разброс мнений о системе Н.И.Иль-
минского в наши дни обусловлен объек-
тивными и субъективными факторами: 
политической конъюнктурой, идеологиче-
скими установками, этноконфессиональны-
ми пристрастиями авторов и т.д. Например, 
в советское время освещение деятельно-
сти Н.И.Ильминского и его миссионерско-
просветительской системы было негатив-
ным, хотя идеологи народного образования, 
подчас сами того не ведая, пользовались 

его идеями. Мусульмане Волго-Уральского 
региона справедливо критикуют систему 
Ильминского, так как она была направлена 
против ислама и во многом способствовала 
расколу татарского этноса по конфессио-
нальному принципу, сужала его этнокуль-
турную сферу. Приверженцы традиционных 
верований столь же категоричны в своих 
оценках: они обвиняют Н.И.Ильминского и 
его соратников в разрушении традиционной 
религии и национальной культуры «языче-
ских» народов. Русские патриоты обвиняют 
Н.И.Ильминского в порождении сепаратиз-
ма и антирусского национализма. Чувство 
глубокой благодарности к миссионеру-про-
светителю сохраняет православное насе-
ление региона, считающее, что его идеи и 
деятельность позволили нерусским народам 
сблизиться с русскими, усвоить достижения 
христианской и мировой цивилизации, соз-
дать свою письменность, профессиональ-
ную культуру. Н.И.Ильминский действовал 
в рамках идеологии, моральных, нравствен-
ных и этических норм своего времени ради 
прогресса всех российских народов, на ко-
торый у него был свой взгляд. Обрусение 
крещеных народов он воспринимал как ду-
ховное единение на основе православной 
общности и рассматривал его как неизбеж-
ный и прогрессивный процесс.

Несмотря на антимусульманскую на-
правленность, система Н.И.Ильминского, 
оказала позитивное воздействие на этно-
культурную мобилизацию татар. Некоторые 
элементы просветительской системы ис-
пользовались в обновлении мусульманского 
образования, а затем в советской школьной 
системе. Выравнивание образовательного, 
культурного уровня российских народов, 
несомненно, следует рассматривать как 
важный фактор межкультурного диалога. 



Раздел VII

Антиправительственные выступления 
и национальное движение



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение532

ГЛАВА 1
Выступления татарского сельского населения

§ 1. Социальные протесты различных групп 
сельского населения в дореформенный период

Ильшат Файзрахманов
В российских реалиях любое неповино-

вение представителям власти воспринима-
лось как сопротивление и антиправитель-
ственное выступление. Формы выражения 
социального протеста крестьянских масс 
были разнообразными, применительно к 
XIX в. их можно назвать «протестом пу-
тем уклонения» – это способ, при помощи 
которого сельские общества или группы 
крестьян «пытались облегчить тяготы сво-
ей жизни и выразить недовольство посред-
ством кратковременного отказа исполнять 
предписанное, а также других действий, 
сводящих к минимуму возможнось столкно-
вений с теми, кого они считают своими при-
теснителями» [цит. по: Верт, 2005, с.55]. 

Сельские жители пользовались также 
возможностью подачи прошений, чтобы 
выразить свое недовольство в отношении 
действий отдельных представителей власти 
и правительственных нововведений и непо-
пулярных мер.

В первой половине XIX в. крестьянские 
выступления происходили в сельских обще-
ствах, относящихся к конкретной категории 
сельского податного сословия. Как правило, 
выступления являлись протестом против 
вторжения властей в хозяйственную жизнь 
общины. Проводя реформы во «благо кре-
стьян», все расходы, связанные с реализа-
цией нововведений, государство возлагало 
на сельское население, что усиливало на-
логовое бремя и контроль над внутренней 
жизнью поземельной общины. По мере 
усиления ведомственного «регулирования» 
социальных и экономических отношений в 
крестьянских общинах отмечались одновре-
менные выступления крестьян отдельных 
категорий. С протестом выступали крестья-
не различных этнических групп и сословий, 

однако «единого движения не наблюдалось» 
[Загидуллин, 2011а, с.215, 216].

В первой четверти XIX в. отмечалось 
усиление эксплуатации помещиками своих 
крепостных крестьян, поэтому основные 
волнения происходили в имениях чернозем-
ной полосы России, на Украине, в Литве и 
Белоруссии [Игнатович, 1963, с.10, 466]. 

Статус жителей казенной деревни выгод-
но отличался от экономического и социаль-
ного положения крестьян удельной деревни. 
Случаи перевода жителей государственной 
деревни в удельное ведомство, что ухудша-
ло их социальное положение и приводило 
к ужесточению контроля над жизнью кре-
стьян, провоцировали антиправительствен-
ные выступления.

В 1835 г. казенные крестьяне (в т.ч. 
лашманы) Симбирской губ. поступили в 
удельное ведомство. Новая администрация 
подвергала их быт и хозяйственную эконо-
мику административному регулированию, 
заставляла вводить общественную запашку. 
Лашманы ответили на это массовым проте-
стом, охватившим в 1836 г. 40 тыс. крестьян, 
главным образом Буинского, Курмышского 
и Симбирского уездов [Дружинин, 1946, 
с.221–222].

Лашманы опасались, что их лишат преж-
них льгот и права собственности на куплен-
ные ими земли. В периоды обострения 
социально-политической и экономической 
ситуации в России активно распространя-
лись слухи, которые отчетливо отражали 
особенности крестьянского менталитета и 
отношение хлебопашцев к происходившим 
событиям. В татарских сельских обществах 
распространился слух о насильственном об-
ращении мусульман в христианство. Цент-
ром массового движения стала д.Бездна в 



Глава 1. Выступления татарского сельского населения 533

Буинском у., где проходили сходки и столк-
новения с администрацией. Одно за другим 
сельские общества отказывались выполнять 
распоряжения администрации о выделении 
и запашке общественных участков. Воору-
женные ножами и кистенями крестьяне 
разъезжали по своим полям. В район волне-
ний были направлены части местного гар-
низона и конная жандармерия. В нескольких 
селениях, жители которых не повиновались, 
была проведена массовая порка активистов, 
25 крестьян без суда и следствия были сда-
ны в солдаты, сосланы в Сибирь и т.д. [Дру-
жинин, 1946, с.222].

В 1834 г., после очередного неурожая 
хлебов, удельное ведомство предписало 
сажать картофель на казенных запашках, 
где каждой крестьянской семье отводилось 
под эту культуру по 30 кв. саж., что вызва-
ло протест сельского населения в Вятской и 
Владимирской губерниях: крестьяне отказа-
лись сеять картофель.

Массовый социальный протест сельско го 
населения в Приуралье 1834–1835 гг. также 
следует рассматривать как ответную реак-
цию сельских обществ на реформы в управ-
лении. Основным мотивом к выступлению 
жителей государственной деревни региона 
послужили слухи о намерении правитель-
ства передать их в удельное ведомство. В 
волостях Пермской губ. незадолго до собы-
тий 1834–1835 гг. была введена новая печать 
с губернским гербом, на котором был изо-
бражен медведь. На основании этого был 
сделан вывод, что татары и марийцы уже 
приписаны в удельное ведомство и переда-
ны известному в крае помещику Медведеву 
и что собираемая подать должна пойти в его 
пользу [Дружинин, 1946, с.226].

Среди татар, башкир и мещеряков воз-
никли слухи о предстоящем насильственном 
обращении мусульман в христианство, для 
чего якобы создана миссия в Пермской губ. 
Слухи эти, в разных вариантах, послужили 
причиной массовых волнений крестьян не 
только в Пермской, но и в соседней Орен-
бургской губ., особенно среди татар, тептя-
рей и мещеряков Уфимского, Белебеевского 
и Троицкого уездов.

В этот период в селениях государствен-
ных крестьян, мещеряков и башкир пла-
нировалась постройка хлебных запасных 

магазинов. По волостям были разосланы 
соответствующие чертежи с изображением 
поперечного разреза магазинного амбара. 
Мусульманское население усмотрело, что 
начерченные в чертежах перекладины и 
стойки образуют форму креста. Отсюда был 
сделан вывод, что здания, которые должны 
строиться, будут христианскими церквями. 
Эта трактовка еще более усилила опасения, 
что готовится насильственная христианиза-
ция [Дружинин, 1946, с.235].

К началу 1835 г. огромная территория, 
состоявшая из трех уездов Пермской губ. и 
пяти уездов Оренбургской губ., была охва-
чена массовыми волнениями. Толпы людей 
проводили обыски в волостных правлени-
ях с целью найти указы о закрепощении их 
помещиком Медведевым и расправиться с 
виновниками произведенной, как они счи-
тали, продажи – волостными головами и, 
особенно, писарями. Движение охватило 6 
кантонов Башкирского войска: 2-й (Крас-
ноуфимский у. Пермской губ.), 4-й Загор-
ный (Троицкий у.), 8-й (Уфимский у.), 10-й 
(Бирский у.), 12-й (Белебеевский у. Орен-
бургской губ.), мещеряков 3-го и 4-го кан-
тонов, а также тептярей нескольких команд 
северо-восточного Приуралья. Из канто-
на в кантон посылались «возмутительные 
письма», мусульмане договаривались о со-
вместных выступлениях против «главного 
начальства». В одном только Бирском у. на-
считывалось 20 тыс. волнующихся тептя-
рей. Наиболее значительные волнения на-
блюдались в д.Шакурово Красноуфимского 
у. и д.Месягутово Уфимского у. [История 
Башкортостана, 2004, c.340–341].

В целом, волнения различных сословно-
социальных групп многонационального на-
селения Приуралья сводились к отказу от 
исполнения предписания властей о строи-
тельстве запасных хлебных магазинов и 
избиению отдельных представителей мест-
ной администрации. Действия повстанцев 
были разобщенными, руководство кантонов 
и чиновники всячески старались противо-
действовать согласованным выступлениям 
населения [История Башкортостана, 1997, 
c.417–426].

Подавление развернувшегося в Приура-
лье крестьянского движения было пору-
чено оренбургскому генерал-губернатору 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение534

В.А.Перовскому. Были подвергнуты порке 
тысячи крестьян, проведены облавы в лесах, 
арестованы сотни участников социального 
протеста. К концу августа 1835 г. население 
было усмирено [История Башкортостана, 
2004, c.342–343].

После неурожая хлебов в предыдущие 
годы Николай I в 1840 г. издал указ о по-
всеместном разведении картофеля, который 
должен был заменить зерновые культуры 
в неурожайные годы. МГИ приступило к 
ускоренному претворению в жизнь импера-
торского указа, однако нововведение стало 
восприниматься хлебопашцами как попыт-
ка приписать их к уделу. В 1841 г. власти 
распорядились вводить обязательные обще-
ственные запашки, не согласуя вопрос с 
сельскими обществами. Между тем обще-

ственные запашки стали обычным явлени-
ем в удельной деревне еще с 1827 г., что 
укрепляло в крестьянах мысль о намерении 
ущемить их правовой статус и ухудшить 
социально-экономическое положение.

В 1841 г. главной причиной недовольства 
государственных крестьян Приуралья по-
служил закон от 16 января 1840 г. об обмене 
обедневших удельных крестьян централь-
ных губерний на государственных крестьян 
многоземельных губерний, в т.ч. Пермской 
и Оренбургской, что означало превращение 
относительно свободных хлебопашцев в 
крепостных императорского двора, близких 
по своему положению к помещичьим кре-
стьянам. Башкиры и мещеряки Приуралья 
были недовольны увеличением трудовых 
повинностей, они видели в этом стремление 

Карта 1. Восстание многонационального сельского населения в Оренбургской губ. в 1835 г.

Границы губерний

Тептяри (один штрих соответствует 
1000 ч. обоего пола 
(к середине XIX века))

Башкирские кантоны (I–XII)
Земля Оренбургского казачьего войска

Границы уездов
Губернские города
Уездные города

Территория, охваченная крестьянским движением
Волнения среди оренбургских казаков
Главные очаги восстания
Столкновения крестьян с царскими войсками
Маршруты карательных отрядов
Дополнительные войска, подготовлявшиеся цар-
ским правительством для подавления восстания



Глава 1. Выступления татарского сельского населения 535

правительства лишить их личной свободы и 
отнять вотчинные земли [История Башкор-
тостана, 1997, с.430–432].

В 1841–1842 гг. сильные крестьянские 
волнения, направленные против посадки 
картофеля, вспыхнули в Петровском и не-
скольких прилегающих к нему уездах Са-
ратовской губ., где вперемежку были рас-
положены русские, мордовские и татарские 
деревни [Дружинин, 1958, с.466].

В Казанской губ. особенно острое недо-
вольство крестьян вызвало насильственное 
введение общественной запашки, которое 
сопровождалось отобранием у них луч-
шей земли, принудительным обменом зе-
мельными участками, несвоевременными 
и неравными нарядами на работу. Во всех 
уездах Казанской губ. уже в 1841 г. нача-
лось глухое «брожение», на базарах велись 
непрерывные разговоры об «уделе» [Дру-
жинин, 1958, с.467]. В 1841 и 1842 гг. про-
тив посева картофеля выступили крестьяне 
Ядринского, Чебоксарского, Цивильского, 
Козьмодемьянского уездов Казанской губ. 
Особенно сильные волнения произошли 
в Акрамовской вол. Козьмодемьянского у. 
[Восстание чувашского крестьянства, 1942, 
с.6–7]. Выступления носили разрозненный 
и стихийный характер, были нацелены на 
отмену отдельных нововведений [Токарев, 
1939, с.72–73].

В период Крымской войны, кроме чрез-
вычайных наборов в армию, на основании 
манифеста от 29 января 1855 г. было созвано 
подвижное государственное ополчение. Со-
зыв ополчения происходил по 32 губерниям 

в три призыва, вплоть до сентября 1855 г. 
Всего в ополчении состояло 364624 чел. 

Особенно резкие формы движение 1855 
г. в связи с призывом приняло среди татар-
лашманов. До этого татары-лашманы во-
инской повинности не исполняли. Татар-
ское население не желало идти на военную 
службу, всячески этому сопротивлялось: в 
Тимергалинской вол. Малмыжского у. «та-
тарами целым сходом был произведен бунт, 
во время проверки призывных списков по 
настоящему набору, с нанесением членам 
волостного и сельского начальства побойств 
и с намерением причинить побои бывшему 
там же окружному начальнику Соколову». 
12 вожаков движения в Тимергалинской вол. 
были арестованы [Линков, 1952, с.141].

В Нижегородской губ. волнения в связи 
с призывом произошли в 3 уездах – Сергач-
ском, Васильковском и Княгининском. К кон-
цу мая 1855 г. движение было подавлено.

Таким образом, «холерные» и «карто-
фельные» бунты, антиправительственные 
выступления народных масс против ново-
введений правительства были следствием 
обострившихся противоречий между вла-
стью и крестьянами. Формы крестьянских 
волнений были разнообразными: от оди-
ночных протестов до отказа от выполнения 
государственных повинностей целыми се-
лениями. Для татар-мусульман и башкир ре-
формы ассоциировались с угрозой потерять 
конфессиональную идентичность. Результа-
том выступлений сельских обществ стало 
некоторое ослабление административного 
давления при проведении реформ.

§ 2. Выступления крестьян, обусловленные 
социально-экономическими мотивами, в пореформенный период

Ильдус Загидуллин

Неповиновения крестьян рассматривае-
мого времени являлись следствием ухудше-
ния экономического положения сельского 
населения, усиления фискального гнета са-
модержавия, превышения представителями 
местной администрации своих полномочий 
во взаимоотношениях с хлебопашцами и 
т.д. Отмена крепостного права и связанные 
с ней преобразования способствовали ро-
сту общественной активности населения. В 
ряде регионов отмечалось неповиновение 

сельского податного населения нововведе-
ниям власти. 

Грамотное проведение аграрной рефор-
мы 1866 г. в государственной деревне спо-
собствовало предупреждению волнений. 
Главными причинами нежелания татарских 
хлебопашцев получать «владенные записи» 
являлись: выделение меньших по размеру, 
чем раньше, угодий, прирезка неудобных 
для земледельческого производства наделов 
и далеких от их места жительства участков, 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение536

различные слухи о непременном ухудшении 
их материального положения после прирез-
ки земли [Смыков, 1973, с.157].

Наиболее крупное выступление татар-
ских крестьян в связи с реализацией аграр-
ной реформы произошло в июне 1869 г. в 
Спасском у. Поводом для него послужили 
слухи о том, что крестьяне поступят в удель-
ное ведомство и что им будут установлены 
тяжелые повинности и большие налоги. 
Для подавления волнения в уезд выехал гу-
бернатор Н.Я.Скарятин [Материалы, 1936, 
с.141–142]. 

Грабительское расхищение башкирских 
вотчинных земель в Приуралье и отсутствие 
на огромных земельных угодьях новых хо-
зяев привели к тому, что в 1882–1884, 1888, 
1889 гг. в Бирском, Уфимском и Стерлитамак-
ском уездах татарское и башкирское населе-
ние прибегало к массовым порубкам лесов, 
ставших частновладельческими, к захвату 
лугов и пашен новых владельцев, а также 
угодий переселившихся крестьян, купивших 
земли на льготных условиях у башкир или у 
казны. Более того, начались захваты земель 
местных помещиков, в т.ч. Тевкелевых. Сла-
бость местной администрации способство-
вала увеличению подобных случаев. Дело 
доходило то того, что некоторые помещики 
вынуждены были оставлять свои усадьбы 
[Крестьянское движение, 1959, с.245–254, 
379–380, 672–673, 720–721].

Групповые порубки леса татарскими кре-
стьянами Поволжья и Приуралья являлись 
составной частью правонарушений сельско-
го населения. Получение в результате при-
резки земель худших участков и небольших 
участков, отсутствие должного контроля за 
охраной леса способствовали частым кол-
лективным порубкам [Смыков, 1973, с.215–
269; Загидуллин, 1992, с.114–115]. 

Земля для крестьянского хозяйства явля-
лась основным источником существования. 
Чувство общинной собственности и стрем-
ление крестьян при малейшей возможно-
сти заполучить даже небольшой земельный 
участок превращали земельные споры в же-
стокие конфликты. Численность конфликту-
ющих селений, давние обиды приобретали 
в таких ситуациях большое значение. На-
пример, в июле 1861 г. татарские крестьяне 
д.Малый Сулабаш Казанского у. оказали со-

противление прирезке части используемой 
ими земли в пользу помещика Мамаева. Их 
поддержали крестьяне соседней д.Дубъязы. 
Волнение приняло настолько угрожающий 
характер, что приехавший для усмирения 
крестьян мировой посредник «едва смог 
уехать, и то обманом» [Устюжанин, 1948а, 
с.485–486].

Споры о земле между общинами носили 
еще более ожесточенный характер. Часто 
они перерастали в столкновения больших 
групп крестьян. Осенью 1886 г. одно из таких 
столкновений произошло между татарами 
деревень Тимерчи, Куюк и Букмыш Мама-
дышского у. Причиной раздора стали 63 дес. 
земли, которые были отобраны у общества 
деревень Куюк и Тимерчи и присоединены к 
д.Букмыш [Загидуллин, 1992, с.159].

Во время конфликтов с местными вла-
стями по аграрным вопросам крестьяне 
нередко обращали свой гнев против своих 
сельских старост, которые обычно стара-
лись беспрекословно выполнять указания 
администрации. 

В последующие десятилетия, в условиях 
усиления земельного голода, часть межоб-
щинных конфликтов произошла вследствие 
прирезки земли и лесных угодий в 1860-х–
1870-х гг. [Даишев, 1955, с.257–258]. 

Нежелание платить обязательные стра-
ховые сборы порой мотивировалось запре-
том шариата или невыгодностью их упла-
ты. В частности, в ноябре 1882 г. жители 
д.Куртамыш Челябинского у. Оренбургской 
губ. отказались платить страховой сбор, их 
сопротивление было подавлено военной 
командой [Крестьянское движение, 1969, 
с.794]. 

Другой, не менее важной причиной вы-
ступлений татарских крестьян был фискаль-
ный гнет. Волнения во время сбора податей 
и недоимок были прямым следствием их 
тяжелого экономического положения. Обыч-
но местные власти описывали имущество 
крестьян, оставшихся в долгу, и устраивали 
продажу по умеренным ценам их домашне-
го скота, предметов быта, вплоть до подвор-
ных строений. Это вызывало возмущение 
и сопротивление селян. 22 апреля 1883 г. 
жители крупного татарского селения Ниж-
ний Елюзань Кузнецкого у. Саратовской губ. 
(200 чел.), вооружившись кольями и вилами, 



Глава 1. Выступления татарского сельского населения 537

сорвали опись имущества у односельчан за 
недоимки перед правительством и частны-
ми лицами, напали на судебного пристава 
и урядника, избили нескольких понятых 
[Крестьянское движение, 1960, с.377–378]. 
После неурожайного года крестьяне воздер-
живались от уплаты налогов. В этой связи 
примечателен коллективный отказ в ноябре 
1903 г. крестьян ряда татарских селений Бу-
гульминского у. Самарской губ. от уплаты 
выкупных платежей, всех казенных и во-
лостных сборов [Крестьянское движение, 
1988, с.165–167].

Противочумные и противохолерные 
пра вила требовали подчинения народных 
традиций и образа жизни строгим меди-
цинским нормативам, что воспринималось 
мусульманами как покушение власти на их 
религиозные права.

Волнения среди мусульман Бугульмин-
ского, Бугурусланского, Бузулукского и 
Николаевского уездов были вызваны «Пра-
вилами о порядке применения в Самарской 
губернии меры убивания зачумленного и 
подозреваемого в зачумлении скота…» от 
1884 г. В соответствии с этими правилами 
в деревнях учреждались чумные комиссии 
и ветеринарные стражники для контроля за 
перегоном скота, которые содержались за 
счет населения. Эти непопулярные среди 
крестьян мероприятия проводились с раз-
личными нарушениями, негативно сказав-
шимися на их экономическом положении. 
В брошюре о чуме, изданной на татарском 
языке, говорилось, что умерщвление жи-
вотных должно был производиться посред-
ством укола в затылок, что было воспринято 
татарами как посягательство на мусульман-
скую веру [Рафикова, 2004, с.105–109].

В начале 1885 г. крестьяне не позволяли 
врачам забивать скот, отказывались оплачи-
вать мероприятия земства по борьбе с чу-
мой и составлять списки рогатого скота. 19 

мая 1885 г. «для увещевания» в д.Сулеево 
Бугульминского у. прибыло высокое на-
чальство. После того как губернатор при-
казал арестовать сельского старосту, а со-
бравшимся встать на колени, «… толпа до 
600 чел., вооруженная кольями, двинулась 
с угрозами на губернатора и его спутников, 
и лишь обнаженные шашки 14 урядников 
и полицейских приостановили движение 
толпы». Через несколько дней в Сулеево 
прибыла военная команда: активисты были 
арестованы и был принудительно перепи-
сан крестьянский скот. Весной-летом 1885 г. 
вооруженные выступления против местных 
властей произошли еще в ряде селений гу-
бернии, где жителей буквально под угрозой 
расстрела заставили подчиниться властям 
[Смыков, 1973, с.191–192]. 

Среди выступлений по социально-
экономическим мотивам различных групп 
многонационального крестьянства Казан-
ской, Самарской и Симбирской губерний в 
1860–1900 гг. на бывших крепостных кре-
стьян приходится 338 выступлений (2/3 
на выдачу уставных грамот после отмены 
крепостного права), у бывших удельных, 
главным образом русских, крестьян – 79. 
По неполным данным, за этот период в 
Симбирской губ. произошло 6 выступлений 
татарских крестьян, в Самарской губ. – 10 
(порубки леса и противодействие санитарно-
эпидемиологическим мероприятиям) [Смы-
ков, 1963, с.117–125], в Казанской губ. – 127 
[Загидуллин, 1992, с.246].

Взаимодействие соседних сельских об-
ществ во многом зависело от мотивации 
действий крестьян. Основной формой анти-
правительственных выступлений татарских 
крестьян являлись борьба против государст-
венной системы землевладения, податного 
гнета, командно-административных ме то-
дов управления властных структур и бес-
чинства отдельных представителей.



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение538

ГЛАВА 2
Движение крещеных татар за возвращение в ислам

§ 1. Христианское просвещение и движения крещеных татар 
за возвращение в ислам в дореформенный период

Пол Верт, Радик Исхаков
Признание за исламом статуса одной из 

терпимых религиозных традиций в импе-
рии, интеграция исламских институтов в 
ад ми нистративно-правовое пространство 
го су дарства в последней трети XVIII в. не 
означали отказа правительства от проведе-
ния политики по религиозной унификации 
(христианизации) татар. В годы существо-
вания «Новокрещенских дел конторы» (Но-
вокрещенская контора 1740–1764 гг.) было 
обращено в православие, хотя формально и 
поверхностно, немалое количество татар – 
так называемых «новокрещен»1. Поскольку 
канонические постановления РПЦ и госу-
дарственные законы империи категорически 
запрещали «отпадение» от православия в 
любую другую веру или исповедание, вла-
сти вынуждены были всерьез озаботиться 
вопросом о недопущении возвращения в 
ислам ранее крестившихся, утверждением 
их в христианстве. Поэтому, если говорить 
о христианском просвещении татар в ХІХ в., 
то следует иметь в виду прежде всего борьбу 
с «отступничеством», которое периодически 
возникало в течение всего столетия в форме 
более или менее организованных движений. 

Борьба с «отпадениями» была в первую 
очередь делом церкви, которую нельзя без-
оговорочно считать лишь одной из структур 
государственно-бюрократического аппара-
та. Однако не следует отрицать, что тесная 
связь между государством и церковью в 

1 По неполным статистическим сведениям, соб-
ранным Е.А.Маловым, в 6 епархиях Волго-Камья  
(Казанской, Вятской, Симбирской, Пензенской, Са-
марской, Нижегородской) к середине XIX в. насчи-
тывалось 21592 «новокрещеных» татар об.п. [см.: 
Малов, 1866].

России заставляла правительство смотреть 
на эту борьбу как и на свою задачу. 

«Отпадения» могли принимать скрытые 
формы: например, крещеные татары ходили 
в церковь и в то же время тайно соблюдали 
предписания исламского вероучения. Есть 
основание предполагать, что многие кре-
щеные татары находились более или менее 
постоянно в таком скрытом «отпадении». 
Иногда «отпадения» принимали более от-
крытые формы: например, крещеные тата-
ры подавали прошения на имя императора 
или других должностных лиц центральной 
и местной администрации о том, что они 
хотят официально исповедовать ислам. Та-
кие движения, захватывавшие несколько 
уездов или даже губерний, нередко совпа-
дали с коронациями (1802, 1826–1827, 1856, 
1882–1883 и 1896 гг.), которые часто сопро-
вождались изъявлением царской милости к 
своим подданным и, поэтому, являлись наи-
лучшим временем для подачи прошений. 
В других случаях открытый разрыв с РПЦ 
был связан с каким-нибудь событием, кото-
рое местное население интерпретировало 
как признак того, что правительство меняет 
свою религиозную политику и теперь разре-
шит крещеным татарам вернуться в ислам. 

Для «новокрещен», совершенно не раз-
биравшихся в христианском вероучении и 
не понимавших православной обрядовости 
и богослужения, проводившегося на церков-
нославянском языке, православие остава-
лось чуждой, «не своей», «русской» верой, 
в отличие от «татарской» (исламской) рели-
гии. Несмотря на принятие христианства, 
ислам для них являлся важнейшей состав-
ляющей мировоззрения и национального 
самосознания. Важную роль в сохранении у 



Глава 2. Движение крещеных татар за возвращение в ислам 539

данной группы крещеных татар мусульман-
ского самосознания сыграло их совместное 
проживание с татарами-мусульманами. В 
условиях тесных культурных, религиозных, 
а часто и семейных контактов с последними 
они продолжали считать себя мусульмана-
ми. Немаловажной причиной сохранения 
такого положения являлась позиция «офи-
циальных» мусульман, воспринимавших 
«но во крещен» как своих единоверцев, си-
лой выведенных из ислама. 

Конечно, не следует идеализировать вза-
имоотношения «новокрещеных» и некре-
щеных татар. Для татар-мусульман крестив-
шийся, пусть по принуждению или в силу 
трудных жизненных обстоятельств, все же 
был лицом, потерявшим «чистоту» своей 
природной веры, вынужденным, несмотря 
на свою приверженность исламу, посещать 
церковь, крестить своих детей, хоронить 
умерших родственников по православному 
обряду. Двойственное положение «новокре-
щен», придававшее им маргинальный статус 
внутри татарского общества, вынуждало их 
искать пути к легализации своего действи-
тельного конфессионального статуса.

Первая такая попытка была предпринята 
в 1802–1803 гг., когда о своем желании от-
крыто исповедовать ислам заявили креще-
ные татары деревень Маклаково, Базлово, 
Ишеево, Андреевка Васильсурского у. Ни-
жегородской губ. [РГИА, ф.796, оп.84, д.4, 
л.31]. Движение затронуло также соседнюю 
Казанскую губ., хотя здесь случаи отхода 
от православия были единичными [Малов, 
1868–1870, с.325]. В ходе расследования 
причин «отпадений» в Нижегородской губ. 
выяснилось, что эти татары, несмотря на 
принятие православия, продолжали испол-
нять мусульманские обряды, отдавать своих 
детей для обучения в мусульманские школы 
[РГИА, ф.796, оп.84, д.4, л.33]. «Отпавшие» 
не только не знали православных молитв, 
но и не имели никакого представления о 
христианской традиции. В то же время они 
хорошо разбирались в мусульманском веро-
учении, а один из организаторов движения 
– Василий Евстифьев умел читать на араб-
ском и персидском языках [Ильминский, 
1883, с.67]. 

Движение 1802–1803 гг. носило пас-
сивный характер, и после вмешательства 

местной администрации основная мас-
са «новокрещен» формально вернулась в 
православие [РГИА, ф.815, оп.15, д.237, 
л.3]. Хотя жесткими действиями удалось на 
время при остановить процесс возвращения 
крещеных татар в ислам, реальных возмож-
ностей кардинально решить данную пробле-
му у властей не было. Местное церковное 
и светское руководство довольно смутно 
представляло причины этого явления, спи-
сывая «отпадения» на внешние факторы, в 
то время как истинные причины желания 
«новокрещеных» татар исповедовать ислам 
лежали намного глубже и были связаны с 
желанием сохранить татарское этническое и 
культурное самосознание, возможное толь-
ко в рамках мусульманской общины. 

В 1811 г. и 1824 г. произошли новые 
«отпадения», охватившие три деревни Чи-
стопольского у. Казанской губ. [Малов, 
1868–1870, с.229]. В 1825 г. на высочайшее 
имя было подано два прошения о желании 
вернуться в ислам от крещеных татар Ела-
бужского у. Вятской епархии [РГИА, ф.797, 
оп.3, д.12644, л.11]. Еще большие масштабы 
движение приобрело в 1827 г., когда только 
по официальным данным о своем желании 
публично ис поведовать ислам заявили 3274 
чел., проживавших в Свияжском, Цивиль-
ском, Тетюшском, Буинском, Симбирском, 
Ставропольском уездах Казанской епар-
хии, Бузулукском у. Оренбургской епархии 
[РГИА, ф.797, оп.3, д.12644, л.159]. В этом 
случае коронация Николая І сыграла опре-
деленную роль, но имели место и другие 
обстоятельства. Одним из формальных по-
водов к началу массового отхода от право-
славия послужили распространившиеся 
слухи о разрешении крещеным татарам ис-
поведовать ислам. Важную роль в усилении 
этих слухов сыграло постановление казан-
ского губернского правления от 13 марта 
1826 г., согласно которому числившимся по 
VII ревизии крещеным татарам деревень 
Азеево и Ромашкино Казанской губ. (44 
чел.) было разрешено исповедовать ислам. 
Поскольку местная православная консисто-
рия не смогла доказать факт их крещения 
(пожар 1815 г. уничтожил большинство ее 
документов), власти признали, что эти тата-
ры действительно не были крещены и, соот-
ветственно, должны считаться мусульмана-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение540

ми [Малов, 1868–1870, с.331–332]. Следует 
подчеркнуть, что власти в данном случае 
не разрешили возвращение в ислам, а лишь 
согласились исправить ошибку. Но в татар-
ских деревнях это создало впечатление, что 
именно крещеные снова стали мусульмана-
ми и поэтому другие тоже могут ими стать. 
Именно это стечение обстоятельств послу-
жило основой движения 1827 г. 

В своих прошениях крещеные татары 
приводили ряд аргументов, которые, по их 
мнению, оправдывали бы положительный 
ответ властных структур на их просьбы.  В 
частности, некоторые из них заявляли, что 
их предки были насильственно крещены и 
что они сами воспитаны как мусульмане. 
Другие сообщали, что обстоятельства кре-
щения их предков совершенно неясны или 
что предки приняли христианство, чтобы 
избежать рекрутства. Некоторые вообще 
отрицали факт своего крещения, приписы-
вая свой официальный статус ошибке или 

махинациям местного православного духо-
венства. Почти во всех случаях просители 
выражали готовность выполнить волю го-
сударя и подчеркивали, что их желание ис-
поведовать ислам вовсе не мешает им быть 
верными подданными [РГИА, ф.797, оп.3, 
д.12630, д.12644, л.2об.–3об., 50–51; ф.796, 
оп.108, д.595, л.9об.–10об., 13об.]. 

Активизация процесса возвращения в 
веру предков, который охватил территорию 
трех крупнейших поволжских губерний, 
вынудила имперское руководство предпри-
нять решительные меры противодействия. 
Указом от 23 июня 1827 г. Синод предписал 
казанскому архиепископу Иону (Павинско-
му) учредить в епархии должности особых 
проповедников, назначаемых из числа свя-
щенников, знающих языки местных наро-
дов, предоставить им наставления, татар-
ские переводы Нового Завета и направить в 
селения «отступников» [ПСПР, т.1, №169]. 
На эти должности были назначены три про-
тоиерея. Успех их деятельности зависел от 
местных условий, но в целом можно гово-
рить о длительном процессе: проповедники, 
используя и метод убеждения, и принужде-
ние, пытались заставить татар оставить свои 
«магометанские заблуждения». Осенью 
1827 г. они столкнулись с незначительным 
сопротивлением со стороны просителей из 
Казанской губ. [Можаровский, 1880, с.131]. 
Большинство крещеных татар отказались 
от своих притязаний, когда убедились в от-
рицательной позиции верховной власти, и 
приписали свое «заблуждение» факторам, 
от них не зависящим [Werth, 2002, p.52–54]. 
И так, постепенно сокращая число сопро-
тивляющихся, к началу 1830-х гг. местное 
епархиальное начальство смогло справить-
ся с движением и отрапортовало, что «все 
почти означенные уездов крещеные татары, 
уклонившиеся в магометанство, познав свое 
заблуждение, обратились паки в Православ-
ную Греко-Российскую Церковь и таинства 
ея исполняют» [РГИА, ф.797, оп.3, д.12644, 
л.120об.; ф.796, оп.108, д.595]. 

«Отпадения» в 1802 г., и особенно в 
1827 г. показали, что церковные власти долж-
ны были более активно заниматься христи-
анским просвещением крещеных татар. Эта 
деятельность включала в себя три основных 
направления: перевод христианских богос-

Титульный лист Евангелия на татарском языке 
«Инҗил əл-мөкаддəс» (Астрахань, 1825).



Глава 2. Движение крещеных татар за возвращение в ислам 541

лужебных книг на татарский язык, организа-
цию института православных миссионеров, 
учреждение на базе Казанской духовной 
академии (КДА) противомусульманского от-
деления. 

В течение первой половины XIX в. было 
предпринято несколько попыток по перево-
ду православной духовной и богослужеб-
ной литературы на татарский язык. В 1803 
г., в связи с массовыми «отпадениями» в 
ислам «новокрещен» в Нижегородской губ., 
Александр I предписал руководству По-
волжских и Сибирских епархий организо-
вать работу по переводам на татарский язык 
символа веры, десятословия и некоторых 
общеупотребительных молитв [ПСЗ-1, т.27, 
№20535]. Отдельным изданием эти перево-
ды, подготовленные на базе КДА (старой) 
при участии преподавателя татарского язы-
ка Казанской гимназии Исхака Хальфина, 
были изданы в 1805 г. [Ильминский, 1883, 
с.170; Каримуллин, 1983, с.236–237]. В 1820 
г. Российским библейским обществом был 
осуществлен перевод на татарский язык Но-
вого Завета [Знаменский, 1892а, с.33–34]. 
В дальнейшем основную работу по перево-
дам на татарский язык православных книг 
взяла на себя созданная в 1847 г. в Каза-
ни по поручению обер-прокурора Синода 
А.Н.Протасова Переводческая комиссия 
при КДА2. 

Как отмечали впоследствии сами мисси-
онеры, эффект от этой большой и кропотли-
вой работы нескольких поколений перевод-
чиков оказался минимальным. Отсутствие 
опыта по переводам, несовершенство тер-
минологического аппарата сделали эти 
переводы «маловразумительными» [Иль-
минский, 1856, л.21]. Кроме того, почти во 
всех этих работах использовалась арабская 
графика, текст был насыщен арабскими и 
персидскими заимствованиями, что делало 
эти книги понятными только для узкого кру-
га татарских интеллектуалов и абсолютно 
непонятными для крещеных татар, оторван-
ных от высокой исламской образованности 

2 Переводческой комиссией при КДА были 
переведены «Литургия Иоанна Златоуста с Чином 
Обедницы» (1850 г.), «Деяние Апостолов» (1852 г.), 
«Часослов» (1852 г.), «Новый Завет» (1855 г.), 
«Псалтырь» (1862) [НА РТ, ф.10, оп.1, д.292, д.822, 
д.1185; Знаменский, 1894, с.243].

и культуры. К восприятию этих переводов 
не было готово и православное духовенство 
крещено-татарских приходов, которое не 
знало татарского языка. 

К середине 1830-х гг. миссии были уч-
реждены практически во всех епархиях 
Волжско-Камского региона. В случае Казан-
ской и Вятской губерний это было прямым 
ответом как на «отпадения» крещеных татар, 
так и на большое «языческое» богомолье 
среди марийцев, обнаруженное властями в 
1828 г. Симбирская епархия, учрежденная 
в 1832 г., получила собственную миссию в 
1836 г. В каждом случае миссия состояла из 
проповедников, которые путешествовали по 
своему округу, помогали местному духовен-
ству утверждать крещеных «инородцев» в 
православии, крестить мусульман и «языч-
ников». 

Судя по всему, внимание этих миссий 
было сосредоточеногих нетатарских на-
родностях края: вятские миссионеры дей-
ствовали среди марийцев и удмуртов, а в 
Симбирской епархии основным объектом 
миссионерского внимания были чуваши. В 
своем миссионерском проекте даже архие-
пископ Казанский Филарет (Амфитеатров) 
подчеркивал потребность работать, прежде 
всего, среди чувашей, которые составляли 
самую большую группу крещеного нерус-
ского населения губернии. 

Однако это не означало, что церковные 
власти вообще упускали татар из виду. На-
против, к 1840-м гг. стало понятным, что та-
тары и ислам представляют «особое затруд-
нение», требующее особых средств. Именно 
с этой точки зрения следует рассматривать 
организацию т.н. противомусульманского 
мис сионер ского отделения, открытого при 
КДА в 1854 г. [НА РТ, ф.10, оп.1, д.1324, 
л.1]. 

Наряду с формами христианско-про-
светительской деятельности, с середины 
1830-х гг. церковные власти при поддерж-
ке государственных структур все активнее 
стали прибегать к принудительным методам 
борьбы с «отпадениями». Это было связа-
но с усилением движения «новокрещен» в 
Закамских районах Казанской и Симбир-
ской губерний (Чистопольский, Спасский, 
Буинский, Симбирский уезды), а также в 
Бузулукском у. Оренбургской губ. В отли-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение542

чие от прежних случаев эти «отпадения» с 
самого начала приобрели организованный 
и упорный характер. Местное епархиаль-
ное руководство уже не могло справиться с 
ними путем уговоров и угроз. В создавших-
ся условиях стала разворачиваться акция по 
переселению «отпавших» в русские селения 
[РГИА, ф.797, оп.3, д.12644, лл.186–190]. 
Всего с 1834 г. по 1850 г., по неполным дан-
ным, по высочайшей воле было предписано 
переселить в русские селения 2696 креще-
ных татар и чувашей Казанской, Симбирской 
и Оренбургской губерний [ГАСО, ф.32, оп.1, 
д.232, л.2, 144; НА РТ, ф.4, оп.86, д.66, л.79; 
оп.72, д.12, л.1–2; ф.13, оп.1, д.67, л.32; д.99, 
лл.8–10; ф.1, оп.2. д.745, л.20; ГАУО, ф.322, 
оп.3, д.8, л.119; Мартынов, 1903, с.327–328]. 

Неповоротливость административно-по-
ли цейской системы николаевской России и 
злоупотребления чиновников превращали 
переселения в жестокую экзекуцию, под-
рывали экономическое состояние крестьян-
ских хозяйств «отпавших» [НА РТ, ф.1, оп.2, 
д.292, л.1–1об.]. Положение усугублялось и 
тем, что местные власти не утруждали себя 
внимательным разбором этого сложного во-
проса. Сами действия носили явно репрес-
сивный характер и направлены прежде все-
го на запугивание «отступивших» с целью 
возвращения их в православие. 

Несмотря на жесткие действия властей, 
полностью подавить движение не удава-
лось. В начале 1840-х гг. были зафиксирова-
ны новые случаи отхода крещеных татар от 
православия. К 1844 г. число «уклонивших-
ся» в ислам достигло 4448 [РГИА, ф.796, 
оп.125, д.1518, л.14]. Вероятно, одной из 
причин такого массового «отпадения» стало 
введение в 1841 г. нового Устава духовных 
консисторий, который требовал от право-
славного духовенства сообщать церковным 
и даже гражданским властям обо всех пра-
вославных прихожанах, не исповедующих-
ся и не причащающихся в течение 2–3 лет 
[ПСЗ-2, т.16, №14409]. Таким образом была 
выявлена многочисленная группа «тайных» 
мусульман, не подававших прошений и не 
заявлявших официально о разрыве своей 
связи с православной церковью, но, тем 
не менее, не исполнявших ее предписаний 
и тайно исповедовавших ислам. В ответ 
на усиление «отпадений», которые власти 

стали расценивать как серьезную угрозу 
интересам православной церкви и государ-
ства, правительство пошло на дальнейшее 
ужесточение мер борьбы с отходом «ново-
крещен» от православия. Наряду с пере-
селениями и возбуждением судебных дел 
против «совратителей», на основе высо-
чайше утвержденных указов от 20 ноября 
1849 г. и 4 июля 1855 г. стали применяться 
такие меры, как расторжение браков, со-
вершенных по мусульманскому обряду, ото-
брание детей у родителей до возвращения 
их в православие, их принудительное кре-
щение [НА РТ, ф.4, оп.97, д.34, л.232–233]. 
Но даже самые жесткие административные 
меры теряли свою эффективность в борьбе с 
реисламизацией крещеных татар. Как пока-
зала практика, действия властей приводили 
лишь к озлоблению основной массы «отпав-
ших» и осложнению межконфессиональной 
ситуации в регионе. Вследствие массовости 
«отпадений» в ислам переселять «уклонив-
шихся» в русские селения становилось все 
сложнее. Высочайшие указания о массовом 
переселении «отпавших» с середины 40-х 
гг. XIX в. практически перестали выпол-
няться, принятие решения по данным делам 
затягивалось на неопределенное время [НА 
РТ, ф.2, оп.1, д.1372, л.1]. 

Еще большие проблемы возникали у 
 местных властей с крещением детей «отпав-
ших». «Уклонившиеся» в ислам, согласно 
наблюдениям местных чиновников и поли-
цейских, готовы были скорее подвергнуться 
суду и ссылке в Сибирь, чем отдать своих 
детей для крещения православным священ-
никам. 

Не лучше обстояло дело и с борьбой про-
тив «незаконных браков». Согласно указу 
Синода от 23 мая 1855 г., «вступивших… в 
супружество, без всякого обряда, если ока-
жется, что жены их крещены, принять меры 
к соглашению их на брак по христианскому 
обряду; но в случае несогласия их на то, вы-
слать их в прежнее жительство, и подчинить 
их строгому надзору сельского общества» 
[НА РТ, ф.4, оп.86, д.66, л.24об.–25]. Попыт-
ки властей реализовать данное предписание 
привели к сильным волнениям, вылившим-
ся в акции массового неповиновения. Даже 
там, где полиции посредством частей внут-
ренней стражи удавалось выслать жен к ро-



Глава 2. Движение крещеных татар за возвращение в ислам 543

дителям, они при первой же возможности 
возвращались к своим мужьям [НА РТ, ф.4, 
оп.97, д.34, л.237]. 

Массовость движения и упорство его 
участников в отстаивании своих прав при-
вели к тому, что организация и рассмотре-
ние дел по этим вопросам затягивались на 
долгие годы. Суды и уездные управы были 

буквально завалены нерешенными делами 
об «отпадениях» [НА РТ, ф.13. оп.1, д.322, 
л.4об.].

Осознавая невозможность дальнейшего 
ужесточения административного преследо-
вания «отпавших», государство стало посте-
пенно отказываться от репрессивных мер в 
отношении «неофициальных» мусульман. 

§ 2. Особенности движения крещеных татар за возвращение 
в ислам в пореформенный период

Пол Верт
K середине 1860-х гг. вновь получило 

развитие массовое движение крещеных та-
тар за возвращение в ислам. К концу десяти-
летия более 10 тыс. крещеных татар подали 
прошения с просьбой признать их мусуль-
манами официально. «Отступническое» 
движение, начавшееся в Васильсурском и 
Сергачском уездах Нижегородской губ., бы-
стро перекинулось в соседние уезды Казан-
ской и Симбирской губерний, а затем пере-
секло Волгу и Каму и захватило восточную 
часть Казанской, южную часть Вятской и 
северо-западную часть Уфимской губерний. 
В 1867 г. обер-прокурор Синода сообщил 
МВД, что казанский архиепископ Антоний 
(Амфитеатров) «почти неперестанно» полу-
чает рапорты «о новых совращениях креще-
ных татар в магометанство десятками и се-
мействами, тем же угрожают целые селения 
и волости» [РГИА, ф.821, оп.8, д.759, л.220; 
НА РТ, ф.4, оп.98, д.34, л.1]. Действительно, 
дело теперь касалось сотен селений. Почти 
все «новокрещеные» – в т.ч. те, которые вы-
нуждены были остаться в христианстве в 
конце 1820-х гг., – отказывались от право-
славия решительно и, в большинстве слу-
чаев, окончательно. Кроме того, отказалась 
от православия в пользу ислама даже часть 
т.н. «старокрещеных» татар, которые до сих 
пор считались неплохими христианами, а 
местами даже удмурты, чуваши и марийцы. 
Словом, отступническое движение достигло 
совершенно нового географического и коли-
чественного масштаба.

Истоки возобновления отступничества 
следует искать в динамичной ситуации эпохи 
Великих реформ, когда многое – как плохое, 
так и хорошее – казалось возможным. Ведь 

сама отмена крепостного права (1861 г.) и 
другие реформы коренных институтов само-
державия предполагали, что могут произой-
ти существенные изменения в установлен-
ном порядке. В начале 1860-х гг. министр 
внут ренних дел П.Валуев поднял вопрос о 
существенной реформе вероис поведной по-
литики в империи, и хотя его предложения не 
осуществились, в марте 1865 г. были сделаны 
важные уступки лютеранам в деле вероиспо-
ведной принадлежности детей, рожденных в 
смешанных браках [Werth, 2008, р.296–331]. 
Поэтому крещеные татары могли надеяться, 
что реформа коснется и религиозной полити-
ки на восточной окраине империи и позволит 
им стать мусульманами. 

Однако самые непосредственные причи-
ны возобновления «отпадения» относились 
к политике государства по этому вопросу в 
предыдущие годы. После «отпадения» 1827 
г. власти переселили самых упорных отступ-
ников (иногда даже в Сибирь), и к 1834 г. уже 
была разработана политика переселения от-
ступников, обычно внутри самой Казанской 
губ. Судьба двух групп возымела особое 
значение для интересующих нас событий. В 
1841 г. 114 «уклонившихся» с семьями были 
переселены из Спасского в Мамадышский у. 
После того как все «увещевания» вернуться 
в православие оказались тщетными, в 1855 
г. Секретный комитет по раскольникам при-
казал применить к ним более суровые меры: 
их некрещеных детей отбирали для воспита-
ния опекунами; женщин, вышедших замуж 
после переселения, заставляли венчаться 
по христианскому обряду, а в случае отка-
за отделяли от своих мужей и возвращали 
к родителям. В 1856 г. эти меры были при-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение544

менены к большой группе (1721 отступник). 
Они решительно сопротивлялись и жалова-
лись в МГИ на отобрание детей и жен для 
крещения. МГИ их поддержало, заявив, что 
названные меры являются крайне тяжелыми 
для татар и противоречат его (МГИ) стрем-
лению к «законности и гуманности» в своих 
действиях. Оно предложило приостановить 
применение этих мер до выяснения резуль-
татов деятельности Противомусульманско-
го отделения КДА, открытого в 1854 г. Вви-
ду грядущей отмены крепостного права, 
решительного сопротивления отступников 
и сомнительных обстоятельств их первона-
чального крещения МВД согласилось с та-
ким предложением. Вышеозначенные су ро-
вые меры были отменены для обеих групп в 
1861 г. и 1865 г. соответственно. 

Следует подчеркнуть, что эта отмена 
не означала, что государство признало от-
ступников мусульманами. Это было лишь 
тактическим отступлением, сделанным 
правительством ввиду сложной ситуации, 
сложившейся к началу 1860-х гг. Неудиви-
тельно, однако, что крещеные татары смо-
трели на это иначе. Один предприимчивый 
татарин, Галим Самигулов, смог препод-
нести отступление правительства как по-
ложительный ответ на серию прошений, 
которые он подавал в Петербург от имени 
своей деревни в Чистопольском у. в течение 
1850-х гг. Видимо, Самигулов убедил мно-
гих татар, что многочисленные прошения 

и упорство принесут 
желаемый результат. 
Впоследствии он был 
объявлен одним из 
главных «подстрекате-
лей» к отпадению. 

И действительно, 
миссионер Е.А.Ма лов, 
командированный Ка-
занской духовной кон-
систорией в Свияж-
ский, Тетюшский и 

Буинский уезды в конце 1865 г. – начале 
1866 г., нашел, что многие деревенские жи-
тели были убеждены в том, что император 
издал закон, позволяющий крещеным та-
тарам исповедовать ислам. Возникли даже 
слухи, что прошения по этому поводу будут 
приниматься только до начала наступающе-
го 1866 г., что, конечно, подало повод «от-
пасть» как можно скорее. В начале 1866 г. 
полицейские чиновники обнаружили в Ка-
зани группу татар из пяти разных уездов, 
в т.ч. Самигулова, писавших прошения и 
копировавших официальную переписку по 
этому вопросу с целью ее распространения 
в крещено-та тарских селениях. 

«Отпадение» обычно происходило сле-
дующим образом: сход крещеных татар ре-
шал отпасть и выбирал представителей для 
поездки в Казань с целью подачи прошения 
императору. Потом прихожане отправлялись 
к местному священнику или в волостное 
правление для заявления, что они больше не 
будут исполнять христианские обязанности. 
Судя по всему, «отпавшие» считали, что та-
кая процедура уже составляет их отпадение 
в официальном порядке и полагали себя му-
сульманами в полном смысле слова. После 
этого «отпавшие» одевались по-татарски, 
мужчины брили головы и надевали тюбе-
тейки, таким образом становясь мусульма-
нами «наружно». 

Власти старались противодействовать 
«отпадению» двумя способами. Кроме 

Семья крещеного 
татарина Исидора 
возле своей новой избы 
в д.Большие Кибяк-Кози 
Лаишевского у. 
Казанской губ. 
Фото 1904 г.



Глава 2. Движение крещеных татар за возвращение в ислам 545

обыкновенного призыва к священникам 
«уве щевать» крещеных татар, епархиальное 
начальство отправило Е.Малова и, позднее, 
крещеного татарина Василия Тимофеева в 
селения, где произошло «отпадение». Мож-
но легко представить себе, что «увещевания» 
не производили почти никакого воздействия 
на крещеных татар, и что, по большому сче-
ту, церковь мало что могла сделать без по-
мощи светских властей. Как заявила газета 
«Современный листок», приписывая «по-
литическое» значение отступническому 
движению, «приходские священники без 
содействия правительства в таком деле ни-
чего не могут сделать, как бы хорошо они 
ни знали татарский язык и мухаммеданский 
закон и какое бы то ни имели усердие к делу 
обращения заблудших» [О религиозно-по-
литическом, 1866].

Поэтому светские власти были вынужде-
ны принимать активное участие в этом деле, 
прежде всего для того, чтобы разубедить про-
сителей в том, что они теперь имеют право 
считать себя мусульманами. МВД приказало 
казанскому губернатору сообщить просите-
лям, что «домогательства их в от ношении 
к обращению в магометанство никогда не 
могут быть приняты правительством во 
внимание, и что внушающие им противное 
этому обманывают их и злоупотребляют их 
доверчивостью» [НА РТ, ф.1, оп.3, д.231, 
л.6]. Впоследствии вице-губернатор Е.Розов 
отправился в крещено-татарские селения 
для такого торжественного объявления в 
сопровождении Н.Ильминского, хорошо 
знавшего по-татарски. Но, несмотря на та-
кое объявление, подавляющее большинство 
просителей категорически отказались от 
возвращения в православие. Как заявил гу-
бернатор Н.Скарятин, просители «остаются 
в том убеждении, что отказ этот последовал 
не от Государя Императора, а от местного 
губернского начальства» [КЦКТШ, 1887, 
с.280–281]. Даже возвращение подлинных 
прошений с отказом не могло свернуть про-
сителей с избранного пути. 

Далее светские власти сосредоточились 
на т.н. подстрекателях с предположени-
ем, что за «отпадением» стоит всего лишь 
несколько «агентов», возбуждающих об-
щую массу крещеных татар. Дело, однако, 
осложнял вопрос о том, преследовать под-
стрекателей по суду или применить адми-

нистративные меры. Между тем некоторые 
«отпавшие» жаловались на то, что их задер-
жали как «подстрекателей», объясняя, что 
«отпадение» было общим делом их селений 
и что они не должны сидеть, пока их това-
рищи находятся на свободе. Им было со-
вершенно непонятно, сколько еще придется 
сидеть и как они смогут потом поправить 
свои хозяйственные дела, поскольку «все 
разорится в их отсутствие». К концу 1860-х 
гг.  МВД посчитало, что они действитель-
но должны быть освобождены ввиду того, 
что уже немало времени провели в тюрь-
ме. Хотя некоторые из главных «подстре-
кателей» в конечном итоге были сосланы в 
Сибирь, Министерство юстиции решило за-
крыть судебные процессы, и осенью 1869 г. 
задержанные были выпущены. 

Можно предположить, что это обстоя-
тельство подняло новую волну «отпадений», 
так как крещеные татары в других селениях 
пришли к выводу, что местные власти не 
имеют оснований препятствовать их воз-
вращению в ислам. Как сообщал в конце 
1869 г. один благочинный, отступники гово-
рили, что многие татары, «хотя судились и 
сидели за отпадение от Христианской веры 
в тюремном замке, ныне отпущены и живут 
свободно по-магометански» [РГИА, ф.821, 
оп.8, д.763, л.238об.–239].

В целом следует констатировать, что  во 
властных структурах имели место разногла-
сия относительно метода противостояния 
отпадению. Одни чинoвники считали необ-
ходимым действовать решительно, другие 
сомневались в эффективности и целесо-
образности применения жестких мер. На 
местном уровне судебные следователи ино-
гда освобождали «подстрекателей» за неи-
мением улик. Крещеные татары, «видя, что 
власть одна парализует другия», пришли к 
убеждению, «что закон нисколько не запре-
щает отступать от православия, а становой 
пристав, волостное правление и священник 
незаконно препятствуют их стремлению 
к переходу в магометанство» [НА РТ, ф.1, 
оп.3, д.231, л.63об.]. 

Несмотря на склонность чиновников 
подчеркивать роль «подстрекателей» в деле 
«отпадения», они вынуждены были при-
знать, что стремление крещеных татар к 
исламу имело более глубокие корни. Воз-
можно, как утверждали миссионеры, фор-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение546

мальных знаний об исламе у некоторых кре-
щеных татар было мало, но судя по всему 
они знали много легенд, песен и рассказов 
исламского характера, так что их знакомство 
с мусульманством в народной форме нельзя 
было отрицать [Ке  фели, 2005, с.539–569]. 
Во многих случаях крещеные татары жили с 
мусульманами в одной деревне, что не толь-
ко позволяло им хорошо познакомиться с 
исламом на бытовом уровне, но и заставляло 
их иметь тесные контакты с мусульманами 
во многих сферах. Отходничество многих 
крещеных татар привлекло их в более широ-
кий мусульманский мир, так как они часто 
работали у мусульман в других губерниях. 
В этом контексте им было выгодно не под-
черкивать или даже скрывать свою принад-
лежность к христианству. Часто именно бо-
лее состоятельный слой деревни принимал 
участие в отходничестве, тем самым влияя 
на остальных. Таким образом, христианство 
стало религией бедных. Между тем русские 
часто относились к крещеным татарам с до-
лей пренебрежения, тем самым отталкивая 
их от христианства. Как поясняли некото-
рые татарские прихожане,  «русские нас не 
любят, все бранят или смеются над нами, а 
мусульмане нас принимают ласково и крот-

ко обучают своей вере» [Тимофеев, 1872, 
с.486]. Православные священники иногда 
требовали слишком большую плату от сво-
их татарских прихожан за выполнение рели-
гиозных треб, что создавало еще один повод 
для «отпадения».

Думается, основной причиной «отпа-
дения» был тот факт, что идея обращения 
нарушала коренные представления об иден-
тичности татар, которые смотрели на хри-
стианство как на «русскую веру». С этой точ-
ки зрения принятие ислама воспринималось 
крещеными татарами как возвращение к ис-
тинной общности, т.е. как воссоединение со 
своими исконными общинами (независимо 
от того, так ли это было на самом деле), а не 
обращение. Когда крещеные татары «отпа-
дали», они часто говорили именно о возвра-
щении в «старую веру», веру своих предков. 
С другой стороны, относительно недавнее 
появление христианства в регионе и его от-
четливая связь с чужим народом (русскими) 
делали его принятие более радикальным 
отказом от прошлого. Словом, в 1860-е гг. 
было мало реальных возможностей стать 
христианином, сохраняя «татарскость». 

В конечном итоге многим чиновникам 
и церковным деятелям пришлось признать, 
что крещеные татары – христиане только 
по имени. Но допустить их возвращение в 
ислам было невозможно по двум причинам. 
Во-первых, закон категорически запрещал 
отпадение, и оснований для исключения 
из этого правила не было. Это составляло 
бы коренной отказ от одного из основных 
принципов российского конфессионального 
государства ХІХ в. Во-вторых, даже те, кто 
сильно критиковал миссионерскую деятель-
ность предыдущих десятилетий и веков, 
признавали, что формальная принадлеж-
ность к христианству во многих случаях со-
ставляла необходимое условие для «христи-
анского просвещения» в будущем [Малов, 
1865, с.451].

Следует подчеркнуть, что среди креще-
ных татар «отпадение» не было всеобщим. 
Правда, почти все «новокрещеные» татары 
отпали в 1860-е гг., и дело теперь касалось 
«старокрещеных» татар, а также других кре-
щеных нерусских – чувашей, марийцев, и 
удмуртов, не имевших исторической связи с 
исламом. Но во многих других общинах эта 
идея была встречена с неуверенностью. Дело 

Крещеный татарин и «отпавший» в ислам 
в с.Янцевары Лаишевского у. Казанской губ. 

Фото 1904 г.



Глава 2. Движение крещеных татар за возвращение в ислам 547

не только в том, что открытое «отпадение» 
составляло риск, за который можно было 
подвергнуться уголовной ответственности, 
но и в том, что у большинства крещеных та-
тар религиозные склонности были противо-
речивы и не полностью определены. Если 
одним из них нетрудно было выбрать путь 
в ислам, то другие – особенно «старокреще-
ные» – вставали перед сложным выбором и 
сомневались в том, как поступить. Источни-
ки свидетельствуют о конфликте между от-
ступниками и оставшимися в христианст ве в 
одной деревне и, иногда, в одном семействе. 
Временами отступники даже возвращались в 
христианство, что являлось свидетельством 
их неуверенности в своих религиозных убеж-
дениях. Иногда крещеные татары всячески 
противостояли любым попыткам обратить 
их в ислам. Существовали целые общины и 
волости, в которых «отпадение» было весьма 
ограничено, прежде всего в уездах, погра-
ничных с Казанской, Вятской и Уфимской 
губерниями. Эти географическое средоточие 
старокрещеного мира – очаг «кряшенской» 
идентичности, которая получила дальнейшее 
развитие в системе Ильминского и просуще-
ствовала вплоть до наших дней. 

Действительно, «отпадение» стало глав-
ным стимулом для реформы миссионерских 
методов, весьма энергично предпринятой 
Ильминским и его крещено-татарским кол-
легой Василием Тимофеевым. Борьба с от-
ступничеством перешла в другое русло: 
стали открываться миссионерские школы 
в крещено-татарских и других «инородче-
ских» селениях, начала активно проводиться 
политика назначения священников и учите-
лей из числа нерусских, улучшались пере-
воды и распространение религиозных книг 
среди нерусского населения, литургия ста-
ла совершаться на «инородческих» языках. 
Безусловно, такие меры не везде пользова-
лись успехом. Однако эта попытка «просве-
щать инородцев чрез самих же инородцев» 
[Машанов, 1892, с.184] оказала заметное 
воздействие на жителей многих крещено-
татарских и других «инородческих» селе-
ний. Постепенно христианство становилось 
доступным именно в нерусской форме.

К сожалению, имеющиеся источники не 
позволяют нам нарисовать отчетливый со-
циальный портрет тех, кто принимал хри-
стианство, отказываясь от ислама. Видимо, 

во многих случаях для предотвращения 
возникновения идеи об «отпадении» было 
достаточно, чтобы в какой-нибудь деревне 
открылась православная школа. И точно 
также в большинстве случаев никакие энер-
гичные попытки православия не могли об-
ратить вспять «отпадение», после того как 
оно началось. Многие утверждали, что при-
сутствие одного ученика КЦКТШ могло ре-
шающим образом повлиять на настроение 
всей деревни, «потому что, если из какой-
нибудь деревни учился один мальчик, то 
через него мысль о пользе грамотности и 
желание приехать учиться в нашей школе 
уже переходит ко всему почти поколению 
деревни» [Ильминский, с.107]. 

Что касается «отпавших», то после 
1860-х гг. ситуация зшла в тупик. С одной 
стороны, в руках правительства и церкви не 
было средства, которое заставило бы креще-
ных татар вернуться в православие. С другой 
стороны, государство упорно не признавало 
их мусульманами. 

Между тем отмечались новые случаи 
«отпадения». В 1870-е гг. они касались 
преж де всего «старокрещеных» татар Казан-
ской и Вятской губерний, а в начале 1880-х 
гг. движение перекинулось в Мензелинский 
у. Уфимской губ., где жители ряда «старо-
крещеных» селений подали прошения о 
разрешении перейти в ислам [ЦИА РБ, ф.И-
11, оп.1, д.1390; РГИА, ф.821, оп.8, д.786]. 
Следует заметить, что крещеные чуваши, 
удмурты и марийцы, часто имевшие тесные 
житейские и хозяйственные связи с мусуль-
манами и «отпавшими» татарами, иногда 
присоединялись к движению и отказывались 
от христианства. В более восточных губер-
ниях – Уфимской и Пермской – эта тенден-
ция затронула и некрещеных чувашей, уд-
муртов и марийцев, т.е. язычников, несмотря 
на то, что правительство поставило целью 
препятствовать таким переходам. Принятие 
ими ислама давало повод для особенного 
волнения властей. «Отпадение» крещеных 
татар могло считаться «возвращением» кон-
кретной группы к «природной» своей рели-
гии; но по ассимиляторским и цивилизатор-
ским предполо жениям церкви и бюрократии 
переход в ислам нетатар – крещеных или не-
крещеных – составлял явное посягательство 
на достояние (хотя бы будущее) православия 
и «русскости» и возбуждал подозрение, что 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение548

мусульмане ведут активную пропаганду в 
нарушение закона, предоставлявшего право 
прозелитизма исключительно православной 
церкви.

Несмотря на новые случаи, «отпадения» 
к 1880-м гг. просителями часто становились 
уже не только сами «отпавшие», а их дети 
и даже внуки, которые не были крещены и 
воспитывались в исламе (они лишь «под-
лежали» крещению по законам империи). 
В своих прошениях они настаивали на том, 
что не могут считаться отступниками, по-
скольку «эти так называемые отпавшия, не 
что иное, как дети и вообще потомки татар 
мусульман» [РГИА, ф.821, оп.8, д.774, л.56–
56об.]. Такая смена поколений явно измени-
ла картину. 

Несмотря на это, самодержавие не было 
склонно идти на уступки. В целом церков-
ные деятели настаивали на христианской 
принадлежности даже детей и внуков от-
ступников. Как заявил К.П.Победоносцев, 
повторяя почти дословно рапорт казанского 
архиепископа, «предоставление же всем от-
павшим права исповедовать магометанство 
составит торжество для злейших врагов 
христианства – магометан, усилит их фана-
тизм и пропаганду, послужит соблазном для 
слабых в вере и колеблющихся и во всяком 
случае грозит большим вредом для Святой 
Церкви» [РГИА, ф.821, оп.8, д.788, л.113об.–
114]. Компромисс с «иностранными испове-
даниями» стал менее вероятным в связи со 
«сценарием власти», разработанным в цар-
ствование Александра ІІІ и опирающимся, 
до известной степени, на православие, как 
источник единства русского народа с монар-
хией [Вортман, 2004]. 

Следует констатировать, что с 1880-х 
гг. некоторые чиновники стали осторожно 
заговаривать о возможности признания от-
ступников, или хотя бы некоторых из них, 
мусульманами из соображений администра-
тивной эффективности – ради того, чтобы 
«избавиться» от этой проблемы. В 1894–
1895 гг. просители из трех деревень «по-
лучили удовлетворение» ввиду их крайне 
отдаленной связи с христианством (правда, 
другие прошения получали отказ). Приме-
чательно, что самодержавие пошло на огра-
ниченные уступки «упорствующим в като-
лицизме» (бывшим униатам) примерно в те 
же годы. 

До известной степени вопрос об «отпа-
дении» был разрешен в 1905 г., когда прави-
тельство узаконило переход из православия 
в другие христианские исповедания и раз-
решило «отпавшим» крещеным татарам и 
их потомкам считаться мусульманами офи-
циально. Уже накануне революции 1905 г. 
самодержавие сочло нужным решить судьбу 
разного рода «упорствующих» – бывших 
униатов, перешедших в православие из мате-
риальных соображений эстонцев и латышей,  
«отпавших» крещеных татар. Внимательно 
изучив историю формирования этих групп 
в начале 1905 г., ДДДИИ пришел к выводу, 
что все случаи отпадения от господствовшей 
в России церкви находятся «в прямой за-
висимости от тех ненормальных условий, в 
которых происходило принятие иноверцами 
в России православия», т.е. не по убежде-
нию, а насильственно или из материальных 
интересов. Странное положение этих не-
счастных людей «взывает к необходимости 
для Правительства остановить дальнейшее 
течение этого хронического недуга» [Ячев-
ский, с.8–10]. Между тем, в своих заявлени-
ях в Комитет министров уполномоченные от 
Казанского мусульманского общества отме-
чали, что «отпавшие», «представляют собою 
нечто до крайности жалкое, скорбь вызыва-
ющее» и просили разрешить им «открыто и 
безбоязненно исповедовать Ислам с правом 
регистрации их в среду мусульманского об-
щества» [Докладная записка, с.7]. Такое раз-
решение последовало в известном указе от 
17 апреля 1905 г. 

По данным ДДДИИ, та ким разрешением 
воспользовались более 50000 чел. за период 
1905–1912 гг. (за один только 1906 г. офици-
ально стали мусульманами более 33000 чел.) 
[РГИА ф.821, оп.10, д.252, л.235; оп.150, 
д.13, л.4а]. Судя по всему, желающие пере-
йти в ислам практически не встречали пре-
пятствий, и прежде всего потому, что указ 
от 17 апреля имел в виду именно эту груп-
пу: «лица, числящиеся православными, но 
в действительности исповедывающия ту 
нехристиан скую веру, к которой до присое-
динения к Православию принадлежали сами 
они или их предки» [ПСЗ-3, №26126, с.259]. 
Для сравнения отметим, что крещеные «ино-
родцы», желавшие вернуться в язычество, 
получали разрешение только в исключитель-



Глава 2. Движение крещеных татар за возвращение в ислам 549

ных случаях, и вообще за 1905–1909 гг. по 
всей империи всего 150 чел. смогли перейти 
в язычество официально. И в западных гу-
берниях возник ряд осложнений для тех, кто 
захотели считаться католиками после 1905 г. 
Таким образом, в сравнительном освещении 
«отпадение» у татар окончилось довольно 
благоприятно.

Каково историческое значение «отпа-
дения»? Движение за переход в ислам яв-
лялось важным элементом консолидации 
татарского народа, поскольку его предста-
вители, отделившиеся от общей массы та-
тарского населения через крещение, могли 
воссоединиться и составить одно целое с 
татарами-мусульманами. Но «отпадение» 
породило новый миссионерский проект, до-
статочно эффективный для «задержания» 
определенной части татарского населения 
– «старокрещен» – в христианстве. Таким 
образом, если считать «старокрещен» без-
условно татарами, то следует признать, что 
консолидация татарского народа не могла 
полностью осуществиться на основе исла-

ма хотя бы потому, что часть этого народа 
отныне сознательно исповедовала другую 
религию. Отступническое движение на-
глядно продемонстрировало существенные 
недостатки ассимиляторского потенциала 
русско-православного элемента империи. 
Как поляки на западе империи, татары 
представляли собой соперника, способного 
не только сопротивляться попыткам ввести 
«русскую гражданственность» в регионах с 
татарским населением, но и объединить во-
круг себя представителей других народов 
– чувашей, удмуртов и марийцев, которые, 
по представлению властей, подлежали «об-
русению». Тот факт, что движение за пере-
ход в ислам достигло своего апогея именно 
в тот период, когда имперские власти стре-
мились к более полной интеграции населе-
ния в подражание развивавшимся на западе 
национальным государствам, придавал ему 
особое значение. В конечном итоге это дви-
жение сыграло свою роль в развитии новых, 
более обширных понятий о религиозной 
свободе в России накануне событий 1905 г. 

«Отпавшая» в ислам семья из с.Елышево Мамадышского у. Казанской губ. Фото 1904 г.



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение550

ГЛАВА 3
Национальная буржуазия 

в общественно-политических процессах

§ 1. Благотворительная деятельность татарской буржуазии

Радик Салихов
После вхождения татарской мусульман-

ской уммы в состав российского православ-
ного государства, в условиях игнорирования 
властными структурами интересов инород-
ческого и иноконфессионального населения, 
забота о духовных нуждах и проблемах та-
тарского народа стала главным направлени-
ем частной филантропической деятельно-
сти. Вплоть до конца XVIII в. традиционная 
мусульманская благотворительность носила 
стихийный, во многом неуправляемый ха-
рактер, что было обусловлено, прежде всего, 
низким уровнем экономического положения 
мусульманского населения и дискриминаци-
онной национальной политикой го сударства. 
В результате многие мусульманские общины 
влачили жалкое существование и с большим 
трудом содержали мечети и проповедни-
ков. В дальнейшем, с развитием капитали-
стических отношений и реализацией либе-
ральных реформ Екатерины II, ситуация в 
благотворительной сфере изменилась кар-
динальным образом. Эпоха просвещенной 
«веротерпимости», выразившейся в «дозво-
лении» на строительство каменных мечетей 
и учреждении ОМДС, а также становление 
татарского гильдейского купечества способ-
ствовали стремительному увеличению бла-
готворительных средств, систематическому 
поступлению пожертвований и адресному 
их распределению. Мобильная, социально 
активная, преуспевающая мусульманская 
буржуазия уже со второй половины XVIII в. 
начала формировать благотворительный ка-
питал, который шел на строительство куль-
товых зданий и зданий медресе, публикацию 
богословской литературы, на содержание 
имамов и муэдзинов, оказание материаль-
ной поддержки  шакирдам, на благоустрой-
ство мест проживания мусульман. Кроме 

того, представители татарского предпри-
нимательства с помощью систематических 
пожертвований пытались вырваться за узкие 
сословные рамки, подняться на более вы-
сокий уровень общественного положения. 
Финансирование крупных социальных про-
грамм и неотложных государственных нужд, 
активное участие в попечительских советах 
различных учреждений и в работе благотво-
рительных организаций имели решающее 
значение при награждении правительством 
отдельных предпринимателей почетными 
званиями, льготами, правами [НА РТ, ф.418, 
оп.1, д.240, л.1–2; Боханов, 1985, № 4, с.108–
112]. Показателен пример Ибрагима Юнусо-
ва, одного из самых влиятельных татарских 
предпринимателей XIX столетия, который, 
благодаря активной и разноплановой благо-
творительной деятельности, имел обшир-
ные связи и авторитет в высших кругах не 
только Казани, но и столицы Российской им-
перии. Купец трижды избирался городским 
головой Татарской ратуши Казани, т.е. был 
официальным лидером местных мусульман, 
гласным городской думы (1871–1886 гг.). 
Вместе с братом в 1844 г. он основал в Каза-
ни мусульманский детский приют – первое 
татарское благотворительное заведение, бла-
гополучно просуществовавшее до 1917 г. На 
нужды приюта Юнусовы пожертвовали 14 
каменных лавок и отстроили для него двух-
этажный каменный дом. Это первоклассное 
богоугодное заведение, второе по времени 
возникновения в Казани после Николаевско-
го детского приюта, быстро превратилось 
в предмет гордости не только местных му-
сульман, но и всего населения города. Здесь 
ежегодно призревалось до 30 мальчиков-
сирот магометанского веро исповедания от 
7 до 16 лет, которые получали одежду и пи-



Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах 551

тание, неплохое по тем 
временам образование, 
включавшее в себя об-
учение основам веры, 
шариата, арифметике, 
арабскому, персидско-
му и русскому языкам, 
а также квалифициро-
ванную медицинскую 
помощь. Все это, ко-
нечно, требовало не-
ма лых денежных 
средств. 

За открытие дет-
ского приюта Ибрагим 
Юнусов был награжден 
золотой медалью и ор-
деном Св.Анны III сте-
пени, а его брат Исхак 
– золотой медалью и орденом Св.Станислава 
III степени и другими государственными на-
градами [ГА-ЭВ, 1996, №1–2, с.46–47]. Эти 
поощрения сыграли важную роль в присвое-
нии братьям Юнусовым звания «коммерции 
советника», которое давалось «за оказанные 
Отечеству заслуги в распространении тор-
говли, засвидетельствованные министром 
финансов», и соответствовало чину коллеж-
ского асессора. Братья Юнусовы так и оста-
лись первыми и единственными в ис тории 
татарами-тор говцами, удостоившимися это-
го высокого звания. 

Систематическая благотворительность 
способствовала упрочению влияния татар-
ской буржуазии на жизнь традиционных 
мусульманских общин. В Казани, например, 
на средства благотворителей в XVIII – на-
чале XX в. было построено 17 мечетей, при-
чем лишь одна из них – мечеть Марджани 
– была возведена коллективными усилиями 
прихода. Монополизация благотворитель-
ности в приходах отдельными купеческими 
династиями, ее резко усилившаяся инди-
видуализация и зависимость от субъектив-
ных факторов, постепенное превращение 
бого угодного дела в инструмент карьеры и 
общественного влияния в корне противоре-
чили коллективной сущности общины и не 
способствовали созданию надежной мате-
риальной основы для безбедного существо-
вания приходов. В случае смерти или от-
каза по каким-то причинам того или иного 

попечителя финансировать нужды мечети 
мусульмане, не имея других источников и 
способов пополнения общественной каз-
ны, оказывались в безвыходной ситуации. 
Так, банкротство текстильного фабриканта, 
1-й гильдии купца М.М.Усманова сразу же 
лишило надлежащей экономической под-
держки знаменитое медресе в Кшкарах, что 
стало одной из причин заката былой славы 
этого авторитетного учебного заведения. 

Таким образом, усиление позиций на-
циональной буржуазии, ее беспрекослов-
ное доминирование в городских махаллях, с 
одной стороны, обеспечивали приток благо-
творительных средств, появление вакуфов, 
а с другой – подавляли коллективную волю 
и инициативу прихожан, не предполагая их 
контроля и участия в филантропических 
действиях, что обусловливало неэффектив-
ность жертвуемого капитала, формальную 
размытость и, в некоторых слу чаях, даже 
необязательность таких институтов, как за-
кят, вакуф и др. 

Во второй половине XIX в. в связи с на-
чавшимися масштабными преобразования-
ми в жизни российских мусульман традици-
онная мусульманская благотворительность, 
предусматривавшая сбор закята – налога 
с имущества на религиозные нужды и со-
держание неимущих, иные пожертвования 
натурального и финансового характера, 
обес печивавшие духовные потребности му-
сульман, переживала период своего разви-

Здание бывшего мусульманского детского приюта Юнусовых в Казани. 
Совр. ул.Тукая, 89. Фото 2005 г.



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение552

тия и трансформации. Именно в это время, 
в соответствии с задачами противодействия 
миссионерским устремлениям государства и 
создания серьезной финансовой базы для ре-
формы конфессиональной школы, получила 
распространение практика передачи мече-
тям и общинам вакуфной собственности.

Рост вакуфной благотворительности был 
обусловлен укреплением экономических 
позиций мусульманского предприниматель-
ства, потребностями самих общин, остро 
нуждавшихся в постоянных источниках до-
хода. И хотя институт вакуфа полностью 
отвечал требованиям необходимого ком-
промисса между волей жертвователя и ин-
тересами всей махалли, на начальном этапе 
своего становления – конец XVIII – начало 
XIX в. – он являлся лишь внушительным 
орудием влияния благотворителя и его се-
мьи на единоверцев. Интересно, что в одном 
из первых официально зарегистрированных 
в Казани вакуфов, который в 1830 г. был за-
вещан 1-й соборной мечети купцом Губай-
дуллой Юнусовым, совершенно не огова-
ривался порядок управления имуществом и 
контроля над его доходами. Благотворитель 
определил лишь направления для использо-
вания полученного капитала [ЦИА РБ, ф.И-
295, оп.4, д.15035, л.3]. Спустя годы имам 
мечети Ш.Марджани с горечью писал: «Его 
сыновья (Г.М.Юнусова. – Р.С.) пользовались 
этими лавками более сорока лет, присваивая 
себе доход мечети и не давая ни копейки ее 
имамам и муэдзинам. Как в таких условиях 
можно было говорить об уважительном от-
ношении к духовным знаниям, о возможно-
сти их развития» [Марджани, 1989, с.221]. 
То же самое можно сказать и о вакуфе бо-
гатого маскаринского фабриканта Утямы-
шева, наследники которого фактически от-
казывались выполнять волю жертвователя, 
мотивируя это отсутствием конкретной ре-
гламентации по исполнению завещания.

Во второй половине XIX в. развернулась 
борьба за перевод вакуфных средств из-под 
контроля отдельных богатых жертвователей 
и их семей в совместное ведение всех членов 
общины. Это позволило покончить с часты-
ми злоупотреблениями в благотворительной 
сфере, сконцентрировать и направить капи-
тал приходов на удовлетворение насущных 
потребностей мусульман, реформу конфес-

сионального образования. Зачинателем это-
го процесса стал имам-хатиб 1-й соборной 
мечети г. Казани Ш.Марджани, который в 
1870 г. при поддержке членов общины сумел 
ограничить власть бессменных попечителей 
махалли – братьев Юнусовых. Создание им 
особого попечительства, целенаправленно 
и подотчетно обеспечивавшего экономи-
ческую самостоятельность общины, озна-
меновало начало процесса коренной ломки 
прежних взаимоотношений в махалле. По 
инициативе Ш.Марджани, через кардиналь-
ное решение вопроса о прямом предназна-
чении вакуфов и их истинном собственнике, 
происходило строительство коллективной 
системы самоуправления в отдельно взятом 
мусульманском приходе.

Лицо, избираемое попечителем, наделя-
лось всеми правами по ведению иму щест-
венно-хозяйственной, финансовой деятель-
ности мечети и медресе с обязательной 
еже годной подробной отчетностью [РГИА, 
ф.821, оп.133, д.477, л.155]. 

Попечительства создавались и по от-
дельным институтам махалли, в частно-
сти Попечительство вакуфного имущества 
А.-В.Ю.Чукина при мечети Марджани обе-
спечивало жизнедеятельность особой шко-
лы для детей-сирот. Кроме того, в начале 
ХХ в. мусульмане создавали мутаввалиаты 
по управлению приходскими учебными за-
ведениями без опоры на определенную ва-
куфную собственность. Вообще, реформа 
традиционной мусульманской благотвори-
тельности у татар, заключавшаяся в орга-
низации приходских попечительств и благо-
творительных обществ, преследовала цель 
не просто обеспечить достойное существо-
вание общинных институтов, но и стабиль-
ное финансирование джадидистских преоб-
разований в мектебе и медресе.

По нашим подсчетам, в 1917 г. стоимость 
имущества, принадлежавшего махаллям 
в Казани, Оренбурге, Троицке и Москве, 
составляла около 550 тыс. руб. Самыми 
богатыми в России, благодаря поддержке 
А.Г.Хусаинова и других предпринимателей, 
были оренбургские общины. Им принадле-
жало капиталов и недвижимости на сумму 
313 тыс. руб. Казанские махалли располага-
ли собственностью на 136 тыс. руб., москов-
ские – почти на 50 тыс. руб., троицкие – на 
46 тыс. руб. 



Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах 553

Необходимо отметить еще одно важное 
следствие перемен, произошедших в бла-
готворительной сфере, – все более усили-
вающийся социальный характер личных 
завещаний видных представителей мусуль-
манской буржуазии. Ярким примером тому 
является последняя воля крупного предпри-
нимателя, основателя джадидского медре-
се «Хусаиния» в Оренбурге А.Г.Хусаинова 
(1837–1906), который в конце своей жизни 
завещал на нужды национального образо-
вания окло 500 тыс. руб., заключенных в 
вакуфном имуществе. В завещании купца, 
помимо фиксации традиционных для му-
сульманина воздаяний, фактически была 
сформулирована долгосрочная программа 
по финансированию и развитию татарского 
конфессионального и светского образова-
ния, предусматривавшая создание солид-
ных вакуфов при крупнейших джадидских 
медресе, существование системы целевых 
стипендий на обучение талантливых ша-
кирдов в средних, средних технических 
и высших учебных заведениях России, в 
мусульманских образовательных центрах 
арабского Востока, а также наличие свое-
образных «грантов» на написание и изда-
ние научно-популярной, учебной и просве-
тительской литературы [ЦИА РБ, ф.И-295, 
оп.6, д.1386, л.1–10]. Благодаря завещанию 
А.Г.Хусаинова махалля 6-й соборной мече-
ти Оренбурга, где находилось одно из са-
мых известных и авторитетных джадидских 
учебных заведений – медресе «Хусаиния», 
стала самой богатой в России мусульман-
ской общиной, чья собственность оценива-
лась более чем в 300 тыс. руб. Купец также 
предусмотрел направление доходов с капи-
тала в 120 тыс. руб., помещенного под залог 
доходных домов в Казани, на издание ли-
тературы религиозно-нравственного и про-
светительского характера, а также на выда-
чу пособий мугаллимам, преподающим по 
новому методу в 60 медресе. Безусловно, 
благотворительный акт А.Г.Хусаинова стал 
своеобразной кульминацией в реформиро-
вании традиционной мусульманской филан-
тропии. Он учитывал интересы не какой-то 
конкретной мусульманской общины, а нуж-
ды всей системы конфессионального обра-
зования, переживавшей сложный и проти-
воречивый процесс реформирования.

Положительный опыт концентрации 
благотворительного капитала на уровне ло-
кальных мусульманских общин позволил 
буржуазии освоить новые организационные 
формы филантропической деятельности. 
Речь идет о мусульманских благотворитель-
ных обществах, получивших распростране-
ние у татар в пореформенный период.

Касимовское мусульманское благотво-
рительное общество, чей Устав был утверж-
ден 8 октября 1897 г., приступило к деятель-
ности 18 февраля 1898 г., т.е. фактически 
вслед за Касимовской противомусульман-
ской миссией, учрежденной 2 июня 1897 г. 
Поэтому для данной общественной орга-
низации, созданной богатой и влиятельной 
мусульманской буржуазией на волне уси-
лившихся «охранительных настроений», с 
самого начала приоритетной задачей стала 
борьба с бедностью и неграмотностью как 
важнейшими факторами конфессиональной 
и национальной ассимиляции татар.

Кстати, Устав общества, в первых сво-
их параграфах, предусматривал ведение 
широкой просветительской деятельности 
и публикацию литературы нравственного 
содержания. Очевидно, что все основные 
силы касимовские мусульмане направили 
на осуществление своеобразной «контрпро-
паганды», пытаясь противостоять идеоло-
гическому наступлению миссионеров. Уже 
через год после начала деятельности обще-
ство насчитывало в своих рядах 252 члена 
– 33 почетных, 175 действительных и 44 
члена-соревнователя. Ведущую роль в нем 
играли представители предприниматель-
ства. Впоследствии, с ростом финансового 
благосостояния общества, заметно снизи-
лось и количество его членов, так как дее-
способность организации уже не зависела 
от небольших фиксированных сумм член-
ских взносов. Так, в 1916 г. общество имело 
в ценных бумагах и недвижимом имуществе 
весьма солидный капитал – 24704 руб. При 
этом годовой доход составлял 1793 руб. 90 
коп, а расходы – 1326 руб. 21 коп. В соста-
ве общества в этот период числилось 107 
членов. Среди основных направлений дея-
тельности по-прежнему оставались выдача 
денежных пособий неимущим, поддержка 
учащихся и финансирование мусульманской 
библиотеки-читальни [Отчет, 1917, с.1–46]. 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение554

Обращаясь к причинам массового по-
явления в конце XIX в. мусульманских 
благотворительных обществ, следует отме-
тить один важный момент. Это осознание 
представителями крупного предпринима-
тельства и интеллигенции того, что нище-
та, бедность и невежество мусульманского 
населения являются определяющим усло-
вием для отхода от принципов исламского 
образа жизни, страшным социальным бед-
ствием, подрывающим фундаментальные 
основы веры. Интересно то, что одним из 
важных факторов, заставивших казанских 
предпринимателей объединить свои благо-
творительные усилия в рамках официаль-
но зарегистрированной организации, стала 
полемическая статья чиновника по особым 
поручениям при губернаторе З.Шамиля. В 
ней он с возмущением писал о вопиющем 
для богатого мусульманского сообщества 
Казани факте попрошайничества татарских 
детей у православных храмов [КТ, 1897,  
№1498, 14 дек.]. Таким образом, был по-
ставлен вопрос о репутации всей мусуль-
манской буржуазии, чей социальный успех 
и лидерство означали, не в последнюю оче-
редь, организованную, систематическую и 
целенаправленную благотворительную дея-
тельность среди единоверцев. 

Поэтому не случайно одной из первых и 
наиболее крупных организаций подобного 
рода являлось «Общество пособия бедным 
мусульманам г.Казани», возникшее в 1898 г. 
Его пример является показательным с точ-
ки зрения развития систематической и це-
ленаправленной благотворительной работы 
среди населения, не имевшего со стороны 
государства сколько-нибудь ощутимой под-
держки. 

Общество создавалось как массовая об-
щественная организация, по составу своему 
не предусматривавшая каких-либо нацио-
нальных, конфессиональных, сословных и 
иных ограничений. Ее члены подразделя-
лись на три категории: почетных членов, 
пожизненных и действительных. Первые 
получали звание по постановлению общего 
собрания за особо крупные пожертвования, 
а также другие заслуги, способствовавшие 
становлению и развитию организации. По-
жизненными членами благотворительного 
общества становились лица, внесшие в его 
кассу 60 и более рублей, действительны-

ми – те, кто в течение года заплатил взнос 
в размере 5 руб. Членами Общества также 
являлись, по особому постановлению обще-
го собрания от 28 марта 1904 г. и согласно 
параграфу 7 Устава, все указные муллы Ка-
зани. И хотя за участие в работе Общества 
не предусматривалось никаких поощрений 
и льгот, количество организованных му-
сульман-благотворителей в городе из года в 
год продолжало расти. Так, если в 1900 г. в 
нем состояло 9 почетных, 46 пожизненных и 
49 действительных членов, то в 1911 г. – уже 
15 почетных членов, 48 пожизненных и 233 
действительных [Отчет, 1901, с.1–3; 1912, 
с.12–20]. Основными участниками Обще-
ства являлись представители городского 
предпринимательства. 

Действенность Общества, его нормаль-
ная жизнедеятельность обеспечивались 
на ли чием 15 участковых попечительств 
– низовых структур организации, в компе-
тенцию которых входили «забота о бедных, 
проживающих в их участке, собрание сведе-
ний о материальном их положении и оказа-
нии им в определенных правлением грани-
цах помощи...» [Устав, 1903, с.20]. Главами 
попечительств (избирались правлением) 
являлись члены Общества, в большинстве 
своем богатые предприниматели, священ-
нослужители и просто уважаемые в округе 
люди.

Экономическую основу организации 
составил капитал, собранный русскими и 
та тарскими благотворителями как в виде 
наличности, ценных бумаг, так и в недви-
жимости. Доходы формировались за счет 
целевых пожертвований на какие-то опреде-
ленные задачи, арендной платы с доходной 
недвижимости, сбора закята, членских взно-
сов, пожертвований по чековым книжкам, по-
собий от городской управы, сбора из кружек 
в участковых попечительствах, процентов с 
капитала. В дальнейшем, с окончательным 
формированием всех специализированных 
учреждений общества, заметно усилилась 
поддержка и со стороны городских органов 
самоуправления, земств, сословных органи-
заций, пособия которых стали основным ис-
точником доходов организации. 

Общество, обозначив своей целью «до-
ставление средств к улучшению матери-
ального и нравственного состояния бедных 
мусульман г. Казани без различия пола, воз-



Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах 555

раста, званий и состояний» [Устав, 1903, 
с.3], четко определило основные направ-
ления работы. Помимо обычно практикуе-
мых подобными институтами филантропи-
ческих действий: выдачи единовременных 
и ежемесячных пособий, помощи с трудо-
устройством и жильем, экстренной помощи 
погорельцам и голодающим, Общество сра-
зу же определило для себя приоритетными 
те направления деятельности, которые учи-
тывали этноконфессиональные особенно-
сти татарского населения Казани. 

Во-первых, для искоренения в городе ни-
щенства оно предусмотрело выдачу денеж-
ных сумм для возвращения в родные места 
татарам-мигрантам, у которых по каким-либо 
причинам не сложились дела в Казани. Мера 
эта была, безусловно, своевременной, так как 
на рубеже веков в результате развития ка-
питалистических отношений и разрушения 
пат риархальных порядков в татарской дерев-
не наплыв мусульман из сельской глубинки 
в торгово-промышленный центр губернии 
принял лавинообразный характер, что в итоге 
привело к резкому росту населения Старой и 
Новотатарской слобод и, соответственно, па-
дению общего уровня жизни в них. 

Во-вторых, Общество официально закре-
пило за собой право финансировать просве-
тительскую деятельность среди мусульман 
[Устав, 1903, с.3–4]. Средства в основном 
направлялись на оплату обучения бедных 
шакирдов в средних и высших духовных 
заведениях России, на распространение ли-
тературы «нравственного содержания», а 
также на создание подведомственных Об-
ществу русско-татарских начальных школ. 

В-третьих, немалые суммы тратились 
на то, чтобы обеспечить городским му-
сульманам условия для неукоснительного 
соблюдения предписаний шариата. Устав 
предусматривал обязательную материаль-
ную помощь малообеспеченным семьям в 
деле организации похорон в соответствии с 
исламскими обычаями [Устав, 1903, с.3–4].

Перечисленные статьи расходов остава-
лись неприкосновенными на протяжении 
всего существования «Общества пособия 
бедным мусульманам г. Казани». 

Возникновение специализированных за-
ведений этой благотворительной организа-
ции обязано, главным образом, искреннему 
стремлению представителей прогрессивной 

буржуазии и интеллигенции, составлявших 
большинство в правлении, к дальнейшему 
улучшению и развитию системы мусуль-
манского общественного призрения.

К числу подобных учреждений прежде 
всего следует отнести мусульманскую бога-
дельню. Фактически она начала свою работу 
6 декабря 1900 г., имея собственный капитал 
в 13200 руб. процентными бумагами. Управ-
лял этим заведением Попечительный совет. 
Непосредственно хозяйственную жизнь бо-
гадельни вел попечитель, избиравшийся об-
щим собранием организации. В богадельню 
принимались лица м.п., не способные к лич-
ному труду, не имеющие родственников или 
лиц, «обязанных по закону давать средства 
на пропитание». Число призреваемых в бо-
гадельне ограничивалось 10, хотя при этом 
оговаривалась возможность увеличения или 
уменьшения этого количества в зависимо-
сти от состояния финансовых дел [Устав, 
1903, с.1–14].

Богадельня размещалась в прекрасно 
оборудованном здании Общества (бывшем 
доме Юнусовых, ныне ул.Ф.Карима, д.4). 
В 1911 г., например, в ее стенах получали 
бесплатный кров, питание, одежду и меди-
цинское обслуживание 13 стариков из раз-
ных уездов Казанской губ. [Отчет, 1903, с.6; 
1912, с.7].

Следующим по времени возникновения 
заведением Общества (1902 г.) стала соб-
ственная его амбулатория, открывшаяся в 
здании богадельни. Здесь три раза в неделю 
больных бесплатно принимали лучшие вра-
чи Казани, причем необходимые лекарства 
пациентам также выдавались бесплатно, за 
счет общества. Следует отметить, что это 
лечебное заведение завоевало широкую по-
пулярность в городе, и не только у татарско-
го населения, но и среди русских жителей 
[Отчет, 1912, с.6].

В начале XX в. первый успех в созда-
нии благотворительных учреждений под 
эгидой Общества получил дальнейшее раз-
витие. Усилиями членов организации 13 
февраля 1905 г. в Казани был торжествен-
но открыт детский приют (существовал с 
16 ноября 1904 г.), второй в истории города 
мусульманский детский приют для мальчи-
ков после аналогичного заведения братьев 
Юнусовых. В 1911 г. в приюте постоянно 
проживало 23 мальчика-сироты, которые 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение556

получали полный пансион. Кроме того, 
при приюте с 1909 г. существовало русско-
татарское училище, где вместе с сиротами 
получали образование 58 приходящих маль-
чиков из бедных семей, а также русско-
татарское женское училище, где обучались 
82 девочки. Все ученики и ученицы училищ 
получали от Общества бесплатную учебную 
литературу [Отчет, 1912, с.8–13; НА РТ, ф.1, 
оп.4, д.6191; Отчет, 1906, с.3–6].

Последним крупным начинанием Обще-
ства, которое удалось довести до конца, 
стало учреждение мусульманского родов-
спомогательного отделения. Решение о его 
организации последовало на общем собра-
нии 15 апреля 1906 г., затем в течение шести 
лет мусульмане города занимались сбором 
необходимых для этого средств. Наконец, 
22 января 1912 г., истратив 15 тыс. руб., 
Общество получило собственный родиль-
ный приют, в котором мусульманки Казани 
могли рассчитывать на квалифицированное 
медицинское обслуживание. 

В целом, мусульманскому благотвори-
тельному обществу, благодаря конкретной 
ежедневной деятельности и многопрофиль-
ному социальному призрению, удалось за-
воевать широкую популярность у жителей 
губернского центра. В 1914 г. Общество 
вовлекло в сферу своей деятельности 5220 
чел., что составило 16,9% от численности 

всего татарского населения города [Отчет, 
1915, с.6–24].

Интересен, в частности, опыт работы 
Мусульманского благотворительного обще-
ства Санкт-Петербурга. Возникло оно в 
1898 г. по инициативе видных кавказских 
промышленников и коммерсантов, предста-
вителей тюркской знати, дворянства, интел-
лигенции3. Впрочем, сразу после возникно-
вения общества его активными членами и 
щедрыми благотворителями стали именно 
татарские предприниматели, проживавшие 
в разных губерниях России: Рамиевы, Хуса-
иновы (Оренбург), Акчурины (Симбирская 
губ.), Алышевы, Байрашевы, Бекбулато-
вы (Касимов), Агафуровы (Екатеринбург), 
С.Шамигулов (Уфа) и др. Если учитывать 
разовые благотворительные сборы, то самы-
ми отзывчивыми были также татарские куп-
цы, обязательно откликавшиеся на просьбы 
и призывы руководства организации. Всего 
в 1898–1899 гг. в состав общества входило 
125 членов.

Таким образом, общество оказалось 
в центре внимания всего национального 
предпринимательского класса, дворянства 
и интеллигенции, что было обусловлено его 
«столичным месторасположением».

Доходы общества в 1898–1907 гг. в 
среднем ежегодно составляли 4596 руб. и 
складывались из нескольких источников: с 
процентов капитала, составлявшего непри-
косновенный фонд (12,6%); поступлений 
с ежегодно устраиваемых «восточных ве-
черов» (50,5%), членских взносов и разо-
вых пожертвований (36,9%) [Ислам, 2009, 
с.157].

В 1906 г. было открыто первое в столице 
русско-татарское училище (контингент: 34 
ученика, 16 учениц). Для столицы, где при-
ходские организации мусульман были сла-
бы, создание современного учебного про-
цесса с преподаванием основ веры имело 
решающее значение и подготовило необхо-
димые условия для воспитания подрастаю-
щего поколения в национальном духе. Дан-

3 Это бакинские 1-й гильдии купцы Ш.Аса-
дуллаев, М.Нагиев, З.Тагиев, доктор медицины 
А.Ахундов, учитель С.Ганиев, генерал-майор, ка-
захский султан Вали хан Гази Булатович, д.с.с. 
Д.С.Смольский и др. З.Тагиев заложил основы фи-
нансовой состоятельности организации, внеся на 
ее счет 11 тыс. руб. [Отчет, 1909, с.31].

Мухаммадрахим Юнусов. Фото нач. ХХ в.



Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах 557

ное учреждение, являвшееся единственным 
собственным заведением Общества, было 
предметом его особой заботы и внимания. 
В 1913 г. программу училища привели в 
соответствие с требованиями МНП, увели-
чив курс обучения с 3 до 4 лет. Кроме того, 
были введены новые предметы – пение и 
рисование, одновременно повышено жало-
ванье всем учителям (до 600 руб.). Был вве-
ден в практику обязательный медицинский 
осмотр всех учащихся, а также проведение 
прививок их от различных заболеваний [От-
чет, 1914, с.1–2].

Учитывая важнейшую роль образования 
в противодействии ассимиляционным про-
цессам, 2/3 своего дохода мусульманское 
благотворительное общество тратило на 
просветительские нужды. Статьи расходов 
за 1908 г. дают общее представление об 
основных направлениях его деятельности: 
выдано пособий учащимся 1085 руб., вдо-
вам и сиротам – 377 руб., на погребение – 30 
руб., наем и содержание помещения прав-
ления и школы – 970 руб., типографские и 
почтовые расходы – 148 руб. 95 коп., изго-
товление жетонов – 94 руб. 50 коп., расходы 
на содержание кладбища – 36 руб., разные 
непредвиденные расходы – 32 руб. Вместе с 
остатком кассы Общество «имело расходов 
на 3442 руб. 13 коп.» [Отчет, 1910, с.3–4]. 

Следует отметить, что эта сравнитель-
но небольшая и небогатая организация 
стремилась участвовать в финансирова-
нии российских социальных проектов. 
Так, в 1902–1903 гг. Общество отправило 
в пользу пострадавших от землетрясения 
в Средней Азии 493 руб. 60 коп., в 1905 г. 
воинам-мусульманам на Дальнем Востоке 
выслало 7500 молитвенников и 50 руб., в 
1906–1907 гг. пострадавшим от неурожая в 
Оренбургской губ. – 200 руб. и т.д.

В 1913 г. мусульманское благотворитель-
ное общество учредило две стипендии им. 

Г.Тукая (по 100 руб. каждая) для мусульман, 
обучавшихся в высших учебных заведениях 
столицы [Отчет, 1914, с.42]. Эти действия, 
несомненно, повышали авторитет организа-
ции в масштабах всей России, придавая ей 
одну из ключевых ролей в формирующей-
ся системе финансирования национальных 
нужд.

Мусульманские благотворительные об-
щества учреждались и для финансирова-
ния нужд какого-либо прихода. По сути, 
это были своеобразные попечительства ма-
халли. Однако они объединяли жителей не 
только определенного квартала, но и всех 
мусульман населенного пункта. 

Мусульманские благотворительные об-
щества России в этот период, несмотря на 
разный характер и масштабы своей дея-
тельности, имели одну общую цель. Она 
заключалась во всемерной поддержке этно-
конфессиональных, социальных и культур-
ных потребностей населения. Суммарный 
капитал всех мусульманских благотвори-
тельных обществ империи не достигал и 
полумиллиона рублей, однако эффективная 
концентрация и целенаправленное расходо-
вание имеющихся средств позволяли решать 
непростые и злободневные проблемы.

Таким образом, на рубеже XIX–XX вв. 
татарской буржуазии удалось создать соб-
ственную стройную и целостную систе-
му финансирования национальных нужд, 
 включавшую в себя элементы традицион-
ной благотворительности (разовые пожерт-
вования на нужды отдельных лиц и др.), 
специальные благотворительные органи-
зации социального обеспечения широких 
слоев татарского населения и попечитель-
ства махаллей, обеспечивавших стабильное 
экономическое существование мечетей и 
мусульманского духовенства, а также функ-
ционирование и реформирование мектебов 
и медресе.

§ 2. Участие татарской буржуазии 
в общественно-политических и социальных процессах 

Радик Салихов

На протяжении многих десятилетий в 
отечественной историографии традиционно 
доминирует мнение о слабой общественно-
политической активности мусульманского 

предпринимательства во второй половине 
XIX – начале ХХ в. Например, Г.Ибрагимов 
в своей работе «Татары в революционном 
движении 1905 года», отмечая оппозици-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение558

онность национальной буржуазии по от-
ношению к самодержавию, одновременно 
указывал на ее нерешительность и неорга-
низованность, неспособность к открытому и 
жесткому про тивостоянию с властью. Ставя 
под сомнение ее самостоятельность в поли-
тическом процессе, он акцентировал внима-
ние на делегировании буржуазией идеологи-
ческих функций представителям дворянства, 
духовенства и интеллигенции [Ибраhимов, 
1984, б.354–355]. Такая точка зрения надол-
го утвердилась в исторической литературе, 
где торгово-промышленному капиталу, как 
правило, отводилась роль социальной базы, 
вспомогательной силы, которая ограничи-
валась финансовой поддержкой каких-либо 
политических действий. На наш взгляд, по-
добное ограничение не совсем оп равданно, 
так как оно не учитывает историю и природу 
массового движения мусульман по отстаива-
нию своих вероисповедных прав и автоно-
мии общин, возникшего в пореформенный 
период.

Характер политической деятельности та-
тарской буржуазии, начавшейся задолго до 
1905 г., определялся прежде всего охрани-
тельными задачами, имевшими своей целью 
противодействие миссионерской политике 
государства, проведение созвучных времени 
преобразований в духовно-просветительной, 
культурной и социальной сферах. В то же 
время важнейшим условием этой работы 
считалась легитимизация данных реформ как 
в глазах общества, так и имперской бюрокра-
тии. Эти обстоятельства диктовали особую 
форму политической активности буржуазии, 
выражавшейся в предельной осторожности, 
строгом следовании закону, использовании 
легальных методов общественной работы.

Первые признаки политического «бро-
жения» в татарском обществе, отличавшим-
ся последовательным консерватизмом и 
определенным социальным спокойствием, 
относятся к 70-м гг. XIX в., когда началась 
реализация правительственных мероприя-
тий по подчинению автономной прежде си-
стемы мусульманского образования МНП. 
Она сопровождалась беспрецедентным 
вме шательством чиновничества в жизнь 
махаллей, ограничением прав приходских 
имамов, что на фоне не прекращавшегося 
давления миссионерских кругов, игнориро-
вания конфессиональных потребностей и 

грубого подавления общественных проте-
стов способствовало консолидации мусуль-
манской буржуазии вокруг охранительных 
задач. Речь идет о «Правилах о мерах к об-
разованию населяющих Россию инородцев» 
от 26 марта 1870 г. 

Однако уже первые попытки подчинить 
систему мусульманского образования, в ос-
нове своей грубые и непродуманные, уничто-
жили этот внешний налет «педагогичности» 
и выявили истинные агрессивные замыслы 
создателей постановления. Рост напряже-
ния и пока глухого недовольства в татарском 
обществе был прямо пропорционален уси-
ливающемуся прессингу в отношении духо-
венства, не желавшего вмешательства в дела 
медресе государственных структур. Поэтому 
ук реплению доверия между мусульманами 
и государством не способствовал перевод в 
1874 г. мусульманских учебных заведений в 
подчинение МНП.

Такая прямолинейная, недвусмысленная 
политика не могла не привести к волнениям 
и началу широкомасштабного национально-
го движения, к первым такого рода явлени-
ям после затянувшейся эпохи екатеринин-
ской «веротерпимости». 

В период крестьянского движения 1878–
1879 гг. именно предприниматели стали ав-
торами первой политической программы му-
сульман России, заявившими во весь голос о 
своих требованиях конфессионального и на-
ционального равноправия. Данная програм-
ма была представлена казанскому губернато-
ру 26 и 29 января 1879 г. самыми уважаемыми 
представителями татарского общества, круп-
нейшими предпринимателями и промыш-
ленниками4. Они намеревались (в составе 
особой депутации) ознакомить с нею мини-
стра внутренних дел. Об этом казанский гу-
бернатор 29 января 1879 г. конфиденциально 
сообщал последнему: «Хо датайствовать же 
у Вашего Превосходи тельства они желают: 
1) о том, чтобы разделы магометанских на-
следственных иму ществ производились до-
стойнейшими ре лигиозными имамами, т.е. 
по шариату, без участия гражданского отделе-
ния окружного суда, 2) освободить медресе, 
мударисов, имамов и вообще всех духовных 

4 1 гильдии купцы И.И.Апаков, М.-Ю.М.Апанаев, 
М.М.Азимов, коммерции советник И.Г.Юнусов, 2-й 
гильдии купцы М.И.Галеев и М.-Г.И.Утямышев.



Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах 559

лиц магометанской веры от ведения Мини-
стерства народного просвещения и чтобы 
не считалось обязательным знание русского 
языка для выше означенных духовных лиц и 
3) о предоставлении льготы по воинской по-
винности магометанам шакирдам, обучаю-
щимся в духовном медресе на основании 62 
ст. Уст. о воинской повинности. Кроме того, 
они намерены просить: а) о предоставлении 
всем магометанам – русским подданным 
права самим выбирать муфтия из среды ду-
ховного звания лиц, б) чтобы выбор заседа-
телей магометанского духовного собрания 
из имамов дозволен был бы без различия для 
всех губерний, в) о прибавке жалованья засе-
дателям магометанского духовного собрания 
и г) об освобождении по пятницам и вообще 
в магометанские табельные праздники всех 
лиц магометанской веры, находящихся в обя-
зательных должностях, на службе, в качестве 
свидетелей и ответчиков в суде» [НА РТ, ф.1, 
оп.3, д.4468, л.4–5]. Таким образом, речь шла 
не просто о предоставлении автономии му-
сульманским общинам, об установлении ши-
роких вероисповедных прав, но и об отмене 
уже принятых правительством решений.

Кстати, прошения, содержащие некото-
рые из указанных требований, ранее уже 
поступали в высокие инстанции и в других 
губерниях. В частности, известно, что 5 ав-
густа 1876 г. старший ахун ханской мечети 
г.Касимова Изатулла Давлекамов направил 
на имя муфтия рапорт с просьбой о ходатай-
стве перед правительством об освобождении 
мусульман от участия в работе суда по пят-
ницам [ЦИА РБ Ф.И-295, оп.3, д.9111, л.1]. 
Очевидно, что жалоба Давлекамова была 
обусловлена общей атмосферой второй по-
ловины 70-х гг. XIX в., когда повсеместно в 
мусульманских общинах империи росло не-
довольство государственной политикой по 
отношению к системе образования и инсти-
туту исламского духовенства. Не случайно 
содержательная часть прошения была впо-
следствии включена отдельным пунктом в 
«программное» ходатайство казанских ком-
мерсантов и промышленников.

По сути, власти ничего не могли про-
тивопоставить растущей активности пред-
ставителей мусульманского предпринима-
тельства, так как оно действовало строго 
в рамках законодательства, заранее избрав 
метод прошений и петиций. Отказ в прие-

ме казанской делегации, пытавшейся до-
нести до сведения властей тревогу видных 
представителей мусульманских общин, 
откровенное нежелание рассматривать 
какие-либо просьбы только спровоцирова-
ло дальнейшую консолидацию буржуазии 
для решения насущных духовных проблем, 
приобретавших ярко выраженную полити-
ческую окраску.

Особо следует отметить тот факт, 
что татарские торговцы и промышлен-
ники М.М.Азимов, М.-Ю.М. Апанаев, 
М.И.Галеев, М.-Г.И.Утямышев, И.Г.Юнусов, 
несмотря на активное противодействие 
местных и центральных властей, все же су-
мели в июне 1883 г. доставить в канцелярию 
императора новую петицию с требованием 
отмены контроля МНП над медресе и мек-
тебами и об освобождении указных мулл от 
обязательного знания русского языка [НА 
РТ, ф.92, оп.1, д.15539, л.23]. И хотя дан-
ная акция не дала результата, она еще раз 
подтвердила решимость представителей 
мусульманского капитала отстаивать само-
стоятельность приходской школы, а также 
обозначила их безусловное стремление воз-
главить нарождающееся общественное дви-
жение по защите махаллей от государствен-
ного и миссионерского давления [Алишев, 
2000, с.102].

Эта тенденция ярко проявилась в массо-
вой кампании по отмене инициированного 
«Правилами» 1870 г. закона об образова-
тельном цензе мусульманского духовенства, 
утвержденного 16 июля 1888 г. Данный до-
кумент в глазах татарского предпринима-
тельства означал фактическое разрушение 
института приходского мусульманского ду-
ховенства и, наряду с переводом мектебов и 
медресе под контроль МНП, свидетельство-
вал об эскалации государственной миссио-
нерской политики.

Центром организованных протес тов 
буржуазии стала Казанская губ., где под ру-
ководством 1-й гильдии купца А.Я.Сай да-
шева велась массовая петиционная кампа-
ния по отмене дискриминационного за кона. 
Причем ее полноправными участниками, 
помимо предпринимателей, были вид-
ные религиозные деятели, представи тели 
интел лигенции: Х.-Г.М.Га баши, Г.Газеев, 
А.М.Куль маметов, М.Са лихов, М.Яхь-
ин, М.-В.Шамсутдинов, Ш.Шам сут динов, 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение560

А.-Б.Апаков и др. В результате губернские 
власти пригрозили А.Я.Сайдашеву адми-
нистративной высылкой [НА РТ, ф.1, оп.3, 
д.7797, л.211]. Впрочем, аналогичные хо-
датайства поступали и из других губерний. 
Как отмечает Д.Д.Азаматов: «Только в янва-
ре 1889 г. в Духовное собрание поступило 
1000 коллективных прошений от более чем 
полумиллиона человек. 31 января 1889 г. в 
отсутствие муфтия религиозное учреждение 
обсудило петиции и пришло к выводу, что 
все мусульмане считают новый закон «…
как явно служащий к уничтожению испове-
дуемой ими веры, стесняющий свободное 
отправление его, он не может быть испол-
няем в точном его смысле, так как правила 
исповедуемой ими религии возлагают на 
них безусловное слепое следование законам 
и установлениям властей лишь настолько, 
насколько они равны религии»» [Азаматов, 
1999, с.153]. 

4 ноября 1889 г. МВД, сославшись на 
умеренность требований закона, отказало 
всем поступившим в его канцелярию про-
шениям [НА РТ, ф.1, оп.3, д.7798, л.5].

Отрицательный ответ правительства не 
остановил мусульманскую буржуа зию и 
духовенство от дальнейших действий. Из-
вестно, например, что А.Я.Сайдашев в дека-
бре 1889 г. сумел организовать новые хода-
тайства от прихожан 13 мечетей Ка зани об 
отмене закона. Поездку казанской депута-
ции финансировали купцы М.-В.Б.Тойкич, 
А.Я.Сайдашев, М.-С.К.Бур наев, Х.Усманов, 
М.-С.Галикеев, собравшие 15800 руб. [НА 
РТ, ф.1, оп.3, д.7798, л.112]. Несмотря на не-
однократные посещения в течение апреля 
1890 г. членами депутации столицы и пере-
дачи ходатайства в канцелярию императора, 

добиться пос тавленной цели им не удалось 
[НА РТ, ф.1, оп.3, д.7798, л.112].

Таким образом, возглавляемое крупной 
буржуазией мусульманское общественное 
движение продолжало открыто оппониро-
вать официально утвержденным мерам вла-
стей по подчинению и контролю духовной 
и просветительской деятельности махаллей, 
отстаивать их традиционную автономию. 
Для мусульманской буржуазии эта деятель-
ность стала своеобразной политической 
школой. Она способствовала выработке 
спе цифических программных установок 
татарского торгово-промышленного класса 
в общественно-политической сфере, кото-
рые, в основном, ограничивались защитой 
религиозных институтов от излишней опе-
ки государства, требованиями духовного и 
культурного равноправия. 

Следует отметить четкую последова-
тельность действий предпринимательства, 
поднимавшего голос против любых ини-
циатив правительства, затрагивавших инте-
ресы единоверцев. Так, циркуляр МНП от 
10 июля 1892 г., направленный на исполь-
зование в мектебах и медресе только печат-
ных книг, прошедших российскую цензуру, 
и запрещавший обучение по рукописным 
книгам, вновь вызвал резкую реакцию му-
сульманского предпринимательства и духо-
венства. По данным Д.Д.Азаматова, сразу 
же после выхода циркуляра «последовало 
«всероссийское обращение» в МВД казан-
ских, оренбургских, уфимских, рязанских, 
касимовских, иркутских купцов. В нем резко 
критиковались последние мероприятия пра-
вительства» [Азаматов, 1996, с.153–155]. 

В Казани 7 декабря 1893 г. купцы 
М.-С.К.Бурнаев, М.-Ю.М.Апанаев, М.А.Иб-
рагимов от имени всех мусульман города 
обратились к губернатору с просьбой разре-
шить им отправку специальной депутации в 
столицу: «Находясь исключительно в заботах 
о сохранении в надлежащей полноте непри-
косновенности религиозных книг, изучение 
которых составляет насущную потребность 
для истинного познания мусульманской веры, 
казанское магометанское общество пришло 
к мысли о необходимости подвергнуть бла-
гоусмотрению правительственных властей 
и учреждений те, вытекающие из религиоз-
ных верований и воззрений мусульман на их 
руководящие вообще по вероучению своему 

Ахметзян 
Сайдашев.
Фото нач. 
ХХ в. 



Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах 561

сочинения мотивы, по коим оно решается 
ходатайствовать о дозволении печатать эти 
руководства без изменений в их текстах...» 
[НА РТ, ф.1, оп.3, д.9126, л.2]. В депутацию 
вошли купцы М.И.Галеев, М.А.Ибрагимов, 
М.-Ю.М.Апанаев и имам 10-й соборной ме-
чети г. Казани А.-К.Абдулбадигов. Позднее к 
ним примкнул сын М.И.Галеева, мулла 5-й 
соборной мечети Г.Баруди. По данным поли-
ции, 12 декабря 1893 г. в доме «купеческого 
брата Муртазы Ибрагимова на праздничном 
семейном обеде состоялся меджлис почет-
ных магометан и мулл», на котором произо-
шло обсуждение нового правительственного 
циркуляра и уточнены детали предстоящей 
поездки в Санкт-Петербург. Сама депутация 
была разрешена губернатором 23 марта того 
же года [НА РТ, ф.1, оп.3, д.9126, л.7–10]. 
Благодаря общим усилиям мусульманской 
общественности России данный циркуляр 
МНП был в 1894 г. временно отменен.

Не менее активной была деятельность 
представителей татарской буржуазии в ор-
ганах местного самоуправления. В конце 
XVIII – первой половине XIX в. государству 
удалось, через законодательное включе-
ние татарского делового мира в общее со-
циокультурное пространство российского 
предпринимательства, в значительной мере 
устранить складывавшиеся столетиями 
ограничения и замкнутость татарской об-
щины. Мусульманское купечество получило 
право работать на выборных должностях в 
сословных организациях, органах местного 
самоуправления, возможность приобретать 
почетные звания, удостаиваться государ-
ственных наград, т.е. органично интегриро-
ваться в «господствующее» общество.

В период Великих реформ, по мере даль-
нейшего развития капиталистических от-
ношений в стране, наметилась устойчивая 
тенденция к размыванию сословных рамок, 
отмене соответствующих им привилегий. 
Для татарского предпринимательства это 
означало утрату важных рычагов обще-
ственного влияния, благоприятных условий 
для безболезненной адаптации в среде рос-
сийского купечества. Ликвидация в Казани 
в 1855 г. Татарской городской ратуши стала 
серьезным ударом по административным 
амбициям крупной мусульманской буржуа-
зии. Введение же новой системы городского 

общественного управления довольно дли-
тельное время не могло компенсировать 
потерянные позиции. Например, в 1871–
1874 гг. из 72 избранных членов Казанской 
городской думы мусульман было всего 8. В 
следующее четырехлетие (1875–1878 гг.) их 
стало 13. В дальнейшем вплоть до 1917 г. 
число гласных из татар не превышало 16 
чел. Исключением стали 1883–1886 гг., ког-
да мусульманская группа в думе насчиты-
вала 20 членов [Краткий, 1896, с.19–35]. В 
других российских городах представитель-
ство татар в органах местного самоуправле-
ния было еще более незначительным. Так, 
в Оренбурге в 1892–1893 гг. из 50 гласных 
городской думы лишь 5 были мусульманами 
[Адрес-календарь, 1893, с.9].

Очевидное социальное «отчуждение» та-
тарского предпринимательства, происходив-
шее в процессе правовой унификации, не 
учитывавшей национальных и конфессио-
нальных особенностей, совпало со време-
нем прихода в торговлю и промышленность 
нового поколения мусульманских капитали-
стов, которые еще не имели прочных связей, 
а значит и безусловных обязательств в при-
нимающем обществе. К тому же, начавшее-
ся наступление миссионерских кругов на 
издавна сложившуюся автономию мусуль-
манских общин способствовало созданию 
совершенно новой ситуации, когда обычно 
лояльная и законопослушная татарская бур-
жуазия начала выражать определенные оппо-
зиционные настроения. Вновь возникшее на 
этом фоне ощущение «чужеродности» сти-
мулировало татарских предпринимателей не 
просто к успешной и конкурентоспособной 
торгово-промышленной деятельности, но и 
активному отстаиванию своих духовных и 
культурных прав, всемерному укреплению, 
через реформы и целенаправленную благо-
творительность, локальных мусульманских 
общин. Практически только этим целям и 
была подчинена работа представителей та-
тарской буржуазии в городских думах, уезд-
ных и губернских земствах [Салихов, 2001, 
с.39–56]. Интересно то, что лидеры мусуль-
манского предпринимательства в порефор-
менный пе риод, в отличие от своих пред-
шественников, не стремились к получению 
каких-либо должностей и званий в структу-
рах общественного управления, официаль-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение562

ных организациях, предпочитая им реальное 
упрочение своего влияния среди татарского 
населения городских слобод. 

К примеру, в Казани членами городской 
управы были коммерсанты, не отличав-
шиеся большим богатством и безусловным 
авторитетом среди единоверцев. На эти 
должности избирались предприниматели 
«средней руки», старательные, способные 
к кропотливой аппаратной работе, с хоро-
шими связями в русской и татарской среде, 
не претендовавшие на особую роль в жизни 
местных мусульман. Так, фактически «про-
фессиональным» членом управы с 1877 г. по 
1910 г. являлся казанский 2-й гильдии купец 
Бурганутдин Муллин (1836–1917). Неплохое 
знание русского языка, намеренное дистан-
цирование от политически активной части 
национального предпринимательства позво-
лили ему стать своеобразным представите-
лем мусульманского населения города как в 
новой системе общественного управления, 
так и в теряющих свое значение сословных 
организациях [НА РТ, ф.299, оп.1, д.112, 
л.2–9]. Б.Ф.Муллин являлся той публичной 
фигурой, которая должна была олицетворять 
высокую степень участия татарского населе-
ния, и в первую очередь буржуазии, в госу-
дарственных и общественных делах. 

Мусульманская группа в Казанской го-
род ской думе, состоявшая из купцов-«прог-
рессистов» и национальной интеллигенции, 
пыталась превратить городское соб рание в 
один из действенных инструментов экономи-
ческого, духовно-культурного возрождения 
татарского народа. Первые признаки возрас-
тающей активности отмечались в середине 
1880-х гг., т.е. в тот период, когда начался 
вызванный этим процессом бурный рост 
национального самосознания, – зарождение 
новометодного образования, общее разви-
тие культуры и что особенно важно, – нача-
ло осознанного и хорошо организованного 
противодействия антимусульманской поли-
тике царизма. Усилившаяся дискриминаци-
онная деятельность властей по отношению 
к татарскому населению края определила 
основной эмоциональный настрой, явилась 
своеобразным стимулятором напряженной 
работы мусульманских представителей в 
выборных органах самоуправления. Мож-
но сказать, что все сколько-нибудь громкие 

акции гласных из татар в стенах городской 
думы были непосредственным ответом на 
попытки административного ущемления 
интересов их соплеменников. Так, в 1884 г. 
протест со стороны гласных – купцов 2-й 
гильдии Ш.Сагадеева и М.И.Галеева полу-
чила просьба старосты Макарьевской церк-
ви о закрытии мусульманского кладбища в 
Адмиралтейской слободе [Протоколы, 1884, 
с.692–693]. Это выступление видится не 
случайным эпизодом думской хроники, а 
логическим звеном уже сформировавшей-
ся политики, если, конечно, учитывать, что 
прошло оно на фоне беспрецедентной «во-
йны» прошений и депутаций с миссионер-
скими устремлениями правительства. 

Отметим, что в своих требованиях рав-
ных условий для представителей разных 
национальностей татарские общественные 
деятели той поры, в большинстве своем 
предприниматели, исходили не только из 
прагматических установок, но и руковод-
ствовались соображениями высшего духов-
ного порядка. В частности, чувство попран-
ной справедливости становилось подчас не 
последним фактором в отношении гласных 
из мусульман к тем или иным проблемам 
городской жизни. Это наглядно проявилось 
в истории с татарским сиротским судом, ве-
давшим наследственными и опекунскими 
делами и финансировавшимся из городской 
казны. В 1892 г. городская управа, борясь за 
экономию средств, провела привычную для 
бюрократии тех лет «реформу» – упразд-
нила татарский сиротский суд, передав все 
дела, касающиеся мусульман, в ведение рус-
ского сиротского суда. Лидеры татар органи-
зовали настоящую кампанию по превраще-
нию русского сиротского суда в смешанный 
русско-татарский. Прошения от купцов и 
мещан были поддержаны выступлениями 
в городской думе гласных М.И.Галеева и 
А.Я.Сайдашева о необходимости увели-
чить состав суда еще на одного члена, из-
бираемого не от сословий, а собственно от 
мусульманской части города [Журнал, 1895, 
с.251–252]. Через полтора года им удалось 
добиться нужного решения, что явилось не-
большой, но весьма существенной победой, 
закреплявшей на местном уровне избира-
тельные права татар Казани [Журнал, 1896, 
с.238–240].



Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах 563

Главным камнем преткновения при об-
суждении практически каждой повестки 
дня, вызывавшим бурное оживление сре-
ди представителей татарского населения в 
думе, были вопросы благоустройства города, 
развития народного образования и здравоох-
ранения. Дело в том, что Старотатарская и 
Новотатарская, частично Пороховая и Ад-
миралтейская слободы Казани, занимавшие 
значительную территорию Забулачья с му-
сульманским населением более чем 20000 
чел. и существовавшие на протяжении ста 
лет с момента их окончательного формиро-
вания довольно замкнутой, автономной жиз-
нью, традиционно выпадали из поля зрения 
казанской администрации, часто забывав-
шей включать эти районы в общегородские 
программы реконструкции и развития. 

Следует сказать, что гласные из мусуль-
ман, представляли собой хорошо органи-
зованную, дисциплинированную, с общей 
идейной платформой силу – фракцию, спо-
собную решать задачи общенационального 
масштаба. В 1886 г. «Казанский биржевой 
листок» отмечал, что «один татарин как 
общественный деятель стоит трех русских. 
Такую силу татарам дают их достойное под-
ражания единодушие, их солидарность при 
разрешении общих вопросов... Невероятно, 
но факт, что в Казанской городской думе та-
тары, несмотря на свою малочисленность, 
представляют такую грозную силу, что во 
многих случаях вопросы решаются сооб-
разно их желаниям против желания всего 
остального состава думы» [цит по.: Сверд-
лова, 1991, с.37]. 

Стиль их работы отличался рациональ-
ностью и обуславливался хорошо про-
думанной тактикой и стратегией. Члены 
«фракции», несмотря на неизбежные разли-
чия во взглядах и порой непростые межлич-
ностные отношения, при решении важных 
общественных вопросов все-таки объединя-
лись вокруг фигуры одного или двух своих 
лидеров, практически передавая им часть 
своих полномочий и почти всегда едино-
душно поддерживая их инициативы, вы-
ступления с думской трибуны, естественно, 
предварительно обсужденные в кулуарах 
собрания. Среди фактических руководите-
лей гласных-мусульман в городской думе в 
начальный период ее существования, при-

мерно с 1870-х гг. до начала XX столетия, 
были купцы М.И.Галеев и А.Я.Сайдашев.

Главным условием единства, управляе-
мости «фракции» являлась общая идейная 
платформа, под которой понималась не какая-
то теоретическая программа, а общемусуль-
манские ценности, вернее – необходимость 
примирения их с неизбежным воздействием 
на городских татар европейского образа жиз-
ни. Поэтому в начале ХХ в. наряду с яркими, 
даже в чем-то пропагандистскими акциями в 
защиту ислама (протесты против снижения 
трактирного налога как меры, поощряющей 
пьянство, внесение основных магистралей 
татарских слобод в реестр улиц, где запреще-
но открытие питейных заведений, коллектив-
ный отказ от голосования по вопросу поста-
новки оперного спектакля, приуроченного к 
православному празднику, и т.д.) [Журналы, 
1908, с.107; 1909, с.325; 1911, с.52], гласные-
мусульмане прикладывали немало усилий 
к тому, чтобы город помогал финансами 
системе нарождающегося новометодного и 
светского образования, молодым культурно-
просветительским и благотворительным 
му сульманским учреждениям. Во многом 
схожим по своим тенденциям и динамике 

Мухаммадзян Галеев. Фото нач. ХХ в.



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение564

развития было татарское представительство 
в земских собраниях уезда и губернии, ко-
торые подобно городской думе являлись де-
тищем буржуазно-демократических реформ. 
Мусульмане Казанской губернии существо-
вании земских учреждений четко выделяли 
два этапа. Первый с 1864 г. до середины 80-х  
– 90-х гг. XIX в., когда нужды татарского 
сельского населения финансировались без 
учета его национальной специфики, на об-
щих основаниях с русским, православным 
населением края. Второй этап – с 1890-х гг. 
вплоть до 1917 г., прошедший под непре-
рывные требования татарской обществен-
ности уважать и ее конфессиональные и на-
циональные особенности, период в какой-то 
мере давший пример конструктивного со-
трудничества мусульманских реформаторов 
с демократически настроенной частью рус-
ского правящего класса. 

В качестве необходимого отступления 
отметим, что цензовые, сословные и иные 
ограничения избирательных прав в регио-
нах с компактным проживанием «инород-
цев» напрочь дискредитировали саму идею 
земства как народного представительства. 

Впрочем, реформаторская буржуазия 
и в таких условиях проявляла завидную 
активность. Еще в 1886 г. на XXII очеред-
ном уездном земском собрании гласный 
А.Я.Сайдашев выступил с инициативой 
«создания первой в истории губернии му-
сульманской богадельни», обязуясь выде-
лить на ее постройку собственные средства. 
Богадельня, где содержались 15 престаре-
лых, открылась в 1894 г. [Постановления, 
1896, с.17–40]. В 1889 г. А.Я.Сайдашев, бу-
дучи гласным Казанского губернского зем-
ского собрания, добился от него согласия на 
ходатайство перед правительством о разре-
шении вести торговлю кирпичным чаем не 
по гильдейским правам, а по свидетельствам 
на мелочный торг. Эта мера чрезвычайно об-
легчила жизнь сельских мусульман, да и не 
только их, так как значительно расширила в 
глубинке сеть по торговле этим продуктом 
первой необходимости, а также существен-
но помогла начинающим татарским коммер-
сантам, сколачивавшим свой первоначаль-
ный капитал в основном куплей-продажей 
бакалейных товаров [КБЛ, 1890, 1 марта].

Таким образом, государственная поли-
тика в сфере мусульманского образования, 

миссионерское давление обусловили не 
только продолжение политической консоли-
дации национального предпринимательства, 
но и формирование его специфической охра-
нительной идеологии. Имея своим стержнем 
идею сохранения и укрепления ислама, она 
предусматривала два основных направления 
борьбы за национальные права. Первое опи-
ралось на правовой, «парламентский» метод, 
когда интересы мусульманского населения 
отстаивались в выборных органах местно-
го самоуправления – городской думе и зем-
ствах, а также путем организации массовых 
ходатайств, прошений и петиций в высшие 
инстанции империи. Второе направление 
базировалось на ясном осознании того, что 
замкнутый патриархальный уклад жизни 
татар уже не способен эффективно противо-
стоять давлению инокультурной среды и что 
для укрепления позиций ислама в эпоху бур-
жуазных преобразований необходимы кар-
динальные изменения, реформы, способные 
превратить татар-мусульман в экономически 
развитую, с прогрессирующей культурой на-
цию. В этой связи были органичны и взаи-
мосвязаны джадидистские преобразования 
в системе конфессионального образования, 
выработка новых принципов мусульманской 
благотворительности, создание ряда осно-
вополагающих институтов гражданского 
общества – многопартийной системы, раз-
витой национальной прессы и книгоизда-
тельства, формирование профессиональной 
светской литературы, музыкального искус-
ства, театра.

Следует отметить и то, что качественно 
изменилась и сама сила, взявшая на воору-
жение такую идеологию. Развитие капита-
листических отношений значительно расши-
рило социальную базу татарской буржуазии 
и способствовало количественному росту, 
если так можно выразиться, демократизации 
крупного предпринимательства. Именно с 
середины 70-х – начала 80-х гг. ХIХ в. начал-
ся активный процесс вытеснения с ведущих 
позиций в коммерческой и общественной 
жизни представителей старинных купече-
ских династий Казани – Апаковых, частич-
но Апанаевых, Бурнаевых, Мустакимовых, 
Юнусовых и др., превратившихся за почти 
вековую успешную деятельность в торговле 
и промышленности в своеоб разную нацио-
нальную аристократию.



Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах 565

Им на смену шли предприниматели но-
вой волны, предприниматели в первом по-
колении – вчерашние крестьяне и отставные 
солдаты, начинавшие свое дело практиче-
ски с «нуля» и добившиеся впечатляющих 
достижений лишь благодаря неимоверно-
му трудолюбию и незаурядным личным 
качествам. Будучи выходцами из сельской 
глубинки, где позиции ислама были тради-
ционно крепкими и непререкаемыми, эти 
новые деятели весьма критически и даже 
агрессивно относились к любым отступле-
ниям городских мусульман от норм шариа-

та, которые, в общем-то, становились неиз-
бежными при ежедневном взаимодействии 
с православным большинством города. Не 
менее жесткой и принципиальной была их 
позиция и в отношении официальных вла-
стей, проводивших в те годы откровенно 
антимусульманскую политику. С другой 
стороны, как практики и прагматики, об-
ладавшие исключительно рациональным 
мышлением, они осознавали необходимость 
реформирования прежнего уклада жизни,  
не отвечавшего реа лиям прогрессирующего 
капитализма. 

§ 3. Татарское купечество и ОМДС

Ильдус Загидуллин

В первой половине XIX в. выдвижение 
кандидата на должность оренбургского 
муфтия мусульманское духовенство счи-
тало своим безусловным правом. Однако 
после смерти первых двух оренбургских 
муфтиев оно не воспользовалось [Азаматов, 
1996, с.49, 53] зафиксированным в 1817 г. в 
российском законодательстве положением 
о выборе кандидатов в муфтии «магоме-
танским обществом», один из которых по 
представлению министра внутренних дел 
утверждался императором [Свод учреж-
дений, 1857, ст. 1236]. В пореформенный 
период татарские купцы осознали значе-
ние деятельности ОМДС по координации 
религиозно-обрядовой жизни и консолида-
ции махаллей. По мнению чиновников МВД 
(1872 г.), Духовное собрание превратилось в 
«центр тяготения для всего … духовенства, 
обуславливающий как внутреннюю связь 
между его членами и единство их духа и об-
щего направления, так и связь между духо-
венством и всем магометанским населени-
ем, в котором сам факт существования этого 
центрального духовного управления упро-
чивает сознание их племенного и религиоз-
ного единства» [Материалы, 1936, с.206]. 

Новые явления отчетливо проявились 
после смерти муфтия Г.Сулейманова. На 
Нижегородской ярмарке 22 августа 1862 г. 
большая группа купцов и торговцев состави-
ла ходатайство о выдвижении на должность 
муфтия ахуна г.Стерлитамак Камалетдина 
Нагаева. Просителями верховодили казан-
ские 1-й гильдии купцы Исхак Юнусов, Не-
галим Апанаев и Муртаза Усманов. 

Нерасторопность властей в решении 
этого судьбоносного для мусульман вопро-
са было связано с разработкой МВД правил 
проведения выборов оренбургского муфтия 
в Уфе с участием представителей мусуль-
ман от разных губерний, которые были со-
ставлены не позднее 5 ноября 1864 г. Между 
тем, среди мусульман усилилось опасение 
по поводу откладывания назначения муфтия 
на неопределенный срок. Эта тема вновь 
стала предметом серьезного обсуждения на 
Нижегородской ярмарке. 2 сентября круп-
нейшие торговцы5 вновь напомнили прави-
тельству о себе новым ходатайством, под-
черкнув, что их кандидат – К.Нагаев – по 
личным качествам и «религиозной жизни» 
достоин высокой духовной должности. 

Информация о разработке правитель-
ством правил о выборах муфтия дошла и до 
купеческих кругов. В декабре 1864 г. казан-
ские купцы6 и городские муллы просили гу-
бернатора о лоббировании в правительстве 

5 1-й гильдии купцы Исхак Юнусов, Исхак Апа-
наев (Казань), губернский секретарь Абдулхаким 
Еникеев, п.п.гр. Хасан Хамзинович Шакиров, Сю-
кай Еникеев (Темников), п.п.гр., 1-й гильдии купец 
Мухаммадшакир Ахметшахович Утямышев, 1-й 
гильдии купец Исхак Мусич Утямов (Малмыж), 
купец Мустафа Мухаммадаминович Давыдов (Мо-
сква), мурза Салих Янбаев (Касимов) и еще один 
торговец.

6 1-й гильдии купцы Ибрагим и Исхак Юну-
совы, Мустафа Назирович Азимов, Муртаза Аз-
метьев, Исмаил Исхакович Апанаев, п.п.гр., 2-й 
гильдии купец Мухаммад Мусич Апанаев, п.п.гр. 
Мухаммадгали Курбангалеевич Яушев.



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение566

их кандидата в муфтии. Было также заявле-
но, что если правительство найдет нужным 
проведение выборов, то их нужно провести 
непременно в Казани как «центре» округа 
ОМДС [РГИА, ф.821, оп.8, д.601, л.174–
176].

В этот период купечество только при-
соединилось к инициативе правительства о 
проведении выборов муфтия. На этом фоне 
выгодно отличаются действия татарских 
дворян. В частности, помещик С.Тевкелев 
(будущий муфтий) 20 июля 1864 г. обра-
тился к директору ДДДИИ с просьбой об 
ускорении проведения выборов нового 
оренбургского муфтия. В своем письме от 6 
февраля 1865 г. он настаивал на «выборном 
начале» и местом проведения выборов муф-
тия назвал Уфу [РГИА, ф.821, оп.8, д.601, 
л.181–182]. Заслуживает уважения и по-
ступок Шагиахмета Алкина, являвшегося в 
1846–1859 гг. помощником полицмейстера 
Казани: в январе 1865 г. он попытался сде-
лать эту тему предметом публичного обсуж-
дения, опубликовав свой проект в столичной 
газете7. Ш.Алкин предлагал выбирать кан-
дидатов в муфтии из числа представителей 
татарских дворян Оренбургской губ., зани-
мающих духовную должность. По его мне-
нию, дворянину, хорошо знающему ислам и 
правила веры, будут не чужды и интересы 
правительства, и мусульманского населения 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.601, л.178].

Таким образом, в 1864–1865 гг. впервые 
во главу угла реформирования ОМДС пред-
ставители татарских элит региона выдвину-
ли демократический, шариатский принцип 
выборности мусульманским сообществом 
муфтия как главы мусульманской общины, 
уммы округа ОМДС (амир аль-муминин). 

Однако, в конечном счете, в этом вопро-
се возобладало мнение министра внутрен-
них дел П.А.Валуева, который заявил: «Из 
Уфы кандидаты вынесли бы солидарность 

7 С целью «снятия» недоверия властей Ш.Алкин 
предложил администрации 11 губерний выбрать из 
представителей четырех социальных групп – дво-
рян (45 чел.), купцов (46), духовных лиц (более 50 
чел.) и волостных старшин из крестьян (70 чел.) 
– делегатов на общемусульманский съезд в Уфе 
согласно рекомендованной им квоте. Его проект 
был основан на принципе, что оренбургского муф-
тия избранные местной администрацией депута-
ты избирают из своей среды [Загидуллин, 2009а, 
с.46–58], но, тем не менее, являлся шагом вперед в 
демок ратизации выборного начала.

и общие идеи и направления в свои местные 
общества, а правительство должно именно 
избегать такое сближение магометанск[ого] 
населения разных местностей. …а посему 
несравненно лучше ограничить избрание 
указанием кандидатов отдельными местно-
стями с тем, чтобы из всего числа кандида-
тов правительство имело бы возможность 
назначить одного по своему усмотрению» 
[Материалы, 1936, с.180]. В результате пра-
вительство 24 апреля 1865 г. назначило муф-
тием дворянина С.Тевкелева, не имевшего 
религиозного образования. Таким образом, 
впервые на мусульман была распространена 
практика, введенная Петром I в отношении 
Синода – назначение председателем ОМДС 
недуховного лица из дворян. Было продол-
жено делегирование власти по модели «са-
модержец – личный агент» и проигнориро-
вано мнение татарской элиты. 

Следующий этап активности татарских 
купцов совпал с массовыми волнениями сре-
ди сельских мусульманских обществ Казан-
ской губ. в 1878–1879 гг. Поводом для них 
действиям послужила информация о том, 
что муфтий С.Тевкелев тяжело заболел. Ка-
занские купцы решили сыграть на опереже-
ние. В конце января 1879 г. они выдвинули 
своего кандидата в муфтии – ахуна д.Азеева 
Елантомского у. Пермской губ. Сайфуллу 
Ур ма нова. В феврале 1879 г. они останови-
ли свой выбор на кандидатуре ахуна казан-
ской 1-й городской мечети Ш.Багаутдинова 
(Ш.Марджани) [НА РТ, ф.1, оп.3. д.4659, 
л.9]). 

29 января 1879 г. группа влиятельных 
купцов от имени «всех татар» представила 
казанскому губернатору список вопросов 
для обсуждения с министром внутренних 
дел. Первым пунктом в этом перечне значи-
лась просьба о предоставлении российским 
мусульманам «полного права» выбирать 
муфтия «из среды наших духовных званий 
достойного и религиозного человека» [НА 
РТ, ф.1, оп.3, д.4468, л.13]. Очевидно, что 
она являлась основополагающей в програм-
ме купцов. В концепцию по превращению 
оренбургского муфтия в духовного главу 
мусульманского сообщества Европейской 
части России и Сибири логично вписыва-
лось их предложение о проведении выбо-
ров заседателей ОМДС представителями 
духовенства. Это положение было пропи-
сано в законе: «Члены Духовного Соб рания 



Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах 567

избираются магометанским обществом, 
каждый на три года, и утверждаются мест-
ным начальством» [Свод учреждений, 1857, 
ст.1237]. Таким образом, второй пункт 
просьбы также сводился к завуалированно-
му призыву мусульман к имперской власти 
исполнять принятые русским самодержа-
вием законы в отношении ислама. Соглас-
но действующему законодательству, фетвы 
муфтия не имели законной силы. В случае 
проведения выборов получалось, что колле-
гиальные решения выбранных мусульман-
ским сообществом лиц – муфтия и заседате-
лей – имели для мусульман законную силу. 
Следовательно, постановления ОМДС ста-
новились обязательными для единоверцев, 
а муфтий – главой российской уммы. Такой 
подход предоставлял возможность для па-
раллельного существования в России полно-
ценной, по шариату, мусульманской общи-
ны, правда, государство определяло пределы 
использования норм исламского права в се-
мейной и общественной жизни подданных-
мусульман. Эти изменения позволили бы пе-
ревести религиозно-культурную автономию 
мусульман округа ОМДС на качественно но-
вый уровень и сделалаи бы ее  полноценной 
мусульманской общиной, существующей в 
условиях конфессионального меньшинства. 
В случае выполнения этих пунктов ОМДС 
превращалось в представительный орган 
му сульманского сообщества Европейской 
части России и Сибири, который уже имел 
статус государственного учреждения. По-
следующие просьбы купцов также следу-
ет рассматривать в этом ключе, т.е. в плане 
реформирования управления духовных дел 
единоверцев в округе ОМДС и предоставле-
ния мусульманам равных прав с русским на-
селением. Особо следует выделить просьбу 
об изъятии из ведения МНП традиционных 
школ мусульман и освобождении духовен-
ства от такого условия, как обязательное 
знание русского языка. Просьбы казанского 
купечества 1879 г. вплоть до 1904 г. оста-
вались наиболее комплексно из ло женными 
претензиями татарской нацио нальной элиты 
на проводимый самодержавием внутрипо-
литический курс в отношении мусульман.

В начале 1880-х гг. в общественной жиз-
ни Казани видную роль играло новое по-
коление купцов, одним из лидеров которых 
был А.Я.Сайдашев. Единоверцы называли 
его не иначе как «татарским губернатором». 

Купцы решили усилить влияние на ОМДС 
через своих представителей – муллу город-
ской Усмановской мечети Мухаммадея Са-
лихова и заседателя ОМДС З.Максютова, 
знающего порядок работы в религиозном 
учреждении. Купцы потребовали от мулл-
выборщиков, прибывших из уездов, избрать 
заседателями именно этих лиц, у губернато-
ра добились разрешения участия в тайном 
голосовании «достойных» членов ОМДС, 
гарантировали высокое жалованье двум из-
бранным членам. Впервые имел место бес-
прецедентный случай: 17 декабря 1883 г. в 
выборах заседателей ОМДС участвовали 
35 мулл и 20 казанских купцов8, и кандида-
ты последних были избраны подавляющим 
большинством голосов [НА РТ, ф.2, оп.1, 
д.1269, л.33–34].

Комментируя ситуацию, Н.И.Иль мин ский 
в своем секретном письме обер-про курору 
Синода Победоносцеву от 10 февраля 1884 г. 
предлагал упразднить религиозное управле-
ние и доверительно сообщал: «Я полагаю, 
что в этом новом явлении кроется влияние 
панмусульманских идей татарской интелли-
генции, частнее Гаспринского и К… И если 
уже не возникла, то в будущем возникнет 
мысль у татар – воспользоваться уфимским 
центром» [Ильминский, 1895, с.64–65]. Про-
ницательный Н.И.Ильминский в своей оценке 
был близок к истине. Купечество нуждалось 
в ОМДС – учреждении, консолидирующем 
мусульман различных губер ний, и рассмат-
ривало его как орган, представляющий перед 
правительством интересы единоверцев. 

В 1885 г., в период поиска кандидатов на 
вновь ставшую вакантной должность муфтия, 
в действиях татарской элиты наблюдались 
разительные отличия. В условиях реализуе-
мой самодержавием политики консерватив-
ного национализма купцы ограничивались 
заявлениями «о желательности назначения» 
муфтием духовного лица, а не человека, не 
знающего основ религии. Это означало от-
сутствие у них иллюзий относительно воз-
можности самим избирать духовного главу и 

8 А.Сайдашев, Муртаза Азимов, Исхак Апана-
ев, Гариф Утямышев, Мухаммадзян Галеев, Вали 
Апанаев, Юсуп Апанаев, Бурганетдин Муллин, 
Абдрахман Ибрагимов, Вали Чукин, Исхак Айту-
ганов, Шамсутдин Сагадеев, Измаил Галанский, 
Шаги Аминев, Сафа Галикеев, Гарафутдин Абдул-
лин, Вали Яушев, Зайнулла Усманов, Галиаскар Би-
гашев и Абдулгани Биктемиров.



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение568

свидетельствовало о существовании единой 
установки, возможно, – их надежду увидеть 
на вакантной должности старшего заседателя 
ОМДС временно исполнявшего обязанности 
муфтия Мухаммадея Салихова.

Другая отличительная черта – подача всех 
коллективных ходатайств исключительно че-
рез Духовное собрание, что свидетельствова-
ло о возросшей роли религиозного управле-
ния, об авторитете его членов в курировании 
данного вопроса. Если ранее прошения пода-
вала корпоративная группа купцов, то теперь 
наблюдалось широкое вовлечение в петици-
онную кампанию духовенства и местных жи-
телей, независимо от их сословного статуса. 

Руководящее начало национальной бур-
жуазии в составлении и подаче коллектив-
ных прошений в 1885 г. подтверждается 
тем, что в петиционных акциях участвова-
ли крупные татарские городские общины, 
в которых было значительное число состоя-
тельных предпринимателей (Казань, Сеитов 
посад, Оренбург, Семипалатинск, Петропав-
ловск, Троицк, Симбирск), а также предпри-
ниматели, прибывшие на Ирбитскую (15 
февраля) и Нижегородскую (август 1885 г.) 
ярмарки. От имени мулл было подано семь 
прошений. В плане критериев для канди-
дата на должность оренбургского муфтия 
четко обозначилось несоответствие в пози-
циях правительства и национальных элит. 
Правительство искало кандидата из дворян 
с русским образованием, преданного само-
державию, обладающего опытом работы в 
правительственных учреждениях и необяза-
тельно имеющего религиозное образование.

Одним из кандидатов (самовыдвижен-
цем) был чиновник особых поручений при 
Туркестанском генерал-губернаторе, д.с.с. 
татарин Шагимурат Ибрагимов, представив-
ший директору ДДДИИ «докладную запис-
ку» от 10 мая 1885 г., в которой он вкратце 
изложил свой взгляд на значение должности 
оренбургского муфтия для правительства и 
мусульман [Загидуллин, 2011, с.287–309].

Видимо, кандидатура Ш.М.Ибрагимова 
предварительно обсуждалась мусульмана-
ми Казани. Н.И.Ильминский, узнав каким-
то образом об этом, 29 апреля 1885 г. поспе-
шил предупредить обер-прокурора Синода: 
Ибрагимов «видит и знает всю совокупность 
мусульманского мира на всем лице земли; 
лично знаком со многими лицами и в Рос-

сии, и в Средней Азии, и в Индии, и в Кир-
гизской степи и т.п. Так что, если ему, паче 
чаяния, влезет в голову идея панмусульман-
ская, то он владеет к тому полным знанием 
и всеми нравственными средствами… Крат-
ко сказать: не нашей простоте орудовать с 
таким тонким инструментом. Для нас вот 
что подходящее было бы: чтобы в русском 
разговоре путался и краснел, писал бы по-
русски с порядочным количеством оши-
бок, трусил бы не только губернатора, но 
и всякого столоначальника» [Ильминский, 
1895, с.176–177]. Это письмо миссионера 
лишило Ш.Ибрагимова искомой духовной 
должности9. Назначив муфтием чиновника 
М.Султанова, правительство вновь проиг-
норировало мнение татарской элиты.

На выборах заседателей ОМДС в 1886 г. 
купцу А.Сайдашеву не удалось добиться по-
вторного избрания муллы М.Салихова. Вновь 
был избран З.Максудов [Тəр җеман, 1887, 11 
янв.]. Новые заседатели ОМДС, избранные в 
1886 г. и 1889 г., исправно сообщали в Казань 
сведения о развитии государственно-ислам-
ских отно шений. 

Наметившееся сотрудничество нацио-
нальной буржуазии с новым муфтием прер-
валось после оглашения закона от 16 июля 
1888 г. о введении русского образователь ного 
ценза для кандидатов на духовные должно-
сти. В начале 1890-х гг., когда правительство 
стало принимать меры, направленные против 
исламских институтов, вновь установилось 
взаимопонимание между М.Султановым и 
казанским купечеством. Публичным про-
явлением их союза стал праздничный обед, 
сос тоявшийся 29 мая 1896 г. в зале городской 
биржи, в честь приезда муфтия. Его органи-
зовали торговцы, пригласив официальных 
лиц [КТ, 1896, 30 мая]. Проведение реформ 
в мусульманском сообществе способство-
вало дальнейшему сближению позиций ку-
пе ческих кругов и муфтия М.Султанова. 
Он последовательно отстаивал новые идеи 
и защищал религиозные права мусульман. 
На рубеже столетий М.Султанов и члены 
ОМДС публично позиционировали себя как 
сторонники прог ресса. 

9 Он был направлен российским консулом в 
Джидду, однако умер от холеры в первый же год 
своего назначения (1892 г.) [Сибгатуллина, 2010а, 
с.384].



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 569

ГЛАВА 4
Движения социального протеста против угрозы 
потери этноконфессиональной идентичности и 
за сохранение религиозно-культурной автономии

Ильдус Загидуллин

В середине XIX в. отмечались локальные 
группы татар, знавших русский язык и грамо-
ту. Из представителей национальной элиты 
ими владела малочисленная группа дворян, 
которые рассматривали русское образова-
ние как средство достижения материально-
го благополучия посредством чиновничей 
карьеры. Разговорным языком и, нередко, 
грамотой владели торговцы, ведущие ком-
мерческие операции на ярмарках и базарах 
в русской среде. В сельской местности этот 
список пополняли отставные солдаты, пред-
ставители органов крестьянского самоуправ-
ления и, частично, духовные лица. 

Сложившуюся ситуацию можно объяс-
нить следующими причинами.

Абсолютное большинство татар прожи-
вало в сельской местности, где контакты с 
русскими чиновниками были сведены до 
минимума и взаимодействие с государ-
ственными органами осуществлялось через 
выборных представителей. 

Мусульманские духовные лица, считав-
шие своим идеалом ценности и культурные 
традиции Средней Азии, не воспринимали 
русский язык. Изучение прихожанами рус-
ского языка «муллы-фанатики» переводили 
в плоскость религиозного запрета и назы-
вали «грехом» [РГИА, ф.733, оп.171, д.656, 
л.109об.]. Традиционное схо ластическое 
обучение и воспитание предполагали сле-
дование сложившимся религиозным тради-
циям: «Все, что не предусмотрено шариа-
том, не предписано или не дозволено им, 
в глазах татарина есть новшество, требую-
щее, по крайней мере, одоб рения и санкции 
духовенства» [Ахмеров, 1893, с.4]. 

В отличие от крещеных коренных на-
родов Поволжья и Приуралья, не имевших 
до последней трети XIX в. собственной 
письменности и школ, у татар испокон ве-

ков действовала система конфессионально-
го образования. Среди татар существовало 
убеждение, что грамотность на родном язы-
ке важнее русской [РГИА, ф.733, оп.171, 
д.656, л.42]. Школа воспринималась тата-
рином как учебное заведение, преследую-
щее религиозно-нравственные цели, что 
формировало недоверие к русским началь-
ным училищам «как имеющим христиан-
ский характер» [РГИА, ф.733, оп.170, д.143, 
л.19]. Усиление в пореформенный период 
деятельности правительства по насаждению 
среди мусульман Волго-Уральского региона 
институтов распространения русского обра-
зования порождало слухи об ожидавшемся 
крещении татар. 

Недоверие населения распространялось 
на любые нововведения правительства, по-
рой не имеющие непосредственного отно-
шения к «национальному вопросу». 

Выступления татар, семейная жизнь ко-
торых в значительной степени была под-
чинена нормам шариата, были нап рав лены 
против проникновения в культурно-тер-
риториальное пространство сельской общи-
ны чуждых явлений. Одним из таких явлений 
стала продажа в населенных пунктах спирт-
ных напитков. Обязательным атрибутом 
селений, в которых располагались волост-
ные правления, были питейные заведения, 
что служило одной из причин несогласия 
мусульман учреждать в своей деревне во-
лостное правление. Поэтому в ХIХ в. кабак 
и питейная лавка были редким явлением в 
татарских деревнях. Лишь в редких случа-
ях, путем подкупа мулл и влиятельных та-
тар, настойчивые предприниматели откры-
вали питейные заведения, приучая местных 
крестьян к спиртным напиткам. Порой даже 
после того, как общество давало согласие 
на открытие питейного заведения, крестья-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение570

не были против [Крестьянское движение, 
1959, с.152–153]. 

Нервозная обстановка в сельских обще-
ствах, вызванная слухами о предстоящем 
крещении, неумелые действия или прово-
кации местных чиновников и другие фак-
торы приводили к возникновению разного 
рода протестов мусульман: от вооруженных 

антиправительственных выступлений кре-
стьян до массовых петиционных кампаний 
протеста, подачи коллективных или част-
ных прошений в высшие инстанции с прось-
бой отмены отдельных постановлений как 
ущемляющих их религиозную свободу или 
о защите их религиозных и национальных 
интересов.

§ 1. Татарское крестьянское движение 1878–1879 гг. 

Главным фактором, способствовавшим 
формированию напряженной атмосферы и 
появлению у татар предчувствия негатив-
ных изменений в политике правительства, 
стала русско-турецкая война 1877–1878 гг., 
которая была воспринята татарами как ре-
лигиозная – война православия и ислама. 
Поражение Османского государства вы-
звало у мусульман опасение относительно 
возможности сохранения в будущем своей 
конфессиональной идентичности. Стали 
распространяться слухи, что «крест побо-
рол луну и Государь Император, недоволь-
ный султаном, повелел крестить всех маго-
метан в России» [РГИА, ф.821, оп.8, д.785, 
л.8об.]. 

К началу 1878 г. атмосфера в обществе 
была настолько напряженной, что малей-
ший повод со стороны властей мог вызвать 
крестьянские волнения. В Среднем Повол-
жье главной причиной распространения 
слухов о предстоящем крещении послужи-
ло распоряжение архиерея Самарской епар-
хии от 21 марта 1878 г., согласно которому 
священники должны были собрать сведения 
о всех иноверцах для приписки их к право-
славным приходам с целью предоставления 
живущим среди башкир христианам воз-
можности знать, к какому священнику они 
должны обратиться для исполнения треб 
[Материалы, 1936, с.405]. 

Поводом к усилению сомнений относи-
тельно искренности действий правитель-
ства послужило и распространение осенью 
1878 г. Обществом Красного креста по во-
лостным правлениям Самарской и Уфим-
ской губерний письменных приглашений к 
пожертвованиям. Для татарских крестьян, 
не знакомых с особенностями российского 
делопроизводства, это было лишним под-

тверждением слухов «о кресте в полном 
ходу». 

В Приуралье поводом для распростра-
нения слухов о христианизации послужило 
предписание администрации Уфимской губ. 
об установке в деревнях набатных колоколов 
для оперативного оповещения и сбора мест-
ных жителей в случае пожара. Колокольный 
звон у местного населения ассоциировался 
с колокольнями и церковью. Для мусульман 
Уфимской губ., региона, где ранее не про-
водилась активная христианизация, данное 
предписание властей явилось настоящим 
шоком. 

В Казанской губ. поводом к выступлени-
ям в октябре 1878 г. жителей 12 татарских, 
2 мордовских и чувашского селений Спас-
ского и Чистопольского уездов послужило 
оглашение на сельских сходах решения экс-
тренного Казанского губернского земского 
собрания от 9 марта 1877 г. об обязательном 
страховании крестьянских построек от огня 
сроком на три года. Другой веской причиной 
негативной реакции татар послужило утвер-
дившееся мнение о том, что сбор страховых 
средств противоречит нормам шариата. Не-
которые муллы заявляли, что «страхование 
есть картежная игра» [НА РТ, ф.1, оп.3, 
д.4627, л.112об.].

Ситуация в Казанской губ. вышла из-под 
контроля властей после оглашения «Ин-
струкции сельским обществам по выпол-
нению возложенных на них законом обя-
занностей» губернского по крестьянским 
делам присутствия от 1878 г., в которой 
содержались выписки из действующих за-
конодательных актов о возложении на кре-
стьян повинностей, а также ряд материалов, 
имеюших отношение к сельскому податно-
му населению. 



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 571

В разделе о правилах содержания на-
чальных училищ Инструкции указывалось, 
что Закон Божий «может быть преподаваем 
в училищах или приходским священником, 
или особым законоучителем с утверждения 
епархиального начальства по представлению 
инспектора народных училищ». В разделе о 
назначении сборов на мирские расходы го-
ворилось, что «мирскими повинностями 
называются те повинности, которые отправ-
ляются каждым обществом для удовлетво-
рения его потребностей, как-то: на устрой-
ство и поддержание церквей», открытие и 
содержание сельских училищ, содержание 
учителей и др.

Чиновники, механически переписав за-
коны, забыли указать, что они распростра-
няются исключительно на православных 
крестьян, что было бы кстати, если учесть, 
что мусульмане составляли около трети на-
селения Казанской губ. В результате Ин-
струкция была воспринята как «крестиль-
ная грамота», как начало насильственного 
крещения. 

Сенатор М.Е.Ковалевский, проводивший 
в 1880 г. ревизию Казанской губ., назвал 
следующие причины антиправительствен-
ных выступлений: 1) «возбужденный ре-
лигиозный фанатизм мусульман»; 2) «бес-
тактность и нераспорядительность чинов 
полиции»; 3) ошибки губернской админи-
страции [РГИА, ф.821, оп.8, д.785, л.9]. 

В ноябре 1878 г. «брожение» охватило 
мусульман Казанской, Самарской, Вятской 
и Оренбургской губерний, также Уральской 
и Тургайской областей [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.785, л.1об.–2]. 

В октябре–ноябре 1878 г. в волнениях 
участвовали крестьян нескольких десятков 
татарских селений Спасского и Чистополь-
ского уездов. Повстанцы избивали пред-
ставителей полиции, самовольно избирали 
новых сельских старост, отказывались от со-
держания пожарных сараев, лошадей и кара-
улов при них, не отпускали сельских старост 
в волостные правления, не платили налоги и 
не исполняли повинности [НА РТ, ф.1, оп.3, 
д.4627, л.98–99об. и др.]. Незамедлитель-
но подавить волнения в Спасском и Чисто-
польском уездах с помощью войск власти 
не смогли из-за отсутствия переправы через 
Волгу и Каму: реки той осенью долго не за-
мерзали.

В конце ноября губернское начальство 
напечатало дополнение к Инструкции, в 
котором сообщалось, что параграфы 40, 41, 
42, 43 и 44, ущемлявшие религиозное до-
стоинство мусульман, не распространяются 
на татар. Указание, что сборы с мусульман 
пойдут на содержание мечетей и мектебов, 
также вызвало протест, потому что по ша-
риату содержание исламских институтов 
должно было осуществляться за счет добро-
вольных подношений или мутаваллиями 
[Материалы, 1936, с.399].

Попытки раздачи дополнения к Инструк-
ции по татарским селениям вызвали новые 
волнения. 

Неотъемлемой частью антиправитель-
ственных выступлений татарских крестьян 
стала кампания по подаче прошений на 
имя местных губернаторов, императора и 
ОМДС.

Выйдя за пределы Казанской губ., му-
сульманский вопрос превратился в общена-
циональный. В ОМДС поступило 83 проше-
ния от обществ, кроме того, на консультации 
прибывали доверенные лица от мусульман 
[Фəхреддин, 2010, б.130].

На основании слухов об угрозе креще-
ния сельские общества Оренбургской и 
Уфимской губерний подали в начале 1879 г. 
в ОМДС и местным губернаторам проше-
ния о закрытии русско-татарских школ и 
«гарантии своих религиозных прав» [Фарх-
шатов, 2010, с.203, 204]. Лишь после по-
лучения от оренбургского генерал-губерна-
то ра уведомления, в котором сообщалось 
«о не прикосновенности ислама», население 
успокоилось [РГИА, ф.821, оп.8, д.1076, 
л.207–207об.].

Прошения на имя министра внутренних 
дел поступили из 41 волости 8 уездов Ка-
занской, Самарской и Уфимской губерний. 
В Казанской губ. было составлено 82 (из 
91) прошения. В своих ходатайствах боль-
шинство просителей из Спасского (17 про-
шений) и Чистопольского (13) уездов вы-
сказывались против страхового сбора. Во 
всех прошениях жителей Лаишевского (9) 
и Мамадышского (31) уездов говорилось об 
угрозе крещения. 

Из Самарской губ. в столицу поступи-
ло 10 прошений, в 9 из них сообщалось об 
угрозе христианизации [Материалы, 1936, 
с.483–486]. 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение572

Некоторые выступления татарских кре-
стьян Казанского у. проходили на каче-
ственно новом уровне. За разъяснениями 
отдельных параграфов Инструкции и с тре-
бованием сменить сельских старост крестья-
не являлись в волостные правления. 27 нояб-
ря уездный исправник прибыл в д.Большие 
Менгеры, где у волостного правления его 
встретили сельские старосты и около 800 
крестьян. При нем были избиты волостной 
старшина, писарь, полицейский стражник 
и мулла д.Новый Менгер. После отъезда 
уездного исправника был сменен волостной 
старшина. 

27 ноября 1879 г. крестьянами соседней 
Больше-Атнинской вол. были сменены все 
13 сельских старост и волостной старшина, 
изгнаны русские промышленники, прожи-
вавшие в Большой Атне. 

Решительностью отличались действия 
крестьян Мамсинской вол., где на всех до-
рогах и мостах были выставлены караулы, 
«следившие за всеми приезжающими и от-
ъезжающими из волостного центра» [Смы-
ков, 1973, с.172–173]. Таким образом, 27–28 
ноября в трех соседних волостях Казанско-
го у. татары 45 деревень (11,5 тыс. душ м.п.) 
установили легитимную власть, используя 
систему выборов в органы крестьянского 
самоуправления. Так на уровне волостей 
возникли национальные «крестьянские ре-
спублики». Беспорядки прекратились, но-
вые органы власти полностью контролиро-
вали ситуацию. 

Новая власть продержалась до 4 дека-
бря, до прибытия батальона солдат во главе 
с губернатором. В одной из волостей татары 
предприняли безуспешную попытку воору-
женного сопротивления, выйдя против ко-
манды с кольями, вилами, косами, но как 
только они «услышали военную музыку, по 
подсказке отставных солдат спрятали свое 
вооружение в снег» [Фирсов, 1926, с.41].

Губернатор Н.Я.Скарятин восстановил 
в должностях всех смещенных волостных 
старшин и сельских старост, в Больше-
Атнинской вол. сменил трех сельских ста-
рост за ослушание предписаниям полиции 
[НА РТ, ф.1, оп.3, д.4627, л.216]. Для про-
ведения экзекуции были рекрутированы 500 
русских крестьян из соседних волостей, ко-
торые секли восставших розгами по голому 
телу. Без суда и следствия в трех волостях 

наказанию было подвергнуто около 450 
чел., они получили по 100 и более ударов 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.785, л.12]. 

Губернатор лично «кого рвал за бороду, 
кому наносил удары ногой, палкою в грудь и 
в лицо, не дозволяя произнести слова», при 
этом он оскорблял религиозные чувства му-
сульман, приговаривая: «Вот вам Мухаммед, 
вот вам Коран, вот вам за непринятие шести 
параграфов данной вам инструкции» [Гу-
байдуллин, 1925а, с.39; Рахим, 1928, с.147]. 
Войска и русские крестьяне, привлеченные 
для порки восставших, оставались на время 
в их селениях. Они силой отбирали у мест-
ных жителей «скот, хлеб, разные продоволь-
ственные припасы и деньги» [РГИА, ф.1356, 
оп.1, д.46, л.1об.], что негативно сказалось 
на экономическом положении хозяйств. 

В ходе антиправительственных выступле-
ний в октябре – декабре 1879 г., охвативших 
около 150 сельских обществ татар и 14 дру-
гих этнических групп, было сменено около 
30% татарских сельских старост. Особенно 
высоким этот показатель был в Казанском 
(71%), Спасском (37%) и Чистопольском 
(20,8%) уездах [Загидуллин, 1992, с.154]. 

События, произошедшие в Казанской 
губ., оказали значительное влияние на акти-
визацию мусульман в Среднем Поволжье. 

В Бугульминском у. Самарской губ. вол-
нения охватили 8 волостей. 17 сельских об-
ществ через доверенных подали губернато-
ру прошения относительно достоверности 
намерения правительства крестить мусуль-
ман, одновременно они допытывались об 
этом у членов волостных правлений, тре-
бовали выдать им «бумаги с крестом», про-
водили обыски в волостных правлениях с 
целью обнаружения присланных нательных 
крестов. Среди населения получила распро-
странение прокламация на татарском языке, 
в которой говорилось, что в каждой деревне 
власти будут строить церкви с колоколами, 
один из которых будет пожарным, другой – 
церковным, и что вскоре мусульмане будут 
обращены в христианство. Население стало 
успокаиваться лишь после раздачи в декабре 
текста обращения оренбургского муфтия, 
в котором указывалось, что правительство 
гарантирует сохранение религиозных прав 
мусульман, и благодаря активной разъясни-
тельной работе администрации [Материа-
лы, 1936, с.405–417]. 



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 573

Получив из Казани известие о намере-
нии властей крестить татар, жители д.Ломот 
Ардатовской вол. Симбирского у. 25 декабря 
1879 г. закрыли местную русско-татарскую 
школу, при обыске школьной библиотеки 
они нашли книгу председателя совета мис-
сионерского общества Братства св. Гурия 
епископа Викторина «О превосходстве хри-
стианства над мухаммеданством» (Казань, 
1875), которая была прислана местным ин-
спектором народных училищ. Эта находка 
существенно усилила подозрение жителей 
в намерении властей крестить татар [Мате-
риалы, 1936, с.377–379.].

Вятский губернатор 8 декабря выехал 
в охваченные волнениями селения Уржум-
ского и Малмыжского уездов, где выдавал 
листы за своей подписью и печатью о гаран-
тии религиозных прав мусульман [Материа-
лы, 1936, с.398–340].

Администрация Оренбургской губ. при-
влекла «для увещевания» одного из авто-
ритетнейших ахунов края, командировала в 
уезды губернского чиновника и тем самым 
добилась успокоения мусульман [Материа-
лы, 1936, с.418–419]. 

В 1879 г. во многих селениях Казанской 
губ. волнения продолжались. Практически 
все мероприятия, проводимые властями: 
страхование строений, составление при-
говоров по самым разным вопросам, вы-
боры десятских, сотских и т.д., вызывали у 
мусульман настороженность, а в некоторых 
случаях и неповиновение.

Одной из причин ослабления крестьян-
ского движения послужило прекращение 
поддержки восставших местным духовен-
ством, которое прекратило борьбу, зная, что 
его положение и вопрос о вероисповедании 
останутся без изменений. Крестьяне изби-
вали мулл, которые содействовали властям. 
Инициатива переходила к крестьянам, и они 
требовали, чтобы муллы проявляли соли-
дарность с решением сельского общества. 
Невыполнение же указаний администрации 
грозило им лишением места службы и всех 
доходов. 

Весной 1879 г. антиправительственные 
выступления крестьян сопровождались изъ-
ятием у сельских старост печати и отказом 
составлять какие-либо приговоры.

Из 10 селений Спасского у. в октябре–
ноябре 1878 г. после судебного расследо-

вания (июнь–июль 1879 г.) прекратили не-
повиновение крестьяне 3 деревень, в конце 
августа – жители д.Сухие Курнали. Жители 
четырех деревень: Нижние, Средние, Боль-
шие Тиганы и Адельшино упорно и спло-
ченно продолжали борьбу. 

12 декабря в д.Средние Тиганы прибыл 
батальон солдат во главе с губернатором 
Н.Я.Скарятиным. Вот как описан приход  
войск в «Средне-Тигановском баите»: 

По приезду губернатор заставил снять 
шапки,

На трех повозках привезли порох и пули 
[ТХИ, 1983, б.114].

Не имея возможности противостоять 
военной силе, крестьяне были вынуждены 
«принести повинную» [Материалы, 1936, 
с.391–392]. 

Согласно нашим подсчетам, в движении 
1878–1879 гг. в Казанской губ. приняло уча-
стие около 150 сельских обществ, 2/3 анти-
правительственных выступлений пришлось 
на ноябрь 1878 г. [Загидуллин, 1992, табл.18, 
с.154].

Движение татарских крестьян 1878–
1879 гг. по своему охвату, остроте, орга-
низованности и методам борьбы стало 
кульминацией крестьянских выступлений 
пореформенного периода в Среднем Повол-
жье и Приуралье. Основываясь на итогах 
ревизии, сенатор М.Е.Ковалевский в своем 
отчете указал, что в вопросах, затрагиваю-
щих религиозные проблемы, и в дальней-
шем могут быть выступления, аналогич-
ные тем, что имели место в Казанской губ. 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.785, л.8], чем предо-
стерег правительство от необдуманных дей-
ствий. Впервые правительство почувство-
вало огромный потенциал и решительность 
мусульман, боровшихся за свои религиоз-
ные права. Оно осознало, что даже самые, 
на первый взгляд, безобидные действия 
властей, в той или иной мере касающиеся 
религиозного положения мусульман, могут 
вызвать массовое неповиновение. Стала 
очевидной необходимость корректного от-
ношения к религиозным и национальным 
чувствам татар и обдуманного проведения 
национальной политики. 

Движение 1878–1879 гг. было направлено 
на сохранение установившейся традиции в 
сфере государственно-исламских отноше-
ний. События наглядно показали татарам, 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение574

что массовые и сплоченные выступления 
– это способ вынудить власть изменить или 
отменить свое решение. Именно так были 
восприняты народом отмена отдельных па-
раграфов Инструкции и отправка в отставку 

губернатора Н.Я.Скарятина на основании 
жалоб казанских купцов и крестьянских 
обществ, а также личного расследования се-
натором М.Е.Ковалевским случаев избиения 
без суда и следствия крестьян в Казанском у. 

§ 2. Петиционные кампании против разрушения 
религиозно-культурной автономии

Ходатайства против установления 
правительственного контроля над на-
циональной системой образования 1883 г. 
После издания закона от 24 ноября 1874 г. 
о подчинении мектебов и медресе ведению 
МНП каких-либо конкретных мер по уста-
новлению контроля над деятельностью кон-
фессиональных школ со стороны властей 
не предпринималось. В Казанской губ. си-
туация кардинально изменилась в 1882 г., 
когда инспектор мусульманских школ КУО 
В.В.Радлов циркуляром от 15 апреля сооб-
щил заведующим медресе Казани о содер-
жании указа императора от 5 февраля 1882 г. 
об установлении правительственного кон-
троля над их школами и запросил сведения 
о количестве шакирдов старшего и младше-
го возраста и т.п. В ответ большинство мулл 
потребовали у В.В.Радлова копию указа, 
некоторые из них проигнорировали требо-
вание, и только один сообщил запрошенные 
статистические данные. 

21 декабря 1882 г. В.В.Радлов предпри-
нял вторую попытку установления контро-
ля: вместе с губернатором Л.И.Черкасовым 
он посетил все казанские медресе. Генерал-
майор везде объявлял, что мусульманские 
школы «подчинены надзору» МНП и его 
осуществляет инспектор В.В. Радлов, что 
вызывало возгласы протеста со стороны 
шакирдов и собравшихся татар [НА РТ, ф.1, 
оп.3, д.6811, л.6–8]. 

Таким образом, действия и высказывания 
В.В.Радлова получили широкий резонанс и 
были интерпретированы как разрушение 
исторически сложившихся государственно-
исламских отношений [НА РТ, ф.1, оп.3, 
д.5883, л.3об., 4]. 

Слухи и проводившиеся в уездах Казан-
ской губ. в марте – начале мая 1883 г. сель-
ские сходы в значительной степени были 
спровоцированы полученными из Казани 

образцовыми текстами прошений, содержа-
щими объяснение причин беспокойства и 
требований мусульман.

В них сообщалось, что инспектор 
В.В.Радлов заявлял о введении с 1883 г. тре-
бования, согласно которому муллы должны 
были владеть русским языком. Это произве-
ло эффект разорвавшейся бомбы: сельским 
духовенством это было воспринято как на-
мерение властей провести ревизию среди 
указных мулл на предмет знания русской 
грамоты и на этом основании освободить их 
от духовной должности. В результате пети-
ционная кампания была организована при-
ходским духовенством, заинтересованным в 
ее результатах. 

Подача прошений одновременно прохо-
дила в марте 1883 г. в Казанском, Тетюш-
ском, Лаишевском, Мамадышском и Спас-
ском уездах. В Казани действовала группа 
переписчиков, которые брали за составле-
ние каждого ходатайства от 5 до 15 руб. и 
выдавали их копии, засвидетельствованные 
городским нотариусом. Большинство про-
шений (197) было адресовано казанскому 
губернатору, (50) – императору.

Нами выявлено два варианта образцовых 
текстов (определены как №1 и №2). В об-
разцовом тексте №1, со ссылкой на «Прави-
ла» 1870 г., в которых было предусмотрено 
распространение на мулл требования обяза-
тельного знания русского языка, высказыва-
лось опасение, что при выборе кандидатов 
на духовные должности могут быть назна-
чаемы лишь лица, хорошо знакомые с рус-
ской грамотой, но «не могущие точно и вер-
но преподавать магометанское вероучение». 
На основе этого ставился вопрос о том, что-
бы мусульманские школы были подведом-
ственны ОМДС, без вмешательства МНП, 
чтобы «как и прежде никто не вмешивался 
в наши религиозные дела», чтобы выбор и 



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 575

определение мулл зависели исключитель-
но от Духовного собрания, которое может 
«лучше понять годность» выбранных при-
хожанами лиц для занятия духовной долж-
ности и их способность преподавать в школе 
мусульманское вероучение. Заявлялось, что 
решение этих проблем мусульман позво-
лило бы избежать последствий, «могущих 
вредно повлиять на магометанское учение» 
[НА РТ, ф.1, оп.3, д.5881, л.1–1об.]. 

Наиболее компетентно был составлен 
образцовый текст №2. В нем приводятся 
аргументы неправомочности установления 
правительственного контроля (высказанные 
В.В.Радлову в письменном виде заведую-
щим Апанаевского медресе С.Салиховым 
еще в 1873 г.) [Материалы, 1936, с.312–313], 
а именно: о содержании конфессиональных 
школ за счет самих обществ или отдельных 
мусульман, о существовании у большин-
ства из них вакуфов (что было характерно 
для Казани и отнюдь не для сельской мест-
ности), о получении от дарителей по их 
духовным завещаниям средств для препо-
давания исключительно религиозных дис-
циплин, а также о предназначенности школ 
для изучения религиозных наук с течение 
15 лет, «не смешивая с другим языком» [НА 
РТ, ф.1, оп.3, д.5881, л.21–23]. Утвержда-
лось, что мусульмане имеют возможность 
обучаться в российских учебных заведени-
ях, поэтому «нет надобности стеснять кого-
либо учиться тому, чего они не желают, или 
тому, что запрещает наша религия». На этом 
основании ставились вопросы о том, чтобы: 
1) изменить правительственное распоряже-
ние о введении в мусульманских школах 
обязательного изучения русского языка, об-
ременяющего обучение шакирдов и подго-
товку «в духовные должности»; 2) признать 
необязательным обучение русскому языку; 
3) об оставлении в силе прежней (до 1870 г.) 
системы обучения в мектебах и медресе; 
4) освободить мусульманские школы от на-
блюдения со стороны МНП и оставлении их 
в ведении ОМДС; 5) воспретить определять 
в муллы лиц, окончивших русские «народ-
ные школы», потому что они «не вполне мо-
гут знать понятия мусульманского исповеда-
ния» [НА РТ, ф.1, оп.3, д.5881, л.21–21об.]. 
По сути, речь шла об отмене закона от 24 
ноября 1874 г. и ряда положений «Правил» 

1870 г. (об открытии русских классов при 
медресе, о введении в будущем русского об-
разовательного ценза для мулл).

В отличие от кампании в период кре-
стьянского движения 1878–1879 гг., когда 
просьбы татарской буржуазии и сельских 
обществ имели существенные различия, в 
1882 г. произошло «объединение» требова-
ний различных социальных групп мусуль-
ман. Впервые во главу угла были поставле-
ны общенациональные проблемы, поднятые 
предпринимательской элитой Казани, кото-
рые в действительности не отражали мне-
ние крестьянских общин. Под воздействием 
мулл, опасавшихся лишения своих должно-
стей, в прошениях появилась просьба о «не-
введении» русского образовательного ценза 
для мулл. Единым центром подачи проше-
ний впервые стала Казань, тем самым была 
заложена традиция в этой сфере на ближай-
шее два десятилетия. 

Неудачи инспекции по контролю над 
мектебами и медресе после их передачи в 
1874 г. МНП укрепили уверенность татар в 
своих возможностях открыто выражать про-
тест и не подчиняться власти инспектора. 
«Мозговой центр» мероприятия находил-
ся в Казани, исполнителями его установок 
были муллы. Петиционная кампания была 
проведена по следующей схеме: образцо-
вый текст прошения из Казани – состав-
ление общественного приговора и выбо-
ры уполномоченных в сельском обществе 
– составление в Казани уполномоченными 
прошений на имя губернатора и (или) импе-
ратора – подача казанскими купцами «завер-
шающего» прошения (июнь 1883 г.). Таким 
способом до сведения правительства была 
доведена четкая позиция мусульман, не со-
гласных с нарушением автономии в сфере 
национально-религиозного образования.

Движение по подаче прошений против 
введения русского образовательного ценза 
для кандидатов на мусульманские духов-
ные должности 1888–1890 гг. Определен-
ную роль в дальнейшем поступательном 
развитии процессов обновления в школьной 
сфере сыграл указ от 16 июля 1888 г. «Об 
установлении образовательного ценза для 
духовных лиц магометанского исповеда-
ния», предусматривающий претворение его 
в жизнь с 1891 г. 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение576

Инициатива власти была воспринята 
представителями буржуазии и духовен-
ства как новый шаг «по размыванию» на-
циональных устоев и традиционного ре-
лигиозного уклада татар, как вторжение в 
монополию духовенства в сфере школьного 
образования, занимающегося воспитанием 
«правоверных мусульман», как реальная 
угроза трансформации отношения к рели-
гии будущих мулл, обучавшихся в русских 
учебных заведениях, которые приведут к 
ослаблению приверженности исламу и его 
влияния среди татар. Купцы опасались, что 
на комиссиях по принятию экзамена не вы-
дадут свидетельства об успешном прохож-
дении испытания кандидатам, хорошо зна-
ющим основы ислама, отдав предпочтение 
лицам, обрусевшим, хотя бы и мало знаю-
щим шариат.

Казань стала местом разработки подхо-
дов и форм доведения до власти принци-
пиальной позиции мусульман Поволжья, 
Приуралья и Сибири в отношении «высо-
чайшей» воли.

На совещаниях купцов было принято 
решение разъяснять обществам император-
ский указ как меру по дальнейшей ассими-
ляции татар через крещение. В разговорах с 
ближайшим окружением купец А.Сайдашев 
неоднократно заявлял, что только угроза 
христианизации может консолидировать и 
побудить сельские общества к единодушной 
подаче ходатайств об отмене данного закона 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.1075, л.282–284].

В регионах духовных лиц побуждали к 
активным действиям слухи о том, что всех 
мулл, не знающих русской грамоты, заме-
нят новыми имамами, соответствующими 
новым требованиям, что с 1891 г. будущие 
муллы будут сдавать экзамен православ-
ным архиереям [РГИА, ф.821, оп.8, д.1075, 
л.239; д.1076, л.165, 225об., 269об.]; закон от 
16 июля 1888 г. преподносился как «начало 
крещения мусульман». Другими эффектив-
ными формами воздействия стали призывы 
духовных лиц в мечетях после обществен-
ной молитвы; разъезды отдельных лиц по 
округе со специальной миссией «разъяснить 
с мусульманской точки зрения» правитель-
ственное распоряжение; частная переписка 
казанских мулл, шакирдов, торговцев с род-
ственниками, проживающими в различных 
регионах, и со знакомыми; специально на-
писанные письма-обращения к отдельным 

личностям, которые затем начинали разъ-
яснительную работу среди местных мулл и 
сельских обществ. 

В декабре–январе 1888 г. в Казани со-
ставлялись прошения для уполномоченных 
сельских обществ Казанской и соседних гу-
берний. В своем письме В.В.Радлову от 25 
января 1889 г. Ш.Ахмеров писал: «Вот уже 
несколько месяцев как Казань служит ме-
стом сборища разных деревенских мулл: они 
здесь советуются, пишут прошения от име-
ни своих прихожан и посылают их в ОМДС 
с требованием переслать их на высоч. имя» 

[Архив РАН, ф.177, оп.2, д.11, л.17].
Петиционная кампания приобретала 

общероссийские масштабы благодаря эф-
фективному использованию региональных 
ярмарок в Мензелинске (конец декабря – 
начало января) и Ирбите (конец января – 
февраль), на которые съезжались купцы из 
дальних регионов, а также местные торгов-
цы и крестьяне из близлежащих селений. 

В Оренбургской, Уфимской, Пермской и 
Тобольской губерниях, Уральской обл. го-
родские и сельские общины, чтобы действо-
вать наверняка, стали направлять прошения 
на имя императора. В результате из выше-
указанных регионов с конца января 1889 г. 
в столицу стали поступать многочисленные 
ходатайства и общественные приговоры об 
отмене закона от 16 июля 1888 г. 

На местах мусульмане действовали по 
данной им на Мензелинской ярмарке уста-
новке, суть которой сообщил правительству 
военный губернатор Уральской обл.: при-
говоры и ходатайства на имя императора в 
мечетях составлялись спешно и тайно, что-
бы промедление не могло повредить делу, 
так как, по общему уговору магометан, 
дружным, одновременным и повсеместным 
ходатайством можно было внушить прави-
тельству опасение, что введение в действие 
нового закона о муллах повлечет за собой 
народное волнение и беспорядки» [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.1076, л.3об., 154].

В июле–августе 1889 г. из ОМДС в гу-
бернии стали поступать отказы на проше-
ния, которые под расписку раздавала сель-
ским обществам местная полиция. Однако 
не везде крестьяне соглашались принимать 
депеши ОМДС. 

27 августа 1889 г. на Нижегородской 
ярмарке состоялось совещание татарских 
купцов, на которое не приехали, опасаясь 



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 577

судебного преследования, А.Сайдашев и 
М.Галеев. В его работе приняли участие 
крупнейшие предприниматели: Ахмет Ху-
саинов, Бакий Салихов (Оренбургская губ.), 
Негматулла Курамшин (Тюмень) и др. От-
сутствие лидеров татарской общины Казани 
вызвало со стороны участников совещания 
«упреки и нарекания». На повестке дня сто-
ял вопрос о контрмерах против закона об 
образовательном цензе. Было решено вновь 
ходатайствовать «через подачу прошений 
уже лично Государю, через особых уполно-
моченных, снабдив их большими сумма-
ми денег, послать в Петербург, поручив им 
ближе сойтись с Министром и выхлопотать 
через него право быть представленными са-
мому Государю» [НА РТ, ф.1, оп.3, д.7797, 
л.249]. Дальнейшее развитие событий пока-
зало, что мусульманское духовенство и бур-
жуазия действовали по этому плану. 

Новая волна подачи прошений в Казан-
ской губ. началась в конце сентября – начале 
октября 1889 г. МВД циркуляром от 4 нояб-
ря 1889 г. запретило подачу подобных хо-
датайств [НА РТ, ф.1, оп.3, д.7798, л.35об., 
63, 133–134]. С этого момента действия 
участников петиционной кампании квали-
фицировались уже как выступления против 
власти. Однако запрет не отразился на дина-
мике подачи прошений. 

«Канцелярия для принятия прошений на 
высочайшее имя приносимых» в букваль-
ном смысле была завалена прошениями из 
различных регионов округа ОМДС. В част-
ности, из Казанской губ. поступило 511 хо-
датайств, из Самарской губ., по неполным 
данным, – 203 [Загидуллин, 2008, c.285]. 

В большинстве прошений говорилось 
о необходимости отмены указа от 16 июля 
1888 г., в части ходатайств – об отсрочке 
его введения. Неправомерность введения 
указа объяснялась как мера, противореча-
щая принципу широкой веротерпимости, 
дейст вующей в Отечестве. Подчеркивалось, 
что нововведение стесняет мусульман в ре-
лигиозном отношении и повлечет за собой 
ослабление их религиозного духа, подгото-
вит почву «к нравственному упадку» и пре-
следует цель постепенного обращения их в 
христианство. При этом нередко делалась 
ссылка на статью студента противомусуль-
манского отделения КДА, выписку из кото-
рой негласно распространял в Казани дове-
ренный А.Я.Сайдашева А.Кульмаметов. В 

прошениях высказывалось мнение о том, что 
до этого времени мусульмане, как вернопод-
данные российского государя, всегда верно 
ему служили и беспрепятственно подчиня-
лись всем законам и правительственным 
распоряжениям, «но не противным их рели-
гиозным законам», однако закон от 16 июля 
1888 г. явно служит уничтожению ислама. 
Он не может быть исполнен мусульманами в 
точном смысле потому, что правила ислама 
возлагают «безусловное, слепое подчинение 
закону «лишь настолько, насколько такое не 
противоречит духу их религии». В ряде про-
шений указывались негативные последствия 
новшества. Поскольку подготовка духовных 
лиц в медресе занимает десять и более лет, 
изучение шакирдами русской грамоты отни-
мет значительное время и нанесет ущерб их 
религиозному образованию, что приведет к 
появлению мулл, не соответствующих своим 
обязанностям как по знанию законов ислама, 
так и по нравственным качествам. Обучение 
в русских школах довольно продолжитель-
ное время, пребывание в чуждой просвеще-
нию и духу ислама и мусульман среде не-
минуемо негативно отразится на их образе 
жизни, во взглядах на исполнение ими своих 
пастырских, судейских и преподавательских 
обязанностей, что, в конечном счете, приве-
дет к упадку религиозно-нравственных ка-
честв прихожан.

Общества просили оставить духовных 
лиц и заседателей ОМДС «на прежнем осно-
вании без обязательного образовательного 
ценза, так как светское образование имеет 
весьма важное значение по нашим религи-
озным понятиям и стеснит нас в выборе до-
стойных лиц, хотя и не получивших образо-
вания, но поступающих в наше духовенство 
по призванию» [РГИА, ф.821, оп.8, д.1076, 
л.76–76об.]. Община г.Уральска назвала за-
кон «унижением» веры, ибо будущие имамы 
должны «непременно быть религиозными» 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.1076, л.17–17об.].

Порой просители ставили более широ-
кие требования. Так, в ходатайстве татар-
ского общества г.Илецкая Защита говори-
лось об оставлении духовенства, мектебов и 
медресе «на прежнем основании», изъятии 
конфессиональных училищ из подчинения 
МНП, освобождении учителя от обязатель-
ного преподавания русского языка [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.1076, л.5–5об.].



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение578

Как видим, новый закон воспринимался 
как необходимость обучения в дальнейшем 
кандидатов в муллы в русских школах, и 
длительный срок обучения в медресе ме-
ханически проецировался на обучение еще 
одного, русского, языка, также требующего 
значительного времени для усвоения. 

Составители текстов «высочайших» 
прошений сохраняли этические нормы об-
ращения к главе государства. Более резко и 
открыто требования мусульман были изло-
жены в анонимной записке «Донос госуда-
рю императору через статс-секретаря Сер-
гея Александровича Танеева по особому 
доверию» от 2 января 1889 г., подписанной 
неким Маметом Галимовым из Казани. Как 
следует из текста записки, татары внима-
тельно отслеживали инициативы правитель-
ства Александра III по реализации курса 
«консервативного национализма», направ-
ленного на укрепление РПЦ, религиозности 
титульного населения, на усиление русского 
влияния на окраинах и ограничение прав эт-
нических меньшинств в империи, и делали 
из этого соответствующие выводы10. 

В записке с горечью констатирова-
лось, что в ближайшем будущем в ОМДС 
заседателями-судьями будут уже не муллы, 
а «школьники», т.е. окончившие русские 
учебные заведения лица, не знающие, как 

10 В анонимной записке утверждалось, что рос-
сийским государством руководит Синод в лице 
графа Д.А.Толстого и К.П.Победоносцева, которые 
принимают меры, чтобы уничтожить в стране ис-
ламский элемент, намеренно снижают численность 
мусульман: вместо 20 млн. указывают всего 2 млн. 
чел., т.е. менее чем евреев и язычников, специально 
записывая казахов язычниками. И чтобы эта ложь 
не раскрылась, до взятия Россией Константинопо-
ля задерживают 11-ю перепись. Внимание импе-
ратора обращается на тот факт, что Синод, МВД и 
МНП для русификаторских целей «выживают весь 
доход государства». Автор утверждал, что граф 
Д.А.Толстой «к общей русификационной школе» 
присоединил «еще вильсоновскую систему космо-
политизма». Он разъяснял императору: «Ал Коран 
учит подчиняться царю без различия религии до тех 
пор, пока он не посягнет на религию. Если мусуль-
мане не динамитчики, не казнокрады, не нигили-
сты и не цареубийцы, если они приносят Отечеству 
доход торговлею, то зачем же трогать их религиоз-
ное чувство. Если нечего делать Св.Синоду и его 
жеребцам, пусть они приведут в единство христи-
анских раскольников, да пусть заставят молиться 
своих христианских крестьян», намекая тем самым 
на существующие у РПЦ проб лемы.

и «подпоручик, чертежник» М.Султанов, 
основы шариата.

Обращение завершается предупрежде-
нием о том, что в случае изменения основ 
имперского управления мусульманами и 
продолжения ассимиляторской политики 
«вся кровь мусульман будет изливаться, 
чтобы не допустить к мечетям школьников 
русификации. Когда же школьники будут 
судьями в Духовных правлениях, тогда мы, 
мусульмане, будем молиться за турецкого 
султана и Магдия, призывая на помощь всех 
врагов Греко-российской веры. Если прави-
тельству этого нежелательно, то оставьте 
нас так, как позволено было Екатериной II и 
Александром I» [РГИА, ф.821, оп.8, д.1075, 
л.263–265об.].

Таким образом, главную опасность в 
распространении русского образовательно-
го ценза татарская буржуазия и мусульмане 
видели: 1) в кардинальных требованиях за-
кона от 16 июля 1888 г., к безусловному со-
блюдению которых кандидаты на духовные 
должности не были готовы; 2) в возможно-
сти назначения, в угоду новым критериям, 
на духовные должности лиц, плохо знаю-
щих основы ислама, и пассивных ревните-
лей ислама, что негативно сказалось бы, по 
их мнению, на традиционном воспитатель-
ном и образовательном процессе в мекте-
бах и медресе; 3) в приходе в ОМДС лиц, 
далеких от ислама, ввиду высоких (4 класса 
гимназии) требований, что воспринималось 
как опасная трансформация головного рели-
гиозного института мусульман.

Массовые петиционные кампании, адре-
сованные ОМДС и императору, охватившие 
регионы Поволжья, Приуралья, Сибири, 
степных областей, в которых проживали та-
тары и башкиры, заставили правительство 
ослабить нормы русского образовательно-
го ценза, что было закреплено указом от 11 
октября 1890 г. Таким образом был достиг-
нут своеобразный компромисс между пра-
вительством и мусульманами. 

Петиционная кампания стала серьез-
ным испытанием для союза буржуазии и 
духовенства. В Казани татарские купцы по-
казали себя более последовательными и ре-
шительными идеологами и руководителями 
общественного движения, чем имамы, ко-
торые повсеместно ратовали за соблюдение 
сложившихся традиций, однако, опасаясь 
ответственности и потери своих должно-



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 579

стей, отказывались продолжить участие в 
общественном движении.

Прошения мусульман 1892–1894 гг. 
Осложнение «мусульманского вопроса» в 
Волго-Уральском регионе в первой полови-
не 1890-х гг. спровоцировали антиисламские 
инициативы самодержавия, являвшиеся ча-
стью внутриполитического курса прави-
тельства Александра III по «защите» инте-
ресов титульного населения и христианства. 
Важно отметить, что они стали достоянием 
широкой общественности за весьма корот-
кий срок и привели к резкому усилению 
напряженности практически во всех слоях 
населения. Если ранее, скажем, относитель-
но изучения кандидатами в имамы государ-
ственного языка и преподавания русского 
языка в национальных школах имели место 
существенные разногласия между кадими-
стами и джадидистами, то в начале 1890-х 
гг. они консолидировали свои усилия по 
защите интересов ислама и нации, по про-
тиводействию угрозе потери этноконфес-
сиональной самобытности. Однако формы 
противодействия антимусульманским мерам 
правительства у кадимистов и джадидистов 
были разными, что объяснялось их ментали-
тетом, социальным положением и активно-
стью региональных властей, претворявших 
в жизнь эти нововведения11.

В начале 1890-х гг. у национальной эли-
ты было устойчивое опасение относитель-
но того, что в дальнейшем самодержавные 
власти откажутся от соблюдения основопо-
лагающих принципов государственно-ис-
лам ских отношений, заложенных Екатери-
ной II. Началом новой волны ограничений 
послужил циркуляр МНП от 30 июня 1892 г. 
о передаче конфессиональных школ му-
сульман в распоряжение дирекций народ-
ных училищ, что способствовало усилению 
надзора чиновников учебного ведомства за 
мугаллимами и мударрисами (посещение 
школ, запросы сведений о численности, со-
ставе учащихся и мугаллимов и т.д.). 

11 В частности, по поводу исправления религи-
озных книг наиболее интегрированная в русское 
культурное пространство локальная группа мусуль-
ман стремилась успокоить единоверцев, заявляя 
«о несолидарности высшего правительства с дей-
ствиями цензуры… что рано или поздно централь-
ная власть усмотрит нерациональность начатого 
преследования священных книг и прекратит его» 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.791, л.167].

Второй причиной опасения националь-
ной элиты стал злополучный циркуляр МНП 
от 10 июля 1892 г. Прочитав в газете «Орен-
бургские ведомости» текст циркуляра мини-
стра И.Д.Делянова, татары Оренбурга выку-
пили весь тираж периодического издания и 
распространили его по селениям Уфимской 
и Самарской губерний [НА РТ, ф.1, оп.3, 
д.9602, л.28–30, 35–37об., 45–45об.].

Третьей веской причиной явилось со-
кращение цензурой в 1890–1891 гг. текстов 
рукописей религиозных книг. Факты вы-
черкивания священных текстов приобрели 
международный резонанс. 

Огромное воздействие на сельские об-
щины татар и башкир оказывали тайные 
«воззвания», формирующие «системный 
взгляд» в оценке политики правительства 
в отношении ислама и обличающие «тай-
ные замыслы» самодержавия. В условиях 
отсутствия у татар и башкир возможности 
знакомиться с общественно-политическими 
новостями из газет на родном языке воздей-
ствие «воззваний» на народные массы было 
огромным. Они воспринимались как под-
линная информация, тщательно скрываемая 
властями.

В частности, в изъятой в 1894 г. мензе-
линским уездным исправником «проклама-
ции» анонимный автор, выражая озабочен-
ность по поводу «падения исламской веры» 
в Волго-Уральском регионе, обращался к 
единоверцам с призывом восстановить ее 
и обучать своих детей исламу. Привлекает 
внимание отношение автора к государствен-
ному языку: он считал, что необходимо 
учиться «по-русски, чтобы не быть обма-
нуты русским, уметь читать его бумаги и не 
быть его рабом. Учиться у своих, у нас мно-
го мусульман, знающих по-русски» [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.791, л.79–79об.].

В воззвании дается ряд установок: 
1) быть бдительными и отслеживать дей-
ствия местных властей, ожидая от них под-
воха и новых антиисламских инициатив; 
2) не доверять властям, потому что чинов-
ники действуют совместно с православны-
ми архиереями; 3) отказывать всем начи-
наниям администрации в сфере школьного 
образования; сельским обществам не позво-
лять в деревнях открывать русско-татарские 
школы и ремесленные училища, в случае же 
открытия бойкотировать, не позволяя сыно-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение580

вьям посещать их; 4) быть морально гото-
выми к дальнейшему ухудшению правового 
положения ислама и мусульман; 5) всеми 
силами стараться укреплять ислам, не толь-
ко противодействуя администрации, но и 
обучая детей основам ислама в школах, не 
быть равнодушными к проблемам мусуль-
ман; 6) командировать уполномоченного 
му сульман к императору, чтобы довести до 
него информацию о несоблюдении властя-
ми свободы вероисповедания и об ущемле-
нии религиозных прав единоверцев [РГИА, 
ф.821, оп.8, д.791, л.78–80об.].

Наконец, следует сказать о социально 
активных, как правило знающих русскую 
грамоту, мусульманах, которые сыграли 
немаловажную роль в организации подачи 
прошений. Некоторые из них, инициируя и 
составляя коллективные прошения, зараба-
тывали тем самым средства для существо-
вания [Фархшатов, 2010, с.197–198].

В целом протест татарских и башкир-
ских сельских общин против антиислам-
ских инициатив самодержавия выразился: 
1) в отказе заведующих школ исполнять 
предписание об изъятии рукописных книг; 
2) в подаче в различные инстанции проше-
ний с просьбой об отмене или приостановке 
реализации дискриминационных законов; 
3) в вынужденном переселении в Осман-
ское государство.

МНП поставило задачу изъять к 1 января 
1893 г. из учебных заведений все рукописные 
пособия и заграничные издания. Реализация 
предписания началась в ОУО. 31 ок тября 
1892 г. инспектор В.В.Катаринский посетил 
в Оренбурге татарские школы. Заведующие 
школ заявили, что: 1) запрещение загранич-
ных изданий чисто богословского характе-
ра, которые не наносят вреда государствен-
ным интересам, равносильно вторжению в 
область верований мусульман, поскольку по 
этим книгам обучаются кандидаты на долж-
ности мугаллимов и имамов; 2) прежде чем 
запрещать, нужно издать в России все учеб-
ные книги, до этого времени печатавшиеся 
за границей; 3) передать имеющиеся ино-
странные издания в цензурный комитет на 
экспертное заключение; 4) отсрочить испол-
нение циркуляра министра И.Д.Делянова от 
10 июля 1892 г.

Попечитель ОУО решил оставить иност-
ранные книги «в учебном процессе», по-

требовав от заведующих представить по 
одному экземпляру для экспертизы, и дал 
указание начать акцию по изъятию рукопис-
ных книг (приказом по МНП рукописные 
тетради были запрещены в русских средних 
и начальных школах). 

В ответ на активные действия чиновни-
ков учебного ведомства в Оренбургской губ. 
в первой половине 1893 г. многие сельские 
общества подавали прошения на имя началь-
ника губернии «об оставлении рукописных 
пособий» в конфессиональных школах12. 
Некоторые сельские общества рассматрива-
ли проблему широко: они просили «об изъ-
ятии мектебе и медресе из ведения» МНП и 
возвращении ОМДС. То есть, по сути, пред-
лагали кардинально изменить правовую 
базу функционирования конфессиональных 
школ, что позволило бы на законной основе 
закрыть инспекторам доступ в школы. 

Согласно сведениям Р.Фахретдина про-
тив деляновского циркуляра и предписания 
Оренбургского губернатора о закрытии та-
тарских школ в ОКВ (9 сентября 1892 г.) в 
адрес ОМДС поступило более тысячи про-
шений мусульман [Фəхреддин, 2011, б.173].

Временная отмена циркуляра МНП от 10 
июля 1892 г. породила у мусульман надеж-
ду на то, что с помощью ходатайств мож-
но будет добиться отмены других законов, 
ущемляющих их права. Этим обстоятель-
ством следует, видимо, объяснить появле-
ние в прошениях перечня просьб, требова-
ний, иначе говоря, «комплексного подхода», 
поставившего во главу угла решение всех 
взаимосвязанных проблем, ущемлявших, по 
мнению мусульман, их религиозные права в 
округе ОМДС. 

Под антиисламскими мерами правитель-
ства подразумевались: подчинение школ 
мусульман МНП, изъятие из школ рукопис-
ных пособий и «воспрещение инициативы 
печати религиозных книг как противных 
России», призывы об упразднении Духов-
ного собрания, о сокращении количества 
мечетей и мусульманского духовенства, 
конфессиональных школ (речь идет о пред-
ложении руководства Уфимской епархии, 
изложенном во всеподданнейшем отчете 

12 Например, об этом просили жители деревень 
Кузебаковой, Мурзабаевой и Ик Назыровой Бурзян-
Кипчакской вол. Оренбургского у. (15 марта 1893 г.) 
[Фархшатов, 2010, с.204].



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 581

обер-прокурора Синода за 1894 г. – И.З.), 
объединение волостей мусульман с право-
славными, с тем чтобы назначить на волост-
ные и сельские должности «русских людей» 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.791, л.70об.–71].

В 1891 г. в адрес Главного управления 
по делам печати, МВД поступили первые 
жалобы от казанских издателей на дей-
ствия цензора В.Д.Смирнова [Каримуллин, 
1983, с.117]. В феврале 1892 г. 27 имамов 
всех мечетей Оренбурга и Сеитова посада 
заявили протест по поводу 9 из 11 сокраще-
ний цензора в рукописи на татарском языке 
«Рисалəи гадаи-ль ихван» («Трактат брат-
ская снедь»). В ответ Цензурный комитет 
запретил рукопись к изданию [РГИА, ф.821, 
оп.8, д.829, л.199об.–200]. Это решение по-
лучило широкий резонанс в мусульманском 
сообществе.

В марте 1893 г. в ДДДИИ обратилась 
группа мусульман, представлявших круп-
ные татарские общины России13. В своей 
«Докладной записке» просители сообщали 
директору ДДДИИ о том, что вопрос об изъ-
ятии или исправления религиозных текстов, 
наряду с предписанием МНП об изъятии 
из медресе и мектебов рукописных и ино-
странного издания религиозных книг, явля-
ется для мусульманского сообщества России 
отнюдь не «цензурной формальностью», а 
основополагающим вопросом в соблюде-
нии принципов свободы вероисповедания 
в государственно-исламских отношениях: 
проявлением государственного взгляда на 
«возможность или невозможность допу-
стить исповедание магометанской религии в 
тех формах и по тем религиозным руковод-
ствам, в которых исповедание это соверша-
лось с лишком более 300 лет без изменений» 
[РГИА, ф.773, оп.171, д.2271, л.169–169об.].

Указав на отсутствие у мусульман поли-
тических и экономических трактатов, они 
просили обратить внимание: 1) на факты 
вычеркивания русским цензором отдельных 
предложений или слов, которые ранее сво-
бодно публиковались в различных религиоз-
ных изданиях; 2) на то, что они изымаются 
из тех текстов, которые представлены для 

13 П.п.гр. Мустафа Адамов (Оренбург), вр. ку-
пец Халиулла Галеев (Казань), поверенный жите-
лей Сеитова посада Оренбургской губ. Мустафа 
Салихов, представители мусульман Уфимской губ.: 
мударрисы Н.Ахмеров и А.Ах мед жанов. 

повторного издания; 3) на то, что в силу цир-
куляра МНП от 10 июля 1892 г. (временно 
отмененного) лишены возможности печа-
тать свои религиозные книги полным тек-
стом за границей, «а между тем в России это 
сделать практически невозможно» [РГИА, 
ф.773, оп.171, д.2271, л.170–170об.].

В мае 1894 г. в МВД прошло Особое со-
вещание с участием представителей МНП 
и ученых-востоковедов, на котором обсуж-
дался вопрос о мусульманских рукописных 
книгах и было принято решение «за их хож-
дение в мектебе и медресе» [Фархшатов, 
2010, с.211–212]. Казалось бы, угроза ми-
новала рукописные пособия. Между тем, 
временная отмена циркуляра И.Д.Делянова 
породила среди населения предположение о 
намерении правительства обратить мусуль-
ман в христианство после 1 января 1895 г. 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.791, л.1об.]. Часть на-
селения окончательно потеряла надежду на 
то, что, проживая в Российском государстве, 
она может сохранить самобытные этнокон-
фессиональные традиции, и что власть бу-
дет соблюдать свободу вероисповедания. 

В такой сложной обстановке возникал 
закономерный вопрос: как в дальнейшем 
противостоять действиям самодержавия, 
угрожающим этнокультурной самобытно-
сти мусульманских народов. Можно пред-
положить, что выработанная татарскими 
купцами и духовенством тактика предусмат-
ривала подачу в правительственные органы 
из различных регионов России коллектив-
ных ходатайств от имени авторитетных та-
тар с разъяснением чаяний и причин бес-
покойства мусульманского сообщества и 
изложением в корректной форме конкрет-
ных предложений. Они были направлены 
на восстановление прежней культурно-
религиозной автономии татар и башкир и 
предполагали отмену временно приостанов-
ленного циркуляра МНП от 10 июля 1892 г., 
а также других, ранее принятых, законов в 
отношении исламских институтов. Такое 
впечатление, по крайней мере, создалось у 
нас после изучения поступивших в МВД в 
1894 г. коллективных ходатайств.

Большинство аспектов «национального 
вопроса» было квалифицированно изложе-
но в коллективном ходатайстве от 14 чел., 
именовавших себя «депутатами и предста-
вителями от магометан разных губерний», 
представленном министру внутренних дел 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение582

И.Н.Дурново (не позднее 13 июня 1894 г.) 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.791, л.51–55об.] из-
вестными предпринимателями Казани, Ка-
симова, Иркутска и имамами Казани, Орен-
бургской и Уфимской губерний14. 

Авторы ходатайства объявили своим 
«нравственным долгом высказаться ясно 
и откровенно» о причинах опасений еди-
новерцев относительно гарантий соблюде-
ния их религиозных прав и опровергнуть 
установившееся в русской печати и пра-
вительственных кругах мнение о том, что 
«тревожное состояние умов» мусульман 
обус ловлено их «фанатизмом», воздействи-
ем духовенства. 

В качестве ключевых причин сложив-
шегося положения авторы обращения ука-
зали «Правила» 1870 г. Просители утверж-
дали, что если появление русских классов 
при медресе воспринималось как «неесте-
ственное явление» в их религиозной си-
стеме обучения, то циркуляр МНП от 10 
июля 1892 г. был однозначно расценен как 
«вторжение» правительства «в область их 
религиозных верований». Более того, ав-
торы обращения усматривали в действиях 
властей политическую подоплеку, они на-
звали этот акт «подозрением в прочности 
политических взглядов мусульман», под-
черкнув при этом, что в мектебах и медре-
се «никогда не произносилось ни единого 
слова, которое бы шло вразрез с видами 
правительства». В качестве третьей при-
чины усиления тревоги в мусульманском 
сообществе был назван закон от 16 июля 
1888 г., в т.ч. невыполнимое требование 
прохождения кандидатами в заседатели 
ОМДС курса первых четырех классов гим-
назий. В качестве четвертой причины на-
родного недовольства в обращении указы-
ваются ограничение в издании священных 
книг и книг богословского содержания, 
ранее издававшихся в полном объеме, и 

14 Ходатайство подписали казанские купцы Му-
хаммадрахим Юнусов, Мухаммаджан Галеев, орен-
бургские торговцы Мирхайдар Курпячев, Хасан 
Еналиев, касимовские купец Хабибулла Акбулатов, 
предприниматели Рахметулла Халитов и Назир 
Бикбулатов, один иркутский купец (?), духовные 
лица: имамы Казани Абдулкаюм Абдулбадыгов, Га-
лимжан Галеев (Баруди), имамы Оренбургской губ. 
Мухаммадсафа Алабирдин, Шагиахмет Имтиков, 
Уфимской губ. Мухетдин Ахметов, Сабир Бираби-
ев [РГИА, ф.821, оп.8, д.791, л.55об.].

их издание с сокращениями и вырезками в 
ущерб их смыслу и целостности. 

Правительственные меры по ущемлению 
религиозных прав мусульман 1892–1894 гг. 
способствовали усилению социальной ак-
тивности различных групп мусульман – та-
тар и башкир. Они все смелее заявляли о 
своих требованиях, доказывая противоза-
конность действий имперской власти, раз-
рушавших основополагающие принципы 
свободы вероисповедания.

Петиционная кампания 1892–1894 гг. 
указала правительству на допущенные про-
махи и необходимость действовать осмот-
рительно в плане регламентации системы 
национального образования мусульманских 
народов. Ходатайства сыграли определен-
ную роль в уяснении властью неправомер-
ности обвинений мусульман в нелояльно-
сти к самодержавию и безрезультативности 
упорного поиска в их среде сепаратистских 
настроений, а также в формировании нега-
тивного отношения населения к мерам по 
культурной ассимиляции и разрушению ав-
тономного культурного пространства татар 
и башкир, направленным на формирование 
национального русского государства. Обра-
щения свидетельствовали о нарастающем 
движении за сохранение мусульманскими 
народами своей религиозно-культурном ав-
тономии и о все более активном вовлечении 
отдельных групп мусульман в политику, об-
щественную жизнь страны. Петиционные 
кампании привели к тому, что было пре-
кращено исправление рукописей мусуль-
манских религиозных книг, был составлен 
список книг, допущенных к использованию 
в мектебах и медресе, правительство дало 
согласие на использование в учебных заве-
дениях рукописных пособий. 

Под воздействием волнений и начав-
шейся миграции в Османское государство 
правительство в 1894 г. было вынужде-
но провести совещание, на котором был 
утвержден список книг, разрешенных «для 
пользования» в конфессиональных школах. 
Тем самым, по сути, был снят вопрос о ре-
визии рукописных и печатных книг, которые 
использовались в учебном процессе в мек-
тебах и медресе.



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 583

§ 3. Выступления против проведения 
Первой всеобщей переписи населения 1897 г.

В середине 1890-х гг. кредит доверия к 
правительству среди значительной части 
мусульман Волго-Уральского региона был 
утрачен. Это наглядно показали события, 
связанные с проведением Первой всеобщей 
переписи населения 1897 г., предполагав-
шей тотальное подворное обследование и 
сбор подробной информации о каждом чле-
не семьи по европейским стандартам. 

Помимо новизны статистической опе-
рации, важнейшими издержками в работе 
губернских властей были запоздалое на-
чало разъяснения целей и задач переписи 
(октябрь 1896 г.), несоответствие националь-
ного состава переписных комиссий и пере-
писных участков этноконфессиональному 
составу местного населения, практическое 
отсутствие в них мусульман, что лишало 
сельские общества возможности получать 
информацию от своих единоверцев. 

Издание переписных листов на русском 
и татарском языках открывало уникальную 
возможность проведения переписи на татар-
ском языке. Однако, несмотря на острую не-
хватку счетчиков, знающих татарский язык, 
на такой шаг губернаторы не решились.

В Уфимской губ. волнение вызвала гра фа 
о сословной принадлежности. Дело в том, 
что татары отождествляли слово «крестья-
нин» с термином «христианин». Поэтому 
«для успокоения умов местного населения» 
циркулярным предписанием от 28 декабря 
1896 г. губернатор Н.Богданович разрешил 
записывать в 4-й графе переписного листа 
не только этнических башкир, но и осталь-
ных мусульман губернии «башкиром» вме-
сто «крестьянин» [РГИА, ф.1290, оп.10, 
д.244, л.20–20об.]. 

В условиях информационного ваку-
ума, вызванного незнанием мусульманами 
русской грамоты и издержками разъясни-
тельной работы администрации, шутливо-
презрительные высказывания членов во-
лостных правлений, отдельных крестьян 
и даже счетчиков из числа русских в ответ 
на просьбы мусульман разъяснить им цель 
сбора сведений «и о том, будут ли их после 
переписи непременно крестить», провоци-
ровали бойкотирование уже начавшегося 
в селениях статистического мероприятия 

[Ронин, 1913, c.179–180; Загидуллин, 2000, 
c.128–131,136–141]. 

К волнениям крестьян татарская бур-
жуазия отношения не имела. Она оказалась 
перед фактом массового социального проте-
ста хлебопашцев и решила воспользоваться 
этим моментом для воздействия на власть 
посредством организации кампании по по-
даче прошений с напоминанием главных 
требований мусульман: распространялись 
прокламации с призывом бойкотировать пе-
репись во имя защиты ислама, провести пе-
тиционную кам панию, не слушаться духов-
ных лиц, подавать прошения в иностранные 
представительства с целью обратить внима-
ние международного сообщества на ущем-
ление правового положения мусульман.

Движение по подаче прошений, если ис-
ходить из даты их составления в Казанской 
губ., охватывает период с 30 декабря 1896 г. 
по 17 января 1897 г. В подаче прошений при-
няли участие три городские махалли (Каза-
ни и Тетюш) и 218 сельских обществ. 

В декабре 1896 г. – начале января 1897 г. 
счетчики провели предварительную подвор-
ную перепись с тем, чтобы 28 января на сель-
ских сходах выявить и зафиксировать прои-
зошедшие в составе семейств изменения.

С этого момента события развивались по 
двум сценариям: в тех сельских обществах, 
где счетчиками были татары-мусульмане, 
прежде всего местные муллы, перепись 
начиналась спокойно. Однако до ее завер-
шения, под воздействием слухов о креще-
нии, распространяемых татарами, приез-
жавшими из Казани и с базаров, жители 
требовали прекратить переписную работу 
или просили счетчика не сдавать админи-
страции заполненные переписные листы до 
завершения переписи в соседних татарских 
селениях. В некоторых случаях, благодаря 
воздействию авторитетных односельчан, 
перепись удавалось довести до конца. В 
местностях, где наблюдались волнения, 
наиболее типичным был другой сценарий: 
«Татарское население ... сильно волнуется 
и заявляет, что счетчиков для производства 
переписи оно не допустит и никаким разъ-
яснениям и объявлениям начальства не ве-
рит» [Загидуллин, 2000, с.169].



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение584

В рассматриваемый период мечети ста-
ли местом проведения «малых» сельских 
сходов. После намаза прихожане обсуждали 
вопросы, связанные с переписью, обменива-
лись новостями о положении дел в соседних 
селениях. Одновременно ночью проводи-
лись несанкционированные сельские сходы, 
обсуждались меры противодействия власти. 

Нередко сельские общества договарива-
лись о совместных действиях в случае вне-
запного появления в деревне счетчика и по-
лицейских. Они стремились не допустить 
переписи ни в одном хозяйстве, чтобы не до-
пустить раскола в обществе. Важно отметить, 
что группа должностных лиц из органов кре-
стьянского самоуправления возглавила не-
повиновение и сопротивление односельчан 
властям. Их высокое общественное положе-
ние и организаторские способности делали 
выступления татарских крестьян более орга-
низованными и сплоченными.

Перепись была превращена правитель-
ством в повинность населения перед го-
сударством, невыполнение которой рас-
ценивалось как вызов самодержавию и, 
со от ветственно, каралось. С целью прове-
дения переписи в срок вятский, казанский 
и уфимский губернаторы получили право 
на чрезвычайные полномочия на основании 
«Положения о мерах к охранению государ-
ственного порядка и общественного спокой-
ствия» от 14 августа 1881 г.

В Казанской губ. были сформированы 
три карательных отряда. Первый (батальон 
солдат) под руководством вице-губернатора 
с 10 января ездил по селениям Мамадышско-
го, Лаишевского, Спасского и Тетюшского 
уездов, производя наказания розгами участ-
ников и аресты активистов сопротивления. 
Второй карательный отряд (3 роты) под ру-
ководством губернатора П.А.Полторацкого 
с 19 по 30 января производил аресты и эк-
зе куции в селениях Казанского, Царево-
кокшайского и Цивильского уездов. Третья 
команда (160 штыков), прибыв 14 января в 
Чистополь, обеспечила проведение пере-
писи среди татар города. С 19 по 30 января 
при содействии войск в Чистопольском у. 
местные власти арестовали 254 крестьян, на 
которых впоследствии были заведены уго-
ловные дела, большинство из них понесло 
наказание. Экзекуция не проводилась [Заги-
дуллин, 2000, c.166–213].

По неполным данным, выступления та-
тар прошли в 85 волостях Казанской губ. и 
охватили 422 селения. Подавление сопро-
тивления сельских обществ с помощью во-
енных команд в восьми из десяти уездов, 
где проживали татары, сыграло решающее 
значение в ускорении переписи.

В ряде селений Уфимского, Златоустов-
ского, Бирского и большей части мусульман-
ских деревень Белебеевского уездов жители 
отказывались давать сведения, не допускали 
и (или) прогоняли счетчиков и уничтожали 
переписные листы. Только благодаря актив-
ной разъяснительной работе администрации 
и духовенства удалось избежать открытых 
столкновений [РГИА, ф.1290, оп.10, д.244, 
л.9–9об.]. В Куручевской вол. Белебеевского 
у. несколько сот человек совершили нападе-
ние на земского начальника, которого спасли 
от истязания местные муллы. В д.Ахметьево 
Мензелинского у. был избит земский на-
чальник, в д.Мелитаке – становой пристав. 
С прибытием войсковых частей волнения 
в западных волостях Белебеевского у. пре-
кратились, перепись была продолжена. Две 
роты солдат находились с 9 по 18 января в 
Мензелинском у.: одна (под руководством 
вице-губернатора) – в северо-восточных и 
северных волостях, вторая (под руковод-
ством уездного исправника) – в западных 
и южных волостях. В самом начале своей 
поездки по уездам в одном из татарских 
населенных пунктов вице-губернатор про-
вел публичное телесное наказание 15 упор-
ствующих крестьян. В других местностях в 
рамках своих полномочий порядок наводи-
ли земские начальники [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.791, л.184–189].

Не допустил проведения предваритель-
ной переписи в декабре 1896 г. ряд татарских 
сельских обществ Елабужского и Малмыж-
ского уездов Вятской губ. Чтобы запугать 
сельские общества, елабужский уездный 
исправник без суда и следствия арестовал 
11 января 70 татарских крестьян окрестных 
деревень, прибывших на базар в Елабугу, 
что позволило завершить перепись в уезде 
к 17 января [Мəрданов, 2007].

Начальник Самарской губ. выезжал с 
военной командой (4 роты солдат) в Бу-
гульминский у. для усмирения восставших 
против переписи 30 татарских сельских 
обществ, войска были посланы также в не-
повинующуюся властям д.Боровка Став-



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 585

ропольского у. [ГАСО, ф.3, оп.233, д.1492, 
л.24–25]. 

В регионах неоценимую помощь мест-
ной администрации оказали муллы: они 
разъясняли прихожанам суть переписи, 
убеждали, что нововведение не таит угро-
зы для ислама, сообщали полиции имена 
активистов, призывавших оказывать со-
противление про ведению переписи. За со-

трудничество мулл с администрацией МВД 
выразило от имени правительства благодар-
ность оренбургскому муфтию [РГИА, ф.821, 
оп.8., д.791, л.190–190об.]. 

Таким образом, полицейские меры, вве-
дение военных команд, публичные жестокие 
экзекуции в ряде уездов Среднего Поволжья 
и Приуралья сыграли решающее значение в 
допуске мусульманами переписи. 

§ 4. Движения вынужденного переселения в Османскую империю

Завоевание Россией территорий с му-
сульманским населением и дальнейшая ин-
теграция регионов в имперское политико-
правовое поле постепенно приводили к 
трансформации традиционных социальных 
институтов местных сообществ. Недоверие 
и нелояльность к новой власти нередко вы-
ражались в форме массовой миграции на-
селения из окраин в соседние мусульман-
ские страны. Волны массовых переселений 
крымских татар, ногайцев, кавказских наро-
дов были спровоцированы конкретными ре-
формами русской власти, имели отчетливое 
политическое содержание и демонстриро-
вали нежелание на тот момент части насе-
ления признавать Россию своей новой роди-
ной и предпочтение ими султана Османской 
империи – халифа – защитника мусульман 
всего мира. Следует отметить, что в опреде-
ленной мере эти миграции были выгодны 
для российского государства – страну поки-
дала наиболее пассионарная и недовольная 
новым режимом часть мусульман, освобож-
дая место для заселения края жителями из 
други губерний, которые служили на му-
сульманской окраине социальной опорой 
власти. Известно о существовании такой 
договоренности между Россией и Турцией: 
первая решала проблему освобождения от 
коренного населения Причерноморья, вто-
рая получала людские ресурсы для хозяй-
ственного освоения незаселенных районов 
[Тюркоглу, 2012, с.476].

Миграционные потоки татар в первой по-
ловине XIX в. определялись, прежде всего, 
социальными и религиозными мотивами и 
были обусловлены сложившимися традици-
онными торгово-хозяйственными и культур-
ными связями. Важным направлением мигра-
ции являлись среднеазиатские государства. В 
крупных центрах азиатской торговли некото-

рые татарские купцы имели свои торговые 
конторы. Более того, важную роль в успеш-
ной торговле татар на Среднем Востоке игра-
ли появившиеся в среднеазиатских городах 
татарские диаспоры. Часть татар прибывала 
сюда с целью избежать рекрутской повинно-
сти или уголовного наказания, другая часть, 
задавленная нуждой, – в поисках лучшей 
доли. В начале XIX в. в Бухаре, Самарканде, 
Хиве, Ширбязе имелись общины беженцев-
татар. Они селились компактными группами, 
как правило, при караван-сараях. Большин-
ство вело полунищенское существование, 
небольшая часть занималась торговлей и ре-
меслами. Другую часть татарской диаспоры 
составляли шакирды медресе. Известно, что 
в Бухаре действовало 60 медресе [Шкунов, 
2007, с.184–186]. 

В появлении и усилении среди татар на-
мерения переселиться в Османское государ-
ство нельзя исключить влияние массовых 
миграций мусульманских народов юга Рос-
сии в XIX в. [Кылынч, 2012, б.45].

Нагнетание обстановки вокруг вопроса о 
предстоящем крещении мусульман в Волго-
Уральском регионе началось в середине 
XIX в., когда спустя почти два десятиле-
тия мирной жизни после военных действий 
1828–1829 гг. отношения между Россией и 
Турцией вновь перешли «на тропу войны». 
Татары Среднего Поволжья, проживавшие в 
контактных зонах с русскими, видели уси-
ление панславистской идеологии в импе-
рии и были осведомлены о причинах войны 
России против Османского государства. 
Считалось, что в Османском государстве 
христиане «претерпевают гонение», это об-
стоятельство стало для русского императора 
причиной добиться справедливости. Начало 
военных действий татары восприняли как 
свидетельство серьезных намерений Нико-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение586

лая I, выступившего в роли покровителя 
всех православных мира. Из этого некото-
рые татары делали вывод о том, что раз в 
Турции «христиане претерпевают гонения», 
то правительство «точно также будет посту-
пать» с мусульманами – российскими под-
данными. 

Появлению таких суждений способ-
ствовал ряд инициатив российской власти. 
На основании всеподданнейшего отчета 
оренбургского гражданского губернатора за 
1852 г. Николай I предписал усилить хри-
стианизацию «язычников» в Оренбургском 
крае. На основе определения Синода от 5 
сентября 1853 г. в приходы Белебеевского, 
Мензелинского и Бирского уездов, в кото-
рых расселялись последователи традици-
онных верований, было дополнительно вы-
делены 15 штатных единиц священников, 
распространены наставления для христиа-
низации «язычников». В регионе усили-
лась миссионерская деятельность РПЦ. В 
результате весной 1854 г. в Белебеевском у. 
Оренбургской губ. и в Самарской губ. рас-
пространились слухи о том, что император 
предписал насильно крестить «всех мусуль-
ман» и язычников. В годы военного лихо-
летья администрация стремилась опера-
тивно «гасить брожения» среди мусульман. 
Под воздействием обращения начальников 
Оренбургской и Самарской губерний в пра-
вительство РПЦ в июне 1854 г. приостано-
вила христианизацию [Материалы, 1936, 
с.158–159, 163–164].

В периоды военных кампаний России 
с мусульманскими государствами татары-
мусульмане воспринимались властью как 
«неблагонадежные» подданные, а духовные 
лица – как «фанатики», учащались «визи-
ты» полиции в татарские медресе, в кото-
рых обучались шакирды из разных местно-
стей, и деревни с целью проверки паспортов 
на предмет выявления подстрекателей или 
агитаторов – врагов России. Так случилось 
в годы Крымской войны. Татары подозре-
вались в содействии турецкому султану – 
халифу всех мусульман мира. Руководство 
Оренбургской губ. считало, что в период 
Крымской войны местное мусульманское 
население ожидало, что появятся турецкие 
войска «для освобождения всех мусульман 
от ига христианского народа» [Материалы, 
1936, с.196–197].

Согласно сведениям исследователя Аг-
несс Кефели-Клай, перед Крымской войной 
и в 1865 г. и 1867 г. среди чувашей и марий-
цев Самарской губ. можно было увидеть 
бродящих суфиев и мулл, которые уговари-
вали уехать в Турцию в ожидании дня воз-
дания. Они «следовали традиции хиджры, 
которой начало дал пророк Мухаммад, когда 
в 622 году противники заставили его бежать 
из Мекки в Медину. Они провозглашали на-
ступление конца света при полной победе 
ислама, страстными речами воскрешали в 
памяти людей пророчества махди (своего 
рода Мессии или Спасителя), который, по 
преданиям, восстановит справедливость 
на земле в конце света. Турецкий султан, 
по их мнению, завладеет мусульманскими 
землями и восстановит Казанское ханство» 
[Кефели, 2005, c. 544. 569]. Отдельные по-
ступки представителей духовной и светской 
власти также способствовали усилению со-
циального напряжения среди мусульман. В 
этой связи интересным представляются раз-
мышления российского посланника в Кон-
стантинополе графа Г.П.Игнатьева, который 
в 1865 г. отмечал, что и ранее российские 
мусульмане из Поволжья совершали хадж, 
однако до этого времени каких-либо намере-
ний переселения в Турцию не было. Причи-
ны этого явления, по его мнению, заключа-
лись в местном факторе в лице чиновников 
и внутриполитическом курсе правительства: 
«административные действия наши, способ 
управления, должны иметь преобладающее 
влияние на умственное настроение мусуль-
манского населения, живущего на русской 
почве» [Материалы, 1936, с.216.].

Реформы в Башкирском войске под воз-
действием мусульманских духовных лиц 
вызвали различные слухи, которые породи-
ли у башкир, мещеряков и тептярей желание 
переселиться в Турцию или перейти в Си-
бирь для зачисления в казачье сословие, об 
этом писал 31 января 1867 г. оренбургский 
генерал-губернатор Н.А.Крыжановский 
[Ма териалы, 1936, с.197]. По мнению ру-
ководства Оренбургской губ., среди му-
сульман региона распространялись слухи: 
о намерении правительства после реформы 
отобрать у башкир вотчинные земли, рас-
пространить на бывшее военно-служилое 
сословие рекрутскую повинность (которую 
до этого времени исполняли представители 



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 587

податного сословия), обратить мусульман в 
христианство15.

Благодаря усилиям жандармерии, по поч-
товой корреспонденции в 1865 г. были вы-
явлены духовные лица, которые поддержи-
вали связь с родными или односельчанами 
в Турции. Согласно тайному дознанию по-
лиции в Казанской и Симбирской губерни-
ях призывы к переселению, чтобы избежать 
крещения, звучали из уст бывшего муэдзина 
д.Чечкаб Свияжского у. ишана А.Алкина и 
его муршида – муллы д.Альметево Чисто-
польского у. Атауллы Негматуллина [НА РТ, 
ф.1, оп.3, д,270, л.54–55об.]. Помимо номи-
нальных христиан – новокрещеных татар, 
суфии призывали к переселению бывших 
лашман, которые после приписки в 1860 г. 
в государственные крестьяне начали испол-
нять рекрутскую повинность. Говорили, что 
в Османском государстве они будут освобож-
дены от воинской повинности и от платежа 
податей [НА РТ, ф.1, оп.2, д.2111, л.1–1об.].

Как правило, крестьяне уезжали не-
большими группами. В Чистопольском у. 
из 95 чел., подозревавшихся полицией в 
миграции, 16 уехали с семьями, распродав 
имущество. Отдельные семьи до отобрания 
властями паспортов весной 1865 г. успе-
ли покинуть родные селения в Свияжском, 
Тетюшском, Спасском уездах [НА РТ, ф.1, 
оп.2, д.2111, л.11–80]. 

Под воздействием информации о начале 
миграции мусульман из Среднего Поволжья 
в Турцию МДВ секретным циркулярным 
предписанием от 17 августа 1865 г. прекра-
тило выдачу заграничных паспортов тата-
рам [РГИА, ф.821, оп.8, д.1175, л.2]. 

Переселение татар из Поволжья и При-
уралья усилилось и приобрело четкую форму 
локальных движений в пореформенный пе-
риод. Русско-турецкая война 1877–1878 гг., 
татарское крестьянское движение 1878–
1879 гг., другие антиправительственные 
выступления крестьян, вызванные слухами 
о предстоящем крещении, в целом ослож-
нение «национального вопроса» усиливали 
недоверие к реформам правительства, в ко-

15 Как показали события ближайшего десятиле-
тия, эти слухи оказались небеспочвенными: меще-
ряки, башкиры, тептяри стали исполнять воинскую 
повинность, самодержавие повело политику раз-
грабления башкирских вотчинных земель, велась 
активная колонизация края.

торых часть татар усматривала опасность 
крещения. При данной мотивации сохране-
ние своей этноконфессиональной идентич-
ности мигранты ставили превыше всего и 
шли на смену своего подданства. Переселе-
ние на чужбину являлось для них своеобраз-
ной формой протеста: они не хотели жить в 
государстве, посягающем на их религиозные 
права, хотя такое представление формирова-
лось нередко на основании слухов. 

Другой веской причиной являлось ухуд-
шение социально-экономического положе-
ния сельского населения региона, которое 
усугубляли частые неурожаи и голодные 
годы. Определенную надежду на обеспе-
ченную жизнь давали письма соотечествен-
ников, устроившихся в Турции и сообщав-
ших о существовании государственной 
под держки для мигрантов [НА РТ, ф.1, оп.2, 
д.2111, л.32–32об.]. Предприимчивые лица 
рассмат ривали переселение как получение 
новых возможностей для обогащения.

К началу 1890-х гг. в сознании народных 
масс Оренбургского края укоренилось устой-
чивое мнение о том, что ислам преследуется 
правительством и готовится массовое креще-
ние мусульман, что приходское и высшее ду-
ховенство являются прислужниками власти, 
поэтому они не отстаивают интересы рели-
гии. Такое суждение основывалось на ряде 
событий: 1) требование от мулл русского 
образовательного ценза; 2) цензурные «стес-
нения» религиозных изданий 1890–1891 гг.; 
3) циркуляр МНП от 10 июля 1892 г.; 4) под-
чинение мектебов и медресе инспекторам 
народных училищ; 5) смещение без осно-
вательных причин некоторых авторитетных 
мударрисов в Стерлитамакском у., которые 
обучались заграницей, закрытие медресе в 
г.Илецк, увольнение большой группы ша-
кирдов из медресе Ханской ставки. 

9 сентября 1892 г. командование ОКВ из-
дало приказ о закрытии всех мектебов и ме-
дресе в татарских поселках, и недовольство 
мусульман в скором времени трансформи-
ровалось в движение переселения в Осман-
скую империю. 

С момента реализации циркуляра МНП 
от 10 июля 1892 г. в Оренбургской губ. ряд 
сельских обществ начал составлять обще-
ственные приговоры и ходатайства на имя 
губернатора о выдаче заграничных паспор-
тов для переселения в Османскую импе-
рию, причем некоторые ставили ультима-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение588

тум: если не отменят этот циркуляр, то они 
непременно уедут из России. 

О возникшем миграционном движении 
татар министр внутренних дел доложил 
Александру III, который предписал: «оста-
новить и успокоить население». С послед-
ней декады апреля 1894 г. губернаторы, 
жандармерия, оренбургский муфтий сосре-
доточили свои усилия на исполнении пред-
писания императора [РГИА, ф.821, оп.8, 
д.791, л.4об.–5, 29–30об., 33, 92об.]. 

Большую роль в успокоении населения 
сыграл муфтий М.Султанов. Он составил 
обращение к духовенству, разослал его в ма-
халли Уфимской, Оренбургской, Самарской, 
Казанской и ряда соседних губерний, выез-
жал в селения Уфимской губ., разъяснял не-
зыблемость религиозных прав мусульман, 
вызывал для собеседований некоторых ду-
ховных лиц из губерний. По собственной 
инициативе 9 июля – 3 августа муфтий по-
сетил селения Оренбургской губ., в которых 
происходили волнения. Оказалось, что жи-
тели ряда казачьих поселений выехали за 
границу после получения заграничных па-
спортов: из Зубочистенского поселка выеха-
ло 13 семейств, из Чесноковского – 20, из 
Рычковского – 5 и т.п. 

Именно из Оренбургской губ. по всей Рос-
сии распространялась информация о насту-
плении правительства на ислам. Сведения о 
намерении части мусульман Оренбургского 
края мигрировать доходили до других реги-
онов через два канала: 1) уроженцы других 
уездов перед отъездом в Турцию приезжали 
на родину, чтобы попрощаться с родными, 
рассказывали об общественной ситуации в 
крае, или писали письма; 2) со ссылкой на 
ситуацию в Оренбургской губ. распростра-
нялись прокламации «о грядущей опасно-
сти для ислама» и необходимости противо-
действовать открытию русских училищ [НА 
РТ, ф.1, оп.3, д.9602, л.28–45об.]. 

Если до этого переселения происходили 
тайно на основании полученных паспор-
тов на отлучку или под предлогом палом-
ничества, то теперь впервые они приобре-
ли правовую основу – через посредников 
были оформлены коллективные прошения 
с указанием фамилии и имени главы семьи, 
ее численности и места проживания, кото-
рые подавались в соответствующие органы 
Османской империи. Затем эти данные че-
рез турецкие консульства поступали в Рос-

сийское МИД и губернские администрации. 
Имперская власть «препятствовала выезду 
желающих переселиться из родных селе-
ний. 

Из Казанской губ., главным образом из 
Чистопольского у. (8 селений) и частич-
но Спасского у., официально обратилось 
османским властям несколько сот татарских 
семей. При расследовании выяснилось, что 
в 1893 г. поводом к переселению послужи-
ли прокламации о предстоящем крещении и 
слух о том, что с 1896 г. в селениях откроют 
школы, в которых будет проводиться обяза-
тельное обучение русскому языку детей с 
8-летнего возраста. Сформировалось убеж-
дение, что эта мера приведет к постепенно-
му охлаждению отношения детей к исламу 
и к смене вероисповедания. Распродажа 
имущества усилилась после получения ин-
формации о предоставлении переселенцам 
значительных плодородных земельных уго-
дий, льгот и погашении османским прави-
тельством их задолженности перед россий-
ским государством. Весной 1894 г. около 40 
семейств из Чистопольского у. тайно вые-
хали из России [НА РТ, ф.1, оп.3, д.9602, 
л.25; д.9603, л.17–17об., 45–45об.]. Сильно 
повлиял на местных жителей отъезд мул-
лы д.Нарат-Елга Мухаметвалеева, хотя он в 
своих письмах из Турции правдиво инфор-
мировал односельчан о трудностях, с кото-
рыми сталкиваются мухаджиры. «Советую 
желающим переселиться – терпеть, потому 
что в этом государстве торговля очень пло-
хая, сколько тысяч людей, приехавших сюда, 
ни один не может порядочно заняться делом. 
Горестную ведут жизнь. Если во всех медре-
се в деревнях прикажут учиться по-русски, 
то в этом большого вреда нет, такие вещи и 
здесь увидим», – предупреждал он и добав-
лял, что «если власти не касаются религии, 
то переселяться не стоит» [НА РТ, ф.1, оп.3, 
д.10050, л.4]. 

После получения от уехавших односель-
чан писем, не подтверждавших обязатель-
ство Османского государства о погашении 
задолженности крестьян-мигрантов перед 
российским правительством, переселение 
в 1895 г. прекратилось. Безусловно, свою 
роль сыграли разъяснительная работа вла-
стей, преследование и наказание «подстре-
кателей» и изъятие у крестьян паспортов 
на отлучку. В результате из 363 семейств, 
ходатайствовавших перед турецким прави-



Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери... 589

тельством о переселении, из Казанской губ. 
сумела уехать лишь локальная группа [НА 
РТ, ф.1, оп.3. д.9602, л.71–71об., 77–78]. 

В 1894 г. 94 домохозяина из Бугульмин-
ского у. Самарской губ. обратились в МВД 
с просьбой о разрешении переселиться в 
Османское государство [ГАСО, ф.3, оп.10, 
д.1097, л.82–83]. В апреле губернатор 
А.Брянчанинов объездил Бугульминский и 
Бугурусланский уезды с целью разъясне-
ния неосновательности слухов о крещении, 
посетил 25 татарских селений, встречался 
с духовными лицами и вызывал в эти на-
селенные пункты жителей близлежащих 
деревень. Им также было разослано печат-
ное объявление о гарантии религиозных 
прав мусульман [ГАСО, ф.3, оп.233, д.1373, 
л.2–10]. Аналогичную цель преследовали 
«объявление» уфимского губернатора [Тар-
джеман, 1894, № 23, 1 июня] и обращение 
муфтия М.Султанова от 12 апреля 1894 г. к 
ахунам и имамам о необходимости проведе-
ния разъяснительной работы о том, что «на-
сильственно крестить магометан никто не 
будет и что ислам, как прежде, так и теперь, 
и на будущее время все прирожденные ма-
гометане могут исповедовать в России впол-
не свободно, как это установлено законом» 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.807, л.181–182]. 

Волнения среди татар Буинского у. Сим-
бирской губ. улеглись после посещения 
деревень в августе местным губернатором 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.791, л.149].

Новую волну переселений «из-за боязни 
крещения» вызвали подготовка и проведе-
ние переписи населения 1897 г. в несколь-

ких губерниях Среднего Поволжья и При-
уралья. Всего по Самарской и Уфимской 
губерниям планировали мигрировать в Тур-
цию 395 семейств. Первую группу пересе-
ленцев из Самарской и Уфимской губерний 
(448 чел.) в 1898 г. власти вернули в родные 
селения, вторую группу татар (373 чел.), по-
лучивших паспорта, выпустили в г.Самсун 
[Гусева, 2008, c.172]. Идея о переселении в 
1899 г. будоражила жителей ряда деревень 
Бугульминского у. 

29 апреля 1899 г. в департаменте поли-
ции было проведено совещание, на кото-
рое были приглашены заинтересованные 
представители центральных органов вла-
сти, по вопросу прекращения переселения 
российских мусульман в Османскую им-
перию [РГИА, ф.821, оп.8, д.791, л.198]. 
Вынужденные переселения татар в 1890-х 
гг. департамент полиции характеризовал 
как «религиозно-политическое брожение» 
[Исхаков, 2007, с.69]16. Действительно, 
миграция татар в Турцию в конце XIX в. 
приобрела форму политического протеста 
внутриполитическому курсу самодержавия, 
отрицающему екатерининские принципы 
государственно-исламских отношений. 

Таким образом, во второй половине 
XIX в. одной из форм социального протеста 
мусульман против проводимой правитель-
ством политики ущемления их религиозных 
прав стали вынужденные локальные пересе-
ления татар внутренних губерний в Осман-
ское государство, где они рассчитывали на 
социальную помощь мусульманского госу-
дарства и поддержку халифа. 

16 Введенный запрет на совершение хаджа рос-
сийскими мусульманами правительство отмени-
ло лишь пять лет спустя, в 1901 г. [Исхаков, 2007, 
с.73].



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение590

ГЛАВА 5
Ваисовское движение

Диляра Усманова

Во второй половине XIX в. в среде му-
сульманского населения Поволжья сформи-
ровалось движение, известное в литературе 
как ваисовское движение или «Ваисовский 
Божий полк староверов-мусульман» [Ка-
танов, 1909; Сагидуллин, 1930; Климо-
вич, 1936; Quelquejay, 1959; Kemper, 1998, 
с.393–429; Валеев, 1999; Кемпер, Усмано-
ва, 2001, с.86–122; Усманова, 2002; Crews, 
2006; Валеев, 2007; Кемпер, 2008; Франк, 
2008; Усманова, 2009]. Явление это пред-
ставляло собой сложный симбиоз религиоз-
ных, социальных, этнических, культурных 
и политических положений, объединявших 
на определенных исторических этапах весь-
ма значительную часть татарского населе-
ния Казанской губ. Хронологически дви-
жение датируется 1862–1923 гг. и в своей 
эволюции оно прошло несколько наиболее 
значимых этапов. Всю историю ваисовско-
го движения можно условно разделить на 
четыре периода: от провозглашения само-
стоятельной общины в 1862 г. до середины 
1880-х гг.; с середины 1880-х гг. до 1905 г.; 
1905–1910-е гг. и последний этап – с 1917 г. 
до середины 1920-х гг.

Несмотря на то, что в литературе движе-
ние неразрывно связывается с представите-
лями одной семьи – Багаутдином, Гайнаном 
и Газизяном Ваисовыми – и даже свое назва-
ние получило по их фамилии, тем не менее, 
было бы ошибочным все сводить только к 
этой семье. У истоков движения стояли три 
исторические личности – Джагфар Салихов, 
Габдуллатыф Халитов и Багаутдин Ваисов. 
Именно с их взглядами, идеями и практи-
ческой деятельностью связано возникно-
вение особой отдельной общины, позднее 
переросшей в целое социально-религиозное 
движение.

Хотя шейх Джагфар не имел непосред-
ственного отношения к ваисовской общине, 
тем не менее во всех документах ваисовцев 

именно его имя использовалось как нрав-
ственный символ и духовная предтеча дви-
жения. Джагфар аль-Кулатки аль-Булгари 
Салихов (1790–1862) родился в с.Старая 
Кулатка Хвалынского у. Саратовской губ. 
[Архив ИВР СПб., ф.131, оп.1, д.2, л.21–24; 
Фəхреддин, 1908, с.389–391; Усманова, 
2009, с.36–40]. После обучения в одном 
из медресе Казани (у хазрата Мухаммад-
Карима б. Габдрахима) он отправился в 
длительное путешествие. Проведя некото-
рое время в среднеазиатских городах (Таш-
кент, Самарканд), более трех лет прожил в 
Бухаре. Здесь основным его занятием были 
общение с учеными людьми (голяма), су-
фиями (его наставником был известный в 
крае шейх братства Накшбандия Габдулха-
лик аль-Балликули аль-Казанлы), раздумья, 
моления и радения у гробницы Багаутдина 
Накшбанди (ум. в 1389 г.). Из Туркеста-
на Дж.Салихов отправился в длительное 
путешествие-хадж. Побывав в Багдаде, 
Египте, он обосновался в Медине, где про-
жил более 12 лет, состоя кладбищенским 
сторожем (муджавир) и ведя жизнь дерви-
ша. В 1834/1835 гг. (1250 год по хиджре), 
после восемнадцати лет странствий, он вер-
нулся на родину полуослепшим дервишем 
в рубищах. Слава Джагфар-ишана быстро 
распространилась в крае, привлекая к нему 
ученых людей, многочисленных почитате-
лей и учеников. Не меньше было у него и 
противников в лице представителей офи-
циального духовенства. После неудачного 
второго паломничества (Дж. Салихов сумел 
добраться только до Кавказа [əл-Булгари, 
1874]) он вернулся в родную деревню, где 
и умер в декабре 1862 г. в возрасте 72 лет. 
Дж. Салихов не оставил значительных со-
чинений и трудов, однако он активно за-
нимался проповеднической деятельностью, 
имел большое количество учеников и по-
следователей, считавших его своим духов-



Глава 5. Ваисовское движение 591

ным наставником. Среди последних были 
Б.Ваисов и Г.Халитов, которые стояли у 
истоков староверческой общины. Бывший 
имам д.Беденьги Симбирской губ. Габдул-
латыйф Халитов (Габдуллатыйф б. Халид 
аль-Биденьги, 1809/1810–1891) в середи-
не 1870-х гг. за некоторые неблаговидные 
проступки был лишен духовного звания и 
оказался в оппозиции к ОМДС. Именно его 
эксперты считали наиболее образованным в 
данном тандеме и автором большинства из-
данных в 1870-х гг. сочинений. Однако все 
же основателем «Божьего полка староверов-
мусульман» стал именно дервиш Багаут-
дин Хамзин Ваисов (1819/1820 – 1893) 
[Фəхреддин, Асар, рукопись, б.180–183об.]. 

В облике Б.Ваисова мы видим человека 
XIX столетия, образ мысли и действия кото-
рого не выходят за рамки исламской религи-
озной традиции. Об этом свидетельствуют 
как его сочинения, так и иные докумен-
ты того времени. Первые два десятилетия 
(1860-е – середина 1880-х гг.) стали време-
нем, когда происходило становление само-
стоятельной религиозной общины. 

Ранняя биография Б.Ваисова полна про-
тиворечивых свидетельств, искажений и в 
значительной степени мифологизирована 
его последователями и потомками. Извест-
но, что Б.Ваисов родился в д.Сатламышево 
Свияжского у. Казанской губ., по одним све-
дениям в 1810 г., по другим – где-то в 1819–
1820 гг. Однако приписан он был к крестья-
нам д.Молвино, где вместе с братом вплоть 
до конца 1870-х гг. владел душевым наделом. 
Б.Ваисов рано остался без отца, его вместе 
со старшим братом и сестрой вырастила 
мать Бибижамиля Мухамедьяровна, вскоре 
переехавшая в Казань. После обучения в 
одном из казанских медресе (но некоторым 
свидетельствам, это было медресе при 2-й 
соборной мечети) он занимался преимуще-
ственно торговой деятельностью. Прибли-
зительно в 1841 г., прослышав о знаменитом 
кулаткинском ишане, он познакомился с ним 
и поступил к нему на «обучение» («послу-
шание»), которое продолжалось в течение 
20 лет, т.е. вплоть до смерти Дж.Салихова.

После смерти кулаткинского шейха 
Б.Ваисов объявил себя его преемником 
(халифой), собрал вокруг себя учеников и 
единомышленников и занялся проповедни-
ческой деятельностью. В первой половине 

1860-х гг. Б.Ваисов основал в Казани от-
дельную общину и открыл в собственном 
доме в Новотатарской слободе молитвенный 
дом. С середины 1860-х гг. он неоднократно 
обращался к властям с просьбой оказать ма-
териальную поддержку своей общине, под-
вергал резкой критике официальное мусуль-
манское духовенство и руководство ОМДС, 
обвиняя их в многочисленных пороках, кор-
рупции, разврате и отходе от «истинного ис-
лама». Одновременно Б.Ваисов выступал с 
проповедями среди своих последователей. 

Первое публичное выступление ваисов-
цев связано с сочинением «Тарик-и ход жа-
ган» (1874), посвященным описанию био-
графии и жизненной позиции Дж.Салихова. 
В этом сочинении Б.Ваисов не только опи-
сывает жизненный путь знаменитого ишана 
(в т.ч. его путешествие на Кавказ и отноше-
ние к тамошнему мусульманскому сообще-
ству), но и выражает готовность молиться за 
здравие царя, содействовать умиротворению 
мусульманского населения и укреплению 
среди непокорных мусульманских общин 
власти российского государя. В 1870–1880-х 
гг. Б.Ваисовым и Г.Халитовым было издано 
несколько сочинений: сочинение по мусуль-
манскому праву с комментариями, сборник 
стихотворений, приписываемых Багаутдину 
Накшбанди, составленный Дж.Салиховым 
и пр. [əл-Булгари, 1874; Диван-и Шах-и 
Накшбанд, 1874]. Ряд сочинений Б.Ваисова, 
как содержащие критические выпады про-
тив муфтия, не были допущены цензурой 
к печати, а потому их тексты сохранились 
в архиве органов цензуры [РГИА, ф.777, 
1881 г., оп.3, д.5; Усманова, 2009, с.66–71, 
498–511]. 

Вероятнее всего, часть неопубликован-
ного наследия Б.Ваисова была уже после 
смерти дервиша издана его сыном Гайна-
ном в немного переработанном виде под на-
званием «Джавахир-и хикмат-и дарвишан» 
(Казань, 1907, вып.2). В этом сочинении 
автор (а истинным автором большей части 
был именно Б.Ваисов) размышляет о Суд-
ном дне, наступление которого ожидалось в 
1300 г. по хиджре (1882), выступает с крити-
кой окружающей действительности, осуж-
дением пороков татарско-мусульманского 
общества и представителей «официального 
ислама». 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение592

Действия властей расценивались ваисов-
цами как происки сатаны (даджжала), а по-
роки окружающего мира связывались с идеей 
конца света и Судного дня. Знамение скорого 
прихода даджжала (антихриста, сатаны) ви-
делось также в русификаторских действиях 
местных и центральных властей по отноше-
нию к мусульманскому населению, в много-
численных пороках и разврате, поразивших 
казанских татар под руководством муфтия и 
кадиев. Это противостояние с руководством 
ОМДС позднее станет основой отрицатель-
ного отношения ваисовцев к господствую-
щему исламу, наиболее четко сформулиро-
ванному уже в начале ХХ столетия.

Б.Ваисов объявлял себя предвестником 
конца света, именовался «полководцем» 
(сардаром), а своих последователей называл 
членами т.н. спасающейся группы (фирка-и 
наджийа). Залогом спасения объявлялось 
возвращение к истинному исламу под ру-
ководством дервиша. Эсхатологическая со-
ставляющая религиозной доктрины ваисов-
цев, сформулированная в трудах Б.Ваисова, 
оставалась основным языком описания 
социальной и политической реальности в 
1870–1890-х гг. При некотором своеобразии 
концепции конца мира, сформулированной 
Б.Ваисовым (прежде всего в плане дати-
ровки), религиозное мышление основателя 
общины принято рассматривать в контексте 
других эсхатологических движений (типа 
махдизма), которые получили распростра-
нение в разных мусульманских странах при 
наступлении четырнадцатого столетия по 
хиджре [Kemper, 1998, р.393–429].

Позднее эсхатологический язык отошел 
на второй план и восприятие политической 
ситуации в ваисовских текстах рационали-
зировалось. «Спасающаяся группа», гово-
рящая о спасении и Судном дне, постепенно 
оформлялась в «секту», обращающуюся к 
различным представителям имперских вла-
стей, а позднее и к думским представите-
лям, осознающую свое особое социальное 
положение, «отдельность» внутри мусуль-
манского сообщества и наличие политиче-
ских предпочтений.

Центральной идеей в исторической ге-
неалогии и религиозном учении ваисовцев 
была идея булгарского наследия. Себя ваи-
совцы называли булгарами (аль-Булгари) и 

мусульманами-староверами, отказываясь 
признавать такие сословные и этнические 
наименования, как «татарин», «крестья-
нин», «потомственный почетный гражда-
нин» и др. Ваисовцы полагали, что в каче-
стве потомков булгар они являются более 
древними и правильными («истинными») 
мусульманами, нежели татары, посколь-
ку их вера шла «аль-мисактан-бирле», т.е. 
со времен завета, заключенного ветхоза-
ветным Авраамом и самим Богом. Термин 
«старовер» использовался ваисовцами для 
самопрезентации преимущественно в рус-
скоязычных документах, где этот термин 
отсылал к хорошо известному немусуль-
манам феномену в православии. При этом 
ваисовцы уточняли, что они – староверы-
мусульмане и осознавали свое отличие от 
русских староверов.

Не признавая бюрократических инстан-
ций и вступая в контакт с императором пу-
тем посылки «святых заявлений» и проше-
ний, группа фактически позиционировала 
себя как отдельное сословие. Отказываясь 
от обычной сословной принадлежности, 
ваисовцы претендовали, таким образом, 
на статус некоего особого духовного сос-
ловия. Несоответствие русскоязычных 
категорий (и стоявших за ними практик) 
оригинальным самоописательным катего-
риям ваисовцев вынудило их вместо 
общепризнанной сословной номенклатуры 
(«крестьянин», «мещанин» и пр.) изобрести 
собственную сословную идентичность по-
русски – сословие «потомственных при-
сяжных ислама», а в качестве документа, 
идентифицирующего личность, составить 
так называемый «Святой присяжный лист», 
которым ваисовцы пытались заменять 
общегражданские паспорта [Усманова, 
2009, с.119].

Признавая над собой лишь власть импе-
ратора, сторонники ваисовского движения 
отказывались подчиняться гражданским 
властям, а также нести воинскую повин-
ность. Совершение пятикратной молитвы 
во здравие государя ваисовцы считали сво-
им прямым долгом, полагая, что молитвой 
они защищают верховную власть лучше, 
нежели с оружием в руках. Эта идея стала 
основой для пацифистских идей, высказы-
вавшихся ваисовцами в первые десятилетия 
существования движения.



Глава 5. Ваисовское движение 593

Личная и семейная жизнь Б.Ваисова 
также не раз становилась поводом для пре-
следования его со стороны властей17. Не об-
ращаясь к приходскому имаму, Б.Ваисов са-
молично совершал все важнейшие обряды 
(имянаречение новорожденному, погребе-
ние умерших и даже бракосочетание /никах), 
чем вызывал ожесточенную критику как со 
стороны имамов, так и руководства ОМДС. 
Официальное духовенство было недовольно 
тем, что Б.Ваисов фактически присвоил себе 
функции имама, не имея на то законного 
основания. Эти многочисленные конфлик-
ты привели к тому, что к началу 1880-х гг. 
Б.Ваисов объявил о полном игнорировании 
членами его общины мечетей и официаль-
ных мулл, о намерении вести собственные 
метрические книги, о непризнании ОМДС.

Подобная деятельность лидера движе-
ния Багаутдина Ваисова вызывала опасения 
властей, в конце 1870 – начале 1880-х гг. он 

17 У Б.Ваисова было не менее пяти жен. Первые 
две умерли в 1870 г. при родах, а брак с третьей был 
признан нелегитимным. Из многочисленных детей 
Б.Ваисова (по нашим подсчетам, их было более 
двадцати, по словам самого Б.Ваисова, у него ро-
дилось сорок два сына) большинство умерли в мла-
денчестве или не дожив до совершеннолетия.

привлекался к судебной ответственности по 
гражданским и уголовным искам, неодно-
кратно обследовался психиатрами. В январе 
1885 г. руководителя «секты» с группой его 
сподвижников арестовали. Оказавшие вла-
стям сопротивление ваисовцы были осуж-
дены и высланы из города, а руководитель 
общины признан душевнобольным и поме-
щен в психиатрическую клинику Казани, 
где и умер в сентябре 1893 г. 

После ареста и смерти основателя об-
щины его дело продолжили ученики и по-
следователи. Последнее двадцатилетие ХIХ 
столетия – с середины 1880-х гг. до 1905 г. 
– община переживала сложное время угро-
зы распада и стремления сохранить преем-
ственность традиций. Место харизматично-
го лидера оставалось вакантным. Его дети 
были еще слишком малы, чтобы продол-
жить дело отца. Хотя среди учеников и бли-
жайших последователей Б.Ваисова в эти 
годы выделилась группа наиболее активных 
и деятельных лиц (Юсуф Файзуллин, Ши-
габутдин Сайфутдинов, Назмутдин Ижбаев 
и др.), они не могли заменить Б.Ваисова и 
«породить» из своей среды легитимного и 
всеми признанного лидера движения. При 

Титульный лист сочинения Б.Ваисова 
«Тарик-и ходжаган» (Казань, 1874).

Надгробие на могиле Б.Ваисова. 
Пос. Старая Кулатка Старокулаткинского 

р-на Ульяновской обл. Фото 2005 г. 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение594

всей их убежденности в правоте своего 
дела названные лица не обладали ни не-
обходимыми знаниями, ни нравственным 
авторитетом или харизмой своего учителя. 
Более того, в силу жизненных катаклизмов 
они занимали чрезвычайно маргинальное 
положение в татарском обществе, находи-
лись внизу социальной и интеллектуальной 
иерархии. Гораздо более важным было то, 
что в это время в среде ваисовцев шел поиск 
новых актуальных проблем, которые могли 
бы прийти на смену прежним объединяв-
шим общину идеям. Все это происходило 
на фоне складывания в татарском обществе 
более широкого интеллектуального контек-
ста, в котором причудливо сочетались ис-
ламские и европейские формы, что отража-
лось на облике и организационных формах 
функционирования общины. 

В 1870–1890-х гг. движение также оче-
видно выражало религиозный протест по-
волжских мусульман против проводимой 
правительством политики русификации 
и христианизации. В период проведения 
всеобщей переписи 1897 г. ваисовцы вели 
пропаганду среди крестьян, рассматривая 
перепись как подготовку правительства к 
последующей христианизации мусульман. 
Одновременно движение приобрело черты 
социального протеста в условиях обостре-
ния социальных противоречий, явившихся 
следствием капиталистической модерни-
зации российского общества. Активизация 
деятельности ваисовцев, распространение 
учения Б.Ваисова и увеличение числа его 
последователей наблюдались среди татар-
ских крестьян Поволжья, страдавших от 
малоземелья или безземелья. 

К началу ХХ столетия движение, по-
мимо Казани, охватывало ряд населенных 
пунктов Казанской и Симбирской губерний. 
Единичные случаи наблюдались в Сибири и 
Средней Азии. Общее число последовате-

лей движения доходило, вероятно, до 2 тыс. 
чел. В начале ХХ столетия во главе общи-
ны встали сыновья Гайнан (1905–1918 гг.) 
и Газизян (1918 – начало 1920-х гг.), а само 
движение приобрело ярко выраженный по-
литический характер. Претерпела дальней-
шую эволюцию и идеология движения. 

Ваисовская община (и движение в целом) 
родилась из сложного комплекса различных 
настроений и идей, бытовавших в мусуль-
манской среде Волго-Уральского региона в 
позднеимперский период. Среди них важ-
ное место занимали протестные настрое-
ния, вызванные дальнейшим усилением со-
циальной напряженности, сопровождавшей 
процесс модернизации, религиозной поли-
тикой христианского государства в отноше-
нии иноверцев, углубляющимся процессом 
бюрократизации официальных исламских 
структур и их отчуждением от рядовых ве-
рующих. Свою роль сыграли традиционные 
для религиозного сознания страхи и фобии, 
обусловившие боязнь реалий современной 
жизни и отказ от современной цивилиза-
ции. Ряд идей уходит своими корнями в при-
чудливую историческую память народа. Не 
стоит сбрасывать со счетов и персональные 
заблуждения и амбиции отдельных хариз-
матичных личностей. Однако конф ликты, 
порождаемые как неуживчивым (возможно, 
даже склочным) характером Багаутдина, так 
и провоцируемые властями и единоверца-
ми, вероятно, остались бы личным делом 
одного из многих ушедших в небытие исто-
рических персонажей, если бы проповеди и 
идеи Б.Ваисова не попали на благоприятную 
почву социальной, национальной, религиоз-
ной напряженности и недовольства, столь 
очевидной в Российской империи накану-
не ее падения. В конечном счете, движение 
приняло такие формы, что можно говорить о 
своеобразном культурно-религиозном и по-
литическом феномене в татарской истории.



Глава 6. Новые явления в татарско-мусульманском общественном движении... 595

ГЛАВА 6
Новые явления в татарско-мусульманском 

общественном движении на рубеже XIX–XX столетий

Ильдус Загидуллин
Чешский историк Мирослав Хрох при 

моделировании национальных движений 
европейских народов выделил три фазы 
развития событий. В фазе А пробуждается 
интерес сравнительно небольшой груп-
пы образованных людей к языку, истории 
и фольклору, за культурной фазой следует 
фаза Б – фаза национальной агитации, в ко-
торой группа патриотов ставит своей целью 
внедрение национального самосознания в 
более широкие слои населения, мобилиза-
ции этого населения и его интересов в на-
циональное сообщество. В третьей фазе В 
наблюдается массовое движение, в котором 
большая часть общества охвачена идеями 
национального самосознания и стремится к 
политической автономии. Среди российских 
народов эти процессы происходили в разное 
время и зависели от ряда факторов, начиная 
от уровня их культурного и общественного 
развития и завершая степенью индустриа-
лизации и урбанизации. Огромное значение 
имели наличие собственной элиты и тради-
ции государственности, общая высокая, в 
т.ч. языковая культура, что было характер-
но для «старых» наций (русские, поляки, 
грузины, крымские татары, в определенной 
степени мусульмане Средней Азии). У «ма-
лых» или «молодых» наций отсутствова-
ли собственные элиты, а нередко средние 
городские слои, в прошлом они не имели 
собственных политических структур, и их, 
традиции средневековой государственности 
были разрушены в начале Нового времени, 
они представляли собой «крестьянские на-
роды», над которыми господствовали иные 
этнические элиты. Их действия имели со-
циальную природу и поначалу были на-
правлены не столько против государства, 
сколько против «чужой» господствующей 
верхушки. Их задачей было устранение вы-
шеназванного дефицита, а именно – созда-
ние полноценной социальной структуры. 
«Молодыми» нациями в России были укра-

инцы, белорусы, литовцы, латыши, финны 
[Каппелер, 1996, с.175–176].

А.Каппелер, исходя из социального слоя 
– движущей силы каждого из этапов, ставит 
вопрос о возможных идеальных дворянских, 
буржуазных и крестьянских национальных 
движениях. В то же время он правомерно 
констатирует затрудненность проецирова-
ния «европейского исторического опыта» 
на национальные движения народов Азии 
[Каппелер, 1996, с.176].

В этой связи возникает вопрос: какое 
место занимает в этой модели татарско-
мусульманское общественное движение до 
1905 г. Как известно, до середины XVIII в. 
идеи возрождения татарами своей государ-
ственности, которые проявлялись в ряде 
выступлений народных масс, были связаны, 
главным образом, с приглашением едино-
верца – представителя высшего феодаль-
ного сословия – хана. Впервые в восстании 
под предводительством Батырши 1755 г. 
главным идеологом и организующей силой 
выступили представители мусульманского 
духовенства, превратив лозунг «борьба за 
ислам и освобождение региона от предста-
вителей элит другой этноконфессиональ ной 
группы, эксплуатирующей мусульман», в 
знамя антиправительственных выступле-
ний. В условиях отсутствия националь-
ной эли ты в лице дворян доминирование 
религиоз ных деятелей в национальном дви-
жении бы ло закономерным явлением. Од-
нако, признав мусульманское духовенство, 
подчинив его своему контролю и добившись 
его лояльности к политическому строю, 
правительство Екатерины II сумело в целом 
изолировать его от участия в политической 
борьбе.  В результате 1755 г. стал последней 
попыткой татар по восстановлению нацио-
альной государственности. В конце XVIII в. 
началось формирование новых татарских 
элит: лояльного к власти мусульманского 
духовенства, действующего на легальных 



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение596

основаниях; реабилитация потомков татар-
ских мурз и князей, включение в дворянское 
сословие мусульман по выслугам в граж-
данской и военной службе; формирование 
предпринимательско-купеческого сословия.

Татарско-мусульманское общественное 
движение четко не вписывается в классиче-
скую модель национальных движений наро-
дов Европы в плане следования одной фазы 
за другой. Татарское просветительство, спо-
собствовавшее культурному пробуждению 
татар, заявило о себе во второй половине 
XIX в. и продолжалось вплоть до 1917 г. 
Тру ды и просветительская деятельность 
Ш.Мард жани, К.Насыри, Р.Фах ретдина, 
М.Ак муллы, Г.Чокрый и др. способство-
вали пробуждению и усилению интереса к 
национальной истории и культуре. Особую 
роль в обновленческих процессах сыграл 
И.Гаспринский, успешно использовавший 
газету «Тəрҗеман» для пробуждения интере-
са татар к светским знаниям. И.Гаспринский 
предложил проводить модернизацию татар-
ского сообщества за счет пожертвований и 
максимального использования правового 
поля империи для развития национальной 
культуры, не отвергая при этом государст-
венные культурно-просветительские инс-
ти туты. Газета призывала читателей к 
совершенствованию своих знаний, к обще-
ст венной работе на благо народа. 

В начале ХХ в. эстафету приняли новые 
представители татарской интеллигенции, 
знакомые с русской культурой и нередко 
получившие заграничное образование. Вве-
дение новометодного образования привело 
к обновленческим процессам в конфессио-
нальной школе и обозначило перемены прак-
тически во всех областях социокультурной 
жизни мусульманского сообщества Повол-
жья и Приуралья. Как совершенно справед-
ливо отмечает А.Каппелер, у татар фаза А 
носила характер религиозно-национального 
движения [Каппелер, 1996, с.195].

Начало фазы Б – фаза национальной 
агитации – было вызвано активной деятель-
ностью правительства, направленной на 
слом феодальных устоев в мусульманском 
сообществе и вовлечение его в модерниза-
ционные процессы, которая, однако, реа-
лизовалась за счет ущемления самобытной 
культуры и традиций без права выбора. Пер-
вые признаки новых явлений проявились в 
крестьянском движении в 1878–1879 гг. 

Отправной датой фазы Б в татарском 
национальном движении можно считать 
1879 г., когда представители казанской 
буржуазии, после консультаций с ОМДС 
[Фəхреддин, 2010, б.130], довели до сведе-
ния российской власти программу своих 
требований, направленных на сохранение 
основополагающих принципов религиозно-
культурной автономии татар и башкир, на 
повышение статуса головного института 
традиционных религиозных общин, на рас-
ширение гражданских прав прав мусульман. 
В концептуальном плане эти требования 
стали выражением мнения представителей 
различных групп татарской элиты во главе 
с купечеством, если учесть, что в этот пе-
риод муфтием был дворянин С.Тевкелев, а 
заседателями в ОМДС служили муллы из 
Казанской губ. Купцы вместе с представи-
телями духовенства выступили против пра-
вительственных инициатив, направленных 
на установление контроля над националь-
ной системой образования и ее трансфор-
мацию путем принудительного внедрения 
институтов русского образования. Действия 
правительства в значительной степени были 
обусловлены идеологией модернизации 
России и политикой создания национально-
го русского государства, согласно которым 
во внутренних губерниях не только русское 
крестьянское население должно было быть 
грамотным, но и нерусские народы обязаны 
были знать государственный язык.

Татарские купечество стремилось во-
влечь широкие слои населения в петицион-
ные кампании против правительственных 
реформ в сфере школьного образования, ла-
вировать лозунгом защиты ислама и сохра-
нения традиционных устоев. В последней 
четверти XIX в. общественное движение 
происходило под «религиозной оболочкой», 
что было обусловлено, прежде всего, ре-
лигиозным менталитетом, особенностями 
культурного развития купечества, отсут-
ствием чиновников и малочисленностью и 
экономической слабостью дворянского со-
словия. В целом национальное движение 
носило охранительную «направленность», 
защищало традиционные устои, его идеоло-
гами были представители буржуазии, дви-
жущей силой – традиционные религиозные 
общины. Главным лейтмотивом мусуль-
манского общественного движения и анти-
правительственных выступлений народных 



Глава 6. Новые явления в татарско-мусульманском общественном движении... 597

масс в пореформенный период стали «защи-
та ислама» и религиозных прав мусульман, 
борьба за сохранение конфессиональной 
идентичности, против вмешательства пра-
вительства в систему национального обра-
зования и жизнь махалли.

Назначение муфтием М.Султановым на 
основе закона от 9 января 1890 г. заседателя-
ми религиозного управления духовных лиц 
с прогрессивными взглядами вскоре пре-
вратило ОМДС в своеобразный центр про-
паганды и агитации передовых идей. Боль-
шинство заседателей ОМДС и после ухода 
из религиозного управления продолжали 
просветительскую деятельность. 

В этой связи заметным событием в кон-
солидации прогрессивно настроенных 
представителей различных профессиональ-
ных и сословных групп мусульманского 
населения стали созыв по инициативе за-
седателей ОМДС 6 января 1898 г. совеща-
ния и учреждение в Уфе с санкции муфтия 
М.Султанова неофициальной организации 
«Ислах-ы мəкатип вə нөшр-и мəгариф мус-
лимин» – первого татарского общества, вы-
звавшегося решать насущные общенацио-
нальные проблемы, а именно: подготовить и 
последовательно реализовывать реформы в 
области совершенствования татарского язы-
ка, школьных программ и издания новых 
учебников. 15–17 июня того же года в Уфе 
состоялось неофициальное совещание, со-
званное этим обществом, в котором приняли 
участие реформаторы18. В ходе совещания 
состоялись полемика и обмен мнениями по 
ключевым проблемам развития нации, про-
изошло распределение между участниками 
обязанностей по различным направлениям, 
было принято решение, касающееся рефор-
мирования и программы учебных заведений 
[Мараш, 2005, с.182–183]. Несмотря на то, 
что общество в дальнейшем не продолжило 
свою деятельность и не было зарегистри-
ровано, уфимское совещание, безусловно, 
дало новый импульс преобразованиям.

На рубеже веков в мусульманском со-
обществе усилилось влияние джадидистов, 
многие представители консервативной ча-

18 Заседатели ОМДС Р.Фахреддин, Х.-Г.Габа-
ши, Г.Капкаев; оренбургский купец Гани Хусаинов, 
Галимжан Баруди, Ахмадхади Максуди, Шакирзян 
Тагиров, ахун Гыйльман Карими, его сын Фатих 
Карими, уфимский ахун Х.Усманов и др. [Гани, 
1998, б.113–114, 125–126]. 

сти буржуазии пересмотрели свое отноше-
ние к русскому образованию и стали со-
действовать развитию новометодных школ 
и активно включились в обновленческие 
процессы. Тон общественному движению 
задавало не только противостояние мусуль-
ман и правительства по вопросам школьно-
го образования, оно стало многообразным, 
многовекторным. Новометодные школы 
разрушали монополию мулл в сфере рели-
гиозного образования, так как заведующие 
этих школ становились их конкурентами, и 
самое главное – менялись финансовые по-
токи, за счет которых существовала система 
образования (средства родителей и обеспе-
ченных татар). 

Новой формой противостояния между 
кадимистами и джадидистами стала интел-
лектуальная полемика. В условиях отсут-
ствия национальной периодики она выра-
зилась в публикации муллами-кадимистами 
нескольких брошюр. Новый метод обучения 
и вызванные им изменения оценивались его 
противниками «как нововерие, угрожающее 
татарам отпадением от ислама и обращени-
ем в кяфиров». В частности, в 1899 г. в Каза-
ни была издана книжка муллы Гиллязетдина 
Мухиддинова «Стальные пики против ново-
го метода», направленная против обновле-
ния и европеизации татарского общества.

В этот период джадидисты действовали 
осторожно и напрямую не дискутировали с 
кадимистами. До читательской аудитории 
новые идеи и воззрения они доводили по-
средством художественных произведений, 
через размышления, полемику литератур-
ных героев о будущем татарского общества, 
через их поступки. Литература периода воз-
рождения превратилась в важнейший ин-
струмент воздействия и воспитания людей 
новой формации. Важно отметить, что появ-
ление таких изданий уже свидетельствовало 
о кардинальных изменениях, происходящих 
в городских общинах: известно, что не все 
литературные произведения, прошедшие 
русскую цензуру в 1890-е гг., публикова-
лись, – издатели-продавцы, боясь конфлик-
тов с муллами, не брались за их реализацию. 
Образцы литературы и публицистические 
произведения издавались на средства на-
циональной буржуазии. На рубеже веков, 
благодаря тандему «меценат – интеллекту-
ал» в плане идеологического воздействия на 
читательскую аудиторию посредством пе-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение598

чатного слова, джадидисты захватили ини-
циативу и действовали более активно. 

Член ОМДС Р.Фахреддин стал издавать 
серию книг нравственно-назидательного 
плана, адресованных взрослым, детям 
школьного возраста, с целью достижения 
позитивных перемен в социокультурной 
жизни народа. Большое влияние на читате-
лей оказала повесть Р.Фахреддина «Салима, 
или Целомудрие» («Сəлимə, яки Гыйффəт», 
1898), изданная им под псевдонимом. Глав-
ный герой повести шакирд, обращаясь к сво-
им товарищам по старометодному медресе, 
заявляет: «Нашими руководителями долж-
ны быть лица, обладающие познаниями в 
науках мусульманских и вместе с тем фило-
софски осведомленных о современном по-
ложении вещей. … Прогресс нации заклю-
чается в распространении образованности, 
развитии ремесел и промышленности».

Рассказ Ф.Карими «Шакирд и студент» 
(1899), в котором путем сравнения русской 
и татарской молодежи доказывались преи-
мущества европейского образования перед 
схоластическим религиозным, произвел на-
стоящую сенсацию среди татар и нанес се-
рьезный удар по позициям кадимистов.

В этой связи заслуживает внимания раз-
вернутая характеристика литературных 
произведений и публицистических трудов 
джадидистов, которую дал в начале 1901 г. 
департамент полиции: «Сторонники же но-
вых веяний в своих сочинениях призывают 
татарское население к образованию, к при-
обретению практических познаний как в 
области ремесел и промышленности, так и 

в изучении иностранных языков, дабы оно 
было культурно и богато. При этом нова-
торы приглашают своих единоверцев не в 
единую общеобразовательную школу, т.е. 
русские гимназии и высшие учебные заве-
дения, а в особые татарские рассадники выс-
шей мудрости, где европейская наука долж-
на сочетаться с Кораном и преподаваться на 
татарском языке. Они указывают на необхо-
димость осмыслить свою веру, очистить ее 
от суеверия и невежественных толкований 
мулл и укрепить свою народность, расши-
ряя область применения родного языка в ли-
тературной, научной и религиозной сфере и 
вообще хлопотать о прогрессе на почве ис-
лама и тюркской народности» [НА РТ, ф.1, 
оп.6, д.99, л.1–2об.].

В своей фантастической повести «200 ел-
дан сон инкыйраз» («Вырождение двести лет 
спустя») (Казань, 1904) молодой талантли-
вый прозаик Гаяз Исхаки изложил ключевые 
идеи философско-публицистической бро-
шюры «Человеческий род» (Казань, 1899). 
Ее автор Сурудеддин Мифтахуддинов писал 
о том, что в современном мире обречены на 
исчезновение народы с древними образова-
тельными традициями, которые останови-
лись в своем развитии, не желая разорвать с 
устаревшими воззрениями. Будущее должно 
принадлежать народам, владеющим совре-
менными знаниями. Таковыми в настоящее 
время являются европейцы, которые благо-
даря своей высокой культуре господствуют 
почти на всем земном шаре и беспрерывно 
продолжают делать все новые и новые за-
воевания [Мифтахетдин, 1899, б.5–26].

В этот период на роль лидеров обще-
ственного движения татар выдвинулись две 
группы деятелей нового поколения. Предста-
вители первой получили образование за гра-
ницей: в светских и религиозных учебных 
заведениях Османской империи и Египта, во 
время учебы, поездок и общения с местным 
населением они осознали большое влияние 
Европы на жизнь мусульманских стран (ко-
торые до этого времени в значительной сте-
пени являлись идеалом для татар) и незавид-
ное место мусульман в мировом сообществе. 
Вторая группа была представлена амбици-
озными молодыми людьми, главным обра-
зом, учащимися или выпускниками КТУШ, 
воспитанными на национальных традициях 
и русской культуре, которые также активно 
публиковались [Хабутдинов, 2005, с.15–17].

Фатых 
Карими. 
Фото 
нач. 
ХХ в.



Глава 6. Новые явления в татарско-мусульманском общественном движении... 599

Модернистская модель развития «му-
сульманской нации» в округе ОМДС, от-
вечающая вызовам времени, сделала при-
влекательным опыт и инициативы татар для 
национальных элит мусульманских народов, 
выдвигала татарских общественных деяте-
лей в общетюркские лидеры, знаменосцев 
обновления российской уммы. «Эту модель 
сопровождала идеология, объединяющая 
пантюркизм и панисламизм в уникальную 
смесь, которая хотя и защищала культурное 
единство всех тюркских народов, тем не ме-
нее с неизбежностью несла основные черты 
собственно татарского характера», – отме-
чает Э.Лаззерини [Лаззерини, 2011, с.22].

В конце XIX в. на общественную аре-
ну вышли две личности, сыгравшие важ-
ную роль в деле духовной и политиче-
ской консолидации тюркских народов 
Рос сии – И.Гаспринский и Г.-Р.Ибрагимов. 
И.Гаспринский в 1871–1873 гг. совершил по-
ездку в европейские страны и посетил – вос-
точные: Алжир, Тунис, Египет, Османское 
государство. В 1881 г. он пришел к заклю-
чению, что именно тюркские народы России 
призваны стать во главе интеллектуального 
развития исламского мира.

По причине отсутствия других частных 
периодических изданий на тюркских языках 
издаваемая им с 1883 г. газета «Тəрҗеман-
Переводчик» (Бахчисарай) стала для обще-
ственных деятелей мусульманских народов 
единственной площадкой публичного выра-
жения своего отношения к событиям, проис-
ходящим в регионах и стране в целом, созда-
вала им условия для общения [Гаспринский, 
2006, б.213]. Публикуя сообщения об обнов-
лении жизни тюркских народов, обсуждая в 
редакторских статьях перспективы их раз-
вития он, по сути, заявлял об общности су-
деб мусульманских народов империи. Про-
светитель выдвинул идею культурного и 
национального единства тюркских народов 
страны на основе «единства языка, мысли 
и действий». Созданию единого литератур-
ного языка тюркских народов России про-
светитель придавал политическое значение 
[Гаспринский, 2006, б.264–465]. Газету 
читала интеллектуальная элита татар, баш-
кир, узбеков, казахов, народов Кавказа и др. 
[Валидов, 1998, с.78]. Однако до 1905 г. дея-
тельность И.Гаспринского не выходила за 
рамки культурно-просветительской работы.

Габдрашит Гумерович Ибрагимов 
(1857–1914) позиционировал себя в каче-
стве общетюркского лидера. Он родился в 
семье ахуна г.Тары, обучался в медресе То-
больской и Казанской губерний. В период 
обучения в Медине (1879–1885 гг.) позна-
комился с трудами исламского реформато-
ра Индии Сайд Ах мед-хана (1817–1898), 
видевшего возможность прогрессивного 
развития еди но верцев в про свещении и 
распространении среди них достижений 
европейской науки и культуры, с работами 
основоположника доктрины панисламизма 
Джемаль ад-Дин аль-Афгани (1839–1897). В 
годы учебы в Медине Ибрагимов убедился в 
необходимости коренного реформирования 
системы религиозного образования в Рос-
сии, разработки новой методики обучения, 
обновления программы за счет включения в 
нее естественных дисцип лин [Галимуллин, 
2003, с.14–28].

Оставив должность заседателя ОМДС 
(1892–1895 гг.), Ибрагимов выехал за грани-
цу. Ф.Ф.Галимуллин не исключает возмож-
ность его контактов во время посещения 
Парижа с представителями организованно-
го в 1891 г. центра турецкой эмигрантской 
оппозиции во главе в Ахмедом Риза-баши 
(1857–1930) и турецкого тайного общества 
«Иттихад вə таракки» («Единство и прог-
ресс») [Галимуллин, 2003, c.36]. 

В 1895 г. Ибрагимов опубликовал за 
границей публицистическую книгу «Чул-
пан йолдызы» («Утренняя звезда»), кото-
рая пользовалась большой популярностью 

Исмаил 
Гасприн-

ский. 
Фото нач. 

ХХ в.



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение600

среди мусуль-
ман Волго-
Уральского ре-
гиона и тайно 
передавалась из 
рук в руки. По 
мнению Галим-
жана Ибраги-
мова, эта рабо-
та, освещающая 

незавидное положение мусульман в России 
и призывающая к реформам и приобщению 
к европейской культуре, была до револю-
ции 1905–1907 гг. «единственным голосом 
вопиющего в пустыне» [Ибраһимов, т.7, 
б.267–268]. Ее автор писал, что татары, 
получившие светское образование, ста-
вятся русской администрацией в неравные 
условия по сравнению с христианами: вы-
пускники университетов с юридическим 
образованием достигают лишь должности 
помощника прокурора, для получения ге-
неральского звания, как и полякам, финнам, 
евреям и раскольникам, мусульманам нуж-
ны «особые причины».

Первейшим условием «светлого будуще-
го татар» Ибрагимов считал реформирование 
ОМДС. С целью повышения нравственного 
авторитета ОМДС, устранения взяточниче-
ства во время экзаменов и формальности ис-
пытаний кандидатов в муллы он предлагал 
повысить ежемесячное жалованье заседате-
лям религиозного управления, определять 
на эти ответственные должности честных, 
старательных ученых, назначение которых 
должно было, по его мнению, осуществлять-
ся путем проведения муфтием совещаний с 
представителями татарской элиты – учены-
ми и баями. Казыи, в свою очередь, были 
призваны превратить религиозное управле-
ние в авторитетный институт мусульманско-
го сообщества, повысить требования к кан-
дидатам на духовные должности.

С целью укрепления связей ОМДС с 
духовенством он предлагал проводить 
ежегодные совещания с участием видных 
ученых, с тем чтобы деятельность ОМДС 
была направлена на претворение в жизнь 
коллективных решений лидеров нации. 
Важнейшими источниками внебюджетных 

поступлений ОМДС, по мнению Ибраги-
мова, могли бы стать ведомственная газета 
религиозного учреждения с обязательной 
подпиской всех духовных лиц, издание Ко-
рана исключительно в типографии ОМДС. 
Ибрагимов считал, что религиозное управ-
ление должно взять на себя заботу о подго-
товке талантливых шакирдов, премировать 
и награждать медалями их учителей и пуб-
лично критиковать беспечных мударрисов. 
Такой подход, по его убеждению, позволил 
бы приблизить проведение реформы в му-
сульманском сообществе. Введя стипендии 
в медресе и стимулируя шакирдов к полу-
чению знаний, духовные лица, считал он, 
должны прекратить личные склоки, ссоры 
и читать прихожанам проповеди, полезные 
для современной и загробной жизни [Гали-
муллин, 2003, c.36–40]. 

Действия Ибрагимова после возвраще-
ния на родину во многом повторяли шаги 
И.Гаспринского по трансляции своих идей 
среди единоверцев. В 1900 г. он начал изда-
вать в Санкт-Петербурге альманах «Миръат 
яхуд көзге», получивший в народе название 
«Көзге» («Зеркало»). В 1902 г. издал восемь, 
в 1903 г. – четыре номера альманаха. 

Ибрагимов оказался единственным та-
тарским деятелем, обратившимся (1901 г.) 
к правительству с предложением (записка 
«О положении мусульманских низших и 
высших школ (мектебов и медресе) в Рос-
сии») содействовать реформированию тра-
диционных школ мусульман: установить 
для них программы изучаемых предметов; 
ввести преподавание общеобразовательных 
дисциплин; установить практику сдачи эк-
заменов; предоставить лицам, окончившим 
полный курс медресе, льготы по отбыванию 
воинской повинности, передать наблюдение 
за ними особым почетным лицам из му-
сульман, ответственным перед попечителем 
учебного округа [Саматова, 2010, с.188]. 

В 1902–1903 гг. Ибрагимов посетил Япо-
нию, где вел антироссийскую пропаганду, 
за что по просьбе российского посольства 
был выслан из страны. Возратившись в сто-
лицу, он продолжал издавать свой альманах 
[Галимуллин, 2003, c.41]. 

Весной 1904 г. Ибрагимов вновь уехал 
в Стамбул, где его политическая деятель-
ность привлекла внимание русской развед-
ки. Членами организованного им кружка, 
состоявшего из российских мигрантов, была 

Габдерашит 
Ибрагимов. 
Фото нач. ХХ в.



Глава 6. Новые явления в татарско-мусульманском общественном движении... 601

составлена программа требований с целью 
добиться расширения гражданских прав 
соотечественников-единоверцев в сфере об-
разования, управления духовными делами 
и вероисповедания, в которой впервые рос-
сийские мусульмане рассматривались как 
единое культурно-социальное сообщество. 
Важно отметить, что документ был отправ-
лен не только ряду соотечественников, в т.ч. 
оренбургскому 1-й гильдии купцу Махмуту 
Хусаинову, но и в посольства Англии и Гер-
мании, находившиеся в Стамбуле.

Суть основных требований программы 
заключалась в расширении религиозно-куль-
турной автономии мусульман: предоставле-
ние им права самим избирать членов и пред-
седателя (муфтия) религиозных управлений 
(п.1), передача управления религиозным и 
национальным образованием муфтию и по-
печителям школ (п.3); прекращение прак-
тики назначения на должности муфтия лиц, 
окончивших русские учебные заведения 
(читай: не имеющих религиозного образо-
вания) (п.2); разрешение бракоразводных 
дел и вопросов наследства исключительно 
по нормам шариата (п.7); «дарование» сель-
ским общинам «полного самоуправления» 
и запрещение объединять их с русскими 
крестьянскими общинами (п.15); открытие 
лавок мусульман в дни христианских ре-
лигиозных праздников (п.24) прекращение 
практики похорон умерших мусульман лишь 
после выдачи свидетельства о смерти (п.28). 

В отдельную группу можно выделить 
требования, направленные на реализацию 
принципа добровольности изучения и рас-
пространения государственного языка: не-
обязательность введения в школах светских 
наук, знания имамами русского языка и пре-
подавания на нем (пп.4, 6); освобождение 
от угрозы закрытия учебных заведений в 
случае отказа мусульман от светских пред-
метов (п.5).

Ключевыми в понимании требований о 
свободе вероисповедания являлись положе-
ния о реализации в России принципа свобо-
ды совести: «никому не запрещать испол-
нять заповеди божественного закона» (п.11); 
«вернуть нам наши права и свободу совести» 
(п.23); даровать «полную свободу» в религи-
озных делах (п.25); прекратить христианское 
просвещение мусульман (п.17); разрешать 
желающим переходить в ислам (п.22); прек-
ратить «записи священниками мусульман в 

приходские книги христианскими именами» 
(п.20) (видимо, имеются в виду возвратив-
шиеся в ислам крещеные татары, которые 
российским законодательством не признава-
лись мусульманами. – И.З.) и др. 

Ряд положений был связан с необходимо-
стью защиты религиозных прав и достоин-
ства мусульман от посягательств светской 
власти, РПЦ и христиан: «не глумиться» над 
исламом (п.19); «не вмешиваться земским 
начальникам в дела о разводах» (п.29). За-
щита религиозных прав военнослужащих-
мусульман сводилась к назначению в каж-
дой войсковой части, где проходили службу 
мусульмане, военного муллы, к запрету кор-
мить их свининой (п.26); «непринуждению 
их воевать против единоверцев» (п.27). В 
плане предоставления равных прав с право-
славными священниками представляет ин-
терес предложение об освобождении мулл 
от воинской повинности (п.16). Присут-
ствовали требования, посвященные защите 
религиозных прав казахов-кочевников: пре-
кратить христианское просвещение среди 
казахов, дозволять им свободно исповедо-
вать ислам и поступать по мусульманскому 
закону (п.10); разрешать татарам и казах-
ским улемам преподавать казахам основы 
ислама (пп.8, 9). 

Экономические требования программы: 
прекратить «самовольства» местной адми-
нистрации, препятствующей «особенно ка-
захам» вести коммерческие операции даже 
при наличии «промыслового свидетель-
ства» (п.14); восстановить в собственности 
(не отбирать) земли мусульман, прибывших 
из Хивы и Бухары и поселившихся в Сиби-
ри (п.12); упразднить налог с земель мусуль-
ман, на которых построены их дома (п.13); 
освободить казахов и крымских татар, сдан-
ных в арестантские роты, или высланных в 
административном порядке, или пригово-
ренных к каторжным работам за подписание 
ими документов, содержание которых они 
не читали (пп.31, 32) [ГАРФ, ф.102, ДПОО, 
оп.226 (1898 г.), д.11, ч.3, л.166–169об.].

Важно, что аналогичный текст в виде 
тайной прокламации распространялся сре-
ди татар, проживавших в различных регио-
нах. Хотя на них расписывался некто «хад-
жи Ахмет из Казани», в действительности 
письма отправлялись почтой из Стамбула 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.791, л.210, 218].



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение602

Таким образом, стамбульские политиче-
ские требования Г.-Р.Ибрагимова были 
нап рав лены на достижение российскими 
му суль манами равных прав с титульным 
населением империи и расширение рели-
гиоз но-куль турной автономии, они сыграли 
важную роль в трансформации приоритетов 
та та ро-му сульманского движения в начале 
ХХ в.

7 августа 1904 г. Г.-Р.Ибрагимов был за-
держан в Генеральном консульстве России в 
Стамбуле и переправлен в Россию. Однако 
из-за отсутствия веских улик 21 августа он 
был освобожден из тюрьмы Одессы [ГАРФ, 
ф.102, ДПОО, оп.226 (1898 г.), д.11, ч.3, 
л.163–163об.].

В начале сентября Г.-Р.Ибрагимов был 
принят министром внутренних дел П.Д.Свя-
тополком-Мирским, они обсудили сложив-
шуюся в стране политическую ситуацию. 
После встреч в Москве с лидерами земско-
го либерального движения (конец сентября 
1904 г.) Г.-Р.Ибрагимов посетил крупные 
образовательные центры и татарские об-
щины (Оренбург, Уфа, Троицк, Петропав-
ловск, д.Иж-Боби Вятской губ.), встречался 
с региональными лидерами, представите-
лями молодежи, решал организационные и 
финан совые вопросы будущего политиче-
ского объединения татар. Первоначально 
Г.-Р.Ибрагимов планировал провести обще-
татарский мусульманский съезд на Мензе-
линской ярмарке (конец декабря – начало 
января). Однако после встречи в Казани с 
Юсуфом Акчурой (январь 1905 г.), автором 
теоретического труда о политическом тюр-
кизме («Три вида политики», Каир, 1903), 
ими было принято решение об организации 
всероссийской партии мусульман [Сенют-
кина, 2007, c.215–218]. Так постепенно фор-
мировалась идея политического объедине-
ния мусульман России.

Юсуф Акчура (1876–1935) – татар-
ский лидер нового поколения, сыгравший 
в начале ХХ в. ключевую роль в становле-
нии общетюркского движения в России. 
Ю.Акчура, представитель клана татарских 
промышленников Акчуриных, окончил в 
Стам буле начальное, среднее и военное 
училища (1892–1896 гг.), в 1897 г. за свои 
взгляды был арестован и отправлен турец-
ким правительством в ссылку. После осво-
бождения обучался в свободной Школе 
политических наук (1899–1903 гг.) и одно-

временно посещал лекции в Высшей школе 
прикладных наук Сорбоннского универси-
тета. Завершив обучение, в 1904 г. приехал 
в Казань. Он пользовался репутацией «по-
европейски образованного интеллектуала». 
Реализуя совместный с Г.Р.Ибрагимовым 
план, Ю.Акчура направил видным деятелям 
тюркских народов письма, известившие о 
проведении в Петербурге совещания относи-
тельно дальнейшей консолидации усилий19. 

Известия о поражениях российской ар-
мии в войне с Япо нией, обострение аг рар-
ного вопроса, ухудшение экономиче ского 
положения народных масс и другие факто-
ры усиливали недовольство и социальную 
активность населения. Как ответная мера на 
сложившуюся ситуацию в стране последо-
вал именной высочайший указ Сенату от 12 
декабря 1904 г. «О предначертаниях к усо-
вершенствованию государственного поряд-
ка». Властным структурам было предписано 
«принять ныне же в административном по-
рядке соответствующие меры к устранению 
в религиозном быте их всякого, прямо в за-
коне не установленного стеснения» [Фарх-
шатов, 2000, c.156]. Указ вызвал новые явле-
ния в общественном движении татар. 

Одним из них стала петиционная кампа-
ния с требованиями неотлагательного реше-
ния насущных проблем мусульман. Первое 
прошение о даровании мусульманам по-
литических и гражданских прав поступило 
на имя премьер-министра С.Ю.Витте от 
ахуна г.Петропавловска Г.Яушева в декабре 
1904 г. 

23 января 1905 г. по инициативе Ибра-
гимова в доме купца А.Хусаинова собра-
лись татарские предприниматели и вы-
работали план организации петиционной 
кампании [Татария, 1955, с.47]. 29 января 
1905 г. в Казани на собрании, в котором 
приняли участие около 200 татар, обсуж-
дался и был утвержден текст петиции, со-
ставленный Ю.Акчурой, адвокатом Саидги-
реем Алкиным, купцами А.Сайдашевым и 
А.Апанаевым [Хабутдинов, 2008, c.121]. 

19 В работе Петербургского совещания, которое 
состоялось 8 марта 1905 г. в доме Г.-Р.Ибрагимова, 
участвовали Алимардан Топчибашев, Ахмет Агаев, 
Али Хусаинзаде, Галим Максудов, Ибниамин Ахтя-
мов. И.Гаспринский, приехавший в Петербург не-
сколькими днями позже, также поддерживал идею 
создания партии, которая могла бы защищать инте-
ресы мусульман России [Галимуллин, 2003, с.92].



Глава 6. Новые явления в татарско-мусульманском общественном движении... 603

Многие положения казанской инициа-
тивы перекликались со стамбульской прог-
раммой требований Иб ра гимова (пп.1, 3, 
4, 6, 7, 12, 16, 19, 22). Из него «выпали», 
главным образом, специальные пункты о 
прекращении христианского просвещения и 
предоставлении свободы вероисповедания 
мусульманам. Более четко были сформули-
рованы положения об упразднении ограни-
чений прав татар в отношении жительства, 
свободной торговли и приобретения недви-
жимости в ряде регионов России.

Новыми яв ля лись предло же ния о воз-
мож но сти пре доставления ду ховным лицам 
зва ния почетного гражданина, легализации 
ваку фов и подчинении их ОМДС, дарова-
нии свободы слова и печати, об уравнении 
прав татар с правами титульного населе-
ния: возможность занимать общественные 
и государственные должности, ликвидация 
ограничений в отдельных профессиях, пра-
во открывать общеобразовательные и част-
ные школы с преподаванием в них на род-
ном языке. Следует выделить предложение 
о приглашении «сведущих лиц» из мусуль-
ман, рекомендованных ОМДС, для состав-
ления совместно с представителями пра-
вительства проектов законов, касающихся 
религиозного и общественного быта татар и 
в целом гражданских прав [Тəрҗеман, 1905, 
№17, 4 марта]. 

Вслед за ходатайством казанцев в сто-
лицу поступили десятки ходатайств иден-
тичного содержания из сельских обществ 
губернии. Всего в адрес правительства по-
ступило около 500 прошений, главным обра-
зом из Поволжья и При уралья, для которых 
было ха рактерно много общего в вопросах, 
связанных с ре лигиозными правами и ве-
роисповеданием, в то же время отмечалась 
специфика по социальным (региональным) 
проблемам [Сенюткина, 2007, c.220–243]. 
Как и в период петиционных кампаний 
1883 г., 1888–1890 гг., региональным лиде-
рам удалось мобилизовать религиозные об-
щины и от их имени довести до правитель-
ства наиболее актуальные проблемы. 

Петиция оренбургского муфтия 1905 г. в 
Комитет министров выгодно отличался от 
большинства этих ходатайств. Лейтмотивом 
его обращения была идея о предоставлении 
мусульманам равных прав с титульным на-
селением империи. В ней, по сути, зафикси-
рованы ключевые аспекты неравноправного 

положения мусульман. В петиции предсе-
дателя ОМДС речь шла об отмене следую-
щих ограничений по конфессиональному 
признаку: 1) ли шение мусульман, имеющих 
соответствующий документ об окончании 
русских учебных заведений, права препо-
давать учебные предметы христианам в 
русских начальной и средней школах; 2) ли-
шение мусульман, обучающихся в высших 
учебных заведениях, стипендий и пособий; 
3) лишение ежегодно призывающихся на 
военную службу новобранцев-мусульман от 
исполнения обрядов своей религии в воин-
ских частях и даже напутствия при погребе-
нии, острый недостаток в военных муллах в 
армии, пересмотр действующего порядка в 
этой сфере; 4) открытие мечетей в поликон-
фессиональных поселениях лишь с разре-
шения руководства православной епархии; 
5) практика удаления губернскими админи-
страциями духовных лиц, избранных при-
хожанами, без суда и следствия [Тəрҗеман, 
1905, №28, 12 апр.]. 

В марте 1905 г. казанская депута-
ция (Ю.Акчурин, С.-Г.Алкин, Г.Апанаев, 
А.Сайдашев) в качестве представителей 
всех мусульман России встретилась с пред-
седателем Комитета министров С.Ю.Витте 
[Тəрҗеман, 1905, №26, 5 апр.]. 

8 апреля 1905 г. прошло собрание груп-
пы татар в Казани, которое постановило 
созвать всеобщий мусульманский съезд во 
время Нижегородской ярмарки (август) с 
целью «объединения и учреждения Мусуль-
манского союза» [Хабутдинов, 2010, c.121].

Указ от 12 декабря 1904 г. и начало Пер-
вой российской революции, способствовали 
разработке проекта новой модели управле-
ния духовными делами мусульман, при-
званной повысить статус исламских инсти-
тутов и создать в округе ОМДС миллет по 
оттоманскому образцу [Хабутдинов, 2010, 
c.183–185]. В 1905 г. во время встречи с пред-
седателем Комитета министров С.Ю.Витте 
муфтий М.Султанов получил «добро» на 
проведение совещания. В апреле в Уфе про-
шло совещание с участием около 40 автори-
тетных духовных лиц из разных регионов. 
По рекомендации муфтия было решено рас-
пространить на ОМДС устав управления 
закавказским мусульманским духовенством 
суннитов – нормативный документ 1872 г., 
предоставивший мусульманам региона са-
мые широкие права в России. Было вынесе-



Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение604

но постановле-
ние о выработке 
по имеющимся 
образцам ново-
го, более адап-
тированного к 
нуждам мусуль-
ман положения 
по управлению 
духовными де-

лами в округе ОМДС [Фəхреддин, 1905] .
Однако инициатива М.Султанова не по-

лучила поддержки правительства. 
Через несколько месяцев в Уфимской 

губ., население которой наполовину со-
стояло из мусульман, обсуждение вопроса 
об устройстве религиозных институтов и о 
нуждах мусульман было продолжено на ка-
чественно новом уровне – на созванном с 
разрешения властей губернском совещании 
с приглашением доверенных (Уфа, 22, 23 и 
25 июня 1905 г.). На совещании был разрабо-
тан новый пакет рекомендаций [Протокол]. 
Причем, если в Казанской губ. решение при-
нимало купечество, а остальное население 
следовало его указаниям, то в Приуралье 
лидером выступило ОМДС (используя сло-
жившуюся в стране революционную обста-
новку), совместно с земскими гласными, 
главным образом из числа татарских дворян. 
Оно добилось публичного коллегиального 
обсуждения религиозных проб лем с участи-
ем доверенных мусульман из уездов. В ре-
зультате на этом совещании был утвержден 
рекомендованный апрельским съездом духо-
венства новый проект управления исламски-
ми институтами в округе ОМДС. 

На рубеже веков под воздействием проис-
ходящих в стране общественных процессов 
предпринимательская элита осознала неак-
туальность для мусульманского сообщества 
противодействия христианизации, стреми-
лась использовать русское образование и 
имеющиеся в действующем законодатель-
стве возможности для развития культуры, 

 делая упор на расширении сети новометод-
ных школ, издании идеологических работ, 
пропагандирующих обновление социокуль-
турной жизни мусульман. Вектор направ-
ления общественного движения в данный 
период определялся, главным образом, не 
взаимоотношениями мусульман и власти, а 
попытками осмысления путей решения на-
зревших проблем мусульман, вывода едино-
верцев из кризисной ситуации и превраще-
ния татар в конкурентоспособную нацию. 

Набиравшие силу общественно-поли ти-
ческие процессы позитивно отразились на 
активности элиты. Организовав в первой 
половине 1905 г. массовую петиционную 
кампанию, она создала видимость массовой 
озабоченности мусульман своим незавид-
ным правовым и социальным положением в 
России, тогда как основную массу сельского 
населения эти проблемы не волновали.

Таким образом, происходящие в татар-
ском национальном движении перемены на 
рубеже XIX–XX вв. стали своеобразным пе-
реходным этапом к фазе В. В национальном 
движении «мусульманской нации Волго-
Уралья» (термин К.Ноака) наметилась от-
четливая тенденция раздваивания в двух на-
правлениях: 1) благодаря стараниям нового 
поколения татарской творческой интеллиген-
ции – джадидистов – и их печатным трудам 
усилились идеи европеизации и прог ресса; 
2) усилиями новых общественных лидеров 
было положено начало процессу консолида-
ции общественно-политических групп му-
сульман под лозунгами защиты гражданских 
и религиозных прав всех мусульманских 
народов России. Важнейшими факторами 
перехода национального движения «мусуль-
манской нации Волго-Уралья» из фазы Б в 
фазу В и превращения его в массовое нацио-
нальное движение стали начавшаяся в 1905 
г. революция и связанная с ней демократи-
зация России, возникновение свободной 
прессы и татарской периодической печати, 
формирование политических партий. Зна-
ковым событием вхождения татар в фазу В 
национального движения явилось учрежде-
ние в августе 1905 г. всероссийской партии 
мусульман «Иттифак эль муслимин».

Юсуф Акчура.
Фото нач. ХХ в. 



Раздел VIII

Этнокультурные связи народов 
Среднего Поволжья



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья606

В результате развития Российского госу-
дарства Волго-Уральский регион из окраин-
ной территории превратился во «внутреннюю 
окраину», затем, во второй половине XIX в., 
– во «внут реннюю Россию». В каждом из 
указанных административно-политических, 
социально-экономических состояний ре-
гиона этнический и религиозный вопро-
сы претерпевали определенные изменения, 
хотя сохранялись основополагающие сег-
менты имперской системы государственно-
конфессиональных отношений. 

В конце XIX в. в регионе выделялись 
только две губернии, в которых русские 
составляли менее половины населения. В 
Уфимской и Казанской губерниях они со-
вместно с украинцами и белорусами со-
ставляли 38% местных жителей1. Если в 
Уфимской губ. мусульмане (татары, башки-
ры, мещеряки и тептяри) представляли чуть 
более половины населения, то в Казанском 
Поволжье наиболее крупными этническими 
группами являлись татары (31,1%) и чува-
ши (23,1%). 

Основной анклав расселения удмуртов 
приходился на уезды Вятской губ. (377,9 
тыс., или 12,5% населения), относительно 
небольшие их группы расселялись в Уфим-
ском Приуралье (22,5 тыс.), Казанском По-
волжье (9,6 тыс.) и соседних регионах. 

1 В Симбирской губ. они составляли 68,1% на-
селения, в Самарской – 68,9%, в Оренбургской – 
73,1%, в Вятской – 77,4%, в Саратовской – 83%, в 
Пензенской – 83,1%, в Пермской – 90,4%, в Ниже-
городской – 93,2%.

Другую крупную группу нерусского населе-
ния в Вятской губ. представляли марийцы 
(145,4 тыс., или 4,8% населения). Основны-
ми ареалами их расселения также являлись 
Казанская (122,7 тыс.), Уфимская (80,7 тыс.) 
и Пермская (20,1 тыс.) губернии. 

В конце столетия насчитывалось 843,7 
тыс. чувашей, составлявших одну из круп-
ных этнических групп населения Среднего 
Поволжья. Самые большие группы чувашей 
расселялись в Казанской (59,9%), Симбир-
ской (19,1%), Самарской (11,0%) и Уфим-
ской (7,2%), локальные группы – в Саратов-
ской, Оренбургской и Томской губерниях 
[Чуваши, т.1, с.186–187].

В конце XIX в. Волго-Уральском реги-
оне мордовцы расселялись, главным об-
разом, в Пензенской (187,89 тыс.), Сара-
товской (123,9 тыс.), Нижегородской (53 
тыс.), Уфимской (37,3 тыс.), Оренбургской 
(38, 4 тыс.) и Казанской (22,2 тыс.) губер-
ниях [Первая всеобщая, т.10, 14, 25, 28, 30, 
31, 35, 36, 38, 39, 45, табл.XIII]. Многове-
ковое взаимодействие ислама, христианства 
и «язычества» в Волго-Уралье во многом 
предопределило появление здесь «особой» 
модели религиозного самосознания мест-
ного населения, формирование терпимого 
отношения к представителям других рели-
гиозных сообществ. 

ГЛАВА 1
Мир поликонфессиональной деревни

Геннадий Николаев

Конфессиональная топография ре-
гиона. Религиозное многообразие – это 
исторически сложившаяся характерная 
особенность жизненного пространства 
средневолжской многонациональной дерев-
ни. В XIX в. она являлась «общим домом» 

для приверженцев разных конфессий и кон-
фессиональных групп. В абсолютном боль-
шинстве сельское народонаселение региона 
было представлено тремя религиозными 
общинами – христианами, мусульманами и 
«язычниками». 

Самую внушительную по численно-
сти общность в рассматриваемом регионе 
сос тавляли православные. Их культурное 
поле объединяло едва ли не все сельское 
население проживавших здесь народов, за 



Глава 1. Мир поликонфессиональной деревни 607

исключением татар. Но данный конфес-
сиональный «сплав» включал в свой со-
став качественно неоднородный компонент, 
ибо пройденный русским этносом и волж-
скими народами в христианстве историче-
ский путь имел разную протяженность. По 
степени приверженности вере, освоения 
и принятия ее основных догматов «ткань» 
жизненного пространства православия в 
средневолжской деревне распадалась на ряд 
«лоскутков». Основную социальную опо-
ру православия в ней являли собой русские 
хлебопашцы, в синкретическом религиоз-
ном мировоззрении и повседневном быту 
которых христианское начало стало осно-
вополагающим компонентом. Православ-
ное вероисповедание в ходе многовекового 
пребывания этноса в лоне христианства 
вызрело в маркер и важнейшую составляю-
щую русской национальной идентичности. 
В нерусской же деревне к концу XIX в. в 
приверженце православия «язычник» ме-
нее проступал в мордве, жившей со старо-
давних времен в тесном соприкосновении 
с русскими. В религиозном сознании и 
культовой практике мордвы издавна скла-
дывались синтетические формы религии, 
сочетавшие мордовское язычество с языче-
ством восточнославянским, а затем и с рус-
ским православием [Мокшин, 1998, с.225]. 
В среде чувашей, марийцев и удмуртов к 
рубежу двух веков христиане являли собой 
преимущественно «двоеверов» и «языче-
ствующих» православных. В комплексе их 
синкретизированных религиозных пред-
ставлений и обрядов архаический пласт 
первобытных верований был более устой-
чив и внушителен, чем у мордвы [Денисов, 
2001, с.10]. И замыкали этот ряд крещеные 
татары: если многие «старокрещены», со-
храняя остатки язычества и тягу к исламу, 
все же были относительно тверды в право-
славии, то «новокрещены» (крестившиеся 
в послепетровскую эпоху) в значительной 
массе своей лишь номинально являлись 
таковыми [Краткая заметка, 1897, с.20–27; 
Никольский, 1912, с.X–LXV]. 

Христиане, кто не нашел себя в лоне офи-
циальной церкви, на Средней Волге были 
представлены главным образом русскими 
хлебопашцами. Населенных мест, «заражен-
ных» расколом, в рассматриваемых адми ни-

стративно-территориальных единицах бы ло 
сравнительно немного. В них старообрядцы 
и уклонисты от православия проживали, как 
правило, группами до нескольких десятков 
человек. Но встречались и настоящие «гнез-
да» раскола, с общественными молельнями 
и большим числом сторонников «древнего 
благочестия»: Казанская губ. Цивильский у. 
– с.Можарки; Симбирская губ. Алатырский 
у. – с.Кладбищи [НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.166, 
л.61; ГАУО, ф.76, д.1418, л.24, 25].

«Истинное язычество» в деревне имело 
нерусское лицо. Наиболее устойчивыми в 
«старой» вере в их среде являлись марийцы 
и удмурты. Малочисленные группы при-
верженцев других конфессий – католики, 
иудеи, лютеране, англикане, меннониты и 
прочие – в средневолжской деревне были 
представлены поздними поселенцами, уро-
женцами различных губерний и иностран-
ными подданными (литовцы, эстонцы, ла-
тыши, евреи, поляки, немцы и др.).

Наличие в нерусской деревне разных 
групп верующих обусловило появление ря-
да условных конфессионимов для их обозна-
чения. Так, во второй половине XIX – начале 
XX в. в среде крещеных татар православные 
миссионеры выделяли, в частности, следую-
щие группы верующих: 1) «таза керəшен» 
(«чиста керəшен») (букв.: чистый креще-
ный) или «чи керəшен» (букв.: невареный, 
сырой крещеный) – «татарин крещеный, но 
не просвещенный, не наученный вполне ис-
тинам новой религии, не забывший прежней 
религии, не оставивший языческих обрядов 
и суеверий»; 2) «кара керəшен» (букв.: чер-
ный крещеный) или «урыссымак» (букв.: 
крещеный, похожий на русского, обрусев-
ший) – татарин, «характеризующийся срав-
нительно большей преданностью христиан-
ской вере, православно-русским обычаям»; 
3) «ак керəшен» (букв.: белый крещеный) 
или «татарсымак» (букв.: крещеный, по-
хожий на татарина, отатарившийся) – «бо-
лее всего предан мухаммеданству, вполне 
проникнут татаро-мухаммеданским духом, 
держится мухаммеданских обрядов и суеве-
рий, постоянно совершает омовения, следит 
за чистотою тела, носит чистую одежду [Со-
фийский, 1891, с.77, 78].

На проблему взаимоотношений рели-
гиозных общин, словно бусинки на нить, 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья608

нани зывается множество узловых блоков 
вопросов – этнической и конфессиональ-
ной идентичности, диалога культур, ми-
ровосприятия членов больших и малых 
конфессиональных сообществ и их куль-
туры повседневности, государственно-
конфессиональных отношений и др. 
Освещение жизни средневолжской поли-
конфессиональной деревни в аспекте от-
ношений «свой» и «чужой» позволяет при-
открыть завесу над многими процессами, 
шедшими в ней исподволь в течение долгого 
времени, и наполнить новым содержанием 
сложившиеся представления о совместном 
сожитии крестьян различной конфессио-
нальной принадлежности.

Концепты «свой» и «чужой» в жиз-
ни сельского социума. Оппозиция «свой» 
/ «чужой» являлась неотъемлемой частью 
повседневной социальной жизни деревни. 
Основанием для подобной дифференциа-
ции членов сообщества в ней с давних пор 
служили признаки разного порядка: ко-
стюм, обычаи и традиции, диалект языка, 
строй хозяйственной жизни, социально-
иму щественное и правовое положение, род-
ство, административно-территориаль ное 
деление, сословная и этническая принад-
лежность, подданство и т.д. Названная ситу-
ация имела своим естественным следстви-
ем одновременное пребывание крестьян в 
«полярных» социокультурных «личинах»: 
«свой» по этнической принадлежности, но 
«чужой» по месту жительства; «свой» по 
диалекту языка, но «чужой» по родству и 
т.д. Частота, теснота и характер социальных 
отношений в среде хлебопашцев опреде-
лялись, прежде всего, данным концептом. 
От глаз наблюдательного современника не 
ускользнула проявляемая крещеными та-
тарами при общении с русскими осторож-
ность: «Когда крещеные замечают, что 
русский, присутствующий между ними, 
понимает по-татарски, то тотчас стараются 
предупредить друг друга следующей фра-
зой: «чабатасы тишек» (чабата – лапти; 
тишек – дыра) [Машанов, 1875, с.40].

Естественно, «содержимое» своего род-
ного социально-культурного пространства 
во всех отношениях: и в социально-эконо-
мическом, и в социально-культурном, и в 
духовно-нравственном и прочем планах, 

для крестьян было, за редким исключением, 
лучше чужого. В этнографических записках 
современника-чувашина находим: «Самих 
всегда и во всех отношениях ставят выше. 
Что у них и народ добрый, и смирный, и раз-
говор правильный, и одежда у них красивее, 
и походка хорошая, и [невысокомерные]. 
Народ рабочий: есть у них плотники, сто-
ляры и кузнецы; их село богаче; из их села 
есть священники, учителя; есть бакалейные 
лавки, торгуют красным товаром, столько-
то ветрянок, круподерок» [НА ЧГИГН, 
отд.I, ед.хр.158, л.152].

Вера составляла образ жизни крестьян-
ского сообщества, его духовно-нравствен-
ный скреп. Являясь стержневой осно-
вой ми ровоззрения, мировосприятия и 
ми роощущения, она определяла отноше-
ние хлебопашцев к земле, природе, ближ-
ним, жизненным ценностям, наполняла их 
хозяйственно-бытовые, семейно-брачные 
обряды и традиции. Хозяйственно-эконо-
мическая деятельность крестьян, их досуг, 
этика, мораль, обычное право также были 
пронизаны верой. В силу подобной высокой 
значимости для идентификации культурного 
поля вероисповедание объективно являлось 
дифференцирующим социальную среду на-
чалом. И православие, и ислам, и старовер-
ство, и «истинное язычество» в основной 
своей массе в средневолжской деревне были 
представлены стойкими приверженцами, 
строго ориентированными на собственное 
культурное поле. Каждая конфессиональная 
общность – и крупная, и малая – считала, 
что именно ее система религиозных взгля-
дов составляет истинную веру. Тон в непри-
ятии иной конфессии в сельских обществах 
задавали истинные ревнители веры [НА 
ЧГИГН, отд.I, ед.хр.266, л.137]. 

Вероисповедание служило для жителей 
средневолжской деревни оценочным и ком-
плементарным критерием при восприятии 
реальной действительности в зеркале при-
тяжения/отторжения, определяло их пове-
денческий стереотип.

Как комплементарный и оценочный кри-
терий вероисповедание особенно широко 
было востребовано в семейно-брачной сфе-
ре крестьянского бытия. В мужья и в жены 
молодые люди из крестьян брали, за очень 
редким исключением, только единоверцев. В 



Глава 1. Мир поликонфессиональной деревни 609

селах и деревнях, расположенных в инокон-
фессиональном окружении, брачных партне-
ров парни и вдовцы искали в среде «своих» 
по вере «за тридевять земель». В районах 
компактного расселения межконфессиональ-
ные браки в их среде если и случались, то 
исчерпывались единичными случаями. В та-
ких союзах обычно молодая жена принимала 
«чужую» веру – веру мужа. Тем самым жен-
щина демонстрировала членам семьи мужа 
и его односельчанам, что она покорна мужу, 
уважает и принимает его мир – обычаи, тра-
диции, нормы поведения, мораль, этику и 
прочие его составляющие, навечно связыва-
ет с ним свою судьбу. Мизерное число меж-
конфессиональных браков в средневолжской 
деревне, конечно же, было обусловлено и 
тем обстоятельством, что переход в ислам 
христиан юридически был невозможен и 
преследовался в уголовном порядке. 

Жители средневолжской деревни явля-
лись приверженцами религий, в структуре 
вероучений которых идея противления/не-
противления составляла разный пласт. Как 
совершенно правомерно заключает совре-
менный этнолог А.К.Салмин, концепции 
монотеистических религий более конфликт-
ны, чем традиционных народных верований 
[Салмин, 2007, с.33]. Политеистическая тра-
диция включает веру во множество богов и 
божеств и является гибкой, пластичной, 
открытой, не имеющей строго очерченных 
границ социокультурной системой. Кон-
цепции подобных воззрений толерантны по 
своей природе, ибо, не будучи канонизиро-
ванными, не отказывают «в праве на граж-
данство» Богам из других религий. Миссио-
неры, активно работавшие по привлечению 
чувашей-язычников в лоно христианства, со 
стороны приверженцев традиционных веро-
ваний встречали тонкий мировоззренческий 
отпор. Они часто слышали один и тот же 
ответ: «Никому не известно, чья вера луч-
ше, ваша или наша, потому что и на наши 
поля Бог посылает дождь, дает нам все, что 
нужно для земной жизни. А если бы наша 
вера была противна Богу, то Он не дал бы 
нам урожая и других земных благ, а дал бы 
только крещеным. А теперь мы видим, что 
печется Бог и о нас… Бог сделал 77 языков 
и 77 вер, в их числе считается и языческая 
вера… Каждый волен жить, как ему кажется 

лучше и как он жил до сих пор» [Ефремов, 
1913, c.714].

Приверженцы традиционных народных 
верований, будучи носителями воззрений, 
что конфессионально «чужое» – это иное 
«свое», в духовно-нравственном плане 
были открыты для диалога – как в узком, 
так и в широком значении данного слова – с 
иноверцами. В повседневной действитель-
ности данное социально-психологическое 
качество проявлялось в уважительном от-
ношении к «чужому» сакральному, в на-
целенности на доверительные отношения 
с «чужаками» по вере, в обращении, при 
необходимости, за покровительством к 
«чужим» Богам. В с.Оштормо-Юмья и его 
округе (Мамадышский у. Казанской губ.) 
приверженцы традиционных народных ве-
рований из удмуртов «всегда приветствова-
ли духовных лиц поклоном, а один из них, 
старик Петаш, во время крестохождения» 
приглашал их к себе, охотно слушал молеб-
ное пение, целовал крест, но креститься от-
казывался, «ссылаясь на старость: был бы я 
молод, тогда бы крестился, а теперь время 
кончал – стара стал, как жил, так и умирить 
будем» [Историко-статистическое описа-
ние, 1904, с.233].

Мировоззренческое пространство моно-
теизма являло собой закрытую систему, 
основой которой служило учение о един-
ственном, неповторимом, универсальном, 
персонифицированном существе – творце 
мира и человека. Другие системы веро-
учений и ислам, и христианство, и иудаизм 
отвергают. Отторжение конфессионального 
«чужого» православными и мусульманами 
в средневолжской деревне проявлялось в 
самых разных формах. В XIX в. с раннего 
детства у татар мусульман не в меру раска-
призничавшихся детей матери непременно 
осаждали фразой: «Не плачь, не то отдам 
русскому» [читай: христианину. – Г.Н.] [На-
сыри, 1977, с.75]. «Еще доселе, живя по-
стоянно среди мухаммедан, – отмечал со-
временник в 1870-х гг., – многие русские не 
едят вместе с ними» [Машанов, 1875, с.40]. 
В ходу были и чернение иноверий, и выстав-
ление их социокультурных пространств как 
средоточия дикости и варварства. Идейные 
недруги христианства из татар-мусульман 
в своей этноконфессиональной среде рас-



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья610

пространяли слухи, что при постройке хра-
ма православные «под него кладут живого 
человека и непременно из новокрещеных» 
[Коблов, 1911, с.97].

Снижению конфессиональной напряжен-
ности между монотеистами и политеистами, 
во-первых, не могло не способствовать то 
обстоятельство, что получившие распро-
странение в социальном пространстве ре-
гиона и православие, и ислам были по своей 
природе более «мягкими», чем в других рай-
онах Российской империи. Так, поволжское 
православие не имело «тради ций средневе-
кового монашеского подвиж ничества», как 
на территории «Святой Руси»; оно набира-
ло здесь силу «в Новое время, когда чудеса 
святых и аскетические подвиги анахоретов 
стали редкостью» [Филатов, 2002, с.61]. 
Здесь утвердилась наиболее либераль ная 
религиозно-правовая школа ислама – ха-
нафитская. Проникшее в среду волжских та-
тар суфийское братство накшбандийа также 
отличалось гибкостью по отношению к ино-
верцам [Малашенко, 1998, с.22]. Во-вторых, 
в религиозных представлениях средневолж-
ского сельского населения – и православно-
го русского, и мусульманского татарского 
– «языческие» верования и обряды состав-
ляли внушительный пласт. И у первых, и у 
вторых в массовом сознании в ранге «не-
чистой силы» продолжал существовать ряд 
универсальных языческих персонажей: со-
ответственно леший и шурале, домовой и 
йорт иясе, водяной и су иясе, кикимора и 
бичура и т.д. И русское «народное правосла-
вие», и татарский «народный ислам» здесь 
были погружены в бездонный мир суеверий 
и примет: в русских деревнях при последнем 
вздохе умирающего, чтобы обеспечить сво-
бодный выход его душе из избы, крестьяне 
открывали печные трубы; русские девушки, 
желающие выйти замуж за выбранных ими 
парней, вкладывали в ушки колоколов пра-
вославных храмов записки со своими слад-
кими грезами; преследуя цель предохранить 
себя от «нечистой силы», суеверные мусуль-
мане перед сном клали под постель желез-
ные вещи – ложку, топор, нож и пр.; чтящие 
стародавние традиции татарские девушки, 
чтобы весь год быть красивыми, увидев 
весной первого скворца, терли лицо снегом 
[Историко-статистическое, 1904, с.202, 247; 
Коблов, 1910, с.6, 9, 11, 26, 40, 41].

Встроенный в систему вероучения языче-
ский компонент, таким образом, объек тивно 
служил добрую службу и православ ным, и 
мусульманам при контактах с живущими в 
своем большинстве «дедовскими порядка-
ми» этническими группами, ибо позволял 
им в той или иной мере быть в «чужой» 
конфессиональной среде несколько «сво-
им», снижая, а то и сводя на нет социально-
психологические трения.

Конфессиональное «шатание» было 
достаточно распространенным явлением, 
вследствие специфики средневолжского 
сообщества, и в пространстве монотеизма. 
Так, в «инородческом» православии в куль-
турном поле «язычествующих» христиан и 
«двоеверов» подобное поведение крестьян 
было обыденностью. В неблагоприятных 
жизненных ситуациях покровительства 
«чужих» высших начал, случалось, искали 
и «усердные» в вере прихожане. Именно 
такой поведенческий стереотип крестьянки 
зарегистрировал, в частности, чувашский 
священник К.Прокопьев: «У меня в приходе 
у одной женщины, усердной христианки, за-
болел муж «падучей» болезнью. Она отслу-
жила в церкви молебен, но когда это не по-
действовало, она, как призналась после мне 
сама, обратилась сначала к юмзе. А потом за 
12 верст возила мужа к татарскому мулле. В 
конце концов, она опять обратилась ко мне» 
[Прокопьев, 1905а, приложение 1, с.126].

Оппозиция монотеист – монотеист в со-
циальном пространстве деревни в силу при-
роды вероисповеданий априори должна бы ла 
иметь своим следствием жесткое взаим ное 
культурное отторжение. Но подобную ситу-
ацию здесь являли лишь кратко временные 
эпизоды ее повседневного бытия. В целом 
же данный концепт следует квалифициро-
вать как нейтрально-осторожный, толерант-
ный. В большинстве населенных мест, рас-
положенных в русско-татарских контактных 
зонах, отношения между православными и 
мусульманами являли такую же картину, ка-
кой она предстает из свидетельств жителей 
русской д.Мишавка Казанского у. одноимен-
ной губернии в 1864 г.: «Да, близко-то мы 
с ними [с мусульманами] не живем; и ссо-
риться не ссоримся: не из-за чего. У нас свой 
конец [околоток], своя усадьба и своя земля. 
У татар тоже все свое… [О вере споров и 
рассуждений] почти не бывает» [Малов, 



Глава 1. Мир поликонфессиональной деревни 611

1892, с.67]. Мир гармонии и добра в своей 
семье и за ее пределами и русский крестья-
нин, и татарский хлебопашец строили, опи-
раясь не столько на догматы веры – кстати, 
усвоенной ими весьма поверхностно [ГА 
РМЭ, ф.25, оп.1, д.8, л.36, 37; Малов, 1892, 
с.136], сколько на прагматичное начало. 
Миссия хлебопашца – кормить общество, 
удел служителей культа – веро исповедные 
дела. В XIX в. люди сохи, косы и цепа из 
русских и татар, как некогда их отцы и деды, 
продолжали строить доверительные отно-
шения друг с другом на восприятии «чу-
жого» культурного поля как Божьего про-
мысла. К тесным взаимным контактам друг 
с другом и русские-православные, и татары-
мусульмане шли через почитание «чужих» 
вероисповедных – в их квалифи кации на-
родных – праздников. Так, на рубеже XIX–
XX вв. в Свияжском у. Казанской губ. вме-
сте с православными русскими крестьянами 
с.Утяково окрестные татары-мусульмане 
праздновали День Тихвинской Божьей Ма-
тери [Коблов, 1907а, с.41]. 

Постепенно усваивая азы конфессио-
нального мира матерей и отцов, к шести-
семи годам дети стихийно уже находили 
себя приверженцами той веры, к каковой 
принадлежали их родители. В данном пла-
не юное поколение татар-мусульман было 
более продвинутым, чем их сверстники-
иноверцы. Подобная ситуация была след-
ствием как большей этнической и конфес-
сиональной мобилизованности татар, так 
и относительной развитости организаци-
онных начал в исповедуемом ими исламе. 
Казанский епархиальный инородческий 
миссионер В.Н.Эсливанов отмечал, что в 
татаро-мусульманской семье «чуть ли не 
с пеленок дитя подвергается неотразимо-
му влиянию отца и матери в деле воспита-
ния в духе ислама», что «ребенок 7–8 лет 
уже имеет столь сильную мусульманско-
племенную закваску, что удивит всякого 
новичка-наблюдателя и заставит задуматься 
всякого рьяного русификатора» [Эсливанов, 
1915, с.1138]. В культурном поле правосла-
вия и ислама в развитии у юного поколения 
средневолжских хлебопашцев получен-
ных в семье основ религиозного сознания 
и поведенческих стереотипов, придании 
им системности и внутренней стройности 
большую роль играли конфессиональные 

образовательные учреждения, представ-
ленные, главным образом, начальными 
школами различных типов. В этих школах 
учащиеся не только приобретали знания об 
основах вероучения, по истории религии, 
об обязанностях прихожан, но и пропиты-
вались духом конфессий – читали молитвы, 
соблюдали предписанные верой обряды, по-
сещали богослужения и т.п. [Захарьевский, 
1909; Коблов, 1916]. В политеистической 
традиции конфессиональное просвещение и 
воспитание подрастающего поколения про-
ходило исключительно в культурном про-
странстве таких традиционных социальных 
институтов, как семья и сельская община. 
В части языческих обрядов волжских на-
родов, например в инициировании дождя у 
чувашей [Салмин, 2007, с.116], дети явля-
лись основными участниками ритуальных 
действ. Во взрослую жизнь молодые люди 
вступали с достаточно внушительным ба-
гажом веро исповедного «Я». Те же из них, 
кто доживал до почтенного возраста, как 
правило, становились: в монотеистических 
традициях – набожными, усердными в вере 
прихожанами, а в политеистических – тон-

На чувашской свадьбе в Козьмодемьянском у. 
Казанской губ. Фото кон. XIX в.



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья612

кими знатоками и хранителями религиоз-
ных обрядов и традиций, непреклонными 
блюстителями духовно-нравственной жиз-
ни сообщества [НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.266, 
л.115, 116].

В качестве оппонента к конфессиональ-
ному «чужому» подрастающее поколение 
обычно находилось на острие «механиче-
ского» противоборства с иноверием. В силу 
возрастного максимализма оно, как прави-
ло, отличалось несдержанностью – отстаи-
вая свою точку зрения, легко пускало в ход 
кулаки, было склонно к опрометчивым ша-
гам и радикальным действиям: вырубало 
священные рощи, уничтожало предметы ре-
лигиозного культа и т.д. [НА ЧГИГН, отд.I, 
ед.хр.587, л.36; Прокопьев, 1906, с.333, 
334]. Среднее поколение обычно сдержанно 
реагировало на конфессиональное «чужое», 
тем самым устраняя в зародыше возмож-
ные трения на вероисповедной почве. Лишь 
внешний вызов конфессионально нетерпи-
мого плана мог вывести степенных отцов 
семейств из психологического равновесия и 
заставить предпринимать адекватные угрозе 
ответные шаги. Подобный эпизод вероиспо-
ведного противостояния имел место, в част-
ности, в конце XIX в. в Симбирском у.: 9 мая 
1897 г. из Симбирска с религиозными пес-
нопениями в д.Нижние Тимерсяны шла про-
цессия чувашских православных крестьян. 
Участники шествия несли крест, который 
они намеревались водрузить на приходскую 
церковь. Их путь пролегал через татарскую 
деревню Новые Тимерсяны. Новотимерсян-
цы преградили путь крестному ходу, градом 
камней оттеснив его от дороги. Вскоре и к 
христианам, и к мусульманам стали прибы-
вать все новые группы верующих. Назревал 
крупный конфессиональный конфликт с 
непредсказуемыми последствиями. Потре-
бовалось вмешательство местной админи-
страции. В сопровождении полицейского 
урядника процессия благополучно прошла 
через мусульманское селение. При этом ре-
лигиозным чувствам мусульман было оказа-
но должное уважение – участники шествия 
не пели религиозные песни, не произносили 
молитвы; крест ими был приспущен и обер-
нут холстом [Кобзев, 2005, с.473, 474].

Старшее поколение хлебопашцев в ве-
роисповедном противостоянии с иновери-

ем являло собой, по сути, идеологических 
стражей традиционного образа жизни. Бу-
дучи сторонником непримиримых позиций 
в вопросах веры, оно, как правило, жестко 
отвергало конфессиональное «чужое», вно-
ся тем самым в семьи и сельские общества 
крестьян конфликтное начало [Яковлев, 
1904, с.55–63]. 

Социокультурная мобилизация рели-
гиозных общин. Во второй половине XIX в. 
повышение значимости конфессиональной 
принадлежности как дифференцирующего 
социум начала было обусловлено обстоятель-
ствами и условиями внутреннего и внешнего 
порядка. Со вступлением в эпоху капитализ-
ма на качественно иную ступень поднялось 
этническое самосознание сельского населе-
ния региона. Эти перемены стали следстви-
ем разрушения былой замкнутости общин 
и роста мобильности членов сельских об-
ществ, расширения контактов хлебопашцев 
со своими соплеменниками и иноплеменни-
ками, повышения их образовательного уров-
ня, появившейся возможности относитель-
ного удовлетворения ин тереса к прошлому 
своего народа. В сознании жителей деревни 
этническое начало было крепко вплетено в 
конфессиональное, а конфессиональное – в 
этническое. Еще одним конфессионально 
мобилизующим фактором для сельского 
населения региона стал жесткий внешний 
вызов – резкая активизация миссионерской 
работы и внедрение в жизнь самодержавием 
т.н. мис сионерско-просветительской систе-
мы Н.И.Иль мин ского.

Численные потери «истинного языче-
ства» в жестком противостоянии с РПЦ 
были хотя и относительно чувствитель-
ными, но отнюдь не катастрофическими 
для общины. Даже в самый удачный год 
в губерниях региона «улов» миссионеров 
в их среде не превышал несколько десят-
ков человек [Отчет о деятельности, 1893, 
с.87–89]. Оставивших родное конфессио-
нальное поле соплеменников приверженцы 
«язычества» из волжских народов находили 
«чужими» не только по вере, но и по нацио-
нальной принадлежности. Выделяя свою 
этноконфессиональную общность в среде 
соплеменников, некрещеные чуваши были 
склонны называть себя не иначе как «чăн 
чăваш» (дословно: настоящий, истинный 



Глава 1. Мир поликонфессиональной деревни 613

чуваш), некрещеные марийцы – «чимарий» 
(дословно: настоящий, истинный мариец), а 
некрещеные удмурты – «чын удмуртъе с» 
(дословно: настоящий, истинный удмурт). 
(Весьма любопытный факт: отслуживший 
в армии удмурт был склонен считать себя 
«нечистым вотяком» [Яковлев, 1904, c.56]). 
В психологическом плане данные этнокон-
фессионимы являются как бы средоточием 
двух нравственно-этических начал. Первый 
из них – укор; он адресован соплеменникам, 
оставившим «старую» веру. Второй – за-
слуга; она приписывалась приверженцами 
политеизма прежде всего своим отцам и 
дедам, кто наперекор всему и вся отстоял, 
сохранил и передал своим детям традицион-
ное культурное поле. 

В отстаивании права на существование 
своего культурного поля приверженцы тра-
диционных верований в основной своей 
массе были весьма решительны, тверды и 
последовательны [Прокопьев, 1906, с.332]. 
Арсенал средств влияния на общинников, 
ушедших в «русскую веру», у приверженцев 
традиционализма включал и такой болез-
ненный прием, как психологическое давле-
ние. В марийских деревнях Козьмодемьян-
ского у. Казанской губ. в пореформенное 
время «язычники» приносили киреметям 
особые жертвы и просили их умерщвлять 
рубивших священные рощи соплеменников-
«руссковеров» [Яковлев, 1892, с.11, 12].

Отношение к бывшим «своим» и сопро-
тивление внешнему конфессиональному на-
тиску в пространстве «язычества» было раз-
ным – от сдержанного до весьма жесткого. 
В регионе носители традиционных верова-
ний являли собой неоднородное культурное 
поле. Одни из них твердо держались веры 
отцов и дедов, другие стремились к рефор-
ме своего вероучения, часть – находилась 
под «христианским воздействием», часть – 
была относительно погружена в простран-
ство ислама [Кремлев, 1913, с.938]. И ориен-
тированные на монотеистические традиции 
группы объединяли разные категории тра-
диционалистов [Кремлев, 1902, с.401–402]. 
В пространстве «христианствующих» языч-
ников отторжение бывших «своих», как 
правило, было относительно мягким.

Абсолютное большинство православ-
ного нерусского сельского населения ре-

гио на вступили в эпоху капитализма но ми-
нальными приверженцами христи анства. 
Став объектом воздействия мис сио нерско-
просветительской системы Н.И.Иль мин-
ского, они вызрели в основной своей массе 
в «двоеверов». Подобный вероисповедный 
сдвиг имел следствием рост конфессиональ-
ной напряженности в их среде. Если в тре-
тьей четверти XIX в. в годы общественных 
бедствий – засухи, градобития, эпизоотии и 
т.д. – члены чувашских, марийских, мордов-
ских и удмуртских сельских обществ прак-
тически повсеместно и безо всяких споров 
проводили свои древние языческие обряды, 
то в последней четверти столетия единство 
крестьянских сообществ названных этниче-
ских общностей по данному вопросу ушло в 
прошлое [Отчет о деятельности, 1893, с.81]. 
Крестьянские «миры» разделились на «сво-
их» и «чужих» – на христианскую и язы-
ческую партии. В данном вероисповедном 
противостоянии все чаще стала брать верх 
христианская партия, авангард которой был 
представлен молодым поколением. «Отцы» 
же, хотя и не без сопротивления, вынужде-
ны были сдавать своим «сыновьям» одну 
конфессиональную позицию за другой: в 
пределы киреметных рощ и прилегающих к 
ним земельных участков вступили топор и 
соха, сельские сходы стали утверждать мир-
ские приговоры о запрете общественных 
молений и т.д.

Сохранившие же верность православию 
крещеные татары, став объектом воздействия 
созданных миссионерских институтов, еще 
более укрепились в вере. В пореформенное 
время между приверженцами христианства 
и «отступниками» в сельских обществах то 
и дело вспыхивали конфес сиональные «бои 
местного значения» в аспекте отношений 
«свой»/«чужой». И «неофициальные» му-
сульмане, и «татары-христиане, стараясь 
образумить «заблудших» однообщинников, 
оказывали на конфессионально несоли-
дарное меньшинство мощное со циал ьно-
психологическое, физическое и хо зяйст-
венно-экономическое давление. В ход шли 
увещевание, щедрые обещания, натравли-
вание собак, рукоприкладство, лишение зе-
мельных наделов и т.д. [Багин, 1910, с.393; 
Историко-статистическое описание, 1904, 
с.268, 269, 383]. 12 мая 1881 г. протоиерей 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья614

Е.Малов занес в свой миссионерский днев-
ник следующую запись: «О[тец] Кузьма 
передавал, как и прежде, что со старой ча-
совни, которая находится посередине села 
Елышева, отпавшие в мухаммеданство 
сшибли крест, чтобы не стыдиться уже ма-
гометан, проезжающих через село» [Малов, 
1999, с.27].

Конфессионально мобилизованная и ор-
ганизационно продвинутая татарская му-
сульманская община региона как культурное 
поле упрочивала свое положение. Изменив-
шие вере татары-мусульмане, как «чужаки», 
становились изгоями как в своих семьях, так 
и в сельских обществах. Вероисповедный 
остракизм как действенный прием борьбы 
с изменой конфессии в пореформенный пе-
риод применялся и в русской деревне. Но 
подобное явление в русской среде было ред-
костью [Арнольдов, 1868, №45].

Во второй половине XIX в. отторже-
ние конфессионального «чужого» особен-
но рельефно обозначилось в контактных 
мусульманско-христианских зонах. В со-
циокультурном пространстве многонацио-
нальных сел и деревень, где совместно 
проживали приверженцы ислама и право-
славия, в условиях этнической и конфессио-
нальной мобилизации общностей, как и в 
отступнических» населенных пунктах, ста-
ло набирать силу движение за учреждение 
конфессионально и этнически «чистых» 
сельских обществ и земельных союзов [НА 
РТ, ф.51, оп.5, д.885, л.2об., 3]. Подобный 
способ разрешения этноконфессиональной 
напряженности являл собой, как правило, 
болезненную, несущую существенные ма-
териальные издержки, растянутую на мно-
гие годы бюрократическую и хозяйственно-
экономическую операцию. Вместе с тем он 
очень часто позволял положить конец мно-
голетним взаимным обидам и претензиям 
[НА РТ, ф.51, оп.5, д.1258, л.1–17].

Относительно высокий уровень конфес-
сиональной напряженности в мусульман-
ском сельском сообществе региона во вто рой 
половине XIX в. поддерживался нескольки-
ми обстоятельствами и условиями: пережи-

ваемым татарским обществом религиозным 
реформаторством; сложившейся историче-
ски «традицией»-поведением воспринимать 
исходящие от самодержавного государства 
решения социально-экономического, со-
циально-политического и социально-куль-
турного характера как предварительные 
шаги по христианизации [Загидуллин, 2000, 
с.166–191]; второразрядностью исповеду-
емой конфессии в социокультурном про-
странстве страны [Ногманов, 2003, с.178]; 
«неуклюжими административными шагами 
местных властей» [Коблов, 1907а, с.11]; ак-
тивной христианско-просветительской ра-
ботой церкви в среде татар-«отступников»; 
уголовным преследованием членов сель-
ских обществ за совращение в ислам и т.д.

Оппозиция «свой»/«чужой» являлась 
неотъемлемой частью социальной жизни 
средневолжской деревни второй половины 
XIX – начала XX в. Основанием для по-
добной дифференциации членов сельского 
сообщества в ней с давних пор служили 
признаки разного порядка. Наличие данно-
го концепта по вероисповедному признаку 
– естественное следствие поликонфессио-
нальности ее народонаселения. Вера, в силу 
своей высокой значимости для идентифика-
ции культурного поля, объективно являлась 
дифференцирующим социальную среду 
началом. Она определяла поведенческий 
стереотип крестьянского сообщества и слу-
жила для него оценочным и комплементар-
ным критерием при восприятии реальной 
действительности в зеркале притяжения/
отторжения. Востребованность и весомость 
концепта «свой»/«чужой» как регулирую-
щего конфессиональную жизнь начала в 
средневолжской деревне в эпоху капитализ-
ма в условиях этнической и вероисповедной 
мобилизации ее народонаселения значимо 
возросли. Конфессиональное противостоя-
ние в этнокультурном пространстве региона 
имело разную степень остроты. Но его на-
кал практически повсеместно был относи-
тельным. Крестьяне всех вероисповеданий 
в своем большинстве были открыты для 
культурного диалога друг с другом. 



Глава 2. Этнокультурное взаимодействие русских и татар 615

ГЛАВА 2
Этнокультурное взаимодействие русских и татар

Гузель Столярова, Наиль Халиков

возникали смешанные деревни русских и 
местных ясачных людей, в т.ч. татар, в кото-
рых представители различных националь-
ностей жили «концами», достаточно авто-
номно, но при этом входили в состав одной 
общины («общества», или «мира»). Так на-
зываемые сложные общины (включавшие 
население нескольких населенных пунктов 
с разным национальным составом) встреча-
лись только в Поволжье. Вхождение людей 
разных национальностей в одну общину 
явилось важнейшим фактором межэтниче-
ского взаимодействия в регионе. В сложных 
общинах складывались единые традиции, 
регулировавшие процессы совместного су-
ществования. Нормой общинного уклада 
были «помочи» – совместное сооружение 
дома или других хозяйственных построек, 
заготовка леса и т.п. Даже бурлацкие арте-
ли в Поволжье были многонациональными 
[Бусыгин, 1966, с.80].

Исследователи отмечают, что влияние 
русской культуры на мусульманские наро-
ды края (татар, башкир) в ряде сфер, пре-
жде всего в духовной, в т.ч. языка, сказалось 
меньше, чем на финно-угорские народы 
[Кузеев, 1992, с.209].

Татары, несмотря на значительную 
культурную и конфессиональную дистан-
цию, также восприняли многие культурные 
элементы от своих иноязычных соседей. 
К.Фукс отмечал их взаимовлияние с русски-
ми как результат длительного совместного 
проживания. «Дома их строятся русскими, 
которые работают даже при поправке мече-
тей, и наоборот, я часто видел, что татарские 
мужики занимались строением деревянных 
домов в русских деревнях… Дома богатых 
купцов по наружности своей мало отли-
чаются от домов русских дворян и купцов. 
Внутри дома стены часто расписывают-
ся русскими малярами, где представлены 
ландшафты с деревьями, с цветами, с рекой; 

С середины ХVΙ в. Казань становится 
центром продвижения православия на вос-
ток. Именно с этого исторического момента 
в татарском обществе начали формироваться 
два главных стереотипа, в которых просле-
живались действия русских по отношению 
к государству татар: стереотип «русские 
– колонизаторы» и по отношению к вере: 
«русские – преследователи мусульман» – 
стереотипы, которые в известной степени 
сохранились до настоящего времени [Са-
гитова, 1998, с.113]. Очевидно, между тем, 
что эти стереотипы складывались в резуль-
тате политики Российского государства и 
не имели отношения к основной массе рус-
ского населения. Отсутствие антагонизма в 
межэтнических отношениях (в т.ч. русско-
татарских) в этот и последующие периоды, 
по справедливому замечанию Л.Сагитовой, 
«мы можем вывести из факта объедине-
ния русских и татар на основе общности 
интересов различных социальных групп в 
противостоянии их государству» [Сагитова, 
1998, с.116]. 

На государственно-политическом уровне 
взаимоотношения татарского и русского на-
рода (в лице его правящей государственной 
элиты) с момента присоединения Казанско-
го ханства (впрочем, с некоторым ослабле-
нием с конца ХVΙΙΙ в.) носили характер не 
столько этнического, сколько этноконфес-
сионального противостояния, в котором эко-
номические и культурные элементы имели 
подчиненный характер. В то же время столь 
серьезного противостояния между татарами 
и русскими на бытовом уровне по истори-
ческим источникам не выявлено. К.Насыри 
писал: «Благодаря тому, что русский че-
ловек и мусульманин (татарин) живут на 
одной земле, едят один и тот же хлеб – эти 
два народа хорошо знают обычаи друг дру-
га, имеют близкие взаимоотношения» [На-
сыри, 1977, с.18]. В силу различных причин 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья616

иног да представляется море с кораблями; но 
никогда там не увидишь ни людей, ни зве-
рей, ни птиц – это строго запрещено» [Фукс, 
1991, с.22–24]. Столь же тщательно отмече-
ны исследователем заимствования обеими 
сторонами и сходство различных элементов 
материальной и духовной культуры: в голов-
ных уборах татарок; в родильных обрядах 
татар и русских; в овладении русскими ма-
стерицами исконно татарского золотошвей-
ного промысла; в совместном участии в та-
тарских и русских праздниках и публичных 
мероприятиях [Фукс, 1991, с.33, 85, 116–117, 
140–142]. К.Фукс не обошел вниманием и 
отрицательные, по его мнению, нюансы вза-
имоотношений, особо отмечая удивлявшее 
его нежелание татар изучать русский язык 
[Фукс, 1991, с.129–130, 138, 139, 144]. 

Как считал известный этнограф Н.И.Во-
робьев, татарская культура вобрала в себя 
влияния различного происхождения. К ос-
нов ным формам культуры татар были извне 
присоединены влияния (по степени воздей-
ствия): «персидское, большей частью пре-
ломленное через культуру среднеазиатских 
турок, европейское – через русских и, нако-
нец, финское – через мари, вотяков и морд-
ву. Трудность этнографического анализа 
усложняется тем, что все народы края, живя 
почти 500 лет вместе, в культурном отноше-
нии сильно сблизились, благодаря общно-
сти интересов и как в материальной культу-
ре, так и в духовной, масса черт, общих всем 
народностям края» [Воробьев, 1925].

Одним из важнейших результатов этно-
культурных контактов населения Поволжья 
и Урала было «сложение» во многом сход-
ной агрокультуры татар, хозяйства в целом 
с русскими и другими народами региона. 
«Сельское хозяйство татарина, – писал 
Н.И.Воробьев, – построено в общих чертах 
одинаково со всеми народностями края: при-
меняются одни и те же системы землеполь-
зования, сеются те же хлеба, употребляется 
тот же сельскохозяйственный инвентарь, 
породы скота те же; для передвижения ле-
том служит, главным образом, телега, т.н. 
«черемисского» образца, отличающаяся от 
русской крестьянской телеги более высокой 
спинкой» [Воробьев, 1925].

Особенно характерной для татар культу-
рой была конопля (растение, типичное для 

степной полосы), а культура льна (растение, 
по своим биологическим свойствам более 
подходящее к лесной полосе), скорее всего, 
была заимствована татарами у предков ма-
рийцев и удмуртов. Из русской земледель-
ческой традиции у татар появился срубный 
овин, носивший русское же название (əвен); 
татарским сооружением для огневой сушки 
снопов был древний шиш (шəш), известный 
у народов Поволжья и Урала как «татарский 
овин» [Бусыгин, 1966, с.241; Халиков, 1995, 
с.87–88]. Но нельзя исключить и заимствова-
ние овина-шиша татарскими земледельцами 
у соседей – марийцев и удмуртов [Воробьев, 
1953, с.92]. Благодаря русским переселен цам 
с Верхней Волги и из северорусских земель 
широкое распространение на полях татар-
ских крестьян получили такие клади снопов, 
как сослан и бəбкə (русские суслон и бабка; 
татары называли их еще и маржа башы – 
«голова русской женщины»). Из агрокуль-
туры русских крестьян южных губерний Ев-
ропейской России и украинцев происходят 
у татар клади типа крест, крестец. Они же 
привнесли в практику татар Южного Приу-
ралья молотильный камень [Бусыгин, 1966, 
с.102; Халиков, 1995, с.76–78]. Нередко такие 
заимствования трактуются не совсем верно. 
Так, считается, что традиционная и типичная 
в XIX в. двузубая соха с перекладной поли-
цей была привнесена в Поволжье русскими 
переселенцами [Бусыгин, 1966, с.93]. Одна-
ко металлические части, подобные тем, что и 
у «великорусской» сохи (сошники, полицы), 
находили на территории еще домонгольской 
Волжской Булгарии, в удмуртских землях 
за несколько столетий до массовых мигра-
ций русских в Среднее Поволжье и Прика-
мье [Халиков, 1983, с.18]. Вероятно, соха – 
орудие, по своим механическим свойствам 
предназначенное для пахоты легких лесных 
почв, появилась самостоятельно у местных 
финских народов. Соха была, скорее всего, 
заимствована булгарами (татарами) именно 
у местных земледельцев, поскольку искон-
ным пахотным орудием ранних булгар было 
орудие плужного типа, лемеха и наральники 
которого известны с памятников VI–XIII вв. 
как на Нижней Волге и Северном Кавказе, 
так и в Прикамье. 

Русскому языку принадлежала особая 
роль в обогащении лексического состава та-



Глава 2. Этнокультурное взаимодействие русских и татар 617

тарского языка. В процессе общего развития 
слова, относящиеся к различным областям 
жизни (власть, суд, торговля, военное дело), 
проникали из русского языка в татарский. 
Подавляющее большинство русизмов мож-
но лишь этимологически считать заимство-
ваниями. Фактически они уже давно освое-
ны татарским языком и не воспринимаются 
как иноязычные элементы. Уже в двуязыч-
ных словарях XIX в. они приводятся наряду 
с татарской лексикой. Часть из них осела в 
татарском языке в результате устного обще-
ния татар с русскими, а другая могла про-
никнуть в процессе приобщения татар к 
русским письменным текстам. Обогащение 
татарской лексики русско-европейскими за-
имствованиями в XIX в. было обусловлено 
переменами в общественно-политической, 
экономической и культурной сферах жизни 
татарского народа. В начале XX в. в связи 
с подъемом просветительского движения 
среди татар начинаются активное вытесне-
ние из татарского словарного фонда арабо-
персидских заимствований и их замеще-
ние русскими и европейскими словами. 
А.Ш.Юсупова классифицирует эту лексику 
по тематическим признакам, что дает воз-
можность выяснить, в какой именно сфере 
деятельности общества происходили наи-
более значимые изменения2. Среди выде-

2 Исходя из семантики русско-европейской 
лексики, А.Ш.Юсупова выделяет 17 тематических 
групп: 1) названия посуды и домашней утвари: кук-
шинъ, паднусъ, тярлинкя, самавыръ и т.д.; 2) пред-
меты быта и домашнего обихода: мунчала, понаръ, 
плитя, бстял и т.д., 3) орудия труда: лумъ, шпалеръ, 
шотка, ыстанъ и т.д.; 4) единицы меры: лотъ, геръ, 
биршукъ, пот и т.д.; 5) названия строений: матча, 
мичъ, ждэшкэ, застунъ и т.д.; 6) названия растений, 
продуктов питания: кябестя, крянъ, анис, упунка и 
т.д.; 7) названия одежды и материала: эшлэпэ, кар-
тусъ, материя, плисъ и т.д.; 8) предметы сельского 
хозяйства: сука, камытъ, буряня, буразна, саламъ и 
т.д.; 9) учебные принадлежности: карта, каникул, 
компас, линейка и т.д.; 10) военная лексика: друш-
ка, пулын, штик, приступ и т.д.; 11) названия про-
фессий: апикунъ, писеръ, патриотъ, пассажиръ и 
т.д.; 12) лексика, относящаяся к финансовой сфере: 
касса, сума, банка, панкрутлыкъ и т.д.; 13) юри-
дические термины: штрау, суть, контрактъ и т.д.; 
14) медицинские термины: аптека, ликеръ, чакут-
ка и т.д. 15) музыкальные термины: срипкя, арганъ,  
гитаръ и т.д.; 16) названия полезных ископаемых: 
лазуръ, магнить, избисъ, лабастыр ташы и т.д.; 
17) религиозная лексика: манастыръ, групъ, пупъ, 
порфира, сочельникъ и т.д.

ленных тематических групп самой большой 
по объему, т.е. включающей наибольшее 
количество русских заимствований, явля-
ется группа слов, обозначающих названия 
разных сфер жизнедеятельности, а именно: 
названия растений, напитков, продуктов пи-
тания и др.; самая маленькая тематическая 
группа – термины из области медицины; 
основная часть русских и европейских за-
имствований относится к области быта. Во 
многом схожие процессы происходили и 
с татарскими заимствованиями в русском 
языке [Юсупова, 2009].

Татары, в свою очередь, оказывали воз-
действие на своих соседей, что также отра-
жено в краеведческой литературе. В част-
ности, упоминается о влиянии татарской 
национальной кухни на кулинарию других 
народов края [Архангельский, 1911], о за-
имствованиях в одежде и украшениях [Ни-
кольский, 1911, с.546; 1925, с.168; Соколов, 
1925, с.174]; особенно много упоминаний о 
влиянии татарского языка: некоторые груп-
пы населения вводили «татаризмы» в род-
ную речь, в местах совместного расселения 
нетатарское население достаточно свободно 
владело татарским языком [Никольский, 
1925, с.167; Евсевьев, 1925, с.181, Шеста-
ков, 1884, с.4]. 

К числу негативных факторов, влиявших 
на межэтническое взаимодействие, относи-
лись как насильственная христианизация, 
так и попытки исламизации. Не исключено, 
что имели место столкновения этнических 
интересов на бытовой почве. Упоминание 
об элементах этнофобии среди поволжских 
народов очень редко, но все же встречается в 
описаниях прошлого [Никольский, 1911а]. 

В работах краеведов ХΙХ в. содержатся 
сведения о межэтнических браках на терри-
тории Казанской губ. [Лаптев, 1861; Лядов, 
1861; Максимов, 1894; 1902; Риттих, 1870; 
Сбоев, 1856; Шеин, 1907]. В них практи-
чески нет упоминаний о русско-татарских 
браках: поддерживая тесные хозяйственные 
и дружеские связи со своими инонациональ-
ными соседями, татары, тем не менее, упор-
но сопротивлялись христианизации, и разное 
вероисповедание становилось непреодоли-
мой преградой для заключения смешанных 
браков. Вместе с тем упоминаются случаи 
заключения татарами межэтнических браков 
с чувашами и оседлыми башкирами, а также 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья618

с марийцами, удмуртами и мордвой в райо-
нах совместного расселения. Большую роль 
в этом играли близость языка, общие черты 
в хозяйстве и культуре, влияние мусульман-
ской религии, переход в которую сопрово-
ждался отатариванием новообращенных. 
Наконец, выявлены различия, связанные с 
полом вступавших в межэтнические браки: 
русские женщины вступали в смешанные 
браки намного чаще, чем мужчины; у осталь-
ных поволжских народов наблюдалась про-
тивоположная тенденция. Русские мужчины 
предпочитали браки внутри своего этноса и 
редко брали в жены представительниц не-
русских народов. 

Писатель С.Т.Аксаков, чьи детство и 
юность в начале ХΙХ в. прошли в поместье 
деда в Закамье, отмечал, что у совместно 
расселенных народов, различных по языку, 
культуре и конфессиональной принадлеж-
ности, были самые дружественные, добро-
соседские отношения. Он свидетельство-
вал, что у русских Закамья одежда, язык и 
образ жизни представляют пеструю смесь 
татарских и русских нравов; он особо под-
черкивал, что русские хорошо знали языки 
своих соседей [Бусыгин, 2007, с.286–293].

Межкультурное взаимодействие явилось 
мощным фактором формирования в Волго-
Уралье особой этнотерриториальной груп-
пы русских – поволжских великороссов. 
Влияние на этнокультурный облик русских 
других народов, в т.ч. татар, прослеживает-

ся по многим компонентам, что 
было обусловлено рядом при-
чин.

Во-первых, предками части 
русских в регионе были пред-
ставители нерусских народов, 
подвергшиеся ассимиляции, 
вследствие чего они восприня-
ли русский язык и культуру, но 
одновременно сохранили от-
дельные черты прежнего этно-
культурного комплекса – те, что 
были наиболее удобны и наи-
лучшим образом приспособле-
ны к местным условиям [Бусы-
гин, 1966, с.79]. 

Вторая причина наличия в 
этнокультуре русских Поволжья 
пласта, содержащего элементы 

культуры других поволжских народов, – не-
посредственные взаимовлияния. Взаимо-
действие русских с другими поволжскими 
народами проявлялось и в быту, и в языке, и 
в антропологическом облике3.

Так, татарский плуг – сабан, известный с 
булгарских времен, хорошо приспособлен-
ный к подъему целины, залежей, широко 
использовался русскими на всей террито-
рии края. Русские крестьяне переняли у 
местных народов такую сельскохозяйствен-
ную культуру, как полба, имевшую у татар и 
чувашей ритуальное значение. Они же при-
меняли типично татарскую кладь снопов на 
поле чүмəлə и скирду кибəн на гумне.

При наиболее распространенной в про-
шлом П-образной связи дома с надворными 
постройками, когда дом и надворные соору-
жения образуют сплошную П-образную 
линию, оставляя внутреннюю часть двора 
открытой, у русских были широко распро-
странены дворы с разобщенными хозяй-
ственными службами (усадьба состоящая 
из нескольких хозяйственных построек, не 
связанных с домом и друг с другом). Такая 
форма усадьбы в прошлом была характерна 
для татар. Там, где русские жили череспо-
лосно с татарами, в интерьере русского жи-
лища отмечались свободное положение печи 
(в традиционном русском жилище печь всег-

3 Далее в тексте все свидетельства о русско-
татарском взаимодействии приводятся по: [Бусы-
гин, 1966].

Базар в с.Бор Нижегородской губ. Фото М.П.Дмитриева. 1892 г.



Глава 2. Этнокультурное взаимодействие русских и татар 619

да прижата вплотную к стене дома; наличие 
вмазанных и подвесных котлов в печи, что 
характерно для татарского и чувашского жи-
лищ, а также татарских занавесок (кашага), 
разделяющих жилые части дома. Характер-
ной особенностью жилища русского населе-
ния края было наличие во многих районах, 
где русские жили по соседству с татарами, 
полихромной (многоцветной, в три-четыре 
и даже пять цветов) раскраски дома. Среди 
русских крестьян в Поволжье были широко 
распространены ювелирное дело, обработка 
кожи очень высокого качества (юфти) и изде-
лий из нее, войлока, изготовление из металла 
различных художественных изделий – навы-
ки и традиции, получившие в крае широкое 
распространение еще в средние века. 

В одежде русские Поволжья переняли у 
местных народов некоторые виды халато-
образной и безрукавной одежды, валяную 
обувь с кожаными галошами, татарские шап-
ки и башкирские малахаи. Татарские шапки 
русские крестьяне покупали на базарах или 
заказывали татарским портным, посещав-
шим русские деревни. В русских деревнях 
отмечались способы повязывания русскими 
женщинами платков «по-татарски», ноше-
ние черных онучей (как у марийцев), ис-
пользование орнаментальных мотивов на-
родов Поволжья в украшении отдельных 
частей костюма, тамбурной вышивки.

Достаточно заимствований было и в 
пище. В восточных районах Татарстана 
русские издавна употребляли каймак (гус-
тая коричневая жирная масса из топленого 
молока). Распространенным блюдом у рус-
ских было кислое молоко. Для его приго-
товления молоко «затопляли» докрасна, а 
после остывания в него добавляли парное 
молоко и творог. Во многих русских насе-
ленных пунктах, особенно расположенных 
вблизи татарских поселений, кислое моло-
ко делали так же, как татарский катык. Из 
кислого молока готовили арем (по-татарски 
– айран), размешивая одну ложку катыка в 
кружке воды. Вода получалась с небольшой 
кислинкой и хорошо утоляла жажду; арем 
пили в страдную пору и во время сенокоса.

В плане домашней утвари можно отме-
тить употребление русскими татарских кум-
ганов – медных или жестяных кувшинов для 
умывания с носиком, ручкой и крышкой, в 

которых русские хранили пиво и квас. У рус-
ских отмечалось и некоторое своеобразие в 
традиционных транспортных средствах. На 
всей территории края у русских очень ши-
роко были распространены своеобразные 
тарантасы – от примитивной плетенки до 
усовершенствованных экипажей городско-
го типа, широко бытовали также небольшие 
ручные тележки татарского типа. С татар-
ским влиянием, несомненно, следует связы-
вать бытование некоторых видов украшений, 
сбруи, обычай покрывать лошадей цветны-
ми попонами. Конечно, общность некото-
рых культурных элементов не всегда можно 
объяснить заимствованиями, скорее ее мож-
но рассматривать как результат длительной 
совместной жизни и совместного творче-
ства русских и других народов, живших в 
одинаковых социально-экономических и 
природно-географических условиях.

Длительное трудовое общение и черес-
полосное проживание оказали влияние и на 
характер проведения народных праздников. 
Русские принимали участие в праздновании 
татарских Сабантуя и Джиена. В празднич-
ную обрядность русских Поволжья были 
включены спортивные состязания, игры и 
увеселения, характерные для татар. Даже 

Ложкарное производство в д.Деяново Нижего-
родской губ. Фото М.П.Дмитриева. 1897 г.



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья620

в русской свадебной обрядности просле-
живается ряд элементов, характерных для 
соседствующих народов: использование 
нерусской терминологии (например, калым 
вместо кладки), включение в состав празд-
ничной и ритуальной пищи местных нацио-
нальных блюд и т.д.

Язык русского населения Среднего По-
волжья за длительный период совместной 
жизни обогатился рядом слов и выражений, 
характерных для поволжских народов. В 
работах краеведов ХΙХ в. содержится мно-
жество упоминаний о том, что русские, 
проживающие между татарами, чувашами, 
мордвой, хорошо говорят на их языке, и 
даже делается вывод, что языки нерусских 
народов шире проникают в среду русских, 
а не наоборот. Русские применяли местную 
терминологию в обозначении отдельных 
частей селений, жилищ и усадеб, предме-
тов одежды, утвари и т.д. Лингвисты, за-
нимающиеся изучением тюрко-славянских 
взаимовлияний на языковом материале, 
приводят целый ряд татарских слов, широко 
употребляемых русским старожильческим 
населением Татарстана. Среди них, к при-
меру, чиляк – деревянное ведро (в татар-
ском языке – любое ведро); сарча – овца; 
аш – мучной суп (в татарском – любой суп); 
бешмет – старое пальто (в татарском – на-
звание одного из видов верхней утепленной 
одежды); башмак – годовалый теленок; ка-
зан – котел; майдан – площадь; урман – лес; 
баган – столб; урема – кустарник, заросли 
по реке; сабан – плуг и т.д. Недаром Г.Тукай 
писал: 

«С русскими мы в веках породнились,
Словарем, языком обменялись,
Одни песни у нас родились,
И события одни воспевались» [Тукай, 

1943, с.265].
Казанские языковеды отмечали влияние 

иноязычной среды в русских говорах Каза-
ни и прилегающих районов, что отражено в 
наличии отдельных лексических заимство-
ваний из татарского языка, не свойственных 
русскому языку и его говорам за предела-
ми казанской зоны [Альмухамедова, 1958, 
с.232].

Воздействию со стороны местных наро-
дов подвергся даже антропологический об-
лик поволжских великороссов (как за счет 
межэтнических браков, так и за счет об-
русения отдельных групп нерусских наро-
дов) [Шестаков, 1884, с.4]. Черты сублапа-
ноидного (волжско-камского, смешанного 
европеоидно-монголоидного) антропологи-
ческого типа проявляются у русских Повол-
жья в наличии у отдельных индивидов эпи-
кантуса, скуластости, в пониженном общем 
ростовом показателе.

Таким образом, история освоения по-
волжскими народами территории и их со-
вместного проживания насчитывает не одно 
столетие. Различными были обстоятельства 
и факторы межэтнического взаимодействия, 
среди которых нашлось место и для дале-
ко не мирных форм. Однако доминантой 
межэтнических отношений в целом оста-
вались толерантность, культурные и языко-
вые взаимовлияния, совместная хозяйствен-
ная деятельность. 



Глава 3. Этнокультурное взаимодействие чувашей и татар 621

ГЛАВА 3
Этнокультурное взаимодействие чувашей и татар

Геннадий Николаев

Жизненное пространство Среднего По-
волжья соткано из разнородных этниче-
ских культур – тюркской, финно-угорской 
и восточнославянской. Не одно столетие в 
его лоне происходит их сложное взаимодей-
ствие. Чуваши и татары – неотъемлемые эт-
нокультурные составляющие социального 
пространства региона. В седой древности 
их далекие предки в Цент ральной Азии вхо-
дили в одно языковое сообщество: чуваш-
ский и татарский языки относятся соответ-
ственно к булгарской и кыпчакской группам 
тюркской языковой семьи и характеризу-
ются общностью структуры и лексического 
ядра. История распорядилась так, что чува-
ши и татары обрели в Среднем Поволжье 
«общий дом», найдя свою нишу в его со-
циальном, хозяйственно-экономическом и 
культурном поле.

В условиях совместного проживания 
в одном «общем доме» часть этнически 
«чистых» населенных мест чувашей и та-
тар с течением времени неизбежно при-
обретала новое этнокультурное качество 
– становилась чувашско-татарской или 
татарско-чувашской. Согласно подсчетам, 
выполненным нами на основе земских 
экономико-статистических обследований, 
в начале XX в. в 34 селах и деревнях Ка-
занской и Симбирской губерний чуваши 
и татары проживали совместно. Еще в 14 
населенных пунктах данные этнические 
общности имели своими общими соседями 
или русских, или мордву, или – и русских, 
и мордву [Николаев, 2009, с.81]. Измене-
ние этнического состава населенных мест 
было следствием совместной хозяйственно-
экономической деятельности представи-
телей разных народов, их миграций и пер-
манентных хозяйственно-экономических 
сношений друг с другом, водворения кре-
стьянскими «мирами» на выморочные на-
делы «чужаков», принятых властями в 
отношении сельских обществ мер регули-

рующего порядка и прочих обстоятельств 
[Мартынов, 1903, с.257].

Во второй половине XIX – начале XX в. 
татары и чуваши в социальном простран-
стве средневолжской деревни являли собой 
разные религиозные миры. В повседневной 
жизни средневолжской деревни конфес-
сиональное начало было тесно вплетено 
в национальное, а национальное начало 
– в конфессиональное. Во второй полови-
не XIX – начале XX в. татары-мусульмане 
свою этническую общность не видели вне 
ислама. Для них вера являлась важнейшей 
составляющей этнической идентичности и 
образом жизни. Примечателен тот факт, что 
вплоть до начала XX в. многие из них про-
должали обозначать свою национальную 
принадлежность конфессионимом «мусуль-
манин» [Багин, 1910, с.119]. В условиях 
исторически сложившейся этноконфессио-
нальной ситуации чувашские хлебопашцы 
этническим «лицом» ислама в регионе счи-
тали татар-мусульман. Как и другие соседи 
по «общему дому», понятия «мусульмане» 
и «татары» они в своем большинстве нахо-
дили идентичными. Чувашские крестьяне, 
проживавшие крупным сплошным масси-
вом, очень часто о существовании этнокон-
фессиональной группы крещеных татар и 
вовсе не знали [НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.233, 
л.426]. Свидетельством отождествления чу-
вашами религиозной и конфессиональной 
принадлежности татар может служить и их 
поведенческий стереотип. Ставшие мусуль-
манами чувашские крестьяне представля-
лись не чувашами, а татарами [НА ЧГИГН, 
отд.I, ед.хр.242, л.249]. 

Если в своем абсолютном большин-
стве жители средневолжской деревни ква-
лифицировали ислам как веру татар, то 
христиан ст во – как веру русских. Согласно 
представле ниям некрещеных чувашей, их 
соплеменники, сменив веру, разорвали ду-
ховную связь с предками, утратили свою 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья622

самобытность и, в итоге, лишились стерж-
невого компонента своей этнической иден-
тичности.

Каждая этническая общность являла со-
бой особый мир. Чувашей и татар различа-
ли происхождение и историческая судьба, 
духовный и социальный опыт, мировоспри-
ятие, обычаи и традиции, религиозные ве-
рования, психический склад и прочие сос-
тавляющие данного ряда. В силу подобной 
своей природы каждая из них в ходе исто-
рического развития вызрела в относительно 
закрытое, специфическое культурное поле. 
В народной мудрости данная социокуль-
турная особенность этнических общностей 
вылилась в емкие, наполненные глубоким 
смыслом изречения. Чувашские пословицы 
гласят: «Чăвашăн – чăвашла алăк, вырăсăн 
– вырăсла алăк» – У чуваша – чувашские во-
рота, у русского – русские ворота [Николь-
ский, л.488]; «Чăвашăн – чăкăт, тутарăн 
– турăх» – Чуваш угощает сыром, татарин 
– кислым молоком [Ваттисен сăмахĕсем, 
2004, с.160]. Иноконфессиональное и иноэт-
ническое культурное окружение в волжском 
«общем доме» воспринималось чувашами 
как данность, которую нельзя изменить. Со-
гласно их миропониманию, все народы – Бо-
жье творение, вследствие чего они являются 
равноправными участниками историческо-
го процесса («Этем пур те пĕр: вырăс та, 
тутар та, чăваш та, мăкши те» – Люди 
все равны: и русский, и татарин, и чуваш, и 
мордва); их культурное поле требует тако-
го же почтительного отношения, как и свое 
родное («Тутар та турра пуççапать» – И 
татарин молится своему Богу) [Ваттисен 
сăмахĕсем, 2004, с.12,153]. Оказывая долж-
ное уважение социокультурному простран-
ству своих соседей, как и все волжские на-
роды, чуваши в повседневной жизни были 
ориентированы преимущественно на соб-
ственный мир. Данный мотив отразился, к 
примеру, в одной из их песен [НА ЧГИГН, 
отд.I, ед.хр.176, л.257]:

Ати мана вырăса парас тет,
Каймастăп, килместĕп. 
Вырăс, кулач хушшинче,
Каймастăп, килместĕп, 
Кулачă пĕçерме пĕлместĕп.

Ати мана тутара парас тет, 
Каймастăп, килместĕп.

Тутар самовар хушшинче, 
Каймастăп, килместĕп, 
Самовар лартма пĕлместĕп. 

Отец за русского хочет меня выдать за-
муж, 

Не хочу, не пойду.
В среде русских, где калачи, 
Не хочу, не пойду, 
Калачи печь не умею.

Отец за татарина хочет выдать меня 
замуж,

Не хочу, не пойду.
В среде татар, где самовары,
Не хочу, не пойду, 
Самовар ставить не умею. 

Подобно своим волжским соседям, мно-
гое из образа жизни, что было присуще и 
свойственно другим этносам, чуваши на-
ходили или нежелательным, или недопус-
тимым в своем культурном поле. Это не 
стыковалось или плохо стыковалось с их 
поведенческим стереотипом, традициями и 
нормами. Так, согласно чувашскому этикету, 
их соплеменники не должны были с перво-
го же приглашения садиться за обеденный 
стол. Всякий чувашин, кто не считался с 
данной стародавней традицией, за глаза 
удостаивался нелестной характеристики: 
«как татарин, сел с одного приглашения» 
[НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр. 158, л.153, 154]. 
Не слыли за справного хозяина в среде чу-
вашей и лица, кто жил «на широкую ногу», 
не имея на то необходимых средств. О нем 
чуваши отзывались, как свидетельствовал 
современник, следующим образом: «как 
татарин, когда есть, по-барски живет, а как 
кончит, идет к людям просить» [НА ЧГИГН, 
отд.I, ед.хр.158, л.153, 154]. Социально-пси-
хологическое и этнокультурное дистанциро-
вание от татарского жизненного простран-
ства заметнее выделялось в среде верховых 
чувашей, в силу географического фактора 
чаще контактировавших не с татарами, а с 
русскими и марийцами. Взаимоотношения 
чувашей и татар в начале XX в. жителем 
д.Анаткассы Ядринского у. Казанской губ., 
в частности, были охарактеризованы сле-
дующим образом: «Местные чуваши со-
всем не любят татар. Про них всегда гово-
рят, что они злые люди. Говорят, что к ним 



Глава 3. Этнокультурное взаимодействие чувашей и татар 623

не поедешь, в их деревне не найдешь стол 
и кров… По этой причине чуваши очень 
боятся татар» [НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.184, 
л.363]. Вместе с тем отторжение культур-
ного поля татар-мусульман, особенно в 
хозяйственно-экономической сфере, было 
относительным. Татар-мусульман как но-
сителей иной монотеистической традиции 
устойчивые в православной вере чуваши 
склонны были видеть «в зеркале» отторже-
ния, а их же как участников хозяйственно-
экономических отношений и соседей по 
«общему дому» – «в зеркале» притяжения. 
«Но, хотя они и не любят татар и боятся их, 
– читаем далее в этнографических записках 
жителя д.Анаткассы, – когда те по тем или 
иным надобностям приезжают к ним, кто по 
подряду, кто торговать, с татарами общают-
ся очень любезно. Приглашают на ночлег, 
делятся питьем-едой, дают задешево стол и 
кров» [НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.184, л.363].

Этнокультурный взаимообмен непрерыв-
но сопровождал этнические общности на их 
тернистом пути в историческом простран-
стве. Культура любого народа не является 
образованием, имеющим своей основой ис-
ключительно собственную этнокультурную 
составляющую. Она непременно включает 
в себя элементы культур других народов, с 
которыми этнос приходил в прямое или опо-
средованное соприкосновение. При этом эт-
нокультурный взаимообмен не являет собой 
многосторонний процесс механического 
обмена элементами культуры. Лишь тогда 
чужеродное прививается к новой культуре 
и со временем становится ее органической 
частью, когда оно находит соответствую-
щий «отзвук» в теле «приемной матери», 
выдерживает тест на совместимость с ее 
«плотью и кровью». В ходе приживления 
заимствуемое практически всегда претер-
певает определенную трансформацию. В 
частности, о жителях д.Апанасово-Темяши 
Тетюшского у. Казанской губ. в своих эт-
нографических записках, составленных в 
начале XX в., анонимный автор выразился 
следующим образом: «В общем здешние 
чуваши сильно обрусели; русицизмы встре-
чаются в языке, в одежде и во всех приемах, 
относящихся к борьбе за существование. 
Многое ими перенято также и у окружаю-
щих татар, но, надо думать, очень давно, и 
держится в настоящее время, в силу обычая, 

как свое национальное» [НА ЧГИГН, отд. I, 
ед.хр.151, л.280].

Генетическое родство, совместное про-
живание и контакты этнических общностей 
имеют своим обязательным следствием 
многочисленные «отметины» в их куль-
турном поле. Краткосюжетные песни чува-
шей и татар, при всех их различиях – хотя 
и существенных, но не фундаментальных, 
– заключает музыковед М.Г.Кондратьев, от-
личают как идентичность принципиальных 
основ сюжетосложения, так и тождествен-
ность конкретных сюжетов, в т.ч. древней-
ших обрядовых и мифологических мотивов 
[Кондратьев, 1993, с.56]. Созвучны мифо-
логии этих народов. В них много схожего – 
как в названиях основных персонажей (тат. 
арыш анасы, чув. ыраш амăшĕ, ‘мать ржи’; 
тат. алып, чув. олăп, улăп, ‘герой; исполин; 
мифический предок-великан’и др.), так и в 
сюжетных мотивах (татарский ярымтык и 
чувашский ар çури славились тем, что лю-
били щекотать людей до смерти, а татарский 
упкын и чувашский вупхăн, вупкăн отлича-
лись необычайной прожорливостью и т.д.) 
[Ахметьянов, 1981, с.9, 17, 44, 49]. Низовой 
диалект чувашского языка, сравнительно 
продолжительное время контактировавший 
с диалектами татарского языка, более бо-
гат татаризмами, чем средний и верховой. 
Татаризмы, как установлено языковедом 
Н.И.Егоровым, в низовом диалекте чува-
шей «нередко вытесняют соответствующие 
общенациональные чувашские слова или 
сосуществуют наряду с ними, иногда оттес-
няя их на второй план» [Егоров, 1985, с.64]. 
Подвергнув сравнительному исследованию 
татарский и чувашский языки, языковед 
А.Г.Ахметьянов пришел к заключению, что 
большинство слов, «взаимопонятных одно-
временно для татар и чувашей», являются 
заимствованиями как из татарского в чу-
вашский, так и наоборот – из чувашского в 
татарский [Ахметьянов, 1978, с.104]. Близка 
к чувашской своими характерными чертами 
свадебная поэзия татар-мишарей [Мухаме-
дова, 1972, с.200]. Головной убор чуваш-
ских женщин, являвший собой сложный 
комплекс, включал ряд самостоятельных 
деталей, в т.ч. женское головное покрывало 
сурпан. Аналогию им составляли головные 
полотенца молькеевских кряшен, татар-
мишарей и касимовских татар тастары. Их 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья624

обертывали вокруг лица под подбородком, 
что позволяло женщине полностью закрыть 
волосы, шею, спину и плечи. Таким же был 
принцип ношения сурпанов у низовых чува-
шей (у верховых и средненизовых чувашей 
он служил шейно-наспинным украшением) 
[Ягафова, 2007, с.52, 55]. В традиционной 
кухне чувашей, казанских татар и татар-
мишарей заготовка впрок квашеных молоч-
ных продуктов «производилась не путем 
сушки на солнце, как у других тюркских на-
родов, а путем отжимания сыворотки» [Му-
хамедова, 1972, c.129]. Данный ряд следов 
этнокультурного влияния двух родственных 
народов друг на друга может быть много-
кратно умножен [Иванов, 1984, с.103–120].

Этнокультурный взаимообмен между 
чувашами и татарами являлся и следстви-
ем имевших место на Средней Волге эт-
нических процессов. Предки чувашей ста-
ли одним из компонентов сложившейся в 
средневековье народности казанских татар 
[Халиков, 2011, с.248]. В свою очередь в со-
ставе чувашской народности, сформировав-
шейся в этот же период, был представлен, 
хотя и незначительно, этнический пласт 

кыпчако-татар [Иванов, 
2000, с.37]. Часть чува-
шей, в разные периоды 
своей истории приняв ис-
лам, еще до отмены кре-
постного права слилась 
с казанскими татарами 
и татарами-мишарями 
[Яга фова, 2009, с.10–29]. 
В контактных зонах вхож-
дение чувашей в состав 
татарского этноса проис-
ходило и вследствие их эт-
нокультурного сближения 
со своими соседями. По 
расчетам Д.М.Исхакова, в 
XVIII–XIX вв. в Цивиль-
ском и Тетюшском уездах 
Казанской губ. в составе 
молькеевских кряшен, 
про живавших в 9 дерев-
нях, татарами было ас-
симилировано около 4–5 
тыс. чувашей [Исхаков, 
1993а, с.16]. Имел место, 
правда как достаточно 

редкое явление, и переход в состав чувашей 
татар [Насыри, 1977, с.54, 55]. 

Во второй половине XIX – начале XX в. 
в средневолжской деревне этнокультурные 
контакты чувашей и татар «имели разную 
частоту и тесноту». В данном плане особую 
зону в ее социокультурном пространстве яв-
ляли собой их села и деревни, расположен-
ные на небольшом расстоянии друг от дру-
га, а также смешанные чувашско-татарские 
и татарско-чувашские поселения. В них, как 
правило, царил дух добрососедства и взаи-
мопонимания, сформировавшийся на осно-
ве обыденных житейских и бытовых контак-
тов. Из донесения священника с.Байглычева 
Тетюшского у. Казанской губ. Алексея 
Рекеева (1898 г.), в частности, предстает 
следующая картина: «В чувашских селени-
ях приходов Меньчи, Вишневой Поляны, 
Биляр-Озера и слободы Александровской 
[Чистопольского у.] все чуваши любят го-
ворить между собой по-татарски, песни по-
ются татарские, и начинают принимать ма-
гометанские обычаи, например, бреют усы 
по-татарски. Между чувашами и татарами 
здесь установились такие близкие отноше-

Группа чувашей в национальных костюмах. Фото кон. XIX – нач. ХХ в.



Глава 3. Этнокультурное взаимодействие чувашей и татар 625

ния, что крещеные чуваши даже роднятся с 
татарами-магометанами» [НА ЧГИГН, отд.I, 
ед.хр.195, л.556]. В округе д.Избахтино Те-
тюшского у. татары устраивали для чувашей 
званые обеды. «Во время трапезы их потче-
вали особыми кушаньями – бəлеш (большой 
круглый пирог со сладкой либо несладкой 
начинкой. – Г.Н.) и корт (кисломолочный 
продукт, разновидность творога. – Г.Н.). Чу-
ваши отвечали гостеприимным соседям тем 
же» [Кремлев, 1913, с.1075]. В Тетюшском и 
Цивильском уездах в селах и деревнях кре-
щеных татар и чувашей, расположенных по 
соседству, водились смешанные чувашско-
татаро-кряшенские девичьи хороводы [Фи-
липпов, 1915, с.753–759]. 

Чувашско-татарский этнокультурный вза-
имообмен на Средней Волге имел место как 
асимметричный процесс: доминирующим 
было культурное влияние татар. Особенно 
были рельефны следы этнокультурного пре-
валирования последних в контактных зонах. 
В некоторых чувашских деревнях, располо-
женных островками среди татарских посе-
лений, а также в части смешанных татарско-
чувашских населенных мест, где чуваши 
составляли численное меньшинство, отли-
чить их от татар обычно мог лишь тонкий 
наблюдатель4. 

Но подобная картина наблюдалась не на 
всем социокультурном пространстве кон-
тактных зон Средней Волги. В свою очередь 
в той или иной мере происходила и аккуль-
турация татар чувашами. Такая ситуация 
была характерна для местностей, где они 
проживали небольшими вкраплениями в 
окружении чувашей. В округе с.Подгорные 
Тимяши Цивильского у. Казанской губ., к 
примеру, окрестными татарами был усво-

4 К примеру, в начале XX в. в д. Малое Русаково 
Свияжского у. Казанской губ. чувашские крестьяне 
по численности вдвое уступали своим однообщин-
никам татарам-мусульманам. Вот как отразил эле-
менты быта чувашской части хлебопашцев в своих 
этнографических записках местный учитель Миха-
ил Максимов: «Зимой малорусаковских чувашей и 
не узнать. Шубы пошить заказывают татарам, дела-
ют без бор; и чапаны шьют на татарский лад – из 
серого домотканого сукна. Шапки вовсе с головы 
не снимают, да и шапки у всех татарские. Во время 
праздников надевают татарский бешмет. Рубахи у 
всех длинные, доходят до колен, никогда не опоясы-
ваются; чувашей можно различить лишь по длинным 
волосам» [НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.208, л.82–83].

ен чувашский язык [ОР РГБ, ф.424, оп.1, 
картон 1, д.11, л.2, 3]. Хорошо говорили 
по-чувашски в Цивильском у. и татары, про-
живавшие вблизи с.Ковали. Как писал сов-
ременник, ими у чувашей «Ковалинского 
района было перенято возделывание хмеля» 
[НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.217, л.454]. Случа-
лось, что татары-мусульмане, водворяясь в 
населенные места чувашей, «растворялись» 
в чужой этнокультурной среде [НА ЧГИГН, 
отд.I, ед.хр.183, л.194]. Особенно глубоко в 
культурное поле чувашей в Казанской губ. 
были погружены молькеевские кряшены, 
проживавшие с ними по соседству и вклю-
чавшие в свой состав, наряду с собственным, 
чувашский компонент. В этнокультурном 
плане они являли собой весьма специфиче-
ское культурное поле: этнические границы 
между их «чувашской» и «татарской» ча-
стями, а также между татарами-кряшенами 
и окрестными чувашами «были весьма раз-
мытыми» [Исхаков, 1993б, с.138, 139]. Со-
гласно утверждению одного из современ-
ников, почти все свои обычаи молькеевские 
кряшены переняли от чувашей [Филиппов, 
1915, с.753]. Здесь с давних пор, как отмечал 
в 1870-х гг. Н.И.Золотницкий, чуваши сво-
бодно говорили по-татарски, а крещеные та-
тары – по-чувашски. На совместных «деви-
чьих пирах» (буквально: по-чувашски – хĕр 
сăри, по-татарски – кыз сырасы) чувашек 
и крещеных татарок «с незапамятных вре-
мен» звучали на двух языках песни с «почти 
совершенно одинаковыми» мотивами и тек-
стами [Золотницкий, 1875, с.227]. Тесные 
этнокультурные связи «между молькеев-
скими кряшенами и чувашами имели своей 
основой и смешанные браки,» которые в 
их среде во второй половине XIX – начале 
XX в. были типичным явлением [Магниц-
кий, 1896, с.248; Пчелов, 1913, с.126, 127]. 
В подобной этнической и этнокультурной 
ситуации часть молькеевских кряшен была 
склонна причислять себя скорее к чувашам, 
чем к крещеным татарам [НА ЧГИГН, отд.I, 
ед.хр.310, л.224].

Этнокультурное доминирование татар 
над чу вашами было обусловлено рядом фак-
торов. Первый из них – демографический. 
Второй фактор – со циально-эко номический. 
По уровню социально-экономи ческого раз-
вития татарская этнокультурная общность 
опережала чувашскую. И сами чувашские 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья626

крестьяне пальму первенства в торгово-
про мышленной деятельности отдавали не 
своей этнической общности, а татарской. 
В этнографических записках жителя чу-
вашского околодка Мурзыван-кассы Ци-
вильского у. А.Я.Аделеева (1914 г.) читаем: 
«Татары … они народ торговый. Если име-
ют хотя бы рублей 50, то дома уже не сидят. 
Наши чуваши, даже располагая некоторые 
капиталом в 1500 руб., тем не менее, ни в 
чем не преуспевают» [НА ЧГИГН, отд.I, 
ед.хр.251, л.317]. Хозяйственный строй 
крестьянских хозяйств у татар и чувашей 
имел ряд особенностей. По экономической 
мощности татарские «крепкие крестьяне» 
опережали аналогичную социальную груп-
пу в чувашской деревне [Николаев, 1998, 
с.148–166]. Имея меньшие наделы и будучи 
более пролетаризированными, татарские 
хлебопашцы были менее ориентированы 
на производство хлеба. В итоге они вы-
нуждены были гораздо чаще, чем чуваши, 
искать приработок не только за пределами 
своей деревни, но и уезда. Татарская «про-
мышленная волна» в лице мелких торгов-
цев, портных, жнецов, коновалов, жестян-
щиков, стекольщиков и прочего работного 
люда спорадически «омывала» и чувашское 
социокультурное пространство, проникая в 
самые потаенные его уголки. В 1880-х гг. в 
татарской д.Янгильдино Чебоксарского у. 
Казанской губ., к примеру, «до 60 чел. кре-
стьян» занимались пастьбой скота в разных 
селениях чувашской округи, а «остальные 
почти все» там же вели торговлю лимона-
ми, яблоками, рыбой, скотом и прочим то-
варом [ГИА ЧР, ф.15, оп.1, д.2087, л.123]. 
Чувашские крестьяне, будучи более обеспе-
ченными сельскохозяйственными угодьями, 
в основной своей массе предпочитали по-
лучать необходимые жизненные средства 
от земледелия [Николаев, 2006, с.309, 311]. 
И чувашский торгово-промышленный люд 
посещал татарские деревни, но он был на 
порядок малочисленным. «Чуваши едут 
промышлять в среду русских, в среду татар 
– реже, но едут», – констатировалось в эт-
нографических записках начала XX в. [НА 
ЧГИГН, отд.I, ед.хр.151, л.106]. 

Третий фактор – социокультурный.  В 
силу выпавшей драматической историче-
ской судьбы в эпоху капитализма татары и 

чуваши вступили «крестьянскими» этно-
сами. Но, в отличие от чувашей, татары не 
являлись чистым типом «малой» нации, ибо 
имели остатки дворянства и основы новой 
элиты в лице купцов, предпринимателей и 
духовенства, сохранили свой литератур-
ный язык и исламскую культуру [Капеллер, 
1996, с.204]. 

Что касается чувашских хлебопашцев, 
то их знания об историческом прошлом 
своей этнической общности были фрагмен-
тарными и менее отчетливыми. Согласно 
свидетельству чувашского просветителя 
С.М.Михайлова, «о собственном же значе-
нии, то есть кто они, откуда и кто их пред-
ки», многие его соплеменники в XIX в. не 
имели даже «ложного понятия», лишь «бла-
горазумнейшие» из них, «хотя и сбивчиво», 
говорили «о происхождении своем от праот-
цев» [Михайлов, 2004, с.50]. В сообществе 
поволжских народов данную общину отли-
чала также относительно невысокая этни-
ческая самооценка. Мало кто из чувашских 
крестьян ставил свою этническую общность 
на один уровень с русской или татарской. 
Уничижительное отношение чувашей к сво-
ей этнической общности обнаруживается, 
в частности, в их устном народном творче-
стве. Чувашская пословица гласит: «Чăваш 
кайран шухăшлать тет, тутар малтан 
шухăшлать тет» («Татарин все обдумает 
сначала, чуваш – опосля») [Тимофеев, 2002, 
с.194]. В одной их песен говорится: «Мăн 
çул тăрăх утмашкăн, / вырăс-тутар мар 
эпир» («Мы не русские и не татары, / что-
бы шествовать по большим дорогам») [Аш-
марин, 1892, с.51]. «Темĕскер кирлĕ мара 
çуратса янă пире Турă, чăвашсене» («Чего 
ради произвел нас, чувашей, Бог на белый 
свет»), – так отзывались о своей этнической 
общности на рубеже XIX–XX вв., по сви-
детельству современника, некоторые живу-
щие «по-русски» чуваши Казанской сторо-
ны [Тимофеев, 2002, с.57]. 

Татарское этнокультурное поле отлича-
ли выраженная конфессиональная моби-
лизация и ревностное отношение к вере. 
В той или иной мере среди татар чуть ли 
не всякий являлся миссионером. В силу 
специфики организации духовной жизни 
в мусульманской общине и, как следствие, 
вероисповедной просвещенности татар-



Глава 3. Этнокультурное взаимодействие чувашей и татар 627

ские хлебопашцы, как правило, брали верх 
в конфессиональных спорах с чувашами-
«язычниками», религиозное мировоззрение 
которых в пореформенную эпоху пережи-
вало острый идейный кризис. Подобные 
мировоззренческие словесные «баталии» 
татар-мусульман и православных чувашей, 
в большинстве своем не укрепившихся в 
«русской вере», обычно также заканчива-
лись не в пользу последних5. Мир же чу-
вашской деревни в конфессиональном от-
ношении был дифференцированным – в 
нем были представлены приверженцы тра-
диционных верований, православные, му-
сульмане. В среде первых часть общности 
«горой стояла» за веру отцов и дедов, часть 
ратовала за ее реформирование, часть ори-
ентировалась на «русскую веру», часть – на 
«татарскую веру». И православная чуваш-
ская община объединяла разные группы 
верующих – устойчивых в «русской вере», 
«двоеверов», «язычествующих» и «магоме-
танствующих». В пореформенное время 

5 Вот как отразил в своих воспоминаниях дан-
ный эпизод крестьянского повседневного бытия в 
первые пореформенные десятилетия в г.Чистополь 
одноименного уезда Казанской губ. уроженец 
д.Чувашская Чебоксарка Н.М.Охотников: «Мы 
возили хлеб к одному и тому же купцу, и перено-
чевавши ночь, утром возвращались домой. Здесь 
любопытно было мне слушать споры, возникавшие 
ночью между русскими, чувашами и татарами в 
людской купца, где народу всегда было много, и все 
ночевали вместе с партиями, расположившись на 
нарах, полатях и печке. Споры всегда начинались 
из-за пустяков татарами. Положим, чувашин про-
изнес татарское слово неправильно, объясняясь с 
татарами на их языке. Это уже служило поводом к 
спорам. Татары тотчас придираются к чувашину, как 
это он не может говорить правильно по-татарски, 
когда весь век свой живет между татарами? Этим 
они побуждают к спору и чувашина. С той и другой 
стороны число спорящих все возрастает; сначала 
говорят об обычаях, костюме, наконец, переходят к 
религии. Конечно, победителями большею частью 
остаются татары, так как неопределенные, сбивчи-
вые религиозные воззрения чувашей не выдержи-
вают сравнения с магометанским верованием, на 
что татары больше и налегают в спорах; а с дру-
гой стороны, и крещеные чуваши ничего не могут 
сказать в пользу христианской религии, потому что 
христианину-чувашу, собственно, чужды истины 
и основы религии, так как он не может понять то, 
что слышит единственно в церкви, да к тому же на 
церковнославянском языке, совершенно ему непо-
нятном» [Охотников, л.25об.–26].

основная часть чувашской этнической общ-
ности еще только шла к устойчивой вере: 
разряд «строго православных» в их среде 
составлял меньшинство [Кремлев, 1913, 
с.938; 1913а, с.1069–1078]. 

Четвертый фактор – социально-психоло-
гический. В этнокультурном общении та-
тар с чувашами первые в силу их менталь-
ности являли собой, образно выражаясь, 
ведущее звено, вторые – ведомое. Данная 
особенность двух «стихий» отражена в на-
блюдениях многих современников. Отмечая 
названную специфику отношений между 
двумя этническими общностями, этнолог 
Г.И.Комиссаров, к примеру, счел необходи-
мым подчеркнуть, что «племенное родство 
и некоторое сходство языков много способ-
ствуют единению чувашей с татарами, а 
подвижность характера казанских татар, их 
коммерческие склонности, чистоплотность, 
трезвость и внешняя религиозность застав-
ляют чувашина признавать превосходство 
татарина над ним самим» [Комиссаров, 1911, 
с.414]. Своих соплеменников, кто отличался 
проворностью и смелостью, чуваши удоста-
ивали лестной социально-психологической 
характеристики – «смелый, как татарин» 
[НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.217, л.453].

Как хозяйствующие субъекты чувашские 
и татарские крестьяне вместе с другими эт-
ническими общностями региона являлись 
участниками экономических отношений. 
В данном плане социальное пространство 
села составляло единый живой организм. 
Прямо или опосредованно хозяйственная 
деятельность всех этнических групп кре-
стьян была взаимосвязана. Экономическое 
пространство деревни, таким образом, и для 
чувашей, и для татар, и для других этносов 
являлось полем взаимного притяжения. Из 
этнографических записок современников, 
составленных в начале XX в., предстает 
весьма подробная картина о совместном 
хозяйствовании и сожитии крестьян различ-
ных национальностей в «общем доме»6. 

6 Деревня Яргунькино Ядринского у. Казанской 
губ.: «Чуваши торгуют с русскими и татарами. Рус-
ские покупают в среде чувашей мясо, шкуры … и 
новую шерсть. Татары в среде чувашей покупают 
старых лошадей, сами завозят в их среду [вяле-
ную] рыбу. Чуваши в среде русских покупают хо-
роших лошадей и прочие пользующиеся спросом 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья628

В контактных зонах тесные хозяйствен-
но-экономические связи соседей, как прави-
ло, перерастали в близкие, добрососедские, 
доверительные отношения. В деревнях 
Альшеево, Таковары, Раково, Кищак, Пи-
мурзино, Бюрганы, Кошки Теняково, Новые 
Мертли и Чувашский Сорокамыш Буин-
ского у. Симбирской губ. на рубеже XIX–
XX вв. в урожайные годы татарские кре-
стьяне нанимались к чувашам жать хлеб. 
Окрестных татарских женщин и девушек 
чувашки использовали для прядения куде-
ли, тканья холста. Татары и чуваши легко 
находили общий язык и при торговых сно-
шениях, водили взаимное «хлебосольство». 
Многие чувашские крестьяне имели в среде 
татар названных друзей – тус, «в нужное 
время» приглашали своих соседей лечить 
больных. Чувашская молодежь общалась 
со сверстниками-татарами на равных, дру-
желюбно, принимала участие в их игрищах 
[Тимофеев, 2002, с.23, 91, 162]. Жители 
та тарских деревень, расположенных в 10-
верстной округе от с.Подгорные Тимяши 
Цивильского у. Казанской губ., нанимались к 
чувашам в пастухи и караульщики, совмест-
но с ними «водили пчел». 8 ноября, в «Ми-
хайлов день» (день Михаила-архангела), 
совпадавший здесь с престольным праздни-
ком в приходской церкви, «почти в каждом 
доме» чувашей «искони гостили любимые 
гости» – окрестные татары [ОР РГБ, ф.424, 
оп.1, картон 1, д.11, л.3, 4]. Аналогичная си-
туация наблюдалась в Цивильском у. в чу-
вашской д.Старое Муратово и ее окрестно-
стях. И здесь в среде чувашей промышляли 
татары-мусульмане, работая, кто пастухом, 
кто караульщиком. Соседи «водили» друг с 
другом и «хлеб-соль»: «в чувашские празд-
ники татары бывают в гостях у чувашей, а 

вещи. В среде чувашей промышляют и русские, и 
татары… Чуваши нанимаются к богатым русским 
в работники» [НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.151, л.105, 
106]. Деревня Новое Изамбаево Тетюшского у.: «У 
нас здесь чуваши и русские живут очень дружно, 
одалживают друг другу в необходимых случаях 
вещи, во время праздников гостят друг у друга. И 
с татарами живут очень хорошо: многие друг дру-
гу дают взаймы деньги, одалживают хлеб» [НА 
ЧГИГН, отд.I, ед.хр.151, л.260]. Деревня Азбаба 
Свияжского у. Казанской губ.: «Более половины 
татар-домохозяев свои земельные наделы сдают 
в аренду чувашам-однодеревенцам» [НА ЧГИГН, 
отд.I, ед.хр.208, л.96].

в татарские, наоборот, чуваши бывают у та-
тар» [Отчет о деятельности, 1883, с.766]. 

Хозяйственно-экономические отношения 
между чувашскими и татарскими крестья-
нами строились на прагматических началах. 
 С теми ноплеменниками, кто выполнял к 
установленному сроку и в полном объеме 
взятые на себя обязательства, предоставлял 
качественные «промышленные» услуги, 
торговал без обмана, скупал по приемлемой 
цене сельскохозяйственную продукцию и 
т.д., укреп лялись связи: им оказывали осо-
бые знаки внимания, предоставляли стол и 
кров7. 

Но в лице татарских хлебопашцев, являв-
ших собой в социокультурном плане более 
продвинутую общность, в хозяйственно-эко-
номических отношениях чуваши имели парт-
неров с относительно высокими стандартами 
отношений. Не всегда имея возможность их 
удовлетворять, они, случалось, вынуждены 
были отказываться от сношений со свои-
ми соседями. В этнографических записках 
уроженца д.Малые Бикшихи Цивильского у. 
М.Зайцева читаем: «Когда чуваши не успе-
вают сами дожать хлеб, то нанимают одно-
деревенцев, которые кончили жать, или же 
приезжающих в деревню татар. Татары ино-
гда приезжают целыми семьями, но чуваши 
нанимают татар очень неохотно, только по 
необходимости, когда некого нанять, пото-
му что татары требуют от чувашей хорошей 
пищи, а в противном случае жнут нечисто и 
обращаются с чувашами грубо» [НА ЧГИГН, 
отд.I, ед.хр.271, л.241]. 

В условиях национальной неоднородно-
сти социального пространства хозяйствен-
ная жизнь средневолжской деревни, как и 
другие компоненты крестьянского повсед-
невного бытия, была пронизана этнокультур-
ной составляющей. Чтобы строить прочные 

7 Житель д.Мокры Цивильского у. в своих этно-
графических записках, составленных в 1911 г., от-
мечал: «Чуваши очень любят татар, носят татарские 
шапки. Когда они приезжают в деревню продавать 
сушеную рыбу, не владея сколько-нибудь сносно их 
языком, с большим желанием завязывают с ними 
беседу. Подражая татарам, некоторые из чувашей 
стали брить головы. Еще продающих рыбу татар 
приглашают к себе на ночлег. Их лошадям дают 
овес. Татары такому приему очень рады, угощают 
домохозяев сушеной рыбой» [НА ЧГИГН, отд.I, 
ед.хр.179, л.33].



Глава 3. Этнокультурное взаимодействие чувашей и татар 629

и долговременные экономические связи, и 
чувашские, и татарские хлебопашцы, прежде 
всего, должны были считаться с «самостью» 
друг друга. Этнокультурная и этноконфес-
сиональная дипломатия явля лась важным 
фактором-условием, определяв шим дина-
мику хозяйственно-экономических отноше-
ний между двумя этническими общностями. 
В той или иной форме она предшествовала 
или сопровождала все их сношения в дан-
ной сфере. В ходу были учтивое обращение, 
проявление такта, уважительное отношение 
к чужому культурному полю и т.д. Вступая 
с окрестными татарами в хозяйственные и 
иные контакты, жители чувашской д.Новое 
Изамбаево Тетюшского у. часто приглашали 
их к столу. При этом обязательно интересо-
вались, употребляют ли они тот или иной 
продукт. Аналогичную учтивость проявля-
ли к чувашским хлебопашцам и татары [НА 
ЧГИГН, отд.I, ед.хр.151, л.280]. Некоторые 
чувашские крестьяне, занимавшиеся отхо-
жим портняжным промыслом в среде татар-
мусульман, стараясь заслужить симпатию 
со стороны заказчиков, надевали тюбетейки 
[Никольский, 2004, с.69].

Хозяйственно-экономические, житей-
ские и бытовые отношения между чувашами 
и татарами имели своим следствием не толь-
ко процесс этнокультурного сближения двух 
общностей, но и возникновение локальных 
очагов их этнокультурного охлаждения. В 
торговых, подрядных, кредитных, арендных 
и прочих операциях татары, более продвину-
тые в данных сферах деятельности, не всегда 
считались с интересами чувашей, что в усло-
виях рыночных реалий имело своим есте-
ственным следствием возникновение крат-
ковременных хозяйст венно-экономических 
трений [НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.237, л.87]. 
В сфере земельных отношений при суще-
ственном ущемлении интересов одной из 
сторон трения между представителями двух 
общин иногда приобретали острый и затяж-
ной характер [НА ЧГИГН, отд.I, ед.хр.208, 
л.293–295]. В отдельных населенных пун-
ктах имело место и немотивированное фи-
зическое насилие татар над чувашами [НА 
ЧГИГН, отд.I, ед.хр.237, л.87]. Чуваши, по-
несшие в результате подлога, обмана, обве-
са, мошенничества, физического насилия и 
прочих обстоятельств материальные и мо-
ральные издержки, склонны были видеть 

в «зеркале отторжения» и всю этническую 
общность обидчиков [НА ЧГИГН, отд.X, 
ед.хр.1070, л.239об.]. 

Как известно, вера и объединяет, и 
разъединяет социум. Вероисповедная со-
ставляющая, в силу такой своей природы, 
оказывала разнонаправленное воздействие 
на совместное сожитие – чувашей и татар. 
Чувашские крестьяне вступили в эпоху ка-
питализма «язычниками» и, в большинстве 
своем, «язычествующими» христианами 
[Смелов, 1880, с.529]. В живущей по старо-
давним традициям чувашской деревне фак-
ты обращения в случае болезни близких к 
мулле или их приглашения для совершения 
религиозного обряда во второй половине 
XIX – начале XX в. не были единичным 
явлением [Шилĕк, 1913, с.909, 910]. Отно-
сительно терпим был к вере своих соседей 
и татарский «народный ислам». В воспо-
минаниях Н.М.Охотникова, составленных 
в 1888 г., читаем: «Мне самому приходи-
лось слышать от татар, которые утвержда-
ли чувашам, что мы все дети одного Бога» 
[Охотников, л.27об., 28]. В условиях про-
водимого самодержавием курса на рели-
гиозную унификацию страны при сложив-
шейся ситуации взаимной относительной 
конфессиональной толерантности часть чу-
вашских «язычников» и «язычествующих» 
христиан «ушла в татары», избрав в каче-
стве духовно-нравственной опоры в жизни 
веру своих соседей – ислам. Многовековое 
совместное проживание, близость языков и 
культур, тесные контакты в разных сферах 
– вот основные факторы, обусловившие по-
добный их выбор. По данным современно-
го исследователя А.В.Кобзева, численность 
чувашей-мусульман в Симбирской губ. в 
начале XX в. достигала 400–600 чел. [Коб-
зев, 2007, с.124]. Относительно внушитель-
ной была община чувашей-мусульман и в 
Казанской губ.: она объединяла несколько 
тысяч приверженцев [Ягафова, 210, с.126]. 
Хозяйственно-экономические, житейские, 
бытовые и брачные отношения мусульмане-
неофиты из чувашей предпочитали иметь 
уже с татарами-мусульманами8. 

8 Так, 15 декабря 1908 г. крестьяне татарской 
деревни Нижнее Чекурское и чувашско-татарской 
деревни Старое Чекурское (имела в своем составе 
два общества – татар и чувашей) Буинского у. Сим-



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья630

В эпоху капиталистической модерни-
зации основная часть чувашского сельско-
го населения, став объектом воздействия 
миссионерско-просветительской системы 
Н.И.Ильминского, укрепилась в «русской 
вере». Подобный вероисповедный сдвиг 
имел своим естественным следствием кон-
фессиональное и этнокультурное дистан-
цирование чувашских крестьян от татар-
му сульман. Став устойчивыми носителями 
христианской веры, они в бытовой и житей-
ской сферах стали больше ориентироваться 
на русский образ жизни. Так, в Цивильском 
у. до 1880-х гг. жители чувашских сел Кова-
ли и Мусирма «поддерживали тесную друж-
бу» с татарскими хлебопашцами деревень 
Акзегитово, Тугаево и Сунчелеево: «татары 
были желанными гостями у чувашей, чува-
ши – у татар». В Пасху и Семик последние 
гостили у своих соседей целыми семьями. 
В начале XX в. в праздничные дни в селах 
Ковали и Мусирма наблюдалась другая кар-
тина – кроме караульщиков и пастухов, дру-
гих татар в среде чувашей, как правило, уже 
не было [Спиридонов, 1909, с.538–539; НА 
ЧГИГН, отд.I, ед.хр.206, л.183]. В некоторых 
этнически смешанных населенных пунктах 
в условиях этнической и конфессиональ-
ной мобилизации двух этнических общ-
ностей усилилось «культурное давление» 
татар на чувашей. Чаще кипели страсти в 
тех чувашско-татарских селениях, где одна 
часть чувашей переходила в ислам, а другая 
сохраняла верность православной вере [Коб-
зев, 2007, с.124].

бирской губ., собравшись на соединенный сход, 
приняли постановление о разделе общей земель-
ной дачи между тремя сельскими обществами про-
порционально количеству ревизских душ в каждом 
из них. Спустя год в ходе распределения земли 18 
семей старочекуровских чувашских крестьян, при-
нявших мусульманство, обратились к землемеру 
землеустроительной комиссии с заявлением, в ко-
тором просили нарезать им землю в одном участ-
ке с единоверцами – обществом татар-мусульман 
д.Нижнее Чекурское. Возникшая непредвиденная 
ситуация вскоре благополучно разрешилась. Схо-
ды всех трех сельских обществ сочли возможным 
уважить просьбу новоявленных «татар» [НА РТ, 
ф.1311, оп.1, д.204, л.238].

К концу XIX в. 98,9% чувашей прожива-
ло в Волго-Уралье [Иванов, 2005, с.151]. За 
пределами своей этноисторической террито-
рии – в Самарской, Уфимской, Саратовской 
и Оренбургской губерниях – часть этноса 
проживала бок о бок с волго-уральскими 
татарами. И на новых землях этнокультур-
ное взаимодействие чувашей и татар во вто-
рой половине XIX – начале XX в. в своих 
основных чертах имело те же внутреннее 
содержание и динамику, что и в Казанской 
и Симбирской губерниях. И здесь в этни-
чески смешанных селениях и контактных 
зонах практически повсеместно чуваши 
жили на «татарский лад»: вместо воскре-
сенья праздновали пятницу, брили головы, 
носили тюбетейки, ели конину, тайно или 
открыто соблюдали мусульманские обря-
ды и т.д. При этом в отдельных местностях 
палитра красок татарского этнокультурного 
доминирования имела множество оттенков. 
Они выражались в степени усвоения чува-
шами образа жизни своих соседей, в прак-
тике использования ими в обыденной жизни 
татарского языка, в тесных контактах двух 
общин в хозяйственно-экономической, жи-
тейской и бытовой сферах и т.д. [Ягафова, 
2010, с.115–127]. Во второй половине XIX 
– начале XX в. и за пределами Казанской 
и Симбирской губерний – как правило, в 
контактных зонах – чуваши пережили не-
сколько волн «отпадений» в ислам. Как и 
на этноисторической территории, здесь 
мусульмане-неофиты из чувашей причис-
ляли себя к татарской этнической общности 
[Ягафова, 2010, с.115–127]. 



Глава 4. Татарско-марийские отношения 631

ГЛАВА 4
Татарско-марийские отношения

Гузель Столярова

Татары и марийцы были близкими со-
седями и активными партнерами по ме-
жэтническому взаимодействию. На востоке 
Республики Марий Эл и на северо-западе 
Татарстана практически невозможно про-
вести границу этнических ареалов мари и 
татар: здесь наблюдается наложение этни-
ческих территорий и, как результат, – нали-
чие старожильческих татарских, марийских 
и смешанных населенных пунктов (Ар-
ский, Балтасинский р-ны РТ; Параньгин-
ский, Мари-Турекский, Моркинский р-ны 
Республики Марий Эл). Контакты татар и 
марийцев в этом регионе наиболее ранние. 
Исследователи отмечают, что среди татар-
ского населения северной полосы Заказанья 
значителен финно-угорский элемент: по 
данным топонимии, во многих татарских 
деревнях имеется «чирмеш ягы» (черемис-
ская сторона) [Галимзянов]. 

Другой ареал расселения марийцев сре-
ди татар – камско-уральский – образовал-
ся в результате переселения части мари в 
XVI–XVIII вв. в Закамье и Приуралье, где 
в окружении иноэтнического большинства, 
главным образом татар и башкир, к середине 
ХΙХ в. оформилась этнографическая группа 
восточных марийцев (эрвел марий) [Сепеев, 
2006, с.126]. Таким образом, наибольшее 
влияние татары оказали на луговых и вос-
точных марийцев, тогда как горные мари, 
проживавшие на правобережье Волги в 
окружении чувашей и русских, имели более 
тесные контакты именно с этими народами.

Результаты исторических контактов та-
тар и мари прослеживаются на многочис-
ленных материалах в языковой и культур-
ной сферах.

На территории Татарстана марийские 
топонимы охватывают весьма обширную 
территорию и свидетельствуют о том, что 
здесь обитали древнемарийские племена.  В 
Елабужском р-не РТ, например, марийский 

пласт выделяют в следующих топонимах: 
с.Айталан, д.Атиаз (населены татарами-
кряшенами), в ойконимах Актазик, Ахтиял, 
Дюм-Дюм (Татарский и Русский), Кокшан, 
Куклюк, Эльнет, Юраш (населенные пун-
кты, включающие топоним «татарские»), 
д.Псеево, д.Тжэш (Текашево), оз.Пинэрэ, 
р.Шур минка, д.Анзирка [Арсланов]. Кро-
ме того, названия некоторых населенных 
пунктов объясняются языковыми данны-
ми марийского языка. Кук мари, Кукмари 
– марийские деревни в Кукморском р-не 
РТ. К д.Кукмари относят себя и марийцы 
с.Русско-Марийские Ковали (марийское на-
звание Марий Кавал, татарское – Рус-Мари 
Ковалы) Высокогорского р-на, по-татарски 
Зур Кавал и Кече Кавал, а также 6 деревень 
Волжского р-на Марий Эл (расположенные 
ближе к границе Татарстана). У звенигов-
ских мари «кук мари» означало «чуваш». 
Возможно, «кук мари» имело значение «(на)
горные мари, люди нагорной стороны». В 
Республике Марий Эл несколько ойконимов 
Кукмор (мар. Кукмара) и Кукмарий. Кня-
Баш – татарская деревня в Кукморском р-не 
– первоначально была марийской. Вочар-
ме – официально с.Березняк Кукморского 
р-на РТ, проживают татары. Татарское на-
звание Бучирмä, удмуртское – Чалтайгурт. 
Марийцы д.Починок-Кучук полагают, что 
их предки были вытеснены оттуда. Вочкаш 
памаш – родник (и местность вокруг него) у 
д.Старая Кня Кукморского р-на РТ. Марий-
ское название – Вочкаш т.е. «дерево, годное 
для изготовления бочки»; д.Байданкино 
(Нижнекамский р-н РТ) носит неофициаль-
ное название «Ширмеш авылы», т.е. марий-
ское село; в названии д. Большие Аты слово 
«Аты» сближается с марийским ото (роща). 
Население некоторых чувашских и марий-
ских сел, находясь в близком соседстве с 
татарами, утратило свои национальные чер-
ты: оно восприняло язык, быт и обычаи та-



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья632

тар. К числу таких сел относится с.Старое 
Азмеево (Иске Əҗми) Бакалинского р-на 
Башкортостана. Население с.Старое Азме-
ево смешанное. Основателями его были 
марийцы-язычники, которые в середине 
XIX в. переселились сюда из Мензелинско-
го у. Судя по архивным материалам и рас-
сказам местных жителей, почти в это же 
время стали прибывать и крещеные татары, 
чуваши. В источниках по Уфимской епар-
хии говорится, что в с.Старое Азмеево – «35 
дворов язычников-черемисов… постепенно 
они совершенно отатарились, разговари-
вают только по-татарски (даже старики не 
знают марийского языка). Их говор мало 
чем отличается от говора крещеных татар, 
с которыми они долгие годы жили вместе». 
Однако у этих марийцев имена в отличие 
от крещеных татар древнетюркские или за-
имствованные (арабо-персидского проис-
хождения): Гөлбикə, Балбикə, Гөлҗимеш, 
Гөлшикəр, Миннегол, Карлыгач, Сандугач, 
Асылый, Чəчкə, Миннекəй, Тимеркəй. Ал-
мыш, Тəңкə, Сатый, Сатыбал, Татлый, Бал-
лый др. Интересны также названия одежды: 
шарпан – тастар ‘головное покрывало’; кик-
ча – ‘платок’, изү – муйса ‘нагрудное укра-
шение’ и др. [Баязитова, 1986].

Основателями некоторых татарских де-
ревень являлись удмурты и марийцы, ко-
торые впоследствии были вытеснены или 
отатарились в результате совместной жиз-
ни с татарами. Марийские названия татар-
ских деревень Заказанья: Бимер, Битаман, 
Илнет, Кенəр, Мəнгəр, Пимер и т.д. – сви-
детельство этнической ассимиляции ма-
рийцев татарами [Галимзянов]. К селениям, 
которые в прошлом были марийскими, но с 
принятием ислама стали татарскими, отно-
сят д.Адаево (Кукморский р-он РТ), с.Иж-
Бобья (Агрызский р-он РТ), д.Мари Ямалы 
(Актанышский р-он РТ) и др. В Татарстане 
есть марийские деревни, население которых 
практически утратило родной язык, говорит 
по-татарски, но сохраняет свое самосозна-
ние, так как исповедует свою традицион-
ную религию (д.Терпеле Актанышского 
р-на, д.Бикмесь Муслюмовского р-на и др.) 
[Молотова, 2011, c.172]. В числе селений 
Казанского ханства на Зюрейской доро-
ге (Заказанье) были Черемыш (татарский, 
Черемыш-Апакаево, Черемышево (на реч-
ках Нурме и Ушне). По данным первого то-

понимиста Казанского края И.А.Износкова, 
с.Черемыш-Апакаево называлось Черемы-
шево Поганое, Малое Черемышево, Апакае-
во, по-татарски – Апакай Чирмеш, Чирмеш 
иле. Относительно названия с.Черемышево 
И.А.Износков писал: «По названию села 
можно предполагать, что первоначальными 
обитателями в нем были черемисы. В Козь-
модемьянском уезде есть черемисское село 
Черемышево» [цит. по: Саттаров]. В дерев-
нях Пермского края (Оттуз, Чистяково, Теш 
Баш, Солянка) татары смешались с марийца-
ми. То же и произошло в д.Агафонково (там 
основателем рода «кəбəч нəсел» считается 
мариец). Такое смешение объясняется тем, 
что в прошлом в этих краях население было 
малочисленным, поэтому татары и марийцы 
селились в одних деревнях и смешивались 
между собой [Мухаметшин].

В татарском и марийском языках обнару-
живается большое количество языковых па-
раллелей, взаимных влияний. Как отмечал 
один из основателей урало-алтайского язы-
кознания Страленберг, марийский язык весь-
ма близок к финскому языку, но в то же вре-
мя очень смешан, причем татарское влияние 
выражено сильнее, чем русское. Практиче-
ски то же отмечал Г.Миллер: «Черемисский 
язык имеет некоторое сходство с финским, а 
по жительству их близ татар и русских есть в 
нем много татарских и небольшое число рус-
ских слов» [Миллер, 1791, с.38]. В результа-
те тесных контактов с тюркскими языками 
в марийском языке произошли разного рода 
изменения: под влиянием татарского и чу-
вашского языков развилась губная гармония 
и появились сходные тенденции в расста-
новке словесного ударения; были заимство-
ваны типы спаренных глаголов, многие суф-
фиксы и аналитические формы прошедшего 
времени. Из четырех диалектов марийского 
языка (горного, северо-западного, лугового 
и восточного) наибольшее влияние татар-
ского языка испытали луговой и восточный 
диалекты, причем это влияние обнаружива-
ется как на фонетико-грамматическом, так и 
на лексико-семантическом уровне. В целом 
в марийском языке насчитывается до 4 тыс. 
слов татарского происхождения в различных 
лексических блоках. Это, например, лексика, 
связанная со свадебной обрядностью – арчи: 
свадебный поезд (в татар. яз.: арчи); аулаки – 
дом, где собирается молодежь на посиделки 



Глава 4. Татарско-марийские отношения 633

в отсутствие старших (также татарский тер-
мин); башкыда – сват и сваха (у татар: баш 
кода); кайнеш – младший брат жены (кае-
неш); калаш – новобрачная (кəлəш); кийау 
– зять (кияү); балдыз – свояченица (у татар – 
балдыз); бича – супруга (у татар бичə); акча 
– женское украшение в свадебной одежде 
(«деньги» у татар – акча). Имена многих ма-
рийских народных героев несут отпечаток 
тюркизмов: Болтуш (от слова «балта» – то-
пор), Ак патыр, Ак парс и т.д. [Галимзянов]. 

В татарском языке марийское влияние 
намного слабее, но тоже присутствует; ис-
следователями выделено около 100 лексиче-
ских единиц – мариизмов, в основном в го-
ворах среднего диалекта татарского языка. 
Например, в заказанском говоре среднего 
диалекта употребляются алабай – ромашка 
(непахучая) (тат. ала + мар. вуй «голова», 
«колос»); бэлчэ – кисть, гроздь, плодонож-
ка, колос овса или проса (мар. велше «осы-
павшийся»); эщен – сухожилие, пищевод 
(мар. г. шун «жилы», «резинка», удм. сон 
«жила, сухожилие»); лыбы – сумка, сде-
ланная из липовой коры (мар. лупо «куча 
хвороста, валежника»); нэште – слой крас-
новатой глины (мар. нэнчэ «грязь, глина, 
ил»; ср. коми, няша «илистое отложение на 
лугах»); онго – кольцо серпа или косы (мар. 
онго «кольцо, петля», удм. угы «серьга»; ср. 
фин. onki «удочка»); тэнкел – стул, табурет-
ка (мар. тенгыл «скамейка; шуйэк «шутник; 
обманщик» (мар.г. шая «речь», «молва», 
«рассказ», «предложение, краткое сообще-
ние», «пустой разговор, вымысел», мар.л. 
шоя «небылица, вымысел», шояче «лгун, 
врун, лжец»); шылан – хвощ иловатый (мар. 
шылан, удм. шилан «хвощ болотный»); 
ыштыр – онуча, обмотка, портянка (мар. 
ыштыр, удм. ыштыр) и др. Необходимо от-
метить также активность употребления не-
которых мариизмов в говорах крещеных 
татар: бутыш; суржэ; шыйлъщ и др. Боль-
шое количество марийских заимствований 
употребляется также в периферийных (мар-
гинальных) приуральских говорах средне-
го диалекта татарского языка: мже; цугыл; 
цыбры; цыйшаннац; лабра; лэпж; лыпыш; 
нор; печтер; пошый; терке; шэмкэ, шэм-
кэлек и др. В говорах мишарского диалекта 
мариизмы встречаются реже [Насипов].

Языковые контакты и языковая совме-
стимость татар и марийцев способствовали 

успешному освоению ими языков друг дру-
га. Краеведы и исследователи ХΙХ в. отме-
чали факты свободного владения марийца-
ми татарским языком. Как отмечал краевед 
Н.А.Спасский, казанские марийцы знали и 
русский, и татарский языки, тогда как ма-
мадышские – только татарский язык. «Не в 
меньшей степени, если не в большей степе-
ни, чем чуваши, подвержены влиянию татар 
черемисы Казанской губернии: восточной 
части Царевококшайского уезда, Казанско-
го и Мамадышского уездов, черемисы Бир-
ского и Мензелинского уездов Уфимской 
губернии и частью Малмыжского уезда 
Вятской губернии. Черемисы означенных 
местностей очень близки с татарами и пере-
нимают от них, вместе с языком, татарские 
обычаи и нравы. Многие черемисы носят 
татарские имена, стараются быть похожими 
на татар и по костюму, и считают для себя за 
величайшую честь, если их трудно отличить 
от татар. Речь черемисина этих местностей 
разнообразится татарскими словами, посло-
вицами и прибаутками… В других местах 
Казанской губернии, хотя дело отатарива-
ния черемис так далеко не зашло, но все же 
нужно сказать, что черемисы вышеупомяну-
тых уездов значительно утратили свои на-

Группа марийцев. Фото кон. XIX в.



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья634

циональные черты, и настолько освоились 
с татарскими обычаями, нравами и языком, 
что иногда совершенно невозможно бывает 
отличить их от татар» [цит. по: Хафизов].

Языковые контакты татар и мари в ХΙХ в. 
были подкреплены и тем обстоятельством, 
что именно в Казани была создана марий-
ская письменность и получили образование 
многие марийские просветители. В 1817 г. 
архиепископ Амвросий (Протасов) предпи-
сал Казанскому академическому правлению 
составить алфавит и грамматику марийского 
языка. Священник А.Альбинский предпри-
нял попытку совершенствования алфавита 
и сис тематизированного изложения грамма-
тики марийского языка. Его «Черемисская 
грамматика» вышла в свет в 1837 г. Заслугой 
А.Альбинского является то, что в своем со-
чинении он впервые в истории марийской 
письменности привел алфавит в полном 
виде. Первый букварь на марийском языке 
был составлен И.Кедровым и издан в Каза-
ни в 1867 г. В 1870 г. вышел букварь на лу-
говом наречии, составленный Г.Яковлевым 
и переиздававшийся в 1873, 1892 гг. В 1892 
г. в Казани были изданы «Букварь для гор-
ных черемис» И.Удюрминского, «Букварь 
для начального обучения черемисских детей 
русской грамоте» С.Нурминского и др. Вто-
рая половина XIX в. стала временем бурного 
развития письменности на марийском язы-
ке: с 1867 г. по 1905 г. было издано более 80 
книг. В 1732 г. архиерейская школа была пре-
образована в духовную семинарию, которую 
в 1906 г. окончил первый ученый-мари, из-
вестный лингвист, фольклорист и этнограф 
В.М.Васильев. Учителей для марийских 
школ готовила КЦКТШ, официально откры-
тая Н.И.Иль минским в 1864 г., где марийцы, 
кроме прочего, обучались опыту перевода на 
родной язык [Исламов, Баширова, 1999]. В 
деле массового просвещения марийцев (как 
и удмуртов) значительную роль сыграли кре-
щеные татары, которые назначались в каче-
стве священнослужителей в их селения.

Влияние татар на марийцев прослежива-
лось в этноконтактных зонах в конфессио-
нальной сфере. Еще Г.Миллер отмечал, что 
«некоторые из черемис держат магометан-
ский закон и по рождении вскоре обрезыва-
ются: и сие может быть от того произошло, 
что как черемисы, так и прочие языческие 
народы, равно с магометанами, празднуют 

пятницу яко великий день в неделе, в кото-
рой они и никакой работы не отправляют. В 
сей день не служат у них никакой службы, 
и не знают причины, для чего они в пятни-
цу паче прочих дней в неделе празднуют; и 
сие кажется мне таки мирское обыкновение, 
которое вошло к ним от их соседов татар» 
[Миллер, 1791, с.53]. А П.Ерусланов писал 
в конце XIX в.: «Черемисы Уфимской губер-
нии, вследствие долговременного совмест-
ного жительства с магометанами и скрытой 
неразборчивой в средствах пропаганды ис-
лама, подверглись сильному влиянию маго-
метанства. Ислам проникает во все стороны 
жизни черемис, вытесняя все самобытное, 
черемисско-языческое, как во внешней бы-
товой обстановке, так равно в религиозно-
нравственных, правовых воззрениях и по-
нятиях» [цит. по: Молотова, 2010, с.86]. Так, 
под влиянием ислама луговые марийцы ста-
ли называть языческих жрецов «картами» 
(тат. карт – старик), а восточные марийцы 
во второй половине XIX в. – «моллами». 
У последних любая молитва начиналась с 
татарского возгласа «Бисмилла – Господи, 
благослови». До настоящего времени как 
обязательный атрибут сохранилась на голо-
ве у жреца – моллы шапка из белого войло-
ка. Часть марийцев, проживавших в окруже-
нии татар и башкир, постепенно переходила 
в ислам. Обращения в Духовное собрание 
от марийцев-язычников с просьбами о при-
нятии ислама, как правило, поступали в 
двух случаях: при заключении смешанных 
браков с мусульманами или по причине фак-
тической приверженности исламу [Молото-
ва, 2010, с.86, 88]. В марийских селениях 
Татарстана сохранилось немало культовых 
мест, где в прошлом совершались моления 
и жертвоприношения различной иерархии. 
Например, хорошо сохранились марийские 
священные рощи в Кукморском р-не [Моло-
това, 2011, с.171]. По одной из версий, слово 
«кереметь» возникло в марийском язычестве 
под влиянием татар. В источниках встреча-
ются упоминания о явлении духа кереметя 
в виде татарина; о приношении марийцами 
жертвы кереметю по имени Султан (Сол-
тан) и т.п. Влиянием ислама объясняется 
бытовавший до конца ХΙХ в. у мари обычай 
праздновать пятницу вместо воскресенья 
[Зеленеева, 2011, с.325–326].



Глава 4. Татарско-марийские отношения 635

В дореволюционной литературе имеется 
немало свидетельств татарско-марийских 
культурных взаимодействий, в которых явно 
преобладали татарские компоненты. «У сих 
народов (мари и удмуртов. – Г.С.), – писал 
Г.Миллер на рубеже ХVΙΙΙ–ХΙХ вв., – дворы 
построены так, как и у татарских мужиков, 
и тем разнятся от деревенского строения 
русских мужиков; ибо у них нет черных изб, 
но над печами и очагами сделаны дымовые 
окошки и комли. В избах везде делаются у 
них, как и у татар, широкие лавки или полки 
так, что поперек оных протянувшись чело-
веку лежать можно, токмо оныя лавки не по 
всей избе шириной одинаковы» [Миллер, 
1791, с.19–20].

В марийских избах сохранялись север-
норусские традиции планировки: печь раз-
мещалась возле входной двери на рубленом 
основании, красный угол находился от нее 
по диагонали. В прикамских марийских из-
бах, по свидетельству путешественников 
первой половины XIX в., наблюдались чер-
ты татаро-башкирского жилища. В большей 
степени это выразилось в наличии нар [Быт]. 
В татарском окружении марийская изба име-
ла другой интерьер: печь со вмазанным кот-
лом, широкие нары вдоль передней стены, 
занавес вместо кухонной перегородки, ма-
лые занавески на стенах и в других частях 
жилища. Марийские деревни в западных и 
северных районах Башкортостана мало от-
личались от башкирских и татарских посе-
лений. Однако по сравнению с последними 
они были сравнительно небольшими. Печь 
располагалась справа у входа и была повер-
нута топкой к передней стене. Вдоль этой 
стены возвышались широкие нары. Неболь-
шие нары были и слева от входа. В старых 
домах был ориентирован вход на юг. 

Татарское влияние отмечалось и в ма-
рийской одежде, как мужской, так и жен-
ской. Штаны были такого же покроя, как 
чувашские и татарские, и держались на та-
лии с помощью завязок. Жители деревень, 
расположенных вблизи татарских селений, 
носили круглые восточные шляпы с доволь-
но широкими и загнутыми кверху полями, 
похожие на татарские. Рубахи восточных 
мариек несколько отличались от рубах лу-
говых и горных мариек. Так, женские руба-
хи у них часто шились не только из белого 
холста, но и из пестряди, а рукава – из фа-

бричных тканей. На покрое женской рубахи 
также отразилось влияние татар и башкир. 
Ее разрез обшивали дугообразно несколь-
кими полосками цветной материи и разноц-
ветными лентами, как у рубах татарских и 
башкирских женщин. Восточные марийки 
также носили штаны, но шили их из пестря-
ди на вздержке, как и их соседи башкиры. 
У восточных мариек летние кафтаны напо-
минали башкирские и татарские камзолы; 
шили их в талию с клиньями, иногда без 
рукавов. Встречались кафтаны из белого, 
черного и зеленого сукна. Зеленые кафтаны 
являлись свадебной одеждой для невесты 
и свахи. Женский остроконечный головной 
убор шнашобычо постепенно вышел из по-
вседневного употребления и надевался толь-
ко по большим праздникам, в быту его чаще 
называли заимствованным у татар термином 
«башлык» [Этнография, 2001, с.66–79].

В традиционном костюме марийцев 
присутствуют, как в башкирских и татар-
ских костюмах, прямоспинные кафтаны с 
боковыми разрезами и штаны с широким 
шагом. В некоторых черемисских селениях 
Бирского у., например в деревнях Черлак, 
Сахаязъ, Торгем-дурь, все мужчины носили 
тюбетейки. У них даже установился обы-
чай: во время свадьбы тесть в знак уважения 
дарил своему зятю парчовую тюбетейку. На 
новые формы одежды, головных уборов 
и обуви в основном переходили марийцы 
пригородных и притрактовых селений, за-
нимавшиеся лесными и другими отхожими 
промыслами (зажиточная верхушка и, осо-
бенно, молодое поколение). Наряду с рус-
ской одеждой – рубашками-косоворотками 
и штанами из фабричных тканей, широко-
полыми шляпами, фуражками и картузами, 
шапками-ушанками и кубанками, сапогами 
«в гармошку», среди марийцев стали рас-
пространяться татарские кафтаны и безру-
кавки, тюбетейки. Последние встречались у 
восточных марийцев. И в языке сохранилось 
немало слов-заимствований, связанных с 
костюмом и его деталями: такия – девичья 
шапка прибельских и приуфимских марий-
цев, пешмет – верхняя одежда, чачкап – 
шлемовидный убор наподобие кашпау, его 
надевали на белое покрывало (тастар).

Среди восточных мари получили распро-
странение блины с кашей или пюре внутри 
кыстыви (кыстыбый), пирог с начинкой из 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья636

мяса и сала с крупой – палыш (бəлеш). На 
зиму запасали вяленую конскую колбасу 
(казы), делали айран (йыра). Еще Г.Миллер 
упоминал, что марийцы «великие охотни-
ки до лошадиного мяса, а напротив того 
по татарскому обыкновению свиней у себя 
не держат» [Миллер, 1791, с.34]. Во время 
молений «применялась только деревянная 
посуда», за исключением котлов, в которых 
варилось жертвенное мясо (в бульоне или 
в каше). В прошлом использовались также 
кожаные сосуды для хранения мяса и мо-
лочных продуктов, как у тюркских соседей. 
Так, еще в начале XX в. во время свадебного 
обряда в кожаную суму главы свадьбы укла-
дывали по обычаю в качестве гостинцев для 
родни невесты обрядовые кушанья (хлеб, 
блины, творожный сыр, яичницу-омлет). 
Через татар у мари получили распростра-
нение чай и ряд кисломолочных напитков 
[Этнография, 2001, с.79–88]. 

Исследователи обнаружили ряд осо-
бенностей в обрядах семейного цикла, за-
имствованных марийцами у татар. Так, у 
марийцев, наряду со старинными марий-
скими именами, были популярны татарские 
имена. Когда после умершей девочки вновь 
рождалась дочь, ей давали имя Алмашбика 
(Ташбика), чтобы девочка не умерла [Мо-
лотова, 2011, с.180]. Г.Миллер упоминал, 
что у марийцев «родители или вместо них 
ближние сродники девок даром замуж не 
выдают, но по татарскому обыкновению за 
вывод ее платит жених несколько денег… 
у черемис Олон называется… Как скоро 
жених приедет в ту деревню, где живет не-
веста, то ездит… с дружкою несколько раз 
вокруг двора, причем дружка громким голо-
сом по-татарски поздравляет: Солом мали-
ко!» [Миллер, 1791, с.80, 87]. В свадебном 
обряде восточных мари отмечены такие эле-
менты, как умыкание невесты (при традици-
онном заключении брака марийцами путем 
сватовства); наличие большого размера ка-
лыма и приданого невесты, часть которого 
выплачивалась скотом; добрачное посеще-
ние женихом невесты; локализация некото-
рых кульминационных элементов свадьбы в 
доме невесты; обязательное одаривание не-
вестой как своих родственников, так и род-
ственников жениха; упрощение весьма зна-

чимой в традиционном свадебном обряде 
мари процедуры – смены головного убора 
невесты с девичьего на женский – и перенос 
ее в послесвадебный период; необычное 
для мари в целом явление после свадебного 
цикла, при котором невеста после собствен-
но свадьбы возвращалась в родительский 
дом, где ее имел право посещать муж, а в 
дом мужа переходила после передачи ее 
родителями оставшейся части приданого 
[Белевцова, 2010, с.94–96]. В похоронно-
поминальной обрядности марийцев татар-
ским элементом считают «обычай похорон 
умерших в лубке в нишах ляхет, с головой, 
обращенной в сторону Каабы» [Садиков, 
2010, с.14]. Место на маленьких нарах по-
татарски у марийцев-язычников было по-
четным: здесь устанавливались свечи, вы-
ставлялось угощение для умерших во время 
семейно-родовых поминок.

Описывая культуру и быт черемис, 
Г.Миллер останавливается на их понятиях о 
месяцах и неделях: «Равным образом они не 
имеют никакого понятия о месяцах, однако 
недели они знают, считая каждый по семи 
дней, и каждый день называют собственным 
именем, что они по большой части от татар 
приняли». Упоминал он и о марийских му-
зыкальных инструментах: гуслях – кюсель 
(считая термин заимствованным у татар – 
«гусли»), татарскую волынку (сурнай), по-
черемиски «шюббер» [Миллер, 1791, с.41, 
91]. Татарско-марийские связи, безусловно, 
просматриваются в музыке (наличие пента-
тоники) и песенной поэзии. Каюм Насыри 
в своих трудах осветил вековую дружбу та-
тар и марийцев. В 1900 г. была опублико-
вана его статья «Сказки казанских татар и 
сопоставление их со сказками других наро-
дов», в которой им подробно освещаются и 
сказки народа мари. Татарский ученый вос-
пользовался марийскими сказками, пред-
ставленными ему известным марийским 
литератором-этнографом Т.Семеновым.

Таким образом, можно констатировать 
наличие веками формировавшихся у та-
тар и марийцев традиций добрососедства 
и сотрудничества. Исторические паралле-
ли дают основание говорить о социальной, 
этнокультурной и языковой совместимости 
этих народов. 



Глава 5. Контактные зоны удмуртов и татар 637

ГЛАВА 5
Контактные зоны удмуртов и татар

Николай Пислегин, Владимир Чураков

К началу XIX в. на территории Волго-
Уральского региона сложилось несколько 
контактных зон, в которых происходило 
межкультурное взаимодействие татарского 
и удмуртского народов. Можно выделить 
пять отдельных татаро-удмуртских контакт-
ных зон: 1) южную (Казанский и Мамадыш-
ский уезды Казанской губ., Елабужский, 
Малмыжский и Сарапульский уезды Вят-
ской губ.), 2) северную (Глазовский и Сло-
бодской уезды Вятской губ.), 3) восточную 
(Белебеевский и Бирский уезды Уфимской 
губ., Осинский у. Пермской губ.), 4) юго-
восточную, или икскую (Бугульминский 
у. Самарской губ.), 5) центральную, или 
ижевскую (поселок Ижевского завода Са-
рапульского у.). Необходимо отметить, что 
межэтническое взаимодействие с соседями-
татарами происходило в основном на уровне 
крестьянской народной культуры и в сфере 
образования.

Южная контактная зона является наи-
более древней. Она появилась в результате 
естественного изменения расселения со-
седних этносов еще до присоединения Ка-
занского ханства к Русскому государству9. 
Одним из последних по времени создания 
микрорегионов этой контактной зоны мож-
но считать территорию расселения татар в 
бассейне р.Иж, входящую ныне в Агрыз-
ский р-он Татарстана. Начав формировать-
ся в середине XVI в. (Терсинская вол.), она 
явилась рубежом, остановившим продвиже-
ние удмуртов на восток в районе нижнего 
течения Ижа. Отличительной чертой юж-
ной контактной зоны являлись четкие этни-
ческие границы, отделяющие один народ от 
другого, а также разнообразие вариантов их 

9 В основных своих чертах она совпадала с 
территорией современных смежных районов РТ и 
Удмуртской Республики, а также включала в себя 
ареал проживания удмуртов в пределах Балтасин-
ского и Кукморского р-нов Татарстана и Мари-
Турекского р-на Республики Марий Эл.

взаимодействия. В частности, только здесь 
т.н. «уход в татары» мог реализоваться двоя-
ко: удмурт (язычник или православный) мог 
стать либо татарином-мусульманином, либо 
татарином-кряшеном.

Татары-мусульмане оказывали значи-
тельное влияние на своих нерусских со-
седей. Дореволюционные исследователи 
отмечали обычаи празднования пятницы, 
широкое распространение татарского язы-
ка, заимствования в одежде и быту, наконец, 
переходы в ислам. Когда в 1832 г. Малмыж-
ский уездный суд сообщил церковному на-
чальству о принятии «магометанства» 30 
удмуртами д.Маскары, «выяснился факт 
полного «отатарения вотяков»: жители де-
ревни говорили между собой по-татарски, 
роднились с татарами, «одежда, располо-
жение жилищ, обряды, богослужение (у 
них. – Н.П., В.Ч.) – все татарское» [Луппов, 
1911, с.485–486]. В своем рапорте (1840 г.) 
вышестоящему начальству благочинный 
Малмыжского у., священник с.Аджим Геор-
гий Воецков отмечал, что крещеные удмур-
ты Цыпьинского прихода, живущие среди 
язычников и татар, «оказываются гораздо 
грубее и закоренелыми в своем заблужде-
нии; явно и безбоязненно хотя и не отправ-
ляют обрядов идолопоклонства, но слышно, 
что некоторые из них и даже многие бывают 
при собраниях некрещеных для принесения 
языческих жертв» [Луппов, 1911а, с.114]. 
Подобные примеры часто отмечались и в 
Елабужском у. [Луппов, 1911, с.486–487]. 
По словам Ш.Марджани, в современное 
ему время в ислам перешло население не-
скольких удмуртских деревень. Например, 
он писал о некоем Мусе, который «крестил» 
местных удмуртов [Мəрҗани, 1989, б.352–
353, 388]. В 1881 г. крещеные удмурты 
д.Каинсар Мамадышского у. приняли ислам. 
Сильное влияние ислама отмечалось также 
«в других удмуртских деревнях этой губер-
нии – Новых Кумор, Сутер, Иштурганов, 
Вежешура, Малых Юмей и др.» [Исхаков, 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья638

2009, с.125, 140]. Исследователи отмечали, 
что такое влияние могло быть сильнее, если 
бы татары «всегда относились к вотякам 
благожелательно», не притесняли их [Луп-
пов, 1911, с.487].

Удмурты-язычники почитали Акташа, 
Аляк-инмара, Каба-инмара. Несомненно, в 
этом проявлялось влияние на них мусуль-
манской народной культуры. В частности, 
принесение южными удмуртами (язычника-
ми и крещеными) в жертву лошадей совре-
менники объясняли влиянием татар [ГАКО, 
ф.56, оп.1, д.278, л.15–15об.].

Г.Е.Верещагин называл агрызских татар 
основными продавцами платков и ситца (и 
иного «красного товара»), причем отмечал, 
что удмуртские женщины предпочитали 
их русским торговцам потому, «что татары 
говорят с ними по-вотски, что ряда на при-
родном языке лучше». Среди так называе-
мых «мелочников» и торговцев различными 
чудо-снадобьями также преобладали татары. 
Знание татарами удмуртского языка в пер-
вую очередь «обеспечивало им доверие и 
гостеприимство» [Верещагин, 1996, с.60–
63]. Отсутствие в исламе разделения между 
светским и духовным началом позволяло 
«воспринимать мусульманских священно-
служителей не только татарам, но и другим 
нерусским народам края». Муллы выступали 
как наставники, лекари, учителя [Исхаков, 
2009а, с.122].

Именно в южной зоне огромную роль на 
уровне межэтнических контактов сыграли 
крещеные татары, выступавшие на опреде-
ленном этапе в роли проводников христи-
анства в среде удмуртов. Зафиксированы 
случаи официальной и неофициальной 
«службы крещеных татар писцами в воло-
стях», населенных удмуртами и марийцами. 
Татары-кряшены принимали участие в пре-
следовании языческих обрядов [ГАКО, ф.56, 
оп.1, д.300, л.2–2об., 53, 57]. В пореформен-
ное время в д.Крынды в молениях, помимо 
старокрещеных, участвовали и удмурты, по-
нимающие татарский язык. Ш.Марджани, 
отмечая близость женского костюма татар-
кряшен и южных удмуртов, предполагал 
«финские» истоки первых [Мəрҗани, 1989, 
б.74–75].

Затрагивая вопросы межэтнического вза-
имодействия, нельзя не отметить и факты 
конфликтных ситуаций, неизбежно возни-
кавших между отличавшимися друг от дру-

га сообществами. Помимо описанных выше 
случаев трений на религиозной почве имели 
место конфликты, получившие отражение в 
уголовном делопроизводстве. Высокий уро-
вень социально-культурной ор га низации 
татар, в числе прочего, способствовал зна-
чительному приросту населения, что, одна-
ко, усугубляло малоземелье и приводило к 
более значительной, чем у других народов, 
имущественной (и поведенческой) поляри-
зации. На одном полюсе были люди с делик-
вентным поведением, на другом – «торгую-
щие татары» и купцы. В течение XIX в. по 
отношению к жителям татарских селений 
Сарапульского у. дважды, в середине 30-х и 
начале 60-х гг., была применена кардиналь-
ная мера. В 1834–1835 гг. шло следствие «о 
покражах и грабежах татарами в окрестно-
стях Ижевского завода». В июне 1834 г. сход 
Даниловской вол., к которой принадлежали 
на тот момент татарские деревни Агрыз, 
Иж-Бобья и Иж-Байки, постановил «уда-
лить из жительства со всеми семействами» 
139 чел. Значительная их часть действитель-
но была отдана в рекрутчину либо выслана 
в Сибирь [Пислегин, 2011, с.97–98]. Эти со-
бытия трансформировались в публицистике 
в «грабеж среди белого дня» несколькими 
татарами Агрызской вол. многолюдной уд-
муртской деревни [Герцен, 1838, с.11–12].

Другой случай имел место накануне Ве-
ликих реформ. 28 августа 1860 г. удмурты 
Большенорьинской и Бурановской волостей 
Сарапульского у. и Ильинской вол. Елабуж-
ского у. общей численностью более 700 чел., 
«собранные представителями выборного са-
моуправления», окружили д.Агрыз и произ-
вели самосуд над 13 ее жителями, обвиняя 
их в воровстве лошадей и скота. Раздава-
лись крики, что надо «бить богатых», и они 
выдадут воров. Выступившие насчитали от 
40 до 70 чел., которых, по примеру событий 
более чем 20-летней давности, следовало 
выселить. Последовали следствие и мир-
ской приговор. Но на этот раз более одно-
родное в этническом отношении общество 
Агрызской вол. согласилось выслать лишь 
3 чел. Этого было явно недостаточно для 
властей и возмутившихся соседей-татар, 
поэтому в марте 1862 г. был составлен но-
вый приговор «об удалении из общества» 
18 его членов. Вятская палата государствен-
ных имуществ представила к высылке еще 
10 чел. По мнению сарапульского земского 



Глава 5. Контактные зоны удмуртов и татар 639

исправника, причиной «развития воровства 
между татарами агрызскими» стал недоста-
ток земли (чуть более 2 дес. пашенных и 1,5 
дес. сенокосных угодий на ревизскую душу) 
[Пислегин, 2011, с.98].

В 1822–1825 гг. (с перерывами) на тер-
ритории Сарапульского, Елабужского и 
Мал мыжского уездов Вятской губ. и в ряде 
соседних местностей Пермской губ. дей-
ствовала «шайка разбойников» во главе с 
некрещеным удмуртом Хамитом Усмано-
вым. Помощниками у него были татары, 
братья Вахит и Мухит Курбанаевы. «Хре-
стоматийными» стали и 1811–1814 гг., ког-
да в Сарапульском и Елабужском уездах 
действовали «атаманы» Абдулла Сапаров и 
Файзулла Мунасыпов. В их отряде состояли 
преимущественно нерусские крестьяне (та-
тары, удмурты, марийцы) [Пислегин, 2011, 
с.96–97].

Традиции очень важны в обыденном со-
знании. Пожалуй, именно этим можно объяс-
нить зафиксированное в 1835 г. стремление 
жителей Даниловской вол. Сарапульского у., 
русских и удмуртов, наряду с облегчением 
натуральных повинностей, отделить татар 
«особою волостию». К этому же стреми-
лись, как минимум, два «коштана» из д.Иж-
Бобьи [Пислегин, 2011, с.101]. До появле-
ния в 1859 г. отдельной «татарской» (стать 
полностью таковой уже было невозможно) 
Агрызской вол. существовала полиэтничная 
Кырлыганская вол. [Пислегин, 2010, с.256]. 
Северная контактная зона состояла из 

двух микрорегионов – слободского (более 
ранний) и глазовского (заметный приток 
сюда татар пришелся на начало XVIII в.). 
Татары проживали здесь в окружении уд-
муртов, по соседству с бесермянами. В силу 
относительной малочисленности их влия-
ние на удмуртских соседей, как правило, 
ограничивалось сферой непосредственных 
контактов. В частности, по замечанию свя-
щенника с.Балезино (1840 г.), проживавшие 
в работниках у татар-мусульман удмурты 
оказались «слабеющими в вере и нравствен-
ности» [Луппов, 1911, с.110]. Обратное влия-
ние также не могло быть значительным, хотя 
бы в силу исторической памяти о своем не-
когда владельческом статусе арских князей. 
Вместе с тем, например, бытовавшие среди 
чепецких татар жертвоприношения в честь 
возведения нового строения («строительная 
жертва»), моления о хорошей погоде и т.п. 

можно объяснить удмуртско-бесермянским 
влиянием. Такие их праздники, как Рошпо, 
Божо, Мащенща-байрам, вероятно, заим-
ствованы из русской православной культуры 
через удмуртскую [Касимов, 2012, с.50–52].

К числу «оригинальных» промыслов кес-
тымских и падеринских татар в конце XIX в. 
П.М.Сорокин относил их «пастушество» у 
соседних удмуртов. Татары нанимались для 
своеобразной охраны лошадей на летний 
период, в случае потери коня они помогали 
в его поисках, требуя за возврат выкуп. За 
это им выплачивали «копеек 30 с головы», 
давали продукты (муку, мясо, масло и др.), 
устраивали «дружеские угощения». Некото-
рые брали под свое покровительство 5–10 
деревень и вели себя как «настоящие сюзе-
рены»: «Одна деревня доставляет ему муку, 
другая – масло, третья – денежную дань». 
Бедняки-татары Глазовского у. носили по-
хожую на удмуртскую домотканую одежду 
из льна, купленного, а чаще приобретенного 
исполу у своих соседей; кестымцы, к тому 
же, закончив работы на своих небольших 
наделах, нанимались к удмуртам батраками. 
Исследователь не соглашался с утверждени-
ями, «встреченными в литературе», о том, 
что причиной отчужденного отношения к 
татарам русских, удмуртов и бесермян яв-
ляется религиозный фактор [Сорокин, 1896, 
с.86–87, 92–94].

По замечаниям современников, «сами 
татары не забывают своего прошлого; они 
бережно хранят грамоты, жалованные им в 
разное время государями, и пользуются вся-
ким удобным и неудобным случаем заявить 
о своих правах» [Спицын, 1884, с.156]. Зе-
мельный голод, также характерный для та-
тарского населения северной контактной 
зоны, приводил к борьбе за землю, которая 
носила своеобразный характер апелляции 
к древним грамотам. Так, в рамках прово-
димого Генерального межевания потомки 
каринского татарина Мавлиша (Мавлюша) 
Касимова, жители д.Кестымской и поч. Па-
деры (72 ревизские души в прошении от 
1830 г., крестьяне и мещане, последние – по-
томки Усмана Касимова, в 1791 г. записав-
шегося в купеческое сословие г.Глазова), как 
и многие другие утратившие земли, попыта-
лись их вернуть. Прося возвратить покосы в 
урочище Гордынское городище, переданные 
удмуртам деревень Омутнитской, Кожиль-
ской, починков Большой и Малый Каравай, 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья640

Верх Кестымского (Пыбья тож) и Нурызов-
ского, истцы опирались на указ Московской 
ратуши от 5 декабря 1709 г. и, возможно, на 
еще более древние акты. Прошения и иски 
прослеживаются начиная с 1811 г. до сере-
дины XIX в. В какой-то момент, в 1840-е гг., 
они привели к искомому результату. Про-
тивная сторона, гипотетически признавая 
возможную когда-то покупку удмуртами 
земли у Мавлиша Касимова (который, «бу-
дучи пожалован землей здесь, в Глазовском 
у., в большом количестве, не мог обрабаты-
вать ее сам собой»), сомневалась по поводу 
происхождения такого количества жителей 
Кестыма и Падеры от одного предка и, соот-
ветственно, по поводу существования самой 
грамоты («а когда все это вышло уже из памя-
ти, и старики наши, которым были известны 
все дела с татарами, перемерли, …вздумали 
просить»). Обе стороны «апеллировали на 
недостаток земли и необходимость платить 
подати» [Пислегин, 2011, с.102].

Более тесные связи между татарами и 
бесермянами приводили к массовым пере-
ходам последних в ислам с последующим 
отатариванием. Таких было много среди 
юкаменских татар глазовской группы. Так, 
в рапорте вятского епископа Нила в Синод 
от 17 января 1837 г. говорится, что бесермя-
не («или новокрещеные из татар»), «живя 
нередко в одних деревнях с некрещеными, 
как, например, в Ворцах, …сильно рас-
полагаются к магометанству. Постов, уста-
новленных церковию, здесь вовсе не знают, 
да и в церковь ходят очень редко» [Луппов, 
1911а, с.72]. Сильное влияние ислама от-
мечалось также среди бесермян деревень 
Иманаево, Дососа, Кащур [Исхаков, 2009, 
с.125]. Высказывалось мнение, что они «го-
ворят по-вотски, придерживаясь татарских 
обычаев. Жены достаточных людей одева-
ются подобно татаркам» [Редников, 1839, 
с.12]. Вятский миссионер А.Емельянов от-
мечал, что в пореформенную эпоху среди 
многих бесермянских селений мулла был 
более уважаем, чем священник: «…мулла 
для бесермен – свой человек, прекрасно 
говорит по-бесерменски, а в бытовом отно-
шении – тот же земледелец-мужик», «татар-
ские муллы привыкли смотреть на бесермен 
как на своих духовных детей…, последние 
же считают долгом дать мулле так же, как 
они дают и священнику» [цит. по: Исхаков, 
2009а, с.122, 125].

Восточная контактная зона – третья 
по времени возникновения. Она охватыва-
ет районы расселения закамских удмуртов. 
Началом ее формирования послужили при-
соединение Казанского ханства к Москов-
скому государству и политика насильствен-
ной христианизации. На эту территорию 
переселялись преимущественно завятские 
удмурты, частично – переселенцы с.Чепцы, 
в т.ч. и бесермяне, в меньшей степени – 
жители центральных районов расселения. 
Особенностью данной контактной зоны 
являются долгое, вплоть до наших дней, 
удержание язычества, теснейшие связи с 
татарским и татароязычным башкирским 
населением. Значительная часть удмуртов 
переходила в ислам и отатаривалась. Так, 
еще в XVIII в. отатарились жители деревень 
Кляшево, Вотские Курзи, Янаул (1756 г.), 
Тупралы (1789 г.) [Садиков, 2001, с.29–30]. 
В с.Гарибашево (Татышлинский р-он РБ) 
удмурты перешли на татарский язык, атри-
бутируя себя в качестве башкир. В середине 
XIX в. в д.Гарейбаш поселился мулла Фай-
зулла – удмурт, принявший ислам. До него 
в селении уже было около 10–15 мусульман 
[Садиков, 2010а, с.10–11]. Отатаренной так-
же является д.Татарский Дымский [Атама-
нов, 2005, с.112]. Встречающиеся термины 
ар зираты (кладбище удмуртов), арлар очы 
(удмуртский околоток), арлар урамы (уд-
муртская улица) являются следами такой 
ассимиляции удмуртов. С другой стороны, 
подобное славяно-тюрко-финское соседство 
способствовало сохранению многих архе-
типов, утраченных удмуртами компактных 
мест проживания.

Переход в ислам одновременно означал 
и смену этнического самосознания: удмур-
ты воспринимали принятие ислама как «пе-
реход в татары» и называли мусульманство 
«бигер вöсь» («татарская вера»). Финский 
ученый Ю.Вихманн, посетивший в 1894 г. 
удмуртов Бирского у., отметил, что «множе-
ство удмуртских деревень полностью отата-
рилось и впало в магометанство» [цит. по: 
Чуч, 1990, с.40].

Ислам также оказал влияние на традици-
онные верования удмуртов восточной кон-
тактной зоны, в частности – на эволюцию 
представлений о божестве Кылчин; в низ-
шую мифологию и демонологию закамских 
удмуртов «проникло» множество персона-
жей татарской и башкирской мифологии и 



Глава 5. Контактные зоны удмуртов и татар 641

т.д. Под мусульманским влиянием закам-
ские удмурты иногда вместо традиционных 
наименований души человека употребляют 
термины pан (вместо лул) и кыт (вместо 
урт) [Садиков, 2011а, с.33, 36].

Юго-восточная контактная зона фор-
мировалась с 1740-х гг. за счет переселения 
недавно крещеных удмуртов и язычников. 
Сегодня это ряд селений Бавлинского р-на 
РТ (до революции – Бугульминский у.) и 
д.Купченеево Ермекеевского р-она РБ (Бе-
лебеевский у.). Татарское влияние на бав-
линских удмуртов было слабее, чем, на-
пример, в восточной контактной зоне. В 
частности, это отразилось на том, что имена 
тюркского происхождения, вытесненные в 
XIX в. арабо-персидскими именами у не-
крещеных удмуртов Башкирии и Пермско-
го края, здесь сохранились [Садиков, 2007, 
с.119–120, 125].

Центральная (Ижевская) контактная зо-
на имеет существенные отличия от осталь-
ных, поскольку возникла в урбанистиче-
ских условиях крупного заводского поселка. 
Говорить об активном татаро-удмуртском 
взаимодействии здесь не приходится из-за 
крайней малочисленности нерусского на-
селения, тем не менее, т.н. «Татар-базар» 
оказал значительное влияние на развитие и 
культурный облик Ижевска.

Зарождение Татарской слободы в Зареч-
ной стороне Ижевска приходится на начало 
XIX в. Осенью 1822 г. здесь был организо-
ван мусульманский приход [Мəрданов, 2006, 
б.259; Васина, 2006, с.89]. К 1859 г. из более 
чем 21-тысячного населения Ижевского за-
вода татары и удмурты составляли около 2% 
(456 и 424 соответственно) [Васина, 2006, 
с.92]. Численность обоих народов росла в 
основном за счет рекрутских наборов, по-
полняших ряды работающих на оружейном 
и железоделательном заводах [ЦГА УР, ф.4, 
оп.1, д.417, л.44─102, 103–136, 187–203об.]. 
Заводское ведомство вело строгий учет се-
мейного состояния поступающих новобран-
цев, холостых оно стремилось женить на 
дочерях мастеровых, а также требовало от 
гражданских властей немедленной высылки 
на заводы жен и детей семейных рекрутов. 
Подобное требование вызывало упорное со-
противление крестьян и даже сочувствие у 
местных органов власти [Гришкина, 2009, 
с.113; ЦГА УР, ф.4, оп.1, д.34, л.5об.]. 

В 1870 г. Татарская слобода насчитывала 
88 дворов. В пореформенную эпоху (1875 г.) 
часть их в рамках действовавшей програм-
мы наделения землей бывших крепостных 
мастеровых выехала из села (с 1866 г.) 
Ижев ского и основала д.Абдульменево. 

Взаимодействие татарского и удмуртско-
го народов нашло отражение в сфере обра-
зования. В местностях, где удмуртское насе-
ление переходило в ислам, родители часто 
отдавали своих детей в мектебе соседних 
татарских селений. Там же, где новообра-
щенные создавали собственную махаллю, 
нередко вслед за строительством мечетей 
открывались и новые школы [Садиков, 2011, 
с.90–93; Мəрҗани, 1989, б.352–353; Юзефо-
вич, 1883, с.33]. Программой этих началь-
ных учебных заведений, как правило, было 
предусмотрено лишь обучение чтению и 
письму, заучивание молитв. Несмотря на 
низкий образовательный эффект [Штейн-
фельд, 1893, с.247], эти школы позволяли 
достичь иную цель – полное принятие исла-
ма и татарского языка удмуртскими детьми. 
В последующем некоторые из них, оконча-
тельно «выйдя в татары», продолжали об-
разование в местных медресе и учебных 
заведениях Бухары, становились муллами 
[Садиков, 2011, с.90–93; Мəрҗани, 1989, 
б.352–353].

Еще в начале XIX в. правительство и 
Синод допустили возможность организа-
ции начального обучения ряда нерусских 
народов, в т.ч. и удмуртов, на их родных 
языках [Григорьев, 1948, с.253]. Однако ка-
кие-либо конкретные шаги в этом направле-
нии длительное время не предпринимались. 
Лишь массовые переходы крещеных и не-
крещеных инородцев Среднего Поволжья 
в ислам вынудили власть предпринять ряд 
«противомусульманских» мер, в т.ч. в сфере 
развития начального христианского обра-
зования. Система обучения, разработанная 
Н.И.Ильминским, получила популярность 
и среди удмуртов. В числе первых учени-
ков В.Т.Тимофеева, возглавившего в 1864 г. 
КЦКТШ, были и дети удмуртов. Некоторые 
из них, например жительница удмуртской 
д.Кузьмичи Казанской губ., впоследствии 
сами становились учителями [Ильминский, 
1913, с.59; Журнал по обозрению церквей, 
1875, с.151; Бобровников, 1899, с.46–47; Ти-
мофеев, 1868, с.219]. Обучение в крещено-
татарских школах далеко не всегда влекло 



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья642

за собой утрату удмуртами своей этниче-
ской идентичности и укрепляло их в лоне 
православной церкви.

Впоследствии, с учетом опыта крещено-
татарских школ, стали учреждаться на-
чальные учебные заведения с удмуртским 
языком обучения. Значительный вклад в 
их создание и организацию в них образова-
тельного процесса на первых порах внесли 
крещено-татарские учителя, владевшие уд-
муртским языком [Бобровников, 1899, с.46–
47]. Особо следует отметить однофамильцев 
Б.Г.Гаврилова и Ф.Г.Гаврилова. 

С именем священника из крещеных та-
тар Ф.Г.Гаврилова связана история школы в 
д. Старый Карлыган Уржумского у. Вятской 
губ., которой суждено было стать, подобно 
КЦКТШ, одним из центров по подготовке 
удмуртских учителей. Инициатором ее от-
крытия в 1882 г. (первоначально в качестве 
частной школы) стал местный уроженец 
К.А.Андреев, получивший образование в 
Староципьинской и Сардабашской крещено-
татарских школах. В последующем, опира ясь 
на помощь и поддержку Н.И.Ильминско го, 
он стал выдающимся педагогом и миссио-
нером, сыграл заметную роль в деле просве-
щения удмуртского народа [Зайцев, 2006]. С 
первых лет существования школы и вплоть 
до своей смерти (1896 г.) неоценимую по-
мощь в деле ее обустройства и организации 
учебно-воспитательного процесса оказывал 
епархиальный инородческий миссионер 
Ф.Г.Гаврилов, под руководством которого 
К.А.Андреев вел религиозно-нравственные 
беседы с учениками и их родителями [Тура-
нов, 2009, с.15]. После окончания Казанской 
учительской семинарии (1896 г.) в Централь-
ной удмуртской школе в качестве помощни-
ка учителя работал талантливый удмуртский 
педагог и просветитель И.С.Михеев10.

Б.Г.Гаврилов, будучи школьным учите-
лем в с.Апазово Казанского у., куда он по-
ступил на работу в 1867 г. после окончания 
КЦКТШ, начал интересоваться удмуртским 
языком. В 1868 г. он был переведен во вновь 
открытую удмуртскую школу в соседней 
д.Ушма. В 1873 г., по заданию миссионерско-

10 В начале XX в. им была разработана ориги-
нальная методика преподавания русского языка для 
учащихся национальных школ, которая нашла свое 
применение, в т.ч., и в татарских школах [Суворова, 
1990, с.71–72].

го Братства св.Гурия, он занимался изуче-
нием удмуртского языка в д.Верхняя Шунь 
Мамадышского у. [Гаврилов, 1891, с.80] и к 
1874 г. на основе крещено-татарских учеб-
ников подготовил «Букварь» и «Начальное 
учение христианской веры» на удмуртском 
языке, которые в последующем использова-
лись в удмуртских школах в качестве учеб-
ных пособий [Изв лечения из отчета, 1874, 
с.462]. В самом конце 70-х гг. XIX в., до ру-
коположения в сан священника и перевода 
в с.Кырынды Елабужского у. Вятской губ., 
Б.Г.Гаврилов состоял учителем инородче-
ского училища в удмуртском с.Пуже-Уча 
(ныне с.Ильинское Малопургинского р-на 
Удмуртии) [Туранов, 2009, с.5].

Б.Г.Гаврилов проявил себя не только 
как педагог и миссионер, но и как исследо-
ватель. Золотым фондом удмуртского фоль-
клора и этнографии являются собранные 
им в 70-е гг. XIX в. образцы устного на-
родного творчества и уникальные сведе-
ния об обычаях и обрядах удмуртов Казан-
ской и Вятской губерний [Гаврилов 1880; 
1891]. Рукопись Б.Г.Гаврилова «Языческая 
религиозно-обрядовая жизнь современных 
вотяков Казанской и Вятской губерний, с 
предисловием о жилище, костюме, украше-
ниях, пище, напитках и характере вотяков» 
была отмечена Малой золотой медалью 
РГО за 1884 г. [Коробейников, 2008, с.9].

Отдельные этнографические зарисовки 
о татарах Вятской губ. принадлежат перу 
выдающегося удмуртского просветителя, 
ученого, литератора Г.Е.Верещагина. В 
част ности, он указал на особенности мен-
талитета татарского народа, позволявшие 
находить взаимопонимание с удмуртами, на 
«татарское влияние на удмуртский женский 
костюм бассейна р.Иж» [Верещагин, 1996, 
с.52, 60–63].

Взаимоотношения татарского и удмурт-
ского народов имею многовековую историю. 
Начавшись с крестьянского, бытового уров-
ня, во второй половине XIX в. они перешли 
на качественно новую ступень контактов в 
сфере образования и науки. На этом приме-
ре мы видим неоднозначный, сложный и в 
то же время плодотворный процесс длитель-
ного межнационального и межкультурного 
взаимодействия.



Глава 6. Мордовско-татарские связи 643

ГЛАВА 6
Мордовско-татарские связи

Гузель Столярова

На территории Волго-Уралья можно го-
ворить о двух направлениях взаимодействия 
финно-угорского (мордовского) и тюркско-
го (татарского) ком понентов: 1) образование 
локальных этно культурных групп финско-
тюркского происхождения и 2) мордовско-
татарские взаимовлияния, обусловленные 
близким соседством.

В регионе проживает несколько субэтно-
сов татар и мордвы, в этногенезе которых 
прослеживается финско-тюркское взаимо-
действие: татары-мишари, касимовские та-
тары, татары-кряшены, мордва-каратаи. 

Татары-мишари сформировались в не-
пос редственном контакте с группами морд-
вы и с участием финно-угорских компонен-
тов в междуречье Волги, Цны и Оки. 

Основу этнического субстрата касимов-
ских татар составили финно-угорские (в 
первую очередь, мордовские) и тюркские 
группы населения, обитавшие на землях 
Мещерского края еще до образования Ка-
симовского ханства. На этот субстрат на-
кладывались последующие слои тюрков 
и финно-угров, среди которых, учитывая 
близость территорий, наибольшее влияние 
имели группы мордвы. Следы оставленных 
мордвой курганов и погребений сохрани-
лись около татарских аулов (Темгенево, 
Мунтово, Ахматово, Собакино), жители ко-
торых помнили предания о том, что рядом 
с их предками жила мордва (мокша). Часть 
мордвы в ХVΙ в. стала исповедовать ислам и 
позднее смешалась с касимовскими татара-
ми [Шарифуллина, 2004а, с.545].

Часть татар-кряшен составляли потомки 
от перешедших непосредственно из языче-
ства, особенно из того пограничного финно-
угорского населения, которое издавна несло 
в себе значительный потенциал тюркских 
языковых и этнокультурных традиций. В 
результате крещения часть финно-угорского 
населения после последующего его пересе-
ления в смешанные татарско-удмуртские, 

татарско-чувашские или татарско-мордов-
ские деревни постепенно сливалась с тата-
рами-кряшенами [Макаров, 2002; Баязитова, 
1986]. Масса фактов, свидетельствующих 
о принадлежности в прошлом ряда дере-
вень татар-кряшен к соседним народам, 
содержится в работах И.М.Ляпидевского 
И.А.Износкова, И.Н.Смирнова, Я.Д.Коблова 
и др. [Мухаметшин, 1977].

Если в ХVΙΙΙ в. мордва активно участво-
вала в заселении окраинных территорий и 
ее доля в населении Среднего Поволжья, 
включая территорию современного Татар-
стана, увеличивалась, то в первой половине 
XIX в. в Волго-Уральском регионе удель-
ный вес мордвы уменьшался, причем по-
всеместно. Это было связано со снижением 
интенсивности миграционных процессов 
у мордвы, но в еще большей степени – с 
усилением ассимиляции мордвы, что стало 
характерным для нее уже в пореформенные 
годы [Кабузан, 2002]. 

Характер расселения мордвы в регио-
не преимущественно дисперсный. Одно-
временно в РТ сложилась сеть мордовских 
поселений, часть которых были моноэт-
ничными мордовскими, большая же часть 
– смешанными с представителями других 
поволжских народов. Так, в Казанской губ. 
в конце XIX в. на территории трех уездов 
(Спасского, Тетюшского, Чистопольского) 
мордва проживала в 23 деревнях, только 9 
из них были чисто мордовскими [Юрчен-
ков, 2007]. В этнодемографическом плане 
контакты татар с мордвой выражаются в 
заключении межэтнических браков и обра-
зовании национально-сме шанных семей, в 
этнической идентификации младшего по-
коления в таких семьях. В краеведческой и 
научной литературе ХΙХ в. имеется много 
сюжетов, касающихся обрусения мордвы, в 
т.ч. за счет заключения межэтнических бра-
ков, а факты брачных мордовско-татарских 
контактов представлены фрагментарно. На-



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья644

пример, встречаются упоминания о том, что 
татары оказывали сильное влияние на своих 
соседей, особенно на башкир и чувашей; в 
меньшей степени – на марийцев, удмуртов 
и мордву [Лаптев, 1861].

Вследствие пересечения этнических тер-
риторий мордвы и татар сформировались 
локальные культурные комплексы, в кото-
рых тесно переплетаются финские и тюрк-
ские компоненты. Это нашло свое выраже-
ние во всех сферах культуры (материальной, 
социальной, духовной), в различных ее эле-
ментах и с разной степенью выраженности.

Прежде всего в литературе отмечается 
общность бытовых форм всех поволжских 
народов, обусловленная тесными хо зяйст-
венно-культурными связями, едиными при-
родно-гео гра фи че ски ми условиями и близ-
ким в основном уровнем экономического и 
социального развития народов края. Общ-
ность проявляется прежде всего в хозяй-
ственном инвентаре и в орудиях труда (типы 
борон, сох, других сельскохозяйственных 
орудий), видах транспорта, а также в выра-
щиваемых культурах и способах их убор-
ки и обработки (сушка, молотьба, размол), 
срубном характере строительной техники, 
архитектурно-декоративном оформлении, 
во внутренней планировке жилых и хозяй-
ственных построек. Немало общих элемен-
тов было в одежде (материал, покрой, перед-
ники, верхняя одежда типа тулупов и шуб, 
украшения и т.д.), в пище (продукты, виды 
растительных, мясных и молочных изделий 
– оладьи, блины, пироги, масло, сметана, на-
питки и способы их приготовления и хране-
ния, кухонная утварь и пр.) [Мухаметшин, 
1977]. Существовали при этом и прямые 
татарско-мордовские заимствования. Так, 
Н.И.Воробьев, обстоятельно изучив татар-
кряшен, писал: «У кряшен нет большинства 
городских кушаний, завезенных с Востока, 
а имеющееся у них большое употребление 
овощей и хлебного кваса есть, несомненно, 
влияние или русских, или соседей-финнов… 
Большая замкнутость, отдаленность от тор-
говых центров, отсутствие стремления к 
торговле и торговых навыков сделали из кря-
шена то же, что представляют и его соседи-
финны, издревле изготовляющие самодель-
ные ткани на одежды. Здесь сказывается 
прямое финское влияние, затушеванное у 

татар торговыми связями с Востоком и рус-
скими. Другой способ орнаментации тканей 
– вышивка, у кряшен распространен слабее 
и, кроме древнего способа шитья тамбуром, 
у кряшен широко применяется финская тех-
ника вышивки…» [Воробьев, 1929]. Этногра-
фы констатировали, что у западнозакамских 
татар-кряшен в быту «чувствуется некоторое 
мордовское влияние»: употребление грибов, 
способы ношения онучей поверх суконных 
чулок, подпоясывание женской рубахи поя-
сом, черты покроя некоторых видов верхней 
одежды, определенные виды головных по-
вязок, мужских головных уборов, фасоны 
лаптей и т.д. Распространение среди татар-
кряшен, особенно среди их северных групп, 
двухэтажных амбаров и клетей, срубных 
ворот, некоторых видов деревообрабаты-
вающего ремесла (смолокурение, плетение, 
кулеткачество и др.) также объясняется древ-
ними связями с финно-угорскими народами 
Поволжья [Воробьев, 1928; Мухаметшин, 
1977]. Многие элементы татарского (жен-
ского) народного костюма, а также головных 
уборов, обуви и украшений имели общие 
черты с таковыми у финно-угорских наро-
дов края, включая мордву. «Это относится к 
рогообразным головным уборам, монетным 
шейно-нагрудным украшениям, выполнен-
ным на матерчатой основе, мусульманскому 
украшению-амулету хаситə, аналогично-
му местному нагрудному украшению типа 
перевязи, которое у финно-угорских наро-
дов играло роль оберега, но скорее языче-
ского… У темниковско-азеевской (южной) 
группы мишарей бытовали «мордовские» 
лапти (с косоплетеным личиком, низкими 
бортами и кручеными ушками), которые но-
сили с вязаными, а не суконными чулками, 
как это было принято у других групп татар» 
[Суслова, 2004, с.542–543]. У касимовских 
татар В.А.Гордлевский следы языческо-
фин ского слоя усматривал в малодворности 
поселений [Шарифуллина, 2004а, с.545]. 
Что касается татар-мишарей, то, по мнению 
Н.Ф.Мокшина, такие детали в их материаль-
ной культуре, как косуля (соха), путмар (кро-
вать), лыковая обувь (прежде всего, лапти), 
характерные для мордвы с глубокой древно-
сти, следует считать мордовскими заимство-
ваниями [Мокшин, 2006, с.690]. 



Глава 6. Мордовско-татарские связи 645

Татары оказали на 
мордву существен-
но меньшее влияние, 
чем русские. Сведе-
ния о влиянии татар 
на мордву единичны. 
Так, у М.Е.Евсевьева 
находим: «…женский 
головной убор мордвы 
Саранского уезда по 
своей форме сильно 
напоминает головной 
убор казанских татар-
ских женщин, так на-
зываемый колпак» [Ев-
севьев, 1925, с.180]. 

Как следует из при-
веденных материалов, 
свидетельств о финно-
угорских компонен тах 
в материальной куль-
туре различных групп 
татар довольно много, чего не скажешь о со-
циальной культуре. Здесь можно сослаться 
лишь на высказывание Ю.Г.Мухаметшина 
о том, что контакты татар с соседними на-
родами отразились и в общественном быту: 
в более длительном существовании боль-
ших патриархальных семей [Мухаметшин, 
1977], и на замечание мордовского исследо-
вателя М.Акашкина о том, что «дохристиан-
ский образ жизни у мордвы и доисламский 
у мишарей очень схожи, если не одинако-
вы» [Акашкин, 2001]. Но в духовной куль-
туре взаимодействие татар и мордвы проя-
вилось более определенно. Исследователи 
отмечали близость религиозных представ-
лений касимовских татар, татар-кряшен, 
татар-мишарей, особенно их древних куль-
тов, с аналогичными элементами финноя-
зычных народов [Воробьев, 1929; Мокшин, 
2006; Мухаметшин, 1977]. Множество 
аналогий находят ученые в свадебной об-
рядности различных групп татар и морд-
вы. Так, татары-мишари нередко женили 
13–14-летних мальчиков на девушках 18–20 
лет, что было распространено у соседней с 
ними мордвы [Шарифуллина, 2004а, с.547]. 
В количественном соотношении процент 
сходства и различий между мишарскими 
и мордовскими свадебными обрядами сле-
дующий: 73% татаро-мишарских и мордов-

ских свадебных обрядов близки по содер-
жанию, около 53% совпадают практически 
полностью; среди последних – сватовство, 
выкуп за невесту, посещение невесты жени-
хом, девичья баня, выкупы (ворот, дверей), 
однообразие свадебного поезда, обряды при 
встрече молодых, одаривание, приобщение 
к очагу, вывод невестки к колодцу, после-
свадебные отгостки и др. [Акашкин, 2001]. 
М.Е.Евсевьев обнаружил у мордвы Саран-
ского у. несколько своеобразных свадебных 
обрядов с немордовскими названиями, ко-
торых нет у мордвы, проживающей в дру-
гих регионах [Евсевьев, 1925, с.183–184].

Из других компонентов духовной культу-
ры татар, в которых нашли отражение 
татарско-мордовские контакты, исследо-
ватели выделяют музыкальное творчество 
татар-кряшен (точнее, хороводные песни) 
[Мухаметшин, 1977] и народные танцы. В 
основе хореографии народов лежит трудо-
вая и социальная практика. Многие танце-
вальные элементы возникли из подражания 
трудовому процессу: как в мужских, так и 
в женских танцах отражен хозяйственный 
уклад. Элементы труда, общие для татар-
ского и мордовского народов, отразились в 
татарском танце «Алмагачлары» и в мордов-
ском «Умарина» [Хузина].

Мордва. 1885 г.



Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья646

Что касается мордовских языков, то в 
количественном отношении из тюркских 
заимствований татаризмы занимают первое 
место, причем в мокша-мордовском язы-
ке татарских заимствований больше, чем в 
эрзя-мордовском [Бутылов, 1998].

Мордовско-татарские связи отразились и 
в антропонимии мордвы, в которой бытова-
ли, особенно до ее крещения, как татарские 
домусульманские, так и мусульманские 
имена. Они сохранились в основном в рус-
ской записи, в различного рода документах 
государственного делопроизводства, а не-
которые дошли до нас в качестве основ фа-
милий, бытующих у мордвы и в настоящее 
время11 [Мокшин, 2006, с.691].

Таким образом, этнографические, фольк-
лорные и лингвистические материалы пре-
доставляют немало фактов о тесных этно-
культурных связях мордвы и различных 
групп татар Волго-Уралья.

В рассматриваемый период социальной 
основой, способствовавшей устойчивому 
этнокультурному взаимодействию сельско-
го полиэтнического населения Среднего 
По волжья, являлись: традиции толерантных 
взаимоотношений, одинаковые социально-
пра вовой статус хле бопашцев (податное 
на селение, жители казенной деревни), при-
родно-кли матические условия и хозяйст-
вен ный уклад, совместное расселение в 
части селений12, существование контактных 
зон – расположение по соседству населен-
ных пунктов различных этнических групп, 
хозяйственные связи, отходничество и т.д. 

11 Абайкин, Акайкин, Алямкин, Арсланкин, 
Аркайкин, Асманкин, Базаркин, Башкайкин, Бе-
кайкин, Бектяшкин, Бикейкин, Булаткин, Дивеев, 
Жиганов, Исабайкин, Исламкин, Кабаев, Камаев, 
Канайкин, Касимкин, Китаев, Колганов, Куманев, 
Куняев, Мамайкин, Мурзаев, Мурзакаев, Сарайкин, 
Султанов, Тюгаев, Ураскин, Чебайкин, Челматкин, 
Чембулатов, Юртаев, Ямашкин, Яушев и др.

12 Согласно сведениям Х ревизии, в Казан-
ской губ. 12,4%, государственных крестьян, пре-
жде всего русские, татары и удмурты, проживали 
в по ли этнических селениях [Шкапин, 2011, с.161].

Преобладание в численном отношении 
татар по сравнению с чувашами и финно-
угорскими народами, их активность в ком-
мерческих операциях и относительно высо-
кая грамотность, благосклонное отношение 
татарского духовенства (в отличие от право-
славных священников) к язычникам, трез-
вый образ жизни и т.д. формировали привле-
кательный имидж социокультурной жизни 
татарского населения. Однако взаимодей-
ствие имело свои границы, важнейшими 
«рубежами» были вероисповедание и эт-
нические традиции, стереотипы и менталь-
ность, знание языка соседнего народа и т.п.

В идеологическом плане между РПЦ и 
мусульманами шла борьба за духовное воз-
действие на нерусские народы края. По-
сле введения системы Н.И.Ильминского, 
когда контакты христиан с мусульманами 
стали контролировать священники нацио-
нальных приходов и учителя школ Братства 
св.Гурия, земств, МНП, стало менее интен-
сивным исламское воздействие. Созданная 
Н.И.Ильминским и миссионерами клери-
кальная культура способствовала сближению 
крещеных нерусских народов.

Традиции взаимодействия между татара-
ми и русскими восходят к золотоордынской 
эпохе. В рассматриваемый период отноше-
ния между сельским русским и татарским 
населением края определялись, прежде 
всего, хозяйственными связями. Усиление 
влияния русской культуры на татар имело 
место в городах, где они составля ли этно-
конфессиональное меньшинство. 



Раздел IХ

Этнография 
и народное творчество татар



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар648

ГЛАВА 1
Поселения и жилища

§ 1. Сельские поселения и жилища

Наиль Халиков

Поселения и жилище – важнейшие со-
ставляющие материального быта, образую-
щие систему жизнеобеспечения человека и 
семьи. Строительное дело по мере своего 
развития оформилось в целостный ком-
плекс, имеющий сложные функциональные, 
территориальные, временные, этнографиче-
ские и другие параметры. 

Традиционно татарские селения – дерев-
ни (авыл, ил) – располагались вдоль проточ-
ной воды: у рек, речек, ручьев, а также озер. 
Этим они отличались от селений других на-
родов. В XIX в. татарские деревни имели 
несколько большие размеры по сравнению 
с селениями марийцев, удмуртов. Наблюда-
лась и такая закономерность, как увеличение 
численности дворов и населения деревень в 
направлении с севера на юг. В конце XIX в. 
в Вятской и Пермской губерниях аулы часто 
не насчитывали и 100 дворов [Материалы 
по статистике, т.9, ч.2, с.410; Материалы для 
статистики Красноуфимского, вып.1, 2, 4]. В 
Лаишевском у. Казанской губ. селения татар 
насчитывали в среднем 139 дворов [Матери-
алы для землевладения, вып.7]. Большинство 
татарских населенных пунктов Самарской и 
Саратовской губерний насчитывали более 
100 дворов, нередко достигая 500 дворов 
[Яхонтов, 2008, с.310–311]. Четыре десятка 
деревень и станиц татар Оренбургской губ. 
в среднем были в 160 дворов [ГАОО, ф.164, 
оп.1, д.5, 6, 80, 81, 82]. 

Большинство деревень татар в конце XIX 
– начале ХХ в. имели уличную планиров-
ку: два ряда усадеб, обращенных фасадами 
друг к другу, или линейную: из одного по-
рядка усадеб в линию. Улицы (урам) через 
несколько дворов имели переулки (тыкрык) 
для доступа к водопою, огороду и для вы-
хода в поле. В крупных селениях планиров-
ка была квартальной. В Среднем Поволжье, 

Приуралье и соседних регионах это явилось 
результатом перепланировки традиционных 
селений, предпринятой в 1839 г. по инициа-
тиве МГИ и получившей дальнейшее раз-
витие в пореформенный период благодаря 
деятельности земств. 

Наиболее успешно введение плани-
ровки осуществлялось в селениях военно-
служилого сословия. В 1843 г. оренбург-
ским военным губернатором был утвержден 
типовой план аула, в целом заимствованный 
из «Устава строительного»: улицы прямые 
с правильными линиями, одна от другой 
должна находиться на расстоянии от 10 
до 15 саженей, расстояние между домами 
должно составлять около 12 саженей, бани и 
кузницы следует перенести за усадьбы бли-
же к природным водным источникам или 
на склон оврага. C 1847 г. осуществлялось 
массовое переселение из приречных долин 
на почтовые тракты и гужевые дороги и рас-
селение на новом месте значительной части 
Башкиро-мещерякского войска, селения ко-
торого обустраивались по типовому плану 
[Шитова, 1984, с.38, 47; Ширгазин, 1992, 
с.47]. За 4–6 лет обновилась почти половина 
жилищного фонда мусульманских иррегу-
лярных войск [Янгузин, 1989, с.114].

Преимущественно в Предкамье в селе-
ниях, которых не коснулась перепланиров-
ка, сохранялась старинная криволинейная 
уличная застройка, названная «чисто та-
тар ской»,  или «восточной» [Крестьянское 
землевладение, вып.8, с.80]. Планировка 
таких деревень была гнездовой и кучевой 
и отличалась наличием кривых запутанных 
улочек и переулков, а также тупиков. Это 
было реликтом ранних этапов оседания по-
лукочевых предков поволжских татар родо-
племенными группами и формирования 
пос тоянных селений. 



Глава 1. Поселения и жилища 649

Облик деревни определялся и социаль-
ными условиями. В центре селения рас-
полагались общественные здания: лавки, 
пожарные сараи, иногда волостное правле-
ние, а также усадьбы с капитальными по-
стройками зажиточных домохозяев. Здесь 
же проводились базары. Приблизительно 
посередине каждой сотни дворов на неболь-
шой площади выделялась мечеть; в круп-
ных селениях их могло быть несколько. На 
окраинах селений теснились ветхие избы 
малоимущих крестьян с несколькими про-
стейшими хозяйственными строениями. 

В деревнях татар Предкамья, как и у ма-
рийцев, чувашей, на улицах росло много де-
ревьев, у фасада почти каждого дома были 
небольшие сады. Эта традиция практиче-
ски отсутствовала у мещеряков. Но общим 
и обязательным для всех групп татар было 
озеленение кладбища, поскольку обычай 
сажать там деревья уходит в глубокое про-
шлое. 

Татарские сельские усадьбы (йорт, 
nазьма) обычно имели прямоугольную в 
плане форму и делились на две части: соб-
ственно двор с постройками и огород. У 
малоимущих крестьян изредка встречались 
усадьбы из одного только двора, без огоро-
да. В южных степных районах, где населе-
ние держало много скота, и у татар Каси-
мовского у. Рязанской губ. усадьбы иногда 
делились на три части: чистый двор с жи-
лищем; хозяйственный двор с хлевами и са-
раями; огород. 

От соседей усадьбу обычно отделяли 
тыльные стороны дворовых построек и за-
боры (койма, кура) в промежутках между 
последними. Между огородами были про-
стейшие изгороди – плетень, прясло, межа 
или земляная канава. дворы тщательно ого-
раживались со стороны улицы; забор дела-
ли глухим тесовым, реже – бревенчатым, 
каменным и др. Ворота, особенно в лесных 
и лесостепных районах, сооружали высоки-
ми, на 3–4 столбах. Различались так назы-
ваемые «татарские» (столбы сверху соеди-
нялись доской, брусом либо вовсе не были 
связанными) и «русские» (с двухскатным 
перекрытием) ворота. В южных степных 
районах высота ворот обычно не превыша-
ла высоту забора. 

Дворы различались числом построек, 
их группировкой. У малоимущих крестьян, 
почти не державших скота, на усадьбах 
имелись одна-две постройки, сооруженные 
из подручного материала (жердей, плетня, 
глины) и поставленные произвольно. На 
облике дворов сказывались и неблагоприят-
ные условия: засухи, падежи скота, пожары 
и т.д., приводившие к обнищанию крестьян. 
В противоположность бедняцким дворам 
усадьбы богатых крестьян, торговцев и 
представителей духовенства отличались по-
рядком и большим числом хозяйственных 
служб (несколько кладовых, холодных и те-
плых хлевов, конюшен, сараев). Постройки 
были из качественного материала и даже в 
безлесных районах нередко возводились из 
дерева. Так, у зажиточных в целом оренбург-
ских татар-казаков имелись «амбары, сараи, 
разные хлевы для скота и птицы и особые 
конюшни для лошадей..., преимущественно 
сделанные из нетолстых бревен…» [Литу-
новский, 1878, с.102].

Облик усадьбы зависел и от системы за-
стройки скотного двора. Типичной чертой 
усадеб татар северных уездов Казанской 
губ., Вятской и Пермской губерний, Окско-
Сурского междуречья, Закамья было разме-

План д.Ендовищи 
Нижегородской 
губ. 1785 г.



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар650

лагалось в глубине усадьбы, что пред-
шествовало остальным, более поздним 
формам. В середине XIX в. М.Лаптев 
отмечал, что в старину татары «ставили 
дома свои по-восточному, среди двора, 
обнесенного со всех сторон забором; 
теперь не только в городах строятся по 
планам, а есть деревни правильно вы-
строенные, но и тут татарин старается, 
сколько возможно, скрыть свое жили-
ще от глаз прохожего» [Лаптев, 1861, 
с.216]. Эта старинная, восходящая к 
тюркским традициям форма, была свя-
зана с существованием в Предкамье, 
Закамье и пермском Приуралье усадеб 
с бессистемным, разбросанным раз-
мещением построек и криволинейной 
уличной планировки деревень. 

В некоторых татарских селениях 
изба ставилась на небольшом удалении 
от линии улицы. Данная разновидность 
постановки жилища – следующий этап 
развития ранней формы, вызванный 
переустройством селений, заменой 
старой беспорядочной застройки упо-

План д.Кочко-Пожарки 
Нижегородской губ. 1851 г.

рядоченной. Третьей разновидностью было 
расположение жилища на линии улицы. 
Такая, называемая «посадской» или «го-
родской», форма сложилась у татар в ходе 
полного переустройства селений с начала 
70-х гг. ХIХ в. В cоответствии с последней 
разновидностью избы ставились несколько 
выступая за уличную линию, что придава-
ло улице прерывистый, зигзагообразный 
характер. Подобная традиция возникла по 
причине тесноты усадеб; эта особенность 
чаще отмечалась в узких дворах Окско-
Сурского междуречья.

В сельских усадьбах различались откры-
тый, полузакрытый и крытый типы дворов. 
Открытый двор был без какого-либо пере-
крытия над незанятым постройками свобод-
ным срединным пространством. Полу за к-
рытый двор соответствовал упорядоченной 
застройке: участок между домом и располо-
женными параллельно ему хозяйственными 
службами перекрывали навесом из жердей 
и соломы. На лето навес разбирали. В кры-
том дворе постройки находились под общей 
постоянной кровлей. 

Крытый и полузакрытый дворы в основ-
ном были присущи усадьбам с жилищем, по-

щение срубных хлевов, конюшен под дву-
скатным навесом или под общей крышей 
сарая (лапас, аран, абзар). В свободном про-
странстве между срубами хлевов, конюшен 
устраивалась загородка (карда) для дневно-
го содержания скота. Иногда со стороны ого-
рода к стене постройки примыкала полузем-
лянка для скота, птицы или загон (карда). 

В юго-восточных уездах региона по-
стройки в скотных дворах ставились раз-
дельно. Больше места здесь отводилось 
загонам для скота, навесам, легким сараям 
из плетня или жердей. Значительно реже, 
чем в лесных ареалах, встречались утеплен-
ные скотные постройки. По наблюдению 
Н.Литуновского, надворное строение татар 
в Оренбургской губ. состояло «большей ча-
стью из плохо устроенных сараев и навесов 
с разгородками для помещения скота…» 
[Литуновский, 1878, с.102]. 

Во многом облик двора определялся ме-
стом жилища и его ориентацией относитель-
но улицы, поскольку жилище являлось цент-
ром дворовой застройки, и в соответствии с 
ним ставились хозяйственные службы. 

В татарских селениях Волго-Ураль ского 
региона по давней традиции жилище распо-



Глава 1. Поселения и жилища 651

ставленным на ее красной линии. В Окско-
Сурском междуречье и в южных волостях 
Заказанья встречались крытые дворы, где 
дом и двор имели двухскатные крыши. 
Иногда крытый двор ставили на некотором 
расстоянии от дома, а промежуток на зиму 
закрывали плоской кровлей. В Заказанье, 
Предволжье, Западном Закамье сооружа-
лись крытые дворы, примыкавшие к дому с 
двух сторон. В крытых дворах татар север-
ных районов Предкамья, Приуралья и отча-
сти Предволжья, отличавшихся большими 
размерами, массивностью и капитальным 
устройством стен, кровли, параллельно рас-
положенные дом и хозяйственные помеще-
ния имели собственные крыши, а свободная 
середина двора находилась под наклонным 
перекрытием из досок. Существовали и 
другие варианты крытых дворов.

У татар Волго-Уральского региона пре-
обладал открытый двор, что было этно-
культурной традицией сельской усадьбы, 
сохранявшейся во всех природных зонах в 
течение длительного исторического времени 
развития зодчества. Такая усадьба наиболее 
полно соответствовала традицион но сло-
жившимся условиям хозяйственно-бытовой 
деятельности: была рациональна для бес-
стойлового содержания скота, которое ис-
пользовалось в южных ареалах, и стойлово-
го – в северных районах. 

Полузакрытые и крытые дворы встреча-
лись значительно реже. Первый тип быто-
вал преимущественно в отдельных районах 
Предкамья и Среднего Поволжья; второй – 
в Пермском и Кунгурском уездах Пермской 
губ., Слободском у. Вятской губ., встречал-
ся в Казанском, Мамадышском и Лаишев-
ском уездах Казанской губ., Симбирском у. 
одноименной губ., Саранском и Керенском 
уездах Пензенской губ. 

Полузакрытый тип двора восходит к 
усадьбам с навесами между сараями, хлева-
ми, на их основе уже к началу ХХ в. сложи-
лись крытые дворы. Появление последних 
у татар отчасти объясняется и содержанием 
постоялых дворов в притрактовых селениях. 

В планировочной структуре усадьбы 
(типы дворов) наблюдались определен-
ные закономерности. В конце XIX – начале 
XX в. самой архаичной была бессистемная 
планировка татарских усадеб, присущая 

только открытому двору: постройки стави-
лись без всякого порядка, без связи друг с 
другом. Такая форма, отражавшая началь-
ную стадию развития усадеб, которая вос-
ходила «к традициям оседавших полукочев-
ников» [Шенников, 1977, с.26], наблюдалась 
в ста рых усадьбах татар Предволжья, Пред-
камья, Закамья, Нижнего Заволжья, уфим-
ского и пермского Приуралья. Противопо-
ложностью бессистемной планировке была 
упорядоченная форма разных видов: одно-
рядные, «П»- и «Г»-образные и другие фор-
мы дворов.

В татарских усадьбах особенно часто 
встречалась покоеобразная планировка, ког-
да надворные постройки располагались в 
виде буквы «П» по периметру двора, остав-
ляя внутреннюю его часть открытой. Широ-
ко распространенной формой планировки 
в татарских усадьбах была глаголеобраз-
ная. Изба чаще ставилась узкой стороной 
к улице. За ней по одной линии на расстоя-
нии, или чаще в соединении с сенями, на-
ходились клеть, сарай или навес. Другая 
группа построек, состоящая из хлева, на-
веса, конюшни, располагалась вдоль зад-
ней стороны двора, образуя вместе с домом 
«Г»-образную форму. У богатых татар в Ка-
симовском у. встречались трехрядная и «Т»-
образная формы. В первом случае дом, по-
ставленный посередине усадьбы, разделял 
двор на хозяйственную и чистую полови-
ны. При «Т»-образной планировке жилище 
располагалось длинной стороной на линии 
улицы; к его глухой стене примыкала тер-
раса, соединенная с сараем, затем с хлевом, 
кладовой под общей кровлей. В каждый из 
дворов вели отдельные ворота с улицы. 

Планировка усадьбы, размещение на 
дворе жилых и хозяйственных построек, 
их взаимосвязь определялись несколькими 
факторами. Физико-географические усло-
вия конкретной местности и связанные с 
ними особенности ведения хозяйства (сис-
тема земледелия, уровень развития живот-
новодства, способы содержания скота и др.) 
находили отражение в северных «лесных» 
и южных «степных» традициях строитель-
ной культуры. Поэтому в Предкамье, Окско-
Сурском междуречье, пермском Приуралье 
преобладали огороженные селения, поля 
и выгоны-поскотины; были распростране-



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар652

ны дворы, в т.ч. полузакрытые и крытые с 
многочисленными взаимосвязанными по-
стройками. Отсутствием изгородей, бессис-
темным либо частично сгруппированным 
положением построек, большим числом 
загонов (карда) на открытых просторных 
дворах отличались юго-восточные районы: 
Нижнее Поволжье, южные уезды башкир-
ского, оренбургского Приуралья и Зауралье.

Наряду с отмеченными выше причинами 
в формировании структуры двора сыграли 
роль и этнокультурные традиции, отражав-
шие ранние этапы возникновения селений 
(открытые дворы с асимметричным планом, 
бессистемным или неупорядоченным раз-
мещением построек на усадьбе, положени-
ем жилища в глубине двора). По-видимому, 
формы крытых дворов, «П»- «Г»- и «Т»-
планировка дворов в большинстве случаев 
являлись результатом заимствования, преи-
мущественно у русских соседей.

В сельском домостроении выделялись 
сооружения, предназначенные для хранения 
запасов хлеба, продуктов, имущества, под-
разделявшиеся на наземные клети, амбары, 
кладовые и углубленные в землю подвалы 
и погреба. 

Клети, амбары и кладовые в лесной 
зоне и в северной части лесостепной зон 
сооружались в срубной технике, в южных 
лесостепных и степных участках Нижнего 
Предволжья, Приуралья и в большей ча-
сти Зауралья их строили преимуществен-
но из самана, камня. Здесь же встречались 
каркасно-столбовые постройки из тонких 
бревен, жердей, хвороста, обмазанных гли-
ной. Глинолитные и кирпичные хранили-

ща бытовали в отдельных районах Окско-
Сурского междуречья, Среднего Поволжья, 
Прикамья.

Повсеместно были распространены од-
нокамерные клети. В Предкамье встреча-
лись двухкамерные и двухэтажные клети. 
Амбары, отличавшиеся от клети несколько 
большими размерами и широкой двухствор-
чатой дверью, бытовали преимущественно 
в Предкамье, в северных районах Предвол-
жья, в Сергачском у. Нижегородской губ., в 
пермском и уфимском Приуралье. 

Хозяйственные клети везде назывались 
черными (кара келəт), имели внутри лари 
(лар, бура) из тщательно подогнанных тол-
стых пластин. Древней традицией у татар 
было использование клети для молодоже-
нов в качестве летнего жилища (ак келəт). 
Они были с полом, потолком и небольшим 
окном, отличались тщательной внутренней 
отделкой. Такие клети были характерны для 
татар Предкамья, пермского Приуралья и 
Зауралья, Западного и Восточного Закамья.

Кладовые с кирпичными стенами появи-
лись в последней четверти XIX – начале 
XX в. Как и другие кирпичные строения, 
они принадлежали зажиточным крестьянам, 
представителям духовенства, торговцам, 
владельцам кустарно-промысловых заведе-
ний и концентрировались в экономически 
более развитых районах Заказанья, север-
ных уездах Окско-Сурского междуречья.

В деревнях татар в Предкамье, Закамье, 
в уфимском, оренбургском Приуралье и 
Зауралье часто встречались каменные кла-
довые (таш келəт); в безлесных степных 
районах, в южной полосе лесостепной зоны 
бытовали саманные хранилища.

Схема татарского двора в 
д.Епан чино Казанского у. 
Рис. А.Гакст гаузена. 
Сер. 1840-х гг. 
a) жилая изба; b) первый или 
домашний двор; c) навес на де-
ревянных столбах, отк рытый 
спереди; d) баня; e) навес на 
деревянных столбах, откры-
тый спереди и служащий ле-
том вместо конюшни; по этому 
в задней стене сделаны ясли, 
а под крышей сеновал; f) два 
помещения для сохранения 

муки и зерен; g) помещение для орудий; h) навес, над которым висят весы; i) магазин, одна часть для овса, 
другая для земледельческих орудий; k) второй, или лошадиный двор; l) конюшня; m) навесы; n) погреб; 
o) третий или скотный двор для коров, овец и коз; p) различные хлева для них.



Глава 1. Поселения и жилища 653

Довольно распространен-
ными в хозяйствах были полу-
подвальные кладовые (подвал), 
предназначенные для хранения 
домашнего имущества.

В большинстве хозяйств су-
ществовали уг луб ленные в зем-
лю хра ни лища-погреба (баз) 
для запасов картофеля, мясо-
молочных продуктов. Часто по-
греба размещали под сараями, 
навесами, клетями, амбарами и 
кла довыми. 

Покрытие конусооб разной (в 
виде чума) формы, еще в сере-
дине XIX в. описанное как одна 
из характерных особенностей татарских 
дворов Казанской губ. [Сбоев, 1856а, с.18], 
– давняя традиционная и типичная для хо-
зяйственного быта именно казанских татар 
постройка. Все остальные формы покрытий 
были присущи всем группам поволжских 
татар.

Важнейшее место в крестьянских хозяй-
ствах принадлежало постройкам для содер-
жания скота: хлевам, конюшням, навесам, 
загонам и др.

Традиционной, важной и почти обязатель-
ной постройкой у татар Волго-Уральского 
региона была баня (мунча). Так, в трех селе-
ниях северо-западной части Малмыжского у. 
Вятской губ. на 453 двора приходилось 234 
бани [Статистическое описание, 1876, табл.]. 
Мещеряки Оренбургской губ. характеризо-
вались как «большие охотники до бань», у 
них бани составляли «необходимую принад-
лежность почти каждого дома» [Литунов-
ский, 1878, с.93, 104]. Но были селения, где 
эти постройки встречались редко [Глотов, 
1929, с.37]. Бани иногда располагались на 
переднем дворе, в огороде, но чаще, из сооб-
ражений пожарной безопасности, вдали от 
усадьбы, у воды.

Бани строились из дерева (бревен, жер-
дей, плетня), камня, самана и др. Наиболее 
распространенными в Волго-Уральском ре-
гионе были срубные бани, доминировавшие 
повсеместно в лесной и лесостепной поло-
се. В степных районах Нижнего Заволжья 
и в оренбургском Приуралье преобладали 
бани из самана. Бани из жердей и плетня 
встречались в тех же районах, что и саман-

ные. Каменные бани изредка возводились 
в деревнях лесостепной и степной зон, от 
Предкамья до оренбургского Зауралья.

По отсутствию и наличию дымохода у 
печи бани подразделялись на топящиеся 
«по-черному» (кара мунча) и «по-белому» 
(ак мунча). Первая форма печи была арха-
ичной и присущей всем типам бани. Та-
кая печь-каменка была глинобитной или 
складывалась из камня. Вода нагревалась 
в котле, установленном на печи или перед 
ее устьем. Дым выходил в открытую дверь. 
Этот тип бани доминировал во всех татар-
ских селениях Волго-Уральского региона, за 
исключением Касимовского и Елатомского 
уездов. Печью с топкой «по-белому» снаб-
жалась наземная двух-трехкамерная баня. 
Печь возводилась из кирпича, изредка из 
камня, имела над топкой нишу, над которой 
возвышался прямой дымоотвод. Вода на-
гревалась так же, как и в черной бане, или 
во вмазанном сбоку от топочной камеры 
котле. Такие бани преобладали на коренной 
территории расселения татар в Предкамье и 
у близко соприкасавшихся с ними касимов-
ских татар.

Среди дворовых строений часто встреча-
лась летняя кухня (алачык), распространен-
ная преимущественно в Среднем и Нижнем 
Поволжье, оренбургском Приуралье и За-
уралье. Алачык имел одновременно жилое 
и хозяйственное назначение. Летом в нем 
размещались старшие члены семьи или мо-
лодые пары, а также готовили пищу. 

Плетневый сеновал (читəн чиннек) в д.Чегаклы. 
Абдуллинский р-н Оренбургской обл. 

Реконструкция Н.А.Халикова.



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар654

Анализ конструкции хозяйственно-бы-
то вых построек отчетливо показывает за-
висимость применяемого в строительстве 
материала от местных природных условий. 
Вполне объяснимо широкое применение 
дерева в лесной, отчасти в лесостепной по-
лосе. Здесь в срубной технике выполнялись 
стены кладовых (клетей и амбаров), бань, 
хлевов и конюшен, летних кухонь. Заклад-
ная техника применялась при сооружении 
заборов, стен построек для скота, полу-
земляных кладовых и др. В южных, юго-
восточных и восточных уездах Приуралья и 
Зауралья при дефиците строительного леса 
для этих же строений широко применялась 
каркасно-столбовая техника с одинарными 
и двойными стенами из жердей, плетня. 
Также в безлесных степных и лесостепных 
уездах распространенным строительным 
материалом были саман (Нижнее Повол-
жье, оренбургское Приуралье) и камень 
(При уралье и Зауралье). Кирпич в строи-
тельстве использовался, главным образом, 
в экономически развитых районах, где еще 
сохранилась память о каменном и кирпич-
ном зодчестве предков поволжских татар (в 
Заказанье, у касимовских татар).

Наиболее распространенны-
ми в лесной и лесостепной зо-
нах были срубные избы. Сруб 
тесали мужчины семьи или для 
этого приглашали плотников из 
односельчан, пришлых мастеров 
(русских, мордву, татар). В ле-
состепной зоне у малоимущих 
крестьян до конца ХIХ в. быто-
вали дома в каркасно-столбовой 
технике со стенами из жердей, 
плетня. 

В татарских селениях в конце ХIХ – на-
чале XX в. стали распространяться кир-
пичные дома. Их появление было вызвано 
развитием товарно-де нежных отношений, 
ростом числа торго во-пред при нимательской 
прослойки в сельской среде. 

В безлесных юго-восточных уездах бы-
товали саманные избы из сырцовых кирпи-
чей, а в предгорьях Урала для строительства 
использовался камень.

Сруб или стены из другого материала 
ставили непосредственно на землю или на 
фундамент. Отсутствие фундамента было 
характерно для низких наземных изб, соору-
жаемых в южных степных районах с умерен-
ным сухим и теплым климатом. Подобные 
избы изредка встречались и у татар-бедняков 
в южных местностях Предкамья. В целом в 
татарском сельском зодчестве везде преоб-
ладало возведение стен на приподнятом над 
землей фундаменте (нигез) из дерева, камня 
и др. Почти все наземные типы жилищ, не-
зависимо от устройства фундамента, имели 
подполье (идəн асты). В высоких, в 15–18 
венцов, домах в северных районах подполье 
часто заменялось подизбьем до 1 м глуби-
ной, а еще большее его развитие оформля-

Сельская изба в д. Епанчино 
Казанского у. и ее план.
Рис. А.Гакстгаузена. Сер. 1840-х гг.
а) большая жилая комната; 
b) маленькие комнаты; 
c) часть крытой лестницы, 
ведущей в мужскую половину, 
белая лестница; 
d) черная лестница; 
e) скамейка вдоль наружной стены 
дома; около 2-х аршин высотою и 3½ 
аршин длины, под навесом, иногда 
открытая, летом служит спальным 
местом для мужчин; 
f) коридор.



Глава 1. Поселения и жилища 655

лось в подклеть. В конце ХIХ в. Л.Ф.Змеев 
писал о жилищах в Бугульминском у.: «Но 
главная здесь особенность магометанских 
жилищ, это стремление кверху, то есть пол 
аршина на два, иногда на три от земли..., что 
называлось в старину на подклети…» [Зме-
ев, 1883, с.43]. 

Пол в сельском жилище мог быть земля-
ным или из дерева: жердей, бревен, досок. 
Земляные глинобитные полы встречались 
преимущественно в саманных, плетневых 
мазанках в селениях лесостепной и, осо-
бенно, степной полосы. А по всему Волго-
Уральскому региону преобладало жилище с 
деревянным полом (идəн). 

Крыша (түбə) сооружалась бесстро-
пильной или стропильной конструкции. В 
середине ХIХ – начале XX в. большая часть 
сельских жилищ имела дву- или, реже, че-
тырехскатную стропильную крышу. В мас-
совом жилище с двускатной стропильной 
кровлей фронтон был глухим и обшит те-
сом. Вариантом бесстропильной крыши, 
распространенной в юго-восточных райо-
нах, был плоский накат из тонких бревен, 
одновременно являвшийся потолком. 

Наиболее употребительным материалом 
кровли из дерева был тес. Довольно часто 
кровлей служили дранка, липовая кора. Из 
кровельного материала другого рода (кро-
ме дерева) самой распространенной и тра-
диционной была ржаная солома. Хорошо 
устроенная соломенная крыша без особого 
ремонта могла прослужить 10–20 и более 
лет. Различались способы покрытия соло-
мой внатруску или, реже, снопиками. Встре-
чалась кровля из камыша, поверх которого 
насыпали землю, пласты дерна. В начале ХХ 
столетия преимущественно у зажиточных 
татар Касимовского, Елатомского уездов, 
в Заказанье в среде торговцев, духовенства 
единично стали появляться крыши под же-
лезом. Такую крышу чаще красили в зеле-
ный цвет. 

Большое внимание уделялось внешнему 
украшению жилища, удовлетворявшему ху-
дожественные и национальные запросы на-
селения. Но в значительной степени такое 
оформление зависело от имущественной 
состоятельности домохозяев [Воробьев, 
1953, с.170]. 

Обшивка дома тесом, способы крепле-
ния облицовочных досок, форма реек, их 

ориентация часто носили архитектурно-
декоративный характер. Доски на стенах 
располагались вертикально или горизон-
тально. Особенно красиво выглядели стены, 
«зашитые елочкой». Эти же приемы приме-
нялись, чтобы закрыть фронтонную нишу, 
углы сруба, а также столбы ворот.

В срубных домах использовалась раз-
личная техника создания орнамента: выем-
чатая глухая резьба, барельефная выпуклая 
резьба, плоский накладной орнамент, про-
пильной сквозной орнамент, токарные на-
кладные или свободно расположенные де-
тали (балясины и др.). 

Для татарского сельского жилища было 
характерно сочетание деревянных декора-
тивных элементов с окраской. Красили во-
рота, забор со стороны улицы, обшитые сте-
ны дома, фронтон, наличники и др.

Обычно применяли краски нескольких 
цветов (т.н. полихромия). Их подбирали 
яркими и контрастными, что создавало осо-
бый «татарский стиль». Самыми употре-
бительными были белый, желтый, корич-
невый, голубой, синий, зеленый цвета и их 
сочетания (белый+голубой, белый+зеленый, 
желтый+коричневый и др.). Стены дома, 
фронтон, ворота чаще ок ра шивали в тем-
ные тона: зеленый, синий, коричневый, а 
выступающие части архитектурного декора, 
накладные детали – в более светлые: белый, 
желтый и т.д. 

К рубежу ХIХ–XX вв. декоративно-ар-
хитектурное оформление жилища имело 
место прежде всего у татар Заказанья, в Ка-
симовском у., в меньшей степени – в Сер-
гачском у., в Среднем Поволжье и Западном 
Закамье и практически отсутствовало в Гла-
зовском у. Вятской губ. и Пермской губ., в 
южных лесостепных и степных районах.

Все виды жилищ подразделяются на дома 
горизонтального и вертикального развития. 
В свою очередь их можно рассматривать по 
типам исходя из признака камерности. 

Самым простым жилищем из горизон-
тально ориентированных построек был 
однокамерный тип, называвшийся ялгыз 
өй. Относившийся к ранним этапам разви-
тия домостроительной культуры, к началу 
XX в., ялгыз өй сохранялся лишь в среде 
наиболее бедных крестьян. В лесостепных 
районах он чаще был срубным, в безлесных 
– каркасно-столбовой конструкции. Жили-



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар656

ще имело двускатную крышу, иногда с очень 
пологими скатами, или односкатную кров-
лю из бревенчатого наката с земляной за-
сыпкой. Такие постройки встречались в юж-
ных районах Окско-Сурского междуре чья, в 
Нижнем Предволжье, Заволжье, Приуралье 
и Зауралье, у крещеных татар Предволжья.

Дальнейшим развитием однокамерного 
жилища стало двухкамерное, оно возник-
ло за счет пристроя к избе. Первоначально 
это были прислоненные ко входу жерди, по-
крытые хворостом, соломой, либо навес на 
столбах с наклонной кровлей перед входом, 
с открытыми или частично забранными сте-
нами. Такие сени в середине XIX в. «были 
известны в жилище татар в Оренбургском 
крае» [Черемшанский, 1859, с.169]. Подоб-
ная же форма пристроя еще в 20-х гг. ХХ в. 
сохранялась у татар в Заказанье. Но в середи-
не XIX – начале XX в. cамыми распростра-
ненными были трехстенные срубы сеней, 
соединенные открытой стороной с торцовой 
(входной) стороной избы. Обе камеры жили-
ща объединяла единая цельная крыша.

Среди трехкамерных жилищ характер-
ной была изба+сени+изба (кара-каршы өй). 
В старых избах оба жилых помещения обо-
рудовались хлебопекарными печами. На 
рубеже столетий помещение, обращенное 
в сторону улицы, отводилось под чистую 
половину ак өй (белая изба) В нем хлебо-
пекарная печь зачастую заменялась печью-
голландкой или подтопкой. Второе жилое 
помещение называлось кара өй (черная 
изба) или аш өй (кухня). Оно всегда было 
с хлебопекарной печью, и здесь произво-
дились хозяйственно-бытовые работы. К 
рубежу ХIХ–XX вв. этот вид жилища все 
чаще сменяли трехраздельные жилища 
изба+изба+сени (пятистенник, изба с при-
рубом), крестовик. Другой вид трехраздель-
ного жилища – это изба, соединенная через 
сени с клетью. Клеть не только служила для 
хранения вещей, но и была местом работы, 
жильем в теплое время года. Такое жилище 
бытовало в Предкамье, пермском Приура-
лье, Предволжье, Закамье, имело большее 
распространение в среде крещеных татар. 

Планировочная структура пятистенника 
и избы с прирубом (изба+изба+сени) алты 
почмаклы өй одинакова. Пятистенок пре-
обладал в Касимовском у. Рязанской губ., в 
Елатомском у. Тамбовской губ., бытовал в 

примыкающих к ним с юга уездах, а также 
у татар Сергачского у. Нижегородской губ., 
Глазовского у. Вятской губ., Пермской губ. 
Появившийся во второй половине XIX в. 
первоначально среди русского населения 
Предкамья и Среднего Поволжья [Бусыгин, 
1966, с.148], он распространялся и у татар 
[Воробьев, 1853, с.159]. В начале XX в. тер-
ритория бытования пятистенника расширя-
ется. В лесостепной и степной зонах чаще 
строилась изба с прирубом. 

Полуземляночное жилище (җир ызба) во 
второй половине XIX в. изредка встречалось 
среди неимущих крестьян, а также первопо-
селенцев в лесостепной и степной зонах. Со 
дна ямы глубиной до 1 м поднимались сруб-
ные или выполненные в каркасно-столбовой 
технике стены. Одно- или двускатную кры-
шу засыпали землей, обкладывали дерном. 
Пол оставляли земляным или устилали до-
сками. Вход закрывали навесом на столбах; 
часто благодаря стенам тамбура из подруч-
ного материала постройка превращалась в 
двухкамерную. В жилой части у входа воз-
водилась хлебопекарная печь, снабженная 
очагом и вмазанным котлом. 

Во второй половине XIX в. двухэтажные 
дома строили зажиточные хозяева в Каси-
мовском у., Предкамье и Приуралье. Много 
их было в притрактовых и торговых селах: в 
д.Караболка Екатеринбургского у. Пермской 
губ., например, центральная улица целиком 
была застроена двухэтажными зданиями.

Двухъярусные дома с полуподвальной 
жилой частью строили полностью срубны-
ми, реже полуподвальный этаж возводили 
из камня. Крыша была двускатной тесо-
вой. План обоих этажей жилища большей 
частью повторял срубный четырехстенок 
(изба+сени). В жилом полуподвале стави-
лась большая хлебопекарная печь; труба 
выводилась на верхний этаж, где оформля-
лась в виде печи-голландки.

Развитые двухэтажные срубные дома 
(аслы-өсле өй) строила богатая часть сель-
ского населения. Они изредка встречались 
во всем регионе, а в Предкамье, в север-
ных районах Окско-Сурского междуречья, 
в пермском Приуралье – почти в каждом 
селении. 

Жилище населения южных районов 
Окско-Сурского междуречья, Нижнего 
Предволжья и Заволжья, Южного Приура-



Глава 1. Поселения и жилища 657

лья и Зауралья имело в общих чертах сход-
ный облик. Доминирующим типом была 
изба+сени. В степной и лесостепной полосе 
почти повсеместно, хотя и единично, еще 
встречались архаичные однокамерные по-
стройки. В степных и лесостепных районах 
некоторое распространение получили трех-
камерные жилища, пятистенники и, осо-
бенно, прирубы. Но многокамерных домов-
крестовиков и т.п., двухэтажных построек 
практически не было. 

Важнейшей особенностью жилища яв-
ляется организация его внутреннего про-
странства, планировки: функциональное 
разделение помещений, устройство и рас-
положение системы отопления, предметов 
обстановки, матерчатый и иной декор. 

Планировочная структура интерьера 
сельского жилища зависела от местополо-
жения и ориентации устья печи. Ее обык-
новенно располагали справа или слева от 
входа, изредка – у передней стены устьем к 
двери. Первый способ был типичен для та-
тар Среднего Поволжья, Предкамья, он вос-
ходит к древнетюркскому кочевническому 
жилищу, юрте. Последний способ бытовал 
у татар-мишарей и, скорее всего, был заим-
ствован от окружающего русского и мор-
довского населения. Печь в первом случае 
ставили на расстоянии от стен, что отличало 
татарское крестьянское жилище от внутрен-
него устройства избы соседних народов.

Планировка интерьера, местоположение 
печи были тесно связаны с функциональным 
делением жилой площади, особенностями 
размещения предметов обстановки. Так, 
обычная четырехстенная изба по линии печи 
от входа и до передней стены делилась на 
две половины. Пространство напротив устья 
печи отводилось под кухонную – «женскую» 
половину (почмак). Здесь перед окном по-
мещали нары, на стенах навешивали полки, 
шкафчики, перекладины для хранения по-
суды. Другая половина избы была мужской, 
или «белой» (ак як, түр як); здесь вдоль тор-
цовой стены ставили нары (сəке). Обе части 
избы разделялись занавеской (чаршау) или 
дощатой перегородкой (бүлем).

В рассматриваемое время в жилище из 
неподвижной напольной обстановки особо 
выделялись нары (сəке), располагавшиеся 
от угла до угла по линии передней стены. 
Нары почти повсеместно были обязатель-

ной частью интерьера татарских жилищ. 
Это объясняется традиционным закрепле-
нием за нарами почетного места (түр), а 
также универсальной их функцией: служи-
ли местом работы, отдыха, приема пищи, 
проведения праздничных застолий. 

Нары собирали из двух брусьев и насти-
ла из досок. Их ширина обычно достигала 
1,5 м при высоте около 0,5 м. В южных уез-
дах Казанской, Самарской, в Уфимской и 
Оренбургской губерниях иногда нары пред-
ставляли собой низкий, в 15–20 см, и широ-
кий, набитый глиной помост (идəн). В конце 
XIX в., с внедрением в избах мебели, появи-
лись короткие нары; на освободившемся 
месте помещали стол. Во второй половине 
XIX в. в Предволжье, Закамье, Приуралье 
еще сохранялись короткие нары (ишек сəке), 
размещавшиеся в углу у входа. В избах татар 
Окско-Сурского междуречья закрытая фор-
ма подобных нар называлась коник.

В жилищах татар Предкамья, Касимов-
ского у., Нижегородской и Пензенской гу-
берний довольно часто встречалась деревян-
ная кровать. Распространенным элементом 
интерьера были длинные и широкие лавки, 
иногда заменявшие нары. Особенно широко 
лавки были распространены в Касимовском 
и Глазовском уездах, Окско-Сурском между-
речье, у крещеных татар.

В относительно небольшой жилой четы-
рехстенной избе верхнее ее пространство 
использовалось для устройства предметов 
обстановки: полатей, длинных массивных 
полок, шкафчиков и др. 

Полати (сəндерə пулат) бытовали в кре-
стьянских жилищах на всем пространстве 
к западу от Волги (за исключением Сергач-
ского у.), в большей части уездов Вятской 
губ., в Кунгурском, Пермском уездах. Из-
редка они встречались у крещеных татар 
районов Заказанья. «Полати в быту татар с 
вескими основаниями считаются заимство-
ванным от русских элементом» [Воробьев, 
1953, с.100].

Второй вид неподвижной навесной об-
становки – полки (киштə) в виде толстой и 
широкой доски, простиравшейся под потол-
ком вдоль стен, матицы. Они служили ме-
стом хранения испеченного хлеба, кудели, 
посуды, небольших вещей, книг религиоз-
ного содержания. Наряду с дощатыми пол-
ками часто устанавливали длинные полки 



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар658

из шестов. Они служили для развешивания 
нарядных тканей, одежды, молитвенных 
ковриков, для хранения постельных принад-
лежностей.

В кухонной половине избы на стены на-
вешивали открытые или закрытые с дву-
створчатой дверцей шкафчики (киштə) для 
хранения столовой посуды. Другим видом 
посудниц были разные по размерам ящички 
(табаклык) с боковыми стенками и приби-
той спереди решеткой из реек. Часто встре-
чались короткие полки из одной доски для 
крупной посуды. Ложки, половники, ножи 
закладывались за прибитую к стене план-
ку (кашыклык). По стенам на деревянных 
колышках, гвоздях развешивались различ-
ные ковши, разливательные ложки, реше-
та, корытца и т.д. Все перечисленные вещи 
в том или ином сочетании применялись в 
кухонной обстановке жилищ татар Волго-
Уральского региона. 

В конце XIX – начале XX в. в интерьере 
крестьянских жилищ появились часы. Ими 
в подражание городской моде стали обзаво-
диться, прежде всего, в селениях развитых 
торгово-промышленных районов, в Пред-
камье, северных участках Окско-Сурского 
бассейна, пермском Приуралье, где имелась 
значительная прослойка общавшегося с го-
родом зажиточного и богатого населения. К 
началу ХХ в. «часы-ходики» с маятником и 
гирьками стали входить и в быт крестьян-
середняков. 

Во второй половине XIX в., после появ-
ления на рынках, фабричные зеркала стано-
вятся привычными в домах сельских татар. 
В чистой гостевой половине домов торгов-
цев, духовенства и других состоятельных 
категорий населения встречались настен-
ные барометры. Они, как и часы, зеркала, 
по красивому внешнему виду смотрелись в 
интерьере и как средство художественного 
декора стен.

Непременным атрибутом интерьера жи-
лищ татар-мусульман был шамаил в виде 
написанного на стекле или бумаге и встав-
ленного в раму текста из Корана с поже-
ланиями мира и благополучия семье. Его 
подвешивали над дверью или в простенке 
окон. Средством украшения стен в домах 
образованной части населения, чаще у ду-
ховенства, были рисунки красиво исполнен-

ного шəҗəрə – родословного дерева главы 
семейства по мужской линии. 

Характерной деталью были цветы на 
под оконниках. За ними бережно ухаживали, 
горшки оформляли: окрашивали, обертыва-
ли бумагой. Особой любовью пользовались 
герань, бальзамин, базилик. В больших го-
стевых комнатах иногда помещали фикусы, 
пальмы. 

В интерьере татарской избы подвижная 
мебель (деревянные кровати, столы, стулья, 
скамьи, сундуки) была немногочисленной. 
Эта черта была характерна и для крестьян-
ского жилища других народов. 

В конце XIX – начале XX в. довольно 
распространенным видом мебели стали де-
ревянные столы (өстəл) работы сельских 
мастеров. Характерным предметом обста-
новки жилища всех групп татар являлись 
сундуки (сандык). Их внешний вид и коли-
чество служили мерилом достатка. В быту 
состоятельных татар использовались высо-
кие вместительные сундуки, красиво отде-
ланные полосками жести.

Таким образом, в конце XIX – начале 
XX в. среди подвижной напольной обста-
новки татарских сельских жилищ бытовали 
предметы мебели, различающиеся по време-
ни появления, качеству, социальной значи-
мости и престижности. Одни из них – дере-
вянные кровати, низкие столы, сиденья без 
спинки, короткие скамьи, небольшие сун-
дучки – по простоте устройства и скромному 
внешнему виду можно отнести к «старому» 
или «примитивному» стилю. Они появились 
ранее изучаемого времени и были террито-
риально широко распространены. Другая 
категория мебели – шкафы, высокие столы, 
стулья и скамьи со спинкой, художественно 
оформленные сундуки, диваны, софы, трю-
мо и т.п. появились не ранее последней чет-
верти XIX – начала XX в. Этот исторически 
сравнительно молодой и новый стиль мебе-
ли различался по своему происхождению. 
Одни из предметов появились в результате 
усовершенствования местными кус_таря-
ми традиционных видов,  другие были фа-
бричными, привнесенными из городской 
практики. Степень и время проникновения 
последних в сельский быт территориально 
заметно различались, что прослеживается 
между лесными, отчасти северными района-



Глава 1. Поселения и жилища 659

ми лесостепной зоны и областями, располо-
женными к югу. Жилище юго-восточных 
районов характеризовалось большим со-
хранением традиционного «примитивного» 
стиля обстановки и малым числом мебели 
городских форм. Иная картина сложилась 
в лесных и северных лесостепных районах. 
Здесь наблюдалось сочетание «старого» и 
«нового» стилей, часто с преобладанием 
последнего. У состоятельного населения, 
соприкасавшегося с городской культурой, 
дополнительно подрабатывавшего отходни-
чеством, ремеслом, торговлей, нередко дома 
полностью обставлялись мебелью фабрич-
ного производства. Начальный процесс, 
а затем и наибольшая концентрация этих 
изменений приходились на жилища татар 
в Касимовском у., в северных местностях 
Окско-Сурского бассейна, Предкамье, перм-
ском Приуралье. В южных лесостепных и 
степных ареалах, в сравнении с северными, 
традиционно неизменной обстановкой обхо-
дились более значительные массы бывших 
государственных крестьян-общинников, 
осо бенно татар-припущенников. Дома же 
слу жилых татар-казаков, а также торговцев, 
зажиточных крестьян меблировкой мало  
уступали жилищам состоятельных татар се-
верных ареалов. 

В быту массовым и территориально 
широко распространенным элементом ма-
терчатого убранства выделялись занавеси 
(чаршау), используемые в утилитарном и 
декоративном аспектах. Ими закрывали, 

придавая нарядный вид, разные части жи-
лища, предметы обстановки: разграничива-
ли кухонную половину, отделяли гостевое 
пространство перед нарами, перегородки, 
промежутки между печью и задней торцо-
вой стеной, спальные места на нарах или 
деревянной кровати и т.д.

Яркой отличительной особенностью та-
тарского жилища были разделение избы на 
мужскую и женскую половины, выделение 
в переднем углу (түр) и т.п. Типичными 
в интерьере были нары. Их повсеместное 
распространение, сохранение архаичных 
форм, ритуальное значение (түр) свиде-
тельствуют о глубокой древности нар, воз-
никших еще в древнетюркской полуземлян-
ке. Самобытным элементом интерьера были 
полки (киштə). Характерными для средне-
го татарского жилища были многочислен-
ные постельные принадлежности, помимо 
основного назначения в дневное время ис-
пользуемые в декоративных целях. В ин-
терьере присутствовали сундуки, зеркала, 
часы и т.п., кроме своего непосредственного 
назначения выполнявшие и декоративные 
функции. Типичными для татарского жили-
ща были матерчатые украшения, несущие, 
прежде всего, эстетическую, декоративно-
художественную нагрузку: подзоры, занаве-
си, праздничные полотенца, скатерти, сал-
фетки, домотканые паласы, ковры и др. Все 
это составляло неповторимый самобытный 
облик традиционного сельского татарского 
жилища.

§ 2. Городские жилища

Диляра Сулейманова

Наиболее крупная городская татарская 
община сложилась в Казани. Старотатар-
ская слобода здесь сформировалась во вто-
рой половине XVI в. После большого по-
жара, случившегося в середине XVIII в., 
часть горожан была переселена из Старо-
татарской слободы на новое место – к югу, 
так было положено «начало Новотатарской 
слободе» [Нугманова, 2001, с.7]. Старо-
татарская слобода Казани была наиболее 
престижным районом татарских кварталов 
– в середине XIX в. все знатное купечество 
проживало именно здесь [Нугманова, 2002, 

с.133]. Новотатарская слобода была заселе-
на в основном ремесленниками и мелкими 
предпринимателями, ее застройку состав-
ляли небольшие участки с одноэтажными 
деревянными домами и хозяйственными 
сооружениями. 

Старотатарская слобода в Казани от-
ли чалась от русской части города своей 
планировочной структурой, объемно-про-
ст ранственными и архитектурно-художест-
венными особенностями. В то время как 
русская часть города блистала роскошью и 
богатством, сочетая в своем облике тради-



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар660

ции православной культуры со светскими, 
европейскими нововведениями, в татар-
ской части города не было крупных помпез-
ных зданий, дома раскрывались в сторону 
больших открытых дворовых пространств 
[Валеева-Сулейманова, 2008, с.141].

Татарские слободы, как правило, были 
застроены деревянными и каменными жи-
лыми усадьбами с индивидуальным домом 
на одну или несколько семей. Городская 
усадьба представляла собой отдельное част-
ное владение с комплексом построек жилого 
и хозяйственного назначения, включая по-
мещения для торговли и промышленности 
[Нугманова, 2001, с.4]. В большинстве сво-
ем татарские городские усадьбы являлись 
многофункциональными комплексами. Они, 
наряду с жилыми помещениями, в которых 
проживали хозяева, включали торговые лав-
ки, склады и мастерские. Некоторые усадь-
бы имели дополнительные жилые площади 
для сдачи их в наем. Отличительной чертой 
татарских усадеб было то, что в них зача-
стую проживала не одна, а несколько семей 
– в основном ближайшие родственники. 
Кроме того, в доме часто селились приехав-
шие из деревни родственники и односель-
чане хозяев, планировавшие в дальнейшем 
обосноваться в городе. Поэтому жилые пло-
щади дома были рассчитаны на большое 
число проживающих, и с этой же целью к 
домам пристраивались флигели.

Несмотря на действовавшие строитель-
ные правила, унифицировавшие застройку 
русских и татарских городских усадеб Ка-
зани, последние имели своеобразные осо-
бенности, которые более всего проявлялись 
в постановке дома по отношению к улице и 
в планировке жилых помещений. В соответ-
ствии с традицией сельского домостроения 
до второй половины XIX в. в Старотатар-
ской слободе многие жилые дома распола-
гались в глубине усадьбы со значительным 
отступом от красной линии. Сами усадьбы 
обносились высоким глухим забором. 

C середины XIX в. российские строи-
тельные правила стали предписывать распо-
ложение жилых домов и флигелей фасадом 
по красной линии улицы. Данное нововве-
дение вызывало сопротивление владельцев, 
тем не менее, оно сильно повлияло на облик 
татарских слобод, в которых дома стали воз-

водиться по красной линии. Однако и в дан-
ном случае перед домом часто устраивался 
традиционный палисадник, что позволяло 
иметь небольшой отступ от линии улицы. 
На окраинах татарских слобод предписания 
соблюдались не столь строго, и поэтому по-
становка домов в глубине усадьбы, а также 
обнесение их высоким забором сохранялись 
здесь вплоть до начала XX в. [Айдарова-
Волкова, 1999, с.25].

По составу строений и характеру про-
странственной организации городские 
усадьбы татарских предпринимателей поч-
ти ничем не отличались от русских усадеб. 
Усадьбы делились на две части – двор, со-
ставлявший основную часть участка, и сад. 
Центром усадьбы являлся жилой дом. Во 
дворе возводили флигель – отдельный дом 
или пристройку к основному дому, который 
использовали как дополнительное жилое 
помещение. Обширный двор окружали хо-
зяйственные постройки (кладовые, конюш-
ни, навесы для сушки и хранения зерна, 
кухни, бани и т.д.), расположенные у гра-
ницы двора с садом. Дворы были засажены 
деревьями и кустарниками, сюда выходили 
внутренние балконы и галереи.

Неотъемлемой частью татарской усадь-
бы был сад, в котором устанавливали бесед-
ку, где летом устраивались чаепития, здесь 
же обычно находился источник воды (коло-
дец). У богатых купцов, зачастую было по 
два сада и по два колодца. Сады распола-
гались в глубине за домом, чаще всего за-
нимая около 1/3 усадебного участка, но при 
больших участках могли занимать и полови-
ну [Назмиева, 2007, с.22]. Чаще всего сад и 
в целом внутреннее пространство двора за-
саживали лиственными деревьями, которые 
давали тень. Огороды на усадьбах практи-
чески не размещались, территория для них 
чаще всего выводилась за пределами слобо-
ды [Назмиева, 2007, с.22].

Если в усадьбах XVIII–XIX вв. совмеща-
лись функции частного жилья и предприни-
мательская деятельность хозяев, то с конца 
XIX в., особенно среди состоятельного та-
тарского купечества, наметилась тенденция 
к возведению собственно торговых, про из-
водственных или сдаваемых в наем усадеб. 
Например, в районе Сенной площади Ста-
ротатарской слободы преобладали «доход-



Глава 1. Поселения и жилища 661

ные» дома, в которых на 
первом этаже были тор-
говые лавки, а на втором 
– сдаваемое в наем жилье. 
Такие дома, особенно на 
рубеже XIX–XX вв., были 
известны как места обще-
ственной и интеллекту-
альной жизни татарской 
интеллигенции. В номе-
рах гостиниц и в «доход-
ных» домах, количество 
которых сильно возросло 
после 1905 г., размеща-
лись редакции татарских газет и журналов 
[Нугманова, 2002, с.148]. 

Жилые дома: планировка и интерьер. 
Многообразные городские жилища в татар-
ских слободах можно условно разделить на 
две группы – рядовые дома и дома-особняки. 
Большую часть городской застройки со-
ставляли дома, принадлежавшие мещанам, 
мелкому купечеству, духовенству, интел-
лигенции, рабочим, ремесленникам – всем 
тем, кто составлял основную массу город-
ского населения. Большинство этих домов 
представляли собой деревянные одно- или 
двухэтажные срубные жилища, в основе ко-
торых лежали традиционные сельские кон-
струкции. Для основной массы таких домов 
было характерно устройство трех-пяти окон 
по фасаду. Иногда дома усовершенствова-
лись – значительно увеличивались их разме-
ры, пристраивались дополнительные архи-
тектурные объемы, увеличивались размеры 
окон, усложнялась внутренняя планировка. 
Характерным было устройство мезонина 
и антресолей с дополнительными жилыми 
помещениями.

Деревянные дома в татарских слободах 
богато украшались орнаментальной резь-
бой. Резьба, как и ее композиции на фасадах 
и многоцветное оформление, была в основ-
ном традиционной, выполнялась в виде на-
кладной глухой и ажурной орнаментации 
[Валеева-Сулейманова, 2008, с.141].

В городах широкое распространение по-
лучили деревянные дома с нижним или по-

луподвальным каменным этажом. В таких 
полукаменных домах, характерных в основ-
ном для купечества, нижний этаж был тор-
говым или хозяйственным – здесь размеща-
лись лавки, кухни, кладовые, мастерские или 
помещения для прислуги. Второй этаж был 
жилым, в нем располагались парадные и жи-
лые комнаты хозяев [Нугманова, 2001, с.14].

Другую группу составляли дома богатых 
и влиятельных горожан, которые строились 
профессиональными архитекторами и ин-
женерами в русле господствовавшего в тот 
период общеевропейского архитектурного 
стиля. Эти дома представляли собой одно- 
и двухэтажные каменные особняки с боль-
шим количеством фасадных окон – от 5 до 8 
и более. Они выделялись на фоне массовой 
застройки своими размерами, богатством 
внешней отделки, сложностью планировоч-
ной структуры. Характерной особенностью 
таких особняков было функциональное раз-
деление дома на нижний этаж, с торговыми 
лавками или служебными помещениями, 
и верхний – с жилыми комнатами, что от-
ражалось и в оформлении фасада [Нугма-
нова, 2001, с.14]. Низкие складские или 
хозяйственные помещения украшались без 
излишеств, отличались небольшими по раз-
мерам окнами. Основной этаж украшался 
более пышно, выделялся богатой резной 
пластикой стены.

Во внешнем облике особняков знати 
получили развитие популярные в XVIII 
– начале XX в. стили: барокко и ампир, 

Быв. усадьба Сабитовых. 
2-я пол. XIX в. Казань, 

ул.Марджани, 8. Фото 2010 г.



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар662

модерн и эклектика. В то же время здесь 
присутствовали и элементы мусульманско-
го зодчества, например, полуциркульная 
и стрельчатая арка, сталактиты, орнамент 
[Валеева-Сулейманова, 2008, с.142]. 

Внутренняя планировка домов тради-
ционной сельской конструкции, таких как 
четырехстенник, шестистенник и пятисте-
нок, принадлежавших средним слоям на-
селения, повторяла планировку сельских 
домов. Справа или слева от входа стояла 
печь, по линии которой комната разделя-
лась перегородкой на две половины – ку-
хонную и жилую гостевую. Вместо сяке в 
гостевой части городских домов обычно 
ставили деревянные или железные кровати, 
однако сяке сохранялось на кухонной по-
ловине. Напротив входа, у передней стены, 
размещали стол и стулья, у задней или бо-
ковой – буфет-горку с посудой. В простен-
ках вешали часы и зеркала. Пространство 
около входа могло отделяться перегородкой 
или занавеской, образуя небольшую прихо-
жую. В шестистенниках и пятистенках со-
хранялся принцип разделения на мужскую, 
гостевую, часть дома и частную, женскую, 
при этом под каждую отводился отдельный 
сруб. Сени в таких домах также разделялись 
на мужскую и женскую половины и неред-
ко имели отдельные входы, сообщаясь при 
этом через небольшой проход внутри дома 
[НА РТ, ф.408, оп.36].

В четырехстенниках, шестистенниках 
или пятистенках более крупных размеров 
площадь позволяла устраивать многоком-
натную планировку. За счет выдвижения 
большой хлебопекарной печи к середине 
дома пространство можно было поделить 
«на три-четыре комнаты (прихожая, гости-
ная, спальные), в каждую выходила одна из 
сторон печи» [НА РТ, ф.2, оп.13].

Интерьеры многокомнатных городских 
домов сочетали в себе как городские чер-
ты, так и элементы сельского образа жизни 
[Сулейманова, 2007, с.35]. Так, интерьер го-
стевых комнат – зала, гостиной, кабинета, в 
которых принимали посетителей, решался в 
европейском стиле. Гостиную, обычно рас-
положенную в фасадной части дома, окна 
которой выходили на улицу, обставляли 
городской европейской мебелью, ставили 
в углу печь-голландку, иногда украшенную 
изразцовыми плитами. Нередко расстав-

ляли деловую европейскую мебель – пись-
менный стол или секретер, на стены вешали 
часы и зеркала. Национальную специфи-
ку таким европеизированным интерьерам 
придавали шамаили, Коран в богатом пере-
плете, некоторые предметы текстильного 
убранства (намазлыки, паласы, домотканые 
и вышитые скатерти и салфетки), бытовая 
утварь (кумганы, тазы), а также обилие ком-
натных цветов на подоконниках. В то же 
время в интерьерах частных покоев (спаль-
ные, личные комнаты), а также хозяйствен-
ных помещений сохранялись традиционные 
черты. В личных комнатах вместо кроватей 
использовались сяке, а вместо стульев и ме-
бели – сундуки. Комнаты были оформлены 
предметами текстильного убранства – по-
лотенцами, молитвенными ковриками, за-
навесками (чаршау) и подзорами (кашага). 
В женских покоях пользовались популярно-
стью зеркала-трюмо и туалетные столики.

Иные варианты внутренней планировки 
были характерны для особняков, принад-
лежавших богатым горожанам – купцам 
и промышленникам. Отличительной осо-
бенностью их особняков было разделение 
дома на гостевую, мужскую, и частную, 
женскую, половины. При этом в обе части 
вели отдельные входы. В мужскую госте-
вую половину вел парадный вход с улицы, 
а в женскую, где находились личные комна-
ты и частично хозяйственные помещения, – 
черный вход со двора. При этом раздельные 
(мужские и женские) лестничные клетки 
пристраивались по торцевым сторонам дома 
или со стороны заднего фасада отдельными 
архитектурными объемами.

Вследствие этого нередко между двумя 
выступами лестничных клеток по второму 
этажу устраивались деревянные балконы-
галереи, что также являлось характерной 
особенностью архитектуры татарских особ-
няков. Кроме того, такие галереи, нередко 
застекленные разноцветными стеклами, 
свя зывали и разные постройки усадьбы, на-
пример, дом и флигель.

Гостевая парадная часть обычно рас-
полагалась вдоль уличного фасада, а жилая 
была обращена окнами во двор, что было 
характерно в целом для особняков как рус-
ских, так и татарских владельцев. В парад-
ной части устраивалась анфилада комнат, 
состоявшая обычно из зала, гостиной, ка-



Глава 1. Поселения и жилища 663

бинета хозяина. Исполь-
зовались эти комнаты, в 
основном, при приеме 
гостей, в обычное время 
они пустовали. В части, 
обращенной окнами во 
двор, и на антресолях на-
ходились небольшие по 
размеру частные комнаты, 
где размещались члены 
семьи, прислуга. В цен-
тре, между этими двумя 
частями дома, проходил 
коридор с лестницей, ведущей на верхний 
антресольный и мезонинный этажи [Тыд-
ман, 2000, с.70]. 

Данная система внутренней планировки, 
характерная для архитектуры классицизма, 
была особенно привлекательна для татарских 
горожан, так как соответствовала их образу 
жизни и религиозным устоям [Сулейманова, 
2007, с.35]. Глубоко укорененная традиция 
отделения жилых пространств для женщин и 
мужчин, а также ограничения женского про-
странства от доступа посторонних диктова-
ли разделение дома на изолированные друг 
от друга части и устройство отдельных вхо-
дов и лестничных клеток [Нугманова, 2001, 
с.14]. При этом в татарских особняках дела-
лось большое количество дверей, что позво-
ляло женщине незаметно передвигаться по 
дому, если в нем присутствовал посторонний 
мужчина [Айдарова-Волкова, 1999, с.29]. В 
женской половине концентрировалась жизнь 
всей семьи. Летом в галереях, на балконах, 
верандах для чаепития проводили основное 
время женщины, молодые девушки, дети. 

Интерьер особняков состоятельных та-
тар, вследствие их высокого имущественно-
го статуса, отличался богатством обстановки 
и декоративного оформления. В парадных 
интерьерах татарское купечество в какой-то 
мере следовало восточным представлени-
ям о роскоши, на что, в частности, указы-
вали использование ярких узорных ковров, 
вывешивание на стенах зеркал, обилие 
комнатных цветов и популярность певчих 
птиц в клетках. Однако и здесь прослежи-

вается различие между интерьерами парад-
ных и частных комнат. По свидетельству 
А.Ф.Риттиха: «В городах, в особенности 
в Казани, вид татарских домов и строений 
ничем не отличается от других городских... 
Приемные покои в виде зала и гостиной 
убраны на европейский лад, обыкновенно 
мягкой мебелью, зеркалами, канделябрами, 
занавесками, коврами, салфетками и цвета-
ми на окнах» [Риттих, 1870, с.17]. 

Гостиная, являвшаяся наиболее предста-
вительной частью дома, размещалась рядом 
с залом, почти в центре дома. Она обставля-
лась разнообразной мебелью – в частности, 
небольшими диванчиками-канапе, малень-
кими придиванными столиками, креслами. 
Были популярны и трюмо-зеркала, постав-
ленные вдоль стен, большие буфеты с краси-
вой праздничной посудой. В углах напротив 
окон симметрично располагались изразцо-
вые печи-голландки. В гостиной комнате 
вешали по несколько настенных часов, зер-
кал, шамаили, вышитые золотом полотенца, 
которые размещали в деревянных рамах.

Мебель в особняках богатых горожан 
была изготовлена из дорогих пород дере-
ва, чаще всего красного или орехового, с 
богатой резьбой и декоративной отделкой. 
Кроме того, были характерны художествен-
ная отделка и декор внутренних стеновых 
поверхностей. Популярны были сюжетные 
росписи с пейзажными и натюрмортными 
композициями, характерными для интерье-
ров эпохи классицизма [Фукс, 1991, с.24]. 
Потолки и стены украшались декоративной 

Быв. дом С.М.Назирова. 
1886 г. Казань, 

ул.Марджани, 18. 
Фото 2011 г.



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар664

лепниной, карнизами со сложными профи-
лями и иногда росписью. Полы делались 
паркетными или из окрашенного дерева, 
покрывались коврами. Двери в парадной 
части дома также нередко оформлялись 
резьбой, вырезанными арками и накладны-
ми пилястрами, что было характерно для 
интерьеров не только городских домов, но 
и сельских, например в районах Заказанья 
[Халитов, 1991, с.96].

Частные, женские, покои домов-особ-
няков представляли собой совершенно 
иную картину. Эта часть дома, скрытая от 
глаз посетителей, обустраивалась проще и 
более традиционно. К женским комнатам от-
носились и жилые антресоли, где устраива-
лись комнаты для молодых девушек, детей, 
прислуги. Об интерьере одной из женских 
комнат известно по описанию К.Фукса, ко-
торый отмечал присутствие в них широких 
сяке, сундуков, а также большого количества 
подушек, ковров, занавесок и богатых жен-
ских одежд, используемых в декоративном 
оформлении интерьера [Фукс, 1991, с.25]. 
Современники так писали об этой части 
дома: «Во внутренних покоях преобладает 
азиатский вкус с его низкими диванами по 
стенам, на которых сидят татарки, поджав 
ноги» [Риттих, 1870, с.17].

Популярными элементами оформления 
интерьера в городском татарском доме яв-
лялись зеркала, обрамленные резными де-
ревянными рамками, и настенные или от-
дельно стоящие часы. Личные покои дома 
состоятельные татары украшали картина-
ми, часто живописными портретами (в т.ч. 
фотографиями) [Насыри, 1997, с.19]. На-
ряду со свечами, настольными и висячими 
керосиновыми лампами, в богатых домах с 
середины XIX в. использовалось ламповое 
освещение в потолочных хрустальных лю-
страх и бра на стенах. В создании ансамбля 

интерьера использовались и различные ху-
дожественные изделия из металла – канде-
лябры, подсвечники, подносы и др.

Этническую специфику интерьеру парад-
ных комнат татарского дома придавали пред-
меты мусульманского религиозного культа. 
Богато оформленные шамаили, центром 
производства которых была Казань, молит-
венные коврики (намазлыки) размещали на 
стенах парадных комнат, в гостиной или каби-
нете. Около печи стояли кумган и медный таз 
для омовения. В шкафу или на столе лежали 
рукописные или «печатные Кораны» в кожа-
ных переплетах или серебряных коранницах. 
Органичным элементом в убранстве комнат 
являлись располагавшиеся на подоконниках 
комнатные цветы – «горшки с лимонными 
деревьями, с геранью и, особенно, с бальза-
минами и душистыми базиликами» [Фукс, 
1991, с.25], придававшие интерьеру особый 
колорит. На полу было большое количество 
персидских и среднеазиатских ковров.

Таким образом, интерьер татарского го-
родского дома представлял собой много-
сложный ансамбль, в котором проявлялись 
эстетический вкус и этнические предпо-
чтения хозяев. Интерьеры частных покоев 
с традиционной обстановкой, характерной 
для сельского дома, а также старинные обы-
чаи и образ жизни татарских горожан резко 
контрастировали с парадной частью дома, 
его европейской архитектурой и оформле-
нием. Эта амбивалентность в организации 
интерьера городского дома и в образе жизни 
в целом в какой-то мере отражала характер 
социального положения татарских горожан, 
особенно буржуазии, которая была вынужде-
на придерживаться официальных российских 
норм и устоев во внешней, репрезентативной 
стороне жизни, в то время как во внутренней, 
частной сфере она продолжала сохранять ре-
лигиозные и этнические традиции.



Глава 2. Архитектура мечетей 665

ГЛАВА 2
Архитектура мечетей

Нияз Халитов

отчетливо на всех уровнях эстетическая кон-
цепция, некая система позволяет говорить о 
существовании жизнеспособной и прочной 
традиции в культовой архитектуре Нового 
времени, берущей свое начало в зодчестве 
средневековья. Эта традиция, носителем 
которой выступал народ в лице конкретных 
заказчиков, и сформировала в итоге целост-
ную при всем многообразии проявлений и 
достаточно устойчивую к деформирующим 
воздействиям извне архитектуру мечетей 
Нового времени, поддающуюся системному 
анализу на разных уровнях. 

Композиционные типы мечетей, полу-
чившие распространение в архитектуре Но-
вого времени, сводятся к следующим основ-
ным группам: 

1. Мечети с минаретом на крыше, гене-
тически восходящие к периоду Казанского 
ханства или даже, может быть, более ран-
нему времени. Мечети такой композиции 
имели самое широкое распространение в 
XVIII–XX вв. Строительный материал – де-
рево – определил конструктивное решение 
этого типа мечети: сруб с балочным пере-
крытием и скатной крышей. 

Мечети с минаретом на крыше, как камен-
ные, так и деревянные, представляли собой 
прямоугольное в плане одно-двухэтажное 
здание с двускатной крышей, ориентиро-
ванное с севера на юг. С южного торца при-
мыкал прямоугольный в плане объем мих-
раба. Крышу прорезал восьмигранный или, 
иногда, цилиндрический минарет, завер-
шавшийся высоким пирамидальным или ко-
ническим шатром. Минарет в большинстве 
случаев располагался над геометрическим 
центром здания (иногда у северного торца) 
и представлял собой двух-трехъярусную 
башню, состоящую из стержня (с основани-
ем или без), внутренней, обычно остеклен-
ной, площадки азанчи (иногда обнесенной 
внешней галереей) и шатра. Деревянные 

Архитектура мечетей татар – явление 
сложное и неоднозначное, которое за-
висело от многих факторов социально-
политического характера. Они оказывали 
непосредственное влияние как на масштабы 
культового строительства, так и на образно-
художественные характеристики отдельных 
зданий.

Татарская архитектура Нового времени 
развивалась, как и у многих других наро-
дов Российской империи, в жестких рамках 
бюрократической системы регламентации 
и формировалась силами русских архитек-
торов в русле общей градостроительной 
политики государства. Поэтому в построй-
ках татар наряду с национальными черта-
ми проявлялась и психология исполнителя, 
русского архитектора. На масштабах татар-
ской архитектуры отразились также полити-
ка правительства и действия православной 
миссии, ограничивавшие ее развитие. В ито-
ге оно пошло по пути деградации, донеся 
до нас в основном лишь непритязательные 
образцы мəхəллə мəчете и җомга мəчете. 
Другие типы мечетей и вовсе исчезли.

Oбщая линия развития в архитектуре 
мечетей видится как поиск компромиссных 
решений, которые определялись взаимо-
действием татарского заказчика и русского 
архитектора в рамках русской школы мону-
ментальной архитектуры, а в более широ-
ком смысле – взаимодействием российских 
архитектурно-художественных концепций 
с мировоззренческими и традиционными 
установками мусульман. 

Несмотря на значительную, казалось бы, 
зависимость архитектуры от внешних об-
стоятельств, в ее эволюции, тем не менее, 
прослеживается некая мощная магистраль-
ная идея, не допускающая существенных 
отклонений от традиции, а тем самым и ду-
ховного произвола исполнителя в отноше-
нии заказчика. Прослеживающаяся вполне 



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар666

минареты всегда были восьмигранными, 
каменные, кроме того, могли иметь цилинд-
рическую форму или быть комбинирован-
ными. Каменный минарет конструктивно 
опирался на толстую поперечную стену, 
обычно разделявшую мечеть на ритуальную 
и вестибюльную зоны; деревянный крепил-
ся к стропилам и балкам перекрытия.

Функциональная схема мечети с минаре-
том на крыше имела вполне четкие законо-
мерности. Если здание было двухэтажным, 
то на первом этаже располагалась служебно-
хозяйственная зона, где, наряду с необхо-
димыми для мечети принадлежностями 
(инвентарь, библиотека, дровяные склады 
и др.), имелись несгораемые кладовые для 
товаров местных купцов в виде изолирован-
ных сводчатых помещений с отдельными 
выходами. Часто на первом этаже, кроме 
того, располагалась школа. Северную часть 
здания занимала вестибюльная зона (сени, 
вестибюль, гардероб, администрация), за-
нимавшая по площади около 1/5 этажа. В 
южной половине здания размещалась ри-
туальная зона (молитвенные залы, михраб). 
Эти закономерности прослеживаются как 
на сохранившихся памятниках, так и в опи-
саниях современников.

Особую функцию выполнял минарет, с 
верхней площадки которого провозглашал-
ся азан (призыв к молитве).

2. Мечети с минаретом над входом. Это 
тип однозальной мечети, где минарет разме-
щается над капитальной стеной, разделяю-
щей молельный зал и относительно неболь-
шой вестибюль. Минарет сильно сдвинут ко 
входу и сидит на коньке крыши. Такие мече-
ти встречались как в Казанской губ., так и за 
ее пределами.

3. Мечети с двумя минаретами. Традици-
онный тип мечети, закрепленный образцо-
вым проектом 1782 г., отличается от преды-
дущего тем, что два минарета фланкируют 
объем вестибюля симметрично относитель-
но продольной оси здания. Молельный зал 
может выделяться куполом или маковкой. 
Такие мечети встречались в слободе Карга-
лы под Оренбургом и в других местах.

4. Мечети с минаретом над вынесенным 
вперед тамбуром входа. Этот тип мечети 
получил распространение в середине XIX в. 
на основе образцового проекта 1844 г., ко-
торый, в свою очередь, объединил в себе 
основные композиционные закономерности 
традиционных средневековых татарских 
мечетей и русской церковной архитектуры 
классицистического направления. Такие 
ме чети реализовывались в романтических 
формах, с использованием образных и деко-
ративных средств.

Некоторые архитектурно-художест-
вен ные особенности татарских мечетей. 
Масштабность традиционных мечетей, вы-
держанных в народных традициях, опреде-
лялась низкой пластикой стены, которая со-
провождалась предельной лаконичностью 
фасадного декора. Это объясняется не только 
приматом цвета над пластикой. Как извест-
но, масштаб здания в архитектурной среде 
определяется не только его абсолютными 
размерами, но и степенью расчлененности: 
менее дробные здания обладают большей 
монументальностью, чем здания с большим 
количеством членений [Кириллова, 1986, 
с.125–127]. Именно такой подход позволил 
народным мастерам, не увеличивая физиче-
ских размеров здания, достигать впечатле-
ния монументальности, большей масштаб-
ности мечети в окружении мелкопластичной 
раздробленной жилой застройки.

Засаревская мечеть в Астрахани. 
Фото нач. ХХ в. 



Глава 2. Архитектура мечетей 667

Символом и критерием масштабности 
мечети на улицах города стала высота ее 
минарета. Соотношение пропорций и масс 
минарета и здания существенным образом 
влияло на восприятие масштабов архитек-
туры мечети. С увеличением высоты баш-
ни объем здания зрительно уменьшался, и 
наоборот.

Характерной особенностью силуэта 
татарской мечети было решительное про-
тивопоставление энергичной, затейливого 
абриса ажурной башни минарета спокойной 
горизонтали конька крыши здания, всему 
его массивному объему. 

У мечетей с минаретом над входом ста-
тичный объем здания играл ведущую роль 
при обзоре с боковых фасадов, однако такой 
обзор, как правило, не предусматривался 
архитектором, и высокая башня минарета 
на переднем плане акцентировала на себе 
внимание устремленностью вверх, вертика-
лизмом пропорций1. 

Анализируя пропорциональные соотно-
шения фасадных элементов татарских ме-
четей Нового времени, можно с определен-
ностью выделить две системы пропорций: 
традиционную (каноническую) и времен-
ную, зависевшую от требований господство-
вавшего стиля и индивидуального почер-

1 Исключение составляла Азимовская мечеть, 
минарет которой значительно превосходил общую 
длину здания в расчете на боковой обзор.

ка зодчего. Первый вид пропорций, касав-
шийся в основном габаритных пропорцио-
нальных соотношений здания и минарета, 
незримо присутствовал почти всегда, играя 
даже в какой-то степени роль знака. Второй 
вид пропорций менялся с течением времени 
и носил нюансный характер по отношению 
к первому. Находясь в сложном взаимодей-
ствии, обе системы пропорций всякий раз 
рождали новый образ здания, как бы про-
ступая невидимыми «силовыми линиями» 
сквозь фасады и силуэт мечети.

В основе художественного образа мече-
ти всегда естественным образом подразуме-
вается приоритет исламской архитектурно-
художественной традиции, однако он далеко 
не всегда выливается в очевидные формы. 
С усилением регламентирующей роли го-
сударства русско-европейская стилевая 
кон цепция начала существенно влиять на 
дальнейшие пути развития культовой архи-
тектуры России, в т.ч. и архитектуры рос-
сийских мусульман. 

В целом образное решение татарских 
мечетей опиралось на уже сложившиеся 
традиции и шло от их общей композиции, 
силуэта, элементов декора, своеобразной 
раскраски. Рождавшееся в итоге причудли-
вое сочетание разнородных факторов фор-
мировало специфический, присущий только 
татарской региональной культуре образ ме-
чети, легко расшифровываемый местными 
жителями и непонятный иному образу мыш-

Азимовская мечеть в Казани. Фото нач. ХХ в.



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар668

ления. Его неотъемлемой частью были ми-
нареты, символически канонизировавшие 
средневековые формы. Этот традицион ный 
архетипный элемент наследовался архитек-
турой мечетей на протяжении всего Нового 
времени.

Учитывая специфику и условия зритель-
ного восприятия, художественно-образный 
язык архитектуры строится на многослой-
ном фундаменте культурных традиций как 
сложная информационно-знаковая система. 
Закодированная с помощью этого языка ин-
формация воплощается в конкретной форме 
произведения архитектуры [Ефимов, 1986, 
с.101], выступая «в каждом частном случае 
в виде конкретного формального знака сво-
его содержания» [Новиков, 1877, с.44], в т.ч. 
национального.

Многие элементы традиционной архи-
тектуры, законсервированные во внешних, 
формально-знаковых признаках татарской 
мечети служили признаками «священных 
корней» культуры предков, более доступной 
в других областях художественной культу-
ры. Таковыми были символы Солнца, арки 
«с плечиками» (внешне сходные с классици-
стическими и барочными мотивами «вене-
цианского окна»), разнообразные «сияния», 
оригинальная система раскраски и общее 
соотношение пластики, декора, цвета и др.

Архитектура мечетей с минаретом над 
вынесенным вперед здания тамбуром вхо-
да, порожденная фантазией российских ар-
хитекторов на волне романтизма середины 
XIX в., в большой степени основывалась на 
эстетике российской стилевой концепции 
середины XIX – начала XX в. Проектируя 
для татар, архитекторы зачастую опира-
лись на «теоретическую базу» российско-
го романтизма, где исламское искусство (к 
которому они причисляли, естественно, и 
татарское) однозначно рассматривалось как 
нечто экзотически роскошное. Особенно это 
заметно на зданиях в российских городах с 
относительно небольшой долей мусульман-
ского населения. В центрах же ислама (Ка-
зань, Оренбург, Крым) традиции местного 
зодчества вновь взяли верх. Так же, как и в 
архитектуре мечетей с минаретом на крыше, 
минарет стал обозначать принадлежность к 
региональной архитектурной традиции. В 
то же время фасады здания могли решаться 
в достаточно нейтральных либо «общевос-
точных» формах. 
Стилевое решение татарских мечетей, 

как правило, зависело от господствовав-
ших направлений в культурном развитии, 
поскольку проектирование мечетей осу-
ществлялось архитекторами cтроительных 
отделений губернских правлений, воспитан-
никами столичной школы. Однако каждый 
из применявшихся стилей (барокко, класси-
цизм и, тем более, романтизм) существен-
но трансформировался, уступая требова-
ниям национальной психологии заказчика. 
В итоге рождались невиданные в русской 
архитектуре татарские формы этих стилей, 
обогащавшие в итоге арсенал средств мону-
ментальной татарской архитектуры. 

Декоративные средства, применявшие-
ся в татарской культовой архитектуре, под-
чинялись общей закономерности, которая 
заключалась в преобладании мелкой пла-
стики над крупной и цвета над пластикой. 
Различие национальных традиций в облас-
ти цвета привело в XIX в. к формированию 
совершенно различных подходов к декора-
тивному решению фасадов: монохромно-
пластическому у русских и полихромно-
плоскостному у татар. Ну и, разумеется, 
работал общий принцип исламского зодче-
ства: избегать сюжетных композиций на фа-
садах и в интерьерах, особенно с включени-

Мечеть в Павлодаре. Фото нач. ХХ в.



Глава 2. Архитектура мечетей 669

ем в них представителей животного мира и 
человека.

Ведущая роль в пластическом оформле-
нии фасада принадлежала архитектурной 
детали, а вслед за ней фактуре стены. К чис-
лу выразительных пластических средств, 
формировавших образно-художественный 
строй фасадов, принадлежали проемы и 
ниши прямоугольной, арочной, стрельча-
той и подковообразной форм, снабженные 
несложными наличниками и относительно 
усложненными витражными заполнения-
ми. Декоративные детали несли на себе от-
печаток как господствующего российского 
стиля, так и специфически «восточных» 
элементов. Изображения же людей, маски 
львов и тому подобные элементы, столь ча-
сто употреблявшиеся в русской классицис-
тической и эклектической архитектуре, не 
встречались вообще2.

Особый интерес для нас представляет 
своеобразная полихромная раскраска та-
тарских мечетей, многообразные варианты 
которой зафиксированы начиная с рубежа 
XVIII–XIX вв. Как известно, полихромия 
участвует в архитектурном формообразова-
нии, подчеркивая назначение произведения 
архитектуры, с одной стороны, и утверждая 
его эстетические ценности – с другой [Ефи-
мов, 1986, с.101]. Многоцветность стала 
одной из главных составляющих художе-
ственного образа в архитектуре мечети уже 
с первых лет ее существования. В архитек-
туре Нового времени активными носите-
лями полихромной традиции стали татары 
Среднего Поволжья.

Уже самые ранние из сохранившихся в 
Казани мечетей (аль-Марджани и Апанаева) 
красились охрой, белой и голубой красками, 
а в 1-й половине XIX в., наряду с «казенной» 
раскраской фасадов в жилом строительстве 
(голубой, белый, желтый и другие цвета), 
появились примеры яркой контрастной по-
лихромии Базарной (серый, белый, крас-
ный, зеленый, черный), затем Султановской 

2 В условиях идеологического противостояния 
христианства и ислама эти запреты в татарском зод-
честве, как и мотивы креста (часто встречающиеся 
в геометрических орнаментах, например, Средней 
Азии), приобрели символический, знаковый харак-
тер и тщательно избегались татарами при декори-
ровке мечетей.

(зеленый, красный, золото), Бурнаевской 
(желтый, зеленый), Казаковской (зеленый, 
белый, фисташковый) и других мечетей. 
Xарактерна была расцветка деревянных ме-
четей (охра, бело-голубой, бело-зеленый, 
красный), устойчивые закономерности кото-
рой были едины и для жилой архитектуры. 
Особенно ярко проявились они на селе, где 
приняли характер своеобразного цветового 
канона. Как правило, основная плоскость 
стены деревянной мечети с минаретом на 
крыше красилась охрой, а детали отделы-
вались синим, голубым, белым, зеленым и 
красным цветами. Шатер минарета и крыша 
красились в зеленый цвет.

В отличие от русских зданий, где все 
цвета брались разбеленными, у татар фаса-
ды красились в чистые яркие цвета без по-
лутонов.

Как показывают обследования, стены 
зданий красились независимо от наличия 
или отсутствия на них обшивки или шту-
катурки. При сплошной окраске стены при-
менялся светло-коричневый или охристый, 
иногда голубой или зеленый цвет. При мно-
гоцветной окраске поверхностей или отдель-
ных элементов фасада (лопаток, фронтонов, 
стержня минарета) предпочитались сочета-
ния синего с белым, белого с зеленым.

В целом окраска татарских зданий так 
сильно отличалась от окраски зданий рус-
ских, что даже получила в этнографической 
литературе название «татарский вкус». Их 
упорное нежелание придерживаться обще-
принятой и даже законодательно предпи-
санной системы окраски фасадов может 
быть легко понято при ознакомлении с внут-
ренними колористическими законами ис-
ламского искусства, хорошо объясняющими 
особенности декоративного искусства татар 
[Масиньон, 1978, с.46–59].

Истоки своеобразия татарской архитек-
турной полихромии следует, видимо, искать 
в средневековых традициях местного мону-
ментального зодчества [см.: Халитов, 1981, 
с.74–79; 1982, с.20–22; 1985, с.127–128; 
1989].

На формирование особенностей мест-
ной архитектурной полихромии влияли 
в основном природный и традиционный 
факторы. Кроме того, имелся еще один 
очень существенный фактор – религиозно-



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар670

идеологический, оказывавший самое се-
рьезное воздействие на ее дальнейшее раз-
витие. Как писал Н.И.Воробьев в начале 
XIX в., «татарская буржуазия массами по-
сылает своих детей учиться в Хорезм и Бу-
хару, где они насквозь пропитывались той 
мусульманской схоластикой, которая там в 
это время процветала. Получив образова-
ние в Средней Азии и вернувшись оттуда, 
эти питомцы начали вводить среди татар ту 
культуру... Вводимая восточная культура, 
конечно, в ее внешних отражениях, быстро 
проникала в крестьянские массы, и быт их, 
так же постепенно, проникся значитель ным 
количеством мусуль ман ско-средне азиат-
ских элементов» [Воробьев, 1930, с.33–34]. 
Они впоследствии, уже став заказчиками, 
стремились добиться при помощи окрас ки 
хотя бы ассоциативного сходства со сред-
неазиатской полихромией у себя на роди-
не, имитируя охристую поверхность из 
бухарского желтого кирпича с изразцовой 
бело-голубой и зеленой облицовкой, свой-
ственными бухарской школе зодчества. Тем 
более, что это никак не противоречило и 
собственным традициям монументального 
зодчества. Все это определило в дальней-
шем основы цветового своеобразия татар-
ских мечетей.

В контактных зонах цвет на фасадах 
мечети стал, видимо, играть и символиче-
скую роль, служа, с одной стороны, зримым 
мос тиком к культурам Востока и зодчеству 
предков, с другой – знаком, выделяющим 
мечеть. Русское же народное зодчество, не 
имевшее таких традиций и стимулов, обра-
тилось к деревянной резьбе как к основному 
декоративному средству.

Татарские полихромные традиции, син-
тезируя в себе свойства местной, русской и 
восточной декоративных традиций, породи-
ли самобытное явление в народном зодче-
стве средней полосы Европейской России. 
По мнению этнографа Е.П.Бусыгина, эта 
система воздействовала с течением времени 
на зодчество и других народов края [Бусы-
гин, 1966, с.266], создав региональное явле-
ние архитектурной полихромии в Среднем 
Поволжье. 

Совершенство памятников последне-
го периода развития архитектуры татар-
ских мечетей России свидетельствует о 
заверше нии процесса становления татар-
ского культо вого зодчества Нового времени. 
Дальнейшее развитие этой ветви монумен-
тального зодчества, очевидно, могло идти 
уже на основе формирования иных принци-
пов и иных стилевых направлений. 

Внутренний вид 
мечети в Кустанае. 
Фото нач. ХХ в.



Глава 3. Народный костюм 671

ГЛАВА 3
Народный костюм

Светлана Суслова

иллюстративный материал первой полови-
ны XIX в.3 

Привозные ткани, особенно хлопчатобу-
мажные и полушелковые, фурнитура и де-
коративные детали для оформления костю-
ма издавна пользовались спросом и среди 
сельского населения. Они вошли в комплекс 
праздничного костюма основной массы та-
тарских крестьян. Повседневная же одежда 
изготовлялась из материалов собственного 
производства.

Наиболее распространенной отраслью 
домашней промышленности, связанной с 
изготовлением одежды, было ткачество. 
Ткани со сложными полихромными узо-
рами выполнялись особыми мастерицами, 
которых в деревнях было немного. Татар-
скими ткачихами был освоен практически 
весь известный арсенал техники домашнего 
ткачества. Орнамент в декоративных тканях 
создавался, главным образом, в закладной и 
браной (выборной, настильной) техниках, 
реже – в многоремизной. 

Традиционной для татар и тюркского 
мира в целом является закладная техника 
ткачества. Формы и мотивы закладных узо-
ров обнаруживают много общего с орнамен-
том тканых изделий узбеков, каракалпаков, 
казахов, киргизов и, особенно, азербайджан-
цев и башкир. Старинные заклады отлича-
ются особой монументальностью. Крупные 
геометрические узоры на матово-красном 
фоне в большинстве случаев располагают-
ся на концах полотнищ тремя бордюрными 
полосами: основной широкой в центре и 
двумя-четырьмя узкими по сторонам. По-
лихромными закладными узорами орна-
ментировались женские тастары – головные 
уборы мишарок, касимовских татарок.

3 Автор сознательно употребляет термины «ко-
стюм» и «одежда» как равнозначные, понимая при 
этом, что данные понятия в разных гуманитарных 
дисциплинах различаются и хронологически, и 
этимологически. 

Костюм в системе народного деко ра-
тивно-прикладного творчества. Татарский 
костюм сложился как особая система на-
родного художественного творчества, свое-
образный синтез оседло-земледельческой и 
степной кочевнической культур. В наиболее 
развитых видах народного декоративно-
прикладного творчества, связанных с вос-
производством костюма: кожаная мозаика, 
золотное шитье, тамбурная вышивка, юве-
лирное искусство, закладное ткачество, чет-
ко просматриваются традиции древней и 
средневековой тюрко-татарской городской 
культуры. 

Со времен Волжской Булгарии народное 
искусство находилось под воздействием 
художественных традиций и эстетических 
канонов тюрко-исламских цивилизаций 
Востока, и это нашло яркое отражение в 
технико-технологических приемах изго-
товления, в функциональном назначении 
предметов костюма и специфике тюрко-
исламской орнаментики. Благодаря тесным 
торговым связям со Средней Азией, а через 
нее с Персией, Китаем и Индией, в обиход 
татар рано вошли бархат, атлас, цветные 
шерстяные и шелковые ткани (əдрəс, бика-
саб, бинарес и др.). Одновременно с тканя-
ми поступали и восточные камни: бирюза, 
аметист, сердолик и т.д. Тонкое сукно вво-
зилось из европейских стран. Широко ис-
пользовались русские товары – парча, кожа-
юфть и др.

Основными потребителями шелка, пар-
чи и других дорогостоящих тканей, мехов и 
украшений была татарская, особенно город-
ская, знать. Одежда из богатой и тяжелой 
шелковой ткани (рубахи, камзолы, джиля-
ны, женские покрывала) хорошо сочеталась 
с массивными женскими украшениями из 
серебра и золота. Подобный монументаль-
ный стиль в одежде придавал знати призна-
ки величия и власти. Это хорошо отражает 



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар672

Наиболее трудоемкая в исполнении за-
кладная техника к концу XIX в. практиче-
ски вышла из употребления, уступив место 
браной технике – самой распространенной 
форме узорного ткачества большинства на-
родов Восточной Европы. Орнамент бра-
ных (выборных) полотнищ, используемых 
для пошива одежды, как правило, включа-
ет сложные, поражающие необыкновенной 
ажурностью геометрические формы. Бра-
ное ткачество у татар появилось в XVI в., 
и связано оно с расселением в крае русских 
[Валеев, 1984, с.13]. 

Для изготовления одежды в основном ис-
пользовались ткани простого переплетения. 
Из белых шелковистых волокон льна делали 
ткани для праздничного и обрядового ко-
стюма. Грубые ткани из пряжи пеньки шли 
на пошив повседневной и рабочей одежды. 
Для пошива одежды использовалась одно-
тонная ткань (белая, крашеная буяк) и пест-
рядь (алача). Произведенная в домашних 
условиях пряжа, до появления в середине 
XIX в. ярких анилиновых красителей, окра-
шивалась обычно растительными красителя-
ми, что придавало узорным тканям особую 
мягкую матовую окраску. В целом способы 
окрашивания тканей были едиными у всех 
народов Поволжья, но у татар «больше ис-
пользовалась кора деревьев» [Сафина, 1996, 
с.33]. Применение различных видов пряжи 
(льняной, хлопчатобумажной, шерстяной) в 
одном изделии создавало возможность вы-
сокохудожественного сочетания ее в одном 
орнаменте, позволяло разнообразить факту-
ру и цветовую гамму полотна.

Из однотонной материи наибольшее 
применение при пошиве одежды получила 
белая некрашеная ткань. Белый цвет, как и у 
других тюркских этносов, чаще встречался 
в одежде старшего поколения. Для краше-
нины использовались в основном два цве-
та – синий и буро-красный. В эти же цвета 
часто окрашивались и нитки для пестряди. 
В пестроткани они нередко сочетались с бе-
лым. Иногда для усиления контрастности 
вводились строчки желтого и черного цве-
тов. Сочетая цвет, масштаб и повторяемость 
отдельных элементов узора, ткачиха созда-
вала ткани различного назначения. Так, для 
верхней одежды (чоба), нижней поясной 
одежды (ыштан) пестрядь изготовляли в 
частую мелкую полоску. Пестрядь в клет-

ку чаще шла на изготовление мужских и 
женских рубах. Наряду с общими чертами 
в колорите тканей наблюдалась привержен-
ность отдельных территориальных групп к 
несколько своеобразной палитре. Например, 
при пошиве женских и мужских рубах тата-
ры Заказанья и Предволжья, а также севе ро-
западной Башкирии предпочитали си нюю 
крашенину. Крашенина буро-красного цве-
та здесь, наряду с пестротканью в полоску, 
использовалась для пошива нижней пояс-
ной одежды. Белая холщовая женская руба-
ха в середине XIX в. была распространена 
в основном в районах проживания мишарей 
Окско-Сурского бассейна. На этой же тер-
ритории одновременно с белыми рубахами 
у женщин бытовали и рубахи из клетчатой 
пестряди.

В районах пермского и башкирского 
Приуралья фоном для клеток пестроткани 
часто служили оранжевый или желтый цве-
та. Традиционное цветовое решение тканых 
изделий у татар референтной группы до-
пускало присутствие различных оттенков 
почти всех цветов, кроме черного [Валеев, 
1984, с.13]. Однако на тканых узорах при-
уральских татар черный цвет присутству-
ет. Исследователи объясняют это влиянием 
традиций башкирского ткачества [Сафина, 
1983, с.97]. В Приуралье композиция из 
сравнительно крупных клеток нередко до-
полняется мелкими многоцветными тканы-
ми узорами – розетками, выполненными в 
полихромной браной технике (многоуточ-
ной, выборной). В отличие от классиче-
ских (двухуточных) браных узоров, которые 
обычно шли сплошными полосами, много-
уточные полихромные выборные узоры 
были разбросаны по всему полю тканого 
полотна. Само полотно для пошива одежды 
ткалось из льняных и хлопчатобумажных ни-
тей (основа – пестрядь), а выборные узоры 
обычно выполнялись фабричной шерстяной 
пряжей разных расцветок, их тонов и по-
лутонов. Выборная техника орнаментации 
ткани применялась при изготовлении ткани 
для верхней одежды (чоба), для обрядовой 
нижней одежды жениха (кияү ыштаны) и 
для женских передников. Многокрасочные 
выборные узоры украшали полотенцеобраз-
ный головной убор молькеевских кряше нок. 
Но женские рубахи с многоцветными вы-
борными узорами в XIX – начале XX в. все 



Глава 3. Народный костюм 673

же больше были распространены в районах 
Приуралья.

Одним из наиболее популярных и люби-
мых традиционных художественных рукоде-
лий татарок была вышивка. Она не требова-
ла сложных технических приспособлений, 
поэтому ею могла заниматься каждая жен-
щина. В отличие от художественного ткаче-
ства, которое было заменено фабричными 
тканями, вышивка гораздо дольше сохраня-
лась в быту и выполняла свои традиционные, 
во многом аналогичные художественному 
ткачеству функции, связанные, в частности, 
с декоративным оформлением народного 
костюма, особенно головных уборов, рубах, 
передников, нагрудных украшений. 

Наиболее характерной и повсеместно 
распространенной была полихромная вы-
шивка, особенно тамбурная. Тамбуром 
вышивали контур узора, им же заполняли 
внутреннее поле. У татар в прошлом были 
распространены низкий тамбур (элмə) и вы-
сокий (күперткəн элмə). Низкий тамбур вы-
полнялся специальным тамбурным крючком 
сравнительно крупными стежками, обычно 
тонкой шелковой нитью. Такая вышивка 
была плоской и напоминала изящ ный рису-
нок. Высокий тамбур выполнялся кручены-
ми шелковыми нитями или гарусом очень 
мелкими стежками, которые придавали 
рельефность вышивке и создавали эффект 
аппликации шнуром. Для татар-мишарей, а 
также татар Приуралья весьма характерной 
была «вышивка по выдергу», или цветная 
перевить. Она выполнялась тонкими шер-
стяными нитями по разреженному холсту 
обычной иглой на пяльцах. Более тонкой 
нитью обвивались образовавшиеся после 
разрежения ткани нити основы и утка. Цвет-
ная перевить использовалась при орнамен-
тации концов головного убора (тастар). 
Появление у татар-мишарей этой техники и 
характерных зооморфных и антропоморф-
ных мотивов, вероятно, связано «с влияни-
ем традиций русского населения, особенно 
верховьев Оки» [Мухамедова, 2008, с.275]. 
Была распространена и вышивка гладью, 
особенно у татар-мишарей. Шелковая по-
лихромная гладь использовалась при запол-
нении внутреннего поля узоров. Контуры 
же самих узоров, как правило, выполня-
лись тамбурным швом. Гладью украшались 
головные уборы, передники, нагрудные и 

накосные украшения. Достаточно распро-
страненной у татар-мишарей и крещенских 
татар была и вышивка в технике «крест» 
[Суслова, 2000, с.98]. 

Золотное шитье – древний, глубоко тра-
диционный вид татарского народного твор-
чества. Шитые серебром и золотом декора-
тивные детали костюма являются наиболее 
выразительным и изящным элементом их 
художественного оформления. В мужских 
и, особенно, женских костюмных ансамб лях 
чаще всего расшивались головные уборы. 
Это шитые золотными узорами волосни-
ки, нагрудники, перевязи мишарок, голов-
ные уборы кряшенок (сүрəкə), знаменитые 
казанско-татарские калфаки с характерным 
для них золотным орнаментом в виде цве-
точного букета, золотого пера и «птичек 
счастья». Золотной вышивкой украшались 
и другие детали костюма – воротники, об-
увь, аксессуары. По изяществу и блес ку 
исполнения они сравнимы с ювелирны ми 
украшениями татарских мастеров. В регио-
нальных ансамблях татарского костюма эти 
виды декора удивительно гармонично соче-
тались друг с другом. 

С обликом традиционного костюма не-
посредственно связано и производство 
узорной обуви с использованием уникаль-
ной техники – кожаной мозаики. Однотон-
ные и орнаментированные ичиги (вышивка, 
аппликация) издревле были характерны для 
большинства восточных тюрко-монголь-
ских этносов [Сатарова, 2004, с.10–19]. Од-
нако «казанские» сапожки были особыми. 
Они изготовлялись из высококачественного 
цветного сафьяна, вырезанного фрагмента-
ми в виде затейливого растительного орна-
мента. В местах соединения разноцветные 
частички кожи сшивались шелковыми, иног-
да и золотными, нитями особым вышиваль-
ным швом «втачку» [Гулова, 1983, с.22–25]. 
Мозаичная обувь составляет специфику 
именно татарской обуви. 

Художественную завершенность и на-
циональный колорит татарскому, особенно 
городскому, костюму придавал комплекс 
ювелирных женских украшений. Многие 
татарские ювелирные украшения были со-
вершенно оригинальными и не встречались 
у других народов региона, за исключением 
этнически родственных башкир. Это, к при-
меру, сканые миндалевидные серьги (сыр-



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар674

га), нагрудное украшение (яка чылбыры), 
ювелирный вариант нагрудной перевязи 
(хаситə) [Суслова, 1980, с.93]. При изготов-
лении украшений особенно часто приме-
нялись чеканка, литье, гравировка. В виде 
мотива гравировки нередко выступали свя-
занные с восточными традициями благоже-
лательные надписи, выполненные арабской 
вязью. Текст нередко сливался с раститель-
ным узором в единую орнаментальную ком-
позицию. Гравировка на изделиях сопро-
вождалась чернью, реже инкрустацией из 
другого металла. Наиболее квалифициро-
ванные мастера владели и техникой скани. 
Казань – единственный город в Поволжье, 
где было высоко развито искусство скани, 
причем оно имело здесь особый характер. 
Так, в России сканые узоры расцвечивали 
эмалью. Татарская же скань является ис-
ключением, ее завитки дают чисто графи-
ческие рисунки сложных мелких узоров. С 
точки зрения техники исследователи связы-
вают татарскую скань скорее со среднеази-
атской или греческой сканью, чем с русской 
[Гольд берг, 1967, с.49]. Высшим достиже-
нием татарских ювелиров была бугорчатая 
скань, где каждый завиток сканого орнамен-
та объемно возвышается над плоскостью 
изделия. Бугорчатой сканью выполнялись 
ювелирные украшения для женщин высше-
го сословия. Расцвет искусства скани при-
ходится на середину XVIII – начало XIX в. 
Имела распространение и связанная со ска-
нью зернь: мелкие металлические шарики, 
напаянные на сканый орнамент. Из драго-
ценных и полудрагоценных камней часто 
использовались топаз, аквамарин, аметист, 
яшма, сердолик и бирюза, которые распола-
гались на поверхности изделия обычно в 
виде розеток.

Татарский костюм как этнокультур-
ный комплекс. В системе этноса народному 
костюму отводится особая роль как свое-
образному синтезу материальных и духов-
ных начал, в котором отражаются моменты 
этнической истории, его этнокультурные 
установки и межэтнические контакты, кон-
фессиональная принадлежность. Именно 
костюм выступает «репрезентантом» нации, 
символом ее этнической идентификации. 
На протяжении веков он видоизменялся в 
соответствии с природно-хозяйственной 
деятельностью народа, его нравственно-ре-

лигиозными нормами, отвечая эстетическим 
вкусам и практической целесообразности.

Народный костюм как уникальный этно-
культурный комплекс включал в себя изго-
товление тканей, сложных и богато орнамен-
тированных головных уборов, производство 
различных видов обуви, высокохудожествен-
ных ювелирных украшений, вплоть до мел-
ких аксессуаров, дополняющих ансамбль 
костюма. Все элементы комплекса выступа-
ли согласованно, сочетаясь друг с другом по 
форме, цвету, материалу изготовления, обра-
зуя единый стилевой ансамбль. 

Основополагающие элементы народной 
одежды издавна были общими для всех 
групп татар. Общим признаком донацио-
нальных форм татарской одежды является 
монументальность. Еще в середине XIX в. 
повсеместно и мужчины, и женщины но-
сили длинные, широкие туникообразного 
покроя рубахи и длинную со сплошным 
остовом распашную верхнюю одежду. У 
женщин многослойную монументальность 
подчеркивали массивные нагрудные, накос-
ные и наручные украшения и сложные, как 
правило, сочетающиеся с большими покры-
валами, головные уборы. Нижним головным 
убором мусульманина являлась четырех-
клинная, полусферической формы тюбетей-
ка. При выходе из дома в холодное время 
года мужчины поверх тюбетеек, а женщины 
поверх покрывал надевали полусфериче-
скую меховую или стеганую с меховым око-
лышем шапку. Повсеместно бытовали муж-
ские матерчатые кушаки и традиционная 
кожаная обувь: ичиги и башмаки с мягкой и 
жесткой подошвой. Рабочей обувью на селе 
были лапти. Их носили с суконными или вя-
заными чулками белого цвета.

При наличии общих этнических черт 
народный костюм в каждом конкретном 
случае был своеобразен. Даже у представи-
телей одной группы этноса (территориаль-
ной, возрастной и др.) ни один элемент его, 
как правило, не повторял другой. Все они 
соотносились между собой как вариации 
культуры, без которых, как известно, не мо-
гут существовать сами народные традиции 
[Чистов, 1986, с.119]. С глубокой древности 
народный костюм формировался как взаим-
ное множество местных традиций, сбли-
жавшихся и вырабатывавших общие черты 
в ходе своего развития в процессе этнокуль-



Глава 3. Народный костюм 675

турной и этноконфессиональной консоли-
дации народа.

В середине XIX в. традиционная одежда 
у татар еще преобладала. Об этом свидетель-
ствуют многочисленные материалы этногра-
фических экспедиций, музейные коллекции, 
литературные и архивные данные. 

Одежда. Основу мужского и женского 
традиционного костюма составляли рубаха 
(күлмəк) и штаны (ыштан), сшитые из срав-
нительно легких тканей. Вплоть до середи-
ны XIX в. древняя туникообразная рубаха 
(из прямого, перегнутого поперек домотка-
ного полотнища, без шва на плечах, с ласто-
вицами, с широкими вставными боковыми 
клиньями, с центральным грудным разре-
зом) была единственной и общераспростра-
ненной. У татар, особенно казанских, пре-
обладала рубаха с воротником-стойкой. 
Отложной воротник чаще встречался на 
мужских обрядовых свадебных рубахах 
(кияү күлмəге). Среди крещеных татар не-
которое распространение получила рубаха 
с боковым грудным разрезом. В отличие от 
русской косоворотки разрез делался на пра-
вой стороне груди. От туникообразных рубах 
соседних народов – русских, марийцев, уд-
муртов и др. – татарская рубаха отличалась 
длиной и шириной. Мужскую рубаху шили 
свободной и длинной (до колен), с широки-
ми и длинными рукавами. Рубаху никогда не 
подпоясывали (за исключением крещеных 
татар). Известна пословица «Без креста и 
пояса, как татарин». Белые домотканые ру-
бахи украшались вышивкой, позументной 
или многоцветной домотканой тесьмой.

Женская рубаха шилась длинной, почти 
до щиколоток. В середине XIX в. у татарок 
из состоятельных слоев общества рубахи 
были из дорогих покупных «китайчатых» 
тканей (легкого шелка, шерсти, хлопчато-
бумажной материи и тонкой парчи). В де-
коративном украшении таких рубах исполь-
зовались воланы, разноцветные шелковые 
и атласные ленты и кружева, позументные 
кисти и тесьма. Для казанских татарок и 
кряшенок была характерна рубаха с верх-
ним воланом, для мишарок – с нижним. Не-
отъемлемой принадлежностью старинной 
женской рубахи являлся нижний нагрудник 
(күкрəкчə, түшелдрек). Его надевали вниз 
под рубаху с традиционно глубоким (без 
приполка) грудным разрезом для того, что-

бы скрыть распахивающуюся при движении 
щель на груди.

Во второй половине XIX в. в обиход, как 
у мужчин, так и у женщин, входят рубахи 
современного покроя – из фабричной ма-
терии со скошенными плечами и круглыми 
проймами, обычно с отложным воротником. 
В декоративном оформлении большую по-
пулярность приобретают мелкие оборки 
(бала итəк). Нередко вся поверхность по-
дола женской рубахи украшалась горизон-
тальными рядами оборок. В начале ХХ в. 
рубахи такого покроя преобладали на всей 
территории проживания татар. 

Штаны (ыштан) по покрою представля-
ли собой широко известную поясную одеж-
ду тюркских народов – «штаны с широким 
шагом». Мужские штаны шились обычно 
из полосатой ткани (пестряди), женщины 
предпочитали однотонные. Праздничные и 
свадебные жениховы штаны (кияү ышта-
ны) шились из домотканины с мелкими и 
яркими браными узорами.

Весьма примечательной принадлежно-
стью одежды, особенно в конце XIX – на-
чале XX в., являлись передники (алъяпкыч, 

Крестьяне с детьми. Казанская губ. 
Фото В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в.



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар676

алчүпрəк). Узорчатые домотканые или рас-
шитые полихромным, нередко ковровым, 
тамбуром передники мусульманки носили 
поверх рубахи, а молодые крещеные татар-
ки надевали их и с верхней одеждой. У муж-
чин неорнаментированные передники чаще 
бытовали в комплекте рабочей одежды. В 
Пермской губ. богато украшенные тамбу-
ром передники составляли часть приданого 
невесты и использовались в качестве празд-
ничного элемента в одежде жениха.

Верхняя одежда была исключительно 
распашной, с рукавами или с проймами для 
продевания рук. Она делилась на домашнюю 
и выходную одежду (летнюю, демисезон-
ную, зимнюю). Ее изготовляли из фабричной 
(хлопчатобумажной, шерстяной) ткани, хол-
ста, сукна, полусукна домашней выработки 
и из меха. Татары, независимо от возраста и 
пола, преимущественно носили двубортную 
с правосторонним (тюркским) запахом одеж-
ду, с цельной приталенной спинкой (чабулы 
кием), с клиньями на боках ниже талии [Сус-
лова, 2000, с.56]. Ее обычно шили с наглухо 
закрытым воротом, с выкроенными плечи-
ками. К такой одежде относились: камзол – 
вид домашней одежды, казаки – распростра-
ненный вид демисезонной одежды, бишмəт 
– утепленная ватой или овечьей шерстью 
зимняя одежда, чабулы чикмəн – рабочая 
одежда из сукна домашней выработки, чабу-
лы тун – меховая, нередко крытая тканью, 
шуба. Одним из наиболее архаичных видов 
подобной одежды является легкая домот-
каная (чоба) из чисто белого или в мелкую 
полоску льняного или конопляного полотна 
у мужчин и многоцветная – у женщин. Еще 
в начале XX в. чоба входила в число прида-
ного невесты у татар Предкамья, Пермского 
и Уфимского Приуралья. Верхняя одежда 
с прямой спинкой туры кием – широкая и 
длинная, туникообразного покроя, как пра-
вило, не имела застежек. Ее носили свобод-
ной или подпоясанной кушаком: җилəн, ча-
пан – мужская одежда-халат для посещения 
мечети, туры чикмəн – демисезонная рабо-
чая и дорожная одежда, толып, туры тун – 
зимняя дорожная одежда. У крещеных татар 
значительное распространение, как и у рус-
ских, имела верхняя одежда с отрезной по 
линии талии спинкой и с борами (борчат-
ка). Обязательным атрибутом традицион-

ной верхней одежды татарина являлся пояс 
(билбау, əзəр). Использовались в основном 
матерчатые пояса: самотканые, сшитые из 
фабричной ткани, реже вязаные шерстяные. 
Среди музейных коллекций имеются широ-
кие позументные, ковровые, бархатные, а 
также из соединенных между собой шарни-
рами серебряных пластинок пояса (кəмəр) с 
массивными, богато украшенными серебря-
ными пряжками. У казанских татар они рано 
вышли из употребления. Однако в костюме 
татар астраханских [Суслова, 1992, с.88], си-
бирских [Юшков, 1961, с.83], как, впрочем, 
и крымских [Рославцева, 2000, с.40], пояса 
с пряжками и металлическими накладками 
были распространены и в мужском, и в жен-
ском костюме.

Верхняя одежда женщин отличалась от 
мужской лишь дополнительной декоратив-
ной отделкой мехами, позументом, вышив-
кой, художественной строчкой и т.д. Наибо-
лее характерным видом легкой домашней и 
выходной женской одежды были камзолы. 
Для придания спинке камзола большей при-
таленности ее часто кроили из двух поло-
винок (с вертикальным осевым швом), рас-
ширяющихся от талии к бедрам с помощью 
боковых клиньев (өч билле камзол, биш 
билле камзол). Использование для пошива 
камзолов разнообразных покупных тканей, 
фурнитуры, сопровождающих аксессуаров 
способствовало восприимчивости к инно-
вациям, образованию чрезвычайного мно-
жества вариаций. 

Головные уборы. Мужские головные убо-
ры делятся на домашние (нижние) и выход-
ные (верхние). К нижним головным уборам 
относится тюбетейка (түбəтəй), представ-
ляющая собой небольшую, надеваемую на 
макушку шапочку, поверх которой носили 
всевозможные матерчатые и меховые шапки 
(бүрек), войлочные шляпы (тула эшлəпə), 
ритуальные уборы (чалма). Наиболее ранний 
и широко распространенный тип тюбетейки 
кроился из четырех клиньев и имел полусфе-
рическую форму. Яркие вышитые тюбетейки 
предназначались молодежи, более скромные 
– старикам. Более поздний тип кəлəпүш – с 
плоским верхом и твердым околышем – пер-
воначально получил распространение у го-
родских казанских татар, вероятно, под влия-
нием турецкой традиции (фəс).



Глава 3. Народный костюм 677

Верхний головной убор представляли 
круглые «татарские», конусообразной кон-
струкции шапки, кроенные из 4 клиньев с 
меховым околышем (камалы бүрек), которые 
носили и русские, в частности в Казанской 
губ. [Мелкая кустарная, 1911, с.144]. У горо-
жан были распространены цилиндрические 
шапки с плоским верхом и твердым околы-
шем из черного каракуля (кара бүрек), из се-
рой бухарской мерлушки (данадар бүрек). 

Заметных региональных различий в ис-
пользовании головных уборов у мужчин, за 
некоторым исключением, не фиксируется. 
Комплекс головного убора был практически 
единым (кроме крещеных татар).

В женских головных уборах, особенно 
в середине XIX в., четко улавливается воз-
растная дифференциация. Девичьи уборы 
имели шапкообразную или калфакообраз-
ную форму. Косы располагались на спине 
и оставались открытыми или прикрывались 
специальным украшением – чəч тəңкəсе. 
Наиболее ранними из них были характер-
ные для некоторых групп окско-сурских 
татар-мишарей шапочки с открытым вер-
хом (тайка) и шапочки с закрытым верхом 
(такыя, тупый), встречавшиеся на северо-
востоке Волго-Уральского региона. Ранние 
девичьи шапочки, в т.ч. и терминологически 
такъя, перекликаются с традиционными 
девичьими уборами других тюркоязычных 
народов Евразии [Лобачева, 2001, с.71]. 

Самым распространенным девичьим 
убором был калфак. Он надевался на го-
лову в комплекте со специальной головной 
повязкой-украшением ука-чачак, а кону-
сообразный конец с кисточкой откидывался 
назад (или на бок). Особенно широко из-
вестен был вязаный из хлопчатобумажных 
белых нитей ак калфак. Чаще он встречался 
у сельских девушек, особенно у крещеных 
татарок. В городах в середине XIX в. значи-
тельное распространение имели калфачки, 
вязаные из разноцветных шелковых ниток, 
с поперечными полосами. Н.И.Воробьев 
называл их «городскими» [Воробьев, 1953, 
с.277]. Имеются совершенно уникальные 
экземпляры, богато орнаментированные вы-
шивкой или синелью, а также аппликацией, 
выполненной в «ушковой» технике. «Город-
ской» калфак часто носили с ука-чачак, пре-
образовав в единый убор – калфак-чачак.

Традиционные головные уборы замуж-
них женщин более разнообразны и сложны. 
В отличие от девичьих они закрывали не 
только голову женщины, но и ее шею, пле-
чи, спину. При всем многообразии террито-
риальных различий в формах, декоративных 
деталях головной убор женщины-татарки 
всегда включал три практически обязатель-
ные составные части [Суслова, 2000, с.136]. 
Нижние уборы (волосники) предназнача-
лись для того, чтобы собрать и закрыть во-
лосы, поэтому их формы в значительной 
степени связаны с прической. Мусульманки 
заплетали волосы в две косы и отпускали их 
на спину, поэтому волосники у них чаще со-
стояли из шапочки (или чехла) и накосника. 
Крещеные татарки также заплетали волосы 
в две косы, но они их не отпускали вдоль 
спины, а укладывали, как русские женщины, 
вокруг головы под чепец. Основные уборы 
– «покрывала» – были особенно характерны 
для пожилых женщин, у которых они отлича-
лись массой всевозможных деталей, объяс-
няющихся как особенностями возраста, так 
и более ревностным отношением стариков к 
своим традициям. Они представляли собой 
различные по форме (полотенце образная, 
треугольная, квадратная), территориальной 
принадлежности и времени бытования убо-
ры. Их терминология (тастар, җаулык, кы-
екча, өрпəк) связана, очевидно, с определен-
ными древними культурными традициями. 
(Термин тастар, например, иранского про-
исхождения; яулык, кыекча – тюркского). 
Верхние уборы надевались (повязывались) 
поверх покрывал, прочно удерживая их на 
голове. Это всевозможные повязки-платки 
(короткие и длинные полотенца тастымал, 
җаулык, ак җаулык), четырехугольные сва-
дебные покрывала крещеных-татар (түгəрəк 
яулык) и шапки. В качестве верхних убо ров 
использовались матерчатые шапки (ту пый, 
камчат бүрек).

Особый интерес представляют старин-
ные (XVII – середина XIX в.) монетные 
шапки. О них писали И.Георги [Георги, 
1799, с.12], И.Лепехин [Лепехин, 1771, 
с.160], К.Фукс [Фукс, 1991, с.18] и другие 
авто ры. Довольно четко они зафиксированы 
художниками (И.Б.Лепренс, А.Мартынов, 
Корнелий де Бру ини). Это каркасная ша-
почка на твердой основе (такыя бүрек), 



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар678

которая имела вид высокого конуса, покры-
того шелковой материей, ушитого золоче-
ными рублевиками, кораллами и жемчугом, 
заканчивался конус золоченым навершием. 
Она бытовала у казанских татар. Монетная 
шапочка на мягкой основе (кашпау биле) 
характерна для татар-мишарей Окско-Сур-
ского междуречья и молькеевских кряшен. 

Обувь. Традиционная мужская и жен-
ская обувь различалась лишь некоторыми 
нюансами (особенностями декоративного 
оформления, размерами голенищ, высотой 
каблука). На босую ногу татары надевали 
чулки – суконные и вязаные из шерстяных 
ниток. Суконные чулки (тула оек) представ-
ляли собой наиболее оригинальную, древ-
нюю и в то же время широко распростра-
ненную разновидность нижней обуви. Их 
изготовляли из самодельного, обычно бело-
го, сукна и носили с повседневной лыковой 
или кожаной обувью. Весьма оригинальный 
вид нижней обуви у казанских татар пред-
ставляют наголенники (аякчу, аяк чолгау). 
Их использовали для обертывания голени и 
носили с ичигами или суконными чулками. 
О древности этого элемента свидетельству-
ет наличие обрядовых аякчу. Невеста дари-
ла жениху кияү аякчусы с орнаментирован-
ными концами. 

Из верхней обуви наиболее распростра-
ненной была кожаная, лыковая и валяная. 
Кожаная обувь широко бытовала в городе и 
у зажиточной части сельчан и духовенства. 
Высокие до колен сапожки из мягкой одно-
тонной кожи с мягкой же подошвой читек 
носили в основном мужчины. У женщин са-
пожки были короче и без отворотов. Празд-
ничным вариантом женской обуви были 
узорные каюлы читек, выполненные в тра-
диционной технике кожаной мозаики. При 
выходе из дома на ичиги надевали короткую 
кожаную обувь на твердой подошве, а зи-
мой – полуваленки. Ичиги скорее представ-
ляли собой кожаные чулки, но были более 
универсальны. Особенно они устраивали 
старшее поколение. Бытовали и сапоги на 
твердой подошве (итек). У татар Зауралья, 
как и у башкир, широко бытовали сапожки 
(сарык) из особо кроеной сыромятной кожи, 
калоши с белым суконным голенищем. Жен-
ские сарык украшались аппликацией и там-
бурной вышивкой. Основу орнаментации 

составлял расположенный на заднике слож-
ный рисунок арочной композиции.

Из низкой кожаной обуви более обыден-
ной и повседневной были калоши (кəвеш, 
ката). Выходной обувью считались туфли 
(башмак). У женщин бытовали и узорча-
тые башмачки, нередко с каблуком. Туфли с 
остроконечным и слегка поднятым носком 
считались наиболее традиционными. Жен-
ские башмачки изготавливались и из барха-
та, богато расшивались золотой и серебря-
ной канителью, бисером, речным жемчугом.

Лыковая обувь, особенно лапти (чаба-
та), представляли у татар рабочую обувь, 
как наиболее легкую и удобную при поле-
вых работах. Преобладали лапти с «личи-
ком» прямого и подошвой косого плетения 
(татар чабатасы).

Зимой повсеместно носили короткие и 
высокие валенки (киез итек, пима). Особой 
популярностью у зажиточных татар пользо-
вались цветные «кукморские» валенки.

Украшения. У мужчин высшего сосло-
вия бытовали драгоценные перстни, перст-
ни-печатки и пряжки для поясов. Ассорти-
мент женских украшений был значительно 
шире, что связано с общемусульманской 
традицией, когда состоятельность мужчины 
определяется богатством одеяний и стоимо-
стью драгоценностей его женщин.

Среди головных украшений, пожалуй, 
самое широкое распространение у всех эт-
нотерриториальных, возрастных и соци-
альных групп татар имели накосники. Они 
были чрезвычайно разнообразны по форме, 
материалу и технике изготовления, по осо-
бенностям декоративно-художественного 
оформления и способам ношения. Кроме 
многочисленных вариаций монетных накос-
ников широко бытовали накосники в виде 
фигурных блях преимущественно лопаст-
ной формы. Одним из наиболее архаичных 
и в то же время устойчиво сохраняющих-
ся элементов в костюме татарок являются 
серьги. Миндалевидные сканые серьги с 
подвесками (татар сыргасы) представляют 
собой этноспецифический элемент костюма 
казанских татар, хотя бытовали они у та-
тар практически повсеместно. Кроме своих 
традиционных, женщины-татарки носили 
серьги, заимствованные у других народов – 
русских, народов Кавказа, Средней Азии и 
Казахстана [Суслова, 1980, с.26–27].



Глава 3. Народный костюм 679

Шейно-нагрудные украшения татарок, 
кроме декоративной функции, выполняли и 
утилитарную роль: скрепляли или прикры-
вали своими декоративными деталями тра-
диционно глубокий разрез женской рубахи. 
Это, прежде всего, матерчатые нагрудники, 
отличающиеся по форме, декоративному 
убранству, наименованию. В средневековье 
у казанских, сибирских, астраханских тата-
рок, принадлежавших к высшему сословию, 
бытовали драгоценные ювелирные аналоги 
подобным украшениям. Они выполнялись 
из чеканных позолоченных пластин в форме 
лунницы (айчык), инкрустировались драго-
ценными камнями и самоцветами. Другим 
специфическим нагрудным украшением, 
обычно на матерчатой основе, была пере-
вязь. В силу своей самобытности это укра-
шение отмечается всеми авторами, которые 
хотя бы вскользь касались татарского костю-
ма. «Мещеряки... носят наподобие ленты 
через плечо широкую серебряными и мест-
ными наборцами выкладенную перевясь» 
[Георги, 1799, с.13]. У мусульманок пере-
вязь была обычно снабжена «специальным 
карманцем, куда кладут мелко писанный 
алькоран» [Фукс, 1991, с.17]. У крещеных 
татар и тех групп татар, которые не отлича-
лись особой приверженностью к исламским 
канонам, роль амулета-оберега, как и у дру-
гих народов региона, зачастую выполняли 
раковины-каури. Особо эффектным и ори-
гинальным шейно-нагрудным украшением 
казанских татарок, которое в XIX в. имело 
распространение и у других групп этноса, 
была воротниковая застежка с подвесками 
(яка чылбыры). Яка чылбыры нередко пред-
ставляют собой изысканные украшения, 
многие из которых являются верхом дости-
жения татарского ювелирного искусства. 

Украшения для рук – браслеты, перстни, 
кольца – обязательный в прошлом атрибут 
костюма татарки. Они имеют глубокие кор-
ни в ювелирном творчестве народа [Сусло-
ва, 1980, с.50–56]. Браслеты татарки носили 
постоянно, как правило попарно: по одному 
на каждой руке, что являлось средством со-
хранения добрых отношений между мужем 
и женой. Этим объясняется огромное раз-
нообразие их типов и приемов украшения: 
тончайшая золоченая филигрань, инкрусти-
рованная драгоценными камнями в высшем 
сословии, и простенькие гравированные 

браслеты из низкопробного серебра у низ-
ших слоев. То же касается и перстней, ибо 
«два-три перстня татарка носила ежедневно, 
собираясь же в гости, она унизывала ими 
едва ли не каждый палец» [Фукс, 1991, с.17].

Региональные особенности татарско-
го народного костюма (середина XIX в.). 
Большую роль в формировании народной 
одежды играли особенности этнической 
истории, неравномерность социально-эко-
но мического развития групп этноса, осо-
бенности природных условий обитания и 
этнического окружения, конфессиональная 
принадлежность. Формированию богатой 
региональной вариативности одежды спо-
собствовали также территориальная раз-
бросанность и удаленность периферий-
ных групп этноса от референтной группы, 
обусловленные сложной историей народа в 
целом4. Так, территориальная удаленность 
мишарей Окско-Сурского междуречья, каси-
мовских, астраханских, сибирских и других 

4 Региональные историко-этнографические 
осо бенности татарского народного костюма сере-
дины XIX в. выявлены по материалам Историко-
эт нографического атласа татарского народа [см.: 
Суслова, 2000]. 

Астраханская татарка в праздничном костюме. 
Фото кон. XIX – нач. XX в.



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар680

групп татар способствовала формированию 
у них, одновременно с общеэтническими, и 
местных особенностей костюма. Это преи-
мущественно касалось одежды женщин, что 
объясняется их более замкнутым образом 
жизни и большей приверженностью к тра-
диционным морально-этическим нормам.

Достаточно своеобразными были тради-
ционные костюмные комплексы крещеных 
татар, что связано с ранней культурной изо-
ляцией их от татар-мусульман, с особенно-
стями их этнокультурного развития (этниче-
ское окружение, воздействие христианской, 
особенно русской культуры). В то же время 
их традиционная одежда по основным по-
казателям (например, покрой) идентична 
одежде казанских татар. Это туникообраз-
ная рубаха, в т.ч. этноспецифическая для 
казанских татар женская рубаха с верхним 
воланом (өске итəкле күлмəк), «штаны с 
широким шагом», верхняя одежда с цельной 
приталенной спинкой, девичий головной 
убор ак калфак в сочетании с матерчатым 
монетным накосником, монетный комплекс 
шейно-нагрудных украшений и др.

Традиционный наряд заказанских и за-
падно-закамских крещеных татар, рассеян-
но проживавших в Спасском, Чистополь-
ском, Лаишевском, Мамадышском уездах 
Казанской, а также в Малмыжском у. Вят-
ской губ., Мензелинском у. Уфимской губ., 
отличался особым комплексом женского 
головного убора, который состоял из во-
лосника (мəлəнчек), головного покрывала 
(сүрəкə), полотенцеобразной повязки (ак 
яулык) и оригинального свадебного покры-
вала (түгəрəк яулык). Головной убор моло-
дых женщин сопровождался особым набо-
ром украшений, состоящим из монетного 
височного украшения җилкəлек и крупных 
сканых или монетных серег, соединенных 
между собой специальной цепочкой или 
лентой (сырга бавы). Поверх рубахи и пе-
редника (иногда и камзола) надевался набор 
монетных шейно-нагрудных украшений на 
матерчатой основе: муенса (тамакса) в со-
четании с большим монетным нагрудником 
и перевязью. Из верхней одежды бытова-
ли приталенные əдəп камзол или җилəн, а 
также чикмəн или əрмəк с отрезной и при-
сборенной спинкой. Из обуви преобладали 
«татарские» лапти в сочетании с суконными 
чулками тула оек. 

Одежда оренбургских нагайбачек по 
составу основных элементов – головных 
уборов, верхней и нижней одежды, обу-
ви, украшений в целом соответствует об-
щей структуре костюма крещеных тата-
рок Волго-Уральского региона, особенно 
заказанско-западно-закамских [Суслова, 
1995, с.61]. Тем не менее, она представля-
ет собой оригинальную вариацию с рядом 
специфических особенностей. В основе 
декоративного оформления костюма на-
гайбачки Троицкого у. Оренбургской губ. 
лежит полихромное художественное тка-
чество чуптар. Из красочного выборного 
тканья здесь шилась оборка праздничной 
туникообразной рубахи. Для праздничных 
передников алчүпрəк троицкие нагайбачки 
также использовали узорное полотно, вы-
полненное в разных техниках – браной, вы-
борной, переборной, привлекательных воз-
можностями красочного художественного 
оформления. Сплошь орнаментированными 
были и грудка, и подол, и оборки передника. 
В основе декоративного решения костюма 
нагайбачки Верхнеуральского у. Оренбург-
ской губ. лежит художественная апплика-
ция. Кроме широко распространенной у 
крещеных татар линейной аппликации по 
подолу из разноцветных лент, тесьмы, по-
лосок ткани, их праздничные рубахи укра-
шала аппликация и на груди, а порой и ниже 
талии. Круговая композиция нагрудного ап-
пликационного орнамента представляла со-
бой яркую контрастную подборку из треу-
гольных, ромбовидных кусочков фабричной 
ткани. Такие рубахи назывались корамалы 
күлмəк. Женский головной убор корамалы 
сүрəкə здесь также украшали аппликацией, 
совершенно в том же стиле, что и рубаху.

Общенациональный татарский кос-
тюм. Традиционная одежда существовала 
не как нечто неизменное, статичное по всей 
территории проживания татар. С глубокой 
древности она формировалась как взаимо-
зависимое множество местных традиций, 
сближавшихся и вырабатывавших общие 
черты в ходе своего развития в процес-
се этнокультурной консолидации народа. 
Группы этноса и их этнотерриториальные, 
конфессиональные и другие образования 
на разных этапах своего развития (форми-
рования, активного функционирования, за-
тухания) существенно различались по своей 



Глава 3. Народный костюм 681

культуре, и поэтому различия между общим 
и частным в одежде таких образований не 
абсолютны: частное на одном этапе неред-
ко становилось общим, и наоборот, общее 
– частным. Так, женский головной убор 
калфак в середине XIX в. был, скорее, част-
ным явлением, характерным для казанских 
татар. Но уже в конце XIX – начале ХХ в. он 
становится общенациональным элементом 
костюма, включая сибирских и астрахан-
ских татар. В то же время девичий ак кал-
фак, до середины XIX в. бытовавший прак-
тически у всех групп татар, по крайней мере 
волго-уральских, к началу ХХ в. становится 
частным явлением, сохранившимся лишь в 
традиционной одежде крещеных татар.

Во второй половине XIX в., в период 
интенсивного развития капитализма и ста-
новления крупных торгово-промышленных 
и национально-культурных центров татар-
ской буржуазии в городах, в процессе роста 
экономических и культурных связей между 
татарами отдельных регионов России, ста-
ло неизбежным нарушение сравнительно 
устойчивых ранее локальных комплексов 
народной одежды. Этот период – период 
становления общенациональной культуры 
– является наиболее сложным и в истории 
развития татарского костюма, когда, с одной 
стороны, отчетливо сказывалось влияние 

европейской и русской культур, с другой – 
процессов консолидации татарского этноса 
вокруг референтной группы (казанских та-
тар). В это время наметилась тенденция к 
смене стиля костюма – от архаичных мону-
ментальных народных форм к более изыс-
канным и утонченным, соответствующим 
направлениям общеевропейской моды. 

Основой формирования общенациональ-
ного татарского костюма явилась традици-
онная одежда татар, особенно Казани и За-
казанья [Суслова, 2000, с.244]. Они создали 
высокохудожественные вариации народного 
костюма, отличающиеся изысканностью 
форм, эстетическим совершенством деко-
ративного оформления. Достаточно назвать 
оригинальную бугорчатую скань, уникаль-
ную кожаную мозаику, совершенное по тех-
нике исполнения золотное шитье, вышивку 
жемчугом. Общенациональный костюм, 
сформировавшийся на базе городских татар-
ских традиций, был достаточно быстро усво-
ен всеми этнотерриториальными группами 
татар (кроме крещеных татар). Народная 
культура (в т.ч. костюм как особый этнокуль-
турный комплекс) находилась в сфере влия-
ния общеисламских традиций. Поэтому не 
случайно формирование традиционного ко-
стюма крещеных татар шло в ином направ-
лении, чем у мусульманских групп этноса. 

Семья богатого казанского купца в костюмах XIX – нач. ХХ в. Фото 1910 г.



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар682

Изменение стиля сказалось на основ-
ных элементах костюма, покрое нижней и 
верхней одежды, головных уборах. Рубаха 
перестала быть туникообразной. Ее кроили 
с круглыми проймами и сшивными плечи-
ками, с отрезной талией. В условиях города 
женское платье часто шилось со слегка завы-
шенной линией талии со шлейфом, специ-
фической драпировкой по месту вшивания 
рукава и соединения остова с подолом. Оно 
часто надевалось с коротким безрукавным 
камзольчиком из той же ткани с сильно рас-
клешенными полами. Такое платье (кысма-
лы күлмəк) из дорогих шелковых, атласных 
и легких парчовых тканей украшалось позу-
ментом, лебяжьим пухом, бахромой по кра-
ям камзола, по низу рукавов, по подолу. Кам-
зольчик, как и ранний традиционный, был 
с открытой грудью, с полочками «встык», 
которые скреплялись застежкой (каптыр-
ма). Головной убор представлял собой не-
большой калфак-наколку (мөгез калфак), 
орнаментированный жемчугом, бисером, 
исполняющий роль своеобразного декора-
тивного элемента в прическе женщины. По-
верх него по традиции нередко набрасывали 
шелковую трикотажную шаль с длинными 
кистями или легкое кисейное покрывало-
шарф, подобранные в тон костюму, которые 
также украшались бахромой, лебяжьим пу-
хом, позументом. 

Смена стиля была заметна и в одежде 
сельских жителей. Ситцевые рубахи так-
же стали шить со скошенными сшивными 
плечиками и круглыми проймами, нередко 
с укороченным до вида кокетки тунико-
образным остовом и широким воланом. С 
такой рубахой девушки-крестьянки часто 
надевали передники (алъяпкыч), которые 
в это время воспринимались как элемент 
праздничной национальной одежды. Перед-
ники богато орнаментировались тамбурной, 
нередко ковровой вышивкой, отличались 
множеством вариаций за счет разнообразия 
мелких деталей кроя, ширины подола и де-
коративных элементов – оборок, нашивок, 
крылышек и т.д. Эффектным дополнением 
к одежде служили бусы из самоцветов или 
янтаря. Девушки и молодые женщины по-

всеместно стали носить цветной шелковый, 
ситцевый либо тонкий кашемировый пла-
ток «по-татарски», распустив полотнище 
на спине и связав узлом два соседних угла 
на затылке. Заплетенные в две косы волосы 
украшали специальными бляхами (чулпы), 
реже старинным матерчатым накосным ук-
рашением (тезмə). В уши вдевали монетные 
с подвесками или традиционные луннице-
образные серьги (алка).

В начале ХХ в. под влиянием общеев-
ропейских традиций, отражавших эстети-
ческие взгляды буржуазии, в т.ч. татарской, 
произошли еще более заметные изменения в 
женской одежде, особенно в городах и про-
двинутой среде сельского общества, что в 
конечном итоге привело к нивелировке как 
этнотерриториальных, так и социально-воз-
растных особенностей. Стабильными со-
ставляющими женского общенационального 
костюма повсеместно остаются небольшие 
калфачки и мозаичная кожаная обувь – эт-
носпецифические элементы традиционного 
костюма казанских татар.

Мужской костюм и в середине XIX в. 
был достаточно единообразным. В качестве 
общенационального в конце XIX – начале 
ХХ в. воспринимался комплекс одежды, со-
стоявший из рубахи со вшивным достаточно 
узким рукавом, короткого казаки, брюк об-
щеевропейского покроя, бархатного «казан-
ского» головного убора (кəлəпүш), штиблет 
или ботинок фабричного производства.

Судьба сформировавшихся в середине 
XIX в. комплексов традиционной одежды 
к началу ХХ в. складывалась по-разному. 
Для мусульманских групп народа (этно-
территориальные группы волго-уральских, 
астраханских и сибирских татар) было 
характерно освоение на фоне общеевро-
пейских культурных традиций городского 
казанско-татарского костюма. На одежде 
крещеных татар сказалась их ориентация 
в сторону более крупных христианских эт-
носов. Так, молькеевские кряшены почти 
полностью восприняли народный костюм 
чувашей-анатри, а нагайбаки практически 
перешли на русский костюм казачьего об-
разца. 



Глава 4. Обряды и праздники 683

ГЛАВА 4
Обряды и праздники

Рауфа Уразманова

Обрядово-праздничную составляющую 
бытовой культуры XIX в. принято называть 
традиционной, имея в виду относительную 
устойчивость форм ее бытования (обрядов, 
действ, норм поведения и т.д.), регулярность 
проведения, массовое распространение. Она 
складывалась и существовала под влиянием 
в первую очередь конфессионального фак-
тора. Важное значение имели древние эт-
нические корни, природно-климатические, 
социально-экономические условия, компакт-
ное или дисперсное проживание народа.

Как этнос татары формировались в ино-
этничном (славянско-финно-угорском), 
ино кон фессиональном (христианско-право-
славном, языческом) окружении, занимая 
обширную территорию, относящуюся к 
различным природно-климатическим зо-
нам. Это нашло отражение в разнообразии 
их календарных (общественных) обрядов 
и праздников, как правило, приуроченных 
к наиболее важным этапам сельскохозяй-
ственного (земледельческого) труда, тесно 
связанным со сменой времен года. Объеди-
няющей же, по существу единой для всех 
татар, являлась мусульманская система об-
рядов и праздников, в которой под влиянием 
местных условий сложилась своеобразная 
форма ее бытования.

Традиционная система обычаев, об-
рядов, праздников у татар является ярким 
свидетельством точности определения ис-
следователей о том, что ислам – это образ 
жизни. Она включала в себя и повседневные 
нормы поведения, и оформление наиболее 
значимых моментов в жизни человека (рож-
дение, вступление в брак, смерть), и систе-
му праздников, и культуру их празднования. 
Время суток регламентировалось звуками 
азана, звучащими с минаретов мечетей. Еже-
недельный праздничный день мусульман – 
пятница – предварялся посещением бани, а 
праздничное утро – чаепитием со сдобными 

оладьями – коймак, испеченными на углях в 
духовой печи. Правила поведения за столом 
– обязательная молитва до и после трапезы, 
знание распорядка, умение подготовиться 
и провести по определенному ритуалу обя-
зательную для мусульманина ежедневную 
пятикратную молитву – намаз, необходи-
мые молитвы при посещении гостей и др. 
прививались «с молоком матери». Все это 
закреплялось в подростковом возрасте при 
обучении в мектебе и медресе.

Г.С.Саблуков отмечал, что у татар слова 
Корана принимаются верующими за «надеж-
ную защиту от всего вредящего, от сглаза, 
от очарований всякого вида». Поэтому было 
обычным делом изображать их «на домашних 
вещах, на столовой посуде, из которой едят 
и пьют, на вещах, употребляемых особливо 
женщинами в наряд свой, на серьгах, на пер-
стнях, браслетах, металлических зеркалах, 
или на особливых металлических дощечках, 
бляхах, на лоскутках бумаги и носить их как 
талисман» [Саблуков, 1884, с.66].

Девушки, как правило, знали наи-
зусть многочисленные баиты, мунаджаты 
религиозно-нравственного содержания, в 
частности, из книг «Бəдəвам», «Бакырган 
китабы», «Йосыф китабы» и др., которые 
нередко звучали и во время девичьих поси-
делок. Они с любовью расшивали или гото-
вили на ткацком стане особые молитвенные 
коврики – намазлык, которые были обяза-
тельной принадлежностью приданого. Ими 
молодая одаривала родителей мужа, его по-
жилых родственников. 

Неотъемлемой чертой традиционной 
семейно-бытовой культуры и обрядности 
яв лялось тесное переплетение обрядов эт-
нического происхождения с исламскими 
обрядами, канонизированными в шариате и 
распространенными во всем мусульманском 
мире. Чтение Корана (Коръəн уку), молитв 
(дога кылу), раздача подаяния (сəдака өлəшү) 



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар684

являлись стержнем таких событий, как сва-
дебные торжества, имянаречение, похорон-
но-поминальный комплекс. Это переплете-
ние было настолько органичным, что даже 
официальное, юридическое оформление 
указанных событий проводилось не в учреж-
дении, не в мечети, а в домашней обстанов-
ке, во время званых трапез – никах туе, исем 
кушу. Дома проводились и все обряды, свя-
занные с подготовкой умершего к погребе-
нию, а затем и поминки. В основе своей они 
были унифицированы, воспринимались как 
мусульманские, являлись общепринятыми, 
устойчивыми, передавались из поколения в 
поколение, внедрялись в сознание «с раннего 
возраста». Религиозные знания становились 
матрицей норм поведения, привычкой, обы-
чаем. Вслед за поэтом, обращаясь к родному 
аулу, каждый мог сказать: 

Здесь Бог вдохнул мне душу, я свет уви-
дел здесь,

Молитву из Корана впервые смог про-
честь,

Впервые здесь услышал слова Пророка 
я… [Тукай, 1969, с.188].

Особо чтимые мусульманские праздни-
ки татары называли арабским словом га-
ет5. Их, как и во всем мусульманском мире, 
было два – Ураза гаете – Праздник поста и 
Корбан гаете – Праздник жертвоприноше-
ния. Об этом свидетельствует К.Фукс, на-
блюдавший праздники татар в первой чет-
верти XIX в.: «День этот называется у них 
Хайд…» [Фукс, 1991, с.108]. Народные же 
праздники называли словом бəйрəм, этимо-
логия которого, по данным языковедов, сво-
дится к понятиям «весенняя красота (пре-
лесть)», «весеннее торжество» [Эзлəнүлəр, 
1989, б.207]. Отношение к Гает было особо 
почтительное, сакральное, как к явлению, 
данному Всевышним, священному.

Ритуал этих праздников у татар-му-
сульман повсеместно был одинаковым. Он 
включал в себя проведение коллективной 
утренней молитвы – Гает намазы, в кото-
рой принимало участие все мужское населе-

5 Гает – от арабского слова, означающего празд-
ник. [см.: Русско-арабский, 1959, с.494]. Кстати, 
также называли эти праздники и народы Средней 
Азии: Курбан-хаит (праздник жертвы) и Рамазан-
хаит (праздник окончания уразы) [см.: Лобачева, 
1995, №5, с.24].

ние, в т.ч. и мальчики. Как правило, идущие 
в мечеть собирались группами и громко, 
нараспев произносили тəкбир – формулу 
возвеличивания Аллаха. Когда позволяли 
погодные условия, такие богослужения не-
редко проводились под открытым небом не-
далеко от кладбищ; в непогоду – в мечетях. 
Затем шли на кладбище, где каждый совер-
шал намаз возле могил своих близких.

Тем временем женщины дома готови-
ли праздничное угощение. К завтраку при-
ступали лишь по возвращении мужчин. В 
праздники (каждый длился по три дня) с по-
з д равлением обходили дома родственников, 
соседей. Старались лично поздравить всех, 
кого положено. Обязательным было посеще-
ние родительского дома. По мере возможно-
сти старались порадовать близких подарка-
ми, угощением, устраивали званые обеды.

В дни Корбан гаете совершали жертво-
приношение – корбан чалу по четко разра-
ботанным в исламе правилам. Мясом жерт-
венного животного старались угостить как 
можно больше людей. Исследователи отме-
чали: «В праздничные дни татары оставля-
ют стол накрытым целый день, обыкновен-
но два-три дня подряд. Всякий входящий, 
кто бы он ни был, имеет право угощаться 
сколько ему угодно. Обычай «куначества» 
– кунак итү во время этих праздников раз-
вертывается во всей своей широте» [Губай-
дуллин, Губайдуллина, 1926, №6]. 

Кроме того, татары были хорошо осве-
домлены и особо отмечали знаменательные 
даты религиозных преданий ислама, про-
возглашенные благословенными: день рож-
дения пророка Мухаммада – Маулид6, чудес-
ное путешествие в Иерусалим и вознесение 
на небеса – Лейлят аль-Исра валь-Миградж, 
отмечается в ночь с 26-го на 27-го число ме-
сяца раджаб по лунному календарю, Лейлят 
аль-Кадр, по-татарски кадер кичəсе – ночь 
начала ниспослания Корана7 и др.

6 Маулид ан-наби (араб. – рождение пророка) 
отмечается 12-го числа месяца раби аль-аввал му-
сульманского календаря. Проводится в связи с со-
впадением даты рождения Мухаммада и дня его 
смерти [Краткий, 2000, c.148].

7 Лейлят аль-кадр – упоминаемая в Коране ночь 
27-го числа месяца рамадан (сура XCVII). Святость 
в том, что этой ночью было начато «ниспослание» 
Мухаммаду Корана. Ежегодно в эту же ночь Аллах 
якобы принимает решения о судьбе каждого чело-



Глава 4. Обряды и праздники 685

Шакирды многочисленных медресе по-
своему стремились обозначить празднич-
ность момента. Например, в дни праздника 
Маулид они украшали минарет мечети раз-
ноцветными бумажными лентами, в окнах 
минарета выставляли фонари с зажженны-
ми свечами. В ритуале отмечаемых благо-
словенных дат, кроме молитв и раздачи 
милостыни, большое место отводилось 
чтению вслух (мелодизированное произно-
шение) стихов, восхваляющих Мухаммада, 
его деяния – маулид ан-наби, – поэтических 
произведений о рождении пророка, миг-
радж наме (или миграджия), повествующих 
о чудесном его вознесении, и т.д. Многие 
из этих произведений были написаны на та-
тарском, «простом, понятном любому, даже 
не окончившему медресе татарину языке и 
в удобном стиле, что позволило довести до 
каждого мусульманина, жившего в татар-
ской глубинке, идеи единобожия, идеаль-
ный образ Пророка во всей его конкретике» 
[Сибгатуллина, 2006, с.658–665; Шамсутди-
нова, 2001, с.15–16]8. 

Эмоционально-психологическое воздей-
ствие мусульманских праздников и бла-
гословенных дат усиливалось благодаря 
всеобщему участию в качестве активных 
исполнителей самого действа. Вот как 
описывает К.Фукс «специальную молит-
ву» – праздничный намаз – гает намазы по 
случаю завершения поста: «…первый день 
после Рамазана празднование было в лет-
нее время. В пятницу по утру в 8 часов все 
татары, старики и молодые, числом более 
6000 человек собрались неподалеку от Но-
вой Татарской Слободы, и тут под откры-
тым небом отправляли свое Богослужение. 

века, учитывая его желания, высказанные в молит-
ве. Поэтому эту ночь принято проводить в мечети, 
читая Коран и вознося Аллаху и ангелам свои моль-
бы и просьбы [Ислам, 1983, c.75].

8 «Религиозная литература о пророке Мухаммаде 
занимает основное место в домашних библиотеках 
всех слоев. Татары не обожествляли пророка Му-
хаммада, а выделяли в нем такие качества, как тер-
пение, доброта, милосердие, его бедность и т.д., тем 
самым они приблизили его образ к простому народу. 
Для народа, лишенного государственности, остав-
шегося без институтов управления, в течение 450 
лет пророк олицетворял высший орган справедли-
вой власти, как считалось, выступал опорой не толь-
ко в реальном, но и в потустороннем мире, являясь 
связующим звеном между Аллахом и людьми».

Вид такого множества людей, в величайшем 
порядке расположенных, при частых покло-
нах и падении вниз, во время молитвы, был 
весьма поразителен и, без сомнения, силь-
но должен действовать на зрителя» [Фукс, 
1991, с.107].

Четко выработанный ритуал имели не 
только главные праздники ислама Корбан 
гаете и Ураза гаете, но и сам пост, пред-
шествующий последнему. Утренний (пред-
рассветный) завтрак – сəхəр, как правило, 
более сытный, «праздничный», – это ма-
ленькое семейное торжество (в посте начи-
нали участвовать с 6–7 лет), предваряемое 
произнесением особой молитвы – ритуаль-
ного намерения – ният. Свой ритуал име-
ло и вечернее (послезакатное) разговение 
– авыз ачу – «открывание рта» в татарском 
просторечии. На протяжении всего месяца в 
мечетях совершалось особое послезакатное 
моление – Таравих намазы. Ритуал этого 
моления включал коллективное (мужское!) 
произношение восхваления Аллаху, проро-
ку Мухаммаду – тəравих тəсбихы, слушать 
которое с удовольствием ходили женщины, 
девушки, девочки9.

В целом прославлению месяца поста 
– рамазану, считавшемуся «короной» для 
всех месяцев, было посвящено множество 
поэтических произведений – рамазания. «В 
первой половине месяца читались стихи с 
редифом «мəрхəбə» («добро пожаловать!»), 
что выражало чрезмерную радость мусуль-
ман на приход священного месяца… В этих 
стихах призывалось совершать во время 
рамазана богоугодные дела, приводились 

9 Об этом упоминается в повести «Көз» Г.Исха-
ки: «Беренче көннəрдə ураза тоту читен булса да, 
мин бик тиз өйрəндем. Кызлар берлə азан əйткəнне, 
кич берлə тəравих əйткəнне тыңларга бару бик 
күңелле булды» [Мирас, 2004, № 12, б.73]. В статье 
«Воспоминания молодости» Н.Хабибуллин пишет: 
«…во время намаза таравих, когда хором читали 
«Таравих тасбих», после слов «Кудрати валь Ки-
брия и валь Джабарут» он добавил слова «Джалали 
валь Джамали валь Джабарут». Добавив эти слова, 
Салих мулла поднял свой авторитет на небываемую 
высоту. И это событие получило новое наименова-
ние «Казанча таравих əйтү», т.е. чтение таравиха 
по-казански… Поэтому когда мужчины читали та-
равих намаз, женщины с ребятишками собирались 
вокруг мечети, чтобы послушать, как Салих мулла 
будет читать таравих по-казански» [см.: Хабибул-
лин, 2008, c.61].



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар686

поучительные примеры из жизни пророков 
и святых. Во второй половине этого месяца 
читались грустные стихи с редифом «əл-
видагъ» («прощай, до свидания!»), пред-
вещающие конец месяца-праздника. В них 
выражалось сожаление о том, что рамазан 
так быстро прошел, и нежелание с ним рас-
ставаться» [Сибгатуллина, 2006, с.668]. 

В исполнении мунаджатов, баитов, ка-
сыд, которое активизировалось во время 
праздников Рамазан и Мавлюд, отразилось 
своеобразие музыкально-поэтического 
искусства татар-мусульман, составивше-
го одно из направлений «мусульманского 
кон фессионального искусства» [Исламо-
христианское, 1994, с.186–196]. Были свои 
«конфессиональные профессионалы», ис-
полнение которых оказывало огромное и 
эмоциональное, и психологическое воздей-
ствие на слушателей. При медресе создава-
лись и первые культурно-просветительские, 
литературные, музыкально-драматические 
кружки, в частности при медресе «Мухам-
мадия» – в Казани [Əмирхан, 1997, б.217–
218], «Галия» – в Уфе и др., ставшие, по 
сути, предвестниками многих явлений про-
фессионального искусства и литературы, в 
частности – концертного исполнительства и 
музыкального творчества [Газиев, 2009].

Исламские предписания являлись глав-
ной (основной) смысловой и скрепляющей 
частью ритуала всех семейно-родственных 
торжеств, как радостных – свадебные, рож-
дение ребенка, так и печально-траурных, 
связанных со смертью близких.

В ходе ритуалов исполнялись обязатель-
ные действия, произносились нужные рече-
вые формулы, применялась определенная 
атрибутика, обусловленная местными усло-
виями и ставшая этнической традицией. 
Выделить в этой синкретической ритуаль-
ной системе чисто религиозный (мусуль-
манский) и чисто этнический (татарский) 
компоненты, разграничить их – практиче-
ски невозможно. В порядке и названиях ри-
туальных действий, в их форме и содержа-
нии одновременно находили выражение и 
этнический, и конфессиональный характер, 
и определенный тип культуры, занимавший 
особое место в общероссийской и восточно-
европейской системе.

Обряд бракосочетания начинался с фик-
сации материальных условий заключения 

брака – «брачного дара» [Фəхреддин, 2006, 
б.158] – мəһəр, касающегося прежде всего 
обязанностей жениха. Татарский вариант 
мəһəр фиксировал перечень вещей для неве-
сты, присылаемых из дома жениха, в основ-
ном предметов одежды: отрезы на платье, 
пальто или шуба, ичеги, платки, шали и т.д. 
Набор вещей был единым, но, естественно, 
в конкретных случаях различался по каче-
ству и зависел от материального положения 
роднящихся семей. Указывался и перечень 
продуктов, присланных для приготовления 
угощения в доме невесты (мука, мясо, мас-
ло, чай, сахар и т.п.), а также сумма денег на 
свадебные расходы. В мəһəр вписывалось 
также имущество, которое передавалось в 
собственность молодой. А самое главное, 
он предусматривал определенную сумму де-
нег, которую в случае развода по инициати-
ве мужа последний должен был выплатить 
жене. Как правило, эта сумма не выплачи-
валась, но являлась неким юридически за-
крепленным гарантом для женщины. Не-
даром эти деньги называли «невидимыми» 
– күренмəгəн акча, калмыш мəһəр.

В аулах татар-мишарей все перечислен-
ное называлось мəһəр. Казанские татары 
именовали предметы одежды для невесты 
словом калын, а деньги, используемые на 
свадебные расходы – тарту, тарту акчасы, 
хотя все вместе в книгу регистрации брака 
заносилось под названием мəһəр.

Никах проводился в доме невесты. Дан-
ное свадебное застолье так и называлось 
– никах туе и являлось первым в серии 
свадебных торжеств, пиров. За этим сто-
лом находились только мужчины. Женщин 
угощали позднее или в другом помещении. 
Сами молодожены в этом не участвовали: 
жених находился у себя дома, нередко в дру-
гой деревне, а невеста – за занавесью в этой 
или другой половине избы.

После церемонии записи мəһəр мулла 
спрашивал о согласии молодых на брак. За 
жениха отвечал его отец. За невесту, кроме 
ее отца, отвечали два свидетеля из числа 
присутствующих мужчин (вəкиллəр), кото-
рых специально отправляли узнать о ее со-
гласии. Затем мулла зачитывал выдержку из 
Корана, посвященную бракосочетанию. На 
этом официальная часть завершалась.

Религиозный обряд наречения имени 
– исем кушу, am кушу проводили через не-



Глава 4. Обряды и праздники 687

сколько дней после рождения, приглашая 
муллу и почетных старцев – родственников, 
соседей. Младенца на подушке подносили к 
мулле. Он поворачивал подушку таким об-
разом, чтобы ноги младенца были направле-
ны в сторону Мекки (кыйбла). Стоя у изго-
ловья ребенка, мулла произносил выдержку 
из Корана – азан и, наклонившись к нему, 
называл имя. Это повторялось трижды, по-
сле чего делалась запись в книге регистра-
ции новорожденных.

Судя по надписям на надгробиях, пере-
писным листам и другим историческим 
источникам, вплоть до XIX в. преобладали 
имена тюрко-татарского происхождения. В 
XIX в. картина резко меняется. Под влия-
нием и при активном участии духовенства, 
получившего религиозное образование в 
различных медресе Бухары, стали внед-
ряться «исламские имена», смысл которых 
сводился к прославлению Аллаха и пророка 
Мухаммада. Большими тиражами и много-
кратно были опубликованы «соответствую-
щие шариату» именники и циркуляры по 
правильному написанию отдельных имен 
[Саттаров, 1981, с.14–15]. К концу XIX в. 
такие имена стали преобладающими. 

Церемонию наречения имени заверша-
ло угощение – аш. Это было единственное 
застолье, куда по поводу рождения ребенка 
приглашались мужчины, да и то в основном 
пожилые. Более многолюдным был званый 
обед по данному поводу для женщин, кото-
рый проводился вслед за угощением муж-
чин или чуть позже. Женщины всегда при-
ходили с подарком для новорожденного.

Каждому мальчику делали обрезание – 
сөннəт. Занимались им профессионалы, 
называемые баба, бабачы, которым это уме-
ние передавалось по наследству от отцов и 
дедов. Для мужского населения некоторых 
деревень это стало основным промыслом. В 
Казанской губ., например, этим славились 
две деревни – Кошман Свияжского у. и Мас-
ра Казанского у. Профессионалы ходили по 
аулам, предлагая свои услуги. За работу по-
лагалось определенное вознаграждение.

В традиционной похоронно-поминаль-
ной обрядности лишь одна часть, а именно 
погребальная (сроки захоронения и обмы-
вания, погребальное облачение покойни-
ка, устройство могилы), канонизирована в 
шариате. Все остальные обряды, в т.ч. по-

минальные, связаны с этнической историей 
народа. Вместе они составляли единый ком-
плекс. Именно в своем единстве он воспри-
нимался как мусульманский и был неукос-
нительным для исполнения. 

Похороны проводили как можно бы-
стрее. Если человек умирал ночью или рано 
утром, хоронили в тот же день10. На сель-
ском кладбище место для могилы выбирали 
там, где похоронены родственники. Копали 
могилу с боковой нишей (лəхет).

Тем временем под руководством знаю-
щей порядок женщины готовили все необ-
ходимое для обмывания и погребального 
облачения (кəфен, туннык). 

Покойника обмывали специально при-
глашенные люди (мужчин – мужчины, жен-
щин – женщины) лишь после того, как при-
ходили с известием, что могила вырыта. 

Порядок облачения был также строго 
рег ламентирован и завершался связыванием 
савана специально приготовленными поло-
сками ткани поверх головы, туловища и ног 
завернутого в него покойника. Все действия 
присутствующих сопровождались произ-
несением подобающих случаю молитв – 
определенных аятов Корана. На кладбище 
покойника несли на специальных носилках 
(табут). В похоронной процессии, как и в 
предпогребальном молении – җиназа нама-
зы – участвовали только мужчины.

Бытовала раздача многократных пода-
яний: пришедшим на похороны в качестве 
напоминания об умершем төсе итеп дари-
ли мелкие вещи: ложки, нитки, платки и т.д. 
Соответствующий местной традиции набор 
вещей за свой труд получали обмываль-
щики. Тем, кто помогал нести покойника, 
опускал в могилу, давали полотенца. Обяза-
тельной была «могильная милостыня» – гүр 
сəдакасы, состоящая из какой-нибудь жив-
ности, чаще всего овцы, которую передава-

10 Как писал К.Фукс: «Русский закон, повеле-
вающий хоронить покойников по прошествии двух 
суток, у татар не так строго наблюдается» [Фукс, 
1991, с.86]. Интересен в этом плане такой факт: Габ-
десаттар Сагитов – старший ахун Казани в 1827 г. 
осмелился выступить против императорского указа 
и соответствующей фетвы оренбургского муфтия о 
захоронении умерших через три дня после смерти, 
указывая на их полное противоречие исламу, за что 
подвергся серьезному взысканию [ИКН, 2009, сен-
тябрь]. 



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар688

ли мулле до того, как покойника опустят в 
могилу. Желательным был «отпуск за грехи» 
– фидия11. В данном случае мулла получал 
лошадь, корову, какую-нибудь постройку 
и т.д. Фидия выплачивалась только в сос-
тоятельных семьях. Эта канонизированная 
часть обрядности по своей сути была едина 
для всех мусульман.

Поминальная обрядность, связанная с 
этнической историей татар, была вариатив-
на на обширной территории их расселения, 
хотя основные ее составляющие – сроки, 
форма проведения – были унифицированы. 
Поминки проводились на третий день пос-
ле похорон – өчесе, на седьмой – җидесе, 
сороковой – кырыгы и через год – елы как 
званый обед с приглашением либо мужчин, 
либо женщин. Угощение предварялось чте-
нием Корана, раздачей присутствующим по-
даяния – сəдака, а на сороковой (местами на 
седьмой) день – и вещей покойного.

В целом для бытовой культуры татар-
мусульман XIX в. были характерны все-
общность ритуализированного поведения, 
особенно усиливающаяся в дни семейно-
родственных торжеств, религиозных празд-
ников и благословенных дат, всеобщность 
знания и умения рецитации Корана, ме-
лодизированного исполнения многочис-
ленных как авторских, так и фольклорных 
поэтических произведений. Все это состав-
ляло специфику духовной жизни народа, 
создавало особый эмоциональный настрой, 
не просто праздничное настроение, а более 
глубокое праздничное мироощущение. Бла-
годаря эмоционально-психологическому 
воз действию религиозные (мусульманские) 
знания, предписания воспринимались, впи-
тывались, закреплялись на уровне подсо-
знания. В конечном итоге они являлись со-
ставной частью образа жизни абсолютного 
большинства татар вне зависимости от их 
социального, экономического и образова-
тельного уровня, стержнем их татарскости.

Вместе с тем ислам со своим лунным 
(скользящим) календарем не смог вобрать 
в себя, как это произошло в христианстве, 
местные праздники, оформляющие наибо-

11 К.Насыри писал: «Каждому умершему, если 
у него было хоть какое-то богатство, нужна фидия: 
за недочитанные молитвы, невыдержанные посты» 
[Насыри, 1977, с.40–41].

лее значимые этапы сельскохозяйственных 
работ, важные моменты жизни крестьян-
ской общины, а также отдельных соци-
альных, половозрастных групп населения 
(рекруты, молодежь, девушки, женщины и 
др.), связанные с коллективным трудом, от-
дыхом, общением. Вот они-то различались 
на обширной территории проживания татар, 
оставаясь активно функционирующими яв-
лениями общественной жизни12.

Анализ годового цикла традиционной 
праздничной культуры (местных обрядов, 
праздников) позволил выделить два ярко 
выраженных комплекса. Определяющим 
при их выделении было наличие или отсут-
ствие тех или иных народных праздников, 
имеющих набор устойчивых, одинаковых 
по форме элементов. Особенность перво-
го состоит в том, что он включает в себя 
два таких праздника – Сабантуй и Джиен. 
Второй комплекс характеризуется отсут-
ствием именно этих праздников. Первый 
комплекс назван казанско-татарским, так 
как он был абсолютно преобладающим, во 
многих случаях единственным на террито-
рии проживания казанских татар [Исхаков, 
2001, с.11–15], наиболее многочисленных, 
более компактно расселенных, географиче-
ски занимающих центральное положение в 
Волго-Уральском регионе. Вместе с тем он 
бытовал и среди других этнических групп 
татар, проживавших в контактных зонах с 
казанскими татарами.

По этому же принципу второй комплекс 
назван татаро-мишарским, хотя он был пре-
обладающим и среди касимовских татар 
(уезды Тамбовской, Рязанской, Пензенской, 
Нижегородской, Симбирской, Саратовской 
губерний).

Сабантуй – это многовариантный весен-
ний народный праздник. Он предварял на-
чало самого значимого этапа сельскохозяй-

12 Репрезентативный материал по традиционной 
обрядности и праздничной культуре татар XIX в. 
был собран автором при создании научной базы 
для составления Историко-этнографического Атла-
са  татар Поволжья и Урала, в т.ч. во время много-
летних этнографических экспедиций (регулярных 
с 1971 г.) практически во все регионы компактно-
го проживания татар. Фактологический материал 
описан, систематизирован и проанализирован [См.: 
Уразманова, 2001]. Сведения о городском сабан-
туе XIX в. содержатся в книге Д.Р.Шарафутдинова 
[Шарафутдинов, 2004а, с.198, 204, 209–211].



Глава 4. Обряды и праздники 689

ственных работ – сев яровых культур, что в 
народе воспринималось как начало Нового 
года. Народность заключалась в его сути. 
Это «самоорганизующийся» праздник, 
функционирующий по принципу полного 
«самообслуживания» в решении как орга-
низационных, так и финансовых вопросов, 
кстати, направленных не столько на матери-
альное, сколько моральное, эмоционально-
психологическое поощрение как активных 
организаторов, так и участников, победите-
лей состязаний. Празднику шествовал сбор 
подарков, которые выделяли сами жители 
аула. Собирали их в одних районах пешие 
юноши, в других – верхом на лошадях, в 
третьих – пожилые мужчины.

Перечень даров был единым и состоял в 
основном из предметов женского рукоделия, 
отрезов материи. Самым ценным подарком 
считалось богато орнаментированное по-
лотенце, изготовленное молодушкой – яшь 
килен, вышедшей замуж после предыдуще-
го сабантуя. Выделить подарок считалось 
необходимым, так как в противном случае 
односельчане могли осудить за жадность. 
Среди дарителей были и такие, кто давал 
обет выделить подарок для сабантуя в слу-
чае исполнения желания – одарынып, или 
как подаяние – сəдака итеп. Причем неред-
ко оговаривалось: «Мой подарок – борцу», 
или победителю скачек, или наоборот, на-
езднику, пришедшему последним, и т.д.

Сабантуй не имел не только точной ка-
лендарной даты, но и определенного (уста-
новленного) дня недели. Все зависело от 
погодных условий, интенсивности таяния 
снега и, соответственно, степени готовно-
сти почвы к севу яровых культур. Бытовали 
различные обряды встречи весны, являвши-
еся началом подготовки к празднику. Одним 
из них было коллективное угощение кашей, 
приготовленной на природе из подворно со-
бранных продуктов (XIX в. это было заняти-
ем детей). В районах Предкамья Казанской, 
Вятской губерний оно бытовало под назва-
нием зəрə (дəрə) боткасы (смысл терминов 
неясен) в южных уездах Вятской, западных 
уездах Уфимской губ. – карга бот касы – 
«грачиная каша».

Неотъемлемой частью Сабантуя, созда-
ющей атмосферу приближения праздника, 
являлся сбор детьми крашеных яиц. По ре-

шению аксакалов о таком дне жителей опо-
вещали заранее, чтобы хозяйки успели под-
готовиться. Кстати, сбор крашеных яиц был 
характерен для всех групп татар. В деревнях 
кряшен, татар-мишарей обряд был приуро-
чен к первому дню Пасхи. У основной мас-
сы мишарей обряд бытовал под названием 
кызыл йомырка – «красное яйцо». Касимов-
ские татары сбор яиц проводили накануне 
Пасхи, стремясь тем самым отмежеваться 
от христианского (русского) праздника.

Сабантуй был чисто своим, деревенским 
праздником. На него не было принято при-
глашать гостей из других деревень. Правда, 
в деревнях одной округи старались прово-
дить состязания (кульминацию праздника) 
не в один день, чтобы желающие могли по-
сетить их праздник. В целом же Сабантуй – 
не время гостеваний, ведь сразу после него 
приступали к севу.

Сабантуй в отдельных районах прожи-
вания татар отличался набором обрядов, 
входящих в праздничный комплекс, причем 
набор обрядов, атрибутов, увеселений был 
характерен именно для данного праздника. 
Можно выделить четыре варианта Сабан-
туя, что в свою очередь является объектив-
ным подтверждением его традиционности, 
т.е. длительности его воспроизводства, от-
носительной стабильности. Ибо вариатив-
ность, как доказано исследователями, есть 
способ существования традиции [Чистов, 
1986, с.119]. Каждый вариант имел четко 
очерченную территорию распространения. 

Следует особо оговорить, что из на-
родных праздников именно Сабантуй стал 
одним из ярких (эффективных) средств, 
свидетельствующих об интеграции татар в 
период формирования татарской нации. Его 
стали праздновать татары-мишари, в част-
ности в отдельных уездах Казанской, Сим-
бирской, Самарской, Уфимской губерний, 
куда их как служилое сословие переселяли 
по мере расширения границ Российского 
государства, или они поселялись там в ходе 
вольной колонизации [Мухамедова, 2008, 
с.39–47]. 

В XIX в. Сабантуй стал народным празд-
ником и живущих в городах татар, в част-
ности, в Казани, Уфе, Оренбурге и др., под-
чиняясь уже другим закономерностям и 
исполняя несколько другие функции, требуя 



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар690

других усилий и затрат по его организации. 
Очевидцы писали: «Справедливость требует 
отметить, что, несмотря на такое многолюд-
ство, на сабане редко можно встретить пья-
ных и вообще хулиганствующих. Порядок 
образцовый и ревниво оберегается самими 
гуляющими. И в этом случае татар можно 
лишь похвалить, что они разумно пользуют-
ся отдыхом» [КТ, 1912, №5727].

Джиен был приурочен к относительно 
свободному от сельскохозяйственных работ 
периоду – после завершения сева до начала 
сенокоса и жатвы. Начинала его в установ-
ленный срок группа деревень, условно на-
званная «джиенным округом». На следую-
щей неделе праздновали деревни другого 
джиенного округа. Очередность была тра-
диционной. В отличие от Сабантуя Джиен 
был праздником гостевым – временем прие-
ма гостей из других деревень, празднующих 
свой Джиен не в эту неделю.

Прием гостей и гостевание повсеместно 
проводились по четко выработанному эти-
кету. Гостей приглашали персонально, ого-
варивая время приезда, количество из каж-
дой приглашенной семьи. Готовили места 
для размещения на ночлег, заготавливали 
продукты.

Поездка на Джиен также требовала под-
готовки. В случае необходимости было при-
нято одалживать друг другу праздничную 
одежду, сбрую для лошадей, подводу. Кроме 
того, каждая хозяйка по обычаю везла с со-
бой угощение, размер и богатство которого 
зависели от материального достатка. Уго-
щение являлось существенным подспорьем 
при проведении застолий и облегчало забо-
ты хозяйки.

Массовый заезд на украшенных подво-
дах, экипажах с песнями, музыкой прово-
дился, как правило, в четверг. С этого дня 
начинался праздник, длившийся до поне-
дельника следующей недели.

В пятницу утром обязательно топили 
баню, где поочередно мылись супружеские 
пары. Баню топили каждое утро во все дни 
гостеваний. Это входило в гостевой этикет. 
«Баня – высшая почесть для гостя», – говори-
ли татары, – «Кунакның хөрмəте – мунча».

Ближе к полудню проводили званый обед 
– аш. На него приглашали род ственников, 
друзей из своей деревни. Порядок прове-

дения джиенных застолий везде был оди-
наков: традиционная подача традиционных 
блюд предварялась выносом для всеобщего 
обозрения угощений, которые были при-
везены гостями. После этого пироги, кала-
чи и прочее разрезали и подавали на стол. 
Приглашенные на аш из своей деревни уго-
щения, как правило, не приносили. Однако 
они должны были пригласить на застолье 
тех, кто приехал с угощением. Иногда в 
один день их приглашали в четыре-пять и 
более домов. В джиенные дни допускались 
определенные отступления от обязательных 
предписаний ислама. Так, по наблюдени-
ям Е.А.Малова, даже на пятничном моле-
нии народу в мечети было мало, «мужчи-
ны были заняты приемом гос тей» [Малов, 
1892, с.22]. 

Другая линия праздника включала в себя 
молодежные гулянья и игрища. Они начи-
нались с пятницы и проводились днем и ве-
чером во все праздничные дни. На игрищах 
считались допустимыми и широко прак-
тиковались совместные прогулки юношей 
с понравившимися им девушками. Суще-
ствовало множество игр, сопровождаемых 
пением и пляской – җырлы-биюле уеннар. 
Наблюдалось и ансамблевое музицирова-
ние. Устраивали катание на подводах. По-
смотреть на молодежные гулянья приходи-
ли и взрослые.

Джиенные дни были временем переезда 
молодушек на постоянное место жительства 
– в дом мужа. Участие большого количества 
родственников, наличие обрядовых действ 
зрелищного характера, музыки и т.д. – все 
это привносило в деревенский праздник 
свою специфику.

В деревнях, где состязания – конные скач-
ки, бег на дистанцию, борьбу на кушаках 
(көрəш), не проводили весной, их устраива-
ли в дни этого праздника, что составляло от-
личительную особенность второго варианта 
Джиена. Как и варианты Сабантуя, каждый 
вариант Джиена имел четко очерченный ре-
гион бытования.

Следует отметить, что несмотря на нали-
чие особенностей, привнесенных христиан-
ством, причем не столько ортодоксальных, а 
«бытовых», во многом одинаковых с быту-
ющими у местных русских, удмуртов, мари, 
чувашей, мордвы, для обрядов и праздников 



Глава 4. Обряды и праздники 691

татар-кряшен были характерны те же основ-
ные элементы, которые являлись этнически 
специфичными для казанских татар13. Так, 
до сева проводился Сабантуй. Однако в 
большинстве случаев он был приурочен к 
пасхальным дням. Кроме того, во многих 
деревнях он утерял само название «сабан-
туй». В частности, у нагайбаков Троицкого 
у. Оренбургской губ., Цивильского и  Царе-
вококшайского уездов Казанской губ. со-
стязания в пасхальные дни проводились под 
названием Сөрəн. В ряде мест они бытовали 
под названием Шыйлык.

Летний праздник крещеных татар не-
смотря на то, что, как правило, также был 
приурочен ко времени одного из христиан-
ских (престольных) праздников, по форме 
напоминал тот или иной вариант Джиена 
соседних деревень казанских татар данной 
местности.

В праздничной системе татар-мишарей 
были свои, единые для всех элементы. Поч-
ти повсеместно было традиционным особо 
отмечать день Нового года и в целом период 
святок. Преобладала форма их проведения 
в виде устройства посиделок, девичьих га-
даний, заимствованное название Роштва – 
Рождество. 

Из весенних обрядов также повсеместно 
бытовали подворный сбор детьми краше-
ных яиц и уличные игры с ними – кызыл 
йомырка, Йомырка көне, приуроченные к 
пасхальным дням. 

Летом особое место в праздничной куль-
туре занимало коллективное угощение, при-
готовленное из мяса жертвенного животно-
го, которое сопровождалось коллективным 
мусульманским молением намаз – Корбан – 
Корбəннек. Проводилось оно с пожеланием 
благополучия. В районах компактного посе-
ления с казанскими татарами в годовой цикл 
обрядности вошло празднование Сабантуя, 
в частности в деревнях Чистопольского у. 
Казанской губ. На территории башкирского 
Приуралья (Белебеевский, Бирский и другие 
уезды Уфимской губ.) татары-мишари пол-
ностью восприняли праздничный комплекс 
обрядности казанских татар.

13 Эти выводы совпадают с выводами исследо-
вателей языка и материальной культуры кряшен 
[См.: Баязитова, 1986, с.197–198; Бурганова, 1985, 
с.11; Мухаметшин, 1977, с.154–156].

Аналогичным, за редким исключением, 
был годовой цикл обрядов касимовских та-
тар. В отличие от татар-мишарей у них было 
традиционным устройство летних коллек-
тивных выходов на природу с угощением, 
во время которых проводилиcь и молодеж-
ные игрища. Эти выходы имели свое назва-
ние – сəер итү. У касимовских татар под на-
званием «джиен» проводились ежегодные 
семейные поминки с приглашением на уго-
щение родственников, соседей. Проводили 
их в удобное для себя время в течение года. 
То есть наблюдалось широкое бытование 
слова (термина) «джиен», но совершенно в 
другом смысле, чем у казанских татар. 

Тем не менее в XIX в. наблюдалось стой-
кое сохранение своеобразного общего (еди-
ного) культурного пространства, отличного 
от соседних народов, в тесном контакте с 
которыми жили татары. В основе этого сво-
еобразия – предписания ислама, его обряды, 
праздники, которые адаптировались к мест-
ным условиям, стали неотъемлемой частью 
этики поведения, общения, гостевого эти-
кета, в целом традиционного образа жизни 
татар как единого народа.

Сабантуй. Фото нач. ХХ в.



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар692

ГЛАВА 5
Устное народное творчество татар

Фанзиля Завгарова

Татарское устное народное поэтическое 
искусство прошло долгий исторический 
путь, на котором творчески преломлялись 
традиции предков и формировались новые 
жанры. Охватывая жизнь народа и жизнь 
человека в его конкретно историческом со-
циуме, фольклор удовлетворял духовные по-
требности всех слоев [Аникин, 1984, с.64]. 

Жанровое богатство фольклора – след-
ствие многовекового развития искусства 
слова у тюркоязычных племен и народно-
стей, принимавших участие в этногенезе та-
тарского народа. Некоторые его жанры вос-
ходят к древнейшим социально-бытовым 
институтам, отношениям и представлениям 
коллектива, которые художественно транс-
формировались в фольклоре, получая в нем 
специфическое обобщение. Это и устно-
поэтические жанры: эпос, сказки о живот-
ных, волшебные и бытовые, загадки и по-
словицы, поговорки, игровые, исторические 
и лирические песни, обрядовая поэзия и ее 
музыкальные составляющие, заговорная 
традиция, и многие другие, присущие кон-
кретным традициям народа. 

В XIX в. продолжали бытовать жанры, 
связанные с патриархальными, родоплемен-
ными воззрениями и психологией тюрко-
татар, что особенно заметно в семейно-
бытовом обрядовом творчестве. Например, 
в причитаниях невесты (кыз елату, таң 
кучат), которые продолжают выполнять ту 
же функцию, что и в предыдущие эпохи, так 
как на данном этапе сохранилась ритуаль-
ная, нравственная, психологическая обста-
новка семейных устоев и связанной с ними 
свадебной обрядности. Содержание обряда, 
состав исполнителей, темы и образы также 
остаются традиционными. 

Главным действующим лицом свадебной 
обрядности все еще остается невеста, поэ-
тому она – лирическая героиня свадебных 
песен «Яр-яр», «Кыз сеңлəү». Если в песне 

сибирских татар «Яр-яр» основную сюжет-
ную канву определяет приветствие, чество-
вание молодых, то в кыз сеңлəү (обряд, при-
сущий татарам, расселенным в Приуралье), 
который исполняется перед отъездом не-
весты в дом жениха, преобладают мотивы 
прощания молодой невесты (килен) с отчим 
домом, родными просторами, подругами.

В некоторых этнических группах татар 
сохраняется обычай левирата (наследование 
невесты или жены умершего родственника), 
который превращал брак «из радостного со-
бытия в трагическую прелюдию безрадост-
ного существования» [Мухамедова, 2004, 
с.74]. Тема левирата присутствует в лиро-
эпическом жанре татарского фольклора – в 
баитах. 

Календарные обряды годового земле-
дельческого цикла, представляющие собой 
синтез кочевого и оседлого образа жизни, 
сохранили свою традиционную структуру 
вплоть до первой четверти XX в. Связанная 
с земледелием оседлость издревле была до-
минирующей, поэтому сезонность и поря-
док сельскохозяйственных работ позволяли 
народу выработать свой календарь. Так, во 
второй половине XIX в. Н.И.Остроумовым 
был записан календарь, бытовавший у кре-
щеных татар Казанской губ. (1. Агам кырлач 
ае; 2. Энем кырлач ае; 3. Буш ай; 4. Нəурүз 
ае; 5. Яз ае; 6. Сабан ае; 7. Җəй ае; 8. Челлə 
ае; 9. Урак ае; 10. Ашлык сугу ае; 11. Келəү 
ае; 12. Кыш ае) [Остроумов, 1876, с.37]. 

В XIX в. у татар-мишарей и крещеных 
татар еще повсеместно проводился празд-
ник, связанный с зимним солнцестоянием – 
Нардуган. В структуру его обрядовых действ 
входили ряжение, обход дворов ряженной и 
комплекс гаданий, которые были основаны 
на древних языческих традициях. По мнению 
Л.В.Виноградова, «ряженые в структурах ка-
лендарной обрядности являются ритуально 
значимыми людьми, при посредничестве ко-



Глава 5. Устное народное творчество татар 693

торых можно связаться с миром умерших, и 
они воспринимаются как заместители умер-
ших, а щед рое их одаривание – как отголосок 
поминальных жертвоприношений» [Вино-
градов, 1982, с.146].

Согласно описаниям исследователей 
XIX в., святки у крещеных татар начина-
лись с возгласов мальчиков, которые кри-
чали: «Нардуганга – шайтан туена» (На 
нардуган – на бесовскую свадьбу) [Мошков, 
1898, с.45; Даулей, 1903, с.18]. На следую-
щий день ряженые – сначала мальчики и де-
вочки, затем парни и девушки – собирались 
и под гармонь устраивали пляски у каждого 
дома. Ряженые заходили в дом, где хозяева 
угощали их специально приготовленными 
блюдами. (По мифологическим представ-
лениям, если хозяева дома не угостят ря-
женых, то могут накликать себе беду или 
болезни.) К ним присоединялось взрослое 
население, и начиналось народное театра-
лизованное представление. Главные персо-
нажи обряда – Нардуган баба и Нардуган 
əби. Как правило, это были ряженые муж-
чины. Их задачей было рассмешить присут-
ствующих шутками-прибаутками. В ночь 
на Новый год девушки совершали комплекс 
гаданий на суженого, при этом исполнялся 
ряд гадальных песен. Например:

Алыйм, салыйм, (Кыз исеме əйтелə) 
Кияү сайлыйм.
Бал салмаган чилəккə
Балавыз кайдан ябышкан? 
(Кыз исеме əйтелə) 
Берлəн фəлəн егет
Каян килеп табышкан? 
[Даулей, 1903, с.22].

Беру, кладу, выбираю для (называется 
имя девушки ) жениха.
К ведру без меда откуда прилип воск?
(опять называется имя девушки) и вот 

этот парень как нашли друг друга?
В песнях татар-мишарей при гадании де-

вушек как заклинание употреблялось слово 
«Нардуган»: 

Нардуганым нар булсын, 
Эче тулы нур булсын.
Нардуган көвен кем күлəсə,
Шул дəүлəтле, бай булсын.
[Мошков, 1898, с.254].

Пусть мой нардуган будет красным,
Пусть он будет лучезарным.
Тот кто поет песню Нардуган,
Пусть будет богатым.
В комплексе обрядового праздника Нар-

дуган у татар-мишарей бытовали и под-
блюдные песни с упоминанием лиц разных 
социальных групп: мулл, купцов и др. [Ниг-
медзянов, 2003, с.33]. 

Традиционно проводились весенние об-
рядовые действа «Боз озату», «Боз карау» 
(Проводы льда, или смотреть ледоход), во 
время которых, например, в Среднем Повол-
жье разжигали костры и пускали их по реке 
на ледяных глыбах. Татары, проживавшие 
в Приуралье, сжигали соломенное чучело 
[Мухамедзянов, 1982, с.102], сибирские же, 
проживавшие в Тюменском у., отп равляли по 
реке специально приготовленную деревян-
ную куклу, полагая, что вместе с кук лой лед 
унесет с собой все беды и болезни. Помимо 
этих ритуальных действ, участники прово-
дов льда, особенно молодежь, устраивали 
на берегу песенно-танцевальные игры.

Согласно многовековым традициям, и в 
XIX в. с ранней весны начинали готовиться 
к севу. Именно ему были посвящены многие 
обряды. Среди них особое место занима-
ет обряд «Карга боткасы», «Зəрə боткасы» 
(Грачиная каша, Каша Зари), участниками 
которого выступали дети. Обряд «Карга бот-
касы» в Среднем Поволжье проводился по-
всеместно и считался предвестником главно-
го праздника – Сабантуй. Следует отметить, 
что многие тексты заклинаний обряда «Кар-
га боткасы» были записаны собирателями 
фольклора именно в исследуемый период. В 
них четко прослеживаются древние языче-
ские представления татар. Например:

Эт кояшы, тегелəй кит, 
Безнең кояш болай кил. 
Кояш, чык, чык, чык! 
Болыт, кач, кач, кач! 
Без уйнарбыз җылыткач. 
Тəти кашык базарда, 
Майлы ботка казанда, 
Əти китте базарга, 
Кызыл үгез бар анда. 
Əти кайткач базардан, 
Ботка төшəр казаннан. 
Кояш, чык, чык, чык! 
[ТХИ, 1988, б.51].



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар694

Собачье солнце, иди туда,
Наше солнце, сюда иди.
Солнце, выйди, выйди, выйди!
Туча, скройся, скройся, скройся!
Мы будем играть, когда потеплеет.
Красивая ложка на базаре,
Масляная каша в котле.
Отец поехал на базар,
Там находится рыжий бык.
Когда отец возвратится с базара,
Будет готова каша в котле.
Солнце выйди, выйди, выйди!
Упомянутые в закличке ритуальная 

каша, красный бык, олицетворяющие сим-
вол Солнца, являются мифологемами сю-
жетной линии произведения.

К комплексу фольклорной календарной 
обрядности ХIХ в. можно отнести и большое 
количество вербальных молельных струк-
тур – обращений (келəүлəр) к земле, солн-
цу, дождю. Для них характерно формульное 
оформление мифологического содержания. 
Например,

Җир атасы – җирəн сакал, 
Җир анасы – асылбикə. 
Түбəсенə туклыгын бир. 
Тамырына ныклыгын бир. 
Ил өстенə муллыгын бир. 
Ил эчендə безгə дə бир. 
Башлыйк телəкне. 
Күтəрик белəкне. 
Кояш, шаһит бул.
[ТХИ, 1988, б.50].

Отец земли – рыжая борода,
Мать земли – прекрасная женщина.
Верхушкам дай сытность,
Корням – крепость.
Всей стране дай богатство,
В этой стране и нам дай.
Начнем моление.
Поднимем руки.
Солнце, будь свидетелем.
Календарная обрядность завершалась 

осенью, когда заканчивались работы в гум-
не. Осенние заботы заканчивались праздни-
ком урожая, который согласно локальным 
традициям назывался по-разному: «Сөм-
бель», или «Кыр җыены», или «Ашлык 
башы бəйрəме» [Исхакова-Вамба, 1997, 
с.50]. Утратив свое мифологическое содер-
жание, они проводились как молодежный 
праздник.

В конце XVIII – начале XIX в. ученые от-
мечали усиление роли ислама и канонов ша-
риата в повседневной жизни татар. Поэтому в 
описаниях празднично-обрядовой культуры 
редко встречается упоминание о пении и му-
зыке. Как метко заметил К.Фукс: «Праздни-
ки деревенских татарок отправляются с теми 
же обрядами, как и в городе…, но несколько 
повеселее: иногда споют песню и позволяют 
себе поплясать на свадьбах… ». Говоря «о 
строгих обычаях ислама», он отмечал, что 
среди простых людей «они меньше соблю-
даются» [Фукс, 1991, с.37]. Описывая древ-
ний татарский народный праздник «Джиен», 
в который «муллы и благочестивые люди не 
ходили» [Махмудов, 1857, с.251], К.Фукс от-
мечал пение татарок, задорную игру курай-
чи [Фукс, 1991, с.328]. Несмотря на давление 
ислама на фольклорную культуру, согласно 
словарю М.Г.Махмудова, татары в своем му-
зыкальном быту в первой половине XIX в. 
пользовались традиционными инструмента-
ми: скрипкой, домрой, кураем, гуслями, буб-
ном (дюмбры), кубызом [Махмудов, 1857, 
с.253].

С середины XIX в. «культура татарского 
народа постепенно переходит в иное «изме-
рение» – вступает в период развития дина-
мического типа цивилизации с ориентацией 
«от Востока к Западу» [Сайдашева, 2008, 
с.50]. Русская культура начинает выполнять 
функцию посредника между татарской и за-
падноевропейской культурами. Опираясь на 
записи В.Белинского и М.Лаптева, извест-
ный ученый-музыковед М.Нигмедзянов пи-
шет о популярности у татарского населения 
в тот период русских, украинских и других 
бодрых и веселых танцевальных мелодий и 
указывает на проникновение в быт татар ита-
льянского музыкального инструмента – гар-
моники (тальянки), который очень быстро 
становится одним из самых популярных. 
«Гармонь в отличие от всех предыдущих ин-
струментов явилась мелодико-гармоничным 
инструментом, способным без участия дру-
гих инст рументов обеспечить полноту и 
силу звучания. Портативность и общедо-
ступность в смысле несложности овладения 
техникой игры позволили ему быстро про-
никнуть в быт татар» [Нигмедзянов, 2003, 
с.59]. Несмотря на гонения служителей 
исламского культа, музыка, пение и танцы 
продолжали бытовать и в молодежной сре-



Глава 5. Устное народное творчество татар 695

де. Молодые люди с наступлением теплых 
вечеров выходили где к ручью, где на холм, 
где на луг на кичке уен (молодежные игри-
ща), играли в əйлəн-бəйлəн (хоровод), пели 
различные шутливые такмаки, основанные 
на əйтеш (музыкально-поэтический спор), 
играли в песенно-танцевальные игры. Раз-
личные по содержанию и форме игры про-
водились и на зимних, и осенних вечерах, 
аулак өй (вечер в доме без взрослых), на 
которых особенно приветствовались фоль-
клорные произведения жанра əйтеш между 
молодыми людьми и девушками, с прису-
щей к характеру вечеринки тематикой.

В этот период в городах бытовой интерес 
к фольклору начинает перерастать в профес-
сиональный. К середине XIX в. песенный, 
инструментальный музыкальный фольклор 
становится материалом для исполнитель-
ского творчества. Татары начинают музи-
цировать в трактирах, чайных, клубах, на 
открытых вечерах. «В области татарской 
фольклорной музыкальной культуры усили-
ваются творческие взаимопроникновения с 
инонациональной, прежде всего с русской 
культурой. Наблюдается отход от строгой 
бесполутоновости и проникновение в мело-
дику полутонов, то есть диатонических эле-
ментов» [Сайдашева, 2008, с.31].

В этот период активизируются мотивы 
социального протеста в татарском песен-
ном творчестве цикла «Качаклар җыры» 
(«Песня бег лых»). Ученые фольклористы 
относят эти народные произведения к жан-
ру исторической песни, которая «берет свое 
начало с древнебулгарского периода» [Ба-
киров, 2008, с.264]. «Качаклар җыры» как 
вид исторической песни зародился в XVII–
XVIII вв., в них повествовалось в основном 
о судьбе беглого солдата, участника пуга-
чевских восстаний, ссыльных крестьян. В 
XIX в. беглыми героями «стали личности, 
поссорившиеся с власть имущими». Как 
правило, эти песни бытовали под собствен-
ными именами героев, например, «Шəрүк 
беглый», «Тали», «Ташкай» и др. [Исхакова-
Вамба, 1997, с.120]. По сюжету герои этих 
народных произведений – «благородные 
разбойники», разделяющие тяжкую судьбу 
простолюдина, знающие его долю:

Кара урман үтəли карадым, 
Ярлыга тимəде зарарым. 

«Шəрүк беглый» [ТХИ, 1980, б.47].

Глядел сквозь темный лес,
Но бедных не трогал.

В них передавались и переживания са-
мого героя, вынужденного в силу сложив-
шихся обстоятельств находиться вдали от 
семьи, домашнего очага:

Ни авырдыр качкынның көннəре, 
Ризыклы, əй, меңнəнең берлəре. 
«Качкын җыры» [ТХИ, 1980, б.68].

Как тяжелы дни беглого,
Из тысячи только один день бывает он 

сыт.
В фольклоре данного периода продол-

жали бытовать исторические песни, пове-
ствовавшие о кантонной системе, где, поми-
мо национального гнета, служилые татары 
подвергались жестокому обращению воена-
чальников. Генезис данного вида историче-
ской песни уходит в XVIII в., он продолжал 
бытовать в XIX столетии [Бакиров, 2008, 
с.187]. Одно из популярных произведений, 
рассматриваемых как историческая песня, 
– «Азаматов кантон». В ней повествуется 
о судьбе кантонщика Азаматова, который 
совсем молодым покинул этот мир. Среди 
таких народных произведений достаточно 
интересна, на наш взгляд, песня «Абдулла 
ахун» [Юсупов, 2004, с.336]. В этой песне с 
иронией рассказывается о том, как Абдулла 
ахун стал кантонщиком. Высмеиваются его 
подобострастное отношение к высшим чи-
нам, пренебрежение народными чаяниями, 
его, по мнению сочинителя, предательство 
интересов ислама. Совсем иная сюжетная 
тематика и чувственная палитра в песнях  об 
Отечественной войне 1812 г. В них преобла-
дают патриотический настрой, гордость за 
воинов-татар – участников сражений.

Социально-протестная и военно-исто ри-
че ская тематика раскрываются и в лироэпи-
ческом жанре татарского фольклора – баите, 
зарождение которого как жанра, по мнению 
некоторых ученых, восходит к булгарско-
му периоду [Бакиров, 2008, с.263]. Часть 
баитов XIX в. относится к творчеству татар-
солдат, принимавших активное участие в 
Отечественной войне 1812 г. Яркий пример 
тому баит «Рус-француз сугышы бəете» 



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар696

(«О русско-французской войне») [ТХИ, 
1983, б.40]. Лиризм произведения опреде-
лен общей радостью по поводу победы в 
Отечественной войне. Татары и башкиры, 
как и многие другие народы, грудью вста-
ли на защиту Отечества, они чувствуют 
себя народными героями. Подобные эмоции 
нельзя найти в баитах, посвященных другим 
войнам. Так в баите, посвященном Кавказ-
ской войне, выражается симпатия Шамилю 
[ТХИ, 1983, б.46–49].

Большой цикл баитов данного периода 
отражает события, связанные с крестьян-
скими антиправительственными высту-
плениями. Например, в народном произве-
дении «Урта Тигəнəле бəете» [ТХИ, 1983, 
б.125] рассказывается о прибытии в 1879 г. 
в д.Средние Тиганы Казанской губ., жите-
ли которой оказали неповиновение властям, 
карательной команды. Баиты с такой тема-
тикой сочинялись часто и имели локальное 
распространение. В баитах нашла отраже-
ние бесправная доля татарки в патриархаль-
ной семье, которая усугублялась тяжелым 
экономическим положением. В голодные 
годы некоторые родители под прикрытием 
свадебной сделки продавали своих дочерей 
покупателям из Средней Азии («Сатылган 
кыз бəете» («Баит о проданной девушке»), 
«Галимə» и др.) [ТХИ, 1983, б.135]. Наибо-
лее распространенными были баиты о без-
временной трагической смерти героя сюже-
та («Суга батып үлгəн Гаишə бəете») [ТХИ, 
1983, с.138], о несчастном случае во время 
работы («Тегермəнче Шəйхелислам бəете») 
[ТХИ, 1983, б.134] и др.

В татарском фольклоре XIX в. осо-
бое внимание уделяется борьбе старого 
с новым. Традиции все еще дают о себе 
знать в фольклорных жанрах, связанных 
с патриар хальной дидактикой наставле-
ний, в афоризмах, семейно-бытовых об-
рядах, сказке. Понятия и образы ислама 
все больше проникают в назидательную 
и обрядовую поэзию, чему способствуют 
ставшие популярными среди татар произ-
ведения религиозно-назидательного харак-
тера (кыйсса) о пророках и мусульманских 
святых. Благодаря татарскому книгопеча-
танию активизируется переводческая дея-
тельность, переводы издаются массовыми 

тиражами. Публикуются также сборники 
фольклорных жанров Востока, в частно-
сти арабо-персидские сказки:  «Мең дə бер 
сəхəр» («Тысяча и одна ночь»), «Тутый 
намə» («Книга попугая»), «Кырык вəзир» 
(«Сорок везирей»), «Кəлилə вə Димнə» 
(«Калила и Димна») и др. [Каримуллин, 
1993, с.8]. Чужеземные восточные сюже-
ты способствовали появлению в татарском 
фольклоре новеллистических сказок. «Ты-
сяча и одна ночь» становится источником 
многих татарских авантюрных сказок: о 
герое, познавшем язык животных, о краса-
вицах ханшах, о дочери везира, рассказы-
вающей сказки, и др. Сюжеты «Калилы и 
Димны», «Книги попугая» также нашли от-
ражение в татарских сказках. В сказках все 
чаще появляется образ птицы Самрук (Си-
мург) – чудесной помощницы героев, а так-
же образы восточного фольклора – шайта-
ны, пери, жабраилы и др. Благодаря тесным 
культурным контактам в виде книжной про-
дукции распространились циклы рассказов-
анекдотов о Ходже Насретдине, которые, 
«слившись с татарским фольк лором, стали 
катализатором развития жанра мəзəк (анек-
дот)» [Каримуллин, 1993, с.8].

Таким образом, в фольклоре семейно-
бы товой обрядности наблюдается сохране-
ние традиционных устоев, основанных на 
патриархальных воззрениях. В календар ных 
обрядах XIX в. основу фольклорной тра-
диции составляют мифологические пред-
ставления, связанные с язычеством. Бы туют 
традиционные лироэпические жан ры, но в 
их тематике, образной системе наблюдаются 
новые явления. Серьезным изменениям под-
вергается музыкальный фольклор. Появля-
ется возможность синтеза с инокультурны-
ми традициями, отмечаются основанные на 
фольклоре зачатки профессионального ис-
кусства. Наблюдаются отход от строгой пен-
татоники, проникновение в татарский мелос 
диатонических элементов. Под влиянием 
письменной исламской культуры активи-
зируется жанр кыйсса о жизни мусульман-
ских пророков и святых. Под воздействием 
перевода и восточных сказок появляются 
новеллистические, авантюрные сказки. За 
счет новых явлений обогащается и образная 
система сказочного фольклора. 



Глава 6. Татарская музыкальная культура 697

ГЛАВА 6
Татарская музыкальная культура

Геннадий Макаров

Музыкальная культура татар Поволжья и 
Приуралья в XIX в. развивалась в русле пе-
рехода от доминирования патриархальных 
традиций этнической, а также религиозной 
суфийской музыки позднего средневековья 
к надэтничной, национальной музыке Но-
вого времени, когда формирование культу-
ры татарского общества стало проходить по 
модели национальных сообществ новоевро-
пейского типа. 

Последствия миграционных процессов 
в виде исхода населения из Казанского края 
на Урал, проходивших после взятия Казани 
(1552 г.), привели к смешению комплексов 
различных вариантов культур татарских 
общин, обычаев, обрядов и значительно-
му изменению на новых местах обитания 
старотрадиционных песенно-поэтических, 
музыкальных традиций. Переселение этни-
ческих групп казанско-татарского, мишар-
ского, финно-угорского населения правобе-
режной Волги, Казанской губ. для заселения 
земель в Приуралье, Сибири привело к фор-
мированию внеобрядовой песенной культу-
ры татароязычного тептярского населения. 
На этот процесс большое влияние оказала 
и приуральская башкирская песенность с 
применением орнаментального распева в 
жанре «озын көй».

Основными песенными жанрами татар-
ского населения продолжали оставаться 
«озын көй» (длинный/протяжный напев) и 
«кыска көй» (короткий напев). Принадлеж-
ность напева к жанру «озын көй» опреде-
лялась структурой песенного текста. Текст, 
распеваемый как «озын көй», назывался 
«җыр»/«җыру» и представлял в своей осно-
ве четверостишие с девяти-десятисложными 
строфами. В случае, когда основой распевае-
мого стиха служил семи-восьмисложный 
текст, подобный напев назывался «кыска 
көй», а сам текст – «такмак». В XIX в. про-
должал развиваться орнаментальный стиль 

распевов в лирических песнях «озын көй». 
К концу XIX в. очень популярными в на-
роде были такие песни, как «Тəфтилəү», 
«Сакмар», «Ашказар», «Уел». Часто они 
были связаны с названиями рек Приура-
лья. Происхождение и динамика развития 
орнаментально-распевного стиля пения та-
тар не до конца изучены. Известно также, 
что подобный орнаментальный стиль пения 
характерен для лирических песен казанских 
и сибирских татар, но не зафиксирован как 
в обрядовых, так и в лирических песнях 
«озын көй» татар-кряшен, татар-мишарей, 
пермских татар. 

Наибольшую древность и общность 
стиля исполнения песен в жанре «җыр» на 
напевы «озын көй» для всех групп татар, в 
т.ч. татар-кряшен, представляют старинные 
гостевые песни, в которых мелизматика 
присутствует в значительно меньших объ-
емах. Данная группа песен ныне известна 
как «авыл көйлəре» (деревенские напевы) 
и продолжает сохранять преемственность 
со старинной этнической музыкой татар 
Волго-Уральского региона.

Одной из существенных причин ослабле-
ния обрядового этнического искусства татар 
стал исламский фактор. Гонения, притесне-
ния, насильственное крещение татар при-
вели к ответным шагам в виде «борьбы за 
веру». Это послужило причиной принятия 
татарским населением усиленных мер по со-
хранению исламских ценностей. Обрядовая 
этническая музыка татар с этого времени 
отошла на второй план, а образовавшуюся 
нишу постепенно стали занимать лириче-
ские песни, не связанные с обрядностью.

Духовная культура татар, в т.ч. ее этниче-
ская и мусульманская часть, до XIX в. была 
в значительной степени консервативной и 
закрытой для внешних влияний. Учрежде-
ние в 1788 г. ОМДС коренным образом по-
влияло на статус ислама в России, на раск-



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар698

рытие возможностей контактов татарских 
общин с внешним миром и на дальнейшую 
судьбу культуры российских татар.

Формирование российских исламских 
институтов и форм их централизованного 
государственного управления с позиций ин-
тересов России привело к замедлению не-
контролируемой активности мусульманской 
культуры, в т.ч. и музыкальных, основанных 
на приоритетах суфизма, к постепенному 
ослаблению связей татарской мусульманской 
уммы России с иными исламскими региона-
ми мира, прежде всего со Средней Азией.

Реформы в мусульманской культуре та-
тар, проводимые ОМДС при содействии 
российских властей, были направлены на 
приведение исламских институтов татар в 
соответствие с классическим исламом. 

Сокращение религиозных, а значит и 
культурных связей татар с духовными су-
фийскими центрами Средней Азии, приве-
ло к выстраиванию религиозной жизни та-
тар в соответствии с реалиями внутренней 
и внешней политики России, к восприятию 
российских традиций городского бытового 
музицирования на европейских инструмен-
тах. К середине ХIХ в. в быт народов По-
волжья проникает новый музыкальный ин-
струмент – гармоника. Среди татар особую 
популярность приобретает итальянка (та-
льянка) ливенского типа с диатоническим 
строем в правой клавиатуре. Партия левой 
руки перестроилась в связи с особенностя-
ми народной музыки. Гармонь, в отличие от 
предыдущих инструментов, была мелодико-
гармоническим инструментом, способным 
без участия других инструментов обеспе-
чить полноту и силу звучания [Нигмед-
зянов, 2003, с.58]. Наряду с гармоникой в 
музыкальном быту татар данного периода 
продолжали активно использоваться гусли 
и скрипка. В отличие от татар-мусульман, 
на музыкальный быт которых влияли ри-
туалы ислама, у татар-кряшен сохранились 
старинные свадебные, гостевые, шуточные 
песни, продолжали бытовать плачи похо-
ронной обрядности, цикл обрядовых песен: 
как «Нардуган» (праздник встречи ново-
го года в период зимнего солнцестояния), 
«Май көе» (праздник Май чабу – Маслени-
ца, проводимый в период перехода от зимы 
к весне), «Урак өсте көе» (празднования, по-
священные завершению жатвы), «Өмə көе» 

(помощь, устраиваемая осенью в период за-
вершения полевых работ) [Исхакова-Вамба, 
1997, с.16–18]. 

Формирование своеобразия культуры 
татар-кряшен, в отличие от общетатар-
ской (общенациональной), было обуслов-
лено особыми историческими причинами. 
Татары-мусульмане и татары-кряшены 
были схожи друг с другом наличием джие-
нов. Отличие проведения джиенов у по-
следних заключалось лишь в приурочи-
вании их к определенным престольным 
праздникам кряшенских сел, когда можно 
было праздновать не таясь. Кроме того, 
татары-кряшены сохранили древние тради-
ции гостевого песенного этикета, а у татар-
мусульман традиции обрядовых адресных 
застольных песен хотя и сохранили неко-
торые рудименты, но они сильно «размы-
лись» и приняли облик застольной лири-
ки. Поэтому для реконструкции татарских 
общинных песенных традиций материалы 
татар-кряшен имеют ключевое значение. Во 
время джиенных праздников представители 
родственных кланов поочередно посещали 
дома родственников, где их угощал хозяин 
дома. Все собравшиеся за столом при рас-
питии хмельных напитков пользовались 
одной рюмкой (которая называлась «тусты-
ган»). Для каждого родственника хозяин 
пел специально заранее приготовленную 
адресную песню-пожелание и получал вза-
мен специально приготовленный ответ. Эти 
песни пелись на формульный обрядовый 
напев, который в разных подгруппах татар-
кряшен имел разное название: «эчке көе» 
(застольный напев), «җыен көе» (джиенный 
напев), «мəҗлес көе» (гостевой напев), «рəт 
көе» (круговой напев) и др. Традиционная 
общинно-джиенная социальная структура 
жизни татар-кряшен до середины XIX в. 
обу словливала одно основное направление 
– следование наследным архаичным формам 
культуры. Живя исключительно сельскими 
общинными порядками, они сохранили зна-
чительный слой архаического искусства. А 
новый слой обрядовой культуры был мало-
приметным и не доминировал над старым, 
его особенностью было то, что он возник 
как лирика, свободная от обрядов и локаль-
ных (местных) особенностей стиля. Новиз-
ну в культуру Нового времени внесло взаи-
модействие с русской бытовой культурой, в 



Глава 6. Татарская музыкальная культура 699

частности, знакомство с новыми музыкаль-
ными инструментами, такими как скрипка, 
гудок, балалайка, небольшие фисгармонии 
(əргəн). Комплекс указанных особеннос-
тей возник и у большинства групп татар-
мусульман, но в содержании их отдельных 
компонентов, например в исполнительском 
стиле, имелись различия. 

Интонации народной музыки татар-
кряшен отличались от общетатарской, так 
как у них отсутствовали необходимые ком-
муникационные связи с общетатарским 
мас сивом на уровнях: экономики, сети внут-
ринациональных общеобразовательных уч-
реждений, культуры и искусства, общекон-
фессиональных интересов. Исторически 
сложилось так, что татары-кряшены не 
вошли в оборот исторического процесса об-
новления татарской культуры и ее перехода 
на новый этап развития. 

Несмотря на регламентацию исламом 
жизненного уклада, татары-мусульмане 
продолжали праздновать Джиен, который 
обеспечивал бытование музыкальных тра-
диций. На Джиене молодежь пела любимые 
песни, водила хороводы, гуляла, играла в 
традиционные песенно-танцевальные игры; 
не смолкали звуки курая, скрипки, гармони-
ки. Наряду с джиенным соблюдался и ряд 
других календарных обрядов, таких как 
Карга боткасы, Сабантуй, которые сопро-
вождались ритуальными узкообъемными 
речитациями: «Карга боткасы такмаклары», 
«Сөрəн көе». В комплексе обрядовых действ 
продолжала бытовать и система молений с 
обращениями к земле, солнцу, дождю, ко-
торые также сопровождались особенными 
ритуальными речитациями.

Свадебные обряды татар-мусульман 
проводились по канонам шариата, в присут-
ствии мулл. Тем не менее, без мулл, особен-
но среди бедной части населения, молодежь 
предавалась увеселениям: пела, плясала, 
играла на музыкальных инструментах, ис-
полняла обрядовые песни, такие как «Ишек 
бавы җырлары», «Кодалар җырлары», 
«Мəҗлес такмаклары» и др. [Ахмаров, 1907; 
Коблов, 1908а, с.26.; Исхакова-Вамба, 1997, 
с.16–18]. Нельзя не отметить и продолжение 
традиционных летних молодежных игрищ 
(түгəрəк уен), зимних посиделок (аулак өй), 
в которых соб людались традиции музици-
рования, пения, увеселительных игр.

Послабление религиозной дисциплины 
внутри мусульманских общин привело к ак-
тивному формированию внеобрядовых жан-
ров песенной, танцевальной лирики, нача-
лось проявление унификации, формирование 
явлений общенациональной культуры татар 
Нового времени. Этому способствовали по-
явление буржуазных отношений в татарской 
среде, включение татарского населения в ур-
банизационные процессы, внутренняя ми-
грация в промышленные центры.

Основные параметры музыкального стиля 
общетатарского национального музыкально-
го творчества Нового времени сформирова-
лись в эпоху сложения татарского этноса как 
нации. А новотатарская музыка сильно от-
личалась от своих локальных (диалектных) 
традиций, ибо старый этнический слой был 
заменен общеупотребительной музыкально-
интонационной и вокально-стилевой лекси-
кой. Все это привело к появлению зачатков 
национальной демократической культуры, 
что, в свою очередь, подготовило почву для 
интенсивного развития культуры и искусства 
народа, взаимообогащения духовными цен-
ностями между народами. В этих условиях 
наблюдались новые черты и в музыкальном 
быту татар, особенно в купеческой среде; на 
ярмарках (Нижегородской, Мензелинской и 
др.) большую популярность приобретают 
польки, марши, казачок и мелодии отдель-
ных песен русского или украинского проис-
хождения. Весь этот поток стал влиять на та-
тарскую бытовую музыку, появляются иные 
интонации, ритмы, мелодии. Эта музыка 
начинает отличаться ясным мажорным или 
минорным колоритом с четко выявленными 
функциональными отношениями, упругой 
ритмикой, квадратностью структуры и диа-
тоническим складом [Нигмедзянов, 2003, 
с.65]. Все это способствует появлению го-
родского песенного фольклора, который не 
мог получить широкого распространения в 
деревенской среде.

Что касается музыкальной культуры 
татар, связанной с исламским искусством 
XIX в., то ее можно представить через тру-
ды таких татарских мыслителей, поэтов, 
как Г.Утыз Имяни, Т.Ялчигул, Джагфар ас-
Сафари, Г.Кандалый, Ш.Марджани, К.На-
сыри. В их творческом наследии отразились 
традиции истории, теории и практики этни-
ческой, а также классической мусульман-



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар700

ской музыкальной культуры через призму 
местных поволжско-тюркских особенно-
стей музыкальной эстетики.

В XIX в., в условиях расширения рыноч-
ной экономики, татары все более втягива-
лись в экономически выгодные отношения 
и привлекательное культурное многообра-
зие российской действительности. Поток 
желающих получить образование в таких 
городах, как Бухара, Самарканд, Кабул, 
Кандагар, постепенно снижался. Снижал-
ся и поток среднеазиатской религиозно-
богословской литературы, явлений светско-
го и духовного искусства, что уже не могло 
поддерживать старые устои татарской куль-
туры письменных традиций, музыкально-
поэтического и инструментального искус-
ства, сохранявшие ся еще со средних веков. 

В исследуемый период на музыкальную 
среду татар-мусульман повлияло и суфий-
ское движение, которое имело достаточно 
большое распространение в Поволжском и 
Приуральском регионах. Среди татарских 
суфиев XIX в., отличавшихся пристрастием 
к игре на музыкальных инструментах, был 
Джагфар ас-Сафари. В истории татарской 
музыки он является ярким представителем 
суфийского направления. Прекрасно владея 
искусством игры на танбуре и других обще-
восточных инструментах, Джагфар ишан 
обучал своему искусству и мюридов (после-
дователей). По преданиям, которые вошли 
в память народа, он великолепно организо-
вывал суфийские радения с применением 
музыкальных инструментов, пения и тан-
цев. Джагфара ишана и его мюридов часто 
приглашали для участия в мероприятиях 
по случаю религиозных праздников и иных 
торжеств, где они с большим вкусом испол-
няли различные музыкально-поэтические 
произведения суфийского содержания. При-
глашали в основном состоятельные люди, 
а также отдельные мусульманские общины 
разных сел со всего Поволжья и Приуралья. 
Свои музыкально-теоретические познания 
и навыки практической игры на различ-
ных музыкальных инструментах Джагфар 
укрепил, видимо, проживая в Бухаре и Ка-
буле, участвуя в проведении всевозможных 
видов музицирования суфиев, что помогло 
ему лучше усвоить основы классической 
мусульманской теории и эстетики равно как 
поэзии, так и музыки. 

На примере жизни и творчества Джагфа-
ра ишана можно понять то, что продолжаю-
щиеся контакты представителей та тарского 
религиозного искусства с музы кально-поэ-
ти ческой культурой суфиев Средней Азии 
позволяли сохранять в Поволжье и Приура-
лье традиции мусульманского классическо-
го инструментального искусства.

Ценные сведения о музыкальных инст-
рументах содержатся и в произведениях 
Г.Утыз Имяни. В поэме «Гаварифез-заман» 
упоминается, что в музыкальном быту му-
сульманских общин, проживавших в бассей-
нах рек Зай, Шешма, Черемшан, имелись и 
целые ансамбли инструментов:

Кубыз, танбур вəнəй, гайре уенлар
Киллер уртага кыз вə җəванлар.
Бу рəсвалык белəн та сөбхе садикъ,
Идəрлəр эш-шəятинга муафикъ. 

(Играют на кубызе, танбуре, най’е, дру-
гих инструментах,

Входят в круг юноши и девушки.
Эти игры продолжаются до рассвета,
Чем они привлекают внимание шайтана).

В поэме, кроме обычного татарского ку-
быза (варгана), упоминаются и такие клас-
сические инструменты мусульманского 
Востока, как танбур и най. Наличие и со-
хранность их в позднесредневековом искус-
стве татар свидетельствуют о преемствен-
ности с более ранними периодами культуры 
народов Поволжья. О том, что применение 
этих классических инструментов казански-
ми татарами не случайно, подтверждают и 
другие источники.

Удивительно музыкальные по свое-
му складу поэтические произведения 
Г.Кандалый были широко распространены 
не только на родине поэта. Для музицирова-
ния во время меджлисов (праздничных за-
столий) татарское население применяло та-
кие инструменты, как танбур, даф. Наличие 
указанных классических мусульманских 
инструментов, которые упоминаются и в 
произведениях Г.Утыз Имяни, подтвержда-
ет типичность их распространения в музы-
кальном быту татар. Помимо инструментов 
Г.Кандалый отмечает широкую практику 
использования в татарском искусстве таких 
распространенных в мусульманских стра-



Глава 6. Татарская музыкальная культура 701

нах устно-профессиональных классических 
музыкально-поэтических жанров, как накш 
(нəкыш) и савт (сəвет).

Из произведений указанных выше авто-
ров видно, что татарская (мусульманская) 
молодежь того времени продолжала развле-
каться игрой на кубызе, танбуре, нае, дафе, 
ибо их татарский народ сберег в самые тяже-
лые дни испытаний, т.е. от середины XVI до 
середины XIX в., когда, казалось бы, эти су-
губо элитарные классические общемусуль-
манские инструменты не могли бы сохра-
ниться в сельских общинах. Понятно также, 
насколько ортодоксальным и нетерпимым 
к светскому искусству было татарское ду-
ховенство позднего средневековья, которое 
объявило о «греховности» игры даже на 
этих чудом уцелевших общемусульманских 
инструментах. 

Материалы по музыкальной культуре 
татар XIX в. присутствуют в работах К.На-
сыри. Наиболее полные сведения по татар-
ским музыкальным инструментам даны в 
его работах «Лəһҗəи татари» («Толковый 
словарь татарского языка»), в нескольких 
изданиях татарских словарей, где представ-
лены два варианта произношения слова 
«домбра»: دومبرا (думбыра) и دومرا (думра). 
При переводе на татарский язык русского 
слова «балалайка», кроме термина «думбы-
ра», применяет понятие دوطار (дутар), кото-
рое также имело хождение в татарском язы-
ке и культуре, оно являлось, по-видимому, 
синонимом понятия «домбра» (думбра). 
К.Насыри пишет, что у татар применяются 
не только понятия «думбыра» и «дутар», но 
и «саз». Однако «саз» имел значение всякого 
музыкального инструмента, например, ку-
быза, гармоники, скрипки, сыбызгы. 

М.Г.Махмудов в «Практическом руко-
водстве к изучению татарского языка» 
(раздел «Татарские музыкальные инстру-
менты») называет гусли (көслə), имея в 
виду классический мусульманский канун, 
и другие инструменты восточного проис-
хождения (думбыра, думбырый, кубыз, 
сыбызгы, курай, которые соответственно 
переведены: балалайка, бубен, кубза, дуд-
ки музыкальные). В данный исторический 
период в музыкальной жизни татар активно 
применялись и другие классические обще-
мусульманские музыкальные инструменты: 

ариля (ариля бит тюрки) – оригинальное 
название восходит к обозначению колесной 
рыли (лиры), активно используемой в XIX в. 
бродячими, слепыми лирниками России, 
Украины и Белоруссии. Название «ариля» 
в татарском языке шире, в мусульманском 
искусстве в качестве традиционного такое 
название инструмента не встречается; тан-
бур (хөрəсəн танбуры, төрки танбур) – род 
хордофона, имеет долбленый деревянный 
корпус грушевидной формы, длинный гриф 
с навязанными ладами из жил или дере-
вянными врезными ладами (пəрдə), три 
металлические струны; даф – ударный му-
зыкальный инструмент, помогающий вос-
произведению и освоению классических 
метров и ритмов, связанных с мусульман-
ским музыкально-поэтическим искусством. 
Традиции игры на дафе в средневековой 
вокально-инструментальной культуре татар 
возникли в связи с вхождением Поволжья в 
лоно исламской цивилизации.

На рубеже перехода татарского общества 
от позднего средневековья к Новому времени 
вектор развития культуры татар повернулся 
от восточных цивилизаций к европейскому 
типу. С этого времени татарская культура 
через общероссийские коммуникационные 
структуры постепенно интегрировалась в 
культурно-информационное пространство 
европейской цивилизации как в плане быто-
вого, так и «высокого» (профессионального) 
искусства, с доминантой новоевропейских 
музыкальных жанров. Татарская культура 
начала формировать в себе новые черты на-
циональной музыки, что сопровождалось 
утратой или унификацией многих черт ло-
кальных этнических традиций, созданием 
новой татарской музыкальной культуры с 
новым арсеналом средств выражения. 

Специальных исследований по научно-
му осмыслению этих явлений, отражавших 
особенности внутренней структуры культу-
ры татар конца феодального периода, нет. А 
это очень интересный период. Почему моло-
дые люди из татар сняли с себя националь-
ные кавуши, ичиги, чекмени и переоделись 
в штиблеты, фраки и пальто европейского 
покроя, отвернулись от «полуумерших» ста-
ринных струнных и ударных инструментов, 
таких как танбур, домбра, даф, и научились 
бойко играть на скрипках, гармониках, ман-



Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар702

долинах, освоили пианино, стали посещать 
концерты, театры? Ответ прост. Произошла 
европеизация верхнего слоя общетатарской 
национальной культуры. А ее восточное 
начало (например, в музыкальном инстру-
ментарии) сохранялось лишь в виде руди-
ментов на бытовом уровне этнического слоя 
искусства (игра на кубызе и курае), а часть 
восточного высокого искусства, ощутимые 
реликты которой еще сохранялись до сере-
дины XIX в., полностью ушла в прошлое. 
Видимо, совместить высокую культуру та-
тар средневековья со вновь создаваемой (по 
европейской модели) высокой культурой Но-
вого времени в ту пору было невозможно. 

Данные по инструментальным тради-
циям татар XIX в. позволяют представить 
сложную историческую ситуацию при за-
вершении позднесредневекового периода 
татарского музыкального искусства. Можно 
сделать важный вывод, что история татар-
ского искусства XIX в. не сводится только 
к явлениям узкофольклорного, обрядового и 
бытового этнического искусства. Здесь про-
слеживается причастность музыки татар 
этого периода к общим явлениям восточной 
классической музыки, истоки которой ухо-
дят в глубь татарской средневековой элитар-
ной культуры. 

К концу ХIХ в. татарская популярная 
бытовая музыкальная культура несла в себе 
лишь слабые реликты обрядовой музыки и 
полностью состояла из лирических песен с 
новыми интонациями, возникшими на пике 
народной бытовой культуры российской им-
перии того периода. Путь татарской музы-
кальной культуры на протяжении столетия 
характеризуется постепенным доминирова-
нием светского начала в мироощущении и 
художественном познании татарского обще-
ства. Вторая половина ХIХ в. знаменуется 
освоением татарскими музыкантами форм 
европейской бытовой музыки и созданием 
надэтнических форм национальной сцени-
ческой музыки и почти полным отходом от 
средневековых традиций классической вос-
точной музыки. Этот период завершается 
началом концертных процессов формиро-
вания татарской национальной композитор-
ской музыки, активным распространением 
у татарских музыкантов европейской нот-
ной грамоты. Рождение новых форм татар-
ской музыки конца XIX – начала ХХ в. было 
обусловлено активизацией национально-
просветительских сил в сфере татарской 
культуры и вхождением татар в лоно евро-
пейской культуры Нового времени. 



Раздел Х

Татарская культура и 
процессы нациестроительства



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства704

ГЛАВА 1
Традиционализм и мусульманское реформаторство

Рафик Мухаметшин

Общественное сознание всегда в не-
малой степени зависит от унаследованных 
представлений, культурных ценностей, тра-
диций. Рассматривая развитие татарской об-
щественной мысли XIX – начала XX в., необ-
ходимо учитывать своеобразие, придаваемое 
ей исламом, который был не только системой 
религиозных догм, но во многом – системой 
норм частной и общественной жизни татар, 
накладывающей сильный отпечаток на их 
мировоззрение. По существу и в этот период 
борьба между «старым» и «новым» постоян-
но вторгалась в сферу традиционных взгля-
дов и моральных устоев, основанных на ре-
лигиозных принципах, в ходе этой борьбы 
проявлялось отношение к самому исламу. 
Поэтому идейно-политические течения, свя-
занные с осмыслением роли ислама в жизни 
общества, определили многие тенденции, 
характерные для татарского общества.

В этот период традиции ислама в татар-
ской общественной мысли были представле-
ны такими течениями, как традиционализм, 
реформаторство и джадидизм. Некоторыми 
исследователями эти разновидности му-
сульманского богословия и исламской поли-
тическо-идеологической концепции рассма-
триваются как типы религиозного сознания 
[Жданов, 1989, с.16]. По мнению немецкого 
ученого Петера Антеса, принадлежность к 
этим течениям со временем «может стать 
более важным индикатором, чем традици-
онное деление мусульман на суннитов и 
шиитов или выявление их принадлежности 
к разным мазхабам – правовым школам и 
толкам» [Ислам в Евразии, 2001, с.68]. 

Традиционализм характеризуется тем, 
что его сторонники выступают против 
каких-либо реформ в исламе, за его сохране-
ние таким, каким он, в основном, сложился 
в рамках тех или иных этноконфессиональ-
ных ценностей. Носителями традиционного 
сознания, как правило, являлись представи-
тели официального духовенства.

Известный исследователь ислама 
А.В.Ма лашенко отмечает, что формирова-
ние традиционалистского ислама связано с 
локальными этнокультурными особенностя-
ми [Малашенко, 2001, с.64; Мусульманская 
Средняя Азия, 2004]. В этой связи следует 
подчеркнуть, что социокультурные различия 
мусульманских государств и регионов реа-
лизуются через «обычное право» (адат). Та-
кое право допускается в той степени, в какой 
оно не противоречит исламу, прежде всего 
его доктрине абсолютного единобожия. 

Как считает А.В.Малашенко, «именно 
с традиционалистским, а не богословским 
исламом ассоциируется неразделимость 
этнического и конфессионального начал. 
…Именно через традиционалистский, а 
не догматический ислам в первую очередь 
формируются стереотипы поведения каж-
дого конкретного мусульманина, который 
на бытовом уровне является членом своей 
этноконфессиональной общины и только на 
макроуровне – носителем ценностей и атри-
бутов мировой уммы» [Малашенко, 2001, 
с.64–65; 2007]. По мнению французского 
исламоведа О.Руа, традиционализм пред-
ставляет собой то, что «обращено ко всему 
консервативному», «его тоска по прошлому 
скорее морализаторская, чем обусловленная 
стремлением к социальной справедливо-
сти» [Roy, 1985, р.25].

Традиционалисты настаивают на стро-
гом следовании выработанным, в основном, 
еще в эпоху средневековья богословским 
подходам к сакральным текстам, подчер-
кивают незыблемость традиции прошлого 
и непререкаемость мнения религиозных 
авторитетов, в чем заключаются сущность 
и принципы таклида. Для их позиции ха-
рактерно резко критическое отношение к 
рационалистическому анализу религиоз-
ных догматов. Традиционалисты отвергают 
учение средневековых мусульманских мыс-
лителей, ориентировавшихся на античные 



Глава 1. Традиционализм и мусульманское реформаторство 705

модели философствования, как явление, ко-
ренным образом чуждое исламу, или дают 
ему религиозно-теологическое толкование. 

Что касается традиционализма у татар, 
то это в первую очередь связано с таким 
явлением, как кадимизм [Мухаметзянова, 
2008; Мухаметшин, 2005; 2006, с.129–136; 
Салихов, 2006, с.23–29]. Его можно рассмат-
ривать как мировоззренческую установку, 
определенный тип идеологии, татарский ва-
риант традиционализма, направленный на 
освящение и сохранение в неизменном виде 
религиозных и нравственных ценностей, 
общественного состояния и социальных 
институтов, формировавшихся в татарском 
обществе в процессе его исторического раз-
вития. Кадимизм возник как ответная ре-
акция на изменения или же на перспективу 
перемен, которые обозначились в социально-
экономической и духовно-идеологической 
жизни татарского общества в 1-й половине 
ХIХ в., когда наметился поворот на путь со-
временного развития. 

Формированию и распространению в та-
тарском обществе кадимизма способствовало 
социально-политическое положение татар-
ского народа в Российской империи. Пос-
ле потери татарами во 2-й половине ХVI в. 
своей государственности и, соответственно, 
традиционных политических и религиозных 
институтов ислам в обществе обеспечивал 
определенную стабильность. Не избавляя 
общество от потрясений, он способствовал 
его регенерации, сохранению в нем элемен-
тов социальной структуры и продлению 
культурной традиции. Религия в татарском 
обществе обнаружила высокую способность 
к выживанию, беря на себя в немалой сте-
пени функции социальной интеграции, роль 
поборника и стража «правопорядка». Сохра-
нившиеся религиозные инс титуты обеспе-
чивали единение и примирение социально 
и политически разнородных элементов и 
делали возможным самоорганизацию обще-
ства. В начале ХIХ в. в татарском обществе 
появились интеллектуальные силы, кото-
рые считали, что общество, располагающее 
только религиозной организацией, лишено 
возможности полноценного развития, что 
универсалистские функции ислама, перво-
начально способствовавшие стабилизации 
общественной жизни, со временем стано-
вились составной частью механизма стагна-

ции, и абсолютизация религиозного компо-
нента в многогранном процессе интеграции 
привела к резкому ограничению возможно-
стей развития в культурной, идеологической 
и других сферах жизни общества. Одновре-
менно у основной части общества не было 
уверенности в том, что новые преобразова-
ния не приведут к размыванию основ тра-
диционного татарcкого общества, в течение 
веков сохранявшего этноконфессиональную 
целостность татар. Кадимизм возник имен-
но в этот период, ставя своей основной це-
лью ограждение общества от разрушитель-
ных перемен.

Теоретической базой кадимизма стала 
идея о том, что фундаментом общества яв-
ляется естественным образом сложившаяся 
целостность, имеющая органический харак-
тер. Данная общность, в основе своей кон-
фессиональная, обладает самодостаточным 
характером и трансцендентальной сущно-
стью. Важнейшим элементом кадимизма 
является также тезис о необходимости со-
хранения традиций, которые представляют 
собой мудрость предков и отрицание кото-
рых может привести к исчезновению татар 
как этноконфессиональной общности. Его 
представители апеллировали не к индивиду-
альному, а коллективному разуму, накоплен-
ному опытом многих поколений. Выступая 
в защиту традиций, кадимисты предполага-
ют сохранение наследия как единого цело-
го, а не в отдельных сферах (махалля, семья, 
религиозные обряды и т.д.), поэтому изме-
нение любых сторон духовной жизни обще-
ства представляется опасным для существо-
вания целого. Гариф Бадамшин, один из 
идеологов кадимизма, утверждал, что «…у 
живущих по разным регионам мира мусуль-
ман ослабевают религиозные убеждения 
и усиливается безверие». Автор выделяет 
из числа мусульман две партии. «Партия 
наших стариков боится и заявляет, что му-
сульманский мир слабеет, поэтому они хо-
тят, чтобы каждое дело и каждый поступок 
согласовывались бы с требованиями рели-
гии и нравственности» [НА РТ, ф.199, оп.1, 
д.773, л.209]. «Наши же молодые люди, – 
продолжает свою мысль Г.Бадамшин, – обу-
чаясь в русских школах или новометодных 
медресе, получают очень слабое религиоз-
ное воспитание» [НА РТ, ф.199, оп.1, д.773, 
л.209]. Пытаясь сохранить традиционные 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства706

устои татарского общества, представители 
кадимизма выступали против всех, даже 
кажущихся на первый взгляд незначитель-
ных новшеств, включая «манеру одеваться 
по-европейски: вместо чалмы или фески 
надевать на голову фуражку; подпоясы-
ваться кушаком; сверху вместо чапана оде-
вать пальто» [Динмөхəмəтов, 2000, б.6–7]. 
Как считает Ишмухаммад Динмухаметов 
(Ишми-ишан), «уподобление себя на не-
верных по форме одежды, в речи, по делам 
и обычаям – значит идти навстречу врагам 
Бога… А кто идет навстречу врагам Бога, 
тот отворачивается от Бога, и господином 
его является Сатана. Быть похожим на не-
верных в делах мирских воспрещается; так 
не дозволяется и в делах преподавания; то 
есть обучать по методам неверующих... » 
[Динмөхəммəтов, 1906, б.8].

Для данного направления характерно 
познание мира как однородного целого, со-
циальный порядок – это часть того же бо-
жественного и естественного неизменного 
миропорядка, нарушение которого должно 
заканчиваться возвращением к начальному 
положению. Мировоззренческие установ-
ки кадимизма не признают альтернативы: в 
них нет проблемы выбора принципов пове-
дения, ибо они приняты раз и навсегда как 
естественные и единственно возможные. 
Иные формы восприятия мира, если и при-
знается возможность их существования, не 
становятся точкой отсчета для сравнений, 
а способствуют формированию устойчивой 
неприязни к ним. Поэтому традиционалисты 
подвергали острой критике все новые про-
явления в сфере культурно-идеологических 
отношений и образования: мусульманское 
реформаторство, джадидизм и др. И.Дин-
мухаметов утверждал, что «у мусульман 
России движение джадидизма начали Кур-
сави, Марджани, Баруди, Риза кади (Риза 
Фахретдинов – Р.М.), Рашид эфенди (Г.-Р.
Ибрагимов – Р.М.) и др. Все они склонны к 
политике и ораторскому искусству; они по-
рицают все, что относится к шариату, и нао-
борот, поощряют то, что противоречит кано-
нам религии» [Динмөхəммəтов, 1906, б.8]. 

Известный общественный и политиче-
ский деятель Юсуф Акчура позиции кади-
мистов оценивал следующим образом:

1. Мусульмане никогда не должны быть 
европеизированы. Они должны сохранить 

тот образ жизни, который вели их отцы. В 
своих школах они должны учить старые дис-
циплины в соответствии со старой систе-
мой. География, математика, история и зна-
ния о природе являются ненужными. Они не 
должны даже учиться на своем родном язы-
ке. Арабский язык достаточен для них.

2. Не нужно обучать женщин в мектебах 
и медресе. Женщин нужно обучать вещам, 
связанным с религией, и как им молиться 
еще в детском возрасте. Они выучат все 
остальное, что им нужно, от своих мужей 
после замужества.

3. Изучение русского языка абсолютно 
не рекомендуется, и обучение в русских 
школах является величайшим грехом [Му-
хаметшин, 2005, с.60].

Идеи кадимизма у татар вплоть до 1917 г. 
имели широкое распространение, посколь-
ку сохранение традиционного общества при 
отсутствии иных социальных и политиче-
ских институтов и условий их создания для 
них не потеряло своей актуальности. Одним 
из важнейших очагов воспроизводства идей 
кадимизма были старометодные (кадимист-
ские) медресе, среди которых наибольшей 
популярностью пользовались учебные за-
ведения в дд.Кышкар, Мачкара, Менгер, 
Сатыш, Саба (Казанская губ.), Тюнтер 
(Вятская губ.), Стерлибашево, Стерлитамак 
(Уфимская губ.) [Мəдрəсəлəрдə, 1989]. 

Кажущееся на первый взгляд неприми-
римое противостояние между сторонника-
ми кадимизма и джадидизма, по мнению 
некоторых исследователей, является не 
таким уж принципиальным. Так, француз-
ский исследователь С.Дюдуаньон считает, 
что в основе конфликта лежит расхожде-
ние в определении целей «культурных и 
социальных учреждений мусульманской 
общины» [Дюдуаньон, 1997, с.63]. В част-
ности, он считает, что джадиды были сто-
ронниками поощрения личного обогаще-
ния, с последующим инвестированием в 
сферу образования и культуры, кадимисты 
же, полагает автор, отдавали предпочтение 
«общественному управлению и распреде-
лению этих средств» [Дюдуаньон, 1997, 
с.63]. Разногласия касались и вопросов фи-
нансирования конфессиональных учебных 
заведений. Джадиды, согласно Дюдуаньо-
ну, предлагали финансировать националь-
ную систему образования при помощи об-



Глава 1. Традиционализм и мусульманское реформаторство 707

щинных ресурсов, а также из российской 
государственной казны. Кадимисты же 
полагали, что решающая роль в финан-
сировании должна принадлежать ОМДС. 
С.Дюдуаньон делает вывод о том, что раз-
ногласия между джадидами и кадимистами 
«в основе своей были расплывчаты и лише-
ны четких идеологических определений» 
[Дюдуаньон, 1997, с.63].

Немецкий исследователь М.Кемпер так-
же считает, что эти течения «конкурировали 
друг с другом в сферах этики, суфизма, пра-
ва, теологии и историографии. Вследствие 
этого они не развивались независимо друг от 
друга, а наоборот – через учреждения, язык, 
символику и средства выражения были тес-
но взаимосвязаны в едином мусульманском 
дискурсе» [Кемпер, 2008].

М.Кемпер полагает, что «определяющей 
концепцией описанного здесь мусульман-
ского дискурса поэтому становится ислах 
(реформа или возрождение) религии» [Кем-
пер, 2008]. Он утверждает, что «реформа» в 
таком широком понимании являлась делом 
не только таких мыслителей, как Курсави 
и Марджани, «которые были критически 
настроены по отношению к традициям. … 
Напротив, и традиционалистские ученые 
и «оппозиционные» проповедники, как, 
например, Габдерахим аль-Булгари и Ба-
гаутдин Ваисов также обращались к идее 
реформы. Поэтому ислах следует воспри-
нимать не как определенную, единую про-
грамму, скорее, за этим большим понятием 
в мусульманском контексте Поволжья и 
Приуралья скрывается широкий спектр кон-
курирующих и противоречащих друг другу 
линий духовной истории. Единым для всех 
мыслителей ислах является их стремление, 
расширить собственное учение о вере, спо-
собствовать продвижению соответствую-
щей интерпретации мусульманского права и 
этики, чтобы предостеречь свою общину от 
следования по ошибочному и преступному 
пути. … Конкретные средства, пути и цели 
могли при этом выглядеть совершенно по-
разному и даже противоречить друг другу» 
[Кемпер, 2008].

Следующей тенденцией в исламе вы-
ступает реформаторство, или модернизм, 
который определяется тем, что его сторон-
ники стремятся приспособить мусульман-
скую догматику к нуждам современного 

развития. Они настаивают на возможности 
синтеза ислама с современными западными 
либеральными ценностями и институтами. 
К модернистам (или реформаторам) отно-
сятся приверженцы «обновления», переос-
мысления Корана и Сунны, предписаний 
шариата и фикха. Реформаторы в догмати-
ке, социальной доктрине, культе, шариате 
и других направлениях ислама стремятся 
осуществить «очищение» от разного рода 
архаич ных элементов, чрезмерных ограни-
чений и излишних запретов. 

Движение за модернизацию зародилось 
в конце XVIII в. среди мусульман России, а 
также в других мусульманских странах. 

Среди крупных представителей, зало-
живших основу для модернизационных 
тенденций, следует назвать индийского 
мыслителя, шейха Ахмада Фаруки Сир-
хинди (1564–1624), известного также как 
имам ар-Раббани (Божественный имам) 
[Шиммель, 2000, с.284]. Он выступил с 
резкой критикой нововведений со сторо-
ны правительства, ратовал за возрождение 
традиционных мусульманских ценностей. 
Л.Гордон-Полонская в связи с этим обрати-
ла внимание на то, что его учение было на-
правлено в первую очередь против различ-
ных мусульманских и индуистских ересей. 

Другая, не менее значительная личность, 
– Ахмад Габдрахим Шах Валиулла (1703–
1762). Шах Валиулла подчеркивал, что «его 
интересуют не абстрактные богословские 
споры, а конкретное применение идей воз-
рождения ислама к индийской действитель-
ности» [Гордон-Полонская, 1963, с.37]. Од-
ним из знаменитых трудов этого ученого 
является трактат «Хөҗҗəт Аллаһ əл-балига» 
(«Совершенный аргумент Аллаха»), в кото-
ром он анализирует вопросы божественной 
сущности Аллаха и природу человека, про-
блему греха и добра, а также основы шариата 
и мусульманского права. Вторая часть книги 
посвящена мусульманской этике, в ней так-
же рассматриваются вопросы, связанные с 
властью и государством. 

Следующая, не менее значительная лич-
ность – Мехмед Биргеви, живший в анато-
лийском городе Балыкесир [Исламские фи-
нансы, 2004, с.38].

Начиная с середины XIX в. историческое 
развитие мусульманского мира проходило в 
условиях колониальной экспансии европей-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства708

ских держав. Колониализм кардинальным 
образом повлиял на специфику и характер 
богословских и идеологических воззрений 
мусульманских религиозных деятелей. Не-
обходимо было адаптироваться к новым 
реалиям, и синтез с различными элемента-
ми западной культуры стал просто неизбе-
жен. Итогом этого было появление первой 
в мусульманстве модернистской доктрины. 
У истоков этой разновидности «обновлен-
ного» ислама стоят крупнейшие мусульман-
ские мыслители Нового времени – Джамал 
ад-дин аль-Афгани (1838–1897) и Мухам-
мад Абдо (1849–1905).

Крупнейшим и, пожалуй, наиболее из-
вестным мусульманским модернистом ХХ 
столетия был поэт и философ Мухаммад 
Икбал Лахори (1873–1938), который полу-
чил широкую популярность благодаря сво-
ей специфической «философской» поэзии, а 
также теоретическому труду «Реконструкция 
религиозной мысли в исламе» и, наконец, 
общественно-политической деятельности. 

Итак, мусульманское реформатор-
ство имело различные формы проявления. 
Часть реформаторов, выступавших пона-
чалу с просветительских позиций, заняли 
нигилистическую позицию в отношении к 
собственным культурным, религиозным и 
философским традициям. Они открыто воз-
лагали на господствующую религию ответ-
ственность за социально-экономическую 
и культурную отсталость мусульманского 
мира, видели в ней причину отсутствия 
духовной мотивации к прогрессу. Наи-
более радикальное крыло реформаторов-
просветителей склонилось к безусловному 
восприятию духовно-мировоззренческой 
па радигмы Запада.

О модернистских тенденциях как о це-
ленаправленном течении в татарском обще-
стве можно говорить только начиная с кон-
ца ХVIII в. Именно в этот период уже стало 
ясно, что община, располагающая только 
религиозной организацией, лишена воз-
можности полноценного развития. Ислам, 
первоначально способствовавший стабили-
зации общественной жизни, со временем 
становился составной частью механизма 
стагнации. В татарском обществе назре-
вает понимание сути этих процессов. Об 
этом наглядно свидетельствуют народные 

выступления под руководством Батырши и 
муллы Мурада в 50–60-е гг. XVIII в. [Вали-
уллин, 2005]. К началу XIX в. в татарском 
обществе складываются условия для интен-
сивного развития факторов, определивших 
направление всей дальнейшей его экономи-
ческой, общественной и интеллектуальной 
эволюции. В социально-экономическом 
плане речь идет о зарождении и консолида-
ции элементов капиталистического уклада; 
о социальном расслоении общества, форми-
ровании национальной, в первую очередь 
торговой, буржуазии. 

Следует иметь в виду и то, что прави-
тельство, особенно при Екатерине II, уже 
осознало, что татарское общество, функ-
ционирующее в основном на универсалист-
ских связях ислама, оставалось довольно 
серьезным потенциальным очагом сепара-
тизма внутри России. Поэтому необходимо 
было выработать более эффективные, чем 
насильственная христианизация, механиз-
мы вовлечения татарского общества в рос-
сийскую государственную систему. Первым 
шагом в этом направлении стали предпри-
нятые правительством меры, направленные 
на установление контроля над татарским 
духовенством, особенно по ограничению 
его деятельности в области мусульманского 
правосудия, например, в шариатских судах, 
которые к этому периоду имели широкое 
распространение и нарастающее влияние 
[Азаматов, 1999, с.12–20; Ногманов, 2005]. 

В целом, можно сказать, что к концу 
XVIII – началу XIX в. наметился поворот 
татарского общества на путь современного 
развития. В то же время общественное со-
знание развивалось в тесной связи с тради-
ционными исламскими представлениями 
и идеями. С другой стороны, структурные 
изменения в обществе, связанные с про-
никновением в Россию буржуазных от-
ношений, обусловили общее направление 
социально-экономического развития по 
капиталистическому пути, что, в свою оче-
редь, повлекло существенные изменения в 
массовом сознании. Общественная и фило-
софская мысль конца XVIII – начала XIX в. 
отражала именно эту двойственность обще-
ственного сознания. Она возникла как ре-
зультат взаимодействия двух направлений 
– понимания необходимости радикальных 



Глава 1. Традиционализм и мусульманское реформаторство 709

идейных изменений и сохранения мощного 
консервативного пласта – силы традиций, 
ислама. В этих условиях новые взгляды, 
концепции и нормы могли быть осмысле-
ны только сквозь призму ислама в привыч-
ных для народа образах и понятиях [Муха-
метшин, 2003, с.42]. Поэтому не случайно 
религиозно-политическая реакция ислама 
здесь в начале XIX в. приняла две главные 
формы: традиционализм и реформаторство. 

Г.Курсави, Ш.Марджани явились осно-
воположниками этого нового движения у та-
тар. Известный ученый А.Беннигсен писал 
о том, что татарские религиозные реформа-
торы «были одними из первых мусульман-
ских мыслителей, много раньше арабов, 
турок, иранцев или индусов объявившими о 
праве каждого верующего искать в Коране и 
Хадисах ответы на все вопросы политиче-
ского, социального и религиозного порядка. 
Их влияние на развитие реформаторского 
движения не только в России, но и во всем 
мусульманском мире было совершенно ис-
ключительным по важности. Именно бла-
годаря их деятельности, плохо известной 
на Западе и игнорируемой самими мусуль-
манскими историками, ислам перестал быть 
препятствием к прогрессу, и был очищен 
путь к реформам в других областях: языка, 
просвещения и политической организации» 
[Беннигсен, 1983, с.17].

Главное достижение татарских религиоз-
ных реформаторов первой половины XIX в. 
– это модернизация религиозно-миро воз-
зренческой и этико-ценностной проблема-
тики в плане приближения ее к «мирским» 
запросам современности. По выражению 
А.Беннигсена, они «пытались разрешить про-
блему интеллектуальной отсталости ислама 
возвращением к интеллектуальному либера-
лизму» [Беннигсен, 1983, с.17]. Религиозное 
реформаторство XIX в. служило своеобраз-
ным переходом от прежних стереотипов мас-
сового сознания к современным формам по-
литического мышления. Перенесение центра 
тяжести с чисто богословских проблем на 
вопросы социальные и политические пред-
полагало новые подходы к их постановке, 
более высокий уровень мышления. 

Татарскому мусульманскому реформа-
торству были присущи характерные особен-
ности общемусульманского реформатор-

ского движения, выразившиеся в критике 
традиционализма, обращении к ценностям 
раннего ислама, концепции «открытия 
врат иджтихада». Развивающийся в новых 
социально-политических условиях, этот мо-
дернизм, отвечая духовным потребностям 
татарского общества, уже на начальном эта-
пе своей эволюции предложил приемлемые 
и разумные способы сочетания духовного и 
мирского. 

Г.Курсави, будучи знатоком Корана, сун-
ны Пророка и других источников мусуль-
манского права, также предпринял смелую 
попытку новой трактовки проблемы иджти-
хада. К.Насыри писал о нем: «Любое свое 
суждение стремился он вынести из Корана, 
в соответствии с ним творил суд справед-
ливости» [Насыри, 1977, с.17]. Наследие 
Курсави сравнительно невелико. Наиболь-
шую известность получило его сочинение 
«əл-Иршад ли-л-ибад» («Наставление для 
рабов [божьих]»), впервые изданное только в 
1903 г. [Идиятуллина, 2006].

Проблематика его связана с таким поня-
тием, как иджтихад – право выносить само-
стоятельное суждение по вопросам фикха 
(мусульманского правоведения). Облада-
телями этого права – муджтахидами – по 
традиции считались сподвижники Пророка, 
их ближайшие последователи, передатчики 
достоверных хадисов, основатели четырех 
мазхабов (правовых школ). С течением вре-
мени стала утверждаться мысль, что лишь 
правоведы прошлого имели право на иджти-
хад, все основные правовые вопросы уже 
решены, закрепилось положение «иджти-
хад мункарыд» (иджтихад прекратился), на-
ступило время таклида – неукоснительного 
следования авторитетам прошлого. 

Вклад Г.Курсави в развитие богослов-
ской мысли трудно переоценить. Под воз-
действием его сочинений происходило 
формирование взглядов Ш.Марджани, в 
трудах которого концепция Г.Курсави по-
лучила дальнейшее развитие. Уже в начале 
ХХ в. идеи Г.Курсави нашли отражение в 
трудах Г.Буби, М.Бигиева, З.Камали. Кри-
тика схоластики, утверждение права на са-
мостоятельное мышление, характерные для 
учения Г.Курсави, явились идейной основой 
для всего последующего развития татарской 
богословской мысли.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства710

Наиболее выдающимися представителя-
ми второго поколения мыслителей реформа-
торского направления были Ш.Марджани, 
Х.Фаизханов, К.Насыри (1825–1902), 
Ш.Культ яси (1858–1930) и др. Став продол-
жателями дела, начатого их предшествен-
никами, они усилили акценты на сочетание 
конфессионального и национального. Имен-
но они осознали необходимость использова-
ния национального компонента в выстраи-
вании идейно-политических конструкций.

Ш.Марджани является крупнейшим 
татарским богословом второй половины 
ХIХ в., получившим признание не только 
со стороны российских, но и зарубежных, 
в т.ч. западных, ученых [Юсупов, 2005]. 
Ш.Марджани автор многочисленных бо-
гословских трактатов. Он впервые призвал 
к активному усвоению всего полезного из 
европейских достижений в науках, обра-
зовании, ремесле и промышленности, обо-
сновывая это известной установкой исла-
ма о том, что мудрость – цель верующего 
[Мəрҗани мəҗмугасы, 1915, б.528–530]. 
Он критиковал в тот период в татарском 
обществе практику таклида, считая его 
питательной почвой для фанатизма, опо-
рой закостенелости и отсталости. Вслед за 
Г.Курсави Ш.Марджани отвергал принятое 
тогда в исламском богословии положение 
«иджтихад мункарид», гласящее о том, что 
время творческих исканий на основе Корана 
и Сунны прошло. Он писал: «В любое вре-
мя, пока существует человечество, каждый 
должен находиться на пути творческих ис-
каний. И человек должен это делать, следуя 
Корану и Сунне» [Мəрҗани мəҗмугасы, 
1915, б.528–530]. 

Религиозно-реформаторские воззре-
ния Ш.Мард жани носят, по сравнению с 
его идейными предшественниками, более 
четкую социально направленную окраску, 
поскольку ему приходилось оперировать 
категориями религиозной догматики и 
философии в стремлении применить не-
которые положения мусульманского права 
в соответствии с социальной реальностью 
второй половины XIX в.

Мусульманское реформаторство рубежа 
XIX–XX вв. не было идейно однородным 

явлением, породившим сколько-нибудь 
еди нообразное и стройное философское 
или богословское учение. Однако для всех 
представителей этого течения обществен-
ной мысли было характерно «стремление 
совместить исламские ценности с дости-
жениями европейской науки и философии» 
[Тухватуллина, 2003, с.184].

Р.Фахретдинов в журнале «Шура» на-
печатал статью, в которой приведено про-
граммное высказывание известного му-
сульманского реформатора Джамал ад-дина 
аль-Афгани по данной проблеме: «Нет на-
добности пояснять, что под религиозным 
движением я подразумеваю реформу му-
сульманства. Реформа религии представля-
ет собой не добавление к ней чего-нибудь не 
возвещенного Пророком и не уничтожение 
или изменение каким бы то ни было об-
разом мусульманских основ, а устранение 
того, что позднее люди прибавили к рели-
гии, возврат религии к тому первичному 
содержанию, в котором она народилась в 
первый век мусульманства» [Шура, 1913, 
№1, б.4]. Такой подход к реформе в исла-
ме, кажущийся на первый взгляд довольно 
определенным, имеет три аспекта: призыв 
возвратиться к Корану и Сунне или строго 
следовать им; утверждение права на иджти-
хад в противовес таклиду; подтверждение 
истинности и уникальности опыта Корана. 
Возможно, поэтому и этот подход оставляет 
место для разных, иногда совершенно про-
тивоположных толкований [Мухаметшин, 
1998, с.114]. 

Итак, в XIX в. мусульманское реформа-
торство в татарском обществе в основном 
не выходило за пределы богословских про-
блем. Представители этого течения много 
внимания уделяли осмыслению различных 
аспектов мусульманской мысли. Для них 
принципиально важным были проблемы, 
связанные с анализом таких важных аспек-
тов богословия, как роль и место иджтиха-
да в жизни общества. Много внимания они 
уделяли и рассмотрению вопроса о роли 
так лида в современном богословии, пыта-
лись определить свое отношение к мазха-
бам, обозначить точки соприкосновения ре-
лигии и науки.



Глава 2. Джадидизм 711

ГЛАВА 2
Джадидизм

§ 1. Истоки возникновения новой парадигмы

Эдвард Дж. Лаззерини
Начиная с 1870-х и вплоть до 1920-х 

гг. Новое время, как вид новой идеоло-
гии под названием джадидизм, входит в 
общественный дискурс татар и других 
тюрко-мусульманских народов Российской 
империи. Для них, как и для многих неевро-
пейских народов, пропаганда Нового време-
ни с его новой идеологией представлялась 
способом противостояния общественному 
упадку растущему влиянию Запада и его 
авторитету во всех сферах личной и обще-
ственной жизни. Усвоение нового дискурса 
также представляло собой отказ от традици-
онного убеждения в невозможности возник-
новения чего-то принципиально нового.

В основе интеллектуального поиска ле-
жало неизбежное столкновение двух анта-
гонистических мировоззрений, своего рода 
стилей жизни, связанных с использовани-
ем соответствующих эпистемологических 
концепций. Первая эпистемологическая 
система обычно связывается с традициями 
комментирования текстов и упором на тол-
кование, с его познавательной гармонией 
между разумом и миром проявления высше-
го духа. Преимущественно – это религиоз-
ные системы, как мы понимаем их в целом, 
поскольку для людей более приемлемо ве-
рить в сверхъестественные силы и населять 
космос высшими существами, т.е. Богами. 

Вторая эпистемологическая система, 
именуемая нами нововременной, возможно, 
существует в единственном воплощении, 
хотя и имеет различные варианты своей 
культурной интерпретации. Она отрицает 
возможность вышеупомянутой познава-
тельной гармонии и представляет собой 
обращение интеллектуальных усилий че-
ловека от мира горнего – к миру дольнему, 
нацеленность на решение посюсторонних 
общественных проблем. Новое время ви-

дится как саморазворачивающийся процесс 
изменения реальности с параллельным раз-
витием соответствующих дискурсов, кото-
рый имел длительный начальный период 
и представлял собой череду бесчисленных 
изменений материального и технического 
характера европейской (западной) циви-
лизации еще с XII в. Среди особенностей 
этого нового дискурса, которые отличают 
его от тех, что представляли и формировали 
все пред-нововременные сообщества, была 
вера в то, что будущее непредсказуемо, осо-
бенно в смысле его конечной цели, однако, 
оно может быть вычислено путем использо-
вания человеческого разума. Таким образом, 
будущее становится не только новым – оно 
теперь лучше, чем прошлое, и человече-
ство может непрерывно преодолевать свои 
вечно существующие ограничения при по-
мощи знания. Последнее теперь не просто 
сумма статичной информации, отражающая 
реальность, а инструмент, который задает 
действительности кардинально новые на-
правления развития.

Рукописная традиция, базирующаяся 
на абстрактном богословии и философии, 
определяла траекторию развития человече-
ской цивилизации на территории Евразии 
на протяжении всего периода ее становле-
ния, начиная с середины I тысячелетия до 
н.э. и вплоть до эпохи начала Нового вре-
мени. В рамках этой традиции шел посто-
янный поиск порядка и гармонии (космоса, 
на греческом языке), что превращало на-
ходки, обнаруженные в рамках подобных 
штудий, в неизменные истины после того, 
как они были найдены и четко определены. 
Со временем многие поколения коммента-
торов посредством небольшого набора тол-
ковательных техник, применяемых к четко 
иерархизированным каноническим текстам, 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства712

ритуализировали вероубеждение и религи-
озную практику. Это лишь усилило склон-
ность традиции к ортодоксии, конформизму, 
коллективизму в области религиозной мыс-
ли, а также придало импульс ее сопротив-
лению многообразию мнений, инновациям, 
свободе мысли и индивидуализму. 

Рукописные традиции, судьба которых 
на удивление схожа в самых разных куль-
турных ареалах, ретранслировались не пас-
сивно, а неуклонно трансформировались в 
процессе их передачи и внесения коммен-
таторами примечаний, что происходило на 
протяжении многих веков. Отчасти данные 
процессы способствовали размыванию тра-
диции и энтропии – это текстовые потери, 
лингвистические отклонения и ошибки 
переписчиков, что приводило к утрате уни-
кальных сведений; с другой стороны, внесе-
ние переписчиками примечаний или схола-
стические штудии ученых насыщали тексты 
стереотипной информацией. Многие по-
коления комментаторов преследовали цель 
создания согласованных и упорядоченных 
текстовых канонов путем освобождения 
предположительно авторитетных текстов от 
внутренних противоречий. С течением вре-
мени данная работа должна была привести 
традицию к созданию сложных взаимозави-
симых (корреляционных) текстовых систем, 
в которых каждая их часть, описывающая 
реальность, совпадает или предполагается, 
что будет совпадать с любой другой частью. 
Одна из таких рукописных традиций, свои-
ми истоками восходящая к Корану и Сунне, 
представлена религией ислам (повинове-
ние), которую более точно было бы имено-
вать многозначным словом «дин» – вера, ре-
лигия, включающая в себя и определенные 
нормы поведения.

Для татар, история которых глубоко 
связана с исламом, джадидизм становится 
способом адаптации к Новому времени и ко 
всему тому, что принес с собой этот исто-
рический этап развития человечества. Появ-
лению джадидов как одной из форм миро-
восприятия нового времени способствовало 
тщательное переосмысление ниспосланной 
пророку Мухаммаду Воли Аллаха. Это пе-
реосмысление совсем не обязательно озна-
чало отказ от принятия этой Воли, хотя в 
процессе усвоения новой парадигмы неко-

торые джадиды все активнее отказывались 
от идеи Нового времени о секуляризации 
религиозной сферы к более явному про-
явлению религиозной индифферентности 
или даже к атеизму. Однако в большинстве 
случаев джадиды придавали определенную 
значимость религии и Богу в жизни совре-
менного им общества. Между тем, пред-
писания Всевышнего, основывающиеся на 
безоговорочном послушании и следовании 
«прямому пути» (Сират ал-мустаким), долж-
ны, по их мнению, быть ограничены сферой 
личной жизни и запросами души, и не рас-
пространяться на общественную жизнь и 
определять общественные процессы.

Согласно их точке зрения, нравственные 
люди формируют добродетельное обще-
ство, однако сие вовсе не означает, что это 
будет продуктивное и успешное сообщество 
в этом новом мире, требующем творческо-
го подхода, высокой производительности, 
конкурентоспособности и пристального 
внимания к вопросам власти. По мнению 
джадидов, следование Божьей воле, само 
по себе, не может гарантировать раскры-
тие внутреннего потенциала людей. Только 
активная концентрация на мирских делах, 
ориентация на личность, а не на Бога, по-
зволит людям успешно развиваться, тем са-
мым доказывая, что их вера и есть истинное 
Божественное предписание человечеству. 
Джадидизм, в качестве идеологии Нового 
времени, предполагал усвоение принципи-
ально иной эпистемологии, которая смот-
рела на прошлое не как на трагическую 
утрату, а как на инструмент сотворения но-
вого будущего; они воспринимали Аллаха 
как личного Бога, близкого человеку. Он 
определяет человеческую этику и мораль, 
но вовсе не диктует то, как осуществлять 
земные задачи, требующие каждодневного 
внимания; подобная смена парадигмы по-
зволила татарам самостоятельно определять 
собственное будущее, которое они теперь 
основывали на свободе, разностороннем и 
практически ориентированном образова-
нии, обилии опыта, внимательном изучении 
окружающего мира и творческом подходе к 
поставленным задачам. 

В этом исследовании я использую тер-
мины «археология» и «генеалогия» в том 
понимании, в каком применял Мишель 



Глава 2. Джадидизм 713

Фуко (1926–1984). Его труды посвящены 
переоценке теории причинности, «крити-
ческой философии», основанной на рабо-
тах Джона Локка (1632–1704), Дэвида Юма 
(1711–1776) и Иммануила Канта (1724–
1804) – ученых, осуществивших поворот в 
философии в направлении основательной 
критики познания. 

Положение М.Фуко о случайности яв-
ляется главным отправным пунктом моего 
понимания джадидизма. Деятели той эпо-
хи являлись прародителями и пионерами в 
освоении той трансформирующей эписте-
мологии, о которой шла речь выше, именно 
их по праву и можно назвать джадидами. 
Прочтение их работ с точки зрения самых 
разных контекстов приводит к пониманию 
того, что в их работах не меньшее значение 
имеет не то, что наличествует, а то, что по 
той или иной причине отсутствует [см.: Is-
mail Bey, 1988, p.149–169]. Если простое 
описание джадидов, их идей и обществен-
ной деятельности, обусловленной новым 
мировоззрением, и является весьма важным 
для научного познания, само по себе это 
мало что дает в определении истоков дан-
ного явления.

В этой связи удивительным является то, 
что во всех вышеупомянутых сообществах, 
где в культурном отношении доминировал 
ислам, постепенно, на протяжении пример-
но столетия (с 1750 г. и до 1850 г.), проис-
ходит эпистемологическая трансформация, 
имеющая результатом к концу периода за-
мену прежнего концепта «старого метода» 
(усул аль-кадим) на идею «нового метода» 
(усул аль-джадид). При этом мотивирую-
щей силой позитивных изменений стало 
движение от ориентации на прошлое – тад-
ждид (обновление, в значении возвращения 
к первоначальной чистоте) к ориентации 
на будущее – джадид (новый). Что же было 
причиной этого долгого, длящегося целый 
век, незаметного вызревания альтернатив-
ного мировоззрения, которое, наконец, от-
четливо отделило себя от традиции. Его сто-
ронники, освобожденные от бремени веры 
в сверхъестественное и очарованные зем-
ными тайнами, ожидали откровений от экс-
периментов, исследования мира и настой-
чивого использования сил человеческого 
разума. Они были уверены в том, что время 
служит человечеству, а не следует некоему 

таинственному, изначально разработанному 
на метафизическом уровне плану. 

Погружаясь в археологию понятия «джа-
дид», мы можем обнаружить ряд правил, ко-
торые определяли систему умозрительных и 
понятийных возможностей, обуславливаю-
щих границы философствования и дискур-
сов в рамках культуры, ориентированной 
на тадждид. Мы также получаем представ-
ление о внутренних и внешних силах, ко-
торые постепенно способствовали утрате 
четкости прежних идеологических струк-
тур, на месте которых появлялись открытые 
пространства; и именно через эти лакуны 
многие принципиально новые веяния могли 
проникать и позже укореняться в сознании 
людей того времени. Подобный подход по-
зволит нам несколько изменить ту историо-
графическую традицию, которая до сих пор 
все еще концентрируется на рассмотрении 
сознания индивидуумов вместо того, чтобы 
изучать феномен на двух уровнях: того, что 
существует на сознательном уровне, и того, 
что зиждется в бессознательном. Изучение 
поволжских татар (находившихся в ту эпоху 
в авангарде тюркских, исламских народов 
– российских подданных), первыми всту-
пивших на путь прогресса, позволяет нам 
выделить тот комплекс причин, благодаря 
которым это стало возможным. Между тем 
следует вновь повторить, что мы никогда 
не сможем с точностью определить все воз-
можные элементы этого процесса и должны 
быть осторожными в чрезмерном выделе-
нии какого-либо из них в качестве самого 
важного, либо ограничивать исследование 
лишь тем, что для нас наиболее очевидно.

Следует выделить пять наиболее суще-
ственных факторов, приведших татарское 
общество ко вступлению в новый мир: это 
та новая всеобъемлющая российская траек-
тория развития, заложенная еще во время 
правления Петра I; это татарская диаспора и 
капитализация экономики, происходившая 
при ее участии; это возобновление противо-
речий внутри исламского дискурса; это раз-
личные пути вовлечения татар в российское 
общество и появление нового класса по-
средников, которые стали связующим зве-
ном между русским и татарским мирами.

Каждый из перечисленных элементов 
был, вне всякого сомнения, необходим, хотя 
сам по себе и недостаточен для того, чтобы 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства714

подтолкнуть татар к освоению новых гори-
зонтов, к уходу от привычных стереотипов, 
к открытию более широких перспектив, к 
риску неизведанного и к надежде на лучшее 
будущее, способное принести людям боль-
шую пользу, к переходу от мира ограниче-
ний к миру возможностей. К тому моменту, 
когда возникли первые зачатки новометод-
ного мировоззрения в 1870-х гг., его адеп-
ты широко использовали все преимущества 
периодической печати для распространения 
своих идей, благодаря чему почва для даль-
нейшего их продвижения была тщательно 
подготовлена. Сочетание вышеупомянутых 
пяти факторов, между тем, и создало ту 
основу, которая помогла джадидизму высто-
ять и не быть задавленным отжившими иде-
ями, идеалами и институтами, не остаться 
лишь бесплодной фантазией в умах людей. 
Я остановлюсь лишь на одном, третьем фак-
торе, который долгое время был неправиль-
но понят в трудах исследователей. Я имею 
в виду возобновление противоречий внутри 
исламского дискурса. 

К тому времени, когда Екатерина II ста-
ла императрицей, большинство мусульман-
ских ученых Волжско-Камского региона 
принадлежали к ханафитскому мазхабу, тем 
не менее они опирались на методологию, 
противоположную диалектическому под-
ходу (илм калам) – методу поиска теологи-
ческих оснований посредством диспута и 
доказательства, которому сам Абу Ханифа 
(699–767), основатель правовой школы, за-
прещал следовать своим ученикам1. Они 
также защищали практику таклида – безо-
говорочного принятия мнения религиозных 
авторитетов, зачастую представлявших ту 
или иную правовую школу, в данном случае 
– ханафитскую.

1 Калам имеет длительную и, подчас, весьма 
непростую историю, что в большей степени отно-
сится к постклассическому периоду (после 1050-х 
годов) и вплоть до настоящего времени. В исто-
риографии духовной культуры ислама, начиная с 
самих мусульманских ученых, калам считался тео-
логией, которая противостояла философии (фал-
сафа). Основным отличием от последней было то, 
что калам занимался поиском истины посредством 
обращения к традиции (накл), нежели при помощи 
разума (акл). Однако разделение мусульманской 
мысли на противоположные течения калам – фал-
сафа не является удачным инструментом для оцен-
ки всего ее богатства. 

Таклид обычно противопоставляется 
иджтихаду – независимой интерпретации 
шариата, осуществляемой посредством са-
мостоятельных интеллектуальных усилий 
(джихад) индивидуума. Следует заметить 
при этом, что тот, кто не имеет глубоких 
познаний в области мусульманского права 
(фикх) и не располагает сведениями деталь-
ного характера об обязательных предписа-
ниях (ваджиб), запретных деяниях (харам), 
рекомендуемых (мандуб), порицаемых (ма-
крух), и нейтральных (мубах) поступках 
в рамках этого права, не будет считаться 
полномочным самостоятельно интерпрети-
ровать мусульманский закон.

Весьма показательно, что сам Абу Хани-
фа порицал применение таклида его учени-
ками, убеждая их мыслить самостоятельно, 
а не полагаться на интерпретации учителя. 
Помимо вопросов методологии, местные 
ученые также, по всей видимости, действо-
вали в рамках привычных для ханафитской 
религиозной традиции параметров, которые 
определяли позиции в отношении ряда во-
просов и проблем, с ними связанных, вклю-
чая такие классические, как природа Корана 
и количество извечных атрибутов Аллаха, 
свобода воли и предопределение, вера и со-
вершение греха, молитва в сумеречное вре-
мя суток и коллективные молитвы по пят-
ницам, а также и по таким специфическим 
проблемам региона, как лояльность к рос-
сийским властям.

К концу XVIII в. появляется целый ряд 
новых обстоятельств, которые создали 
условия для развития Волжско-Камского 
региона в ином направлении, что, возмож-
но, имело свое воздействие и на изменение 
содержания исламского дискурса в отличие 
от того, как он воспринимался на протяже-
нии столетий.

Прежде всего, мы должны иметь в виду 
фактор правления Екатерины II, которая 
под влиянием европейского Просвещения 
смогла изменить систему взаимоотношений 
между российской властью и мусульман-
ским населением. Во-вторых, развитие и 
усовершенствование торговых путей из ре-
гиона Поволжья в Центральную Азию, вслед 
за постепенным продвижением российской 
границы к югу и установлением мира среди 
казахских племен, способствовали расши-
рению связей между этими территориями, 



Глава 2. Джадидизм 715

что, в свою очередь, оказало положительное 
влияние на упрочение положения татарских 
коммерческих предприятий и на расшире-
ние духовных контактов с мусульманами 
тех регионов, которые представляли непо-
средственный политический интерес для 
Российского государства.

В-третьих, развитие татарского капитала 
стимулировало расширение сети деревень 
с татарским населением, прежде всего в 
Казахской степи, частично в Центральной 
Азии, на юге Сибири и вдоль караванных 
путей, через долину или в Восточный Турке-
стан. Международный коммерческий успех 
татарских купцов стимулировал не только 
создание татарских диаспор и присутствие 
татар на отдаленных территориях, но и 
создание центров влияния на окружающее 
нетатарское население. Эти центры посте-
пенно начали оказывать не только экономи-
ческое, но и культурное и интеллектуальное 
влияние на новых соседей татар. 

Отказываясь от привычных социаль-
ных моделей, коммерсанты использовали 
свой капитал в качестве способа создания 
собственного социального пространства 
между двумя привычными классами, пред-
ставленными традиционной элитой и про-
столюдинами. Они смогли обеспечить себе 
гораздо более независимое положение по 
сравнению с двумя другими классами, в т.ч. 
посредством реализации сложных долго-
срочных проектов, которые со временем все 
более упрочивали их положение в обществе 
в качестве третьей силы. Как ее представи-
тели, они были более уверены в себе, менее 
подвержены страхам и рискам и свято вери-
ли, что их будущее будет намного лучшие, 
чем их настоящее.

В своей совокупности эти процессы об-
разовали новый спектр возможностей для 
членов татарского общества. При этом не-
которые из происходивших изменений были 
поначалу слабо различимы и практически 
незаметны, зато другие были явлены во всей 
своей полноте и незамедлительно обнаружи-
вали свое присутствие. Последнее особенно 
верно в отношении института ОМДС, при 
помощи которого татарам была навязана 
определенная форма организованного ру-
ководства – муфтият, ранее неизвестная му-
сульманам и созданная, что особенно важно 
в данном контексте, в результате активных 

действий со стороны немусульманского 
государства. Создание муфтията имело це-
лью структурировать российский ислам и, 
следовательно, облегчить российской бю-
рократической машине управление мусуль-
манскими подданными. Получая ежегод-
ное жалованье, муфтий и его помощники 
фактически стали русскими чиновниками 
с установленными императорской властью 
обязанностями, которые с течением време-
ни постепенно расширялись. Как видно из 
работ последних лет нескольких ученых, 
императорские указы определяли Духов-
ное собрание со всеми его служащими как 
орган, в который следует направлять для 
разрешения все социальные и религиозные 
вопросы повседневной жизни мусульман. В 
случае, если вопрос не решался на уровне 
муфтията, мусульманам следовало адресо-
вать его уже непосредственно российским 
властям [см.: Crews, 2006]. Таким образом, 
частные интересы мусульманского населе-
ния постепенно становились имперскими 
интересами, что вело к большему сближе-
нию мусульман и русских.

После распада Советского Союза уче-
ные все больше стали обращать внимание 
на хорошо сохранившуюся и ставшую до-
ступной источниковую базу того периода, 
в результате чего сегодня мы знаем гораздо 
больше о том, что именно писали мусуль-
манские деятели [Алмазова, 2010; Идиатул-
лина, 2005; Юзеев, Гимадеев, 2009; Кемпер, 
1998; Хайрутдинов, 2005–2006; Спаннаус, 
2011; Тухватуллина, 2003]. Однако попытки 
современных ученых расположить работы 
мусульманских авторов в некое подобие 
исторической преемственности и последо-
вательности, на мой взгляд, имеют суще-
ственные недостатки, поскольку лидирую-
щей в историографии остается тенденция, 
поддерживающая прежние интерпретации, 
впервые появившиеся в начале ХХ в., про-
должавшиеся с некоторыми несуществен-
ными изменениями все советские годы и 
укрепившиеся лишь после освобождения 
российских исследователей от ограничений 
в области научной деятельности после рас-
пада СССР. Данной историографии, на мой 
взгляд, присущи следующие специфиче-
ские черты: 1) так называемый «телеологи-
ческий» подход, который несколько механи-
стично склонен применять идею прогресса, 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства716

в данном случае настаивая на линейной 
эволюции философской мысли, ведущей от 
всеобъемлющей приверженности к тради-
циям ислама к возникновению джадидизма 
и принятию идеологии Нового времени; 2) 
путаница с понятием «реформа», которая 
не позволяет увидеть различий в подходах 
мусульманских авторов к происходившим в 
то время изменениям, их внутренние цели и 
намерения, что также связано с моим пер-
вым критическим замечанием; 3) неспособ-
ность понять Новое время в терминах эпи-
стемологического сдвига, который по праву 
можно назвать революционным. 

Начиная со второй половины XVIII в., 
как утверждают источники, несколько по-
колений татар связывало ощущение, что 
что-то не в порядке с исламской уммой. 
Их объединяло осознание необходимости 
реформ, при помощи которых можно было 
бы улучшить ее положение, и в качестве 
механизма реформ они настойчиво предла-
гали применение иджтихада (в буквальном 
смысле «усердие, старание») в решении 
вопросов, стоящих перед обществом. Спи-
сок авторов, как это принято в историогра-
фии, возглавлял Г.Утыз Имяни аль-Булгари, 
далее шли Г.Курсави, Ш.Марджани, 
Р.Фахретдин, Г.Баруди, М.Биги, З.Камали и 
другие представители духовенства, однако 
список включал также и светских деятелей: 
Х.Фаизханова, И.Гаспринского, Ю.Акчуру.

Первая проблема, очевидная в первый 
же момент по прочтении этого списка, со-
стоит в фундаментальном различии между 
начальным набором имен и теми тремя, что 
следуют за ним, что свидетельствует о без-
основательности и поверхностности связей 
между этими двумя группами. Кроме того, 
попытка связать их воедино сама по себе 
лишь более запутает, нежели прояснит чрез-
вычайно важный период в нововременной 
истории татар. То, что во многих исследова-
ниях считается одной траекторией, на самом 
деле представляет собой два направления: 
первое стремится вернуть исламское обще-
ство обратно к надлежащей форме и практи-
ке, к обществу, в котором религия занимает 
центральное и определяющее положение; 
другое же воплощает видение общества, 
в котором ни одна религия не будет иметь 
превосходства и, по сути, религия сама по 

себе не будет иметь значительного полити-
ческого или иного влияния на общество. 

Вторая проблема связана с универсаль-
ной человеческой склонностью противосто-
яния, а порой и отчаянного сопротивления 
изменениям. Когда речь идет о религиозной 
вере, изменения могут быть немедленно 
отринуты, как опасные и даже злонамерен-
ные; в исламе их называют бид’а – термин, 
чаще всего использующийся для придания 
негативного смысла верованию, практике 
или обычаям, которые, предположительно, 
не имеют под собой никакого прецедента в 
исламской традиции.

Несмотря на то, что термин не встре-
чается в Коране, бесчисленные ученые на 
протяжении веков однозначно принимали 
различные хадисы, осуждающие «новато-
ров» и «инновации», а несогласные часто 
обвинялись в приверженности бид’а и под-
вергались гонениям.

Эта тенденция существенно затрудняла 
попытки реформ, особенно если они возни-
кали на низовом уровне и их приверженцы 
пересматривали вопросы религиозной прак-
тики с позиции религиозных же оснований, 
которые они так или иначе пытались оспо-
рить. На рубеже XVIII–XIX вв. мы можем 
видеть примеры того, как обвинение в бид’а 
адресовалось мусульманским ученым из 
Волжско-Камского региона и на родине, и в 
Средней Азии, где они обучались. Мы также 
наблюдаем обвинения в бид’а, адресуемые 
уже джадидам веком позже, когда их перио-
дика и другие «новые» виды деятельности 
стали объектом ненависти со стороны кон-
сервативных ученых. Кроме того, путаница 
с понятием «реформа» отражает противоре-
чие, имеющееся и в самом исламе – между 
проблемой обнаружения и искоренения 
бид’а и противоположным вероучительным 
свидетельством о том, что Бог сам – в отно-
шении исключительно религиозных целей 
– установил необходимость периодически 
обновлять (тадждид) религию при помощи 
правильного применения иджтихада.

Исламская модель преобразований, была, 
таким образом, легитимизирована и могла 
быть использована как для предотвращения 
проявлений бид’а, так и для проведения ре-
форм с целью возвращения, исправления и 
восстановления должного характера ислам-



Глава 2. Джадидизм 717

ского общества. Для современных ученых 
обращение мусульман к тадждиду может ка-
заться «прогрессивным» в рамках традици-
онного богословия, однако его вряд ли мож-
но определять в терминологии «джадид», 
поскольку тадждид был лишен лежащей 
в основе первого эпистемологии, обеспе-
чивающей «усул джадид». Таких ученых, 
как Марджани, Фахретдин, Баруди, Буби, 
Бигиев и Камали более правильно было бы 
называть прогрессивными богословами2, 
поскольку они стремились к сохранению 
концепта Бога в центре общественной жиз-
ни, несмотря на то, что признавали необхо-
димость исправления ложных интерпрета-
ций религии и реформирования религиозной 
жизни, в которую проникают искажения3. В 
силу того, что деятели, подобные Марджани, 
стремились увековечить отлаженную систе-
му, присущую комментаторской традиции, 
восходящей к источникам ислама, их нельзя 
поставить в один ряд с такими личностями, 
как Фаизханов, Гаспринский, Акчурин и 
Керимов, которые по-настоящему порвали с 
религиозно-теологической эпистемологией. 
Прогрессивная склонность ученых-теологов 
к реформе, какой бы радикальной она ни ка-
залась, была исключительно исправляющей 
и восстанавливающей, она не предполага-
ла открытия врат на пути к новому обще-
ству. Это неудивительно, потому что среди 
авторитетов вне исламского мира для этих 
татарских интеллектуалов был избран хри-
стианский сектант XV–XVI вв. Мартин Лю-
тер (1483–1546).

Третья проблема является наиболее важ-
ной и наиболее сложной. Как упоминалось 
выше, споры о Новом времени бывают под-
час весьма жаркими, однако нередко не от-
ражают его сути, поскольку историки и дру-
гие исследователи не склонны предлагать 
единственное объяснение тому, что проис-
ходило в прошлом. Мы стремимся к поиску 
множества причин, влияний и сил, особен-
но когда пытаемся объяснить такой фун-
даментальный феномен, как Новое время. 
В процессе подобного поиска происходит 
интеллектуальный релятивизм, когда все 

2 В отечественной историографии утвердился 
термин «религиозные реформаторы» (ред.).

3 Бросается в глаза сходство с европейскими 
нео-аристотелианцами. 

причины становятся равными, и мы спокой-
но можем не замечать те или иные данные 
ради совершения того или иного «обосно-
ванного» выбора. Подобный подход, на мой 
взгляд, в отношении Нового времени более 
неприемлем. Поскольку он предлагает мно-
жество причин, каждая из которых достой-
на подробного обсуждения, однако ни одна 
из них не является ключевой в объяснении 
феномена Нового времени в истории чело-
вечества.

Исламский дискурс в Волжско-Камском 
регионе в XIX в., прежде всего, следует рас-
сматривать как повторение периодически 
случающегося конфликта между теми, кто 
стремился к реформе ради возрождения 
исламского сообщества (прогрессивные бо-
гословы), и теми, кто противостоял им на 
основании того, что данная реформа была 
слишком опасна для целостности ислам-
ской уммы (консервативные богословы). В 
историографии первые постоянно воспева-
ются как «реформаторы», «прогрессивные 
мыслители», «просветители» и «джадиди-
сты», а вторые обличаются как «консерва-
торы», «реакционные мыслители», «обску-
рантисты», «исламисты» и «кадимисты» 
(собственно, антагонисты «усул джадид» и 
сторонники «усул кадим» или «старого ме-
тода»). Подобный подход внес больше пу-
таницы, нежели способствовал прояснению 
ситуации, тем более что в нем смешивались 
два разных конфликта: между прогрессив-
ным и консервативным лагерями в рамках 
самой исламской теологии, и между ислам-
ской теологией в целом и джадидизмом, 
который имел совершенно иное понимание 
целей человечества и опирался на иные эпи-
стемологические основания.

И никакие союзы и соглашения между 
прогрессивными теологами и джадидами 
относительно достижения краткосрочных 
целей не должны дезориентировать нас в 
отношении данного вывода, поскольку, в 
конечном счете, оба течения разделяет не-
преодолимый раскол. Более века прогрес-
сивные богословы интерпретировались как 
модернисты (джадидисты) лишь оттого, что 
они находились в конфликте с консервато-
рами, были более гибки, либеральны и при-
нимали происходящие изменения. Однако, 
рассматривая предмет под иным углом, мы 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства718

обнаруживаем иной набор различий, кото-
рый позволяет утверждать: прогрессивные 
богословы принадлежали традиции, а не 
Новому времени.

Во-первых, прогрессивные богословы, 
хотя и опираясь не на Коран, а на Сунну, 
считали, что общество время от времени 
нуждается в обновлении (тадждид) с целью 
очищения веры при помощи правильного 
применения иджтихада, в то время как для 
джадидов обновление было недостаточным, 
поскольку его последствиями будет лишь 
восстановление того, что уже было, в то 
время как то, что было, и то, что есть, долж-
но быть заменено тем, что должно быть. 
Во-вторых, для прогрессивных богословов 
духовным идеалом был давно ушедший в 
прошлое Золотой век, имитация которого 
была лучшим из того, чего человечество 
может достичь, в то время как джадидисты 
верили, что человеческие сообщества могут 
конкурировать лишь между собой в никогда 
не прекращающемся процессе достижения 
целей и дальнейшего их развития и замены 
новыми. В-третьих, прогрессивные богос-
ловы всегда ощущали ностальгию по «утра-
ченному раю» и были убеждены, что ничто 
кардинально новое уже не может появиться 
в этом мире до конца времен, в то время как 
джадидисты мечтали о рае, который можно 
обрести путем борьбы, не ограниченной 
строгими правилами традиции. И, наконец, 
прогрессивные богословы были абсолют-
но преданы исламскому дискурсу, который 
джадидистам представлялся антитезисом 
их проекту.

Великий мыслитель аль-Газали (1058–
1111) провозгласил в своем трактате «Таха-
фут ал-Фаласифа» («Опровержение фило-
софов»): «Непостижимые решения Бога не 
могут быть взвешены на весах разума, толь-
ко вера в Бога, как высшую Истину, может 
удержать слабых духом людей на «прямом 
пути», единственном, имеющем для них 
значимость».

Вышеобозначенное можно считать наи-
более привлекательным из того, что имеется 
в теологических системах, опирающихся на 
религиозный канон. Их обещание душев-
ного мира, достижимого в земной жизни, 
требует избрания нелегкого прямого пути, 
который, в свою очередь, предполагает безо-

говорочную преданность, обуславливаемую 
фундаментальной значимостью этой глав-
ной цели человека. Поскольку все действи-
тельно важное восходит к Богу, не остается 
ничего иного, кроме как следовать его пред-
писаниям, пусть нередко и весьма затрудни-
тельным. Это обещание душевного мира и 
покоя эпистемологически противоположно 
обещанию безграничных возможностей, 
присущих идеологии Нового времени. С тех 
пор как Бог был смещен и перестал быть 
центром всего – как на уровне социума, так 
и на уровне индивидуума, вакуум стал за-
полняться идеей выбора. Однако это выбор 
был не между добром и злом, а между все 
возрастающим количеством выборов, ассо-
циируемых, так или иначе, с добром. И эти 
разные виды добра, точные значения кото-
рых ранее никем не были определены, ныне 
соревнуются в привлечении внимания и 
снискании преданности со стороны людей. 
В Новом мире судьба человеческих душ 
может и не зависеть от исхода этой борьбы, 
однако что касается человеческих жизней, 
то они определенно зависят от сделанного 
выбора. Татары-мусульмане на протяжении 
XIX в. сталкивались с постоянно растущим 
осознанием того, что вечные истины, на ко-
торые они опирались на протяжении веков и 
которые долгое время дарили им покой, яс-
ность, душевное удовлетворение и уверен-
ность в завтрашнем дне, постепенно стали 
терять свою значимость, где душевный по-
кой становится лишь еще одним концептом, 
требующим критического осмысления. За-
щитники традиционного образа жизни были 
весьма изобретательны в своем сопротив-
лении Новому времени и находили разные 
способы защиты своей мусульманской иден-
тичности. Для суфиев – братств Ясавийа и 
Накшбандийа – соблюдение канонов ислама 
могло означать сопротивление российскому 
закону, запрещавшему проповедническую 
деятельность среди нерусских или недав-
но крещеных народов; кроме того, для них 
призыв к джихаду против русских служил 
также средством оживления веры. Для му-
сульманских богословов защита веры мог-
ла иметь более интеллектуальный характер 
и чаще всего влекла за собой бесконечные 
дебаты о весьма эзотерических вопросах 
вероучения или философии, которые могли 



Глава 2. Джадидизм 719

показаться малозначимыми стороннему на-
блюдателю. Однако именно эти религиоз-
ные дебаты обеспечивали преемственность 
духовной культуры на протяжении многих 
веков существования ислама. Для абсолют-
ного большинства татар-мусульман понятие 
того, что Бог может «умереть», было со-
вершенно невозможным для восприятия в 
XIX в.; хотя пока Бог умирал, ожидалось, 
что человек займет его место.

Если на заре царствования Екатерины 
II интеллектуальная жизнь татар определя-
лась профетическим дискурсом, в котором 
нравственное возрождение и реисламиза-
ция были артикулированы через концепты, 
отражающие профетическое восприятие 
исторического времени, и этот призыв к 
нравственному и религиозному возрожде-
нию происходил при помощи традицион-
ных письменных жанров, то каким образом 
джадидизм через чуть более чем столетие 
приобрел значимость и стал доминирую-
щим в татарской жизни?

Насколько трудна была задача джадидиз-
ма, можно проследить по истории движения 
с 70-х гг. XIX в. по конец 20-х гг. ХХ в. Это 
был период беспрецедентных потрясений, 
включая войны и революции. Вместе с тем, 
несмотря на хаос, это сложное время смогло 
породить ряд иногда не слишком популяр-
ных, где-то пугающих и утопических движе-
ний, одиноко сражающихся и собирающих 
сторонников. Они как будто были влекомы 
неведомыми и более могущественными си-
лами Нового времени, охватившими Россию 
и всю остальную Европу. Трансформация 
укоренившихся между людьми отношений, 
особенно, если они глубоко социальны и со-
пряжены с сильными моральными устоями, 
чрезвычайно трудна, и история полна при-
мерами безуспешных попыток подобного 
рода. Можно лишь вспомнить движение 
народников в России в 1860–1870-х гг.; од-
нако по значимости оно было бледным по-
добием джадидизма, несмотря на всю его 
драматичность; и его безуспешность пред-
полагала, что и джадидизм, с еще большей 
вероятностью и гораздо быстрее, должен 
был окончить свои дни на свалке истории. 
Так бы и случилось, если бы не кумуля-
тивный эффект бесчисленного количества 
известных и неизвестных выборов, сделан-
ных могущественными и не очень людьми, 

а равно бесчисленное число событий, чье 
свершение направлялось сознательными ак-
тами отдельных людей. Разрозненные, не-
скоординированные и бессвязные элемен-
ты, составляющие плоть Нового времени/
джадидизма, представляли непрерывную 
последовательность, которую уже было не 
остановить. Именно эпистемология обеспе-
чивала не только выживание феномена джа-
дидизма, но и его поразительный успех.

В этой эпистемологии также кроют-
ся причины сильнейшего противостояния 
Новому времени. Одно из наиболее впе-
чатляющих описаний этого сопротивления 
дал видный сирийский ученый и мусуль-
манский правовед Мухаммад Рашид Рида 
(1865–1935) в статье, опубликованной в 
прогрессивном богословском журнале «аль-
Манар»4: «В этот беспокойный период идео-
логических, интеллектуальных, политиче-
ских, коммунистических и большевистских 
преобразований, когда в сфере религии, об-
разования и социальных отношений царил 
хаос, обществу угрожают феминистская 
революция и промискуритет; когда распа-
даются семьи и рвутся родственные связи, 
когда в обществе царят еретические учения, 
враги открыто нападают на религию нации, 
ее язык, ценности, традиции, привычную 
одежду и истоки – у нас не остается никаких 
устоев, опираясь на которые можно было бы 
растить и обучать молодежь.

В этот период идеи обновленчества ста-
ли среди нас широко распространяться. 
Действительно, нам крайне необходимы 
обновление и обновители. Все, что помог-
ло сохранить наш национальный характер 
и религиозное наследие, помогло бы нам 
выйти на дорогу цивилизационного про-
гресса, было аннулировано и уничтожено. 
Все наше историческое прошлое, истинная 
религия, наша процветающая цивилизация 
и великая империя – все это было нами вы-
травлено, осуждено, покинуто и забыто. 
В нашем стремлении воспринять новое и 
заимствовать чужое, мы лишь смогли уце-
питься за внешнее, и не были никогда в со-
стоянии воспроизвести его полностью. И 

4 Рида был наиболее заметным из учеников 
Джамалетдина Афгани (1838–1897) и Мухаммада 
Абдо (1849–1905) – двух ведущих мусульманских 
прогрессивных богословов.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства720

то, что мы сейчас имеем из прошлого и со-
временного – лишь оболочка, имитация, как 
скорлупа миндаля или грецкого ореха, ко-
торая толстым слоем валяется под ногами; 
она сама по себе бесполезна и неспособна 
сохранить суть» [Rida, 1931, p.770].

Я выделил отдельные слова и выражения 
в этом тексте, которые, я верю, говорят об 
убежденности и бескомпромиссном характе-
ре ответа Рашида Риды Новому времени. Это 
человек, которые верит, что он стоит перед 
лицом некой внешней угрозы, связанной с 
таким глубоким изменением мира, в котором 
ничто не останется прежним, и то, что при-

дет, не будет чтить ничто из того, что наибо-
лее дорого для человечества. Его слова ил-
люстрируют настроения миллионов тех, кто 
ощущал, что происходящее находится вне их 
контроля, поскольку социум и община более 
не обеспечивают существование индиви-
дуума и личности, историческая связь этими 
двумя сферами угрожает быть навеки нару-
шенной. Для этих масс и тех, кто говорит за 
них, Новое время – это революция отчаяния, 
с которой невозможно бороться, посколь-
ку она не имеет собственной определенной 
идеологии, конкретного плана и авангарда. 
Новое время имеет лишь будущее. 

§ 2. Идеология обновления

Рафик Мухаметшин

Уже на заре своего становления джа-
дидизм оказался в центре идеологической 
борьбы различных политических сил в та-
тарском обществе. Прогрессивная часть ин-
теллигенции видела в нем интеллектуаль-
ную и идеологическую силу, способную 
вывести татарское общество из многове-
кового застоя. Татарские традиционалисты 
усмотрели в нем серьезную опасность для 
мусульманского сообщества, поскольку, по 
их мнению, джадидизм привнес в общество 
свободомыслие и вольнодумство, гранича-
щие с атеизмом. 

И в современных условиях ситуа-
ция кардинально не изменилась. Одни, в 
основном научная и творческая интелли-
генция, считают джадидизм наиболее эф-
фективной формой возвращения ислама в 
общественно-политическую жизнь совре-
менного Татарстана, поскольку в конце XIX 
– начале XX в. именно он вобрал в себя осо-
бенности и достижения «татарского вариан-
та» ислама и поэтому является единственно 
приемлемой формой религиозно-духовного 
обновления общества и надежным засло-
ном проникновению в республику чуждых 
«татарскому» исламу явлений [Мухамет-
шин, 2005а, с.59–81]. Часть интеллигенции 
и, особенно, духовенство довольно насто-
роженно относятся к возможностям джади-
дизма в возрождении религиозных традиций 
в современных условиях. При этом они не 
без основания считают, что в этом явлении 

слишком много идеологических и полити-
ческих корней и опасаются возникновения 
серьезных причин ревизии основ ислама в 
угоду иных сил, не учитывающих интересы 
самого мусульманского сообщества. Джа-
дидизм, по их утверждению, являясь своео-
бразной формой реформы общества, вполне 
способен разрушить основы традиционной 
исламской уммы, которая не нуждается в об-
новлении [Нужна ли реформа, 2004]. 

Основным камнем преткновения для оп-
понентов является проблема истоков джа-
дидизма. По этому поводу в отечественной 
и зарубежной историографии представлены 
различные подходы. Многие исследовате-
ли связывают становление джадидизма с 
деятельностью И.Гаспринского – родона-
чальника новой системы образования. Так, 
В.Ганкевич утверждает, что «джадидизм 
возник в конце ХIХ века как попытка ре-
формирования прежде всего начальной 
школы… Как общественно-педагогическое 
движение джадидизм возник в Крыму. Са-
мым известным пропагандистом звукового 
метода, общепризнанным лидером джади-
дизма стал… Исмаил Гаспринский» [Ган-
кевич, 1998, с.239–240]. Некоторые ученые 
допускают возможность формирования 
идей джадидизма под влиянием идей Мура-
да муллы, который заговорил о необходимо-
сти создания «обновленной» религии, объе-
диняющей многие народы [Исхаков, 1997а, 
с.13]. Ряд исследователей уверены в том, что 



Глава 2. Джадидизм 721

его истоки лежат в сфере мусульманского 
реформаторства и связаны с деятельностью 
А.Курсави, предлагавшего открыть «врата 
иджтихада» [Идиятуллина, 2006]. 

Действительно, выбор в пользу той или 
иной теории – это не просто определение 
точки отсчета, а выбор принципиально 
разных подходов в осмыслении сущности 
джадидизма. Если видение джадидизма свя-
зывать с деятельностью И.Гаспринского, 
то в его содержании будет преобладать 
просветительско-образовательный компо-
нент. Если же становление джадидизма свя-
зывать с деятельностью Мурад муллы, то 
сущность этого явления явно приобретает 
политико-идеологический аспект, поскольку 
Мурад мулла, как, впрочем, и Батырша, по 
духу был ближе к политическим деятелям, 
чем к религиозным. Если предположить, 
что у истоков джадидизма стоял Г.Курсави, 
то его содержание практически сливается с 
религиозным реформаторством.

Один из самых принципиальных момен-
тов в определении сущности джадидизма – 
выявление его отношения к мусульманскому 
реформаторству, т.е. «является ли мусуль-
манское реформаторство составной частью 
джадидизма или джадидизм выступает толь-
ко одним из его теоретических источников».

Принципиальным этот вопрос является 
потому, что от ответа на него зависит в це-
лом вся характеристика джадидизма. Если 
рассматривать его как эволюцию идей му-
сульманского реформаторства в татарском 
обществе, то джадидизм приобретает такое 
же религиозное содержание. Отделение же 
джадидизма от мусульманского реформа-
торства предполагает признание его как 
принципиально нового явления, в основном 
светского по содержанию, но со значитель-
ным религиозным компонентом.

Обобщая все позиции, можно утверж-
дать, что джадидизм, начиная от муллы 
Мурада и Батырши, стал направлением, 
выдвигающим на первое место не только 
конфессиональные, но и этнополитические 
интересы татарского общества, а также 
проб лему его политического обустройства. 

Но, как отмечалось выше, в отечествен-
ной историографии становление джади-
дизма практически всегда связывают с 
реформой системы образования. Мусуль-

манское образование послужило основой 
идейно-интеллектуальной трансформации в 
татарском обществе в условиях той общест-
венно-политической ситуации, в которой 
оказались мусульмане России. Система об-
разования стала центром преобразований, 
в первую очередь потому, что оказалась 
единственно возможной формой духовного 
обновления и воспроизводства интеллек-
туального потенциала общества в условиях 
ХIХ в. По мнению Д.Исхакова, «политиче-
ский реформизм» стал возможен только по-
сле революции 1905 г. [Исхаков, 1997а, с.9], 
поскольку до этого кроме системы образова-
ния не было иных структур или институтов, 
которые, если и не полноценно, то хотя бы 
в какой-то форме могли функционировать. 
Поэтому бесспорно, что эта система оказа-
лась основой и центром интеллектуального 
обновления.

Но означает ли это, что реформа систе-
мы образования стала основной задачей, 
которую ставили перед собой первые джа-
диды? Стала ли она целью предполагаемых 
преобразований или была лишь средством 
их реализации? В западноевропейской исто-
риографии преобладает мнение, что истин-
ные джадиды не были сторонниками только 
религиозных реформ и обновлений. Такой 
подход является более продуктивным, по-
скольку он позволяет более четко опреде-
лить содержание джадидизма. Действи-
тельно, когда смысл этого явления крепко 
привязывается к реформе системы народно-
го образования, его содержание размывает-
ся, он становится еще более разнородным и, 
по сути дела, уже не поддается какому-либо 
научному определению. Скорее всего, надо 
исходить из того, что джадидизм как явле-
ние изначально был нацелен на модерниза-
цию мусульманского общества.

Тем более, следует иметь в виду и то, 
что в татарском обществе были и другие 
силы, заинтересованные в модернизации 
общественно-политической жизни. До сих 
пор присутствует определенная недооценка 
роли других факторов, способствовавших 
становлению джадидизма. В последние годы 
исследователи начали обращать внимание 
на экономическую основу функциониро-
вания новометодной системы образования. 
Институт попечителей в татарских махалля, 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства722

деятельность благотворительных организа-
ций и фондов, вклад национальной буржуа-
зии в финансовое обеспечение этой системы 
свидетельствуют о том, что джадидизм изна-
чально формировался как многогранное яв-
ление [см.: Салихов, 1998]. Действительно, 
в этом есть определенная логика, поскольку 
реформа системы образования имела место, 
проводилась она только за счет внутренних 
ресурсов самого татарского общества и это 
было невозможно без понимания перспек-
тив и конечных результатов этих реформ. 
Возрождающаяся татарская буржуазия и 
купечество, естественно, были заинтере-
сованы в конечных результатах реформы: 
новые социальные слои нуждались в кад-
рах, способных адекватно воспринимать 
происходящие в России процессы, найти в 
новых социально-экономических условиях 
свое место, определить реальные перспек-
тивы татарского общества, т.е. в создании 
системы образования не ради совершен-
ствования методов обучения, а ради получе-
ния реальных результатов. Таким образом, 
джадидизм конца XIX в. как общественное 
и идеологическое явление функционировал 
и развивался в рамках системы конфессио-
нального образования. Но уже тогда он имел 
и иные формы своего проявления, которые 
выводили его за пределы этой системы, т.е. 
можно сказать, что уже до начала ХХ сто-
летия в обществе постепенно формируется 
понимание необходимости кардинальных 
изменений.

В начале ХХ в. в татарском обществе 
появились новые возможности для реали-
зации тех идей, которые изначально были 
заложены в татарском джадидизме. Это 
– стремление к созданию политической 
базы для обновления татарского общества. 
Активное участие практически всех интел-
лектуальных сил в политических процес-
сах и организациях свидетельствует о том, 
что татарское общество созрело для более 
масштабного и кардинального решения 
социально-политических проблем. В этих 
условиях светско-национальный компонент 
оказался настолько востребованным, что 
джадидизм превратился в ведущее направ-
ление в татарском обществе.

Джадидизм как формирующаяся идеоло-
гия нуждался в новом осмыслении нацио-

нального фактора. Если до начала ХIХ в. эта 
проблема не обсуждалась или, чаще всего, 
игнорировалась, то со второй половины сто-
летия все больше внимания стало уделять-
ся национальной проблематике. Это впол-
не естественно, поскольку формирование 
идеологии национально-освободительного 
движения начиналось с обращения к нацио-
нальной культуре и возрождения интереса 
к национальному языку, с воскрешения па-
мяти о былом величии народа, его «золотом 
веке», с воспитания чувства патриотизма и 
формирования национального самосозна-
ния. Все это выдвигалось в качестве основ-
ного фактора складывания нации. Но следо-
вало иметь в виду и то, что ислам оставался 
важнейшим элементом мировоззрения и 
определял не только морально-этические, 
но и общественно-политические представ-
ления значительной части населения. Раз-
витие общественной мысли шло в условиях 
если не безусловной религиозности, то пол-
ной, порой неосознанной подчиненности 
людей, особенно в сельской местности, где 
проживало большинство населения, систе-
ме обычаев, укладу жизни, сложившихся 
под влиянием ислама. 

В условиях довольно интенсивного фор-
мирования национального самосознания в 
татарском обществе, в течение многих веков 
развивавшемся как составная часть мусуль-
манской цивилизации, возникли проблемы 
принципиального характера, связанные с 
переосмыслением роли и места ислама в 
жизни общества. Действительно, практи-
чески до середины XIX в. у татар не было 
другой силы, способной вдохновлять и на-
правлять национально-освободительное 
движение. Но, несмотря на это, процесс 
формирования и распространения нацио-
нальной идеологии, в своей основе секуляр-
ной, шел довольно быстро, поскольку выте-
кал из внутренних потребностей общества. 

Эта особенность ислама в татарском 
обществе была использована джадидами 
для выстраивания эффективно функциони-
рующей идеологической системы. Джади-
ды исходили из того, что ислам является 
составной частью национальной культуры, 
морально-этической основой общества, со-
зидательной силой народа, его духовной 
энергией. В таком контексте проблема до-



Глава 2. Джадидизм 723

вольно подробно была проанализирована в 
публикациях Юсуфа Акчуры [Мухаметди-
нов, 2004]. Он, например, считал, что «ис-
лам – одна из тех религий, которая придает 
большое значение политическим и обще-
ственным делам». Но, «чтобы допустить в 
своем лоне формирование наций», «он дол-
жен видоизменяться… Религии, отказыва-
ясь от общественных функций, занимают-
ся тем, что исполняют роль предводителя, 
указывающего правильный путь сердцам, 
становятся лишь добросовестным посред-
ником между творцом и его созданиями. 
Вследствие этого религии могут сохранить 
свое политическое и общественное значе-
ние, лишь объединяясь с этносами, помогая 
и даже служа им» [Акчура, 1994, с.132]. 

Признав тесную взаимосвязь ислама с 
национальными проблемами, джадидам 
нужно было более четко определить место 
религии в системе новых идеологических 
отношений. Правда, это было не так просто, 
поскольку, как указывалось выше, в религи-
озных универсалиях всегда можно выделить 
те аспекты, которые служили бы националь-
ным интересам. Даже более того, исламские 
ценности иногда преподносились как наци-
ональные универсалии. Например, в поли-
тическом плане идея солидарности едино-
верцев и сплоченности уммы, заключенная 
в исламе, трактовалась как символ солидар-
ности и сплочения нации. Будучи основой 
традиционного мусульманского общества, 
ислам в начале XX в. воспринимался как 
символ национальной самобытности.

Безусловно, выявление взаимообуслов-
ленности этих двух начал не является по-
пыткой размывания границ между ними. 
Просто джадиды пытались вычленить в ис-
ламе те аспекты, которые служили интере-
сам татарской нации и общества. В начале 
XX столетия татарское общество нуждалось 
в исламе прежде всего как в своде морально-
этических норм, символе идейных комплек-
сов, основанных на религиозно-культурных 
ценностях. Татарская интеллигенция пыта-
лась предложить новую для страны модель 
обновления государственности на плюрали-
стических принципах, давно уже знакомую 
Западу. Эта модель, в условиях России впер-
вые предложенная И.Гаспринским, ставила 
русских и мусульман на позиции формаль-

ного равенства и стимулировала поиски бо-
лее цивилизованных подходов решения на-
ционального вопроса.

В начале XX в. одной из особенностей 
джадидизма стало перенесение центра тя-
жести с чисто богословских проблем на 
проблемы социальные и политические. Его 
представители осознали, что татарскому 
обществу необходимо современное видение 
мира и стремились привести традиционные 
мировоззренческие системы в соответствие 
с требованиями эпохи. В новой ситуации 
интерес к религиозно-мировоззренческим 
проблемам попадал в возрастающую зави-
симость от формирования государственно-
правовых и социально-экономических 
доктрин. Эта тенденция не могла не выя-
вить ограниченности традиционных прин-
ципов осмысления основ общественно-
политической жизни. Поиски ответов на 
усложняющиеся запросы жизни вынуждали 
джадиды вносить кардинальные изменения 
в свое представление о месте и роли ислама 
в жизни общества, использовать в религиоз-
ной идеологии заимствования из светских 
учений. Поэтому не случайно в начале XX 
столетия в татарском обществе ислам играл 
немалую роль в формировании националь-
ной идеологии и в национальной интегра-
ции населения. 

Для джадидизма религия была необхо-
дима как важнейший инструмент обновле-
ния общества, как основа внутренней веры 
и комплекс этических предписаний. Ислам 
для них был воплощением социальной общ-
ности татар, созидательных сил народа, 
его духовной энергии, культуры и одной из 
основ национального бытия. Не случайно 
все, что было направлено на обновление 
татарского общества, включая религиозно-
мировоззренческие искания, рассматрива-
лось как единое целое: «Борьба с ложны-
ми понятиями в исламе, желание доказать, 
что ислам есть религия божественная и 
общественно-научная, возникновение жен-
ского вопроса и новых способов обучения и 
воспитания, национальная культура, нацио-
нальная история, решение политических, 
общественных и научных вопросов, – все 
это, сделанное в весьма короткое время, 
есть наши национальные дела» [Тормыш, 
1914, 12 февр.]. Возможно поэтому татар-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства724

ские джадиды, в отличие от своих предше-
ственников, стремились к формированию 
системы взглядов на социальную структуру 
современного татарского общества и Рос-
сии, на характер ее внутренних связей и ме-
ханизма функционирования. При этом они 
обращались и к традиционным представле-
ниям, и к новым научным положениям, и к 
опыту западноевропейской цивилизации. 

Г.Баязитов [Татарские интеллектуалы, 
2005] считает, что не существует «какого-
нибудь тормоза к культурному развитию, 
препятствия, мешающего мусульманину 
стать в ряд культурных европейцев. Мы сме-
ло можем утверждать, что Коран, Шариат 
могут идти рядом со всеми благоразумны-
ми реформами» [Баязитов, 1898, с.6]. Но 
при этом он подчеркивал, что «несмотря на 
благоприятие учения Ислама о совместимо-
сти его со всеми разумными гражданскими 
реформами, признанными потребностью 
времени, мы, к сожалению, не можем кон-
статировать такого удачного разрешения 
вопроса» [Баязитов, 1898, с.6]. Г.Баязитов 
пытался развеять миф о том, что во всех бе-
дах и проблемах мусульманского общества 
виноваты враги ислама, которые «извне» 
пытаются подорвать его основы. Этот богос-
лов утверждал, что необходимо искать эти 
силы и внутри самого общества. Г.Баязитов 
считал, что современный ему ислам превра-
тился в догматическое учение, в котором нет 
места логике, рациональному суждению в 
осмыслении общественных реалий. 

Эта проблема обсуждалась и другими 
религиозными деятелями. Татарская интел-
лигенция много внимания уделяла обсужде-
нию вопроса о реформе системы народного 
образования и месте джадидизма в этой сис-
теме.

Итак, джадидизм стал общественно-
политическим, модернистским движением 
мусульман Поволжья, Крыма, Закавказья и 
Средней Азии во 2-й половине XIX – в пер-
вой трети ХХ вв. Формировалось и получи-

ло широкое распространение в татарском 
обществе и создавало предпосылки для пе-
ресмотра основ устаревшего мировоззрения, 
подрыва господства догм и схоластики, сме-
ны традиционных норм отношений между 
людьми как универсальных и абсолютных 
регуляторов на новые, служил своеобразным 
переходом от прежних стереотипов массо-
вого сознания к современным формам поли-
тического мышления. Перенесение центра 
тяжести с чисто богословских проблем на 
вопросы социальные и политические, пред-
полагало новые подходы в их постановке, 
более высокий уровень мышления.

Джадидизм определил основное направ-
ление эволюции ислама – интеллектуализа-
ция духовной жизни, использование исто-
рической мобильности религии, ее умение 
приспосабливаться к новым обстоятель-
ствам и асссимилировать новое социальное 
качество. Джадиды понимали крайнюю 
сложность даже самой постановки такой 
цели. Смогут ли мусульмане придерживать-
ся основных положений ислама в условиях 
кардинальных изменений, происходящих 
в обществе; окажутся ли они в состоянии 
следовать не только религиозным, но так-
же политическим и социальным принципам 
вероучения; не будут ли они искать выхода 
на путях трансформации в их ограничении 
роли и функций религии рамками духовной 
жизни, оставляя вне ее действия повседнев-
ную земную действительность? Эти вопро-
сы волновали татарских мыслителей и они 
искали оптимальные пути инкорпорации 
религии в общественную и политическую 
жизнь.

Основными центрами джадидизма стали 
медресе «Мухаммадия» в Казани, «Галия» в 
г.Уфа, «Хусаиния» в г.Оренбург, «Расулия» в 
г.Троицк, «Низамия» в г.Астрахань, «Буби» 
в д.Иж-Бобья. Крупными представителями 
джадидизма являются Ю.Акчура, Г.Баруди, 
Дж.Валиди, Г.Буби, Ф.Карими, С.Максудов, 
Р.Ибрагимов, Ф.Туктаров.



Глава 3. Востоковедение в Казанском университете и изучение... 725

ГЛАВА 3
Востоковедение в Казанском университете и изучение 
историко-культурного наследия азиатских народов

Рамиль Валеев
В ХIХ – начале ХХ в. Казанский уни-

верситет стал ведущим центром в России 
и Европе в исследовании многообразного 
историко-культурного наследия тюркских, 
монголоязычных, финно-угорских народов 
России и стран Ближнего и Среднего Вос-
тока, Центральной и Восточной Азии. 

Истоки официального преподавания вос-
точных языков в Казани связаны с Первой 
Казанской гимназией (1758 г.), где с 1769 г. 
с учетом географического положения и на-
личия тюрко-татарских манускриптов был 
создан класс татарского языка. Известный 
тюрколог А.Н.Кононов, выделяя начало пре-
подавания татарского языка в Казани в кон-
це 60-х гг. XVIII в., указывал: «Именно эти 
годы следует считать началом научного эта-
па в истории отечественной тюркологии, ко-
торому предшествовал многовековой период 
практического знакомства русских с тюрк-
скими языками» [Кононов, 1982, c.201].

Преподавателями татарского языка на 
протяжении многих лет были известные 
педагоги-просветители Сагит Хальфин 
(1732–1785) – автор «Азбуки татарского 
языка...» (1778) и «Русско-татарского слова-
ря», Исхак Хальфин (ум. в 1800 г.) и Ибра-
гим Хальфин (1778–1829) [Ханбиков, 1968; 
Мазитова, 1972; Михайлова, 1972 и др.]. 
Первая Казанская гимназия стала крупным 
светским учебным заведением России, где 
преподавались восточные языки. Она по-
служила учебно-педагогической базой для 
становления и развития казанского универ-
ситетского востоковедения в первой поло-
вине XIX в. 

Первая Казанская гимназия и разряд 
восточной словесности Казанского универ-
ситета до закрытия в 1854/1855 гг. готовили 
учителей восточных языков для общеоб-
разовательных учебных заведений и пере-
водчиков в ведомства управления восточ-
ными областями Российской империи. В 

20-х гг. – первой половине 30-х гг. XIX в. 
здесь формировалась система преподава-
ния азиатских языков – в 1822 г. впервые 
было официально введено изучение араб-
ского и персидского языков (преподаватель 
Ф.И.Эрдман; в 1826 г. на должность пре-
подавателя мусульманских языков был на-
значен Мирза Казем-Бек; в 1827 г. и 1833 г. 
И.Верниковский преподавал арабский язык; 
в 1828 г. А.Онисифоров стал преподавате-
лем татарского языка; в 1833 г. К.Фойгт и 
А.Попов были утверждены преподавателя-
ми персидского и монгольского языков; в 
1835 г. Мирза Казем-Бек стал преподавать 
турецко-татарский язык; в июне 1835 г. Ни-
колаем I был издан указ о введении в про-
грамму гимназии Казани преподавания 
арабского, персидского, татарского, мон-
гольского языков с целью подготовки пере-
водчиков для ведомств империи и т.д. [Ку-
ликова, 1994, с.347–348]. Эти официальные 
мероприятия расширили круг восточных 
языков и определили статус основного вос-
токоведного среднего учебного заведения в 
России в первой половине XIX в. В своем 
донесении попечитель Казанского учебно-
го округа М.Л.Магницкий (26 мая 1825 г.) в 
МНП писал: «… Обучаются в гимназии та-
тарскому языку не только казенные воспи-
танники, но даже присылаются дети из от-
даленных мест, как то, Сибири, Астрахани 
и других, для приготовления сих молодых 
людей к званию переводчика и для других 
должностей, в коих познание Восточной 
словесности необходимо нужно, так, что 
теперь, под руководством его вместо 5-ти 
или 7-ми человек, как бывало прежде, обу-
чается уже 35 чел. магометанского и греко-
российского исповедания...» [РГИА, ф.733, 
оп.40, д.182, л.1–1об.]. 

МНП также признало «полезным... пре-
подавание в Казанской гимназии языков: 
арабского, персидского, татарского и мон-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства726

гольского». В 1836 г. были созданы три раз-
ряда: 1) арабский и персидский, 2) турецко-
татарский и персидский, 3) монгольский и 
турецко-татарский; для четырех азиатских 
языков назначались учителя, для практи-
ческого изучения языков – надзиратели «из 
иноверцев, свободно объясняющихся на 
сих языках»; в число казеннокоштных вос-
питанников гимназии по восточным язы-
кам могли приниматься «иноверцы, как-то: 
татары, буряты и другие» с разрешения 
попечителя учебного округа, лучшим вос-
питанникам предоставлялась возможность 
«поступать студентами в университет, на 
казенное содержание, для дальнейшего усо-
вершенствования в языках восточных»; из 
80 казеннокоштных воспитанников гимна-
зии только 14 могли обучаться восточным 
языкам [ПСЗ-2, т.11, отд.1, № 8742; НА 
РТ, ф.92, оп.1, д.3833, л.75]. Этот порядок 
сохранялся до 40-х гг. XIX в. Вскоре в до-
полнение к восточным языкам здесь стали 
изучать китайский (с 1838 г.), армянский (с 
1842 г.) и маньчжурский (с 1845 г.). С 1800 
г. по 1841 г. в гимназии восточным языкам 
обучались около 300 чел. [НА РТ, ф.92, оп.1, 
д.5357, л.18–22об.].

В целом, период середина – вторая по-
ловина XIX в. в российском востоковедении 
связан с ограничением и прекращением изу-
чения восточных языков в средних общеоб-
разовательных заведениях России [РГИА, 
ф.733, оп.46, д.4; оп.48, д.212; НА РТ, ф.92, 
оп.1, д.6721, 7267, 8759, 15877]. Проект цен-
трализации востоковедческого образования 

и науки в Санкт-Петербурге и его осущест-
вление на базе факультета восточных язы-
ков университета в 1854/1855 гг. отразились 
на системе преподавания азиатских языков 
в российских гимназиях и училищах.

К середине XIX в. разряд восточной 
словесности Казанского университета стал 
крупнейшим центром университетского 
вос токоведения в России и Европе. На-
чальный этап казанского университетского 
востоковедения охватывает 1804–1827 гг. 
Университетский устав от 5 ноября 1804 г. 
предусматривал на словесном отделении 
профессора восточных языков и лектора 
татарского языка [ПСЗ–1, т.28, №21500; 
Периодическое, 1805, №11, с.329–405; Ку-
ликова, 1994, с.216]. В 1807 г. доктор фило-
софии и профессор Ростокского универси-
тета Х.М.Френ (Х.Д.Френ) (1782–1851) был 
назначен ординарным профессором вос-
точной словесности в Казанском универ-
ситете (1807–1817) [Куликова, с.218]. Эти 
официаль ные мероприятия положили нача-
ло формированию казанского университет-
ского востоковедения XIX в.

Первый опыт преподавания восточ-
ных языков в Казанском университете был 
связан с татарским языком, которому вос-
питанники обучались под руководством 
И.Хальфина (1778–1829). Первый попе-
читель КУО (1803–1812) С.Я.Румовский 
(1734–1812) в августе 1805 г. поручил ди-
ректору Первой Казанской гимназии и уни-
верситета Яковкину выбрать 5 способных 
молодых юношей для дальнейшего обуче-

Ф.И.Эрдман.А.К.Казембек.Х.Д.Френ.



Глава 3. Востоковедение в Казанском университете и изучение... 727

ния татарскому языку. И.Хальлфину также 
было рекомендовано заняться составлением 
новой грамматики татарского языка [Заго-
скин, 1902, с.221]. В 1809 г. в университет-
ской типографии была напечатана «Азбука 
и грамматика татарского языка с правилами 
арабского чтения» И.Хальфина. Через два 
года он был избран лектором татарского 
языка в Казанском университете. В авгу-
сте 1823 г. Совет университета избрал его 
адъюн ктом восточной словесности.

Период начала 20-х гг. XIX в. в ста-
новлении университетского преподавания 
восточных языков был наиболее сложным 
– ощущался недостаток слушателей кафе-
дры восточных языков, а главное – не было 
преподавателей и целенаправленного про-
цесса обучения, даже ставился вопрос о 
прекращении преподавания восточной сло-
весности, не были выработаны методика и 
организация обучения азиатским языкам. 
Известная университетская ревизия 1819 г. 
М.Л.Магницкого существенно ограничива-
ла преподавание восточных языков.

Вторым, наиболее плодотворным эта-
пом в развитии казанского университет-
ского востоковедения стали 1827–1846 гг. 
Согласно положениям «Общего устава им-
ператорских Российских университетов», в 
1835–1837 гг. основные курсы восточных 
языков: арабский, турецко-татарский, пер-
сидский и монгольский – были объединены 
в разряд восточной словесности философ-
ского факультета [Шофман, Шамов, 1956, 
с.423]. Основой разряда восточной словес-
ности Казанского университета в 1828–1854 
гг. стали арабо-персидская (1828), турецко-
татарская (1828), монгольская (1833), китай-
ская (1837), санскритская (1842), армянская 
(1842) и калмыцкая (1846) кафедры.

Университетское востоковедение в Ка-
зани в 20–40-х гг. XIX в. включало орга-
низацию научных путешествий в страны 
мусульманского Востока и Центральной 
Азии. Наряду с практическими занятиями 
воспитанников с природными носителями 
живых азиатских языков, непосредственное 
знакомство с историей, языками, культурой, 
бытом и нравами во время научных коман-
дировок и путешествий стало особенной 
чертой казанской школы востоковедов XIX 
– начала XX в. Состоялись научные путе-

шествия воспитанников разряда восточной 
словесности университета – О.Ковалевского 
и А.Попова в Центральную Азию (1828–
1833 гг.), В.Васильева в Китай (1840–1850 
гг.) и И.Березина и В.Диттеля на Ближний 
Восток (1842–1845 гг.) [НА РТ, ф.92, оп.1, 
д.2237, 4814; ф.977, оп.Совет, д.1266, т.1; 
д.1267, т.2; д. 2283; 2450; оп.Ректор, д.654; 
837; РГИА, ф.733, оп.42, д.90, 306; Мази-
това, 1972, с.71–96; Шамов, 1983, с.19–68]. 
Традиция научных путешествий в страны 
Востока сохранялась и развивалась в казан-
ском востоковедении во второй половине 
XIX – начале XX в.

В 1855 г. в Казанском университете 
было прекращено преподавание восточ-
ных языков, профессора и преподавате-
ли В.П.Васильев, И.Н.Березин, Н.Сонин, 
М.Т.Навроцкий и студенты восточного от-
деления университета были переведены на 
факультет восточных языков Петербургско-
го университета, а также переданы основ-
ные восточные фонды учебной библиотеки 
и нумизматического кабинета Казанского 
университета. 

В первой половине – середине XIX в. раз-
ряд восточной словесности Казанского уни-
верситета становится учебным и научным 
центром изучения истории и культуры наро-
дов мусульманского Востока. Этот период 
связан с истоками и развитием научных дис-
циплин – тюркологии, иранистики, араби-
стики, исламоведения. Страны зарубежного 
мусульманского мира – Османская империя, 
Персия, Арабский Восток и регионы тради-
ционного распространения ислама в Россий-
ской империи (Поволжье и Приуралье, Кав-
каз и Средняя Азия, Крым) стали объектом 
исследования в трудах и статьях казанских 
университетских востоковедов – Х.Д.Френа, 
И.Хальфина, Ф.И.Эрдмана, А.К.Казем-Бека, 
С.И.Назарьянц, И.Н.Березина, В.Ф.Диттеля, 
И.Ф.Готвальда и др. Их трудами были сфор-
мированы определенные научные традиции, 
которые развивались в российских востоко-
ведных центрах России во второй половине 
XIX в.

Исследование истории и культуры наро-
дов мусульманского мира было сконцент-
рировано по следующим основным на-
правлениям: подготовка и издание учебных 
программ, пособий, учебников, хрестома-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства728

тий, словарей; комплектация фонда вос-
точных рукописей и книг; сбор, изучение 
и публикация письменных и материаль-
ных восточных памятников и источников; 
переводы восточных авторов; осуществле-
ние научных путешествий на мусульман-
ский Восток; оригинальные филологиче-
ские, исторические, культурологические, 
естественно-географические, археологиче-
ские и этнографические публикации и т.д. 
[История, 1990, с.137]. Эти научные на-
правления были представлены в учебной 
и исследовательской деятельности кафедр 
разряда восточной словесности – арабско-
персидского, турецко-татарского, армян-
ского языков. Научно-исследовательская и 
научно-педагогическая деятельность пред-
ставителей казанского университетского 
востоковедения отличалась многообразием, 
тесной связью с рядом близких дисциплин 
и востоковедами других центров научной 
ориенталистики. Большинство преподава-
телей и ученых-востоковедов университета 
до середины XIX в. являлись питомцами 
разряда восточной словесности. Трудами 
первых поколений отечественных востоко-
ведов в Казани сформировалась солидная 
база российского научного востоковедения.

В 20–50-х гг. XIX в. профессора кафедр 
мусульманских языков подготовили и вы-
пустили серию учебно-методических про-
грамм и пособий, учебников, хрестоматий и 
словарей [Березин, 1846; 1853; 1857; 1862; 
1876; 1890; Казем-Бек, 1839; 1846; Махму-
дов, 1857; Хальфин Ибрагим, 1809 и др.]. 

Одна из первых учебных программ препо-
давания арабского языка в Казанском уни-
верситете была составлена в октябре 1807 
г. профессором кафедры восточных языков 
Х.Д.Френом [Мазитова, 1972, с.23].

В истории отечественной тюрколо-
гии, иранистики и арбистики програм-
мы, учебники и хрестоматии И.Хальфина, 
А.К.Казем-Бека и И.Н.Березина сыграли со-
зидательную роль. В подготовке учебных из-
даний принимали участие наиболее способ-
ные студенты, прикрепленные к кафедрам 
арабско-персидской и турецко-татарской 
словесности.

В 1838 г. старшим учителем Первой Ка-
занской гимназии М.Б.Первухиным была 
составлена «Грамматика и синтаксис араб-
ского языка». Из планируемых учебных из-
даний М.А.Казем-Бек в Казани опубликовал 
известную в истории тюркологии «Грамма-
тику турецко-татарского языка». Первый 
вариант текста грамматики М.А.Казем-
Бека с его примечаниями и дополнениями 
основывался на известной «Грамматике 
турецко-татарского языка» Жобера, пере-
веденной И.Н.Березиным [Мазитова, 1972, 
л.42–42об.]. 

В классическом университетском вос-
токоведении в Казани наибольшее развитие 
получила научная традиция поиска, сбора и 
в дальнейшем текстологического изучения 
восточных рукописей и текстов. Профессо-
ра и преподаватели разряда восточных язы-
ков университета активно комплектовали 
библиотеку университета мусульманскими 

И.Н.Березин. И.Ф.Готвальд.К.Ф.Фукс.



Глава 3. Востоковедение в Казанском университете и изучение... 729

рукописями, отечественной и западноевро-
пейской литературой по востоковедению 
[НА РТ, ф.92, оп.1, д.1901, 2301, 2319; 2711, 
4527, 4719, 5472, 5871, 6157, 6747, 7997 и 
др.]. В 1807–1818 гг. университетской биб-
лиотекой было приобретено более 70 книг 
и рукописей на арабском, сирийском, ев-
рейском, персидском, турецком и татарском 
языках [НА РТ, ф.92, оп.1, д.197, 250, 765; 
Мазитова, 1972, с.54].

Вторая половина 20-х – первая половина 
50-х гг. XIX в. ознаменовались значитель-
ными приобретениями, каталогизацией и 
изучением письменных памятников мусуль-
манских народов зарубежного Востока и 
России. 

В казанском университетском востокове-
дении XIX в. наиболее заметны два направ-
ления исследования мусульманского мира и 
Востока в целом: первое – непосредствен-
ное близкое знакомство и изучение истории 
и культуры народов Азии; второе – препо-
давание восточных языков и истории Азии 
в университетских центрах, исследование 
письменного и материального наследия на-
родов Востока.

Научное путешествие в 1842–1845 гг. в 
страны и регионы мусульманского Востока 
– Кавказ, Ирак, Иран, Сирия, Палестина, 
Египет и Турция – воспитанников разряда 
восточной словесности И.Березина (1818–
1896) и В.Диттеля (1816–1848) имело ис-
ключительное значение в истории и культу-
ре народов России [Шофман, Шамов, 1956, 
с.429–430; Мазитова, 1972, с.86–96; Данциг, 
1973, с.200–203 и др.]. В университетское 
востоковедение первой половины XIX в. 
был привнесен живой, неповторимый и 
уникальный Восток, хорошо знакомый по 
личным наблюдениям и впечатлениям.

Разнообразные материалы востоковедов 
из университетских центров России обо-
значили появление новой информации и 
знаний об азиатских народах, кардинальное 
изменение статуса Востока в историческом 
мировидении и формирование парадигмы 
российского классического востоковедения. 
В Казанском университете сформировались 
и развивались монголоведение, калмыко-
ведение, китаеведение, маньчжуроведение 
и санскритология. Благодаря трудам вос-
токоведов – О.М.Ковалевского (1800–1878), 

А.В.Попова (1808–1865), архимандрита 
Даниила (1798–1871), И.П.Войцеховского 
(1793–1850), В.П.Васильева (1818–1900), 
П.Я.Петрова (1814–1875), Ф.Ф.Боллензена 
(род. ок. 1813 г.) и др. преподавание и изуче-
ние языков, истории, этнографии и культур-
ного наследия народов Монголии, Калмы-
кии, Бурятии, Китая и Индии получили в 
казанском востоковедении систематический 
и интенсивный характер. 

Истоки университетского научного мон-
головедения в Казани тесно связаны с име-
нами О.М.Ковалевского и А.В.Попова, вос-
питанников разряда восточной словесности 
[Шамов, 1983, с.3], которые в июле 1833 г. 
были назначены адъюнктами монгольско-
го языка [НА РТ, ф.92, оп.1, д.3829, л.7–8]. 
Они сыграли исключительную роль в по-
становке преподавания монгольского языка 
в Первой Казанской гимназии и универси-
тете, комплектации библиотеки рукопися-
ми и сочинениями, подготовке и издании 
учебных пособий, составлении программ, 
совершили научные путешествия в Сибирь, 
Бурятию, Монголию и Китай. В Казани они 
опубликовали работы, посвященные язы-
кам, быту, нравам, истории, этнографии, 
религии монголоязычных народов зару-
бежной Азии и России [Ковалевский, 1834, 
с.263–292; 1834а; 1835; 1835а; 1837; 1836; 
1837а; Попов, 1836, ч.I–II; 1839, ч.22, отд.2; 
1847; 1850, ч.67 и др.]. 

В 1835 г. университет приобрел коллек-
цию О.М.Ковалевского. Данное собрание, 
состоящее из 1272 наименований, включало 
в себя китайские, маньчжурские, монголь-
ские сочинения и этнографическую коллек-
цию (костюмы лам, буддийские божества, 
монеты, картины и др.) [НА РТ, ф.92, оп.1, 
д.4251, л.6–17]. 

Кафедра монгольского языка Казанско-
го университета обозначила начало раз-
вития монголоведческих исследований в 
университетских центрах России и Европы 
наряду с практическим и академическим 
монголоведением, сформировавшимся в 
XVII–XVIII вв.

Формирование университетского ки та е-
ведения, маньчжуроведения и тибетоведе ния 
в Казани до 1855 г. тесно связано с участни-
ками известной Пекинской духовной миссии 
– архимандритом Дани илом (1798–1871, Пе-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства730

кин, 1821–1830), И.П.Вой цеховским (1793–
1850, Пекин, 1819–1831) и воспитанником 
восточного разряда, также членом миссии в 
1839–1850 гг. В.П.Ва сильевым (1818–1890). 
Языковедческие, литературоведческие и 
историко-этнографические работы этих 
ученых в казанский период творчества, как 
опуб ликованные, так и оставшиеся в рукопи-
сях, внесли существенный вклад в изучение 
истории и культуры народов Центральной 
Азии [Даниил (Сивиллов), 1837; 1837а; 1838; 
ОРРК НБ КГУ, № 4478; № 4485; Васильев, 
1851, № 50; 1852, т.113; 1852а, ч.73; 1855, 
ч.15; 1857, ч.1; 1857а, т.9, кн.2; Русский вест-
ник, 1857, т.11, с.309]. Например, в октябре 
1839 г. архимандрит Даниил представил к 
изданию «Китайскую хрестоматию» со сло-
варем [НА РТ, ф.92, оп.1, д.5007, л.1–2об.]. 
В Казани И.П.Войцеховский закончил со-
ставление «Китайско-маньчжурско-русского 
словаря» [История, 1990, с.124, 274]. Уни-
верситетская кафедра китайского языка и 
словесности (1837 г.), преобразованная в 
1844 г. в кафедру китайско-маньчжурской 
словесности, и исследования казанских вос-
токоведов олицетворяли истоки и развитие 
университетской традиции изучения в Рос-
сии дальневосточных цивилизаций и госу-
дарств.

Преподавание санскрита, формирование 
фонда литературы и рукописей и исследо-
вание санскритских текстов в 1842–1856 гг. 
проводились главным образом П.Я.Петро-
вым (1841–1851 гг.) и Ф.Ф.Боллензоном 
(1852–1856 гг.). С их именами связано педа-
гогическое и лингвистическое направления 
– постановка преподавания и изучения сан-

скрита, подготовка и изда-
ние программ, каталогов 
и санскритских текстов 
и др. [Петров, 1842, кн.2, 
с.77–95; 1842, ч.33; 1844; 
1845, ч.48, №11; 1846; 
1849, №18; 1846]. Откры-
тие в 1842 г. в Казанском 
университете первой оте-
чественной кафедры сан-
скритской словесности 
обозначило новый период 
в развитии санскритологи-
ческих и индологических 
исследований в России.

Во второй половине XIX – начале XX в. 
научная традиция изучения санскритологии 
в Казанском университете была сохранена. 
В дальнейшем направление преподавания 
санскрита прослеживалось в педагогиче-
ской и научной деятельности представите-
лей Казанской лингвистической школы – 
И.А.Бодуэна де Куртенэ, Н.В.Крушевского, 
В.А.Богородицкого и др. Они читали кур-
сы сравнительной грамматики и санскри-
та по отделам классической филологии и 
славяно-русской филологии на историко-
филологическом факультете. В этот период 
изучение санскрита было подчинено и ста-
ло подсобной дисциплиной общего языко-
знания и сравнительной филологии [НА РТ, 
ф.977, оп.ИФФ, д.1370, л.4; НА РТ, ф.977, 
оп.ИФФ, д.1642, л.1–5].

К сожалению, после «легкомысленного 
уничтожения» (В.В.Бартольд) Восточного 
разряда Казанского университета востоко-
ведение как предмет университетского пре-
подавания и науки в Казани уже не имело 
полноправного статуса по сравнению с дру-
гими ориентальными центрами России.

В 60–80-х гг. XIX в. МНП пыталось 
восстановить казанское научное востоко-
ведение с помощью некоторых организа-
ционных мероприятий в университете. Эти 
новации, прежде всего, коснулись введе-
ния преподавания арабского, персидского, 
турецко-татарского и финно-угорских язы-
ков на историко-филологическом факультете 
[РГИА, ф.733, оп.48, д.91; НА РТ, ф.92, оп.1, 
д.7754; ф.977, оп.ИФФ, д.1249]. Практика 
преподавания восточных языков только «для 
желающих» в 80-х гг. XIX – начале XX в. не 

Императорский Казанский университет. Литография В.С.Турина. 1834 г.



Глава 3. Востоковедение в Казанском университете и изучение... 731

позволила полностью возродить уникаль-
ное комплексное историко-фи лологическое 
и источниковедческое нас ледие казанского 
университетского востоковедения.

В 60-х – начале 70-х гг. XIX в. арабский и 
персидский языки преподавал бывший вос-
питанник Восточного разряда университета 
И.Н.Холмогоров (1818–1891). В эти же годы 
в университете (до 1872 г.) курс турецко-
татарского языка читал Н.И.Ильминский 
(1822–1891). 

Продолжением традиции научных путе-
шествий на зарубежный Восток преподава-
телей разряда восточной словесности Ка-
занского университета стала командировка 
И.Н.Холмогорова в Персию в 1867–1868 гг. 
[НА РТ, ф.977, оп.ИФФ, д.864, л.1]. Он при-
обрел для университета разнообразные ру-
кописные и печатные издания, а также этно-
графические и нумизматические источники 
[НА РТ, ф.977, оп.ИФФ, д.864, л.3–12]. 

В конце 60-х – начале 70-х гг. XIX в. в 
связи с уходом в отставку И.Н.Холмогорова 
(1868 г.) и назначением Н.И.Ильминского 
директором Казанской учительской семи-
нарии (1872 г.) преподавание мусульман-
ских языков в университете было временно 
прекращено [НА РТ, ф.977, оп.ИФФ, д.897; 
ф.92, оп.1, д.10685]. 

В январе 1871 г. Н.И.Ильминский зачи-
тал на историко-филологическом факульте-
те доклад, в котором обосновал необходи-
мость приглашения тюрколога В.В.Радлова 
«на имеющуюся в Казанском Университете 
вакансию одного из положенных по штату 

двоих преподавателей восточных языков» 
[НА РТ, ф.977, оп.ИФФ, д.897, л.22]. При-
быв в Казань, ученый в 1872 г. занял долж-
ность инспектора татарских, башкирских и 
киргизских школ КУО [Биобиблиографиче-
ский, 1989, с.103–104]. 

В 80-х гг. XIX в. обозначился новый этап 
в преподавании учебных востоковедных 
дисциплин в университете и в целом в разви-
тии востоковедения в Казани. Этот важный, 
представленный оригинальными материала-
ми период продолжался до 1917–1918 гг. В 
эти годы исключительную роль в возрожде-
нии востоковедения в университете сыгра-
ли И.Ф.Готвальд (1813–1897), В.В.Радлов 
(1837–1918), Н.В.Крушевский (1851–1887), 
И.А.Бодуэн де Куртенэ (1845–1829), 
М.П.Веске (1843–1890), Н.Ф.Катанов (1862–
1922), Н.И.Андерсон (1845–1905), В.А.Бо-
городицкий (1857–1941), И.Н.Смирнов 
(1856–1904), Н.И.Ашмарин (1870–1933), 
Н.В.Никольский (1878–1961), Я.Г.Калима 
(род. в 1884 г.) и др. С их именами связа-
ны востоковедные исследования в Казани в 
конце XIX – первых десятилетиях XX в. и 
тесные научные контакты с российскими и 
зарубежными востоковедами.

У истоков воссоздания востоковедче-
ских кафедр Казанского университета в 
середине 80-х гг. XIX в. – угро-финской и 
турецко-татарской филологии стоял про-
фессор И.А.Бодуэн де Куртенэ. Основная 
идея ученого заключалась в развитии тюрк-
ской и финско-тюркской филологии, «ко-
торая дала бы Казанскому Университету 

О.М.Ковалевский. Н.Ф.Катанов. Н.И.Ашмарин.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства732

возможность стать во главе лингвистическо-
этнографических исследований восточных 
областей России» [Биобиблиографиче-
ский, 1989, с.2]. Возглавить кафедру «язы-
ков тюркских» университета он предложил 
В.В.Радлову. Однако избрание В.В.Радлова 
ординарным академиком по литературе и 
истории азиатских народов (июнь 1884 г.) 
помешало осуществлению в университете 
важных и перспективных мероприятий по 
преподаванию восточных языков, в част-
ности тюркских. Возрождение традиции 
тюркологических исследований в универ-
ситете началось только через десять лет, и 
оно связано с именем выпускника арабско-
персидско-турецко-татарского разряда фа-
культета восточных языков Петербургского 
университета Н.Ф.Катанова [Гордлевский, 
1922, с.448–451; Иванов, 1962; Исхаков, 
1960, с.87–90].

В конце 80-х гг. XIX в. в университете 
началось преподавание финно-угорских 
языков, связанное с педагогической дея-
тельностью лектора эстонского языка 
Дерптского университета, доктора филосо-
фии М.П.Веске. В 1887–1890 гг. М.П.Веске 
преподавал финские наречия. Он был пред-
ставителем Лейпцигской лингвистиче-
ской школы в казанском востоковедении, 
получившим европейскую подготовку по 
сравнительно-историческому языкознанию. 
В казанский период научно-педагогической 
деятельности им был опубликован ряд ра-
бот, посвященных актуальным проблемам 
финно-угроведения [Веске, 1889; 1890]. Ка-
занские университетские угро-финноведы 
в 80–90-е гг. XIX в. совершили научные эт-
нографические поездки в Нижегородскую и 
Симбирскую губернии (М.П.Веске) и Вят-
скую, Пермскую, Нижегородскую и Пен-
зенскую губернии (И.Н.Смирнов) [НА РТ, 
ф.977, оп.ИФФ, д.1500, 1530].

На протяжении последней четверти XIX 
– начала XX в. преподавание и изучение 
истории, языка и культуры финно-угров 
Евразии осуществлялись благодаря пре-
подавательской и научной деятельности 
представителей европейского и россий-
ского угро-финноведения – М.П.Веске, 
Н.И.Андерсона, Я.Г.Калимы. Они занимали 
одну из первых отечественных кафедр угро-
финской филологии, созданную в Казан-
ском университете в XIX в. Исторические и 

филологические проблемы финно-угорских 
народов Урало-Поволжья были в центре 
внимания казанской школы востоковедов 
конца XIX – начала XX в. Актуальные про-
блемы взаимоотношений языковых семей и 
групп – финно-угорских, восточных и индо-
европейских языков, истории, этнографии, 
археологии финно-угорских народов Волго-
Уральской территории освещались в рабо-
тах казанских ученых и преподавателей. 
Истоки отечественного финно-угроведения 
– комплексной дисциплины, изучающей 
языки, историю, этнографию, фольклор, ар-
хеологию финно-угорских народов, также 
связаны с казанскими учебными заведения-
ми и обществами. Ученые Казани изучали 
финно-угорские языки наряду с этнографи-
ей, фольклором и историей мордовского, 
марийского и удмуртского народов Волго-
Камья [Веске, 1889; 1890; Вихман, 1893; 
Катанов, 1904, №9, с.133–134; 1904а, т.71, 
кн.IX, с.48–51; Смирнов, 1869.].

Целая эпоха в истории казанского восто-
коведения 90-х гг. XIX – первых двух деся-
тилетий XX в. связана с педагогической и на-
учной деятельностью выдающегося доктора 
сравнительного языкознания Н.Ф.Катанова 
(1862–1922), чья многогранная востоковед-
ческая деятельность способствовала сохра-
нению и развитию ориентального образова-
ния и науки в Казани. 

Тюркология в Казанском университете в 
первые десятилетия XX в. была представле-
на С.Е.Маловым, выпускником факультета 
восточных языков Санкт-Пе тербургского 
университета (1909 г.).

Во второй половине XIX – начале ХХ в. 
в Казани работали высшие учебные заве-
дения с преподаванием восточных языков, 
объединения востоковедов, сохранялись и 
развивались основные направления препо-
давательской и исследовательской деятель-
ности казанских ориенталистов. Казанские 
востоковеды собирали и изучали лингви-
стический, исторический, археологический 
и этнографический материал, связанный 
с народами Востока. Научный фундамент 
востоковедческих исследований в Каза-
ни, сформировавшийся в первой половине 
XIX в., получил преемственное развитие. 

В истории российского востоковедения 
XIX – начала XX в. научные общества сыгра-
ли исключительную роль. В 1855 г. в Казани 



Глава 3. Востоковедение в Казанском университете и изучение... 733

И.Ф.Готвальдом, Г.С.Саблуковым, бакалав-
ром Н.И.Ильминским и преподава телем та-
тарского языка в университете М.-Г.Махму-
довым было создано «Восточное общество» 
[НА РТ, ф.968, оп.1, д.1, л.4]. Основная его 
цель определялась как «исследование и рас-
крытие Востока относительно филологии, 
правоведения и истории» [НА РТ, ф.968, оп.1, 
д.1, л.4]. Достижение цели предполагалось 
решением ряда актуальных научных задач: 
«...чрез обнародование подлинных текстов, 
именно оригинальных сочинений Джага-
тайского языка, равно народных рассказов, 
песен, поговорок, загадок и т.п. на языках: 
татарском, чувашском и других; чрез пере-
вод мусульманских и других книг и статей на 
русский язык; чрез обработание Словаря и 
Грамматики татарско-финских языков, и, на-
конец, чрез самостоятельные исследования 
на основании преимущественно Восточных 
данных» [НА РТ, ф.968, оп.1, д.1, л.4]. 

«Восточное общество» в Казани стало 
одним из первых провинциальных научных 
востоковедных общественных организаций, 
созданных в России в XIX в. На его заседа-
ниях рассматривались и обсуждались из-
вестный труд по татарскому языкознанию 
М.-Г.Махмудова [Махмудов, 1857], вопрос 
о научной разработке татарского словаря, 
«который надлежало бы составить сообраз-
но настоящим потребностям науки...» [НА 
РТ, ф.968, оп.1, д.1, л.2]. Эта первая ценная 
инициатива казанских ориенталистов в по-
следней четверти XIX в. получила воплоще-
ние в многосторонней деятельности ОАИЭ 
при Казанском университете.

По своему значению и общему объему ис-
следовательская работа востоковедов зани-
мала большое место в деятельности ОАИЭ 
на протяжении формирования и развития 
уникальной научно-исследовательской ас-
социации. Истоки ОАИЭ связаны с именами 
российских востоковедов – И.Н.Березина 
(1818–1878), В.В.Вельяминова-Зернова 
(1830–1904), И.Ф.Готвальда (1813–1897), 
Н.И.Ильминского (1822–1891), П.И.Лерха 
(1828–1884), В.В.Радлова (1837–1918), 
В.Р.Розена (1849–1908), Г.С.Саблукова 
(1804–1880), В.Г.Тизенгаузена (1825–1902) 
и др. Они принимали участие в подготовке 
и проведении IV Археологического съезда 
(Казань, 1877 г.). По почину съезда была 
решена проблема централизации научной 

работы по изучению обширного региона 
востока России (Волжско-Камский регион, 
Сибирь, Средняя Азия, Дальний Восток) 
посредством основания ОАИЭ.

В последующие периоды работы Обще-
ства его почетными, действительными и 
членами-сотрудниками состояли известные 
востоковеды России: В.П.Васильев (1818–
1900), В.Р.Розен (1849–1908), Г.Н.Потанин 
(1835–1920), В.П.Наливкин (1852–1918), 
Н.П.Ост роумов (1846–1930) и др. В чле-
ны Общества были приняты представи-
тели интеллигенции народов Поволжья 
– Ш.Мард жани, К.Насыри, Г.Ахмаров, 
А.Иль я сов, Ш.Ахмеров, С.Аитов, М.Заитов, 
М.Юсупов, Н.Золотницкий, Н.Никольский, 
В.Магницкий, Н.Ашмарин и другие выдаю-
щиеся деятели науки и культуры татарско-
го, чувашского, марийского, мордовского 
народов.

Научная и просветительская деятель-
ность Общества отразила определенный 
этап изучения истории и культуры народов 
востока России – Поволжья и Приуралья, 
Центральной Азии и Сибири. Зарубежный 
Восток был менее представлен в деятель-
ности Общества и в его печатном органе – 
«Известиях ОАИЭ»5.

Следует выделить три наиболее крупных 
периода в деятельности Общества археоло-
гии, истории и этнографии при Казанском 
университете: 1) конец 1870-х – середина 
1890-х гг.; 2) середина 1890-х гг. – 1917 г.; 
3) 1917 г. – 1929 г.6 На протяжении этих пе-

5 В 1878–1929 гг. было опубликовано 34 тома 
«Известий ОАИЭ». До 1892 г. выходило три вы-
пуска «Известий», в дальнейшем – шесть выпусков 
в год. В изданиях публиковались оригинальные и 
переводные статьи и работы, посвященные пробле-
мам археологии, истории, этнографии и культуры 
восточных народов России; печатались известия и 
хроники о находках, раскопках, археологических, 
антропологических, археографических и этногра-
фических экспедициях российских и зарубежных 
ориенталистов, библиографические обзоры книг и 
памятников по востоковедению и т.д. Сегодня «Из-
вестия» остаются уникальным изданием и источни-
ком по истории востоковедения в России и Европе. 
В 1903 г. «Известия» рассылались 175 адресатам 
в России и 40 – за границу [Известия, 1904, т.XX. 
Приложение, с.17–19].

6 В 1929–1930 гг. в связи со слиянием с «Об-
ществом по изучению Татарстана» крупнейшее 
историко-востоковедческое Общество археологии, 
истории и этнографии при Казанском университете 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства734

риодов востоковедение и различные направ-
ления изучения историко-культурного насле-
дия народов Востока России занимали важное 
место в научной работе ОАИЭ. Его научная 
и просветительская деятельность отразила 
тесные связи с российскими и зарубежными 
ориентальными учреждениями и общества-
ми конца XIX – первых десятилетий XX в. 
Казанские востоковеды действительные 
члены общества (И.Ф.Готвальд, В.В.Радлов, 
И.А.Бодуэн де Куртенэ и др.) участвовали в 
работе международных конг рессов ориента-
листов [НА РТ, ф.977, оп.ИФФ, д.1187, 1188, 
2175, 2176]. За период 1878–1904 гг. «Обще-
ство было связано с 167 лицами и учрежде-
ниями в России и 44 – из-за рубежа» [Изве-
стия, 1905, т.XXI, вып.2, с.26].

В 70-х – первой половине 90-х гг. XIX в. 
научные исследования охватывали историю 
и культуру народов Поволжья и Приуралья. 
В 1897 г. новый устав общества включил ре-
гионы Средней Азии и Сибири. 

В 1896–1914 гг. секретарем (с 1896 г.) и 
председателем (с 1898 г.) ОАИЭ был видный 
востоковед и путешественник, исследова-
тель языков, истории, этнографии и культу-
ры тюркоязычных народов Н.Ф.Катанов. 

Опубликованное и особенно архивное 
наследие Н.Ф.Катанова [Валеев, Тугужеко-
ва, 2008–2009; НА РТ, ф.969, оп.1–2] явля-
ется ярким свидетельством плодотворной 
и разносторонней организационной и науч-
ной деятельности общества в области вос-
токоведения. 

Наиболее важным направлением вос-
токоведных исследований стали история и 
культура тюркоязычных и финно-угорских 
народов. Большое внимание уделялось 
изучению истории и этнографии народов 
Востока России – киргизов, казахов, якутов, 
монголов и др. Древняя история регионов, 
материальные и письменные источники по 
истории и культуре народов, их обычаи,

прекратило свое существование. Также исключи-
тельную роль в становлении советского востоко-
ведения сыграло Научное общество татароведения 
(1923–1929 гг.), ставшее крупным востоковедче-
ским центром Поволжья и Приуралья [Хабибул-
лин, 1979, с.12–14].

нравы, фольклор, легенды и т.д. нашли свое 
воплощение в исследовательской деятель-
ности членов Общества археологии, исто-
рии и этнографии.

Научные и просветительские исследова-
ния преподавателей и ученых Первой Казан-
ской гимназии и университета по истории и 
культуре народов Востока стали феноменом 
российской культуры и науки. Научная и 
педагогическая деятельность востоковедов 
университета и других центров Казани зна-
чительно способствовали дальнейшему раз-
витию востоковедения как перспективного 
гуманитарного образования и науки. Изуче-
ние восточных языков в гимназии и разря-
де восточной словесности университета в 
Казани положило начало систематическому 
и комплексному востоковедному образова-
нию в России.

Университетское востоковедное обра-
зование в Казани и в целом в России стало 
базой для развития научной и прикладной 
науки о Востоке и значимым направлением 
социально-политической и общекультурной 
деятельности во всех сферах российского 
общества. 

К сожалению, с закрытием разряда вос-
точной словесности в университете научно-
исследовательская и педагогическая тра-
диция комплексного и систематического 
историко-культурного изучения традицион-
ных обществ и государств мусульманского 
Востока, Центральной и Южной Азии в Ка-
занском университете была прервана.

На протяжении XIX – начала XX в. в 
Казанском университетском востоковеде-
нии произошли важные организационные, 
исследовательские и социокультурные из-
менения. Этот период, несмотря на пере-
ломные вехи в истории ориенталистики в 
Казанском университете, характеризовался 
поступательностью и ее влиянием на разви-
тие гуманитарного образования и науки.



Глава 4. Изучение истории и культуры татар в синодальных учебных... 735

ГЛАВА 4
Изучение истории и культуры татар 

в синодальных учебных заведениях Казани

Марс Хабибуллин, Радик Исхаков
История изучения этнографии, языка и 

религиозных верований татар в синодаль-
ных учебных заведениях Казани неразрыв но 
связана с миссионерским движением РПЦ  в 
Восточной России, политикой религиозной 
унификации, проводившейся Российским 
государством в отношении иноверческих 
подданных. Ее истоки восходят к деятель-
ности новокрещенских школ, созданных в 
XVIII в. для обучения основам православия 
детей нерусских народов региона, приняв-
ших крещение. В этих школах впервые в 
истории православных учебных заведений 
были введены занятия на восточных язы-
ках, предпринимались научные изыскания 
в области тюркологии и сравнительной фи-
лологии. Среди учителей татарского языка 
новокрещенских школ встречались и «лица 
татарского происхождения» [Никольский, 
2007, с.227–229, 321]. 

С закрытием в 1800 г. новокрещенских 
школ, в связи с важным значением знания 
татарского языка, являвшегося общеупо-
требительным языком культурного обще-
ния местных тюркских и отчасти финно-
угорских народов, его преподавание было 
введено в созданной в 1797 г. КДА (старая). 
Здесь был открыт специальный класс – ка-
федра татарского языка, которую возглавил 
священник с.Сонтуры Царевококшайского 
у. Казанской губ. Александр Александрович 
Троянский. Уроженец крещено-татарского 
с.Апазово (Казанский у.), А.Троянский еще 
в детстве, живя среди татар, хорошо изучил 
их язык, владел им «также чисто и свобод-
но, как родным» [Опыты, 1883, с.168]. Впо-
следствии он продолжил совершенствовать 
свои познания в языке, обучаясь у живущих 
в городе татар-мусульман. 

Во время работы в КДА А.Троянский 
заявил о себе как талантливый педагог и 
ученый-востоковед. В разработанном им 

курсе предполагались изучение системы 
письма и грамматической основы татар-
ского языка, разбор предложений, перевод 
на татарский язык христианских молитв. 
Не имея какой-либо учебно-методической 
базы, студенты изучали вышеперечислен-
ные дисциплины по рукописным работам и 
тетрадям своего учителя, а с 1814 г. – по на-
печатанной им «Краткой татарской грамма-
тике» [Покровский, 1900, с.584]. В 1820 г. в 
помощь студентам А.Троянским был подго-
товлен к изданию двухтомный «Словарь та-
тарского языка и некоторых употребитель-
ных в нем речений арабских и персидских», 
напечатанный в Казани в 1822 г. общим ти-
ражом 1200 экз. [НА РТ, ф.11, оп.1, д.102, 
л.472–475]. 

Кроме подготовки кадров священнослу-
жителей, обладающих знанием татарского 
языка, в КДА (в 1818 г. была преобразована 
в духовную семинарию и подчинена прав-
лению МДА) предпринимались попытки 
наладить обучение учеников из других ре-
гионов. В 1821 г. епархиальное руководство 
направило на обучение в Казань Петра Ли-
стова и Петра Введенского (из Нижегород-
ской духовной семинарии), Тимофея Углян-
ского и Филиппа Каменского (из Тамбовской 
духовной семинарии), Тимофея Турчанино-
ва и Егора Печенежского (из Пензенской 

духовной семинарии) [НА РТ, ф.11, оп.1, 
д.181, л.472–475], в 1822 г. – Василия Па-
радоксова и Егора Репьева (из Симбирского 
духовного училища), Михаила Стефанова, 
Николая Якимова (Вятской духовной семи-
нарии) [Покровский, 1900, с.602], в 1831 г. 
– Адриана Костылева, Матфея Боголюбова, 
Василия Унсвицкого, Георгия Ильина (из 
Оренбургской духовной семинарии) [НА 
РТ, ф.116, оп.1, д.111, л.1]. В дальнейшем 
эти лица стали преподавателями татарского 
языка в духовных семинариях и училищах в 
родных епархиях.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства736

Несмотря на попытку создания устой-
чивой сис темы обучения татарскому язы-
ку, изучения ислама и этнографии татар, 
в духовно-учебных заведениях Казани в 
первой трети XIX в. эта задача не была ре-
шена. После смерти в 1824 г. А.Троянского 
в КДС отмечался явный кризис в изуче-
нии этих предметов. В силу ряда причин 
А.Троянскому не удалось создать свою шко-
лу востоковедения. Его преемники по кафе-
дре татарского языка не обладали ни науч-
ным, ни педагогическим талантом своего 
учителя. Немаловажной причиной упадка 
изучения востоковедческих дисциплин в 
этот период был их неофициальный статус. 
Они не были обязательными для посещения, 
успехи в их изучении не давали никаких 
преимуществ в назначении на священниче-
ские должности. Действующим в то время 
Уставом духовных семинарий преподавание 
местных языков вообще не предусматрива-
лось, поэтому часы на их изучение назнача-
лись на свободное от занятий время. Хотя на 
изучение татарского языка планировалось 
выделить два часа в неделю, в действитель-
ности «занятия сводились к одному часу 
в субботнее послеобеденное время, когда 
большинство семинаристов отдыхало от за-
нятий» [Колесова, 2000, с.38]. Этого было 
явно недостаточно для изучения указанных 
предметов, поэтому даже те немногие семи-
наристы, которые посещали занятия в тече-
ние двух лет, при окончании курса не могли 
свободно изъясняться на татарском языке. К 
этому следует добавить, что учителя татар-
ских классов готовились по той же системе, 
что и обычные семинаристы, поэтому уро-
вень их подготовки незначительно отличал-
ся от уровня их воспитанников. 

Новой страницей в истории изучения 
восточных языков, истории, этнографии, та-
тарского языка и языков других нерусских 
народов Российской империи стал период 
1840–1850-х гг. когда в Казани была воссоз-
дана духовная академия (1842 г.), а при ней 
открыты кафедры восточных языков (1845 г.) 
и специальные миссионерские отделения 
(1854 г.). Поставленные перед КДА цели и 
задачи, а также специфика данного учрежде-
ния требовали привлечения талантливых пре-
подавателей. Руководство КДА стремилось 
связать политику государства по христиани-

зации нерусских народов с активным изуче-
нием объекта своего исследования. Поэтому 
можно сказать, что на миссионерских отде-
лениях КДА процесс изучения религиозных 
верований и языков нерусских народов Рос-
сии, их истории и быта приобрел особеннос-
ти, свойственные «казанской школе»; были 
выработаны присущие ей методы и приемы 
исследования, реализовывались на практике 
новые идеи и формировалась плеяда выдаю-
щихся ученых. Наиболее видными предста-
вителями этой школы были Г.С.Саблуков, 
Н.И.Ильминский, А.А.Бобровников, Е.А.Ма-
лов, Н.П.Остроумов, М.А.Машанов, Н.Ф.Ка-
танов, П.К.Жузе и др. [Валеев, 1993, с.6]. 

В связи со спецификой образовательной 
и научно-практической деятельности КДА 
быстро становится крупным научным, ис-
ламоведческим и миссионерским центром 
дореволюционной России. Ее влияние рас-
пространялось не только на Среднее Повол-
жье, но и на всю восточную часть Россий-
ской империи. Самой важной прерогативой 
КДА было изучение языков нерусских наро-
дов России для ведения среди них активной 
миссионерской деятельности. Для выпол-
нения данных задач необходимо было на-
ладить профессиональную подготовку спе-
циалистов, хорошо владеющих знаниями по 
истории, этнографии, культуре, лингвисти-
ческим особенностям языков нерусских на-
родов Среднего Поволжья. 

Работа по созданию миссионерских от-
делений в КДА началась сразу после ее от-
крытия [Знаменский, 1892, с.5]. Определив 
наиболее распространенные языки нерус-
ских народов, проживавших на территории 
Среднего Поволжья и восточных окраинах 
Российского государства, руководство учеб-
ного заведения открыло в 1845 г. две кафе-
дры: 1) турецкого, татарского и арабского 
языков и 2) монгольского и калмыцкого 
языков [НАРТ, ф.10, оп.1, д.463, л.1; д.827, 
л.40]. Ректор (1844–1851 гг.) Григорий 
(Митькевич) заботился о введении в акаде-
мии серьезного изучения восточных языков. 
Именно по его инициативе были открыты 
в 1845 г. два класса по изучению языков – 
монголо-калмыцкого и татарского с араб-
ским. Первыми учителями-лингвистами 
стали выдающиеся ученые Казанского 
университета А.К.Казем-Бек (вел занятия 



Глава 4. Изучение истории и культуры татар в синодальных учебных... 737

Казанская духовная академия. Фото нач. ХХ в.
Совр. ул.Ершова, 2

по турецко-татарскому и арабскому язы-
кам) и А.А.Попов (преподавал монголо-
калмыцкий язык). Оба профессора за-
нимались, главным образом, изучением 
языков, сведения же по истории, этно-
графии и религии арабов, монголов и 
калмыков сообщали поверхностно. Тем 
не менее, за полтора года своего препо-
давания в стенах академии они успели 
подготовить несколько отличных настав-
ников нерусских языков для семинарий 
и двоих для КДА – А.А.Бобровникова и 
Н.И.Ильминского. Последние составили 
целую эпоху в истории миссионерского 
образования не только в самой акаде-
мии, но и во всем казанском академиче-
ском округе [Харлампович, 1907, с.740]. 
Поэтому здесь необходимо указать, что 
даже «непродолжительное преподавание 
университетских профессоров оказалось 
очень важным для дальнейшей судьбы вос-
токоведения в КДА. Оно определило основ-
ные направления в его развитии – изучение 
языков тюркских народов России, истории 
ислама, создало преемственность научных 
исследований Казанского университета и 
КДА [Колесова, 2000, с.47–48].

Противомусульманское отделение КДА 
должно было стать центром подготовки 
специалистов для ведения миссионерской 
деятельности среди мусульман, новообра-
щенных христиан и язычников, проживав-
ших в основном на территории Среднего 
Поволжья и Приуралья. Преподавателями 
на него были назначены Н.И.Ильминский, 
Г.С.Саблуков (с 1856 г.) и практикант та-
тарского языка Ямбулатов. На отделении 
студентам в течение четырех лет преподава-
лись следующие науки: «история Мухамме-
да», «мухаммеданская вера» по ее источни-
кам с раскрытием общего характера татар, 
их образа мышления, обычаев и привычек, 
«педагогика», «татарский» и «арабский» 
языки в такой степени, чтобы студенты 
могли свободно объясняться с татарами в 
повседневной обстановке не только о про-
стых предметах, но и о христианском рели-
гиозном учении, заповедях, понятиях и т.д. 
[Гвоздев, 1868, с.49]. Занятия по разговор-
ному татарскому языку летом проводились 
в татарской слободе, где студенты разме-
щались за казенный счет. Таким образом, 

воспитанники миссионерского противому-
сульманского отделения получили хорошие 
знания по религиозным учениям и истории 
ислама, христианства, по языкам нерусских 
народов, что позволяло им эффективно ис-
пользовать их в своей будущей миссионер-
ской деятельности. 

По своему назначению и определению 
противомусульманское отделение стало 
науч ным центром по изучению истории, эт-
нографии и языков нерусских народов Рос-
сии, истории и основ ислама. Именно здесь 
сконцентрировались известные препода-
ватели и знатоки мусульманской религии. 
Как отмечал М.А.Батунский, студенты и 
преподаватели противомусульманского от-
деления КДА «…являлись первыми в Рос-
сии профессиональными миссионерами-
исламоведами» [Batunsky, 1987, р.261]. 
Высоко оценивает деятельность этого от-
деления и И.А.Алексеев, называя ее еще и 
новацией, культурно-политическим про-
ектом: «Создание противомусульманского 
миссионерского отделения, готовившего 
высококвалифицированных специалистов, 
обладавших комплексным знанием социо-
культурных реалий, языков и религиозных 
верований мусульманских народов империи, 
было определенной новацией в религиозно-
просветительской практике православной 
церкви и далеко не всегда вызывало сочув-
ствие самих церковников. Можно сказать, 
что это был в большей степени культурно-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства738

политический, нежели церковный проект, 
инициированный светскими лицами, такими 
как Н.И.Ильминский. Он был ориентирован 
на практическую реализацию положения 
о господствующем характере православия 
методами целенаправленной культурной по-
литики» [Алексеев, 2004, с.68].

На начальном этапе своего существо-
вания противомусульманское отделение 
осуществляло сбор материалов о предмете 
своего научного исследования, приобрета-
ло мусульманскую литературу и источники, 
нарабатывало методы работы с ними [Вале-
ев, 1993, с.7]. О растущей репутации этого 
отделения свидетельствует тот факт, что 
казанские специалисты были приглашены к 
участию в подготовке III Международного 
конгресса востоковедов, который проходил 
в Санкт-Петербурге в 1876 г. [Протоколы, 
1876, с.127–131].

С целью углубления знаний по арабско-
му языку, исламу, а также в связи с возрос-
шей необходимостью анализа постановки 
миссионерской работы католического ду-
ховенства Совет КДА в 1851 г. направил 
Н.И.Ильминского на два с половиной года в 
мусульманские страны (Египет, Аравия, Си-
рия и др.) [Спасский, 1900, с.32–33]. После 
возвращения из этой научной командиров-
ки в 1854 г. Н.И.Ильминский был назначен 
преподавателем миссионерского противо-
мусульманского отделения академии. Он 
вел занятия по истории пророка Мухаммада, 
«мухаммеданской вере», педагогике, татар-
скому и арабскому языкам. На первых порах 
он ставил «изучение языков выше изучения 
мусульманства и особенно богословской 
против него полемики» [Крачковский, 1958, 
с.125–126]. Но все же определенная увле-
ченность Н.И.Ильминского миссионерски-
ми идеями, по мнению И.Ю.Крачковского, 
не позволила полностью раскрыться его 
научным талантам: «Н.И.Ильминский, вы-
дающийся представитель казанской шко-
лы, блестящий тюрколог и арабист, глубо-
ко увлеченный идеями миссионерства и 
«просветительской» деятельностью среди 
«инородцев», не дал ни тюркологии, ни ара-
бистике того, что он мог бы дать» [Крачков-
ский, 1958, с.127]. 

Н.И.Ильминский уделял большое внима-
ние изучению истории, этнографии и язы-

ков нерусских народов России. Не ограни-
чиваясь кабинетной работой, он стремился 
к изучению татарского языка «из первых 
уст». Для этого он какое-то время жил в Та-
тарской слободе в Казани и посещал заня-
тия в медресе. По поручениям архиепископа 
Казанского Григория (Постникова) он много 
ездил по селениям Казанской губ. и собирал 
ценные научные сведения о религиозной 
ситуации на местах, по истории татарского 
народа, этнографические материалы. 

Многие статьи Н.И.Ильминского, знако-
мящие с народной словесностью нерусских 
народов, их обычаями, обрядами, а также 
большое число его лингвистических иссле-
дований были опубликованы в «Известиях 
Археологического общества», «Бюллетенях 
Академии наук», «Ученых записках Казан-
ского университета», «ЖМНП», «Право-
славном обозрении» (с 1863 г.), «Православ-
ном собеседнике», «Церковно-приходской 
школе» (1888 г. и 1889 г.), «Известиях по Ка-
занской епархии» и пр. Среди основных ра-
бот можно выделить «Самоучитель русской 
грамоты для киргизов» (Казань, 1861), «Из 
переписки по поводу применения русского 
алфавита к инородческим языкам» (1883), 
«Казанская крещено-татарская школа. Ма-
териалы для истории просвещения татар» 
(1887) и др. 

Другим преподавателем миссионерско-
го противомусульманского отделения был 
Г.С.Саблуков. Его перевели в КДА из Сара-
товской духовной семинарии в 1849 г. Вы-
пускник МДА владел тремя восточными 
языками (еврейским, арабским и татарским). 
По мнению И.Ю.Крачковского, знакомство 
и общение с академиками Х.Д.Френом и 
П.С.Савельевым заменили Г.С.Саблукову 
«не достававшую ему специальную науч-
ную школу» [Крачковский, 1958, с.218]. В 
процессе преподавания на противомусуль-
манском отделении Г.С.Саблуковым была 
выработана стройная система изучения мис-
сионерских дисциплин. В 1858–1859 уч. году 
на основе собственных лекций и научных 
изысканий им было составлено обширное 
учебное пособие для студентов «Сборник 
сведений о мухаммеданском вероучении, 
пригодных для бесед христианина с мухам-
меданином об истинах веры», сыгравшее за-
метную роль в становлении полемического 



Глава 4. Изучение истории и культуры татар в синодальных учебных... 739

исламоведения в Казани и во многом опре-
делившее основные векторы его развития. В 
дальнейшем Г.С.Саблуков продолжил свои 
исламоведческие изыскания: в 1873 г. был 
опубликован его капитальный труд «Сличе-
ние мухаммеданского учения о именах Бо-
жьих с христианским о них учением». Уже 
после смерти Г.С.Саблукова, в 1889 г., было 
издано его исследование «Рассказы мухаме-
дан о Кыбле». Но наиболее значимым до-
стижением ученого, безусловно, стал пере-
вод на русский язык Корана. Создававшийся 
как пособие для православных миссионеров 
и студентов КДА, данный перевод, по сло-
вам известного современного исламоведа 
Е.А.Резвана, «возник из-за необходимости 
иметь адекватное представление о «татар-
ском» исламе, что было исключительно 
важно для успеха миссионерской деятель-
ности» [Резван, 1991, с.18]. Данная работа, 
ставшая первым печатным переводом Кора-
на с первоисточника на русский язык, вы-
соко оцененная научной общественностью 
России и Европы, свидетельствовала о се-
рьезном научном уровне, достигнутом ка-
занской миссионерско-полемической шко-
лой в исламоведческих изысканиях.

Значительные изменения и преобразова-
ния в учебной сфере в КДА во второй по-
ловине XIX в. связаны с деятельностью ее 
ректора епископа Иоанна (Соколов) (1858–
1864 гг.). Его мероприятия в этой сфере были 
направлены, прежде всего, против деятель-
ности миссионерских отделений. Он сокра-
тил число кафедр на миссионерских отделе-
ниях, на каждом отделении было оставлено 
по одному наставнику и уволен практикант 
разговорного татарского языка. В резуль-
тате чего из академии бежали лучшие про-
фессора, и важнейшие кафедры опустели 
[Харлампович, 1907, с.709]. 3 нояб ря 1858 
г. Н.И.Ильминский покинул Казань и отпра-
вился на службу в Оренбургскую погранич-
ную комиссию. Одной из главных причин 
его ухода из академии стало расхождение 
во взглядах с академическим начальством. 
Н.И.Ильминский был «обличен в увлечении 
исламом и даже в его пропаганде» [Крачков-
ский, 1958, с.126]. 

После ухода Н.И.Ильминского из про-
тивомусульманского отделения начальство 
требовало, чтобы Г.С.Саблуков обращал 

внимание на вопросы полемики с мусуль-
манством, «отодвигая языки на задний 
план». Достаточно сказать, что некоторое 
время ему приходилось уделять на арабский 
и татарский языки только по одному часу раз 
в две недели. Современники Г.С.Саблукова 
высоко оценивали его педагогическую ра-
боту, но при таких условиях она была ма-
лоэффективной и непродолжительной. В 
1862 г., по причине нерасположения еписко-
па Иоан на, Г.С.Саблуков ушел с противому-
сульманского отделения академии. 

С уходом Г.С.Саблукова кафедру проти-
вомусульманской полемики в 1864 г. воз-
главил Евфимий Александрович Малов, «с 
первых же шагов определившийся не только 
как ученая сила на кафедре, но и как энер-
гичный деятель на миссионерском попри-
ще» [Харлампович, 1907, с.748]. Е.А.Малов, 
кроме преподавательской деятельности, 
активно занимался практическим миссио-
нерством и был известен своими многочис-
ленными сочинениями. Он детально знал 
христианскую, иудейскую, мусульманскую 
религии, их догматы и источники [История, 
1997, с.38]. 

Е.А.Малов преподавал в КДА татарский 
язык, этнографию татарских племен и «исто-
рию распространения среди них христиан-
ства». П.В.Знаменский писал: его «натура, 
как будто нарочито созданная для практи-
ческого миссионерства; притом он историк 
миссии и искусный наблюдатель нравов, 
умственных и религиозных понятий татар» 
[Знаменский, 1892а, с.156–161]. Практиче-
ская деятельность Е.А.Малова отразилась и 
в направленности его литературно-научных 
сочинений, являющихся преимущественно 
полемическими. Среди них: «Очерк религи-
озного состояния крещеных татар, подвер-
гавшихся влиянию мухаммеданства» (1871), 
«Сличение мухаммеданского учения об име-
нах Божиих с христианским о них учени-
ем» (1874), «Моисеево законодательство по 
учению Библии и по учению Корана (Опыт 
объяснения одного из очевиднейших проти-
воречий в Коране)» (1889), «О крещеных та-
тарах (из миссионерского дневника» (1891), 
«Мухаммеданский букварь (миссионерско-
критический очерк)» (1894) и др.

С первых лет работы в КДА Е.А.Малов 
проявлял большой интерес к изучению этно-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства740

графии нерусских народов Среднего Повол-
жья. Многочисленные наблюдения за бытом 
поволжских народов, полученные во время 
поездок по уездам Казанской губ., стали для 
исследователя тем фундаментом, который 
лег в основу его этнографических исследо-
ваний. Значительное внимание профессор 
уделял изучению быта, уровня жизни и всей 
системы морально-нравственных ценностей 
казанских, крещеных татар, чувашей и, осо-
бенно, татар-мишарей [Малов, 1885]. 

Некоторые изменения в отношении мис-
сионерских отделений произошли в период 
деятельности ректора Иннокентия (Нов-
городова) (1864–1868 гг.). Он приступил к 
восстановлению миссионерских отделений 
в прежнем виде. В 1865 г. по инициативе 
преподавателей противомусульманского от-
деления Синод вновь преобразовал миссио-
нерские отделения. Он восстановил их в том 
виде, в каком они существовали до 1858 г., 
уничтожив, таким образом, обязательность 
миссионерских предметов той или другой 
группы для всех студентов [Харлампович, 
1907, с.710].

Преобразование КДА по утвержденно-
му Синодом 30 мая 1869 г. Уставу и штату 
духовных академий совершилось 15 авгу-
ста 1870 г. В академии были введены три 
новых отделения – богословское, церковно-
историческое и церковно-практическое.

Новый устав практически исключил 
миссионерские отделения из структуры та-

кого типа учебных заведений [Бердников, 
1892, с.18]. Только благодаря настоянию Ка-
занского архиепископа Антония (Амфитеа-
трова) Синод указом от 24 июня 1870 г. за 
№ 1408 разрешил преподавание в КДА не-
которых миссионерских предметов против 
«мухаммеданства» и против «буддизма», 
хотя на условиях довольно невыгодных: 
«1) Оставив неприкосновенным указанное 
академическим уставом распределение пре-
подавательских кафедр, допустить в Казан-
ской академии, при преобразовании оной, 
преподавание миссионерских предметов – 
противомусульманского и противобуддий-
ского с относящимися к оным языками; 2) 
возложить это дело на двух наставников с 
предоставлением им равных прав с препо-
давателями других предметов относитель-
но жалованья и служебных преимуществ, 
но без причисления их к какому-либо ака-
демическому отделению; 3) назначить для 
миссионерских предметов особые часы 
сверх назначенных уставом для других 
наук; 4) слушание миссионерских лекций 
не делать обязательным для студентов ака-
демии…» [Протоколы, 1870, с.6–7]. Такая 
постановка миссионерских предметов не 
могла гарантировать определенного чис-
ла слушателей и привлечь к ним работни-
ков. Вслед за Н.И.Ильминским бывшее 
противомусульманское отделение оставил 
и Е.А.Малов. Он перешел на кафедру ев-
рейского языка и библейской археологии 

Г.С.Саблуков. 
Фото 2-ой пол. XIX в.

Е.А.Малов. 
Фото нач. ХХ в.

М.А.Машанов.
Фото кон. XIX в.



Глава 4. Изучение истории и культуры татар в синодальных учебных... 741

академии. Казалось, дело шло к закрытию 
миссионерских отделений, прекращению 
изучения миссионерских предметов. Но 
благодаря некоторым лицам, в числе кото-
рых были Н.П.Остроумов и М.А.Машанов, 
бывшие миссионерские отделения получи ли 
заметную поддержку и не были закрыты. 

Представителем миссионерского проти-
вомусульманского отделения академии по-
сле ухода Е.А.Малова стал Н.П.Остроумов 
(1870–1877 гг.), а после его отъезда в Тур-
кестанский край – М.А.Машанов (1878–
1911 гг., в 1911 г. уволен, но оставлен в 
академии как сверхштатный профессор до 
1921 г.) [Терновский, 1892, с.21, 30].

Николай Петрович Остроумов родился 
в 1846 г. в Тамбовской губ. в семье про-
тоиерея. После окончания в 1870 г. КДА 
он преподавал в ней «миссионерские пред-
меты против магометанства»: «обличение 
мухаммеданства», «историю Мухаммеда», 
арабский и татарский языки. В Казани он 
занимался изучением истории, этнографии 
и языка татар. В частности, им были состав-
лены и разработаны «Первый опыт словаря 
народно-татарского языка по выговору кре-
щеных татар Казанской губернии» (1876) и 
«Татарско-русский словарь» (1892). 

Михаил Александрович Машанов ро-
дился 11 мая 1852 г. в Петропавловске в се-
мье протоиерея. После окончания в 1876 г. 
КДА он преподавал в ней те же дисципли-
ны, что и Остроумов. В научных трудах и 
отчетах М.А.Машанова содержится много 
интересных сведений по истории, этногра-
фии и языку татар, об исламе. Среди них 
необходимо выделить следующие: «Замет-
ка о религиозно-нравственном состоянии 
крещеных татар Казанской губернии Мама-
дышского уезда» (1875), «Отчет о поездке в 
деревню Никифорову Мамадышского уезда 
для увещания отпавших от христианства» 
(1881), «Личность Мухаммеда в физиче-
ском, умственном и нравственном отноше-
ниях», «Характер Мухаммеда», «Очерк ре-
лигиозного быта арабов язычников в эпоху 
Мухаммеда» и др. 

В своих исследованиях М.А.Машанов 
рассматривал различные аспекты функцио-
нирования мусульманской религии, дея-
тельность пророка Мухаммада, его характер 
и нравственные качества, проблемы брака в 

исламе, положение женщины, секты, роль 
и место арабов в становлении ислама как 
религии и другие вопросы. Его труды, не-
сомненно, внесли заметный вклад в россий-
ское востоковедение [Мазитова, 1989, с.89].

В 1885 г. М.А.Машанов совершил науч-
ную командировку на мусульманский Вос-
ток (Египет, Саудовская Аравия, Сирия). О 
благотворном влиянии на него этой поезд-
ки писал И.Ю.Крачковский: «Это дало ему 
хорошее знакомство не только с арабским 
языком, но и со всем мусульманским миром, 
разнообразных представителей которого он 
мог встречать в Хиджазе» [Крачковский, 
1958, с.129].

Преподаватели миссионерских пред-
метов КДА, активно занимаясь научными 
изысканиями в области исламоведения и 
татароведения, стремились апробировать 
результаты своих исследований в средствах 
массовой информации. «Миссионерский 
противомусульманский сборник» должен 
был стать печатным плацдармом в полемике 
с мусульманами [НА РТ, ф.1207, оп.1, д.1]. 
Первый выпуск был напечатан в 1873 г., по-
следний, (XXIV), том вышел в 1914 г.

Тематический обзор выпусков «Миссио-
нерского противомусульманского сборни-
ка», отдельно изданных работ, а также кур-
са сочинений свидетельствует о достаточно 
широкой тематике исследований препода-
вателей и выпускников КДА. Они занима-
лись выявлением религиозно-философских 
основ различных мусульманских течений, 
изучением верований нерусских народов 
Среднего Поволжья, космогонических и эс-
хатологических представлений, положения 
религиозных мусульманских общин в Рос-
сии и христианских общин на мусульман-
ском Востоке и т.д. Однако ключевым на-
правлением в изучении ислама казанскими 
миссионерами была разработка вопросов, 
связанных с личностью пророка Мухамма-
да и критикой Корана.

15 августа 1884 г. в КДА был введен но-
вый Устав духовных академий, разработан-
ный при участии нового обер-прокурора 
Синода К.П.Победоносцева. Новый устав 
учел в большей степени желание и прось-
бы преподавателей миссионерских отделе-
ний КДА, которые постоянно заботились об 
улучшении качества образования на един-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства742

ственных в дореволюционной России мис-
сионерских отделениях. 

В 1884 г. в КДА были проведены струк-
турные изменения: ликвидированы суще-
ствовавшие с 1870 г. богословское, церковно-
историческое и цер ковно-практическое 
отделения. Предметы академического курса 
были разделены на две группы – словесную 
и историческую. Кроме того, Устав ввел 
для КДА третью, совершенно новую груп-
пу – миссионерскую, которая распадалась, 
в свою очередь, на два отдела – татарский 
и монгольский. Введение миссионерской 
группы стало большим достижением КДА и 
придало ей отличительную особенность по 
сравнению с другими подобными образова-
тельными учреждениями России. Таким об-
разом, государство признало важность и не-
обходимость специального миссионерского 
образования для Среднего Поволжья и При-
уралья, утраченного в 1869 г. при упраздне-
нии в КДА миссионерских отделений. 

Устав 1884 г. предписывал преподавать 
на татарском отделе следующие предме-
ты: 1) история и обличение магометанства; 
2) этнография татар, киргизов, башкир, чу-
вашей, черемис, вотяков и мордвы; 3) исто-
рия распространения христианства между 
означенными инородческими племенами; 
4) арабский и татарский языки с общим фило-
логическим обзором языков и наречий озна-
ченных племен [Терновский, 1892, с.246].

С 1884 г. по татарскому отделу кафед-
ру татарского языка и этнографии занял 
экстра ординарный профессор академии 
Е.А.Малов [Терновский, 1892, с.252]. Он 
преподавал татарский язык, этнографию та-
тарских племен и историю распространения 
среди них христианства. 29 января 1886 г. 
Е.А.Малов был возведен в звание и.д. ор-
динарного профессора, а с марта 1889 г. за-
служенного профессора. Кафедру арабского 
языка и обличения мухаммеданства занял 
и.д. доцента академии М.А.Машанов, ко-
торый с 1884 г. преподавал арабский язык 
и «обличение мухаммеданства» [Казанская, 
б/г, с.810–811, 814]. Штатным практикан-
том татарского языка продолжал оставаться 
крещенотатарский священник Василий Ти-
мофеев. После его смерти в декабре 1895 г. 
эту должность занял его ученик и продол-

жатель дела просвещения старокрещеных 
татар – священник Тимофей Егоров. Он 
же занял место В.Тимофеева и в заведова-
нии КЦКТШ. Сверхштатным практикантом 
арабского языка, по особому указу Синода 
от 6 февраля 1891 г., с марта 1891 г. был на-
значен татарин-мусульманин Сахиб-Гирей 
Ахмеров, принявший крещение «с именем 
Павла» [Протоколы, 1891, с.19, 33]. К этой 
же кафедре в 1893 г. был временно прико-
мандирован архимандрит Рафаиль, араб по 
национальности (в 1895 г. уехал в Америку, 
где стал епископом Бруклинским). После 
смерти Ахмерова сверхштатным практи-
кантом арабского языка с 12 августа 1896 г. 
(с 1900 г. – единственным) стал природный 
сириец, окончивший в том же году КДА, 
впоследствии – магистр богословия, Панте-
леймон Крестович Жузе. 

Таким образом, КДА на протяжении все-
го XIX – начала ХХ в., являясь центром хри-
стианского просвещения народов Средне-
го Поволжья, Приуралья и Сибири, внесла 
существенный вклад в изучение истории и 
этнографии татар. Ее преподаватели разра-
ботали ряд интересных трудов по истории 
нерусских народов, об их взаимоотношени-
ях с русскими, по истории распространения 
среди них христианства. Миссионерские 
отделения создали прочную основу для 
становления КДА как востоковедческого 
центра. Преподаватели миссионерских от-
делений КДА внесли существенный вклад 
в изучение истории, этнографии и языка та-
тар и других нерусских народов Среднего 
Поволжья. Такие известные личности, как 
Н.И.Ильминский, Г.С.Саблуков, Е.А.Малов, 
Н.П.Остроумов, М.А.Машанов и др. оста-
вили после себя богатое наследие: труды по 
истории и этнографии, отчеты о своих про-
светительских командировках по деревням с 
нерусским населением, различные заметки и 
лекционные курсы. Миссионерские отделе-
ния стали «производителями научно подко-
ванных кадров» для просвещения крещеных 
татар, марийцев, чувашей, калмыков и дру-
гих народов. Преподаватели миссионерских 
отделений развернули активную политику 
по разработке методических пособий, грам-
матик, учебников для изучения нерусскими 
народами русского языка.



Глава 5. Просветительство и татарская литература 743

ГЛАВА 5
Просветительство и татарская литература

Дания Загидуллина

Зарождение просветительства и та-
тарская литература первой половины 
ХIХ в.

Позитивные изменения, происходившие 
в общественной жизни татар на рубеже 
XVIII–ХIХ вв., оказали значительное влия-
ние на социокультурную ситуацию первой 
половины ХIХ в., что проявилось прежде 
всего в зарождении идеологии просвети-
тельства. 

Просветительство как интеллектуальное 
и культурное движение и система взглядов, 
в основе которых лежали идеи модерниза-
ции общества и совершенствования чело-
века, означало переход на более высокую 
ступень цивилизации. Идеи просветитель-
ства проникли в татарскую общественную 
мысль в конце XVIII – начале ХIХ в. [Аб-
дуллин, 1976, с.24]. Важные политические 
события: крестьянское восстание под пред-
водительством Е.И.Пугачева 1773–1775 гг., 
Отечественная война 1812 г и др. – оказали 
существенное влияние на развитие обще-
ственной мысли, порождали идеи возрож-
дения, нашедшие отражение и в националь-
ном просветительском движении в России. 
Однако период традиционализма и следова-
ния канонам продолжался в татарской ли-
тературе, которая стала зеркалом для про-
светительской идеологии, вплоть до второй 
половины ХIХ века, «…до середины ХIХ в. 
речь может идти о предыстории татарского 
просветительства» [Усманов, 1980, с.188]. 

Открытие Казанского университета 
(1804 г.), начало преподавания в нем и в 
других учебных заведениях татарского язы-
ка, образование кафедры восточных языков 
(1807 г.) способствовали формированию та-
тарского просветительства, трансформации 
религиозно-философских воззрений татар. 

Университет занимался подготовкой учи-
телей для вновь открываемых учебных за-
ведений, снабжал их учебно-методической 

литературой, привлекал для работы в этих 
учебных заведениях представителей нерус-
ских народов края. Так, С.М.Михайлова, 
описывая в своей монографии проект 
М.Ниязова по открытию в Астрахани «учи-
лища для обучения татар российскому язы-
ку», отмечает, что в татарском обществе 
были такие подвижники, как Мухтасип 
Ниязов, искренне желавшие просвещения 
родного народа. С.М.Михайлова упоминает 
и другие проекты профессоров и препода-
вателей Казанского университета, в частно-
сти, проект по организации в Казани специ-
ального Восточного института Ф.Эрдмана и 
К.Фойгта. Весьма примечательной была по-
зиция Ф.Эрдмана (1829 г.): он предполагал, 
что открытие института, с одной стороны, 
будет способствовать просвещению татар-
ского населения, с другой – позволит объ-
яснить «многие еще темные факты истории 
и географии» восточных народов, а также 
«различные свойства языков и вер Азиат-
ской России, о которых ученая Европа до 
сих пор не имеет никаких ясных сведений 
и даже может быть никогда не будет иметь 
оных без помощи сего заведения» [Михайло-
ва, 1972, с.52–54]. Как результат понимания 
требований времени можно рассматривать 
открытие в ряде городов гимназий, училищ, 
или кафедр при существующих гимназиях 
для обучения учителей татарского языка: 
в начале ХIХ в. татарский язык изучался в 
Тобольской, Томской, Оренбургской, Са-
ратовской, Астраханской, Ставропольской 
и Симферопольской гимназиях [Кононов, 
1974, с.34]. Восточные языки и основы ис-
ламского вероучения преподавались и в 
некоторых образовательных учреждениях 
воен ного ведомства. 

По мнению Н.К.Мухитдинова, эти но-
вовведения были обусловлены изменением 
политики правительства по отношению к 
татарам в конце XVIII в. «Если до среди-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства744

ны XVIII столетия продолжалась политика 
репрессий, открытых гонений на татар, за-
конодательные акты подкрепляли ограниче-
ния прав татарских крестьян, духовенства, 
купцов и промышленников, то экспансия на 
Восток, «мирное» проникновение в Бухару, 
Хиву, Индию и Китай, завоевание Киргизии 
вынудили царское правительство в корне 
изменить свою политику по отношению к 
татарам. В Бухару и Хиву не могли проник-
нуть «гяуры»; нужны были торговые посред-
ники из мусульман. В качестве торговых, 
дипломатических посредников выступали 
казанские татары. ... Вот тот экономический 
базис, на котором начинают строиться и 
идеологические напластования. Именно в 
период расцвета татарской торговой и про-
мышленной буржуазии оживляется рефор-
маторское движение среди татар. Это дви-
жение возникает и в области просвещения» 
[Мухитдинов, 1930, с.106–107].

По сведениям Н.К.Мухитдинова, в архи вах 
Москвы, Ленинграда и Казани сохранилось 5 
проектов по организации средней школы для 
татар, относящихся к 1825–1830 гг., и два 
проекта 1860–1880-х гг. Первый по времени 
проект принадлежал муфтию М.Хусаинову, 
второй – 3-й гильдии купцу г. Чистополя Му-
хитдину Саид-Бургану, третий – заведующе-
му Казанского главного народного училища 
Пятову, четвертый и последующие – МНП и 
МВД [Мухитдинов, 1930, с.108]. 

Проект муфтия М.Хусаинова был на-
целен на организацию в Уфе и Казани двух 
средних учебных заведений (гимназий) для 
мусульман: одного под руководством универ-
ситета, другого – губернатора. В проекте рас-
сматривалась необходимость «приравнения» 
программ этих учебных заведений к про-
граммам существующих гимназий для того, 
чтобы окончившие их молодые люди могли 
беспрепятственно перейти в университет. 

Проект 3-й гильдии купца Мухитдина 
Саид-Бургана по организации в г. Чисто-
поле Большого (Центрального) татарского 
училища (Н.К.Мухитдинов считал ини-
циатором проекта служилого татарина г. 
Чистополя Ибрагима Ахмерова, деда Шах-
базгерея Ахмерова, инспектора КТУШ) 
касался существующего нелегально, под 
видом обычной конфессиональной школы, 
училища повышенного типа, которое могло 

бы превратиться в гимназию согласно пред-
ставленному учебному плану и уставу. Рек-
тор университета профессор Г.И.Солнцев 
дал хороший отзыв относительно устава 
училища и проекта в целом, однако новый 
попечитель КУО М.Л.Магницкий пресек 
данное начинание. 

В проекте заведующего Казанским глав-
ным народным училищем Пятова (1816 г.) 
предусматривалось некоторое обновление 
мусульманского конфессионального учили-
ща, при этом предполагалось сохранить его 
богословскую сущность и сблизить с офици-
альными государственными школами. Автор 
проекта исходил из необходимости подчине-
ния национальных школ университету. 

Четвертый проект, подготовленный в 
ДДДИИ, предполагал учреждение мусуль-
манских школ при Казанской гимназии «для 
преобразования магометан, посвящающих 
себя духовному званию».

Следующим по порядку являлся проект 
организации в Казани «Восточного инсти-
тута». План его организации был выдвинут 
попечителем КУО М.Л.Магницким (занимал 
эту должность в 1819–1826 гг.), но отк лонен 
МНП. Впоследствии этот проект послужил 
основой для открытия разряда восточной 
словесности при Казанском университете. 

Наибольший интерес представлял проект 
В.В.Радлова по созданию в Казани «Татар-
ского учительского института», организация 
которого мотивировалась необходимостью 
привлечения к подготовке преподавателей 
для национальных школ существующих ме-
дресе. По мнению Н.К.Мухитдинова, «этот 
проект или является точной копией проекта 
Фаизханова и Марджани, или составлен под 
их сильным влиянием, так как по времени 
(1874 г. – перед открытием КТУШ) этот 
проект был разработан в период совместной 
работы Радлова с Марджани» [Мухитдинов, 
1930, с.119]. Однако и этот проект был от-
клонен, но Радлов добился организации 
КТУШ и руководил ею.

Хотя проекты и не увенчались успехом, 
они свидетельствовали о зарождении в об-
ществе идеи создания татарской средней 
школы, которая открыла бы обучающимся 
путь к университету, где осуществлялась 
подготовка образованных учителей, пере-
водчиков, чиновников и др.



Глава 5. Просветительство и татарская литература 745

Существенным моментом просветитель-
ской деятельности Казанского университе-
та было его влияние на функционирование 
общественно-политической и культурной 
жизни в крае. Университет стал центром, 
вокруг которого группировались интел-
лектуальные силы. Ему принадлежит за-
слуга в создании в крае периодической 
печати. В 1808 г. появился проект издания 
газеты на русском и татарском языках, ав-
тором которого был адъюнкт университе-
та И.И.Запольский. Однако правительство 
дало разрешение на издание газеты только 
на русском языке, первый номер «Казанских 
известий» вышел 19 апреля 1811 г., уже по-
сле смерти И.И.Запольского. Газета просу-
ществовала до 1820 г.

Вторая попытка издания газеты на 
татарском языке под названием «Бəхер 
əл-əхбəр» («Море известий») была пред-
принята в 1834 г. воспитанником восточ-
ного разряда Казанского университета 
М.Г.Никольским. Проект был одобрен про-
фессором А.К.Казем-Беком, попечителем 
КУО М.Н.Мусиным-Пушкиным. Однако 
его как инициатора в спешном порядке сня-
ли с должности в университете и направили 
работать в Астраханскую губ. [Амирханов, 
2002, с.34]. 

Важное место в культурной жизни края 
принадлежало журналу «Заволжский мура-
вей» – частному периодическому изданию 
профессоров и преподавателей универси-
тета. На его страницах публиковались ма-
териалы по истории булгар и Казанского 
ханства, образцы народной литературы, 
описания булгарских развалин, анализ древ-
них татарских надписей.

В 1806 г. было создано «Общество воль-
ных упражнений в Российской словесно-
сти», во главе которого стоял преподава-
тель славянской грамматики и российской 
словесности Н.М.Ибрагимов, получивший 
образование в Московском университете 
[ТЭ, т.2, 2005, с.513]. Общество стремилось 
внести посильный вклад в изучение быта и 
духовного наследия местных народов. На 
торжественном заседании, состоявшемся 12 
декабря 1814 г., его секретарь П.С.Кондырев, 
подводя итоги деятельности Общества, от-
метил: «Кроме общих предметов занятий, 
мы имеем еще некоторые такие, кои бли-

же нам по обстоятельствам и на кои можем 
иногда с пользою обращать внимание. Мы 
живем между многими иноплеменными на-
родами, в древнем татарском царстве, в виду 
бывшей болгарской столицы. Татары, чува-
ши, черемисы, мордва, вотяки, зыряне окру-
жают нас. Армяне, персияне, башкирцы, 
калмыки, бухарцы и китайцы ближе к нам, 
нежели к другим обществам. Мы удобнее 
можем иметь касательно языка или словес-
ности их, сношения и из оного делать упот-
ребление. Как полезно собирать различные 
песни сих народов, сказания, записки, пове-
сти, книги, надписи и т.п., и сие еще весьма 
ново» [цит. по: Михайлова, 1972, с.67]. 

Университет стремился к тому, чтобы 
местные народы рассматривали его деятель-
ность как отвечающую их интересам. Типо-
графия печатала за счет университета книги 
на татарском языке (словари, учебники, хре-
стоматии, научные публикации татарских 
исторических, литературных сочинений, 
подготовленные университетскими учены-
ми), при отсутствии казенного финансирова-
ния профессорско-преподавательский сос-
тав выделял на это собственные средства. 
Так, известный востоковед И.Н.Березин в 
1849 г. издал за свой счет «Шейбаниаду» 
(«История монголов-тюрков на джагатай-
ском диалекте с переводом, примечаниями 
и приложениями») из серии «Библиотека 
восточных историков», им же за счет уни-
верситета были опубликованы тексты «Хан-
ских ярлыков» [Каримуллин, 1983, с.45]. 

Университет издавал пригласительные 
билеты на татарском языке на устраиваемые 
торжественные встречи, публичные экзаме-
ны, с 1812 г. – «публичное преподавание та-
тарского языка». В 1830 г. университетская 
библиотека стала общегородской, публич-
ной. Университетские кабинеты и музеи 
были открыты для публичного обозрения, 
в них проводились учебные диспуты. Про-
фессора и преподаватели университета ак-
тивно участвовали в пожертвованиях и бла-
готворительности.

С Казанским университетом связана 
судьба Ибрагима Исхаковича Хальфина 
(1778–1829), который в 1823 г. первым из 
татар был утвержден адъюнкт-профессором 
восточной словесности. В 1800 г., в 22-
летнем возрасте, он был назначен учителем 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства746

татарского класса в Казанской гимназии, с 
открытием университета стал лектором та-
тарского языка. И.Хальфин был одним из 
первых просветителей, поднявших проб-
лему необходимости просвещения татар. 
Он составил план-проект «Любопытные 
соображения И.Хальфина к просвещению 
татар» и передал его в Ученый совет Казан-
ского университета. И.Хальфин предлагал 
вести работу среди безграмотной массы 
«для ее просвещения через студентов уни-
верситета». Педагогическую деятельность 
он совмещал с научной: в 1804 г. увидел 
свет его учебник «Азбука и этимология та-
тарского языка» (в 1809 г. был издан под на-
званием «Азбука и грамматика татарского 
языка с правилами арабского чтения»), в 
1819 г. была опубликована его «Татарская 
хрестоматия», подготовлены к печати со-
чинения восточных историков: «Шəҗəрəи 
төрек» («Родословное древо тюрок», 1825) 
Абулгази Бахадур хана (1603–1663) и «Ас-
сабгыс-сайар» («Семь планет») крымско-
го историка Сеида Мухаммада Ризы (ум. в 
1756 г.), книги по медицине, древние татар-
ские рукописи. Труды И.Хальфина положи-
ли начало публикации татарских историче-
ских источников, с его «легкой руки» они 

перепечатывались в престижных научных 
журналах Западной Европы.

Казанские востоковеды внесли огромный 
вклад в формирование татароведения как 
науки. Особенно активно разрабатывались 
вопросы татарского языкознания и исто-
рии татарского народа. В качестве приме-
ра можно привести сведения из биографии 
татарского просветителя Абдюша Вагапова 
(1814–1876), который, будучи учителем в 
военном училище Казанского гарнизона, в 
46-летнем возрасте поступил вольнослуша-
телем в университет, где совершенствовал 
свои знания в восточных языках. Он стал 
востоковедом и одним из первых татарских 
источниковедов. Для нужд Азиатской уни-
верситетской типографии Вагапов занимал-
ся переводом древних восточных рукописей, 
в 1852 г. в «Казанских губернских ведомо-
стях» увидел свет его труд «Татарские ска-
зания о взятии Булгара Тимуром». Совмест-
но с М.Г.Махмудовым и Р.Амирхановым 
он принимал участие в издании книг на 
татарском языке. Обязательным условием 
взаимопонимания двух народов он считал 
«уважение их родных языков». Преследуя 
эту цель, Вагапов составил «Самоучитель 
для русских по-татарски и для татар по-
русски», который получил широкое рас-
пространение. «Русско-татарская азбука» 
(1852) А.Вагапова выдержала несколько 
изданий. В качестве приложения А.Вагапов 
поместил в эти сочинения раздел «Песни 
татар». Собранные им песни впоследствии 
И.Н.Березин включил в «Турецкую хресто-
матию» (1890). Много сил и времени Ва-
гапов уделял собиранию образцов устного 
народного творчества. В рукописном виде 
сохранился подготовленный им учебник по 
устному народному творчеству татар [Ма-
зитова, 1965, с.34]. 

Выпускник Неплюевского училища 
Мартиниан Иванов (1812–?), ставший пос-
ле сдачи экзамена на Восточном разряде 
Казанского университета по татарскому и 
персидскому языкам на право быть учите-
лем гимназии (1832 г.) преподавателем дан-
ного заведения, составил из произведений 
татарского фольклора и художественной ли-
тературы, переводов с разных языков «Та-
тарскую грамматику» и «Татарскую хресто-
матию» (1842). В частности, в них включено 

Обложка книги М.Иванова «Татарская 
хрестоматия» (Казань, 1842).



Глава 5. Просветительство и татарская литература 747

128 татарских пословиц, 8 сказок, 70 песен 
и 35 загадок, а также образцы письменной 
литературы: стихотворения Мухаммадья-
ра, А.Каргалый и др.) [Миннегулов, 1982, 
б.20–25]. 

Его сокурсник и выпускник Восточного 
разряда университета, окончивший учебное 
заведение «с получением степени кандида-
та» (1836 г.), учитель арабского и персидско-
го языков в Неплюевском военном училище 
Салихджан Кукляшев (1811–1864) подго-
товил «Татарскую хрестоматию» («Диване 
хикəяте татар») и «Словарь к татарской хре-
стоматии» (1859). В хрестоматию включен 
богатый литературный и исторический ма-
териал: образцы устного народного творче-
ства (пословицы, поговорки, баиты, песни, 
изречения), отрывки из средневековых вос-
точных рукописей или книг, исторических 
сочинений. 

Мухаммадгали Махмудов (1824–1891) – 
статский советник и художник-каллиграф, 
в 1843 г., по рекомендации А.К.Казем-Бека, 
был принят к преподаванию арабского и пер-
сидского языков, а также турецко-татарской 
каллиграфии на Восточный разряд универ-
ситета и в гимназию. После переезда вос-
точного разряда в Санкт-Петербург был 
назначен учителем татарского языка, зани-
мался методикой его преподавания. Махму-
дов известен как переписчик рукописных 
книг на арабской графике, художественный 
оформитель текстов, автор образцов худо-
жественных почерков арабского письма. В 
частности, в 1849 г. он переписал арабской 
графикой на татарском языке рукопись «Та-
тарской хрестоматии» (1942) М.Иванова, 
сочинение Ш.Марджани «История Булгар 
и Казани» и др. [ТЭ, т.4, с.97]. М.Махмудов 
– автор «Практического руководства к изу-
чению татарского языка» (1857). Целью его 
создания стало не только установление за-
кономерностей развития татарского языка, 
но и ознакомление русских с татарским 
фольклором, бытом, обычаями, лексиче-
ским богатством татарского языка. По мне-
нию С.М.Михайловой, «в тех масштабах, 
в каких это удалось сделать Махмудову, не 
удавалось сделать никому из его предше-
ственников» [Михайлова, 1972, с.192]. В 
1858–1859 гг. он работал над составлением 
русско-татарского словаря, занимался пере-
водами на татарский язык.

Хусаин Фаизханов (1828–1866) – ученый-
востоковед, историк, лингвист – занимал 
видное место в просветительском дви-
жении первой половины ХIХ в. Ученик 
Ш.Марджани. По предложению А.К.Казем-
Бека в 1854 г. переехал в Санкт-Петербург, 
где начал преподавать турецкий и татарский 
языки на факультете восточных языков 
столичного университета. С 1858 г. по по-
ручению Академии наук исследовал фонды 
Московского главного архива МИД с целью 
выявления и систематизации дипломати-
ческих грамот крымских ханов. В 1859 г. 
Фаизханов был избран членом Российского 
Археологического общества, которое ко-
мандировало его в 1860 г. в г.Касимов для 
изучения татарских эпиграфических памят-
ников. Копии, снятые им с 29 эпитафий, в 
дальнейшем вошли в историю татарской 
письменной культуры. В 1862 г. им был из-
дан учебник по грамматике татарского язы-
ка. Параллельно он собирал и переписывал 
восточные рукописи, переводил различные 
исторические сочинения и документы с вос-
точных языков. В эти же годы Х.Фаизханов 
занимался подготовкой рукописи научных 
трудов, где были собраны воедино: проект о 
реформе татарских медресе «Ислахи мада-

Ученый-востоковед М.Махмудов с женой 
и дочерью. Фото 1870 г.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства748

рис», историко-публицистический трактат 
«Рисалə» («Сочинение»), исследования по 
истории татарского народа «Казан тарихы» 
(«Казанское ханство») и «Касимовский хан-
лыгы» («Касимовское ханство»), а также 
описания 25 древнебулгарских эпиграфиче-
ских памятников [Хөсəен Фəезханов, 2006, 
с.694–695]. Сочинение начинается традици-
онно: обращением к Аллаху и пророку Му-
хаммаду. Во вводной части автор призыва-
ет мусульман к просвещению, называя это 
богоугодным делом. Первая глава «О пользе 
знания» посвящена истории наук мусуль-
манского мира, во второй главе «О состоя-
нии татар-мусульман России» кратко изло-
жена история татар Поволжья и Приуралья. 
В третьей главе «О состоянии наших медре-
се» автор рассматривает порядки и структу-
ру татарских учебных заведений, размыш-
ляет о возможности внесения изменений 
в учебные планы существующих медресе. 
Четвертая глава «О пользе и необходимости 
открытия нового медресе» посвящена разъ-
яснению идеи автора об учреждении медре-
се нового типа, в учебном плане которого 
присутствовали бы и религиозные, и свет-
ские дисциплины. 

Таким образом, Казанский университет и 
открытие Восточного разряда способствова-
ли активизации просветительской деятель-
ности целой плеяды ученых-востоковедов. 
Труды упомянутых выше преподавателей 
высшей школы и многих других просве-
тителей – М.Иванова («Татарская грам-

матика», 1842), А.К.Казем-Бека («Грам-
матика турецко-татарского языка», 1839), 
Н.И.Березина («Дополнение к тюркской 
грамматике, изданной Казем-Беком», 1846) 
и др. – значительно расширили сведения в 
области языка, литературы, истории и этно-
графии татар. Несмотря на то, что в 1854 г. 
Восточный разряд был переведен в Санкт-
Петербург, в Казани уже действовала науч-
ная школа, ставшая научным центром для 
дальнейшего развития гуманитарных наук. 

В ХIХ в. типографии Казани и других 
городов России приступили к массовому 
изданию татарских книг. Наряду с рели-
гиозно-суфийскими книгами, стали пуб-
ликоваться издания историко-лите ратурного 
характера. Так, И.Хальфин с 1819 г. 
занимался изучением рукописи ХVII в. «Да-
стане Чынгыз-хан вə Аксак-Тимер» («Ска-
зание о Чингиз-хане и Аксак-Тимуре») и 
в 1822 г. издал ее [Гайнуллин, 1975, с.14]. 
Утыз Имяни провел в 1824 г. текстологиче-
скую работу над поэмой «Кыйссаи Йосыф» 
Кул Гали: собрав около десяти древнейших 
списков, он сличил их и составил сводный 
научно-критический текст, который был 
опубликован в 1839 г. [Кəримуллин, 1979, 
б.39–40]. 

Вместе с тем первая половина ХIХ в. 
стала временем расцвета татарской бого-
словской мысли. Многие поэты и прозаики 
одновременно являлись известными рели-
гиозными деятелями, популяризаторами 
основ ислама и суфийских идей. Зарождаю-
щиеся просветительские идеалы органи-
чески соединялись с традициями мусуль-
манской культуры. Возвеличивание роли 
знаний, определение просвещенных людей 
в качестве нравственной опоры общества, 
критика невежд и безнравственных поступ-
ков отдельных представителей духовенства 
– вот те художественные скрепы, которые 
связали татарскую литературу традициона-
листского толка начала ХIХ в. и светскую 
просветительскую литературу второй 
половины ХIХ в. 

Известный представитель татарской 
культуры Таджеддин Ялчыгул (1768–1838) 
– шейх, врачеватель, религиозный деятель, 
педагог и историк, в своих многочислен-
ных трудах поднимал многие проблемы 
религиозно-философского плана. Ялчыгул – 

Хусаин 
Фаезханов.



Глава 5. Просветительство и татарская литература 749

автор более десяти сочинений: «Тарихнамəи 
Болгар» («История Булгар»), «Ваемсызлар-
ны искəртү» («Предупреждение беспеч-
ных»), «Гыйльме тыйбб» («О медицине»), 
«Тəфсир» («Комментарии к «Хафтияку») 
и др. Арабоязычное сочинение Т.Ялчыгула 
«Инайат əс-сөбхани», созданное в качестве 
учебного пособия для шакирдов, посвящено 
толкованию мистического состояния (гыйль-
ме əл-хəл) по технике учения Накшбандийа, 
как и вся средневековая татарская суфийская 
литература. Особенно известна его книга 
«Рисалəи Газизə» (1806) – тюркоязычные 
комментарии к «Сəбат əл-гаҗизин» Суфи 
Аллахияра, в которой в художественной 
форме изложены многие положения ислама, 
религиозно-суфийские взгляды самого авто-
ра. По утверждению М.Кемпера, сочинения 
Ялчыгула были единственными трактатами 
того периода, которые представляли тради-
ции концепции «вəхдəт əл-вөҗүд» – единства 
бытия [Кемпер, 2008, с.161]. В течение всего 
ХIХ в. концепция, которая имеет отношение 
к идее о совершенном человеке, к вере в 
созидательный потенциал человека, сыграла 
значительную роль в развитии татарской 
литературы и философской мысли.

Тенденция к трансформации религиоз-
но-дидактической мысли ярко проявилась 
в творчестве Габденнасра Курсави (1776–
1812) – известного татарского теолога, фи-
лософа. Свои религиозно-правовые взгляды 
он изложил в арабоязычных изданиях: «Ки-
таб əл-иршад ли-л-ибад» («Книга о настав-
лении людям») и в комментарии к «Мохта-
сар əл-Манар» Тахира Хусаина б.Джилли. В 
них он обратился к трактовке одного из важ-
нейших вопросов фикха – иджтихаду, выне-
сению самостоятельного суждения [Юзеев, 
2007, с.70]. 

В своих трудах Курсави критикует не-
вежд и возвеличивает тех, кто стремится к 
знаниям. Во введении к «Китаб əл-иршад 
ли-л-ибад», определяя основную цель свое-
го труда, он пишет: «Надо знать, что среди 
людей нашего и прошлого веков есть такие, 
которые, не имея ни капли знания, выстав-
ляют себя людьми науки. Очень хорошо 
было бы, если бы я обнародовал эти слова 
и посвятил отдельные страницы своей кни-
ги разоблачению порочности их мыслей, в 
результате создалось бы определенное мне-

ние и правильное мышление, и таким об-
разом сделан был бы шаг к избавлению от 
невежд и неучей, к забвению даже их имен. 
Но, боясь, что конец для меня будет очень 
печален, по этому пути я не пошел. В осо-
бенности я боялся людей, которые рядятся в 
тогу ученых, а сами погрязли в невежестве. 
Поэтому я нашел, что будет лучше и целе-
сообразнее, если я ограничусь разоблачени-
ем порочности их слова, и постепенно будут 
отвергнуты высказанные им мысли» [цит. 
по: Гайнуллин, 1975, с.10]. 

По мнению Г.Идиятуллиной, путь к ис-
правлению общества Г.Курсави видел в 
искоренении бид’а – нововведений, иска-
жений норм раннего ислама, в возврате к 
чистым истокам веры и возрождении права 
иджтихада. Требуя при любых обстоятель-
ствах «неукоснительно следовать примеру 
благочестивых мусульман ранних веков», 
Курсави дает обоснование особой линии 
поведения, определяет принципиально но-
вый характер взаимоотношений индивида 
с социумом – «противостояние человека 
обществу», его обособление от толпы пред-
стает как вид самоотверженного служения 
[Идиятуллина, 2005, с.32–33]. Выступая за 
эрудированного, инициативного и свобо-
домыслящего человека, доказывая возмож-
ность критических высказываний в адрес 
отдельных представителей духовенства, 
Курсави проложил путь для формирования 
татарской просветительской литературы.

Видным представителем эпохи просве-
тительства являлся Габдерахим Утыз Имя-
ни аль-Булгари (1754–1834) – поэт, мысли-
тель, религиозный реформатор. Он оставил 
богатое научное и художественное насле дие: 
свыше 100 произведений различных жан-
ров на татарском и арабском языках, в т.ч. 
трактаты по философии и богословию, 10 
поэм: «Төхфəт əл-горабə вə лəтаиф əл-газə» 
(«Подарок обездоленным и притчи о терпе-
нии»), «Гавариф əз-заман» («Дары эпохи»), 
«Тəнзих əл-əфкəр фи нəсəих əл-əхъяр» («До-
брые наставления для очищения мыслей»), 
«Мөхиммəт əз-заман» («Важнейшие про-
блемы эпохи», 1820) и др. В них рассматри-
ваются религиозные и морально-этические 
проблемы. Так, в поэме «Тəнзих əл-əфкəр 
фи нəсəих əл-əхъяр» речь идет о состоянии 
общества, оздоровление которого автор свя-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства750

зывал с нравственным совершенствованием 
людей. Поэт указывает на моральные поро-
ки современников – лицемерие, неискрен-
ность, стремление к личному обогащению, 
утрату общественных идеалов. Высшими 
нравственными качествами, по его мнению, 
являются образованность и знание («Смело 
овладевай знаниями, ибо знание – суть че-
ловеческой жизни; знание – ключ к преодо-
лению любых трудностей. Знание – это 
жемчуг человеческой души, и его не может 
отнять ни враг, ни вор» [цит. по: История 
татарской, 2003, с.28]). Взаимопонимание, 
дружба, взаимопомощь, по мнению авто-
ра, способны привести общество к спокой-
ствию и гармонии. 

Религиозно-этические и литературно-
эстетические взгляды Утыз Имяни, несмотря 
на наличие в них заметного индивидуаль-
ного начала, характеризовались тради-
ционализмом и склонностью к риторике. 
Ведущие мотивы творчества Утыз Имяни 
– критика невежественного, нравственно-
порочного бухарского и татарского духо-
венства и утверждение этико-эстетических 
идеалов совершенного человека (əл-инсан 
əл-камил). Они «тесно сращены с проблема-
ми разума и знания, тела и души», раздумья-
ми поэта о божественной справедливости и 
поисками согласия с самим собой и окружа-

ющей действительностью [Ганиева, 2002, 
с.31–32]. Так, просветительский дискурс, 
направленный на всеобъемлющую критику 
существующих устоев на основе принципов 
гуманизма и справедливости, в творчестве 
татарских поэтов прочитывается и как при-
зыв к религиозным реформам.

Поэт возвеличивает образованного че-
ловека, обладающего религиозными зна-
ниями. В поэме «Гавариф əз-заман» («Дары 
эпохи») он подразделяет ученых по степени 
образованности на семь категорий. Пред-
ставители первых пяти – муджтахиды, кото-
рые могут мыслить по-новому, остальные – 
слепые подражатели предшественникам. В 
поэме «Төхфəт əл-горабə вə лəтаиф əл-газə» 
он критикует тех, кто возомнил себя просве-
щенными, не имея для этого достаточных 
знаний. При этом для Утыз Имяни знание, 
просвещение – понятия одновременно и 
религиозного, и светского толка. Он ведет 
речь о посвящении себя научному познанию 
мира и суфийскому познанию основ бытия.

Поэма «Мөхиммəт əз-заман», состоящая 
из введения (традиционное обращение к 
Аллаху, пророку Мухаммаду и другим свя-
тым), 26 глав и заключения, напоминает ди-
дактические произведения средневековья. 
Каждая глава посвящена жизненно важной 
проблеме, которую автор разъясняет, осно-
вываясь на законах шариата. Например, в 
главе «Не будь беспечным» он предупре-
ждает читателя об опасностях, подстере-
гающих его на жизненном пути. В главе 
«Подражание времени» автор указывает на 
те приметы времени, которые, по его мне-
нию, разрушают нравственные устои обще-
ства: непослушание старшим, погоня за 
материальным достатком, гордыня и т.д. 
Чтобы сохранить в таких условиях челове-
ческие качества, необходимо быть скром-
ным и терпеливым («О дружбе»), овладеть 
профессией («О профессии»), чтить семью 
(«О том, как сохранить семью»), опорой 
которой являются женщины («О святости 
женщин»). Автор дает свои советы простым 
и ясным слогом: «Если ты истинный джи-
гит, то докажи свою доблесть:/ Одухо-
творяйся безграничной любовью к родине. / 
Будь справедливым, будь защитником вер-
ности;/ никому нисколько не причиняй зла»; 
«Если характер жены тебе нравится, / Она 
будет стоить пятерых, / Не мечтай о двух 

Обложка книги Г.Утыз Имяни «Китабе 
мөһиммəтез-заман» (Казан, 1898).



Глава 5. Просветительство и татарская литература 751

или трех женах, / Тебе же сложнее будет 
жить»; «Где сам, там пусть находится и 
твоя семья, / Как откроют глаза – пусть 
видят тебя, / Женщин одних никуда не от-
пускай, береги»; «Тот, кто против служе-
ния общему делу, / У того все дела идут на-
перекосяк» и т.д. [Подстр. пер.]

Таким образом, в отличие от других су-
фиев, воспринимавших земную жизнь как 
порочную и недостойную внимания, Утыз 
Имяни причиной всех бед человечества в 
своих произведениях называет людей не-
пристойного поведения и с испорченной 
мо ралью («Не говори: «Мир испортился!»/ 
Он спокоен. Все дело в его жильцах»). Этот 
мотив А.Т.Сибгатуллина прослеживает в 
творчестве других поэтов – Х.Салихова, 
А.Кар галыя, М.Юмачикова, доказывая, что 
«бедственное положение в обществе» в 
стихотворениях ассоциируется с невежест-
венностью [Сибгатуллина, 2001, с.28–29]. 
Параллельно в творчестве поэтов первой 
половины ХIХ в. звучит вера в возможности 
человека. Не только чувства, связанные 
с божественным предназначением, но и 
обычные «земные» переживания постепенно 
становятся основой художественного твор-
чества. Так, после смерти любимой жены 
Хамиды Утыз Имяни пишет элегии «Мəр -
сияи Хəмидə, зəүҗəте Габдерəхим Бол-
гари» («Элегия, посвященная Хамиде, жене 
Габдрахима Булгари») и «Мəрсияи Габ-
ден насыйр, вəлəде Габдрəхим» («Элегия 
Габденнасыйра, сына Габдрахима»). В пер-
вой он дает образ Хамиды как близкого друга 
и советчика, скромной и верной спутницы 
жизни, которая всегда поддерживала своего 
мужа и обладала высокими моральными 
качествами, во второй элегии Хамиду, как 
любящую и любимую мать, он возносит в 
статус святой.

Утыз Имяни был образованным че ло-
веком. Он писал произведения на татар-
ском, персидском и арабском языках, знал 
русский язык. Занимался исправлени ем, 
уточнением, корректировкой рукописей, 
написал комментарии к книгам Газали, 
Аттара, Джами, Руми, Суфи Аллахияра, 
переписал многие тома произведений 
крупных ученых и поэтов Востока, состав-
лял дву язычные словари и комментировал 
трудновоспринимаемые слова из научных 
трактатов известных восточных ученых.

Абульманих Габдессалямов Каргалый 
(1782 – после 1833 г.) – поэт-суфий и теолог, 
один из представителей движения религи-
озного реформаторства. Внук поэта Габ-
дессаляма ибн Ураи. Учился в медресе Бу-
хары, состоял на дипломатической службе 
при дворе бухарского эмира (1816–1817 гг.). 
Возвратившись на родину, занялся хлебопа-
шеством. В 1833 г. под предлогом хаджа по-
кинул страну [ТЭ, т.3, 2006, с.237]. 

Книга Каргалый «Тəрҗемəи хаҗи Əбел-
мəних əл-бистəви əс-Сəгыйди» («Перево-
ды Абульманиха-хаджи из Саитовской сло-
боды», 1845) состоит из 10 стихотворных 
рассказов, в которых поднимаются многие 
проблемы религиозно-философского толка, 
волновавшие татарское духовенство того 
времени. В сборнике есть автобиографиче-
ский рассказ об одном из путешествий ав-
тора по Ближнему Востоку, а также оды и 
элегии, прославляющие видных представи-
телей суфизма – Хасан Басрый, Рабигу Го-
дувани. 

Каргалый создавал и произведения чис-
то суфийского, лирического плана, в кото-
рых воспевается любовь к Всевышнему. 
Так, в стихотворении «…Тəндə җаным» 
(«…Душа в теле») он описывает состояние 
тауба. В произведении появляется новый 
для татарской суфийской литературы при-
ем: лирическое «я» отдалено от поэта, он го-
ворит от имени проживавшего свою жизнь 
в неведении: «Я не говорил зикр вместе со 
знающими Коран, / Самое уважаемое для 
Аллаха – Коран, я не знал». В стихотворе-
нии определяются несколько законов бы-
тия: «душа в теле – гость»; «жизнь нужно 
строить по божественным канонам»; «по 
ночам необходимо молиться»; «человек дол-
жен оказать милость, проявлять милосер-
дие» [Татар поэзиясе, 1992, б.260].

В стихотворениях поэта такого плана 
преобладают мотивы отречения от мира: 
воспевание аскетизма, признание тленно-
сти сущего и недостижимости справедли-
вости («Җиһанның җаны...» («Богатство 
мира»)). Поэт напоминает, что продвижение 
по Пути происходит в постоянной борьбе 
с нафес (страстью, низшим «я»). Каргалый 
также описывает человека в состоянии зухд 
(воздержанности), заявляя, что «богатство-
слава мира» – это обман, и, обращаясь к са-
мому себе, восклицает: нельзя ждать добра 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства752

от них, «за одну радость мир одаривает че-
ловека тысячами бед».

В творчестве Каргалый определенное 
место занимают рифмованные письма. По-
лулитературный, полупублицистический 
жанр позволил поэту открыто высказывать 
просветительские взгляды, прежде всего – в 
виде критики богатства и власть имущих, 
которые живут ради собственного удоволь-
ствия («Кибай байга» («Богачу Кибаю»), 
«Хаҗи Мөхəммəт байга» («Мухаммад-
хаджи баю»), а не интересами общества. 
Поэт выражает разочарование по поводу 
того, что его знаниям, опыту и способно-
стям на родине не нашлось места. В таких 
произведениях критические мотивы более 
«приземлены», отделены от религиозно-
философских идей, поэт при помощи сати-
ры рисует образ невежественного, отсталого 
и жадного человека – своего современника. 

Поэтические путевые заметки «Сəя хəт-
намə» Каргалый стали новой страницей в 
летописи данной формы. В них рассказыва-
ется о его учебе в Бухаре, поездке в 1815 г. 
в Стамбул, автор делится своими воспоми-
наниями о Египте и Аравии. Хотя в тради-
циях средневековой восточной литературы 
заметки иллюстрированы полуфантастиче-
скими переводными рассказами из жизни 
ишанов и шейхов, в них присутствуют пер-
вые образцы пейзажной лирики («Сегодня 
выходил я в степь для отдыха, / Очень кра-
сивыми стали луга, утопающие в цветах. / 
Где-то кукует кукушка: «кəк-күк», / От ее 
тоскующего голоса пропадает рассудок. 
Божьи жаворонки беспрерывно кружатся 
в небе, / Шныряет перепелка, важно про-
плывают утки. / Взлетают журавли, не 
стоят спокойно гуси. / Соловьи, поющие, 
как безумные, льют слезы на цветы» [Гай-
нуллин, 1975, с.96]), имеются посвящения 
родине, родному краю («Никогда не иссяка-
ет тоска по родине, / Поэтому я вернулся в 
свою страну. / Ибо любовь к родине – дело 
святое, / Этой любовью мужчина и женщи-
на живут до самой смерти» [цит. по: Гай-
нуллин, 1975, с.97]).

А.Каргалый – автор многочисленных 
му наджатов, мадхий, посвященных проро-
ку Мухаммаду («Мөнəҗəте əл-хаҗи Əбел-
мəних» («Мунаджаты Абульманиха-хад-
жи») и др. «Оптимистические мотивы его 
стихов идут не от жизни в целом, а основа-

ны на вере в Бога, в Его всемогущество», 
– утверждает М.Гайнуллин и приводит в 
качестве примера такие строки: «О, друг, 
не печалься слишком ничтожностью мира 
сего; / Темную долю твою когда-нибудь Бог 
сделает светлой, как свет луны» [Гайнул-
лин, 1975, с.95]. Действительно, творчество 
этой незаурядной личности продолжает тра-
диции татарской суфийской поэзии, прежде 
всего М.Колыя и Кул Шарифа. Однако в его 
произведениях уже заметна вера в силу пре-
красных чувств и переживаний, связанных 
не только с духовным, но и с материальным 
миром.

Шамседдин Заки (1822–1865) – татар-
ский поэт, Шамсетдин Губайдуллин был 
слепым от рождения. Занимался педагоги-
ческой деятельностью, знал наизусть Коран 
и множество хадисов, произведения восточ-
ных авторов. Основную часть творческого 
наследия Ш.Заки составляют лирические 
стихотворения в жанрах газели, мадхии. 
Они проникнуты религиозно-суфийскими 
идеями, философскими размышлениями о 
бытии, о предназначении человека. Основ-
ной темой его стихотворений является 
мис тическая любовь ко Всевышнему. Так, 
в «Эстəсəм галəмдə сəн дик йар булгай-
булмагай» («Если поискать, найду ли во 
Вселенной такого влюбленного как ты, или 
нет» использованы традиционные суфий-
ские символы «базар–сəүдə», означающие 
бытие–жизнь. Игра символики служит для 
воссоздания философской картины мира. 
Лирический герой говорит о смерти как о 
разрушительной силе, уносящей любимых, 
молодость, друзей: «Конь под тобой, езди 
по этой земле, узнай ей цену, / А то конь 
еще будет под тобой или нет... / В этом 
мире–городе много торга на базаре: / Так 
торгуйся, будет базар еще иль не будет» 
[Татар поэзиясе, 1992, б.254]. Произведение 
выделяется на фоне татарской суфийской 
литературы, в нем допускается иллюзор-
ность бытия вообще.

Призыв к покаянию звучит в стихотво-
рении «…Һай, нə оерсəн» («…Ах, поче-
му ты спишь?»). Обращаясь к своей душе, 
поэт прибегает к тем же словам, что и Кул 
Шариф: «нə оерсəн» («почему спишь»), 
«эчмə гафлəт ширбəтен» («не пей вино 
равнодушия»), «нəфсе … һəлакең – ошбу 
дошманыңдадыр» («страсть – враг, кото-



Глава 5. Просветительство и татарская литература 753

рый приводит к гибели»). Лирическое «я» 
стихотворений «…Бу сүзе кəгазə йазмак 
кирəкдер», «…Гафлəт уйкусыннан уйангым 
килер» также находится в состоянии тауба.

Восстанавливая традицию зикра, Ш.Заки 
в стихотворении «…Тынмайын гизмəкне 
агын судан үгрəнмəк кирəк» («Беспрерыв-
ности движения нужно научиться у теку-
щей воды...») заявляет, что воссоединение с 
Богом начинается с зикра «ху». Для суфия 
каждая пылинка, каждая частичка природы 
и мира являются предметом подражания и 
восторга; щедрости можно научиться у лив-
ня, самопожертвованию – у бабочки. При-
зывая к самоограничению во всем, он назы-
вает мирские блага «врагом», «злым дивом». 
Противостояние нафсу остается одним из 
основных мотивов в его творчестве.

Прозаические произведения Ш.Заки по-
священы различным предписаниям ислама. 
Так, в книге «Əр-рисалəт əл-фарыз» («Трак-
тат об обязательном») рассматриваются во-
просы суфизма. Ш.Заки был сторонником 
активного усвоения знаний, которые спо-
собны открыть перед человеком истину. 
М.Гайнуллин приводит в своей монографии 
его письмо, адресованное мулле Ахмеджа-
ну Нариману, в котором нашла отражение 
жизненная позиция поэта-суфия: «Эй, при-
зывающий меня отказаться от изучения 
философии и обучения этой науке, слушай! 
Тебя самого и сидящего рядом с тобой дру-
гого сделав свидетелями, говорю: пророк 
Ибрагим, увидев, как небесные тела под 
влиянием какого-то могущества зажига-
ются, а потом гаснут, пришел к философ-
ской мысли, что эти тела не имеют права 
быть Богом; в этом я ничего плохого не на-
хожу. Под влиянием таких сильных доказа-
тельств сделать правильный вывод можно 
только благодаря светлому, богатому, со-
вершенному уму. Не зря говорят, что про-
рок Ибрагим – шакирд Аристотеля и Пла-
тона. Правда, когда достигнешь истины, в 
философских суждениях надобности нет, 
ибо философия – это только начало, под-
готавливающее искателей истины... Ей-
богу, я только после изучения философии 
понял смысл божьих слов о том, что люди 
будут размышлять о сотворении мира, что 
я нуждаюсь в помощи Бога для своего раз-
вития...» [цит. по: Гайнуллин, 1975, с.105]. 

Ш.Заки вошел в историю татарской ли-
тературы как тонкий лирик, автор изящных 
философских стихотворений.

Хибатулла Салихов (1794–1867) просла-
вился как автор книги «Төхфəт əл-əүлəд» 
(«Подарок детям»), в которой пересказыва-
ются в стихах «таджвид» – правила произ-
ношения арабских звуков. Его стихотворное 
наследие (более 200 строк) увидело свет в 
сборнике «Мəҗмəгъ əл-əдəб» («Сборник 
благопристойностей», 1839). Книга пред-
ставляет собой свод религиозно-этических 
назиданий. Поэт призывает воздерживать-
ся от плохих поступков, быть добрым. На-
писанные как иллюстрации к отдельным 
призывам рассказы возрождают традиции 
средневекового басенного творчества. 

Лирический герой Х.Салихова воспри-
нимает жизнь как бушующее, враждебное 
человеку море, покрытое темнотой невеже-
ства, а человек одинок и беззащитен перед 
этой стихией: «Море невежества – волна на 
волне, / Люди толпою утонули в нем... / Кто 
увидит мою руку, протянутую из темноты, 
/ Кто спасет из этой бездны?». Для него 
не существовало никакого просвета: «Лю-
бить жизнь – пить дьявольский напиток» 

Шамсед дин 
Заки. 
Фото 

1850-х гг.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства754

[Һибəтулла Салихов, 2000, б.168]. Противо-
стоять этому можно, следуя суфийским пред-
писаниям. Так, в стихотворениях «Тəəссеф» 
(«Сожаление»), «…Əбелмəнихнең «Тəндə 
җаным» шигыренə» («…К стихотворению 
Абульманиха «Душа в теле») лирический 
герой в состоянии тауба вспоминает свою 
жизнь и раскаивается: не знал, что душа 
в теле гость; жизнь прошла; строил свою 
жизнь на незнании; не смог открыть глаза 
из-за равнодушия («гафлəтəн күземне ач-
мадым, төнлə торып» [Һибəтулла Салихов, 
2000, б.168] – наиболее распространенный, 
повторяющийся в суфийской поэзии мотив); 
истратил свою жизнь на мирские забавы и 
др. Редиф «белмəдем» / «не знал» обеспечи-
вает интертекстуальное созвучие со стихо-
творением Каргалыя. 

Габдельджаббар Кандалый (1797–1860) 
– один из своеобразных поэтов анализи-
руемой эпохи, чье творчество оказало влия-
ние на формирование и развитие татарской 
просветительской литературы. Родился в 
семье муллы в д.Старый Кандал (Иртуган) 
Самарской губ. Свое первое произведение 
«Рисалəи əл-иршад» («Книга наставлений 
на праведный путь», ок.1815–1816) написал 
в годы обучения в медресе. Это религиозно-
дидактическая поэма, состоящая из вступле-
ния, 28 глав и заключения в виде мунаджата. 
Автор призывает читателя к праведности, 
которая, по его мнению, возможна лишь в 
рамках ислама. В поэме звучат мотивы брен-
ности земного существования, подчеркива-
ется необходимость подготовки к будущей 
вечной жизни. Для этого следует изучать на-
уки, быть добрым и отзывчивым, отвергать 
зло, хитрость, быть терпеливым. Г.Кандалый 
много раз повторяет, что невежество – зло, а 
знание – благо («Беги подальше от невеже-
ства, / Открой врата познания, / Сколько 
людей в мире, как ты, / Живут в темноте 
невежества» [цит. по: История татарской, 
2003, с.37]). В поэме отражено критическое 
отношение автора к земному бытию («Этот 
мир – пещера, внутри которой текут воды 
печали, тысяча раз заставляет плакать его 
базар, нет возможности выйти оттуда»), 
к нравам, царящим в обществе («Этот мир 
осквернен навозом, он – жилище, полное 
беспорядков... Воистину удивительны люди 
этого века – они достойны мертвечины, 

они связаны с развратом»), к человеческим 
отношениям («Удивительно поразителен, 
ошеломляющ этот мир, если окинуть его 
взором, бедняку не уделяют никакого внима-
ния, тогда как оказывают почести богачу») 
[История татарской, 2003, с.37]. Призывая 
читателя быть милосердным, он напоминает, 
что поведение доведет человека или до рая, 
или до ада, картины которых присутствуют 
в поэме. 

Следующее произведение – крупная эти-
ко-философская поэма «Кыйссаи Ибраһим 
Əдһəм» («Кыйсса об Ибрагиме Адхам»), од-
ним из главных героев которой является сул-
тан Балха Ибрагим Адхам. В поисках истины 
он решил оставить трон и под видом дерви-
ша стал странствовать. Рассказав историю 
этой личности, Кандалый проводит паралле-
ли со своей жизнью, описывает, как в поис-
ках знаний он отправился в странствие. Как 
и всему его творчеству, произведению при-
сущ автобиографизм, который, по мнению 
Р.Ахметова, «усиливается элементами субъ-
ективности и интимности» [Ахметов, 2003, 
с.40]. Поэма насыщена назиданиями, в ней 
поднимаются многие характерные для тюрко-
татарской литературы проблемы: справедли-
вого правителя, отношений правителя и на-
рода, смысла жизни, секрета человечности. 
Касаясь новизны поэмы, А.Т.Сибгатуллина 
отмечает, что традиционные «ходячие сюже-
ты» Востока не просто так повторялись в ли-
тературах мусульманских стран, и называет 
образ Ибрагима Адхама идеалом независи-
мости от власти и богатства, просвещенно-
сти, социальной справедливости [Сибгатул-
лина, 2001, с.25]. По ее мнению, Кандалый 
внес в татарскую литературу неукротимую 
жажду самоутверждения.

Лирический герой Г.Кандалый – образо-
ванный мулла, живущий интересами души 
и сердца, вольный в своих поступках, стре-
мящийся обрести счастье в любви. Он ведет 
себя вопреки общепринятым моральным 
нормам, демонстративно говорит о чувствен-
ной любви: «Сердце мое подчинилось любов-
ному огню, / Сердце мое горит от любовной 
страсти» («...Гыйшык илə вə илля хəйраным 
мəнем...»), он заявляет об этом открыто: 
«Отправляя письмо за письмом, / приобрел я 
плохую славу» («Бу сүзлəрне ишетүбəн...») и 
призывает наслаждаться любовью на земле: 



Глава 5. Просветительство и татарская литература 755

«Предписал ли мне Бог взять тебя (замуж), 
/ Взяв тебя, оставаться в блаженстве. / По-
ложить руки на твои груди. / В том и этом 
свете желаю быть вместе» («Нəзмы Йо-
сыф») [цит. по: Сибгатуллина, 2001, с.102]. 

Кандалый преодолел назидательность и 
дидактику, противопоставляя им описания 
красоты окружающей действительности и 
внутреннего мира человека. Любовная лири-
ка составляет большую часть поэтического 
наследия поэта. В своих юношеских стихах 
он воспевал красоту девушек, сравнивая их 
со свежим плодом, явлениями природы, ме-
сяцем, родником, садом, гурией, цветком, го-
лубкой и т.д., красоту мимолетного чувства 
влюбленности («Амина», «Камиле» и др.). 
Чувства-переживания лирического героя пе-
реходят от уверенности в ответном чувстве 
(«Сурəтең дөшемə керер...» («Твой лик уви-
жу во сне...») – к страданиям в связи с отка-
зом избранницы («Ах, бармыйм дигəн сүзең 
карадыр...» («Ах, твой отказ черный...»), 
«Сөйгəнемə ышанмасаң, Бəдига...» («Если 
не веришь в мою любовь, Бадига...»). 

Божественная и земная любовь в его сти-
хах дополняют друг друга: «Только закончу 
молитву, произнося «Аллах велик», / В душе 
моей появляется твой лик» («Фəхри» («Фах-
ри»); «После молитв, милая, / Прошу у Бога 
тебя я» («Колак тотып ишет, җаный...» 
(«Услышь меня, милая...) [цит. по: Сибгатул-
лина, 2001, с.103]. Лирический герой – об-
разованный мулла – противопоставляется 
невежественному мужику – человеку из тол-
пы. Идеал Г.Кандалый особенно явственно 
проявился в новаторской для того времени 
поэме «Сахибджамал». В поэме, написанной 
в эпистолярной форме, воспевается любовь 
к девушке – простой крестьянке:
Ты словно золотистый плод, 
Твоя краса мне сердце жжет,
Нет сил терпеть разлуки гнет,
Уж очень истомился я!
(Пер. Р.Морана) [Антология, 1957, 

с.84]). 
Желание завоевать сердце красавицы на-

талкивается на непонимание с ее стороны. 
Лирический герой теряет терпение, в гневе 
и раздражении он начинает описывать будни 
безрадостной жизни татарки, обреченной на 
тяжелый физический труд и душевные стра-
дания, с «простым мужиком». Обращаясь к 

девушке, герой поэмы призывает ее выбрать 
себе будущего мужа – просвещенного мул-
лу, тем самым отстаивая свободу выбора по 
любви и велению сердца:
Вся жизнь твоя – за годом год – в бога-

той горнице пройдет,
В игре и ласках, без забот, вдали от всех 

житейских бед.
В нарядах вечером и днем – вчера в одном, 

теперь в ином...
Жену, украсившую дом, лелеять будет 

муж – хазрет.
На ножках ичиги скрипят, сережки 

жемчугом горят.
Калфак атласный весь наряд венчает, 

излучая свет.
Тебя не будут обижать, ты в поте хлеб 

не будешь жать,
Иль, от жары сомлев, лежать, не смыв-

ши пота едкий след.
Когда же от игр устанешь ты, соску-

чившись увянешь ты,
Повсюду ездить станешь ты, чтоб по-

глядеть на белый свет.
(Пер. Р.Морана) [Антология, 1957, с.87]. 
Этот мотив присутствует и в других сти-

хотворениях Г.Кандалый. В стихотворении 
«Бəн сезлəрə бер сүземне...» («Я слово свое 
выскажу Вам»), советуя девушкам бороть-
ся за собственное счастье («Не стыдись, о 
милая, скажи им (родителям) свое слово, / 
Если смолчишь, останешься в беде, / Не бу-
дет прощенья тебе от Бога»), поэт допуска-
ет мысль о том, что если прошла любовь к 
мужу, женщина имеет право уйти от нелю-
бимого («Ищи свой дальнейший путь сама, 
– / Даст Бог тебе суженого»). По мнению 
М.Усманова, поэт, «вопреки господствую-
щим юридическим и поведенческим нор-
мам, согласно которым мусульманка-татарка 
пользовалась ограниченными правами (фак-
тически являлась бесправной), становится 
в истории татарской общественной мысли 
первым последовательным поборником жен-
ской эмансипации...» [Усманов, 1988, с.552]. 

В зрелых сочинениях Г.Кандалый («Фах-
рисорур», «Фатыйма», «Бəдига» и др.) ли-
рический герой противопоставляет себя 
неучам из разных сословий, будь то мулла, 
богач или простолюдин. Его лирический ге-
рой объявляет войну невежественным мул-
лам: «Если и выгоните, не буду отчаивать-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства756

ся, / Писать тоже не перестану, / Все равно 
от меня не избавитесь, / Еще не то будет, / 
завернув чалму-чапан, / Буду ходить по сте-
пям / И не забуду вас, неучей, – / Обязатель-
но воздам сторицей» («Бу иллəрдə торып 
калсам...»). Тем самым Кандалый заклады-
вал основы критической оценки моральных 
качеств духовных лиц. В стихах описывает-
ся также трагическая судьба татарки, звучит 
призыв к просвещению путем повышения 
уровня образования. Автор проявляет ин-
терес к социальным проблемам, проблеме 
улучшения материального положения наро-
да. Так, в стихотворении «Мулла белəн абы-
стай» («Мулла и абыстай», 1855) воссоздан 
образ муллы, смысл жизни которого заклю-
чается в том, чтобы ходить на меджлисы, 
сытно поесть и поспать. 

Таким образом, именно в творчестве 
Г.Кандалый зародилась программа просве-
тительства – распространения не только ре-
лигиозных, но и светских знаний и канонов 
общечеловеческой морали среди всех слоев 
населения. 

В литературном процессе начала ХIХ в. 
сильны фольклорное начало и романтиче-
ские традиции восточной литературы. Воз-
рождение дастанной беллетристики («Кыйс-
саи Тамимдар» И.Тубакова, 1831; «Кыйссаи 
Əбү Гали Сина», 1836 и др.) тесно взаи-
мосвязано с тенденцией отхода татарской 
литературы от религиозно-дидактических 
тра диций. Романтические поэмы-сказания 
Ба хави («Бүз егет», 1842), Ахмета Уразаева-
Курмаши («Таһир-Зөһрə»), Йусуфбека 
Шай хульислама («Сəйфелмөлек вə Бəди-
гыйлҗəмал»), «хикаяты» С.Кукляшева и 
других поэтов повествуют о возвышенной 
любви, в них рассматриваются конфликты 
между разумом и чувствами, между долгом 
и увлечениями. Продолжая духовные тра-
диции средневековья, эти произведения 
подводили читателя к мысли, что главным 
смыслом жизни являются любовь и свобо да. 
Дастанная литература была популярной до 
1917 г. Она представлена авторскими про-
изведениями и переложениями Маулекай 
Юмачикова, Г.Махмудова, Ш.Ибрагимова, 
Ф.Халиди, Ш.Рахматуллина. По мнению 
М.Гайнутдинова, этот пласт литературы 
«расшатал традиционные устои» и «стал 
ареной вызревания художественной речи и 

разных жанров новой реалистической лите-
ратуры» [Гайнутдинов, 2003, с.56]. 

В заключение отметим, что зарожде-
ние в первой половине ХIХ в. татар ского 
про светительства явилось результатом 
воз действия комплекса объективных и 
субъек тивных факторов, обусловленных 
изменениями в общественно-политиче ской 
жизни России. Ключевую роль в активиза-
ции просветительской деятельности сыг-
рало открытие Ка занского университе та. 
Уни верситет, ставший очагом просвещения 
и способствовавший развитию культуры 
многочисленных народов Поволжья и При-
уралья, превратил Казань в центр татарско-
го возрождения. 

Становление просветительства было 
взаимосвязано с внедрением различных 
форм светского научного знания, расп-
ространением светских форм культуры. 
Свое значение имело и религиозное рефор-
маторство, которое освобождало сознание от 
религиозных догм, не отвергая и опровер гая 
религиозность, что проявило себя в идей но-
философских исканиях в художественной 
литературе, в интересе к социальным 
проблемам (улучшение положения народа), 
в постановке идей свободы мысли. «В 
татарском обществе, как и в России в целом, 
непосредственное проявление передовых 
социально-политических стремлений бы-
ло невозможно, а литература заменяла и 
общественную трибуну, и газетную пуб ли-
цистику, и ученую кафедру по социальным 
наукам» [Сибгатуллина, 2001, с.4]. 

Татарская литература первой половины 
ХIХ в. представляет собой сложную карти-
ну, отдельные элементы которой готовили 
последующий переход от средневековой, 
религиозной концепции личности – к про-
светительской. Создаются и религиозно-
дидактические трактаты, и изящная суфий-
ская поэзия, социальная сатира и путевые 
заметки, приключенческие дастаны и агио-
графические поэмы. Татарская суфийская 
поэзия первой половины ХIХ в. традицион-
но отражала различные стадии прохожде-
ния Пути мистиком – тауба и зухд, а также 
махабба, любви ко Всевышнему. Однако, 
наряду с суфийскими, в творчестве поэтов 
появляются произведения пейзажной, лю-
бовной или бытовой лирики, которые мож-



Глава 5. Просветительство и татарская литература 757

но назвать первыми образцами светской ли-
тературы. (Касаясь поэмы «Сахибджамал», 
Г.Рахим пишет: «Габдельжаббар Кандалый 
этой поэмой, написанной на чисто татар-
ском языке, повествующей открыто, без вся-
ких суфийских подтекстов, о земной любви, 
совершенно отличается от предшественни-
ков и занимает особое место. Этим он для 
нас ценен» [Рəхим, 1925, б.297]). Поэты за-
кладывали основы новой, просветительской 
литературы, выдвигая на первый план спо-
собность человека познавать мир, любить, 
чувствовать, творить. Хотя все художники 
слова того времени были мусульманами и 
в художественной картине мира на первый 
план выходила единственная оппозиция: ма-
крокосмос и микрокосмос (Бог и человек), в 
ее рамках постепенно шло эволюционное 
движение в сторону осмысления самоцен-
ности и гражданского предназначения чело-
века, зависимости человеческого характера 
от общественных условий и морали своего 
времени. Татарская литература первой по-
ловины ХIХ в. отражала это движение во 
всех подробностях и деталях. 

Развитие просветительства и татар-
ская литература второй половины XIX в.

Татарское просветительство, как и про-
светительское движение других народов, 
сложилось как форма идеологического прео-
доления феодально-средневековых отно-
шений. Зарождение в России капиталисти-
ческих отношений привело к постепенной 
ломке вековых традиций и вызвало глубо-
кие изменения в духовной жизни татарского 
народа. Эти новые веяния активизировали 
национальную жизнь, дали толчок к про-
буждению национального самосознания, 
показали несоответствие продолжавших 
бытовать средневековых порядков потреб-
ностям общественного развития [Абдуллин, 
2003, с.75]. 

Ведущая роль в этом процессе по-
прежнему принадлежала Казанскому уни-
верситету. В 1861 г. здесь была воссоздана 
кафедра турецко-татарского языка. Возник 
ряд научных обществ – Общество врачей Ка-
зани (1868 г.), Общество естествоиспытате-
лей (1869 г.), Общество археологии, истории 
и этнографии (ОАИЭ, 1878 г.). Казань стала 
третьим после Москвы и Санкт-Петербурга 
крупным научным центром России. 

Во второй половине ХIХ в. типография 
университета стала одним из крупнейших 
издательских центров империи, где татар-
ские издания составляли больше 50% за-
казов. Основное место среди них занимали 
издания произведений фольклора и художе-
ственной литературы. Так, поэма «Кыйссаи 
Йосыф» («Сказание о Йусуфе») Кул Гали за 
этот период вышла в 23 изданиях [Каримул-
лин, 1983, с.60]. Увидели свет 150 изданий 
учебников татарского языка, учебники и 
учебные пособия по всем отраслям знания.

Начиная с 1860-х гг. татары включаются 
в движение за создание печатного периоди-
ческого издания на родном языке. В 1863 г. 
К.Насыри и хозяин литографии М.Яхин по-
дали прошение с просьбой разрешить им 
издание газеты. Получив отказ, К.Насыри в 
течение ряда лет продолжал упорно настаи-
вать на необходимости издания газеты «Таң 
йолдызы» («Утренняя звезда»). Преподава-
тель тюркских языков Санкт-Пе тер  бургского 
университета Х.Фаизханов также ходатай-
ствовал об этом (1857–1859 гг.). В начале 
1870-х гг. было отклонено прошение унтер-
офицера А.Кутлуярова и купеческого сына 
Х.Бикбулатова (Санкт-Петербург), которые 
намеревались издавать газету «Дəфтəре 
мөҗдəвəр» («Сборник вестей»). А.Кутлуяров 
подал еще два прошения о разрешении из-
давать в столице газету «Мөҗдəвəр». В 1885 
г. безуспешную попытку предпринял уроже-
нец Спасского у. Казанской губ. С.Ахмеров. 
Осталось без внимания прошение зачинате-
ля татарской драматургии Г.Ильяси (1887) 
об издании газеты «Казан» («Казань»). От-
каз на издание газет «Хəфтə» («Неделя»), 
«Чишмə» («Родник») и «Нур» («Луч») в 
1891–1895 гг. получил Г.Баязитов, пере-
водчик МИД, коллежский асессор, ахун 2-й 
махалли Санкт-Петербурга. Не были удо-
влетворены аналогичные просьбы писателя 
З. Бигиева, почетного председателя Импе-
раторского общества по изучению Востока 
О.С.Лебедевой (1893 г.), инспектора КТУШ 
Ш.Ахмерова (1894–1895 гг.). По данным 
Р.Амирханова, до 1905 г. на имя министра 
внутренних дел, в Главное управление по 
делам печати, Санкт-Петербургский цензур-
ный комитет, на имя казанского губернатора 
поступило более 20 прошений от татар с 
просьбой разрешить им организовать перио-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства758

дические издания на родном языке, однако 
правительственные органы неизменно отве-
чали отказом лицам, пытавшимся взять на 
себя ответственность за издание, ссылаясь 
то на якобы их некомпетентность, то на не-
возможность контроля со стороны цензуры 
за периодическими изданиями на татарском 
языке [Амирханов, 2002, с.35–36]. 

Прорывом в этом направлении ста-
ло учреждение Исмаилом Гаспринским 
(1851–1914) в 1883 г. газеты «Тəрҗеман» 
(«Переводчик»). Газета выходила 1–2 раза 
в неделю, но эффект, производимый ею 
среди тюркских народов, был огромен. На 
страницах этого издания просветитель вы-
двинул идею культурного и национально-
го единства тюркских народов России на 
основе «единства языка, мысли и действий» 
мусульман, считая при этом образование 
главным для национального возрождения 
мусульман страны [ТЭ, т.2, с.64]. Газета 
призывала совершенствовать свои знания, 
заниматься общественной работой, служила 
толчком к литературной и педагогической 
деятельности. Под влиянием «Тəрҗемана» 
в разных концах России открывались новые 
школы, благотворительные учреждения, за-
рождалась литературная деятельность [Му-
хаметдинов, 2005, с.65]. 

Татарская интеллигенция особое внима-
ние уделяла изданию и распространению 
книг, литература рассматривалась как сред-
ство популяризации идей просветительства. 
Показательно в этом отношении письмо 
будущего золотопромышленника и издате-
ля Шакира Рамиева, написанное им в 1881 
г. 21-летнему брату Закиру, получавшему 
высшее образование в Стамбуле: «В наших 
краях понемногу поднимают вопрос о на-
лаживании дела просвещения, но не знаю, 
далеко ли пойдут, сказать пока трудно. Вы 
сами видели и знаете, наш народ не обраща-
ет внимания на слова тех людей, у которых 
нет чапана или чалмы на голове. Некоторые 
люди испугались, услышав, что Гасприн-
ским готовится издание газеты, и говорили, 
показывая палкой издалека: «Газета, газета 
… ведет к порче мира». Правда, воспита-
нию поддается все, и поэтому необходимо 
чтение новых книг, сборников, рисующих 
события жизни. Для нашей нации пока при-
емлема книга, а не газета. По этой причине 
постарайтесь привезти побольше разных 

книг, дающих знания, и романы, показы-
вающие прогрессивное развитие. Пишите 
о возможности приобретения, о стоимости 
и доставке типографских шрифтов. Може-
те ли их привезти в эту вашу поездку или в 
другой раз, но надо стараться…» [Письмо, 
1913, с.189]. 

Эти идеи были широко распространены 
среди просветителей. Например, Рахматул-
ла Амирханов (1805–1876) – просветитель, 
переводчик и издатель – за свой счет выпу-
скал составленные им сочинения, учебно-
дидактические произведения («Зөбдəтен-нə-
саих» («Наилучшие советы», 1849), «Гакаи де 
мəнзумə» («Вероучение в стихах», 1856), 
«Мəгърифəтнамə» («Книга знаний», 1845, 
турецкого поэта Ибрагима Хаккый и др.) и 
бесплатно передавал их в сельские учебные 
заведения. В 1841 г. он начал издавать татар-
ские календари [Гайнутдинов, 2002, с.140], 
послужившие фундаментом для формирова-
ния татарской периодической печати. Дан-
ное направление получило мощное развитие 
во второй половине ХIХ в. 

В 1871 г. появился «Казан календаре» 
(«Казанский календарь») К.Насыри (вы-
ходил ежегодно до 1898 г.). Насыри уделял 
особое внимание хронологии событий, 
имевших место в России и в мире, инфор-
мативного материала о правилах торговли, 
ценах, деятельности банков, о составлении 
торговых документов. Такая реклама 
нашла место и в настольных календарях 
справочного типа педагога, писателя и 
переводчика Ш.Рахматуллина, издававших-
ся в течение 10 лет (начиная с 1891 г.). 

В 1893 г. Ф.Халиди начал выпускать 
настенные календари, содержавшие све-
дения о мусульманских и христианских 
праздниках, литературные и исторические 
материалы, а также кулинарные рецепты, 
полезные советы, занимательные рассказы 
и легенды небольшого объема, которые в 
течение 30 лет радовали татарского читателя 
[Мөхəммəтшин, 2001, б.47–71]. В 1898 г. 
А.Максуди выпустил первый настенный от-
рывной календарь «Таквими дивари» («На-
стенный календарь»). Во всех календарях 
помещались фольклорные произведения, 
исторические сведения.

Эти традиции в начале ХХ в. были про-
должены в календарях «Заман» («Эпоха») 
Ш.Шагидуллина, «Мөшəварəт» («Совет-



Глава 5. Просветительство и татарская литература 759

чик») М.Кадермати, «Шəрык» («Восток») 
К.Баширова и др., ставших одновременно 
науч но-популярными, информационно-
спра вочными и развлекательными иллюст-
рированными изданиями в большом фор мате. 
В начале ХХ в. среди печатной продукции 
национальных издательств братьев Каримо-
вых, «Сабах», «Миллят» календари занима-
ли достойное место [Зайни, 2004, с.11].

Развитие дастанной литературы также 
было связано со стремлением татарской ин-
теллигенции к популяризации книг среди 
народа («Марзбан намə» Г.Махмудова, 1864; 
«Повествования о сорока визирях» К.Насыри, 
1868; «Повествование о Хатаме Таи», 1876) 
и др. К концу ХIХ в. появляются книги, в 
которых популярно излагаются ответы на 
злободневные проблемы: «Əсбаб əл-фөкр 
вəл-гана» («Причины бедности и богатства», 
1899) Ш.Хамиди, «Нəсаих нəфига» («По-
лезные советы», 1899) М.Галимова и т.д. 

В эпоху просветительства большое 
значение приобрел перевод на татарский 
язык лучших образцов русской литературы. 
В 1867 г. Йосифом Эраком был переведен и 
издан «Бахчисарайский фонтан» А.С.Пуш-
кина под названием «Күз яше чиш мəсе» 
с посвящением А.К.Казем-Бе ку. В 1890 г. 
отдельной книгой издан рассказ Л.Н.Толсто-
го «Упустишь огонь, не потушишь», к концу 
1890-х гг. – «Робинзон Крузо» Д.Дефо (1897), 
«Ашик-Кериб» и «Бэла» М.Ю.Лермонтова 
(1898), осуществлялся перевод «Капитан-
ской дочки» А.С.Пушкина, произведений 
«Старосветские помещики», «Ревизор», 
«Женитьба» Н.В.Го голя и др.

Возникшее в татарском обществе стрем-
ление к европеизации и одновременно же-
лание сохранить восточные традиции не 
противоречили, а дополняли друг друга. 
Эта тенденция хорошо прослеживается на 
примере деятельности Ш.Марджани (1818–
1889), К.Насыри (1825–1902) и др.

Шигабуддин Марджани прекрасно 
владел восточными языками, обладал об-
ширными знаниями в области восточ-
ной культуры. Он активно сотрудничал с 
учеными-востоковедами Казанского уни-
верситета (проф. И.Ф.Готвальдом, тюр-
кологом В.В.Радловым, проф. А.Казем-
Беком, первой женщиной востоковедом 
О.С.Лебедевой, известной среди татар как 
Гульнар-ханум, и др.), Санкт-Петербурга 

(В.В.Вельяминовым-Зерновым, шейхом ат-
Тантави). Первым из мусульманских уче-
ных он был избран членом ОАИЭ и стал его 
активным участником [Юзеев, 2005, с.48]. 

Ш.Марджани целенаправленно зани-
мался научной работой, его шеститомный 
словарь «Вафият əл-əсляф вə тəхийəт əл-
əхляф» («Подробное о предшественниках, 
их приветствие потомкам») стал энциклопе-
дией духовной жизни Востока. Автор соста-
вил к словарю «Мөкаддимə» («Введение»), 
в котором описывается история зарождения 
наук на Востоке, дается их классификация, 
рассматриваются особенности основных 
школ в исламе. Этот труд (1883 г.) принад-
лежит к особому жанру восточных литера-
тур – табакат (жанру биографий), в нем ав-
тор излагает взгляды на различные вопросы 
гуманитарных наук. 

Науку Марджани считал движущей си-
лой общества, он делил науки на рацио-
нальные (гаклия) и традиционные (наклия). 
К рациональным он относил математику, 
физику, медицину и т.п., к традиционным – 
языко знание, синтаксис и отдельные направ-
ления теории литературы: «маган – наука о 
создании логически правильного содержа-
ния с помощью особого расположения слов, 
баян – наука о способах выражения одного 
и того же смысла, бадиг – наука о красоте, 
образности речи, гаруз – наука о стихосло-
жении» [Мəрҗани, 1999, б.47]. По мнению 
автора, словесные научные дисциплины, 
будучи сначала средством для понимания 
Корана и Сунны, позднее стали самостоя-
тельными науками. В становлении фило-
софии и филологии основную роль, по его 
мнению, сыграли труды древнегреческих 
ученых. Марджани анализирует взгляды 
Аристотеля, Платона, Сократа и др., касаю-
щиеся литературы и художественного про-
изведения. Проводниками этих концепций в 
мусульманский мир он считал аль-Фараби, 
Абу Гали Сину [Мəрҗани, 1999, б.31–32]. 
Хотя Марджани и составил классификацию 
наук по аналогии с классификацией Ибн 
Халдуна, он стремился конкретизировать 
ее своими дополнениями и открытиями 
[Хисмəтуллин, 1999, б.23]. 

В «Мукаддима» есть отдельные выска-
зывания об особенностях поэзии, литерату-
ры. Автор считал, что поэзия должна быть 
гармоничной и нравиться людям. Что каса-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства760

ется сущности искусства, то ее Марджани 
видел в выражении истины и воздействии 
на умы и сердца людей. Истинность вос-
принималась им не как факультативный 
признак художественного слова, а как неот-
ъемлемое качество литературы: неистинное 
– не поэзия. Утверждение о нераздельности 
поэзии и правды, требование от литературы 
нечто большего, чем художественное из-
ложение материала, осмысление значения 
литературы в контексте нравственных цен-
ностей были закреплены Ш.Марджани не 
только в религиозном, но и в научном аспек-
те. Обратив на это внимание, Г.Губайдуллин 
назвал эту книгу трудом человека, стре-
мившегося синтезировать религиозную и 
научную мысль, влюбленного в красоту 
[Гобəйдуллин, 1989, б.314–315]. Действи-
тельно, Ш.Марджани предпринял попыт-
ку вывести науку на приоритетное место в 
обществе наряду с религией. Составленная 
им классификация наук, в т.ч. литературове-
дения, сыграла важную роль в их популяри-
зации среди татарского населения. 

Расширение историко-литературных 
пред ставлений у татар началось с публика-
ции исторического труда Марджани о Волж-
ской Булгарии и Казанском ханстве «Мөс-
тəфадəл-əхбар фи əхвали Казан вə Бол гар» 
(«Сведения, привлеченные для истории 
Казани и Булгара», 1885, т.1), в котором он 
стремился проследить связь татарской на-
циональной традиционной науки и культу-
ры с историей, литературой и наукой цен-
тральных областей мусульманского мира и 
показать вклад татар в общемусульманскую 
науку и культуру. В частности, Ш.Марджани 
впервые исследовал тюрко-татарские па-
мятники «Нəһҗ əл-фəрадис», «Кыйссаи 
Йосыф», «Бəдавам» и др., и доказывал, что 
они действительно являются духовным на-
следием татар. Кроме того, он приводил све-
дения о татарских поэтах Кул Гали, Г.Утыз 
Имяни и др. 

Деятельность Ш.Марджани в области 
историко-литературных поисков продолжил 
Риза Фахретдин (1858–1936) – мыслитель, 
общественный деятель и писатель. Родился 
в д.Кичучатово Бугульминского у. Самар-
ской губ. в семье муллы. Начальное обра-
зование получил в медресе своего отца, 10 
лет учился в медресе д.Нижние Чершилы. 

В 1886 г. отправился в Казань, где встре-
тился с Марджани. В 1889 г. начал работать 
имам-хатибом мечети, мударрисом медресе 
д.Ильбяково Бугульминского у. Одновре-
менно занимался научной деятельностью. 
Первые свои трактаты «Китаб əт-тасриф» и 
«Китаб əл-игътибар» (1887–1888) посвятил 
преподаванию арабского языка и мусуль-
манскому праву.

В 1891 г. Р.Фахретдина назначили ка-
дием Духовного собрания. В это время он 
собирал материал для шеститомного био-
библиографического труда «Асар» («Па-
мятники»), в котором приведены биогра-
фии татар-мусульман начиная с ХIII в. до 
начала ХХ в. Кроме того, в рамках серии 
«Знаменитые мужи» он издает ряд книг об 
известных арабо-мусульманских мыслите-
лях: Ибн Рушде (1905), аль-Маарри (1908), 
Газали (1909), Ибн Таймийа (1911), Ибн 
аль-Араби (1911), о выдающихся женщинах 
мусульманского мира – «Мəшһүр хатын-
нар» («Знаменитые женщины», 1903). Их 
жизнь и деятельность он считал образцом 
для подражания.

Р.Фахретдин является автором 11 книг, 
посвященных нравственному воспитанию 
детей («Воспитанная мать» (1898), «Воспи-
танное дитя» (1898), «Нравственность ша-
кирда» (1899) и др.). Они использовались в 
качестве учебников в медресе. Он написал 
две повести: «Салима, или Целомудрие» 
(«Сəлимə, яки Гыйффəт», 1898), «Асма, или 
Деяние и воздаяние» («Əсма, яки Гамəл вə 
Җəза», 1903), в которых выдвинул идеал 
женщины-мусульманки, получившей евро-
пейское образование, которая могла бы стать 
не только матерью семейства, но и матерью 
нации. Так, главный герой повести «Сали-
ма...» – татарский шакирд, учился в старо-
методном медресе, затем перешел в джади-
дистское. Но он мало знаком с настоящим 
просвещением, ремеслами, искусством. По 
сравнению с гимназистами и студентами 
он кажется отсталым. В противовес ему 
Р.Фахретдин создает идеальный образ де-
вушки Салимы – образованной и культурной 
мусульманки, которая окончила один из еги-
петских университетов, в совершенстве вла-
деет арабским, французским и английским 
языками. О ней автор пишет с восхищением: 
«Насколько она умна, настолько миловидна 



Глава 5. Просветительство и татарская литература 761

и практична, привлекательна и нежна. На-
сколько образована и этична, настолько уче-
на и обворожительна. Как масло мягкий; ее 
голос чарует душу, как трель соловья, убаю-
кивает, как дуновение утреннего ветерка. Ее 
можно было бы назвать идеальной девушкой, 
являющейся морем науки» [цит. по: История 
татарской, 2003, с.130]. Образ Салимы стал 
воплощением авторского идеала: через сво-
их героев писатель передает значимые для 
своего времени просветительские идеи. 

Кроме того, в многочисленных отступ-
лениях, нацеленных на создание нового 
мировоззрения, пропагандируются просве-
тительские воззрения. Вот наиболее харак-
терная цитата: «Для жизни недостаточно 
знания одних религиозных догм, нужны 
научные знания. Для того, чтобы молодежь 
могла служить народу, нужно перестроить 
методы обучения и воспитания в медре-
се. Без знания русского языка и овладения 
основами наук невозможно служить народу. 
Если вы хотите сделать нацию счастливой, 
то нужно ей дать знания и развить ремесла. 
Без знания русского языка – все это невоз-
можно» [цит. по: История татарской, 2003, 
с.130]. Убеждения автора были созвучны с 
культурными запросами и устремлениями 
татарской интеллигенции.

Известный ученый-энциклопедист, педа-
гог и общественный деятель Каюм Насыри 
(1825–1902) как важный фактор культурно-
го развития татар выделял устойчивый ин-
терес к русской культуре и общественной 
жизни. Будучи шакирдом, одновременно с 
учебой в медресе он изучал русский язык. 
С 1855 г. начал преподавать татарский язык 
в Казанской духовной семинарии. В 1871 г. 
открыл в Казани первую начальную русско-
татарскую школу. Издаваемые им в течение 
24 лет ежегодные календари достойно вы-
полняли функцию татарской периодической 
печати. В 1885 г. Насыри был избран членом 
ОАИЭ. 

К.Насыри внес огромный вклад прак-
тически во все основные отрасли науки и 
культуры. В 1860 г. был издан его учебник 
для начальной школы «Буш вакыт» («На до-
суге»), в котором рассматривались вопросы 
нравственности в традициях мусульманской 
этики. На конкретных примерах из жизни та-
тарских семей Насыри рассказывал юному 

читателю, что такое доброта, милосердие, 
уважение старших, обман, хитрость и др., 
чем оборачиваются те или иные деяния. 

В дальнейшем ученый написал учебники 
по математике («Хисаплык, ягъни Гыйльме 
хисап кагыйдəлəре, яки арифметика вə хиса-
плык мəсьəлəлəре» («Арифметика», 1873), 
«Истыйлахəт гыйльме һəндəсə» («Гео-
метрия» 1895), географии («Истилəхате 
җəгърəфия» («Основы географии», 1890), 
«Җəгърəфияи кəбир» («Полная география» в 
трех частях, 1894–1899), ботанике («Гыйль-
ме зирəгать» («Основы земледелия», 1892), 
«Гөлзар вə чəмəнзар» («Растения и цветы», 
1894) и медицине («Мөнафигъ əгъза вə ка-
нуне сыйххəт» («Человеческий организм и 
правила гигиены», 1892), брошюры о юве-
лирном и слесарном ремеслах, о приготов-
лении пищи. В учебных пособиях «Əхлак 
рисалəсе» («Хрестоматия нравственно-
сти», 1881, 1890), «Тəрбия китабы» («Кни-
га воспитания», 1891), «Тəрбия» («Воспи-
тание», 1892) и др. поднимаются вопросы 
этики, воспитания, педагогики. Отдельное 
место занимают его учебники и пособия 
для изучения русского языка: «Кавагыйде 
кыйраəте рус» («Правила русского чтения», 
1889), «Нəмунə, яки Əнмүзəҗ» («Граммати-

Обложка книги Р.Фəхретдина «Ибн Рөшд» 
(Оренбург, 1905).



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства762

ка русского языка, составленная по образцу 
арабского языка», 1891), «Лөгате рус кита-
бы» («Русско-татарский словарь», 1892), 
«Зөбдəтен мин тəварихе əре Руси» («Крат-
кая русская история», 1890).

В 1882 г. К.Насыри издал переведенный 
им персидский трактат Кейкавуса по поэти-
ке «Кабуснамə» (XVI в.), в комментарии к 
которому изложил требования к поэтиче-
ской речи. Вслед за Кейкавусом К.Насыри 
ставит перед татарскими поэтами опреде-
ленные условия: произведения должны 
быть содержательными, упорядоченными, 
рифмованными и насыщенными элемента-
ми фантазии. В книге изложено учение о 
различиях поэзии и прозы, о поэтических 
родах и видах. С выходом трактата был по-
ложен конец периоду «трехязычного» раз-
вития теоретико-литературной мысли, хотя 
арабский и персидский еще оставались язы-
ками науки. Книга оказала огромное влия-
ние на дальнейшее развитие национального 
стихосложения, так как с этого времени на-
чинается сближение национальной художе-
ственной практики с теорией литературы.

Со второй половины XIX в. начинается 
изучение национальных памятников народ-

ной словесности с применением теоретико-
литературных понятий. Это направление 
также связано с именем К.Насыри. С 1871 г. 
он печатает в «Казанском календаре» об-
разцы татарского фольклора. А в 1880 г. по-
является его книга «Кырык бакча» («Сорок 
разделов»), в которой автор знакомит чита-
телей с образцами татарской народной ли-
тературы и приводит учение о поэтических 
жанрах фольклора. В частности, он выделя-
ет шесть жанровых видов татарских народ-
ных песен: грустные, хвалебные, тоскливые, 
песни о любви и о разлуке, о страданиях.

В традициях средневекового адаба – тре-
бований к образованной и воспитанной лич-
ности – написана его книга «Фəвакиһ əл-җө-
лəса фи-л-əдəбият» («Плоды разговоров о 
литературе», 1884), где воссоздан идеал че-
ловека, интерпретированы положительные и 
отрицательные качества, присущие людям. 
Сороковая глава книги посвящена проблемам 
теории и истории литературы. Некоторые во-
просы теоретического характера переведены 
К.Насыри из трактатов «Мостатраф» еги-
петского ученого ХIV в. Мухаммада Ахмад 
аль-Хатыйба и «Равзыл-ахъяр» лексиколога 
ХII в. Замахшари, о чем автор извещает чи-
тателя во вводной части книги. 

К.Насыри и здесь продолжает изучение 
литературы и, помимо мотивационной клас-
сификации, поднимает проблему структуры 
фольклорного текста. Ученый, например, 
указывает, что строфа татарского стиха со-
стоит из двух строк, а первые две строки 
куплета народной песни по содержанию 
отличаются от двух последних. Также им 
выявлена вариативность татарской песни. 
Ученый интересуется историей возникно-
вения фольклора, высказывает свои мысли 
о целях и функциях литературы. К.Насыри, 
как и Ш.Марджани, считал литературу эф-
фективным средством воздействия на чело-
века, эстетическое наслаждение он называет 
естественной потребностью людей, обращая 
внимание на концепцию катарсиса. Впервые 
в татарской теоретико-литературной мысли 
К.Насыри задумывается над критериями 
оценки отдельных произведений. Приме-
нительно к татарской народной песне в ка-
честве оценочных критериев он выделяет 
красоту слога, изящность слов и приятность 
смысла. В аксиологическом плане автор ви-

Обложка книги К.Насыри «Зирагать гыйлеме»
 (Казан, 1892).



Глава 5. Просветительство и татарская литература 763

дит в литературе идеальную, труднодости-
жимую норму.

В книге делается попытка ритмического 
и метрического анализа фольклорных и ли-
тературных произведений (например, поэмы 
«Сəхипҗəмал» Г.Кандалый). При этом автор 
применяет метры гаруза. Этот факт был 
знаменателен для татарской теоретической 
мысли. Как известно, в татарской литературе 
XIX в. соседствовали многие художественно-
эстетические системы (суфийская, просве-
тительская, религиозно-дидактическая ли-
тература и др.), и, с точки зрения каждой из 
них, сама литература, ее границы, задачи и 
достижения выглядят неодинаково. Каждая 
система имела свою, существующую в осо-
бой форме теорию. Строгую, хотя и не экс-
плицированную теоретическую базу имел и 
фольклор. В своем анализе, «переключаясь» 
от литературы к фольклору, К.Насыри дока-
зывал возможность построения единой на-
учной концепции исследования различных 
литературных систем. Такое утверждение 
могло появиться потому, что теоретическая 
раздробленность сделалась осознанным 
фактом, сквозь который просматривалась 
раз ностильность татарской литературы. 
Кроме того, исследование К.Насыри по га-
рузу активизировало изучение особенностей 
татарского гаруза, способствовало поиску 
отличительных черт татарских метров-вазен 
от арабских и персидских. 

На рубеже 40–50-х гг. XIX в. в западноев-
ропейской и русской филологической науке 
оформляется особое научное направление – 
так называемая мифологическая школа. На 
страницах «ИОАИЭ», начиная с 1894 г. пе-
чатаются статьи Е.А.Малова, Н.Н.Катанова, 
Я.Коблова, Ал.Дмитриева, С.М.Матвеева, 
И.Н.Смирнова, в которых применяется срав-
нительно-исторический метод в изучении 
татарской литературы и фольклора. Концеп-
цией мифологической школы интересуется и 
К.Насыри. В своем труде «Поверья и обряды 
казанских татар» (1880) он прибегает к срав-
нению татарских народных поверий с фоль-
клором других народов. Применяя принцип 
заимствования, или миграционную теорию, 
К.Насыри пытается определить истоки не-
которых мифов и сказок. В 1896 г. выходит 
его работа «Образцы народной литературы 
казанских татар», а в 1900 г. – в соавторстве 

с П.А.Поляковым – «Сказки казанских татар 
и сопоставление их со сказками других на-
родов». Авторы комментируют отдельные 
произведения, связывают их с народной 
жизнью, подчеркивая, что мифические пре-
дания о человеке и природе, сохранившие-
ся в языке, есть не что иное, как народное 
осознание природы и духа, выразившееся в 
определенных образах. 

К.Насыри вошел в историю татарской 
литературы как автор ряда художественных 
произведений. В частности, его произведе-
ние «Əбүгалисина» («Абугалисина», 1872), 
посвященное великому мыслителю средне-
вековья Ибн Сине, а также «Кырык вəзир 
кыйссасы» («Повесть о сорока везирах», 
1868), «Əфсəнəи Гөлрух вə Камəрҗан» 
(«Предание о Гульрухе и Камарджане», 1896) 
и др., в которые вошли переработанные но-
веллы и рассказы из арабской, персидской и 
турецкой литератур, были популярны среди 
татар. В них сказочно-фантастические мо-
тивы переплетаются с нравоучением, герой 
теряет свой эпико-героический статус и ста-
новится частным человеком, а сюжеты слу-
жат средством иносказания.

Таким образом, во второй половине 
ХIХ в. в социокультурной жизни татар на-
мечается постепенный перелом, приходит 
осознание необходимости сближения с ев-
ропейской культурой, переустройства жиз-
ни в соответствии с потребностями Ново-
го времени. Дж.Валиди по этому поводу 
писал: «Тенденция к этому (пробуждению) 
мы видели у Ш.Марджани и представите-
лей переводно-календарной литературы. Но 
все это как стихийно-общее и органически-
непрерывное явление выразилось в особо-
го рода умственно-культурном движении, 
носившем название «усул джадид», т.е. но-
вый метод. Представители этого движения 
считали нужным начать дело реформы со 
школы и азбуки, вследствие чего течение 
это отличалось большой популярностью и 
жизненностью. Вопрос реформы школ об-
суждался не только среди ученых и педаго-
гов: реформа касалась самых низов народа 
и живо интересовала все слои населения. В 
истории татар, вероятно, не было такого глу-
боко волнующего народную душу вопроса, 
как вопрос обновления школ, поставленный 
новометодистами» [Валидов, 1998, с.40]. 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства764

Действительно, в ХIХ в. развитие 
образования было единственно возможной 
формой духовного возрождения и воз-
рас тания интеллектуального потенциала 
общества. Просветители уделяли особое 
внимание подготовке кадров, способных 
проявить себя в деле реформирования 
национальной жизнедеятельности. Функ-
цио нирование системы мусульманского 
образования во многом зависело от бла-
готворительных организаций и фондов, 
заинтересованных в конечных результатах 
просветительского движения. У мусульман 
была широко распространена частная бла-
готворительность. На их средства строились 
и содержались учебные заведения, биб лио-
теки, издавались книги. 

Эти новшества способствовали смене 
ориентиров в литературном процессе: во 
второй половине ХIХ в. формируется татар-
ская светская просветительская литература. 
Именно просветительское движение стало 
той благодатной почвой, на которой зарож-
далась новая литература. 

Создаваемые просветителями произве-
дения ставили наиболее злободневные, с их 

точки зрения, проблемы национального бы-
тия. Усиление тяги к реалистическому вос-
приятию современной им действительности 
привело к появлению совершенно иной, 
реалистической модели мира в литературе, 
где оппозицией служили две стороны дей-
ствительности в разных модификациях: но-
вое-старое; просвещение-невежество; доб-
ро-зло; счастье-несчастье; живое-мерт вое; 
духовное-материальное; бедность-богатство. 
В основу этой модели были положены вера в 
преобразующую силу человеческого разума, 
стремление возродить идеи справедливого 
общества, неприязнь к любым проявлени-
ям невежества, лицемерия, злости. Хотя все 
литераторы были мусульманами, процесс 
секуляризации выдвинул на первый план 
изображение реальной действительности, и 
ирреальность стала служить лишь далеким 
фоном в данной модели мира. 

Новые идейно-эстетические, жанровые 
установки, прежде всего, проявились в по-
эзии. По мнению А.Сибгатуллиной, именно 
поэзия выполнила в литературном процессе 
роль моста, помогла осуществить плавный 
переход от одной ступени развития к более 
высокой, от средневековой концепции лич-
ности к концепции Нового времени [Сибга-
туллина, 2001, с.10]. В творчестве Г.Чокрыя, 
Акмуллы, Бахаветдина Ваисова (1819–1893), 
Галимательбанат Биктимировой (1876–
1906), Газизы Самитовой (1862–1929) и др. 
возникают картины и поднимаются актуаль-
ные проблемы современной им действитель-
ности, критикуются отдельные проявления 
невежества, воспевается просвещенный че-
ловек. От критики отдельных человеческих 
качеств представителей татарского духовен-
ства татарская поэзия переходит к «злой» 
сатире, направленной на преодоление «не-
выносимых условий», в которые поставлен 
человек. Перо поэтов-просветителей на-
чинает воссоздавать такие стороны жизни, 
которые раньше считались недостойными 
внимания художественной литературы.

Творчество Мифтахутдина Акмуллы 
(1831–1895), представителя татарской, ка-
захской, башкирской литератур, отличается 
афористичностью, большинство его про-
изведений написаны в традиции тюркских 
акынов, для чтения речитативом. Уроженец 
д.Туксанбаево Белебеевского у. Оренбург-

Обложка книги Г.Биктимеровой «Тəргыйбел-бəнат 
фи тəгълимел-əдəбият» (СПб., 1897).



Глава 5. Просветительство и татарская литература 765

ской губ., сын деревенского муллы, он брал 
уроки у поэта-суфия Ш.Заки. В Троицке за-
нимался у шейха З.Расулева. Скитался по 
деревням, обучая детей и продавая книги. 
Был арестован по доносу, в 1867–1871 гг. в 
тюрьме г.Троицка написал знаменитый тю-
ремный цикл стихов. Погиб трагически.

Суфизм привлекал Акмуллу как возмож-
ность самосовершенствования. Например, в 
стихотворении «Бөрадəр, чын мулла кем?...» 
(«Братцы, кто настоящий мулла?») он вос-
клицает: «Братцы, знаете, кто настоящий 
мулла?/ Видите книги суфизма?». Именно 
через воспитание, совершенствование че-
ловека поэт мечтал построить идеальное 
общество. Причину всех бед он видел в не-
вежестве и беспечности народа, считая, что 
его сознание пребывает в вековой спячке 
(«Сколько бед на нашу долю приходится, 
/ Народ же, зная это, в беспечности пре-
бывает. / Нет беспокойства от беспечно-
сти, нет пробуждения, / А караваны идут 
и идут один вслед за другим»), его действия 
были нацелены на преодоление этой спяч-
ки. Именно через образование, воспитание, 
совершенствование человека – при помощи 
книг, увещеваний – поэт считал возможным 
изменить мир, его порядки. Акмулла пре-
возносит науку, знания, ремесла:
Человеку трудно за богатством угнать-

ся,
Нет проку от устаревших понятий.
Качество мужчины – в просвещении,
Не следует беспечно относиться к ре-

меслу.
(«Мужества черта – в просвещении», 

пер. Р.Шакур) [Шакур, 2006, с.103].
Хотя в его творчестве сильны тради-

ции суфийской поэзии, особенно Ш.Заки 
[Ахметов, 2003, с.162], статус лирического 
героя – представителя простого люда, ин-
тересующегося всем происходящим вокруг, 
человека неравнодушного и думающего, 
привносит новые темы и мотивы. Мотив 
прославления просветителей особенно ярко 
проявился в посвященной светлой памяти 
Ш.Марджани марсии «Элегия-некролог до-
сточтимого Шигабутдина» (1892). Конкрет-
ная историческая личность, просветитель 
восхваляется по образу и подобию проро-
ков, святых. В стихотворении поэт называет 
Казань средоточием татарской культуры, а 

Марджани – своим духовным наставником 
(как у суфиев), но воспевает его как лиде-
ра и защитника народа, тем самым «при-
земляя». «Герой Акмуллы – человек, смело 
выступивший против старых устоев, чело-
век – борец» [Садретдинов, 1983, с.51]. Та-
кой герой проявляется в другой его марсии 
– «Хөрмəтле Ризаэтдин – бер камил зат...» 
(«Уважаемый Ризаэтдин – совершенная 
лич ность»). Называя совершенными лично-
стями знаменитых ученых своего времени, 
поэт тем самым возвышает роль образова-
ния и науки, определяя их одним из самых 
значимых богоугодных дел.

Другой мотив – критика существую-
щих порядков, нравственного состояния 
татарского общества. Лирический герой 
самоироничен: он выступает как один из 
несовершенных представителей несовер-
шенного мусульманского общества. Иногда 
в уста лирического героя Акмулла вклады-
вает слова отрицательных героев-объектов 
его критики: «Глаза народа мы застлали 
тьмою, / Мы стали для него бедою, чумою. 
/ Какой ужасный вздор нередко мелет / По-
чтенный человек с большой чалмою!» (Пер. 
С.Липкина). Прием уводит национальную 
поэзию от назидательной «заданности». 

Акмулла прекрасно знал жизнь и быт на-
рода, обращался к самым животрепещущим 
и насущным проблемам времени. Причину 
всех бед современного ему общества Ак-
мулла видел в невежестве и беспечности, 
а предназначение поэта – в популяризации 
знаний, учености. Лирический герой готов 
отдать для этого все свои силы, считает раз-
ум и мораль, образованность и нравствен-
ность едиными. Только высокообразован-
ное общество может воспитать честных, 
чистых людей. В его знаменитом вступле-
нии к нравственно-дидактическому тракта-
ту «Прежде всего нам необходимы святые 
убеждения...», который до сих пор живет в 
народе в виде мунаджата, определены не-
обходимые качества личности. Это – нали-
чие благородных убеждений, незапятнанная 
душа, ум, умеренность в потребностях, бла-
говоспитанность, выдержка, преданность, 
искренность» [цит. по: Ахметов, 2003, 
с.166]. Среди этих качеств присутствует сво-
бодомыслие, которое выделяется в его твор-
честве как самостоятельный мотив. Вместе 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства766

с тем чувствуется осознание им тщетности 
своих попыток изменить общество.

М.Акмулла, продолжая традиции народ-
ных певцов-чичəн, стремился стать участ-
ником и освещать все важнейшие события 
эпохи. Он был одним из первых поэтов, су-
мевших передать страдания и надежды на 
возрождение былого величия народа.

Гали Чокрый (Мухаммадгали Габдесса-
лихович Кииков, 1826–1889) – поэт и писа-
тель, просветитель, в чьем творчестве так-
же заметно влияние обновления. Родился в 
д.Старый Чокур Бирского у. Уфимской губ. 
в семье муллы. Начальное образование по-
лучил у своих родителей, до 21 года учился 
во многих медресе Поволжья и Приуралья. 
В 1849 г., после смерти отца, стал имамом 
в родной деревне. Чокрый принадлежал к 
суфийскому братству накшбандийа-муд-
жаддидия, был учеником шейха Мухам-
мада Мурада аль-Бадахшани. Четырежды 
совершал хадж в Мекку (1872, 1879, 1880, 
1889 гг.), во время паломничества стал на-
следником основателя ветви муджаддидия 
Ахмада Сирхинди шейхом Мухаммадом 
Мазхаром Сахиб-заде [Гумеров, 2003, с.13]. 

Первое произведение Г.Чокрый «Тəҗ-
вид» («Обучение правильному чтению 
Ко рана», 1873) задумано как учебник для 
мектебе. Он написал ряд учебников – рели-
гиозных наставлений, в которых приводятся 
религиозно-мистические идеи, проповеду-
ются религиозные обряды: «Заммы назыйр» 
(«Добавление к сочинению «Конец света» 
С.Бакыргани», 1888), «Тархибе рамазан» 
(«По читание рамазана») и др. У Чокрыя 
есть стихотворение, посвященное пророку 
Му хаммаду, где он называет Его «хəбиб əл-
мустиган» (любимец Аллаха), «шəфигъ əл-
мөзнибийн» (заступник презренных). Лири-
ческий герой Чокрыя рассказывает пророку 
о своих невзгодах и надеждах, выражает го-
товность отдать за него жизнь: «Если есть у 
меня тысяча жизней, я все хотел бы отдать 
за Тебя». 

В его рукописной книге «Тəварихе Болга-
рия, яки тəгрибе Гари» («История Булгарии, 
или пересказ ее, произведенный Гари») есть 
стихотворения суфийского толка. «Фосуле 
əрбага» («Времена года»), «Замму назыйр» 
(«Подобное присоединение»), «Фəйзи Гари» 
(«Великодушие Чокрыя») и др. посвящены 

воспеванию любви ко Всевышнему. Идею 
единства Бога и человека Чокрый выражает 
посредством различных образов-символов: 
соловья и розы, моря (бəхер), жемчужины 
(дөрре), ныряльщика (гаувас), луча (нур), 
дороги (тарика), весны, осени и т.п. В су-
фийском постижении истины Чокрый осо-
бое внимание уделяет зикру как первому 
шагу на пути божественной любви. В поэме 
«Фосуле арбага» зикр сравнивается с весен-
ними голосами природы, его герой в пении 
птиц и голосах зверей, в дуновении ветра 
слышит песни божественной любви: «Это 
все говорит об одном лишь, / Они песнь о 
любви поют» [цит. по: Гумеров, 2003, с.16].

Перу Чокрый принадлежат около 200 
мадхия и марсия, сборник «Шəмг əз-зия» 
(«Источник света», 1883) целиком посвя-
щен восхвалению деятелей прошлого, оста-
вивших заметный след в истории. Поэма 
«Хвалебная песня Казани» («Мəдхе Казан», 
1889) стала своеобразной точкой отсчета в 
создании произведений, реконструирующих 
историческое прошлое татарского народа. 
С одной стороны, возвышенный, романти-
зированный образ Казани представлен как 
средоточие света и цвета нации. Образ «не-
сравненной Казани» стал одним из первых в 
мифологизации города как центра татарской 
культуры, науки и образования:

Там производят башмаки, халаты, ичи-
ги, платки,

Их восхваляют знатоки, пленясь рабо-
тою отменной.

Прекрасно женщин ремесло, их вышивки 
блестят светло,

А тюбетеек всех число равно числу лю-
дей Вселенной!

Там всюду – чистота жилья, чисты и 
жены, и мужья,

Там – песен чистая струя, там знаний и 
кладезь драгоценный.

Немало там врачей, певцов, писателей и 
мудрецов,

Хвалы текут со всех концов, – тебе, при-
ют благословенный!

(Пер. С.Липкина) [Антология, 1957, 
с.96]. 

На этом фоне автор задумывается о про-
шлом своей нации: в первой главе поэмы он 
описывает гибель священного города Бул-
гар, который был столицей идеального го-



Глава 5. Просветительство и татарская литература 767

сударства, где процветала культура ислама 
(дарел-ислам) («Булгар, святой дом ислама, 
превращен в руины»). Казань называется 
духовной наследницей Булгара [Гумеров, 
2003, с.16]. С другой стороны, исторические 
события описываются с оценочной позиции 
представителя татарского народа («При-
шел Аксак-Тимур, злодей, убийца старцев 
и детей, / Чтоб мусульман разбить ско-
рей, чтоб город превратить в руины. / Он 
городу нанес удар, ворвался, как степной 
пожар, / Унизил, сокрушил Булгар, погибли 
женщины, мужчины…», пер. С.Липкина). 
В стихотворении чувствуется стремление 
разбудить чувство национальной гордости, 
обратить внимание читателя-современника 
на созидательный потенциал нации. В даль-
нейшем эта тенденция будет развита во всех 
жанрах просветительской литературы.

Другой мотив – восхваление современ-
ников за конкретные дела – в одах Гали Чок-
рый приобретает иное содержание. Это на-
глядно можно увидеть на примере двух его 
од. В первой, посвященной просветитель-
ской деятельности Ш.Марджани, объект 
восхищения представлен традиционно – в 
статусе святого («Изучив много наук, фило-
софию, направил нас к истине»). Однако в 
оде, посвященной Нигматулле ишану, отме-
чено то полезное, что он сделал для людей, 
в частности, что Нигматулла от родника до 
центра деревни проложил трубы, и по ним 
течет вода, которой пользуются все.

Так в татарской литературе возникает 
просветительский идеал, который отлича-
ется от средневекового «совершенного че-
ловека» (əл-инсан əл-камил»): это деловой, 
деятельный простой человек, направивший 
свой ум, свое богатство, свои умения на по-
лезные для общества дела. Такого главного 
героя репрезентовала и татарская просвети-
тельская проза.

Сочетание интереса к окружающему 
миру и к социальному статусу человека 
другой национальности с утверждени-
ем высокой воспитательной роли литера-
туры наиболее ярко проявилось в жанре 
саяхатнамэ – путевых заметок, который из 
периферийной сферы средневековой лите-
ратуры превращается в полноправный ли-
тературный жанр. Это видно на примере 
«Истории хаджа» («Хаҗнамə», 1876–79) 

Г.Чокрый. Наряду с автобиографическим 
героем-путешественником, помещенным 
в реальные географические координаты, в 
произведении возникает авторская оценка 
«своей и чужой действительности» с по-
зиции просветительства: автор выступает 
за европеизацию восточной культуры. Он 
воспевает научно-технический прогресс, 
охвативший Россию, призывает людей овла-
девать знаниями и профессией. Лейтмоти-
вом звучит гордость за Россию. «В путе-
шествии до Одессы не встретил ни одного 
из российских мусульман. Все время ехал с 
путешествующим по России русским наро-
дом. Богатство Российского государства 
очень велико. От своей деревни до Одессы 
проезжаешь через сотню деревень и горо-
дов. Благоустроенность домов, необозри-
мость пашен и строений, их богатства 
ярко свидетельствуют об этом. В особен-
ности велика и благоустроена Москва, в го-
роде множество разных заводов и фабрик, 
известных всей империи. Сколько тысяч 
верст от Нижнего Новгорода до Одессы 
едешь по железной дороге. Сколько чугуна 
израсходовано на эти дороги! По дорогам 
ходят тысячи благоустроенных телег под 
названием вагоны. Невозможно рассказать 
о всех тех премудростях и ценностях, ко-
торыми оборудована машина, тянущая 
эти телеги. Сколько сотен тысяч рублей 
было израсходовано на строительство 
этой дороги!...» [цит. по: Гайнуллин, 1975, 
с.128]. Даже сравнивая Россию с арабскими 
странами, автор подчеркивает «порядок», 
существующий на родине. Просветитель 

Гали 
Чокрый.

Фото 
2-ой пол. 

XIX в.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства768

словно акцентирует внимание читателя на 
том, что проживающие в империи татары, 
имея хорошие условия для технического и 
культурного прогресса, не должны отста-
вать от русских в этом плане. Такой ракурс 
был совершенно новым для татарской ли-
тературы, в которой преобладал призыв к 
просвещению в узком социуме, в отрыве от 
православной России. 

Яков Емельянов (1848–1893) – поэт из 
татар-кряшен, автор двух сборников под 
общим названием «Стихи на крещено-
татарском языке. Дьякон Я.Емельянов стих-
лары» (1879; 1888), завоевал известность 
своими социально-направленными стихами, 
описывающими тяжелую жизнь крестьян:

Пятое ныне число.
Ладно. Поднялся я рано,
Снова обшарил карманы:
Пусто. Как ветром смело!
Тряпки последние вынул
И к богатею – в заклад.
Он отказался, не принял.
Грустный побрел я назад.
(«Ярлы тормыш» («Жизнь в бедности», 

пер. Р.Морана) [Антология, 1957, с.104]. 
Социальная несправедливость, а также 

людские пороки: жадность, двуличие, тще-
славие стали объектом высмеивания поэта 
(«Олысымаклык» («Горделивость»), «Əлəк» 
(«Клевета»), «Саран бай» («Скупой богач») 
и др. Причину этого, в конечном счете, 
поэт видел в невежестве народа. Написан-
ные близким к разговорному языку, осно-
ванные на фольклорных традициях стихи 
Я.Емельянова открывали новые возможно-
сти для формирования критического взгля-
да на существующие в обществе порядки. 
Например, в стихотворении «Əлəк», наряду 
с сарказмом, направленным на осмеяние 
клеветников, присутствует ирония лириче-
ского героя в отношении общества, приду-
мывающего новые моральные каноны, но 
не имеющего возможности очиститься от 
клеветничества вообще:

Закон блюди,
В святых ходи,
Будь справедлив,
В речах правдив,
И совесть пусть
Твоя чиста – 
Ославит клевета!

Молчи, страдай,
Кричи, рыдай,
Гори – грусти,
Все думы скрой,
Замкни уста – Прилипнет клевета!
(Пер. Р.Морана) [Антология, 1957, 

с.105].
В творчестве Я.Емельянова появляют-

ся романтические элементы, прежде всего, 
вера в силу души, не только возвышающей 
человека над обыденным, но и позволяю-
щей осилить гнет горя и бед. Особенно ярко 
этот мотив проявляется в стихотворении 
«Кайгы» («Горе»). В последних строчках 
стихотворения лирический герой с гордо-
стью констатирует победу духа над горем 
(«Хотя в груди кипишь ты яро, / Не сокру-
шить тебе меня!»).

Этот мотив с новой силой будет звучать 
в романтических стихотворениях поэтов на-
чала ХХ в. – Г.Тукая, С.Рамиева, Н.Думави.

Мятежный романтический герой, бро-
сающий вызов судьбе и остающийся не-
побежденным, даже падая под ее ударами, 
появляется в творчестве Ахмета Уразаева-
Курмаши (ок. 1855–1883), в его любовно-
ро ман тических поэмах – переложениях об-
ще известных народных дастанов. Поэма 
«Кыйс саи Бүз егет» («Сказание о юноше-
джигите», 1874) написана на основе одно-
именного произведения татарского поэта 
Бахави (первая пол. ХIХ в.) о трагической 
судьбе молодых влюбленных. Сюжет дас-
тана прост: богатырь Бүз егет и красавица 
Карачəчсылу влюбляются, увидев друг 
друга во сне. Преодолев многочисленные 
препятствия, после четырех лет поисков 
главный герой находит возлюбленную. 
Но шах, отец девушки, хочет выдать ее за 
сына другого хана. Шах хочет избавиться от 
юноши, по его приказу богатыря схватили и 
убили. Будучи не в силах пережить гибель 
возлюбленного, Карачəчсылу покончила 
с собой. Схожий сюжет у «Кыйссаи Таһир 
илə Зөһрə» («Сказание о Тахире и Зухре», 
1876), который представляет собой вольное 
переложение популярного среди татарского 
народа «Дастане Бабахан» Кылыч бине 
Сайяди. 

Среди татар существовали многочислен-
ные списки этих дастанов, тема любви, иск-
ренние отношения героев притягивали вни-



Глава 5. Просветительство и татарская литература 769

мание читаталей. Под воздействием запросов 
времени поэмы А.Уразаева-Курмаши полу-
чают бесспорную социально-философскую 
направленность. Главные герои поэмы – Бүз 
егет и Таһир – позволяют автору поэтизиро-
вать силу человеческого духа, стремление 
к счастью. Главное в их характере – вели-
чие мечты, активность в преодолении всех 
препятствий. Даже смерть героев воспри-
нимается как победа: ни испытания, ни пре-
дательство близких, ни отчаяние не сломи-
ли их, они до последнего вздоха остались 
верными своим идеалам. Через своих геро-
ев Курмаши стремился пробудить в людях 
активность и надежду, он воспевал красоту 
стремления человека к счастью. Поэтому 
эти произведения – переложения средневе-
ковых дастанов – завоевали популярность 
и любовь у татарского читателя ХIХ в., 
читателя эпохи просветительства.

Своеобразным отражением перемен в 
общественной жизни у татар стало появ-
ление «женской литературы», которая была 
представлена во второй половине ХIХ в. 
творчеством Г.Биктимировой, Х.Гис ма-
тул линой, Г.Рах ма туллиной, Г.Самитовой 
и др. Сам факт открытия татарками пути в 
литературу свидетельствовал, во-первых, 
о пробуждении стремления к участию 
в общественной жизни, во-вторых, о 
транс формации отно шения к женщине в 
мусульманском обществе периода про-
светительства. Пример тому – творческая 
биография Галимательбанат Биктими-
ровой (1876–1906). Она родилась в семье 
муллы д.Кышлау Казанского у., обучалась 
в женском медресе, открытом ее отцом 
Лотфуллой ахуном, с 16 лет там же препо-
давала. В совершенстве владела арабским 
и персидским языками, была знакома с вос-
точной литературой. Выйдя замуж, перее-
хала в д.Яубаш Касимовского у. (1895), от-
крыла там мектеб для девушек. Автор книг 
«Тəргыйб əл-банат» («Поощрение девочек», 
1892), «Хөсне əл-васыйа» («Прекрасный 
опекун», 1895), «Мөгашəрəт əдəбе» («Этика 
общения», 1895), посвященных роли татар-
ской женщины в семье, методам воспитания 
детей-сирот. Лейтмотивом книг выступает 
мысль о необходимости распространения 
знаний и просвещения не только среди муж-
чин, но и среди женщин. Счастье – в знаниях, 

вот девиз первой женщины-писательницы. 
В предисловии к книге «Мөгашəрəт əдəбе» 
она пишет: «Я мыслю только о том, чтобы 
среди группы соплеменниц моих распростра-
нять просвещение и сделать их обладатель-
ницами знаний. Ибо женщины составляют 
половину населения земного шара. Семьи 
счастливы и благополучны, если женщины 
умны и просвещенны. Женщины растят 
воспитанных детей, вследствие чего по-
являются в мире великие личности...» [цит. 
по: Гайнуллин, 1975, с.157]. Подобные мыс-
ли не сходили со страниц татарских газет и 
журналов начала ХХ в.

В своем поэтическом творчестве Г.Бик-
тимирова размышляет также о месте и роли 
женщин в татарском обществе. Примеча-
тельно, что она в своих стихах не только ра-
товала за равноправие полов, но и утверж-
дала, что счастье мужчины и будущее нации 
зависят в большей степени от женщины, чем 
от мужчины, что плохие отношения в семье 
непременно приведут к нарушению порядка 
в самом обществе, станут причиной паде-
ния общественных нравов. Создание благо-
получия и благоденствия возможно лишь в 
истинном союзе мужа и жены: «Хороша та 
жена, которая не знает пустословия, / Но 
радует мужа сладким, приятным словом... 
/ Никому не расскажет о причине, если на 
душе печаль, / Но недостаток твой тебе 
укажет» [Өмет йолдызлары, 1988, б.49]. Ее 
слова о том, что при благовоспитанной жене 
муж должен вести себя как раб, звучали на 
фоне татарской литературы по-новаторски:

Она – птенец из дворца светлого мира,
Она – ветер – предвестник помощи,
Достанется вам такой нежный цветок,
Скажи: я твой, я твой раб.
(Подстр. пер.).
Ханифа Гисматуллина завоевала попу-

лярность своими публицистическими кни-
гами «Гакыйдəтел-əһле хак» («Убеждения 
людей истины», 1895), «Тəргыйб» («Заинте-
ресованность», 1898), «Мəгъдəнел-мəсаил» 
(«Источник задач», 1900), в которых подни-
мались проблемы образования, семьи, по-
ложения женщины в татарском обществе. 
Особое внимание уделялось вопросам обу-
чения девочек. Гисматуллина предложила 
распределить учащихся по классам, обучать 
их родному языку, арифметике, географии 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства770

и другим предметам, размышляла о путях 
приучения детей к чистоплотности, о мето-
дах обучения этике общения и т.д. [Гайнул-
лин, 1975, с.155].

Лирические стихотворения Гисматулли-
ной автобиографичны: тоска по преждевре-
менно скончавшемуся мужу и утверждение 
высокого предназначения любви проходят 
через все ее творчество.

Газиза Багаутдиновна Самитова (1862–
1929) – астраханская поэтесса, еще в моло-
дости начала писать стихи. Созданные ею в 
1876–1882 гг. стихотворения рассказывают 
о молодости, девичьих мечтах о светлой 
и счастливой жизни. В них наблюдается 
гармоничное переплетение традиций на-
родной поэтики с элементами классиче-
ского суфизма. Например, стихотворение 
«Үкенерсең» («Будешь жалеть») прочи-
тывается в контексте суфийской эстетики. 
Зачастую лирический герой обращается к 
молоденькой девушке, подруге. Стилизация 
под фольклор придает ее стихам легкость, 
красота человеческих переживаний вос-
принимается как высшая ценность бытия 
(«Хəдичəгə» («Хадиче»), «Син елама, яшь 
туташ!» («Не плачь, юная туташ!»), «Бəн 
егъламый, кем егъласын?» («Если не я, кто 
будет плакать»), «Күп сайрама, сандугач!» 
(«Не пой так часто, соловей»)). Тематика 
таких стихов Г.Самитовой, кажется, и не 
выходит за пределы бесхитростных любов-
ных посланий, переписки с подругами (или 
воспоминания о них), сетований на разлу-
ку. Однако эта незатейливая тематика вве-
ла в татарскую поэзию последней четвер-
ти ХIХ в. совершенно нового лирического 
героя – простую деревенскую женщину-
татарку с ее мироощущением, невзгодами, 
с порывами к личному счастью. Этот образ 
– те же Ханифа, Хадича, Магруй первых 
реалистических повестей, только изображен 
он в другом, близком читателю ключе: 
«На берегу Волги зеленые камни. / Почему 
ты плачешь горькими слезами? Кому же 
плакать как не мне – / Одинокой и сироте» 
[Гайнутдинов, 1982]. 

Став взрослой, Газиза пережила много 
трудностей. В этот период основной темой 
ее стихотворений становится судьба татар-
ки – своя судьба:

Тринадцать лет днем и ночью
Много слез пролила я втайне.

Дорогая душа моя, молодая головушка
Претерпела много в этом мире!
В разных местах я побывала,
Из дома в дом переходила.
Разных снадобий много выпила,
Долго ждала от них исцеления.
(Подстр. пер.) [Газизə Сəмитова, 1965, 

б.28]. 
Обращаясь к любимому мужчине или к 

судьбе-разлучнице, лирическая героиня Са-
митовой размышляет о неизбежности при-
хода любви, о предопределенности земной 
жизни («Өзелдем лə, өзелдем» («Пережи-
вала я, переживала»), «Сəүгəннəн аерды» 
(«Разлучила меня с любимым»), «Ничек 
түзим?» («Как вытерпеть?»). 

Исследователи считают 1894–1900 гг. 
пиком в творчестве Самитовой [Гайнуллин, 
1975, с.159]. Глубокая апатия, смятение и 
безысходность возникают в результате по-
стижения смысла жизни. Мотивы беды, 
горя, тоски, безраздельного одиночества 
(«Дөнья фанимы?» («Материален ли мир?»), 
«Алдады» («Обманул»), «Миннəн нинди эз 
калыр?» («Какой след останется от меня?»), 
«Без ник яшибез?» («Почему мы живем?»)) 
репрезентуются как различные состояния 
человеческой души. Обвиняя в несовершен-
стве саму жизнь, лирическая героиня глубо-
ко переживает и возмущается из-за несбыв-
шихся юношеских мечтаний.

Стихи Самитовой – лирика разрушенных 
надежд, рассеянных любовных иллюзий, 
разочарований и ощущения несправедли-
вости бытия [Завгарова, 2002, с.2]. Поэтес-
са раскрывает внутренний мир женщины, 
способной на глубокие чувства. Ощущение 
катастрофичности бытия, не позволяющее 
искать спасения или даже мечтать о пре-
образовании жизни, делает ее творчество 
предвестником романтических исканий та-
тарской литературы.

По мнению А.Т.Сибгатуллиной, татар-
ские поэтессы второй половины ХIХ в. 
старались обратить внимание общества на 
такую важную проблему, как необходимость 
образованности женщины. «При этом они 
не преступали через дозволенные временем 
житейские границы, не выдвигали каких-ли-
бо революционных лозунгов, но пос тепен-
но, систематически занимались на прак тике 
проблемой женщины в семье, воспитанием, 
обучением детей, тем самым утверждали 



Глава 5. Просветительство и татарская литература 771

просветительские идеи в обществе» [Сибга-
туллина, 2001, с.57]. 

Во второй половине ХIХ в. ведущую 
роль в литературном процессе начинает 
играть проза, формируются жанры романа и 
повести. Именно в прозе отмечается усиле-
ние внимания писателей к разным аспектам 
жизни татарского общества. Просветители 
начинают описывать во всех деталях медре-
се, дома богатых и бедных татар, купцов и 
мулл, лавки и редакции, рестораны и паро-
ходы, стремясь составить как можно более 
полное представление о движении жизни. 
На первый план в изображении человека 
выдвигается просветительская романтика. 
Татарские прозаики больше внимания уде-
ляют «идеальным» героям, непосредствен-
ному показу желаемого и должного при пря-
мом выражении авторского идеала.

В 1886 г. вышел в свет первый татарский 
роман – произведение Мусы Акъегетзаде 
(1864–1923) «Хисаметдин менла». Родился 
Акъегетзаде в г.Чембар Пензенской губ. Его 
дед, Алтынбай Акъегетов, за героизм, про-
явленный во время Отечественной войны 
1812 г., получил дворянский титул. После 
окончания Пензенской гимназии Муса по-
дал прошение о зачислении его студентом в 
Московский университет, однако принят он 
не был. Учительствовал в родных краях, а в 
1886 г. переехал в Крым, был сотрудником 
газеты «Тəрҗеман». В 1888–1891 гг. в Тур-
ции обучался в Высшей школе гражданских 
чиновников «Мулкия», затем занимался 
преподавательской работой, издавал газе-
ты «Метин» («Подлинник») и «Өч кардəш» 
(«Три брата»), работал в администрации гг. 
Измир и Сивас. В 1914 г. переехал в Стамбул 
и до конца жизни занимался систематизаци-
ей и каталогизацией библиотеки тюрколога 
Н.Ф.Катанова, вывезенной из России.

В романе «Хисаметдин менла» жизнь 
татарского общества того времени раскры-
вается сквозь призму перемен. За свободу 
личной жизни ведут борьбу главные герои 
романа Хисаметдин и Ханифа. Желая по-
родниться с влиятельным в округе купцом 
Гали Джаватовым, родители решили вы-
дать Ханифу замуж за богатого Сибгатуллу. 
Узнав об этом, Хисаметдин заявляет: «...в 
жизни человека очень дорога свобода. Мы 
сумеем защитить свою личную свободу» 
[Акъегетзадə, 1986, б.38]. Его поддерживает 

и Ханифа, которая в знак протеста покидает 
родительский дом. В конце концов, несмо-
тря на трудности, им удалось пожениться.

Образованный и активный религиозный 
деятель Хисаметдин – главный герой романа 
– ценит в человеке прежде всего активную 
жизненную позицию, считает, что способ-
ности и знания люди должны использовать 
в благородных целях – служению своей на-
ции. Он посвящает свою жизнь и труд про-
свещению народа, занимается обучением 
детей в родном селе, распространяет попу-
лярные книги. В образе Хисаметдина автор 
воплотил идеал просвещенного человека 
– идеал Нового времени. В противополож-
ность ему в романе присутствуют отрица-
тельные персонажи – консерватор Бикбулат 
мулла, деревенский богач Гали и его сын 
Сибгатулла. 

В романе поднимается проблема со-
циально-экономической отсталости татар-
ского общества, звучит мотив о судьбе на-
ции. Автор заявляет, что два заклятых врага 
нации – невежество и незнание ремесел 
довели ее «до смертного одра». «Удиви-
тельно, мы умеем проявлять милосердие в 
отношении отдельного человека и в то же 
время у нас нет никакого милосердия в от-
ношении миллионов, целой нации… Разве 
горе и бедствие целой нации менее значи-
мы, чем горе и печаль отдельного челове-
ка» [Акъегетзадə, 1986, б.52]. Он выступает 
против схоластики, царившей в духовных 
учебных заведениях, защищает те мектебе 
и медресе, где учат нужным для жизни зна-
ниям, ратует за то, чтобы двери учебных за-
ведений были открыты для всех желающих. 
По мнению Акъегетзаде, в условиях России 
обучение русскому языку обязательно. Та-
кие герои, как сын бека молодой гимназист 
Абузяр Давлетгильдиев, мастер-медник 
Гайса Зурколаков, нищий-сирота Мухтар 
репрезентуют разные варианты служения 
делу просвещения. Но всех их объединяет 
стремление служить совершенствованию 
татарского общества. Слова Зурколакова 
о том, что мало говорить о пользе нации, 
нужно работать, становятся лейтмотивом 
романа. Распространение книг, обучение по 
новому методу, открытие медресе, помощь 
народу в овладении ремеслами – вот кон-
кретные практические шаги, которые пред-
принимают герои романа. 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства772

Через год появился роман «Өлүф, яки 
Гүзəл кыз Хəдичə» («Тысячи, или Краса-
вица Хадича», 1887) Загира Бигиева (1870–
1902). З.Бигиев родился в семье ахуна в 
г.Ростов на-Дону, обучался в русской школе 
родного города, затем в Приозерном медре-
се Казани (1886–1891 гг.). В 16 лет написал 
свой первый роман (в котором на первый 
план выдвинут социальный мотив – власть 
денег), по праву считающийся первым про-
изведением приключенческого (детективно-
го) характера. Действие романа начинается 
с обнаружения трупа Зулейхи. Выясняется, 
что молодой казанский богач Муса Сали-
хов, окончивший Петербургский универ-
ситет, полюбил красавицу Зулейху. Однако 
их пути разошлись: Муса знакомится с до-
черью богача Ахмадия Хамитова, который 
дает за ней приданое – сто тысяч рублей. За 
Хадичой и ее приданым охотится сын дру-
гого богача – Габденнасыр. После смерти 
отца Зулейха едет в Казань к Мусе, узнает 
о его намерениях и кончает жизнь самоу-
бийством. Желая убрать со своего пути со-
перника, Габденнасыр прячет предсмерт-
ное письмо девушки. Подозрение падает 
на Мусу, он пытается оправдаться. Тайная 
борьба Габденнасыра против Салихова, 

поиски сыщика Шубина, нанятого братом 
Мусы Нигматуллой, его поездка в Крым к 
матери Зулейхи позволяют распутать это 
сложное дело. Мусу освобождают из заклю-
чения. Преступник получает по заслугам: 
уходит из жизни по своей воле. 

На фоне детективного сюжета автор раз-
ворачивает любопытную картину, которая 
позволяет критиковать нравственную чер-
ствость и нечистоплотность людей, стремя-
щихся разбогатеть любой ценой. Авторская 
позиция проявляется в противопоставлении 
главных героев. Прежде всего, это Муса и 
Габденнасыр. Образованные, достигшие 
определенного статуса в обществе молодые 
люди антиномичны в моральном плане. От-
крытый, предпочитающий в любой ситуации 
показывать свои намерения, умеющий дру-
жить Муса и плетущий интриги, двуличный 
Габденнасыр несут в себе авторскую идею 
о том, что только нравственно чистые люди 
достигают желаемого. Хадича и Зулейха – 
образованные, красивые молодые девушки, 
но одна из них богата, вторая – бедна. Ослу-
шавшись родителей, Зулейха кончает жизнь 
самоубийством. Хадича, доверившая свою 
судьбу отцу, близка к счастью. Хотя З.Бигиев 
и сделал приданое причиной нелепой борь-
бы, роман не раскрывает истинные чувства 
Мусы Салихова. Однако и в следующих 
произведениях писатель также оценивает 
людей с моральной точки зрения. 

В романе «Зур гөнаһлар» («Великие гре-
хи», 1890) З.Бигиев отходит от детективно-
го сюжета, обращается к социальным про-
блемам татарского общества. Рассказывая 
о любовных приключениях героев, автор 
констатирует, что уход от норм и традиций 
приводит к преступным деяниям, и главным 
для человека, его судьбы является среда, 
в которой он живет. Не получивший в се-
мье ощутимого воспитания, Габдельгафур 
Мансуров – сын сельского муллы – попада-
ет под влияние шакирдов, употребляющих 
алкоголь. Становится убийцей. Героиня 
Магруй выросла в хорошей семье, вышла 
замуж по любви, но жизнь подвергает ее 
нравственному испытанию. Она связалась 
с молодым жигало Якубом; осознав свою 
ошибку, убила его.

С одной стороны, положительные (Джи-
гангир и Магруй) и отрицательные (Ибра-

Обложка книги М.-З.Бигиева 
«Гөнаһе кəбаир» (Казан, 1890).



Глава 5. Просветительство и татарская литература 773

гим и Якуб Галиевы, 
Мемет) герои романа 
выражают просвети-
тельские установки ав-
тора. С другой, он пока-
зывает, что некоторые 
безнравственные сто-
роны татарского обще-
ства – это результат от-
сталости в культурном 
развитии, что было но-
вым явлением в нацио-
нальной литературе. 

В 1891 г. З.Бигиев 
возвратился в Ростов-
на-Дону и стал муллой. 
Написал два ро мана: 
«Мөртəт» («Вероот-
ступ ники», 1891) и 
«Ка тыйлə» («Убийца», 1892). Передал их в 
издательство, где они были потеряны. По сви-
детельству современников, ознакомившихся 
с рукописями, в этих романах также звуча-
ла идея сохранения традиционных нравст-
венных законов в татарском обществе.
Фатих Гильманович Карими – уроженец 

д.Миннибаево Бугульминского у., обучался 
в медресе «Камалия» г.Чистополя, высшее 
образование получил в Стамбуле, в «Мектеб 
мулькия-шахане» – высшей школе по под-
готовке чиновников. Владел арабским, пер-
сидским, турецким и французским языками. 
С 1902 г., после смерти отца, руководил ти-
пографией «Каримова, Хусаинова и компа-
нии». С 1906 г. по 1917 г. – главный редактор 
газеты «Вакыт». Избирался на Всероссий-
ские съезды мусульман (1905, 1906, 1914, 
1917 гг.). Был одним из лидеров татарского 
возрождения.

Лейтмотивом творчества Ф.Карими 
стали критика старометодных учебных за-
ведений, борьба за реформирование татар-
ской конфессиональной школы. Одно из его 
первых произведений – рассказ «Җиһангир 
мəхдүмнең авыл мəктəбендə укуы» («Учеба 
сына муллы Джигангира в сельском мекте-
бе», 1900) – посвящено порядкам, царящим 
в старометодных учебных заведениях. Пи-
сатель говорит о недопустимо низком уров-
не обучения шакирдов: «Мужики обучают 
своих детей в школах самое большее года 
два-три. Один год проходит без всякой ви-

димой пользы и за зубрежкой. А остальные 
два года напрасно тратятся на чтение 
таких бесполезных книжек, как «Кисек-
баш», «Бəдəвам», «Кызыл алма», «Фазаил 
əш-шөһур». Словом, дети ничего не узнают 
о таких необходимых в жизни предметах, 
как арифметика, история, география. В ре-
зультате они становятся невеждами и фа-
натиками, убежденными, что мусульман-
ство – это бритье усов и волос по ритуалу 
шариата, ношение тюбетейки и посещение 
в хорошем чапане мечети. Тратя свою силу 
и энергию на распространение клеветы, 
они становятся четырехголовыми врагами 
культуры и прогресса» [цит. по: История та-
тарской, 2003, с.132]. 

Ахметша – ярый противник всего ново-
го – в прошлом выпускник, а ныне препо-
даватель медресе – за 25 лет учебы научился 
лишь правилам омовения и «орать громче 
других» во время схоластических диспу-
тов. Всю зиму он ходит по гостям, ему не-
досуг бывать в медресе. Весной, когда он 
там появляется, учащихся уже нет. Ахмет-
ше противопоставлен деревенский старик 
Биктимер, являющийся носителем народ-
ной мудрости. Так отвергаются неразумные 
поступки и деяния необразованных людей, 
старометодные медресе характеризуются 
как бесполезные для общества. Писатель 
подчеркивает: «...это медресе существует 
с давних времен... Несколько сот жителей 
этого села обучались в нем. Но среди них 

Загир Бигиев. Муса Акъегетзаде.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства774

умеющих читать и писать очень мало (...), 
редко найдешь отцов, дядьев и племянников, 
которые умели бы сами написать письма 
ушедшим в солдаты сыновьям и вышедшим 
замуж дочерям, а также прочитать при-
шедшие от них письма» [цит. по: Гайнул-
лин, 1975, с.243]. 

В отличие от первых произведений, в ко-
торых просветительские взгляды доводят-
ся до читателя путем отрицания, в повести 
«Бер шəкерт илə бер студент» («Шакирд и 
студент», 1899), также нацеленной на разо-
блачение невежества мулл-кадимистов, 
воссоздается идеал автора. Действие про-
исходит на пароходе: встречаются русский 
студент-востоковед и татарский мударрис, 
получивший образование в Бухаре, и его 
шакирды. Мударрис не понимает даже при-
ветствия на арабском («языке, на котором 
написан Коран») и простых вопросов сту-
дента на арабском, персидском и турецком 
языках. Так писатель обращается к читате-
лю с напутствием брать пример со студен-
тов, получающих образование в русских 
учебных заведениях. 

Проводник авторских идей, студент в 
разговоре с шакирдом, окончившим полный 
курс медресе, постоянно подчеркивает роль 
знаний: «Если другие народы для существо-
вания нуждаются в знаниях, то как вы мо-
жете жить без знаний? Вы ведь такие же 
люди. Вам также нужно питаться, оде-
ваться и жить. Сейчас век знаний. Человек 
без знаний подобен птице без крыльев» [цит. 
по: Гайнуллин, 1975, с.244]. Его напутствия 
находят отклик в душе шакирда: оставшись 
наедине, он размышляет: «Когда другие на-
ции открывают школы, издают много по-
лезных книг, газет и журналов, стремятся к 
просвещению, наши так называемые духов-
ные ученые люди ведут бесплодные споры о 
том, нужна ли для мусульман учеба» [цит. 
по: Гайнуллин, 1975, с.244]. Этими словами 
писатель показывает реакцию общества на 
поступки и деяния просветителей. 

По мнению Ю.Г.Нигматуллиной, про-
светительская романтика наиболее ярко 
проявляет себя в идеальных женских об-
разах «миллəт аналары» (матери нации). 
Это прекрасно воспитанные и образован-
ные татарки, сами решающие свою судьбу; 
верные помощницы своих мужей, они вме-

сте с ними несут народу знания, культуру. 
В идеаль ных героях и идеальных картинах 
жизни, созданных татарскими просветите-
лями, угадывались зарождающиеся поэти-
зация «естественного начала» в человеке, 
гиперболизация роли искусства и возвели-
чивание разума, которые станут определяю-
щими в татарском романтизме начала ХХ в. 
[Нигматуллина, 1970, с.59]. Наиболее ярко 
это проявилось в одном из первых произ-
ведений романтического плана – повести 
Ф.Карими «Морза кызы Фатыйма» («Дочь 
мурзы Фатима», 1901). Романтическая лю-
бовь показана как внезапно вспыхнувшее 
и непреодолимое чувство. Из-за любви к 
садовнику Мустафе Фатима идет напере-
кор обычаям и воле родителей: она остав-
ляет родной дом и уезжает с возлюбленным 
за границу. Настигшие беглецов родители 
дают согласие на брак. Торжество чистых 
чувств и возвеличивание личности, стрем-
ление к счастью становятся основным эмо-
циональным содержанием романтических 
произведений.

Ф.Карими много путешествовал, побы-
вал в разных странах. На основе увиден но-
го он создал ряд записок путешественника 
(сəяхəтнамə). В книге «Яурупа сəя хəт-
намəсе» («Путешествие по Европе», 1902) 
Карими пишет о поездке, состоявшейся в 
1899 г., сравнивает быт и культуру татар и 
европейцев, восхищается достижениями 
последних. Причину отсталости татар он 
видит в нежелании реформировать систему 
образования, вводить в учебные программы 
светские дисциплины. Аналогичные мыс-
ли содержатся в книге «Кырымга сəяхəт» 
(«Путешествие в Крым», 1904), в основу ко-
торой легли впечатления автора от поездки 
в 1903 г. в г.Бахчисарай на празднование 20-
летия газеты «Тəрҗеман».

Карими пропагандировал просветитель-
ские идеи не только в своем творчестве, 
но и конкретными делами: издавал газеты 
и книги, занимался журналистской и по-
литической деятельностью, писал учебни-
ки для новометодных школ («Мохтəсар 
җəгърафия» («Краткий курс географии», 
1899), «Мөгаллим вə мөрəббилəргə рəһ-
намə» («Руководство для учителей и воспи-
тателей», 1902), «Мохтəсар тарихе гомуми» 
(«Краткая всеобщая история», 1911), спо-
собствовал просвещению своей нации.



Глава 5. Просветительство и татарская литература 775

В творчестве многих просветителей об-
разованные и нравственные герои противо-
поставляются необразованным и безнрав-
ственным, цель этого противопоставления 
– выдвижение идеи о необходимости вос-
питания образованной и гармонично раз-
витой личности, изображение идеального 
героя как образца для подражания. Так, в 
одном из первых рассказов З.Хади «Бəхетле 
кыз» («Счастливая девушка», 1903), умная 
девушка-татарка Гайша, отказавшись от 
принудительного брака, решила соединить 
свою судьбу с Габбасом, с его помощью 
она становится учительницей – обретает 
счастье. Идеальная героиня писателя по-
лучила хорошее семейное воспитание, она 
видит в будущем муже друга и борется за 
свое счастье. Идеальный герой Габбас вы-
ступает выразителем идеи просветитель-
ства. Писатели-просветители считают, что 
литература призвана воспитывать человека 
в духе гражданской добродетели, прививать 
неприязнь к порокам, что приводит к усиле-
нию публицистического, нравоучительного 
пафоса.

Вместе с тем идеализация героев стано-
вится одним из средств преодоления дидак-
тизма в литературе. Наряду с идеализацией 
наблюдается усиление критического пафо-
са. Если идеальные герои представляются 
как люди будущего, то объектами критики 
становятся представители старшего поколе-
ния – противники любых перемен. 

Таким образом, в просветительской 
про зе второй половины ХIХ в. четко оп-
ределяются две линии: одна тяготела к 
непосредственному изображению идеала, 
другая – к критике и разоблачению нега-
тивных сторон действительности. В твор-
честве молодых прозаиков, вступивших 
на литературную арену на рубеже веков, 
социальное объяснение жизни тесно пе-
реплеталось с едкой критикой отдельных 
явлений, присущих татарскому обществу.

Качественно новым явлением стало 
формирование татарской драматургии, ко-
торая «при своем рождении опиралась на 
народно-игровые традиции, с одной сторо-
ны, а с другой – на драматургический опыт 
других литератур» [История татарской, 
2003, с.112]. Драматургия считалась самым 
действенным средством приобщения к про-
светительским идеям широких масс. 

Основоположником татарской драматур-
гии стал Габдрахман Мухаммад-Аминович 
Ильясов (Габдрахман Ильяси) (1856–1895). 
Родился в семье купца 2-й гильдии. Прове-
дя ряд неудачных коммерческих операций, 
его отец разорился. После скоропостижной 
смерти отца Габдрахман, имевший на по-
печении сестру и престарелую мать, был 
вынужден продать фамильную усадьбу и 
почти всю свою жизнь работал по найму у 
богатых купцов конторщиком и счетоводом. 
Окончив медресе «Касимия», Ильяси близ-
ко сошелся с К.Насыри и вместе с ним на-
чал заниматься этнографическими исследо-
ваниями, вел наблюдения за звездами. Они 
выезжали в татарские деревни для сбора 
фольклорных произведений и письменных 
источников. Г.Ильяси выступал на заседани-
ях ОАИЭ с докладами, посвященными твор-
честву Ш.Марджани, древним мусульман-
ским рукописям, с 1885 г. являлся членом 
этого общества [Ахметзянов, 2005, с.560]. 

Особенно привлекал Г.Ильяси мир рус-
ской культуры, литературы и театра: он 
мечтал о создании национального театра. 
В 1887 г. была издана пьеса Габдрахмана 
Ильяси «Бичара кыз» («Несчастная девуш-
ка»). Произведение написано в русле про-
светительских идей: автором поставлены 
проблемы свободы личности, равноправия 
женщин, просвещения татарского народа. 
В нем рассказывается о смелом поступке 
девушки Магитаб, которая, вопреки обстоя-
тельствам, не согласилась на брак с невеже-
ственным и глупым пьяницей Джантимером 
(Железная душа) и связала свою судьбу с 
бедным, но хорошо воспитанным и образо-
ванным Джанбаем (Богатая душа). 

В том же году Г.Ильяси издал нази-
дательно-публицистическое произведение 
«Яшь кыз вə хатыннарга һəдия» («Подарок 
девушкам и женщинам»), посвященное вос-
питанию детей в семье. Он попытался соз-
дать домашний театр, своими силами осу-
ществлял для друзей и единомышленников 
постановки на родном языке. К сожалению, 
Г.Ильяси рано подорвал свое здоровье и 
скончался в Казани в 1895 г. Его единствен-
ное сочинение заложило основы драматиче-
ского жанра и оказало существенное влия-
ние на развитие татарской литературы. В 
1896 г. появился своеобразный творческий 
ответ другого казанского просветителя – 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства776

Фатиха Халиди. В его пьесе «Рəдде бичара 
кыз» («Опровержение несчастной девуш-
ки») содержится ряд критических замеча-
ний относительно произведения Г.Ильяси. В 
обеих пьесах на первый план выводятся от-
рицательные явления жизни – бесправность 
татарской девушки в вопросе выбора мужа, 
готовность отцов почтенных семейств вы-
годно продать своих дочерей, многоженство, 
невежество родителей, не умеющих воспи-
тывать своих детей, – драматурги мотивиру-
ют их морально-этическими факторами. 

Фатих Халиди (1850–1923) происходил 
из семьи известных имамов. Однако, вопре-
ки фамильной традиции, он не стал муллой 
и занялся торговлей. Некоторое время слу-
жил у крупного казанского мануфактурщи-
ка Гайсы Мусина. Приобретя опыт и скопив 
необходимую сумму, бывший шакирд от-
крыл собственную лавку в татарской части 
Казани. Но коммерция не была его глав-
ным делом. Первый опыт Ф.Халиди в об-
ласти драматургии имел огромный успех у 
читателей. В начале XX в. он написал еще 
четыре пьесы, среди которых наибольшую 
известность получило сочинение «Мурад 
Салимов» (1905), рассказывающее о победе 
разума и образования над бездушным богат-
ством, жадностью и невежеством. Счастли-
вая судьба молодого мусульманина, учив-
шегося в Париже и ставшего профессором 
Сорбонны, сказочные перемены в характе-
рах, неожиданно делавшие бедняка богачом, 

скупого – щедрым бла-
готворителем, всегда 
тепло воспринима-
лись как читателями, 
так и зрителями. 

В творчестве одно-
го из основателей та-
тарского профессио-
нального театра, 
дра матурга Г.Камала 
обличались нравы 
от дельных предста-
вителей татарского 
общества. Галиасгар 
Галиакберович Камал 
(1879–1933) – драма-
тург, публицист, теа-
тральный и обществен-
ный деятель – родился 

в Казани, учился в медресе «Усмания» и 
«Халидия», затем – в «Мухаммадия», одно-
временно получил начальное образование в 
трехклассной русской школе. Вопреки воле 
отца избрал путь служения просвещению 
своего народа. В первых литературных опы-
тах: «Бəхетсез егет» («Несчастный юноша», 
1900), «Өч бəдбəхет» («Три злодея», 1900) и 
др. – драматург критикует патриархальный 
семейный уклад татар. Так, представленные 
в драме «Несчастный юноша» «невеже-
ственные» герои – представители «отцов» 
(Карим бай и его жена) – достойны пре-
зрения и осмеяния, «просвещенные» герои 
(семья уфимского бая Сабитова) – подража-
ния. Но, по мнению Ю.Г.Нигматуллиной, в 
отличие от произведений предшественников 
(Г.Ильяси, Ф.Халиди), в пьесе Г.Камала есть 
нечто новое: противопоставление невеже-
ства, как социального зла, натуре человека, 
его естественной природе [Нигматуллина, 
1970, с.88]. Традиционные для просвети-
тельской литературы проблемы: воспитание 
молодого поколения, взаимоотношения «от-
цов и детей», судьба татарской женщины, 
«людей дна» – в драме переплелись с соци-
альной и психологической оценкой жизни 
татарского общества.

Таким образом, просветительская ли-
тература прошла определенный путь раз-
вития. Создав новые жанровые и стилевые 
структуры, она явилась основой становле-
ния самобытной татарской национальной 

Фатих Халиди.Габдрахман Ильяси.



Глава 5. Просветительство и татарская литература 777

культуры ХХ в. В целом в ней преобладали 
утверждающий пафос, мотивированность 
стремлений и поступков героев, домини-
ровали мотивы взаимосвязи нравственно-
го совершенствования и просвещенности, 
важности роли семьи в деле реформирова-
ния общества, освобождения женщины от 
семейного и духовного гнета.

Поэзия этой поры заложила в татарской 
литературе основы новой концепции чело-
века. От критики отдельных человеческих 
качеств представителей татарского духовен-
ства татарская поэзия переходит к иронии и 
сатире, направленным на преодоление «не-
выносимых условий», в которые поставлен 
человек. В поэзии развивается тема истории 
татарского народа, нацеленная на пробуж-
дение созидательного потенциала мусуль-
ман. Меняется статус лирического героя, он 
начинает выступать в качестве представите-
ля простого народа. В татарской литературе 
возникает просветительский идеал, который 
отличается от средневекового «совершенно-
го человека» – это деловой, деятельный че-
ловек, стремившийся быть полезным обще-
ству. 

Просветительская парадигма послужила 
толчком к преобразованию традиционных 
для национальной литературы символов и 
образов, композиционных приемов, прису-
щих религиозно-суфийским произведени-

ям. Они стали использоваться в совершенно 
ином контексте, возникла ситуация, когда 
многие произведения прочитывались и в ре-
лигиозном, и в светском русле. 

Просветительская проза второй поло-
вины ХIХ в., с одной стороны, тяготела к 
непосредственному изображению идеала, с 
другой – к критике, разоблачению негатив-
ных сторон татарской действительности. 
Опыт просветительской литературы был 
развит и обогащен в начале ХХ столетия. 

Галиасгар Камал.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства778

ГЛАВА 6
Эволюция татарского литературного языка 

Айрат Юсупов

XIX в. – сложный период в истории та-
тарского литературного языка, ставший «пе-
реходным этапом от старотатарского тюрки 
к новотатарскому национальному литера-
турному языку» [Фасеев, 1982, с.164]. Ста-
ротатарский литературный язык сложился 
на основе булгаро-кыпчакских диалектов 
Поволжья и Приуралья и функционировал 
в хронологических рамках XII – середина 
XIX в. [Мудрак, 2009, с.191]. Начиная со 
второй половины ХVI в. и до конца XIX в. 
литературный язык, «лишенный постоянно 
унифицирующего, стимулирующего разви-
тия культурного центра, развивался слиш-
ком анархично, поддаваясь каждому дунове-
нию ветра» [Усманов, 1972, с.82]. К началу 
XIX в. в нем были представлены основные 
виды функциональных стилей: научный, 
эпистолярный, публицистический, стиль 
деловых бумаг [Нуриева, 2011, с.328].

Культурно-историческая ситуация XIX 
– начала ХХ в. оказала сильное влияние и 
на литературный язык. Как известно, XIX в. 
– это своеобразный переломный период 
в истории татарского народа. Постепенно 
смывалась средневековая раздробленность, 
активизировалась общественная жизнь, 
пробуждалось национальное сознание та-
тарского народа [История, 2003а, с.3]; он 
стал веком реформации, просвещения, секу-
ляризации общественной жизни, выработки 
новой парадигмы национального развития 
на культурной и мировоззренческой почве 
ислама [Амирханов, 1998, с.151], началом 
духовного возрождения татарского народа. 
Это возрождение было подготовлено всем 
ходом развития общества, но существовало 
несколько конкретных предпосылок, кото-
рые способствовали пробуждению татар-
ского общества и его духовной жизни [Хи-
самова, 1995, с.39]. 

Именно этот период в развитии старота-
тарского литературного языка В.Х.Хаковым 

определяется как «начальный этап татар-
ского национального литературного языка» 
[Хаков, 2003, с.14]. К началу ХХ в. татар-
ский литературный язык уже имел высоко-
развитую форму, и в нем были представлены 
практически все стили литературного язы-
ка: образно-художественный, общественно-
политический, религиозно-дидактический, 
научно-познавательный, официально-дело-
вой и эпистолярный.

Как свидетельствуют источники, эво-
люция татарского литературного языка в 
целом и ее отдельных периодов характери-
зуется наличием нескольких письменных 
вариантов. В этом плане татарский литера-
турный язык XIX – начала ХХ в. отличается 
многовариативностью, в нем «своеобразно 
соприкасаются многовековые письменно-
традиционные нормы классического старо-
татарского языка (тюрки) и общеупотре-
бительные разговорные формы татарского 
народа, взаимодействие которых становит-
ся основой для возникновения структурно-
функциональной вариативности нормы» 
[Баширова, 2000, с.62]. Например, по мне-
нию Г.Сагди, язык произведений XIX в., в 
частности Ш.Заки, это – «тюрки», который 
в своем морфологическом и синтаксическом 
строе, а также в прозаической и поэтической 
форме состоит «из кипчакских + булгарских 
+ уйгурских + чагатайских + турецких + 
немного татарских компонентов» [Сəгъди, 
1926, б.36–37].

Для правильной ориентации в сложной 
историко-культурной и языковой ситуации 
данного периода важное значение имеют 
высказывания Э.Р.Тенишева о вариативно-
сти старотатарского литературного языка в 
XIII–XIV вв. и позднее. Он выделяет сле-
дующие варианты старотатарского литера-
турного языка: 

– огузский вариант хорезмско-тюркского 
языка, который был занесен потоком куль-



Глава 6. Эволюция татарского литературного языка 779

турного влияния в Поволжье. На этом язы-
ке написаны «Кыйссаи Йосыф» Кул Гали, 
«Кисекбаш», «Бəдавам» и др.;

– литературный язык, сохраняющий в 
большей степени хорезмско-тюркскую ос-
нову, граничащую с более древним кара-
ханидско-уйгурским («Кыйссаи əл-əнбия» 
Рабгузи);

– письменно-литературный язык, продол-
жающий поволжско-кыпчакскую традицию 
(«Хөсрəү вə Ширин» Кутба);

– появившийся в более позднее время 
(XVI–XVII вв.) литературный язык, отра-
жающий чагатайские традиции [История, 
2003, с.420].

Как нам представляется, положение, вы-
двинутое Э.Р.Тенишевым о вариативности 
татарского литературного языка более ран-
них периодов, соотносимо и с развитием 
старотатарского языка в XIX в. Этот период 
являлся «подготовительным» этапом разви-
тия структурно-функциональных вариантов 
языка. Татарский литературный язык данно-
го периода представлен тремя вариантами: 

– это огузированный (османский) вари-
ант письменно-литературного языка;

– классический литературный язык с ак-
тивным употреблением арабо-персидских 
грамматических элементов и традиционных 
общетюркских форм;

– письменно-литературный язык, обога-
щенный общенародно-разговорными фор-
мами. 

Эти же варианты татарского литератур-
ного языка сохранялись вплоть до начала 
ХХ в. В этой связи пристальное внимание 
заслуживают наблюдения И.Башировой. По 
ее мнению, в конце XIX – начале ХХ в. «под 
термином язык подразумевались варианты 
классического старотатарского языка, на-
зываемые: а) төрки əдəби тел – тюркский 
литературный язык; б) җəдиди-госманлы – 
джадидо-османский вариант; в) гавами тел 
– вариант письменного языка, который был 
обогащен общенародно-разговорными фор-
мами…» [Баширова, 2000, с.11]. 

Огузированный (османский) вариант 
старотатарского языка. Как известно, по-
волжское тюрки своими корнями восходит 
непосредственно к литературному языку 
Золотой Орды и Мамлюкского Египта XIII–
XIV вв. [Хисамова, 1999, с.29]. Традицион-

ная часть данного языка была унаследован-
ной, и она представлена преимущественно 
уйгуро-караханидской и, в меньшей степе-
ни, огузской традицией. Подобная смешан-
ность была возведена в традицию, на кото-
рую вполне сознательно ориентировались и 
поэты, и переписчики, «писавшие в разное 
время и в различных тюркоязычных обла-
стях» [Благова, 1976, с.28].

Огузские элементы присутствовали на 
всех стадиях развития старотатарского лите-
ратурного языка. Однако в разные периоды 
данные элементы имели разную степень про-
явления, и в старотатарский литературный 
язык они проникали через разные каналы. 
В XVII–XVIII вв. начинается интенсивное 
проникновение огузского компонента в ре-
зультате османского влияния [Негматуллов, 
1984, с.156]. По мнению Ф.Х.Хисамовой, 
ощутимое проявление огузских элементов в 
данный период было связано с конкретными 
социально-историческими предпосылками 
– активизацией дипломатических отноше-
ний с Турцией и Ираном (Азербайджаном) 
[Хисамова, 1999, с.35]. В XIX в., особенно 
во второй его половине, османо-турецкое 
влияние усиливалось, так как в этот пери-
од среди татар стали распространяться идеи 
просветительства, которые проникали в 
основном из Турции (обучение татарской мо-
лодежи в учебных заведениях Турции, рас-
пространение среди татар османо-турецкой 
литературы) [Хаков, 1972, с.58]. В активиза-
ции огузского компонента в татарском лите-
ратурном языке данного периода некоторую 
роль сыграло также распространение среди 
татар идей тюркизма – общественно-поли-
тического и культурного движения, в осно-
ве которого лежит концепция выдающегося 
просветителя и реформатора, редактора га-
зеты «Тəрҗеман» И.Гаспринского о едином 
общетюркском литературном языке, которая 
в некоторой степени повлияла и на языко-
вую ситуацию в Поволжье [Мирхаев, 2007, 
с.13]. Под единством в языке И.Гаспринский 
понимал единство литературного языка, ко-
торый впоследствии должен был привести 
всех тюрков к единству (уртак лисан) под 
его же лозунгом «единства языка, мысли, 
действия». И язык его газеты «Тəрҗеман», 
являющийся образцом публицистического 
стиля того периода, становится общим для 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства780

всех тюрко-татар России. Вследствие этого 
в старотатарском литературном языке дан-
ного периода активизировались некоторые 
огузские элементы, ранее появлявшиеся 
эпизодически, и стали утверждаться новые 
– османо-турецкие, стал формироваться но-
вый вариант старотатарского литературного 
языка. В то время его называли по-разному: 
турецко-османский язык, татарско-турецкий 
язык, язык «Тəрҗеман» [Мирхаев, 2007, 
с.8–9].

Это явление объясняется и продолжением 
влияния древнетюркских и старотатарских 
письменных традиций. Однако, как отме-
чает Г.Ф.Благова, староуйгурские элементы 
по характеру употребления их в поэтиче-
ском варианте литературно-письменного 
языка можно рассматривать как своего 
рода объективно-структурные качества сис-
темы стиля, использование же «огузско-
туркменских» грамматических элементов 
здесь, напротив, не укладывается в рамки 
единой стилистической системы [Благова, 
1976, с.28].

Главной фигурой данного вариан-
та пись ма в первой четверти XIX в. стал 
Г.Утыз Имя ни (1754–1834) [История, 
2003а, с.12]. По мнению Ф.М.Хисамовой, 
в литературном языке, представленном в 
богатом поэтическом наследии данного 
поэта, «карлукские традиционные черты 
своеобразно переплетаются с огузскими» 
[Хисамова, 1999, с.39]. Огузские нормы 
встречаются в фонетическом, лексическом, 
грамматическом и даже синтаксическом 
уровнях. Активное употребление огузских 
элементов и языковых норм наблюдается и в 
произведениях Ш.Марджани, Х.Фаезханова, 
А.-Х.Максуди, З.Бигиева, М.Акъ егет, Ф.Ка-
рими, Р.Фахретдина и др. Эти нормы ярко 
отражены в художественных произведени-
ях, научных и публицистических трудах 
Р.Фахретдина, путевых заметках Ф.Карими, 
научных трудах Г.Гафурова-Чыгтая и др., 
те же авторы отдельные произведения по-
свящают специально татарскому читателю 
и употребляют, в основном, общенародно-
разговорные формы. 

Однако в начале ХХ в. османо-турецкое 
влияние на старотатарский язык стало осла-
бевать. На страницах печатных изданий на-
чались «языковые споры» (тел бəхəсе), суть 
которых сводилась к одному вопросу: что 

взять за основу татарского литературного 
языка для его дальнейшего развития – старо-
татарский литературный язык, язык газеты 
«Тəрҗеман» или местный (казанский) говор 
татарского языка [Баширова, 2000, с.11–19]. 
Так как многие представители татарской 
интеллигенции в начале ХХ в. были против 
языка газеты «Тəрҗеман», вопрос решился в 
пользу казанского говора татарского языка. 
Классический литературный язык с ак-

тивным употреблением арабо-персидских 
грамматических элементов и традицион-
ных общетюркских форм. Этот период раз-
вития литературного языка также харак-
теризовался увеличением удельного веса 
арабских и персидских заимствований. На 
наш взгляд, это было обусловлено двумя 
причинами. Во-первых, со второй половины 
XVIII в. старотатарский литературный язык 
более явственно начал ощущать влияние ча-
гатайской литературной традиции. В глубь 
веков уходила традиция сознательно осна-
щать тюркский письменно-литературный 
язык и, особенно, его поэтическую разно-
видность большим количеством инородных 
– не только лексических единиц, но и грам-
матических элементов, «тем самым, культи-
вируя над диалектный характер письменно-
литературного языка, прежде всего языка 
поэзии» [Благова, 1977, с.99]. Для класси-
ческого периода развития чагатайской ли-
тературы особенно характерно было обилие 
арабизмов и фарсизмов [Хисамова, 1999, 
с.35–36]. Поэты «Золотой поры» чагатайской 
литературы были двуязычными, они писали 
стихи как на тюркском, так и на персидском 
языке. Это воспринималось как «норматив-
ный стиль поэзии» [Хаков, 1971, с.56]. 

Во-вторых, большинство классиков 
XIX в., особенно его первой половины, 
сочиняли свои произведения под воздей-
ствием арабо-персидской и среднеазиат-
ской классической суфийской литературы. 
Становление тюркской поэзии в Поволжье 
изначально было связано с суфизмом, до 
середины XIX в. она развивалась в русле 
этого учения, что в целом характерно для 
всего мира ислама [Идиятуллина, 2001, с.9]. 
Закреплению арабских слов в словарном 
составе татарского языка способствовало 
проникновение в XVIII–XIX вв. из Средней 
Азии и Турции суфийской поэзии и художе-
ственной литературы, пропитанной арабо-



Глава 6. Эволюция татарского литературного языка 781

персидскими элементами. Эта литература 
оказала сильное воздействие на развитие 
письменного литературного языка того вре-
мени [Сиразиев, 2002, с.18]. 

Из всех течений средневековой арабо-
мусульманской философской мысли суфизм 
был наиболее распространенным направле-
нием на мусульманском Востоке [Абилов, 
1984, с.361]. 

Широкое распространение в татарской 
общественной мысли данного периода нак-
шбандийского учения имеет свои предпо-
сылки и объяснения. Во второй половине 
XVIII в. началась новая волна насильствен-
ной христианизации татарского народа. 
Устойчивость позиции ислама в жизни та-
тарской общины в колониальный период 
была достигнута во многом благодаря его 
суфийской интерпретации как «религии 
сердца» [Идиятуллина, 2001, с.12]. В руках 
народа произведения поэтов-суфиев были 
мощным оружием, они прозвучали скрытым 
экспонтом против политики правительства, 
чему способствовало и проникновение в ли-
тературу арабо-персидских заимствований.

Но, по мнению А.Юзеева, к XIX в. инте-
рес к суфизму стал ослабевать [Юзеев, 2000, 
с.29]. Указывая на эту особенность, он пи-
шет: «Этому были причины объективные. 
Новое время предъявляло новые требования 
к изменению традиционного образа жизни 
мусульманского общества в направлении 
раскрепощения личности, усвоения светско-
го знания, в то время как суфизм постепенно 
превратился в оплот реакции, духовного дог-
матизма» [Юзеев, 2002а, с.114]. Суфизм пе-
реживает эволюцию в сторону социального 
углубления. Изучив творчество Утыз Имяни, 
Р.Ганиева пришла к выводу, что «нарастание 
суфийских настроений у поэта было обу-
словлено духовным кризисом, охватившим 
татарское общество в конце XVIII – первой 
трети XIX в. Это вынуждает Утыз Имяни от-
правиться в путешествие по мусульманским 
странам Востока в поисках новых путей 
очищения ислама от недозволенных иска-
жений через призму умеренного суфийского 
тариката…» [Ганиева, 2002, с.52]. 

Как известно, главным языком поэзии 
суфийских классиков был фарси, она соз-
давалась в Иране, Афганистане, Средней 
Азии, Азербайджане, Турции, Индии. Но 
существуют и произведения на арабском, 

турецком и даже греческом языках, пишутся 
поэмы и прозаические трактаты суфийского 
характера на литературном арабском языке 
[Очерки, 2002, с.245]. 

Суфизм способствовал развитию татар-
ского языка, он придал ему еще большую 
гибкость, введя в него новые стилистиче-
ские измерения. Язык суфийской литерату-
ры отличается необычайной образностью и 
экспрессивностью, разнообразием лексиче-
ских, морфологических и синтаксических 
средств, использованных в целях стилисти-
ческой дифференциации. Не порывая связей 
с татарским литературным языком предше-
ствующего этапа, не игнорируя простореч-
ные грамматические формы, литературный 
язык широко использует морфологические, 
синтаксические, особенно стилистические, 
нормы и фигуры арабского и персидского 
языков как один из способов художествен-
ного воспроизведения действительности. 

Например, для выражения содержа-
ния отдельных категорий, наряду с тюрко-
татарскими грамматическими средствами, 
активно используются языковые средства, 
характерные для арабского и персидского 
литературных языков, большая часть кото-
рых представлена масдарами и причастия-
ми, употребляющимися в функции имен су-
ществительных и прилагательных; имеются 
также местоимения, числительные, наречия 
и служебные части речи. Арабо-персидские 
грамматические элементы употребляются, в 
основном, в стилистических целях, что по-
зволяет избежать многочисленных повторе-
ний одной и той же формы.

Иноязычные элементы встречаются, 
прежде всего, в оформлении именных час-
тей речи, а также в тех наклонениях глаго-
ла, которые по семантике и синтаксическим 
функциям близки к именам (причастие и имя 
действия). Кроме того, они используются 
не только в значениях и функциях, которые 
характерны для арабского или персидского 
языков, но и переходят в другие части речи, 
т.е. наблюдается явление конверсии (упот-
ребление масдаров и причастий в функции 
наречия, переход глагола в разряд служеб-
ных частей речи).

Кроме того, арабо-персидские граммати-
ческие элементы активно употребляются в 
составе религиозных выражений арабского 
и персидского происхождения, фразеологиз-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства782

мах, характерных для языка суфиев, таких 
как Ш.Заки, Х.Салихов, А.Каргали и т.д. Они 
подчиняются законам татарского языка, по 
схеме и по правилам которых средствами 
арабского и персидского языков передает-
ся значение отдельных категорий (значение 
множественности). Также арабо-персидские 
грамматические формы могут присоединять 
словообразующие средства татарского языка, 
имеющего агглютинативный характер, т.е. 
иноязычные элементы подчиняются законам 
и нормам татарского языка. Это явление ярко 
проявляется и в татарском литературном 
языке начала ХХ в. Начинающие молодые 
авторы в своих первых произведениях, при-
держиваясь традиций старотатарского языка, 
свободно употребляли основные его струк-
турные варианты: общетюркские тра ди цион-
но-письменные формы и арабо-персид ские 
заимствования [Баширова, 2000, с.62].

Письменно-литературный язык, обога-
щенный общенародно-разговорными фор-
мами. Во второй половине XIX в. начался 
процесс сближения старотатарского литера-
турного языка с разговорной речью, именно 
поэтому для данного периода был характе-
рен широкий доступ в литературный язык 
формам национальной бытовой речи. В 
языке поэтических произведений, наряду с 
традиционными средствами, используют-
ся разговорные и фольклорные элементы. 
Как считает языковед башкирского языка 
И.Г.Галяутдинов, противоречие между тра-
диционностью и новаторством «начинает 
проявляться в языке произведений поэта 
первой половины XIX в. Ш.Заки. Однако 
они составляют не механическую смесь, а 
органически переплетаются в тексте» [Га-
ляутдинов, 1989, с.19]. 

У истоков формирования письменно-
литературного языка, обогащенного обще-
народно-разговорными формами, стоял 
К.Насыри. Он одним из первых приступил к 
очищению старотатарского языка от излиш-
них арабо-персидских элементов, задался 
целью создать единый язык в области нау-
ки, техники, литературы и искусства. Созда-
вая свои труды на понятном народу языке, 
К.Насыри разрабатывал научно-популяр-
ный стиль, впервые вводил в употребление 

сотни научных терминов из разных обла-
стей знаний [Насырова, 2002, с.18]. Кроме 
того, он составлял двуязычные словари, 
издал толковый словарь татарского языка 
«Лəһҗəи татари», которые являются одним 
из способов развития и обогащения лекси-
ческого состава татарского литературного 
языка. Таким образом, К.Насыри подгото-
вил эмпирическую базу и заложил основы 
нового варианта, что дало мощный импульс 
дальнейшему развитию татарского языка. 
Сближение письменного языка с живой раз-
говорной речью, переход от старотатарских 
литературных норм к национальным лите-
ратурным нормам ярко прослеживаются и в 
его художественных произведениях. Актив-
ное употребление общенародных элементов 
и языковых норм мы наблюдаем в произве-
дениях Г.Кандалыя, в определенной степени 
это было присуще и творчеству З.Бигиева, 
Р.Фахретдина, Г.Ильяси, Ф.Халиди. 

Начало ХХ в. было особенно сложным 
и в том плане, что в это время многове-
ковые письменно-традиционные нормы 
классического старотатарского языка со-
прикасались с общеупотребительными раз-
говорными формами татарского языка, их 
взаимодействие послужило основой для воз-
никновения структурно-функциональной 
вариативности нормы. Именно в этот пе-
риод наблюдался активный процесс вы-
работки нормы татарского литературного 
языка, которая базировалась на традициях 
поволжского тюрки и одновременно ис-
пытывала сильное влияние общенародной 
разговорной формы языка. Например, про-
изведения Г.Тукая, Дэрдменда, Ш.Камала, 
Ф.Амирхана, Г.Ибрагимова «написаны на-
циональным литературным языком, осно-
ванным на общенародно-разговорной фор-
ме» [Баширова, 2000, с.62].

Обобщая вышеизложенное, отметим, 
что классический старотатарский литера-
турный язык XIX – начала ХХ в. представ-
лял собой смешанный язык, который вобрал 
в себя элементы и нормы арабского, пер-
сидского, чагатайского и османо-турецкого 
языков, и что их взаимодействие послужи-
ло основой для возникновения структурно-
функциональной вариативности нормы. 



Глава 7. Развитие исторических знаний 783

ГЛАВА 7
Развитие исторических знаний

Фарит Шакуров

Реалии XIX в. требовали преодоления та-
тарским этносом средневековой замкнуто-
сти и их осмысления, которого не могла дать 
отвергающая любые изменения идеология 
традиционализма. Прежнее, построенное 
на фольклоризированной народной памяти 
и «откровениях» феодально-клерикальной 
историографии, обращенное в прошлое 
утраченной славы историческое сознание 
было неприемлемо для пробуждающегося 
и возрождающегося народа. Необходимо 
было воссоздать достоверное прошлое, что-
бы определить собственное историческое 
и культурное место среди других народов, 
объяснить настоящее и обрести достойное 
будущее. 

В 1885 г. в типографии Казанского 
уни верситета вышел в свет первый том 
первого научного исследования по нацио-
нальной истории «Мөстəфадел-əхбар фи 
əх вали Казан вə Болгар» («Сведения, при-
влеченные для истории Казани и Булгара») 
Ш.Марджани, посвященный истории та-
тарского народа до падения Казани. В этой 
работе реформатор и просветитель воспро-
извел панораму событий средневековой 
тюрко-татарской истории. Он использовал 
сведения, почерпнутые из многочисленных 
арабо-персидских и тюркских источников, 
хранившихся в библиотеках Бухары и Са-
марканда, в т.ч. рукописей и автографов, 
оставшихся недоступными для последую-
щих исследователей [Усманов, 1969], а так-
же из эпиграфических и нумизматических 
материалов, ханских ярлыков и памятников 
литературы и фольклора. Марджани счи-
тал, что только на основе непредвзятого из-
ложения всей информации, сопоставления 
сведений комплекса всех доступных ис-
точников и их всестороннего анализа, ис-
ходящего из контекста исторической эпохи, 
можно установить достоверность истори-
ческих событий и фактов [Мəрҗани, 1885, 

б.7–8]7. Философское сомнение было пере-
несено в историческую науку. Объективный 
и беспристрастный анализ прошлого стал 
главным методологическим принципом 
Марджани. История требует истинности, и 
именно потому он был так нетерпим к сочи-
нению Х.Муслими, развенчанию которого 
посвятил особую главу в «Мөстəфадел-əхбар 
фи əхвали Казан вə Болгар» с характерным 
названием: «Глава о бесспорных ошибках, 
позорной лжи и искажениях событий в 
книге под названием “Тəварихе Булгария”» 
[Мəрҗани, 1885, б.208–226].

Первый том «Мөстəфадел-əхбар фи 
əхвали Казан вə Болгар» состоит из разделов, 
посвященных описанию исторических собы-
тий до и после прихода татар в Поволжье и 
степи Восточной Европы. В первом разделе, 
рассматривая прежде всего историю и куль-
туру волжских булгар, Марджани приводит 
сведения и о других средневековых народах 
этого региона – кипчаках, хазарах и бурта-
сах, сообщает о башкирах и представляет 
страницы из русской истории. Во втором 
разделе, построенном в соответствии со вре-
менем правления обладателей власти, опи-
сываются завоевания чингизидов, золотоор-
дынский период и история татарских ханств. 
Продолжая освещение истории династий 
Джучидов, Марджани касается также исто-
рии Казахстана и Средней Азии, завершая 
изложение событиями XIX в. Содержание 
первого тома не сводится к воссозданию 
истории Среднего Поволжья и военно-
по литической хроники средневековья, в 
нем содержатся сведения самого разного 
характера. Казанский вос то ковед профес-
сор Н.Ф.Катанов от ме чал, что это сочинение 

7 Отношение Ш.Марджани к источникам было 
заложено его богословской подготовкой. Методы 
изучения хадисов требовали аутентичной передачи 
текстов и корректного изложения источников [Кем-
пер, 2008, с.604].



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства784

«по богатству этнографического и исто-
ри ческого содер жания достойно перевода 
не только на русский, но и на европейские 
языки» [Катанов, 1898, с.470].

Период после падения Казани, которому 
посвящен второй том «Мөстəфадел-əхбар фи 
əхвали Казан вə Болгар» [Мəрҗани, 1900], 
Марджани рассматривает через историю 
мечетей и медресе и деяний их настоятелей 
– имамов, отражая тем самым важнейший 
феномен татарской истории после потери 
независимости, когда духовные учреждения 
стали объединившим народ общественным 
институтом, а ношу предводителя и радете-
ля народа принял на себя мулла. Если при 
написании первого тома Марджани опирал-
ся преимущественно на традиционные ис-
точники, т.е. сочинения ученых прошлого, 
следуя в некотором смысле следу предше-
ственников, то материал для второго тома 
был собран по крупицам «из первых рук» – 
родословных и текстов надгробий, частных 
писем и воспоминаний, рукописей различ-
ного характера, расспросов и бесед [Госма-
нов, 1998, б.19–20; Ибраһимов, 1915, б.17]. 
В исследование включены также материалы 
по истории сел, мечетей, разнообразные 
этнографические материалы, в которых 
нашли отражение материальная культура, 
традиции и быт татар. Здесь же приведены 
сведения о городских головах – руководите-
лях Казанской татарской ратуши, освещена 
деятельность ОМДС и его председателей – 
муфтиев. 

Описывая социально-правовое положение 
татарского населения, Марджани от ме чает 
произвол властей при рекрутском наборе. 
Известно, что в представленной к публика-
ции рукописи излагались различные факты 
угнетения нерусских народов, имелось опи-
сание выступления татар во главе с Ишбула-
том против действий печально знаменитого 
миссионера Луки Канашевича, приводилась 
биография имама Шамиля, – и все было вы-
черкнуто цензором Смирно вым [Га зиз, 1915, 
б.335–336; Юсупов, 2005, с.65, 120]. 

В «Мөстəфадел-əхбар фи əхвали Казан вə 
Болгар» Марджани впервые последователь-
но излагает историю Поволжья и Приура-
лья от Волжской Булгарии через историю 
Золотой Орды и татарских ханств до XIX в., 
раскрывая ее развитие как преемственное 
и непрерывное. Именно с позиций данного 

концептуального подхода он рассматривает 
проблему происхождения татарского народа. 
Сопоставляя и анализируя сообщения ис-
точников, ученый приходит к выводу, что 
средневековые тюркоязычные народы Вос-
точной Европы – кипчаки, хазары, бул га ры – 
представляли один и тот же этнос [Мəр җани, 
1885, б.42, 51–53]. После покорения татара-
ми булгары и соседние мусульманские пле-
мена стали именоваться татарами [Мəрҗани, 
1885, б.52]. Имя правителя или господство-
вавшего народа становилось именем страны 
и собирательным именем ее народов: Стра-
на сакалибов, Дашти кипчак, Страна хазар, 
Страна булгар, Страна татар, Улус Джучи, 
Юрт Бату, Барриа ал-Берке (Земля Берке), 
Страна Узбека и, соответственно, кипчаки, 
хазары, булгары, татары, народ Улуса Джучи, 
народ Страны Узбека и т.д. [Мəрҗани, 1885, 
б.12, 17, 43, 52, 96, 98], но закрепилось имя 
«татары» [Мəрҗани, 1885, б.96; см. также: 
Юсупов, 2005, с.228–251]8.

С первых страниц «Мөстəфадел-əхбар 
фи əхвали Казан вə Болгар» Марджани об-
ращается к читателю со своим знаменитым 
вопросом: «Кто же ты, если не татарин?» и 
отстаивает это имя [Мəрҗани, 1885, б.6]. 
Он отвергает характерное для татар отож-
дествление этнокультурной и религиозной 
идентификации, сформировавшееся в ответ 
на национально-религиозное угнетение и 
выразившееся в принятии конфессионима 
«мусульманин» в качестве самоназвания, 
которое уже не могло быть приемлемым для 
народа, стремящегося обрести собственное 
место в истории. Булгарская идентичность, 
по его мнению, являлась фальшивой и была 
украшена несостоятельными религиозны-
ми легендами. Выбирая самоназвание «та-
тары», он, как ученый-историк, исходил из 
реа лий исторического развития – под этим 
названием его народ был известен послед-
ние столетия, и как идеолог-«создатель на-
ции» выступал за него как за самый рас-
пространенный и интегральный этноним 
[Кемпер, 2008, с.618; Исхаков, 1997, с.73]. 

8 Доказывая и воссоздавая этническую пре-
емственность волжских булгар – Золотой Орды 
– казанских татар, Марджани, по мнению амери-
канского историка Ю.Шамилоглу, сознательно 
конструировал новую национальную идентичность 
[см.: Шамилоглу, 1991, с.22–27].



Глава 7. Развитие исторических знаний 785

Самое большое по объему сочинение 
Марджани – «Вафиат əл-əсляф вə тəхийəт 
əл-əхляф», написанное на арабском языке, 
состоит из «Введения» («Мөкаддимə»), из-
данного в 1883 г., и сохранившихся в един-
ственном списке шести рукописных томов. 
Рукопись представляет собой составленный 
по системе некролога биобиблиографиче-
ский свод, т.е. относится к традиционному 
и популярному жанру арабо-мусульманской 
историографии. В ней собраны биографии 
6057 выдающихся личностей мусульманско-
го мира. Для нас особенно значимы материа-
лы о мусульманах Поволжья, хотя их объем 
относительно невелик – около 250 биогра-
фий [Гараева, 1998, с.51–60]. Труд не только 
содержит ценные сведения по истории и о 
видных деятелях этого региона, но и раскры-
вает связи Поволжья со всем мусульманским 
Востоком, раздвигая пространственные и 
хронологические рамки духовной культуры 
булгаро-татарского народа [Халидов, 1998, 
с.29]. Из других исторических сочинений 
Марджани отметим изданный в 1864 г. в 
Казани труд «Гөрфəт əл-хəвакин ли арфати 
хəвакин» («Жилища хаканов для познания 
их жизни»), посвященный совершенно не-
исследованной проблеме – истории Средней 
Азии эпохи Караханидов. Ахмедзаки Вали-
ди считал, что это сочинение Марджани сы-
грало такую же важную роль в исследовании 
истории Средней Азии, как «Мөстəфадел-
əхбар...» в изучении истории народов По-
волжья [Вəлиди, 1914, б.74].

Сохранился в рукописи первый том 
2-томного труда о выдающихся ученых 
Египта «Ихтисар китаб əн-нүджүм əз-захира 
фи əхвал Миср вə əл-Кахир» («Краткий 
очерк о ярких звездах Египта и Каира»), ко-
торый был создан на основе одноименного 
произведения египетского историка XV в. 
Ибн Тагрибирди и дополнен сведениями 
из «Хроники аль-Джабарти» (XIX в.), 
предоставленными профессором арабского 
языка Санкт-Петербургского университета 
шейхом ат-Тантави и Х.Фаизхановым 
[Фəез ханов, 2006, б.322, 327; Юсупов, 2005, 
с.125]. Известно, что материалы Ибн Тагри-
бирди представляли интерес для исследова-
ния истории тюркских народов. 

Свои взгляды на методологию и фило-
софию истории Марджани изложил в 
«Мөкаддимə» к «Вафиат əл-əсляф...». В 

этом труде, построенном согласно тради-
ционной форме одноименного сочинения 
магрибского философа Ибн Халдуна (1332–
1406), он опирался на основные положения 
его философии истории. Как известно, она 
была основана на двух главных принципах: 
причинности, согласно которой все события, 
включая исторические, взаимообусловле-
ны причинной связью, и действительности 
исторического свидетельства, зависящей 
от честности повествователя и обусловлен-
ной характером эпохи, т.е. оценка события 
должна была соответствовать духу времени 
[Юзеев, 1999, с.189]. История, таким обра-
зом, представлялась системой знаний, по-
строенной на основе единого теоретическо-
го метода.

Марджани следует Ибн Халдуну в прин-
ципах классификации наук и определении 
предмета истории как науки. Он делит исто-
рию на внешнюю и внутреннюю. Внешняя 
излагает прошлое, показывая поучительное 
и отражая состояние мира и его перемены. 
История внутренняя раскрывает суть и при-
чины событий [Юсупов, 2005, с.130]. Мар-
джани также придерживается взглядов Ибн 
Халдуна на государство как социальный и 
политический институт, создающий и под-
держивающий общественную гармонию 
[Юсупов, 2005, с.180]. Являясь ученым му-
сульманской традиции, Марджани не толь-
ко освоил и воспринял идеи Ибн Халдуна, 
но и критически переработал и творчески 
развил их. Например, Ибн Халдун считал, 
что в основе исторического процесса ле-
жит эволюция форм хозяйства. По мнению 
просветителя Марджани, общественный 
прогресс – это, прежде всего, духовное 
развитие народов, достигаемое развитием 
просвещения и знаний. Если Ибн Халдун 
в изложении конкретных исторических со-
бытий не смог переступить через традиции 
компиляторства средневековой историогра-
фии, то в методах исследования источников, 
которые М.Юсупов относит к позитивист-
скому реализму, Марджани был выше не-
которых ученых-современников [Юсупов, 
2005, с.151, 164].

Неизмеримо шире и глубже был взгляд 
Марджани на роль истории в жизни обще-
ства. Он считал ее важнейшей областью зна-
ний, служащей пробуждению национально-
го самосознания и самоутверждению народа, 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства786

способной стать действенным оружием в 
борьбе за обновление и решить назревшие 
общественно-политические задачи.

Весьма ценными, на наш взгляд, явля-
ются замечания немецкого исследователя 
М.Кемпера о степени единства концепций 
научно-религиозных и исторических ра-
бот Марджани. Развенчивая представления 
«булгарской» историографии о святости 
Булгара, связанного с Откровением через 
легенду о принятии ислама от сподвижников 
пророка, Марджани, по мнению М.Кемпера, 
подтверждал исключительность раннего ис-
лама как обязательного идеала для всех вре-
мен. История идет вперед, и все, что пришло 
после «золотой эпохи», не может достичь ее 
уровня. Задача ученых состоит в осмысле-
нии изменений в духе сунны. Для Марджа-
ни она заключалась в преодолении противо-
речия между шариатом и современными 
научными знаниями. В этом отношении он 
предлагал вполне религиозное понимание 
истории. С другой стороны, представив От-
кровение «надысторичным», вневременным 
идеалом и отделив местную историю от свя-
щенной, Марджани сделал ее постижимой 
и практически секуляризировал [Кемпер, 
2008, с.614–617].

В отличие от Марджани К.Насыри не 
был историком-исследователем. Он преж-
де всего являлся пропагандистом истори-
ческих знаний и собирателем свидетельств 
прошлого. На страницах настольных кален-
дарей среди самой разнообразной познава-
тельной информации К.Насыри помещал 
различные исторические материалы. Новой 
ступенью в развитии татарской фольклори-
стики стали опубликованные в календаре на 
1881 г. «Предания о городе Казани». Внима-
нию читателя были представлены предания 
об основании города, о завоевании Казани, 
башне Сююмбике, озере Кабан, сведения по 
исторической топографии, истории слобод, 
баит о взятии Казани. К.Насыри сообщал о 
годах правления «некоторых наиболее из-
вестных татарских ханов» (1873), приво-
дил сведения из истории мечетей Казани 
(1882). В рецензии, опубликованной в ка-
лендаре на 1885 г., он вступил в полемику с 
Ш.Марджани, защищая булгарские хроники 
Х.Муслими от, как он считал, необоснован-
ных нападок.

К.Насыри известен как один из первых 
популяризаторов русской истории среди 
татар. Им были составлены хронологии 
важнейших дат и событий российской исто-
рии: «Начало России» (1871), «Некоторые 
события, которые необходимо помнить» в 
календарях на 1872–1874 гг., «Достойные 
запоминания события русской истории, ка-
сающиеся приращения русских владений» 
в календаре на 1891 г. К.Насыри перевел из 
Н.Г.Устрялова и издал в 1890 г. «Краткую 
историю России» – первую книгу по рус-
ской истории на татарском языке («Зөбдəте 
мин тəварихе əр-Руси»), материалы кото-
рой были опубликованы еще в календаре на 
1872 г. Здесь в традиционной форме через 
историю царствований от Рюрика до Алек-
сандра II конспективно излагались важ-
нейшие события из прошлого России.

«Всеобщая история», над составлением 
которой работал просветитель, осталась 
незавершенной [Газиз, 1922, б.96; Ногман, 
1958, б.18]. 

Большую научную ценность представ-
ляют сохранившиеся в рукописи историко-
эпиграфические материалы и предания о 
происхождении сел, собранные Насыри в 
родном Свияжском у. [Каюм Насыйриның, 
б.31–59]. Они доказывают основание на-
селенных пунктов региона булгарами, что 
подтверждается современными археологи-
ческими изысканиями [см.: Фахрутдинов, 
1976, с.155–162].

Насыри подготовил к печати отдельные 
статьи рукописного исторического сборни-
ка, составленного купцом Мухаммадзяном 
Аитовым (1823–1890). Они остались неиз-
данными, но сохранилась рукопись Насыри 
«Об Аксак-Каратуне, Пугачеве и Ишбулат-
мулле» [Каюм Насыйриның, б.19–30], по-
зволившая нам ознакомиться с творчеством 
самобытного историка, знания которого 
высоко ценил Марджани. М.Аитов впер-
вые в татарской историографии обратился к 
истории движения Пугачева. Свидетельства 
о событиях тогда еще недавнего прошлого 
начал собирать его отец. Близкий друг этой 
семьи-просветитель, автор первой татар-
ской драмы Г.Ильяси в 1886 г. ознакомил 
членов ОАИЭ с материалами Аитовых о 
пребывании Пугачева в Казани, их перево-
ды опубликовала местная газета [Алишев, 



Глава 7. Развитие исторических знаний 787

1986, с.101; Хəбибуллин, 1977]. Ждет своего 
исследователя еще один рукописный сбор-
ник М.Аитова – «Тəварихе татар» («Исто-
рия татар»).

К.Насыри первым из татар начал исследо-
вание этнографии своего народа. В постро-
енной на обширном фольклорном материале 
работе «Поверья и обряды казанских татар» 
(1880) он предпринял попытку описания и 
классификации мифологических персона-
жей из поверий и сказок, привел народные 
приметы, рассмотрел языческие обряды и 
заговоры. В 1926 г. в сборнике неизданных 
произведений Насыри были опубликованы 
его материалы по татарской этнографии, со-
державшие подробные сведения о жилище, 
одежде, национальной кухне, семейных об-
рядах жителей Татарской слободы Казани 
[Каюм Насыйриның, б.81–107]. В том числе 
им были зафиксированы обряды, которые 
более поздние исследователи уже не заста-
ли [Уразманова, 1976, с.165].

Преемником К.Насыри в составлении 
ежегодных настольных календарей стал 
переводчик восточной литературы имам 
сельской мечети Шигабетдин Рахматуллин 
(1853 – после 1923). Среди материалов, по-
мещенных на страницах издававшихся им с 
1890 г. по 1901 г. календарей, отметим ста-
тью «О Казани» (1899, 1900), содержавшую 
в т.ч. хронологию правлений казанских ха-
нов [Миннуллина, 2006, с.84–85].

Свой вклад в пропаганду исторических 
знаний внес писатель и драматург, изда-
тель календарей Ф.Халиди. Третью часть 
настольного календаря на 1899 г. занимает 
«История Булгарии, извле ченная из достой-
ных доверия книг». Публикация представ-
ляет собой переложенные на доступный для 
широкого читателя язык главы 1-го тома 
«Мөстəфадел-əхбар...» Ш.Марджани. В 
этом же календаре приводится летопись со-
бытий из истории Казани и излагается исто-
рия мечетей города. 

Н.Ф.Катанов перевел на русский язык 
из отрывного календаря Ф.Халиди на 1902 
г. очерк истории Казани, в котором расска-
зывается об основании города, противо-
стоянии с Москвой и завоевании Казани, а 
также содержатся сведения из жизни татар-
ской Казани конца XVIII – XIX вв. [Катанов, 
1904б, с.359–365].

В 1883 г. в Казани вышли из печати 
«Тəварихе Болгария» («Булгарские хро-
ники») казанского имама Хусаина Амирхана 
(1816–1893) – деда писателя Ф.Амирхана 
[Əмирхан, 1883; Амирханов, 2010]. Со чи-
нение состоит из вступления, семи глав и 
заключения. В предисловии к книге автор 
поясняет, что стремился упорядочить отоб-
ранные им как достоверные сообщения из 
разных источников и восполнить отсутствие 
книг по истории Булгара. В первых главах 
он, следуя «Шəҗəрəи төрек» («Родословной 
тюрок») Абулгази Бахадурхана, передает 
представления о происхождении тюркских 
народов и их древней истории, сообщает о 
деяниях Чингизхана, чингизидов и Тимура. 
События собственно булгарской истории 
излагаются через критику «Булгарских 
хро ник» Хисамутдина Муслими. Однако 
Х.Амирхан не проявлял той нетерпимости 
и категоричности оценок, которую де-
монстрировал в отношении этой книги 
Ш.Мард жани, и допускал, что в ней могут быть 
и истинные свидетельства. Оригинальными 
и ценными являются биографические 
сведения «о булгарских шей хах и улемах» – 
мусульманских деятелях конца XVIII – пер-
вой трети XIX в. Последняя глава, которая 
посвящена Казани, построена на преданиях. 
В ней повествуется об основании города, 
его правителях, озерах Кабан и Черное, 
истории татарских слобод. Среди прочих 
приводится весьма интересный источник – 
баит об Аксак-Тимуре, принадлежавший, 
по словам составителя, перу казанского 
хана Мухаммад-Амина [Əмирхан, 1883, 
б.60]. Эти материалы, как и предания, 
собранные К.Насыри, хотя и содержат, 
будучи фольклорными произведениями, 
ошибки и вымысел, представляют исто рио-
графическую ценность, поскольку в них 
нашло отражение историческое сознание 
татарского общества.

Достоверность некоторых принятых 
Х.Амирханом на веру сведений из авто-
ритетных, как считал он, источников сом-
нительна, а его методология во многом 
близка к той, которую использовал Х.Мус-
ли ми. Являясь промежуточной работой в 
волго-уральской мусульманской историо-
графии, «Булгарские хроники» Х.Амирхана 
подтверждали назревшую потребность в 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства788

«реальной истории» [Франк, 2008, с.155, 166, 
170–171]. В этом отношении с «Булгарскими 
хрониками» схоже сохранившееся в руко-
писи сочинение поэта-суфия Г.Чокрый 
«Тə варихе Болгария, яки тəкъ рибе Гарый» 
(«Булгарские хроники, или примерное 
объяснение ее Гари»), составленное им в 
конце жизни, в котором он отверг историю 
Муслими как источник [Франк, 2008, 172–
182].

В 1884 г. было опубликовано еще одно 
историческое сочинение Х.Амирхана «Шə-
җə рəи галия фи бəян əл-əнсаб» («Великая 
родословная, повествующая генеалогии»), 
известное в историографии и как «Нө-
җүмет-тəварих» («Звезды истории») [Əмир-
хан, 1884]. Сочинение составлено в 
соответствии с традициями мусульманской 
историографии. В нем излагается история 
пророков, повествуется о деяниях после-
дователей пророка и правителях, об истории 
мусульманских государств, жизни и трудах 
видных ученых. 

Определенное влияние на развитие 
исторических знаний у татар и становление 
национальной исторической науки оказало 
российское востоковедение. 

Казанский университет в первой поло-
вине XIX в. стал основным центром вос-
токоведческих исследований в России. Еще 
до прибытия в 1807 г. в Казань Х.М.Френа, 
возглавившего кафедру восточных языков, 
И.Хальфиным были заложены основы пре-
подавания восточных языков в университе-
те. Подлинное признание и известность в 
России и за рубежом принесли И.Хальфину 
публикации ценных восточных источни-
ков, по существу положившие начало ис-
точниковедению национальной истории. 
В 1818 г. им совместно с Х.М.Френом был 
издан тарханный ярлык Тимур-Кутлуга. В 
1819 г. И.Хальфин опубликовал в качестве 
хрестоматии – первого учебного пособия по 
татарскому языку – «Жизнь Джингиз-хана и 
Аксак-Тимура с присовокуплением разных 
отрывков, до истории касающихся...», осно-
ванную на текстах «Дəфтəри Чынгыз-намə» 
[Хəлфин, 1819]. В 1825 г. в Азиатской типо-
графии Казани вышла в свет подготовлен-
ная И.Хальфиным рукопись «Родословного 
древа тюрков» Абулгази Бахадур-хана.

В 1855 г. Восточный разряд был пере-
веден в Петербургский университет. Здесь 

в 1857–1865 гг. преподавал турецкий и та-
тарский языки ученик, близкий друг и еди-
номышленник Ш.Марджани, вдохновитель 
его исторических изысканий Х.Фаизханов 
(1828–1866). По просьбе своего учителя он 
высылал ему необходимые книги, делал вы-
борки из источников, оказав неоценимую 
помощь в составлении трудов по истории 
[Газиз, 1915, б.349; Шəрəф, 1915, б.114; 
Фəхреддинев, 1993, б.187–188; Фəезханов, 
2006, б.327; Юсупов, 2005, с.79–80]. В пись-
мах к своему наставнику Х.Фаизхановым 
обозначаются и обсуждаются исследова-
тельские задачи, высказывается мнение о на-
писанном [Фəезханов, 2006, б.343–344, 350, 
355, 366]. Ключевые проблемы, например 
булгаро-татарская теория этногенеза, раз-
рабатывались ими совместно [Фəезханов, 
2006, б.371–373, 378–379]. Ш.Марджани с 
благодарностью принимал его советы и за-
мечания. Х.Фаизханов намеревался опубли-
ковать работы учителя в Санкт-Петербурге 
[Фəезханов, 2006, б.350, 364, 366]. Он стал 
связующим звеном между востоковедами 
столицы и Ш.Марджани. В «Исследовании 
о касимовских царях и царевичах» (1863) 
В.В.Вельяминовым-Зерновым приводятся 
два письма Ш.Марджани Х.Фаизханову, в 
которых Ш.Марджани дает расшифровки 
текстов надгробий, сделанных по просьбе 
автора.

Вклад Х.Фаизханова в создание первой 
научной истории татар раскрывают и вновь 
приобретенные источники. Среди мате-
риалов архива Ш.Марджани, переданных в 
1998 г. правнуком ученого Даниялом Амир-
хановым Национальной библиотеке РТ, ар-
хеографом Р.Мардановым были обнаруже-
ны рукописи Х.Фаизханова. Оказалось, что 
наши представления о научном наследии 
Х.Фаизханова были неполными. Более того, 
важнейшая сторона его деятельности как 
ученого-историка оставалась неизвестной. 
Тетрадь в 60 страниц содержит неполные 
черновики работ по истории Касимовского и 
Казанского ханств и описания текстов бул-
гарских надгробий. Из рукописи мы узна-
ем, что им также была составлена история 
Волжской Булгарии [Мəрданов, 2002; опубл.: 
Фəезханов, 2006, б.109–154, 228–272].

Сопоставление рукописей с «Мөс тə-
фадел-əхбар...» показало, что материалы 
Х.Фаизханова были включены в работу 



Глава 7. Развитие исторических знаний 789

Ш.Марджани в виде отрывков или сплошно-
го текста. Так, его «Казан тарихы» («История 
Казани») и «Касимский ханлыгы» («Каси-
мовское ханство»), претерпев определенную 
редакцию, полностью вошли в «Мөстəфадел-
əхбар...», составив более половины и почти 
полный текст соответствующих глав этой 
книги [Мəрданов, 2006, б.10–15]. Подчерк-
нем, и в этом исследователи единодушны, 
что не может быть и речи о посягательстве 
Ш.Марджани на труды безвременно ушед-
шего из жизни Х.Фаизханова [Госманов, 
2006, б.33; Мəрданов, 2006, б.15–16]. Их 
связывала искренняя и испытанная дружба, 
это были особые отношения людей, выбрав-
ших служение единой цели. Востребовав 
после смерти Х.Фаизханова его рукописи и 
включив их в свое сочинение, Ш.Марджани 
продолжил сотрудничество.

Х.Фаизханов оставил яркий след в исто-
рии отечественной тюркологии. Им были 
систематизированы и подготовлены к печа-
ти ценнейшие источники по внешнеполи-
тической истории Восточной Европы XVI–
XVIII вв. – тюркоязычные дипломатические 
документы архива МИД, опубликованные 
под редакцией В.В.Вельяминова-Зернова в 
«Материалах для истории Крымского хан-
ства» (1864)9. В работе «Три надгробных 
булгарских надписи» (1863) Х.Фаизхановым 
был предложен метод, позволивший пра-
вильно прочесть эпиграфические памят-
ники булгарского времени и заложивший 
основы булгаро-татарской эпиграфики [Гос-
манов, 1990, б.25–26].

К научной деятельности Ш.Марджани 
ученое сообщество Казани относилось с 
благожелательным вниманием. Близкое 
знакомство и сотрудничество связывали 
его с известными казанскими тюркологами 
И.Ф.Готвальдом и В.В.Радловым. Марджа-
ни был членом оргкомитета IV Всероссий-
ского археологического съезда (1877 г.), к 
которому он подготовил доклад «Гилалəт 
əз-заман фи тарихе Болгар вə Казан» («За-
веса времен, прикрывающая историю Бул-
гара и Казани»), переведенный и прочитан-
ный Радловым [Марджани, 1884, с.40–58]. 
Сведения из этого сочинения, как ценные 

9 Участие последнего в издании этого капиталь-
ного сборника ограничивалось вступительной ста-
тьей.

и надежные, использовали И.Ф.Готвальд, 
С.М.Шпилевский, Н.И.Ашмарин.

По инициативе участников съезда было 
основано ОАИЭ при Казанском универси-
тете. В периодическом сборнике Общества 
– «Известиях ОАИЭ» было опубликовано 
48 работ 24 авторов по истории, культуре и 
быту татар [Хабибуллин, 2006, с.99]. 

Действительными членами Общества до 
октября 1917 г. состояли 15 татарских ученых 
и интеллигентов: Ш.Марджани, К.Насыри, 
С.Аитов, М.Заитов, Г.Ильяси, Г.Ахмаров, 
Х.Атласи и др. [Хəбибуллин, 1977]. Со-
трудничество с ОАИЭ способствовало их 
приобщению к русской и европейской исто-
рической науке, методам научного поиска и 
исследования. С другой стороны, участие 
татар в работе ОАИЭ позволило ввести в 
научный оборот широкий круг письменных, 
эпиграфических и фольклорных источни-
ков, в т.ч. неизвестных (например, источни-
ки исследований Ш.Марджани), или недо-
ступных большинству русских ученых.

С XIX в. претерпели изменения традици-
онные жанры частноисторической литера-
туры – генеалогии-шаджара, истории прихо-
дов и сел, биографии, автобиографии и т.д. 
Приобретала новый характер национальная 
родословная традиция – узкофамильные 
генеалогии10 превращались в свод родо-
словных, и далее на их основе происходило 
становление народно-краеведческого жан-
ра истории сел (авыл тарихлары), который 
получил широкое развитие с 80-х гг. XIX в. 
[Шайхиев, 1990, с.17, 29]. В одном из самых 
ранних образцов историко-краеведческой 
литературы, опубликованном В.В.Радловым 
под названием «То, что услышал Ильяс-
мулла от своего отца», на основе отдельной 
родословной, сведенной воедино с местны-
ми преданиями, излагалась история Усть-
Ишима [Ильяс мулла]. Появились труды, 
раскрывающие историю, этнографию, топо-
нимику малой родины [Шайхиев, 1990, с.29]. 
Среди наиболее значительных сочинений – 
«История аула Тюнтяр» М.Шамсутдинова, 

10 Традиционная татарская шаджара записыва-
лась в виде родословного древа (позднее таблицы), 
где около отдельных имен приводились краткие 
сведения о дате рождения или смерти, некоторых 
достойных упоминания, с точки зрения составите-
ля, фактах биографии.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства790

«История Параньги» А.Бараньгиви, «Исто-
рия Новых Тинчалей» А.Гиззатуллина и др. 
Первой опубликованной на татарском языке 
краеведческой работой стала «История аула 
Стерлибашево» М.Тукаева, вышедшая в Ка-
зани в 1899 г.

Широкое распространение получили 
вакаиг-наме, или погодные записи событий, 
возникшие на основе «Главы повести по 
истории» «Дəфтəри Чынгыз-намə». Напри-
мер, вакаиг-наме из коллекции археографа 
С.Вахидова, составленная в семье казанских 
купцов Замановых и представлявшая собой 
хронологию событий истории России, Ка-
зани и местной жизни с 1703 г. по 1855 г. 
[Дмитриева, 1965, с.69–70].

С введением метрических книг появи-
лись местные вакаиг-наме, когда в метрике 
стали постепенно записывать по годам наи-
более важные события. На эти сведения за-
тем часто опирались авторы краеведческих 
сочинений. Некоторые истории сел являлись 
прямыми продолжениями вакаиг-наме [Шай-
хиев, 1990, с.24–25]. Историки-любители 
обращались к эпиграфическим памятникам 
и фольклору, использовали хра нящиеся у 
жителей документальные источники – куп-
чие, крепости на владение землей.

Народная историко-краеведческая лите-
ратура развивалась под влиянием татарских 
просветителей, казанского востоковеде-
ния в целом, а с формированием татарской 
исторической науки – в тесной взаимосвя-
зи с ней. Еще И.Хальфин в предисловии к 
«Жизни Джингиз-хана и Аксак-Тимура...» 
писал о необходимости сбора и сохранения 
памятников письменности и истории мест-
ного края [Хəлфин, 1819, б.4, 7–8]. В руко-
писях К.Насыри сохранились материалы по 
истории сел Свияжского у. [Ногман, 1958, 
б.14; Каюм Насыйриның, б.31–59]. В 1878 г. 
за подписью инспектора татарских, башкир-
ских и киргизских школ КУО востоковеда 
В.В.Радлова и, очевидно, по заданию ОАИЭ, 
одним из инициаторов создания которого он 
являлся, имамам мечетей была разослана 

анкета с вопросами о происхождении села, 
его названия, о наличии древностей в его 
окрестностях, преданиях и сказах из исто-
рии. Как отмечают исследователи, интерес 
к написанию региональных историй рос 
под непосредственным влиянием сочине-
ний Ш.Марджани, особенно второй части 
«Мөстəфадел-əхбар...», в которой ввел в 
оборот материалы из историй сел [Госма-
нов, 1998, б.20; Юсупов, 2005, с.125–126]. 
В начале ХХ в. со страниц журнала «Шура» 
краеведческие исследования пропаганди-
ровал Р.Фахретдин. В одном из номеров им 
были приведены сведения об известных ему 
краеведческих работах [Фəхретдин, 1915, 
б.44–49]. Краеведческие традиции дорево-
люционного времени продолжались в сочи-
нениях старой татарской интеллигенции и 
духовенства вплоть до 60-х гг. XX в.

Татарская историческая литература XIX в. 
носила разнородный характер, но вектор 
ее развития был очевиден и направ лен на 
постижение действительной истории народа. 
Первым научным исследованием по истории 
татарского народа, т.е. ис сле дованием, 
которое построено на все стороннем 
анализе и научной критике широкого круга 
источников, стало двух томное сочинение 
Ш.Марджани «Мөс тə фадел-əхбар...». Оно 
определило проблематику дальнейших тру-
дов, основные принципы и особенности 
освещения прошлого татар. С него начала 
формироваться устойчивая историогра-
фическая система – совокупность работ, 
объединенных общими целями и задачами, 
единых в главных подходах к интерпрета-
ции национальной истории. Таким образом, 
правомерно утверждать о начале формиро-
вания исторической науки татар, становле-
ние и развитие которой преимущественно 
относилось к периоду после Первой русской 
революции. Последователями и преемни-
ками ее основоположника – выдающегося 
татарского мыслителя Ш.Марджани стали 
Р.Фахретдин, Г.Ахмаров, Х.Атласи, Х.-Г.Га-
бяши, А.-З.Валиди, Г.Баттал и др.



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 791

ГЛАВА 8
Традиционные учебные заведения и новометодное образование

Альта Махмутова

Возрождение и развитие системы об-
разования татар-мусульман

Потеря казанскими татарами государ-
ственности в 1552 г. и политика христиани-
зации, проводимая Русским государством 
в дальнейшем, означали уничтожение не 
только материального, но и духовного богат-
ства, а также лидирующих групп населения. 
Сильный удар пришелся на татар-мусульман 
в 30–40-е гг. XVIII в., когда насилие стало 
главным и единственным оружием миссио-
неров, государственной политикой в деле 
христианизации нерусских народов Повол-
жья и Сибири. «Более 150 лет колониаль-
ной политики в отношении этих народов не 
смогли интегрировать их полностью в эко-
номическое и духовное пространство Рос-
сии. …Перспективы промышленного освое-
ния природных богатств Урала и Сибири, 
планы дальнейших завоеваний Казахстана и 
Средней Азии, Крыма и Кавказа настоятель-
но требовали завершения духовной колони-
зации покоренных народов Поволжья. Осо-
бенно остро эта задача стояла в отношении 
татар-мусульман» [Ислаев, 1999, с.9].

Большая часть татарского населения, не-
смотря на гонения и политику христианиза-
ции, продолжала сохранять приверженность 
к традиционной для нее религии – исламу. 
Причиной этой стойкости были приспособ-
ленность сущности мусульманского учения 
к потребностям простого народа и выбор-
ность мулл [Хабутдинов, 2008, с.21]. Сила 
ислама заключалась не только в том, что 
основные массы татар оставались правовер-
ными мусульманами в православном госу-
дарстве, но и в том, что повседневная жизнь 
населения регулировалась по законам ша-
риата, а мусульманское духовенство, по не-
обходимости заменившее светскую власть, 
пользовалось большим авторитетом. 

«Кроме того, русская православная цер-
ковь в исламе видела своего естественного 

конкурента, способного на равных бороть-
ся за свое влияние среди языческих наро-
дов... По логике миссионеров, уничтоже-
ние мечетей (видимо. – А.М.) должно было 
привести к уничтожению мусульманского 
духовенства, следовательно, и ислама. …За-
конным основанием для тотального разру-
шения мечетей стал указ от 19 ноября 1742 
года» [Ислаев, 1999, с.25–27]. В результате 
за короткий срок в Казани и уезде из 536 
мечетей было разрушено 418, в Сибирской 
провинции – из 133 мечетей уничтожено 98, 
в Астраханской – из 40 – 29 мечетей [Исто-
рия, 1937, с.152]. Так Новокрещенская кон-
тора, созданная в 1731 г., нанесла основной 
удар по центрам духовности и просвещения 
татар – мечетям. Вместе с мечетями исчеза-
ли и учебные заведения при них. Терялись 
преемственность и традиции в обучении, 
выработанные мусульманской школой По-
волжья, Приуралья и Сибири. 

В условиях изоляции, разобщенности 
сельских мусульманских общин храните-
лями традиций народного ислама являлись 
абызы. Как указывается в татарской народ-
ной краеведческой литературе, народ впал в 
полное невежество [Бикколов, л.86]. 

Положение мусульман в России начало 
меняться с середины XVIII в. С 1756 г. в де-
ревнях с мусульманским населением было 
разрешено строительство мечетей и школ 
при них [Хронологический, 2000, с.315]. 
Российское правительство, особенно при 
Екатерине II, стало осознавать, что «татар-
ское общество, функционирующее в основ-
ном на универсалистских связях ислама, 
оставалось довольно серьезным потенци-
альным очагом сепаратизма внутри России. 
Поэтому необходимо было выработать более 
эффективные, чем насильственная христиа-
низация, механизмы вовлечения татарского 
общества в российскую государственную 
систему» [Мухаметшин, 2005а, с.28]. 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства792

Что же было сделано? 
В 1764 г. была прекращена деятельность 

Новокрещенской конторы. В 1773 г. появил-
ся указ Синода о терпимости всех верои-
споведаний и запрещении вмешательства 
архиереев в дела иноверцев. Это означало, 
что открытые религиозные гонения прекра-
щались. Менялся и статус ислама – из ре-
лигии гонимой он превращался в религию 
терпимую.  

Результатом реализации новой системы 
правительственных мер стали включение 
российских мусульман в структуру рос-
сийской государственности и постепенное 
создание автономных структур мусульман 
под контролем правительства. Казань и 
Оренбург (Сеитов посад – Каргалы) стали 
превращаться в центры концентрации ак-
тивных сил татарского общества. Укрепи-
лись купечество (буржуазия) и духовенство, 
т.е. возникли условия для формирования 
и стабильного развития новых групп, ли-
дирующих в обществе. Стало возможным 
функционирование религиозных и образо-
вательных учреждений, к этому времени 
почти полностью уничтоженных. С изме-
нением статуса ислама в России в конце 
XVIII – начале ХIХ в. началось интенсивное 
строительство мечетей и открытие при них 
школ, называемых медресе, на всех терри-
ториях, населенных татарами. 

Медресе (с араб. – место, где обучают) – 
учебное заведение, возникшее в исламском 
мире еще в эпоху распространения ислама. 
Основным и нередко единственным пред-
метом изучения в нем долгое время было 
мусульманское право. Постепенно к нему 
прибавились и другие предметы богослов-
ского и этико-правового плана. Весь комп-
лекс наук ислама, входивший в программу 
медресе, установился в мусульманском 
мире еще в XII–XIV вв. и сохранялся почти 
без изменений вплоть до конца ХIХ в. 

Поскольку за многие века преследова-
ний эта система образования у татар была 
разрушена, а единый центр, который мог бы 
направлять ее возрождение, отсутствовал, 
зачинатели этого дела должны были дей-
ствовать по своему разумению, самостоя-
тельно. Это значило, что они заимствовали 
те приемы и методы обучения и воспитания, 
которые получали у своих учителей в му-

сульманских странах. Личность мударриса 
(учителя, создателя медресе) стала опреде-
ляющей при возрождении системы обра-
зования. «Из-за отсутствия печатных про-
изведений, гибели рукописного наследия 
в бесконечных пожарах в селах у нас нет 
точных сведений о способах и приемах обу-
чения во времена наших близких и далеких 
предков, – отмечал Р.Фахретдин. – Лишь 
немного известно, что после исчезновения 
Казанского государства живущие в дерев-
нях прадеды начали восстанавливать обуче-
ние сначала по типу дагестанских ученых, 
а позже заимствовали методы обучения у 
Бухары» [Фəхреддинев, 1993, б.238]. 

В произведениях Ш.Марджани и Р.Фах-
ретдина приведены краткие сведения о 
нескольких мударрисах, перенесших в та-
тарскую среду методы и приемы препода-
вания, перенятые ими в Дагестане, Бухаре 
и других местах. Так, Мухаммад ибн Гали 
ад-Дагстани (?–1796) в середине XVIII в. 
создал свое медресе в деревне Кондуровка 
близ Оренбурга (была основана в 1744 г. 
переселенными по указу императрицы Ели-
заветы Петровны астраханскими ногайца-
ми), первым возродил обучение шакирдов 
арабскому языку. Это привлекло в медресе 
учеников со всего Волго-Уральского ре-
гиона. Его учениками были ахун Каргалы, 
первый муфтий М.Хусаинов (1758–1824); 
мударрис каргалинского медресе под Орен-
бургом, суфийский шейх, поэт Валид б. 
Мухам мад амин аль-Кайбычи аль-Каргали 
(1753–1802); религиозный деятель, педа-
гог Абдрахман бине Мухаммадшариф аль-
Кирмани (1743–1826) и др. 

По образцу и подобию работы своего 
учителя, иногда усовершенствовав знания в 
Бухаре, они создавали свои медресе, воспи-
тывая новых учеников и посылая лучших из 
них совершенствовать знания в ту же Бухару. 
Так восстанавливалась почти оборвавшая-
ся цепочка мусульманского образования у 
татар. Ш.Марджани и Р.Фахретдин подчер-
кивали, что эти и другие мударрисы внесли 
немалый вклад в возрождение и становление 
классического мусульманского образования в 
Поволжье и Приуралье, особенно в передаче 
знаний по праву, хадисоведению, риторике, 
арабскому языку [Мəрҗани, 1989, б.243–244; 
Фəхреддин, 2006, б.19, 53–54, 75 и др.]. 



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 793

Обучавшиеся в Бухаре будущие мудар-
рисы перенимали не только религиозные 
образцы и образовательные нововведения, 
но и формальные стороны бухарского обра-
за жизни. «Исламизация в той или иной сте-
пени затронула все стороны жизнедеятель-
ности татар. Ш.Марджани утверждает, что 
повседневные шариатские нормы в умме 
укрепились стараниями отдельных выпуск-
ников среднеазиатских медресе» [Загидул-
лин, 2008, с.165]. В частности, с личностью 
муллы Ибрагима бине Худжаши, набирав-
шегося знаний в учебных центрах Кавказа, 
вернувшегося в родные края в 1783 г. и став-
шего в 1793 г. имамом 1-й мечети Казани, 
Ш.Марджани связывает введение ряда нов-
шеств в повседневную культуру городских 
мусульман [Мəрҗани, 1989, б.266–269].

Необходимо отметить и особое влияние 
бухарской системы обучения с ее схоласти-
кой и догматикой. «Основным достоинством 
культурного среднеазиатского влияния 
стало возвращение татар к схоластической 
исламской традиции. На место народного 
ислама абызов пришел ислам схоластиче-
ский. По словам Эрвина Панофского, суть 
схоластики определяется «постулатом разъ-
яснения ради самого разъяснения». В 1908 г. 
Р.Фахретдин постулировал, что схоластика 
ведет к стагнации и гибели использующих 
ее народов» [Хабутдинов, 2008, с.35].

Определить дату основания и продолжи-
тельность существования многих медресе, 
возникших во второй половине XVIII – на-
чале ХIХ в., как и их общее количество, поч-
ти невозможно. Это объяснялось не только 
отсутствием в стране сбора статистических 
данных, но и тем, что медресе основывались 
частными лицами (муллами) или приход-
ским обществом как училища при мечетях, 
нигде не регистрировались и работали ав-
тономно. Как правило, медресе носило имя 
муллы, а не места, где оно возникло. Про-
должительность существования медресе и 
объем преподавания напрямую зависели от 
муллы. Если ему суждено было долго жить 
и работать на одном месте, то и его медресе 
могло проcлавить эту местность. Если же 
ему приходилось скитаться (это на рубеже 
веков происходило, по разным причинам, 
довольно часто), а продолжателей его дела 
на прежнем месте не оставалось, то и ме-

дресе там исчезало (правда, оно появлялось 
на новом месте). 

Например, Ибрагим бине Габдулла ан-
Нук ратый (?–1780), ученик известного му-
дарриса и суфия 1-й половины XVIII в. 
Муртазы Гали бине Кутлугуш ас-Симети, 
получившего, в свою очередь, образова-
ние в Дагестане, преподавал (имел медре-
се) во многих селах. Ссылаясь на записи в 
конце книг, переписанных его учениками, 
Ш.Марджани указывает, что в 1753 г. его 
медресе находилось в д.Хасаншаех, в 1764 г. 
– в д.Ташкичу, в 1768 г. – в д.Казаклар, в 
1771 г. – в д.Шашы, в 1772 г. – в д.Урбар Ка-
занского у. Ибрагим-хазрат стал знаменит 
как познаниями в мусульманских науках, 
так и большим числом учеников (среди 
них был и дед Ш.Марджани Субхан хазрат) 
[Мəрҗани, 1989, б.241]. Отсутствие других 
источников не позволяет определить, сохра-
нялись ли медресе в оставленных мударри-
сом селениях.

Первые сведения о мусульманских шко-
лах России носили случайный характер и 
не охватывали всей совокупности этих учи-
лищ. Так, в «Известии о татарских учили-
щах Оренбургской губернии» (по данным 
МНП), опубликованном в №21 за 1811 г. 
«Вестника Европы», сообщалось о шко-
лах Сеитова посада под Оренбургом: «При 
всякой мечети (а их было 7 каменных и 2 
деревянных. – А.М.) находится особливое 
татарское училище, частью в покоях внизу 
мечетей и частью в особливых строениях. 
Заведение училищ началось за 30 лет до 
сего. Учащие суть ученые ахуны и муллы 
и отчасти частные люди; а учащиеся кроме 
тамошних жителей бывают и приезжие из 
других стран России, и даже из Хивы, Буха-
рии и других азийских княжеств. В учили-
щах обучаются татарской азбуке, арабскому 
языку во всем пространстве и персидскому, 
арифметике, геометрии, основаниям физи-
ки, философии по творениям Аристотеле-
вым, священной истории магометанской, 
чтению и толкованию Алкорана и познанию 
священных обрядов магометанских». Отме-
чалось также, что обучение ведется по ру-
кописным книгам, получаемым в основном 
из Бухары, что в каждом из лучших училищ 
обучается до 150 чел.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства794

Краткое описание пяти казанских мед-
ресе имеется в рапорте старшего учителя 
Казанского главного народного училища 
А.Пятова, представленном в училищный 
комитет Казанского университета 15 мая 
1816 г. «Все казанские татарские училища 
получили начало свое одинаковым образом, 
– объясняется в нем. – Какой-нибудь бога-
тый татарин из любви к наукам, а чаще по 
обещанию, отдает под училище свой дом, 
приходской мулла обыкновенно из усердия 
принимает на себя добровольно звание учи-
теля, молодые магометане, узнав о сем, изъ-
являют желание учиться – и таким образом 
является училище. Оные содержатся добро-
вольными пожертвованиями или иждиве-
нием учеников, из коих одни живут в своих 
домах, а другие, беднейшие, квартируют в 
самом училищном доме, где исправляют не-
редко должность сторожей» [НА РТ, ф.977, 
оп.Совет, д.318, л.9]. 

А.Пятов также подчеркивал отсутствие в 
казанских медресе каких-либо правил, уста-
новлений, свидетельствующих о системати-
ческом образе обучения. «Все образование в 
сих училищах заключается в изучении чте-
нию и письму языков турецкого, арабского и 
персидского, в познании магометанского за-
кона, а в некоторых училищах преподаются: 
часть математики, землемерие, астрология, 
логика, философия, грамматика, ритори-
ка, нравоучение и правила произношения 
Корана, – отмечал он. – Вообще муллы – 
учителя следуют при обучении старинным 
своим обыкновениям. Впрочем, возможно 
ли ожидать от них чего-либо большего? 
Воспитанные в кругу необразованных сво-
их братий, не имея тесных сношений с рос-
сиянами, кроме одной торговли, худо зная 
российский язык и будучи, следовательно, 
лишены средств достигнуть надлежащей 
степени образования, они довольствуются 
токмо еще в древние времена на их языке 
вышедшими книгами. Но и они поелику хо-
дят между ними в рукописях, то у редкого 
можно найти их, кроме одного Корана. Но 
что магометане имеют ревность заниматься 
науками, тому служат доказательством до-
бровольно учрежденные ими училища и не-
редко предпринимаемые ими путешествия 
в Бухарию и другие места» [НА РТ, ф.977, 
оп.Совет, д.318, л.9]. 

Из документа следует, что медресе воз-
никали по инициативе самого татарского 
населения, чаще всего представителей ку-
печества и духовенства, содержались за его 
же счет. Никакого разрешения на открытие 
школы не требовалось, так как по издрев-
ле заведенным канонам шариата обучение 
нормам и правилам шариата входило в обя-
занности муллы. Обучение же велось в том 
объеме, каким обладал мулла-учитель, и по 
тем книгам, которые у него имелись (как 
правило, переписанным им во время своей 
учебы). Переписывание различных книг, 
необходимых для дальнейшей работы, было 
частью обучения и требовало от шакирда 
большого усердия. 

В этот список не включены все имев-
шиеся в то время в Казанской губ. школы. 
Вывод о наличии большего числа татарских 
школ можно сделать, исходя, например, из 
рапорта штатного смотрителя Лаишевско-
го уездного училища: «Во вверенном мне 
уезде никаких учебных заведений не нахо-
дится, кроме одних только магометанских 
школ при мечетях в каждом почти селении, 
где обучаются муллами дети магометан чте-
нию и письму на татарском языке» [НА РТ, 
ф.160, оп.1, д.33, л.14]. 

Исследователь быта и нравов татарско-
го населения первой половины XIХ в. Карл 
Фукс подчеркивал: «Татарин, не умеющий 
читать и писать, презирается своими земля-
ками и, как гражданин, не пользуется уваже-
нием других. По сему-то всякий отец стара-
ется как можно ранее записать детей своих в 
училище, где бы они выучились по крайней 
мере читать, писать и узнали бы начала сво-
ей религии» [Фукс, 2005, с.212–213].

Ученый не приводит статистические 
данные о количестве школ, но его сведе-
ния свидетельствуют о том, насколько рас-
пространена была грамотность у казанских 
татар, и служат подтверждением того, что 
система татарско-мусульманского образова-
ния полностью восстановилась.

Более полные сведения относятся уже 
к середине века. Это данные ОМДС, пред-
ставленные религиозным управлением в 
ДДДИИ: в его ведении на 1 января 1856 г. 
находилось 1729858 жителей обоего пола, 
3478 мечетей, 934 медресе и мектебов, 5607 
духовных лиц (из них 260 мударрисов) 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.1093, л.1–7]. 



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 795

Итак, постепенно установившийся к се-
редине XIX в. порядок получения образова-
ния у татар во многом копировал бухарскую 
систему обучения. Принятие казанскими 
татарами в качестве образца среднеазиат-
ской системы обучения и воспитания, по-
видимому, можно объяснить как внутри-, 
так и внешнеполитическими причинами. 
Если Кавказская война закрыла пути для 
получения образования на Кавказе даже для 
редких искателей знаний на чужбине, то 
усиление в конце XVIII – первой половине 
ХIХ в. торгово-экономических и дипломати-
ческих связей со среднеазиатскими государ-
ствами, в установлении и развитии которых 
активную роль играли татары-мусульмане, 
открыло дорогу в Бухару молодежи, стре-
мящейся к знаниям. 

Суть этого обучения была такова. Каж-
дый мулла, получивший от общества при-
говор на вступление в должность, вместе 
с тем брал на себя и обязательство обучать 
мальчиков основам ислама. Он занимался с 
ними или у себя дома, или в отдельном по-
мещении при мечети. Кстати, тогда еще не 
было четкого разделения татарских школ 
на мектебы (начальные школы) и медресе 
(средние и высшие школы), установивше-
гося только на рубеже ХIХ–ХХ вв. Школы, 
независимо от уровня обучения, имели одно 
название – медресе, что означало «место, 
где обучаются», хотя слово «мектеб» (ме-
сто, где пишут) тоже употреблялось [Мах-
мутова, 1982, с.13]. 

Обучение могло состоять из нескольких 
этапов. Сначала мальчики (как правило, с 
5–8 лет) знакомились с азбукой, обучались 
чтению, а иногда и письму, овладевали эле-
ментарными религиозными навыками. Обу-
чение начиналось с освоения азов сложного 
арабского алфавита. (Сложность заключа-
лась прежде всего в том, что 29 букв алфа-
вита имели по нескольку начертаний, общее 
число которых доходило до 118, количество 
гласных было недостаточным, для их обо-
значения применялись особые знаки; обуче-
ние велось на незнакомом языке и т.д.).

Усвоив механизм буквосложения (а на 
это могло уйти и два-три года, и пять, и 
более лет в зависимости от заинтересован-
ности и способностей ученика и учителя), 
ученики приступали к чтению религиозно-

дидактических произведений типа «Иман 
шарты» («Условия веры») и «Һəфтияк» 
(«Седьмая часть Корана»). Обучение было 
индивидуальным: «Каждый ученик про-
ходит курс учения совершенно отдельно 
от других учеников, имея ежедневно свой 
урок, отличный от урока, заучиваемого уче-
ником, рядом с ним сидящим. Заданные 
учителем уроки ученики учат вслух, гром-
ко, как бы стараясь перекричать один дру-
гого. В школе стоит гул, в котором трудно 
разобрать отдельные звуки» [РГИА, ф.821, 
оп.150, д.420, л.9об.]. Поскольку такой ме-
тод не позволял одновременно работать со 
всеми учащимися, учитель-мулла назначал 
себе помощников из старших учеников, ко-
торые назывались «хальфа».

Первоначальное обучение было почти 
обязательным и для муллы, и для родителей 
мальчиков, каким бы ни было их финансо-
вое положение. Дальнейшее зависело от 
желания и способностей как мальчиков и их 
родителей, так и муллы. Для открытия мед-
ресе ни особых помещений, ни школьного 
оборудования, ничего, что означает совре-
менное понимание этого шага, не требова-
лось. Преодолевшие трудности начального 
обучения и проявившие способности маль-
чики, если позволяли возможности их ро-
дителей, продолжали обучение в этом или 
переходили в близлежащее медресе. 

Крупнейшим центром комплексного ре-
ли гиозного образования татар в последней 
трети XVIII – первой трети XIХ в. ста-
ли каргалинские медресе в Оренбуржье. 
Ш.Марджани и Р.Фахретдин, давая харак-
теристики известным татарам, жившим в 
то время, также называют около ста медре-
се, где эти лица получали образование или 
сами основывали эти училища. Татарские 
медресе, как правило, возникали в отдален-
ных от губернских центров торговых селе-
ниях. Известно, например, о существова-
нии в XVIII в. медресе в селениях Адаево, 
Береске, Буби, Кариле (Карелино), Кышкар, 
Мачкара, Ор (Ура), Симетбаш, Ташкичу, 
Тюнтер и др. в Заказанье, Овечий Овраг на 
Нижегородчине, Тайсуганово и Стерлибаш 
в Закамье и др.

Так, в конце XVIII – первой половине 
XIX в. одним из самых знаменитых стало 
медресе в д.Мачкара Казанской губ., «зо-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства796

лотой век» которого был связан с именами 
мударрисов Мухаммад-Рахима бине Йусуфа 
аль-Ашыти (ум. в 1818 г.) и Габдуллы бине 
Яхъя аль-Чиртуши (ум. в 1858 г.), а также 
купца 1-й гильдии Габдуллы Утямышева 
(ум. в 1832 г.), материально обеспечившего 
процветание медресе родной деревни.

М.-Р. аль-Ашыти первоначальное об-
разование получил в медресе своего отца, 
имама и мударриса Йусуфа бине Габдулка-
рима, в течение трех лет помогал ему обу-
чать шакирдов. Затем в поисках знаний от-
правился в Дагестан, где учился в течение 
10 лет у известных для своего времени уче-
ных. Вернувшегося на родину в начале 80-х 
гг. XVIII в. М.-Р. аль-Ашыти пригласили 
имамом и мударрисом содержатели мечети 
и медресе д.Мачкара купцы Утямышевы. 
Слава о его учености привлекла в Мачкару 
многих стремившихся к знаниям юношей со 
всего Волго-Уральского региона. Почти все 
они впоследствии основали свои мед ресе и 
стали известными мударрисами. Его учени-
ками были ученый-реформатор Г.Курсави, 
имамы и мударрисы медресе Мачкара Габ-
дулла аль-Чиртуши, медресе Кышкар Якуб 
бине Яхъя ад-Дубъязи, медресе Хусна дед 
Ш.Марджани Субхан аль-Марджани, осно-
ватель династии мударрисов Стерлибашско-
го медресе Нигматулла бине Биктимер Ту-
каев, основатель рода имамов и мударрисов 
Амирхановых, прадед писателя Ф.Амирхана 
Амирхан ат-Талкыши и др. [Мəрҗани, 1989, 
б.263–264; Фəхреддин, 2006, б.83–84].

Другой мударрис медресе Мачкара Габ-
дулла бине Яхъя аль-Чиртуши, родом из Чи-
стопольского у., учился у мударриса М.-Р. 
аль-Ашыти, затем в Бухаре. Вернувшись в 
конце 1812 г. в Мачкару, он женился на до-
чери учителя и в течение шести лет помо-
гал своему учителю и тестю. С 1818 г. ру-
ководство приходом и медресе полностью 
перешло к нему. По словам Ш.Марджани, 
он более 40 лет проработал в Мачкаре, был 
самым известным из мударрисов своего 
времени, имел много учеников, ставших 
мударрисами. Среди них известны Мухам-
мадкарим ат-Таканыши, Габдулвали ан-
Нурмави, Ярулла ас-Сатыши, Нигматулла 
Буби и др. [Мəрҗани, 1989, б.319–321]. Во 
второй и третьей четверти ХIХ в. выпускни-
ки медресе Мачкара возглавляли ключевые 

приходы Казани при Апанаевской, Бурнаев-
ской, Галеевской, Сенной, Розовой мечетях 
[Хабутдинов, 2009, с.44].

В Оренбургской губ. в конце XVIII – 
первой половине XIX в. приобрело извест-
ность Стерлибашское медресе, основанное 
в 1720 г. [Тукаев, 1899, с.5]. Расцвет его свя-
зан с деятельностью династии имамов и му-
даррисов Тукаевых – Нигматуллы-хазрата 
(1772–1844), его сыновей Харриса (1810–
1870) и Харраса (1814–1871), внука Хаби-
буллы (1856–1897), сына Хариса. Нигма-
тулла бине Биктимер Тукаев ас-Стерлибаши 
(его дед Тукай бине Урманай перебрался на 
башкирские земли из д. Салавыч Малмыж-
ского у.), получив богословское образование 
в медресе Казани и Мачкары, отправился 
искать основательных знаний в Бухару. Там 
он стал учеником и последователем знаме-
нитого суфия Ниязкули-ишана ат-Туркмани. 
Получив от него сан шейха, Нигматулла-
ишан вернулся на родину, возглавил мечеть 
и медресе в Стерлибаше. Ш.Марджани 
отмечал: «Мир его был широк, учеников 
много. В своем краю приобрел чрезвычай-
но великую славу. Был защитником взгля-
дов меллы Габдунасыра аль-Курсави и его 
другом. В своем медресе возбудил интерес 
к нему» [Мəрҗани, 1989, б.245–246]. При 
мударрисе Нигматулле, писал Р.Фахретдин, 
медресе в Стерлибаше «достигло уровня 
высшего учебного заведения» [Фəхреддин, 
1906, с.78].

Таким образом, восстановление системы 
образования и науки у татар привело к не-
ожиданным для правительства результатам: 
«Интенсивное строительство мечетей и от-
крытие при них мектебов и медресе в конце 
XVIII – начале ХIХ в. татары использовали 
для создания независимой от официальной 
идеологии системы народного образования» 
[Мухаметшин, 2005а, с.29].

Традиционные учебные заведения та-
тар. 

К середине 60-х гг. XIX в. в России суще-
ствовало более 1,5 тыс. учебных заведений, 
подведомственных ОМДС, которые пред-
ставляли собой типичные школы ислама 
(табл.47). Формы их организации определя-
лись вполне сложившимися к тому времени 
религиозными традициями, что делало их 
похожими на аналогичные учебные заведе-



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 797

ния мусульманского мира. «Еще 25 лет на-
зад, входя в мектеб или медресе в Алжире, 
Константинополе или Бруссе, я чувствовал 
себя как бы перенесенным в Приволжские 
местности: до такой степени общая карти-
на была тождественна», – отмечал в 1913 
г. знаток мусульманской школы, чиновник 
МНП Н.А.Бобровников [Бобровников, 1913, 
с.228].

Каждый мулла на практике был правоспо-
собным учителем. При вступлении в долж-
ность он давал сельскому сходу обещание не 
только исполнять религиозные обряды, но и 
обучать детей арабской грамоте и основам 
вероучения. Занятия проводились или в спе-
циальном помещении при мечети, или дома у 
муллы-учителя. «Обычно прихожане строго 
контролировали отношение мулл к школьно-
му делу и в случае халатности, уклонения от 
деятельности по распространению книжно-
го слова сигнализировали в Духовное собра-
ние, даже выносили приговоры об избрании 
общине другого духовного руководителя» 
[Фархшатов, 1994, с.55].

Являясь частными или общественны-
ми учебными заведениями при мечетях, 
мектебы и медресе не имели официально 
утвержденных программ и уставов. За ред-
ким исключением в этих школах не было 
единого определенного курса учения. Каж-
дый мулла-учитель учил тому, что знал сам, 
и так, как учили его самого. «Время про-
хождения курса в мектебе не определено, 
и каких-либо подразделений на классы не 
существует; периоды же при обучении счи-
таются от времени усвоения одной книги, 
например «Иман шарты» («Условия веры». 
– А.М.), до перехода к изучению другой, 

например, «Һəфтияк» (седьмая часть Кора-
на. – А.М.) – это равносильно переходу из 
класса в класс» [РГИА, ф.733, оп.173, д.102, 
л.225]. Продолжительность учения зависе-
ла не только от учителя, но и от успехов и 
возможностей каждого ученика: «При ста-
рании ученики могут пройти весь курс мек-
теба и медресе в 10 лет, но обыкновенно на 
это требуется больший срок» [РГИА, ф.821, 
оп.150, д.420, л.9об.]. 

Государство, а также городские и земские 
органы не финансировали мусульманские 
школы. Однако учреждение школы у татар 
считалось богоугодным делом, поэтому в 
ее материальном обеспечении участвовали 
различные социальные силы. Активное уча-
стие в содержании ряда медресе принима-
ло купечество. Такие школы, как правило, 
имели по нескольку зданий, жилые и учеб-
ные комнаты были отделены друг от друга. 
Так, например, одно из наиболее успешных 
в середине XIX в. Стерлибашское медресе 
в Уфимской губ. помещалось в 25 зданиях. 
Во второй половине XIX в. по нескольку по-
мещений имели медресе «Усмания» и «Мар-
джания» в Казани, «Хусаиния» в Оренбурге, 
Буби в Вятской губ., Абдулвагапова в Чисто-
поле и др. [Махмутова, 1982, с.20–21]. Но 
традиционная форма содержания большин-
ства мектебов и медресе исключительно за 
счет приношений прихожан обеспечивала 
им только скудное существование. 

Основная масса школ размещалась в 
зданиях, не отвечавших санитарно-гигие-
ническим требованиям. Директор народных 
училищ Казанской губ. в представлении на 
имя попечителя КУО от 19 декабря 1891 г. 
отмечал: «Значительное число мектебов и 

Таблица 47
Сведения о мечетях, медресе, духовенстве и прихожанах, 
подведомственных ОМДС [по: РГИА, ф.821, оп.8, д.1101, л.2–5; 

д.1106, л.2–6; д.1110, л.3–5; д.1115, л.2–5; д.1118, л.2–7; д.1122, л 2–7; д.1132, л.2–4] 

Год Мечети Медресе Духовенство Прихожане
1859 3559 1034 1800966
1860 4525 1075 6188 1838218
1862 3591 1404 6326 1854909
1863 3591 1404 6326 1854909
1864 3550 1569 6096 2074182
1865 3550 1569 6096 2074182
1868 4052 1396 6513 2104190



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства798

медресе помещается в домах местных мулл, 
и только сравнительно немногие из них – в 
особых общественных домах или наемных 
квартирах. В этих помещениях очень тесно, 
поэтому учащиеся умываются и совершают 
намаз на открытом воздухе и зимой, и ле-
том, в мороз и ветер, отчего в этих школах 
бывает много больных, которые остаются 
лежать между здоровыми детьми» [НА РТ, 
ф.92, оп.1, д.19380, л.34–35].

Дополняли общую картину инспектор 
народных училищ Астраханской губ.: «Вдо-
бавок ко всему этому мусульманские школы 
лишены всяких признаков обычной школь-
ной обстановки: нет ни столов, какой бы то 
ни было формы, ни сидений. Все ученики 
проводят учебное время, стоя на коленях 
на полу; так они читают, держа книги пе-
ред глазами, так пишут, кладя тетрадь, а в 
большинстве какой-либо лоскут бумаги, на 
одно колено, у очень редких разве имеется 
маленький, низкий сундучок» и директор 
народных училищ Вятской губ.: «Помеща-
ются мектебы главным образом в кухнях 
местных мулл и иногда в скотных избах (как 
в деревне Сарсаз) при самых неблагоприят-
ных гигиенических условиях» [НА РТ, ф.92, 
оп.1, д.19380, л.22, 40об.].

Однако традиционная форма народной 
поддержки позволяла иметь школы даже в 
самых бедных деревнях. В условиях импер с 
кой России это была единственно возможная 
форма существования у татар сотен учеб-
ных заведений. Как указывал Р.Фахретдин, 

если во второй половине 
XIX в. школы первона-
чального обучения – мек-
тебы – имелись практи-
чески в каждом приходе, 
то одно мед ресе приходи-
лось на 30–40, а иногда и 
на 100 приходов. Руково-
дили ими и обучали ша-
кирдов известные своей 
ученостью мударрисы. 
Шакирды же собирались 
отовсюду и жили в тех 
же зданиях медресе, где 
и учились [Фəхреддинев, 
1993, б.239].

Большинство сельских 
школ были малочисленны-
ми. Так, на основе сведе-

ний о численности учащихся в 441 мусуль-
манской школе Уфимской и Оренбургской 
губерний установлено, что «в 1867–1868 гг. 
наибольшую группу (144 школы, или 30,9% 
в Уфимской губ. и 33,5% в Оренбургской 
губ.) составляли школы, имевшие от 11 до 
20 учащихся. Свыше 100 учащихся имели 
всего 10 школ. В среднем на одну школу в 
Уфимской губ. приходилось 35,4, в Орен-
бургской – 20,5 учащихся» [Фархшатов, 
1994, с.64]. Так обстояло дело не только в 
сельских, но и в городских медресе. В семи 
медресе Казани, например, в 1869 г. числи-
лось всего 387 учеников, причем только в 
одном – Мустакимовском – обучалось 100 
мальчиков [Медресе, 2007, с.23].

Численность учащихся в школах зави-
села от уровня учености и популярности 
мулл, которые их возглавляли, а также от 
материального обеспечения медресе. Поэ-
тому по мере увеличения числа школ и ко-
личества учеников в них, наряду со школа-
ми, едва насчитывавшими десять учеников, 
были медресе, где обучалось по нескольку 
сотен шакирдов. Например, в конце XIX в. 
в казанских медресе – Апанаевском (Прио-
зерном), Багаутдиновском («Марджания»), 
Галеевском («Мухаммадия») – обучалось 
от 150 до 400 шакирдов в каждом [РГИА, 
ф.733, оп.173, д.102, л.234]. В Стерлибашев-
ском медресе Уфимской губ. в 60–80-х гг. 
стабильно обучалось по 500–600 учеников, 
а в Стерлитамакском – от 200 до 600 [Фарх-
шатов, 1994, с.59, 60]. Возраст учеников в 

Здание быв. медресе «Күл буе» (Приозерное) при Апанаевской 
мечети Казани. Совр. ул.Марджани, 28. Фото 2010 г.



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 799

мусульманских училищах также значитель-
но отличался: в мектебах – от 5–6 лет до 16, 
а в медресе – от 10–11 до 30 лет (иногда и 
выше) [Махмутова, 1982, л.16].

Учебный год в мусульманских учеб-
ных заведениях, как правило, начинался в 
сентябре-октябре, после окончания осенних 
уборочных работ, и заканчивался перед ве-
сенними полевыми работами в апреле. Но 
были медресе, где шакирды брали уроки 
круглый год. Учебный день распределялся 
следующим образом: «Ученики собираются 
в школы часов в 7–8 утра, смотря по вре-
мени года, и учатся до 2–3 часов дня, с ча-
совым перерывом около 12 часов. Впрочем, 
в мектебе самые маленькие ученики неред-
ко в 12 часов совсем отпускаются домой, а 
старшие обязательно продолжают учиться и 
после перерыва до 2–3 часов дня. Что каса-
ется медресе, то в них ученики собираются, 
кроме того, для занятий и в вечерние часы» 
[РГИА, ф.821, оп.150, д.420, л.5]. 

В основе образования и воспитания та-
тар лежала задача подготовки верного му-
сульманина, живущего по законам шариата. 
«Масса татарского населения …находится 
еще на той стадии культурного развития, 
когда религиозное настроение проникает и 
направляет весь быт народа, когда вопросы 
веры преобладают над всеми другими, – от-
мечал в начале ХХ в. директор народных 
училищ Казанской губ. М.Н.Пинегин. – …
Учиться и изучать религию у татар сливает-
ся в одно понятие и обозначается даже од-
ним словом. И потому смысл учения татар-
ская масса до последнего времени понимала 
только в обучении религии» [РГИА, ф.821, 
оп.8, д.801, л.45об.].

В деятельности мусульманских школ, не-
зависимо от места их расположения, было 
много общего, обусловленного традициями. 
«Во всех мусульманских школах в той или 
иной степени с небольшими изменениями 
изучался определенный ряд наук или, по 
крайней мере, отделы из этих наук» [Коб-
лов, 1916, с.15]. Обучение могло состоять из 
нескольких этапов. По мере восстановления 
системы образования и, особенно, с появле-
нием новометодных школ постепенно утвер-
дилось разделение мусульманской школы 
на низшую – мектеб и высшую – медресе, 
хотя эти названия могли употребляться при-

менительно к одному и тому же учебному 
заведению. 

Организация учебно-воспитательной 
деятельности школы определялась ее це-
лью. Конечная цель мусульманского учили-
ща – «научить мусульманских детей чтению 
и письму, познакомить их с установками 
ислама, воспитать их в доброй нравствен-
ности и указать им путь к достижению бла-
гополучия земного и небесного и тем содей-
ствовать миру и покою государства» [РГИА, 
ф.821, оп.133, д.466, л.57]. В соответствии 
с этой целью учебный курс мектеба преду-
сматривал овладение арабской грамотой (на 
что уходил год и более), чтение и письмо 
на языке тюрки, основы вероучения и на-
чальные сведения по арифметике. Овладев 
достаточно сложным механизмом букво-
сложения, мальчики приступали к чтению 
религиозно-дидактических произведений на 
языке тюрки: «Ахыр заман китабы» («Книга 
о светопреставлении») С.Бакыргани (ум. в 
1186 г.), «Кыйссаи Йосыф» Кул Гали (конец 
XII – начало XIII в.), «Мөхəммəдия» («По-
священие пророку Мухаммаду») М.Челеби 
(ум. в 1451 г.), «Рисалəи Газизə» («Рас-
сказ о Газизе») Т.Ялчыгулова (1768–1838), 
«Бəдавам» («Постоянно повторяй») и «Ки-
секбаш китабы» («Книга об отсеченной 
голове») неизвестных авторов и др. [Татар 
əдəбияты, б.115–157, 273, 282, 443–452].

Изучение этих книг играло важную роль 
в религиозно-нравственном воспитании 
учащихся: в форме диалогов, анекдотов, 
красочно и живо описанных сцен учащимся 
исподволь внушались идеи и доктрины ис-
лама. В то же время, знакомясь с лучшими 
образцами мусульманской назидательной 
литературы, школьники получали некото-
рые сведения по истории, географии, этике, 
эстетике, что способствовало их умственно-
му развитию. Чтением нескольких произ-
ведений татарской и восточной литературы 
для большинства детей обучение в мектебе 
заканчивалось. Навыки чтения и письма, 
полученные таким образом, не находя при-
менения в обыденной жизни, после завер-
шения учебы постепенно утрачивались, и 
хотя фактически первоначальное обучение 
проходило абсолютное большинство детей, 
повсеместно взрослое население постепен-
но переходило в разряд неграмотных.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства800

Этим обстоятельством мы склонны объ-
яснять показатели Первой всеобщей пере-
писи населения 1897 г. о грамотности среди 
татарского населения в губерниях Волго-
Уральского региона11.

Лишь немногие мектебы, расположен-
ные в крупных селах и городах, имели вто-
рое отделение (как правило, трехгодичное), 
где преподавались начала арабского языка, 
мусульманской этики и права. Такие отделе-
ния являлись своего рода подготовительны-
ми для медресе.

Медресе представляло собой учебное за-
ведение повышенной ступени и преследо-
вало цель «подготовить муэдзинов, имамов, 

11 Согласно статистическим сведениям 1897 г., 
среднестатистические показатели по грамотности 
на родном языке среди мусульман следующие: в 
Казанской губ. – 20% (22% – среди мужчин, 18% 
– среди женщин), в Симбирской губ. – 10,8% (15% 
и 6,6% соответственно), в Самарской – 24,5% (26% 
и 23%), в Саратовской – 14,6% (18,8% и 10,5%), в 
Уфимской губ. – 19,3%, в Оренбургской губ. – 21% 
(25% и 17% соответственно [Гибадуллина, 2008, 
с.107, табл.7]. 

хатыпов, факихов, галимов, мугаллимов, му-
даррисов, казиев и муфтиев, которые были бы 
вполне знакомы как с требованиями времени, 
так и с науками веры и жизни, чтобы иметь 
возможность указать к оным пути и другим» 
[РГИА, ф.821, оп.133, д.466, л.57об.], т.е. это 
были духовные учебные заведения, призван-
ные готовить богословов, знатоков мусуль-
манского права и духовных руководителей 
мусульман. Чиновники сравнивали лучшие 
медресе с русскими духовными семинария-
ми и академиями [РГИА, ф.821, оп.8, д.785, 
л.5об.; ф.733, оп.170, д.263, л.303об.; НА РТ, 
ф.92, оп.1, д.10464, л.17].

Как и повсеместно у мусульман, комп лекс 
изучаемых в татарских медресе наук тради-
ционно делился на две группы. Первую со-
ставляли науки «шаргия», т.е. дисциплины, 
связанные с изучением шариата, или, иначе, 
«наклия», т.е. основанные на предании. Вто-
рую группу составляли науки умственные – 
«гаклия». Они, в свою очередь, делились на 
«арабия», связанные с изучением арабского 
языка, и «хикмия» – науки так называемой 
«человеческой мудрости», т.е. философские 
[Валидов, 1998, с.35].

Изучение всех этих наук велось по опре-
деленной схеме, на базе неизменного в те-
чение веков комплекса учебных пособий, 
по определению Дж.Валиди, «получивших 
чуть ли не авторитет Корана». Каждый та-
кой учебник «состоял из собрания несколь-
ких книг, но не отдельных, а параллельных 
или концентрических. Это вытекало из 
своеобразной, так сказать, средневековой 
системы составления книг. Дело в том, что 
какой-нибудь ученый-специалист составлял 
одну какую-либо книжку, излагая в кратких 
чертах основные положения своей науки, 
потом последователи этого ученого, со сво-
ей стороны, писали к ней свои коммента-
рии. Первое из этих сочинений называлось 
по-арабски «матен» (конспект), а второе 
– «шарх», т.е. комментарий. Комментарий 
сам по себе не составляет самостоятельной 
книги, он тесно связан с матеном» [Вали-
дов, 1998, с.35]. 

Иногда «шарх» имел свой комментарий 
– «шархи-шарх» либо «хашия» – толкование 
избранных мест первых двух сочинений. 
«Таким образом, коротенький матен, сос-
тоящий из каких-нибудь десяти страниц, 

Титульный лист сочинения 
М.Челеби «Мөхəммəдия».



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 801

может расшириться со всевозможными ком-
ментариями до многотомной книги» [Ва-
лидов, 1998, с.35]. Предполагалось, что в 
стенах медресе шакирды должны изучать, 
т.е. практически заучивать наизусть, основ-
ные сочинения с несколькими главными его 
комментариями, а остальные толкования 
осваивать самостоятельно12.

Курс обучения в медресе начинался с изу-
чения морфологии, грамматики и лексики 
арабского языка. Наиболее авторитетными 
и распространенными в татарских медресе 
учебными пособиями были «Əнмүзəҗ» – 
грамматико-лексикографическое произведе-
ние знаменитого Махмуда Замахшари (1075–
1144) и «Кафия» Ибн аль-Хаджиба (ум. в 
1249 г.) о строении стиха. К ним нужно было 
изучить примерно десять толкований. Когда 
шакирды достигали «Кафии», в программу 
включались книги по мусульманскому праву 
(фикх), стихосложению (гильм аруз) и веде-
нию диспутов (муназара). Как правило, это 
был «Мохтасар əл-викая» Губайдуллы Садр 
аш-Шария (ум. в 1344 г.) – краткий курс по 
мусульманскому праву, являвшийся сокра-
щенным вариантом объемного юридическо-
го свода. К нему прилагались комментарии 
«Җамигъ əр-рөмүз», «Шəрхе викая» и др.

Следующая ступень – изучение логики 
(мантык). Основные учебники – «Исагуҗи» 
Хасана аль-Кати (ум. в 1358 г.) с коммен-
тариями «Шəрхе Исагуҗи» Джамалутди-
на ас-Суюти (ум. в 1505 г.) и «Шəмсия» с 
комментариями «Шəрхе шəмсия», «Хəшияи 
Кутби». Затем приступали к толкованию 
догматов ислама (калам). Главные пособия 
– «Гакаид» Нажмеддина Абу Хафса Умара 
Насафи (1068–1142) с комментариями Саг-
дуддина Тафтазани (1322–1389) «Шəрхе 
гакаид əн-Насафи». Многочисленные тол-
кования к ним изучались шакирдами само-
стоятельно. Дальнейшее изучение логики 
осуществлялось по сочинению Тафтазани 

12 Далее описание предметов и способов обу-
чения в медресе дано по: Ахмеров Ш. Казанское 
мусульманство // Городской и сельский учитель. 
Казань, 1897. Вып. 2; Валидов Дж. Очерк истории 
образованности и литературы волжских татар (до 
революции 1917 г.). Казань, 1998; Коблов Я.Д. Кон-
фессиональные школы казанских татар. Казань, 
1916; Ханыков Н.В. Описание Бухарского ханства. 
СПб., 1887; Медресе г. Казани ХIХ – нач. ХХ веков: 
Сб. документов и материалов. Казань, 2007 и др.

«Тəхзыйб» со множеством комментариев, 
главным из которых был «Шəрхе Тəхзыйб» 
Джаляледдина Даввани (1426–1501). Одно-
временно продолжалось изучение фикха по 
«Шəрхе əл-викая», состоявшему из двух раз-
делов: «Викаят əр-риваят» Махмуда Тадж 
аш-Шария и комментариев на него Убей-
дуллы ибн Масгуда Садр аш-Шариа (ум. в 
1346 г.) «Шəрхе Викаят əр-риваят».

Затем ученики приступали к изучению 
«Хикмəт əл-гайн» Нажмеддина Умара аль-
Катиби (ум. в 1276 г.). Следующим учеб-
ником по каламу был «Гакаид əл-Газдия» 
Гизеддина аль-Иджи (ум. в 1355 г.) с ком-
ментариями Джаляледдина Даввани «Мулла 
Җəлял», на который, в свою очередь, име-
лись толкование Ханакахи и комментарии 
«Татимма», «Хəшияи Кəлам» и множество 
других. К этим основным учебникам мог 
быть добавлен ряд второстепенных книг по 
предметам, относящимся к «арабия» – рито-
рике, правилам благозвучия слов, построе-
нию речи и т.д. После ознакомления с этими 
книгами наступала очередь третьего боль-
шого пособия по фикху – «Хидая» крупного 
законоведа Бурханеддина Али Маргинани 
(ум. в 1197 г.) с комментариями и толко-
ваниями к нему «Кифая», «Нихая», «Фəтх 
əл-Кадир» и др. Параллельно вводилось 
изучение основ фикха по книге «Тəнкыйх 
əл-ысул» Садр аш-Шария с его же толкова-
нием «Тəүзыйх əл-ысул», ряда комментари-
ев Тафтазани и др.

На последнем этапе вводилось изучение 
хадисов – речений пророка Мухаммада и 
преданий из его жизни. Основным источ-
ником служил «Мишкят əш-шəриф», тол-
кование к нему имело название «Миркат». 
Особое место занимала т.н. наука о разде-
ле наследства – «Гыйльме фəраиз», по сути 
один из разделов фикха, выделенный в са-
мостоятельный предмет. Параллельно изу-
чались правила чтения Корана – «Гыйльме 
кыраəт», арифметика – «Гыйльме хисаб». 
Завершался курс медресе изучением толко-
вания Корана по пособию «Тəфсир» Байда-
ви Насреддина Абдаллаха ибн Умара (ум. в 
1286 г.) со множеством комментариев.

В общей сложности курс мог включать 
в себя более сотни книг довольно круп-
ных знатоков в самых различных областях 
исламских наук, живших и творивших в 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства802

основном в XI–XV вв. Полный курс обуче-
ния в медресе не имел какого-либо опреде-
ленного срока: «Учащиеся живут и учатся в 
медресе до тех пор, пока учитель или сами 
они не сочтут себя достаточно усвоившими 
курс мусульманских наук, десять или более 
лет» [РГИА, ф.821, оп.150, д.420, л.13]. 

Конечно, систематическое изучение этих 
схоластических наук требовало много вре-
мени, и шакирды, как правило, заканчивали 
учебу и занимали должность муллы в 30–35 
лет. Но так долго пребывать в медресе мог-
ли себе позволить немногие. Особо необхо-
димым считалось изучение морфологии и 
синтаксиса арабского языка, логики, кала-
ма, законоведения и основ шариата. Поэто-
му многие шакирды, одолев эти 5–6 курсов, 
считали себя вполне готовыми к духовной 
деятельности. Это подтверждал и Габдулла 
Буби, в 1870–1880-х гг. обучавшийся в мед-
ресе своего отца: «…многие шакирды не 
достигали и половины обучения или даже 
не продвигались дальше введения» [Бубый, 
л.18]. Значительное число шакирдов выхо-
дили из медресе, проучившись 5–6 лет. Так, 
в 1896 г. из 200 учащихся медресе первой 
мечети Стерлитамака 63 (31,5%) обучались 
первый год, 32 (16%) – второй, 30 (15%) – 
третий, 23 (11,5%) – четвертый, 26 (13%) – 
пятый, 16 (8%) – шестой, 6 (3%) – седьмой 
и 4 (2%) – свыше 7 лет [Фархшатов, 1994, 
с.70]. Таким образом, 9 из 10 начавших 
учиться в медресе шакирдов отсеивались в 
первые 5 лет. 

Традиционно используемый в медре-
се метод обучения был следующим: «Взяв 
книгу по какой-либо отрасли наук, состав-
ленную несколько столетий тому назад и 
почти всегда на арабском языке, мударрис 
перед своей аудиторией, сидящей перед ним 
полукругом на коленях, переводит арабский 
текст и приводит всевозможные на текст 
комментарии, заимствованные из таких же 
стародавних книг. Ни самостоятельного 
личного взгляда, ни разработки вопросов в 
ином, чем в комментариях, духе не допуска-
ется» [Ахмеров, 1897, с.77]. 

Дж.Валиди так описывал процесс обуче-
ния в медресе: «В каждом медресе имелось 
по несколько хальф, каждый из которых 
имел своих учеников, принадлежащих толь-
ко ему. ... Хальфа давал уроки следующим 

образом: приглашал к себе в определенное 
время всех учеников одной ступени, снача-
ла спрашивал он их прежние уроки. ... По-
том начиналось преподавание нового урока, 
и тогда уже должны были присутствовать и 
ученики старших ступеней, с целью повто-
рения своих предшествующих уроков или в 
силу их обязанности помогать своим млад-
шим товарищам в заучивании уроков» [Ва-
лидов, 1998, с.38]. 

Мударрис же давал уроки для старших 
шакирдов. «На его лекциях присутствовали 
ученики всех хальф; он не спрашивал учени-
ков и редко проверял их. Один из слушате-
лей читал текст книги, через несколько слов 
(а иногда даже на каждом слове) мударрис 
прерывал его и начинал чинно объяснять 
смысл прочитанного и при этом иногда так 
сильно вдохновлялся, что по поводу одного 
только слова прочитывал целую лекцию. ... 
Слушатели имели право прерывать лекцию 
и возражать против чего-нибудь мударрису; 
на это возражение должен был отвечать дру-
гой слушатель; но возражавший не удовлет-
ворялся его ответом и возражал снова. Та-
ким образом начиналось ученое состязание, 
в которое вмешивались и другие шакирды, 
причем никто из них не слушал своего про-
тивника, все перебивали с разных сторон 
друг друга, и в конце концов получался та-
кой хаос... «Но будет вам, – раздавался в это 
время властный голос мударриса, – будет 
вам, безумцы, что же вы на самом деле, с ума 
сошли, что ли», – говорил он, чувствуя при 
этом полное внутреннее удовлетворение от 
того, что его шакирды умеют, когда нужно, 
себя показать» [Валидов, 1998, с.39]. 

Так шакирды переносились «в сферу 
высших понятий», и ученик «чувствовал 
себя способным разрешать вопросы знания 
и бытия и сознавал, хотя и смутно, значение 
этих вопросов». Диспуты, хотя и были схола-
стическими, вырабатывали у шакирдов уме-
ние логически мыслить, аргументированно 
излагать свои мысли, т.е. требовали «полно-
го напряжения умственных способностей». 
Мелочность же рассуждений схоластиче-
ской философии «не могла не содействовать 
развитию силы критического анализа, а бо-
гатство всевозможных научно-философских 
понятий давало возможность более или 
менее свободно оперировать в области от-



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 803

влеченной мысли» 
[Ва лидов, 1998, 
с.42]. Диспуты-сос-
тязания «муназа-
ра» устраивались и 
между шакирдами 
разных хальф или 
даже разных мед-
ресе. Если в эпоху 
возрождения сис темы образования боль-
шинство медресе создавалось татарами, по-
лучившими образование в мусульманских 
странах на чужбине, то в середине и второй 
половине XIX в. все чаще основателями и 
руководителями медресе становились вы-
пускники собственно татарских медресе. 
При этом объем преподаваемых предметов 
был примерно одинаков. Известны были 
медресе под именем своего руководителя-
наставника. Если мударрис оказывался спо-
собным учителем, умевшим заинтересовать 
своих учеников учебой, выработать у них 
стойкое стремление к знаниям, его слава 
быстро распространялась, что приводило и 
к росту числа его учеников, которые стека-
лись к нему отовсюду. Так обстояли дела и в 
сельских, и в городских медресе. Естествен-
но, славились те медресе, чьи руководите-
ли – мударрисы серьезно относились к делу 
обучения юношества. 

К числу таких руководителей принадле-
жал и Ш.Марджани, обучавшийся в Бухаре 
и создавший в Казани свое медресе. «Мард-
жани обучал очень старательно, придавая 
большое значение урокам, много времени 
проводил в медресе», – отмечал его биограф 
Ш.Шараф [Мəрҗани, 2010, б.94]. 

К ним относился и Габдулгаллям Ниг-
матуллин, получивший образование в 
местных медресе и в 1857 г. воссоздавший 
медресе в д.Иж-Буби Сарапульского у. Вят-
ской губ. «В то время, как шакирды многих 
медресе вынуждены были довольствоваться 
одним уроком в два-три дня или даже в не-
делю, наш отец не лишал шакирдов своих 

ежедневных уроков, – подчеркивал его сын 
Габдулла Буби. – Сам ни по какой причине 
не пропускал пятивременный намаз в ме-
чети, но никогда не принуждал шакирдов и 
даже нас (сыновей) посещать мечеть. Зани-
мался уроками с утра с половины девятого 
до двенадцати, после обеда с двух до пяти, 
а зимой, когда дни были коротки, заходил в 
медресе после вечернего намаза и занимал-
ся с шакирдами часов до девяти-десяти» 
[Бубый, л.18].

Сравнение предметов (книг), изучаемых в 
казанском медресе Ш.Марджани и сельском 
медресе Габдулгаллям-хазрата, работавших 
в одно и то же время – в 50–80-х гг., выяв-
ляет схожесть изучаемых предметов в этих 
медресе (табл.48) [Махмутова, 2003, с.40].

Несмотря на некоторые различия в на-
званиях, можно утверждать, что в обоих 
медресе использовались одни и те же кни-
ги (например, «Шəрхе Габдулла» и «Шəрхе 
Мулла», «Суллям кази» и «Суллям əл-голүм» 
и т.д.). Названия учебников показывают, что 
в этих медресе использовались достаточно 
авторитетные и широко распространенные 
в татарских медресе книги средневековых 
авторов. Оба хазрата придерживались тра-
диционного обучения, которое, бесспорно, 
носило схоластический характер. Общест-
венное сознание татар, пребывавшее в рам-
ках мусульманских традиций, не допускало 
покушений на основы обучения. Даже хоро-
шо понимавший необходимость преобразо-
вания татарских медресе Ш.Марджани не 
мог преодолеть соп ротивление как шакир-
дов, так и общества. Ш.Шараф с огорчени-

Медресе «Марджания» в 
Казани. 2-я пол. XIX в. 
Совр. ул.З.Султана, 4. 

Фото 2010 г.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства804

Таблица 48
Программы медресе Буби и Марджани

Названия предметов Учебники, использовавшиеся
в медресе Буби

Учебники, использовавшиеся
в медресе Марджани

Араб. морфология Бидан, Шəрхе Габдулла Шəрхе Мулла

Синтаксис Кавагыйд, Гавамил, Əнмүзəҗ, 
Мулла Җəми Кафия

Логика Исагуҗи, Шəмсияи Мирсаид, 
Суллям кази

Шəмсия, Шəрхе Тəхзыйб əл-
мантыйк, Суллям əл-голүм

Калам Гакаид, Мулла Җəлял, Ахун Йосыф Мулла Җəлял, Тəхзыйб əл-
кəлам, Шəрхе Гакаид Насафи 

Красноречие Тəлхис Тəлхис
Законоведение Мохтасар, Хидая Мохтасар əл-викая, Хидая
Основы шариата Зөбдəт əл-əсрар, Тəүзыйх, Талвих Тəүзыйх

Этика Гайнə əл-гыйльм, Тарикаи 
Мөхəммəдия

Гайнə əл-гыйльм, Тарикаи 
Мөхəммəдия

Хадис Мишкят əл-мəсабих, Cахих əл-
Бохари Мишкят əл-мəсабих

Древняя философия Хикмəт əл-гайн
Тафсир Казый Бəйзави
Правила 
наследования Сиразия Фəраиз

Счет Холясат əл-хисаб

ем отмечал: «Почему-то Марджани-хазрат, 
раскритиковав методы обучения в Бухаре и 
показав пути их преобразования, в т.ч. напи-
сав специальные книги об этом, не упорядо-
чил свое медресе и свои уроки» [Мəрҗани, 
2010, б.112–113]. Правда, далее он пояснял: 
«Марджани-хазрат сам очень беспокоил-
ся, что его мысли о необходимости изме-
нений остаются без внимания, что у него 
очень мало помощников в осуществлении 
его идей. Сетуя иногда: «Стараясь быть как 
все медресе – Кышкар, буинское, казанские 
– [шакирды и хальфы. – А.М.] уничтожили 
мое медресе. Разрушились все планы отно-
сительно уроков, обдуманные еще в Бухаре. 
Проводят жизнь попусту. Не учат необхо-
димое. Но что делать, это время такое. А из 
этих [схоластических наук. – А.М.] – ничему 
бы не обучал», – ясно объяснял свое недо-
вольство порядками в обу чении. Но как бы 
ни был недоволен, обучал так, как вынужда-
ло время» [Мəрҗани, 2010, б.115]. 

Прогрессивно настроенные мударрисы и 
их помощники – учителя (хальфы и мугалли-
мы) все яснее осознавали необходимость пе-
ремен, не могли примириться с господством 
схоластики. Особенно прославилось в этом 
отношении самое богатое и благоустроен-

ное Стерлибашевское медресе в Уфимской 
губ. Был разбит сад, проведен водопровод, 
имелась богатая библиотека. Его мударрисы 
Харис и Харрас Биктимировы (Тукаевы), а 
затем сын Хариса Хабибулла Тукаев имели 
основательное богословское образование, 
владели восточными языками, интересова-
лись поэзией, литературой [Мəрҗани, 1989, 
б.254, Тукаев, 1899, с.8–9]. Они не только 
поддерживали высокий по тем временам 
стандарт образования, но и вводили в про-
цесс обучения некоторые изменения. Так, 
уже в 1869 г. Харис-хазрат ввел в учебный 
курс преподавание русского языка. Он счи-
тал, что «знание русского языка, являюще-
гося государственным, для российских му-
сульман обязательно» [Фəхреддинев, 1909, 
б.506]. 

Миссионер Н.И.Ильминский, заметив 
большую популярность среди мусульман 
Стерлибашевского медресе, сообщал обер-
прокурору Синода К.П.Победоносцеву: 
«Стерлибашевское медресе, как силь-
ный подземный корень, дает опору и силу 
различным магометанским движениям» 
[Письма, 1895, с.142]. Посетивший это 
мед ресе в начале ХХ в. будущий академик 
В.В.Бартольд назвал его «одним из живых 



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 805

центров мусульманской науки в России» 
[Фархшатов, 1994, с.59].

Тукаевы привлекали к работе в своем 
медресе талантливых, высокообразованных 
преподавателей. Здесь успешно работали 
поэты Ш.Заки и Г.Чокрый. Сюда же был 
приглашен и брат Габделгалляма Нигма-
туллина Габдулла-хазрат (1838–1884), по-
сле получения образования в медресе брата 
совершенствовавший свои знания в течение 
семи лет в Стамбуле, Хиджазе, Бейруте, 
Каире, где уже разворачивалась реформа 
системы мусульманского образования. Ви-
димо, к этому времени Габдулла-хазрат уже 
критически относился к традиционной сис-
теме образования у татар и по мере своих 
возможностей стремился улучшить ее. 

Вот что сообщал Г.Буби о взглядах 
Габдуллы-хазрата и предметах, которые он 
преподавал в медресе: «В Стерлибаше он 
старался обучать даже географии, предме-
ту, который тогда среди наших татарских 
дамелла никто не только не преподавал, но 
даже и названия этого никогда не слышал. 
Кроме того, он не стал обучать морфологии 
и синтаксису арабского языка посредством 
персидского языка, как это было принято во 
всех медресе, а обучал по-татарски, тем са-
мым сделав большой шаг на пути реформы 
обучения арабскому языку. Книга дяди Габ-
дуллы по морфологии и синтаксису арабско-
го языка, написанная на татарском, и сейчас 
лежит передо мной. Правда, она не похожа 
на книги, написанные ныне. Но какое дело 
может быть совершенно верным в самом на-
чале? Ни один воспитанный человек никог-
да не согласится назвать незначительным, 
не требующим большого мужества делом 
обучение арабской морфологии и синтак-
сису по-татарски во время, когда татарские 
муллы называли географию запретной, 
письмо по-татарски считали очень большой 
провинностью, а обучение арабской грамма-
тике по-персидски обязательным для всех. 
... Помню дядю Габдуллу: он был крупным, 
с большой бородой, очень мягкий и с очень 
терпеливым характером. Когда приезжал к 
нам в гости, никогда не выпускал из рук книг 
или карандаша, всегда листал книги, писал» 
[Бубый, л.6–7]. После себя Габдулла-хазрат 
оставил семь написанных, но неизданных 
книг, среди которых были несколько ком-
ментариев к книгам по богословию, полные 

правила арабской грамматики и арабский 
синтаксис на татарском языке [Махмутова, 
2003, с.42–45]. 

В целом можно сказать, что не только в 
Казанской, Оренбургской или Уфимской гу-
берниях, но и в каждом регионе, где компак-
тно проживали татары-мусульмане, были 
свои знаменитые медресе. Они, как прави-
ло, открывались по инициативе подвижни-
ков просвещения, наиболее образованных 
мулл, получавших учено-преподавательское 
звание мударриса в ОМДС. Возьмем для 
примера медресе г.Касимов Рязанской губ. 
Основано оно было в 1808 г. по инициати-
ве имам-хатиба Ханской мечети Абдулвахи-
та Давликамова (?–1855) при финансовой 
поддержке богатых прихожан Шакуловых, 
Максудовых, Давлеткильдеевых и др. Суще-
ствование медресе было благополучным и 
долговременным благодаря финансовой под-
держке касимовских купцов и деятельности 
династии имамов и мударрисов Давлика-
мовых, более столетия руководивших этим 
учебным заведением. Особенно успешно 
медресе работало при Фазлулле Абдулвахи-
товиче Давликамове (?–1866), который стал 
вторым имамом и мударрисом в 1827 г.

В 1847 г. в медресе было три отделе-
ния: в первом – тюркском – азбуке, основам 
веры, Корану и шариату обучалось 27 чел.; 
во втором – арабском – 23 шакирда изуча-
ли науки, связанные с арабским языком; в 
третьем, носившем название «персидское», 
изу чались история ислама, история проро-
ков, толкование Корана, география и другие 
предметы (6 учеников). Малочисленность 
учащихся объяснялась, видимо, и тем, что 
при первых Давликамовых медресе распола-
галось в их собственном доме. Большинство 
шакирдов составляли выходцы из татарских 
сел Московской, Рязанской, Тамбовской, 
Пензенской и Симбирской губерний. На ру-
беже XIX–XX вв. Давликамовы продолжали 
сохранять верность ортодоксальным тради-
циям касимовской богословской школы, не 
поддаваясь новым веяниям [Салихов, 2006, 
с.171–175].

К концу ХIХ в. мулл, осознавших не-
обходимость перемен, было уже немало. 
Часть из них объединяло критическое от-
ношение к школьной схоластике, идущей 
из Бухары, что явилось отражением из-
менения их мировоззрения под влиянием 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства806

социально-экономических перемен в по-
реформенной России, распространения 
рационалистически-просветительских идей 
Г.Курсави, Г.Утыз Имяни, Ш.Марджани, 
К.Насыри, Х.Фаизханова и под воздействи-
ем перемен, начавшихся в исламском мире. 
«Священная» Бухара перестала быть для 
них символом образованности. Посетивший 
в 1881 г. Казанскую, Оренбургскую и Уфим-
скую губернии сенатор М.Е.Ковалевский 
отмечал: «Среди здешних мусульман… Бу-
хара утратила свое обаяние, уступив место 
Константинополю, а в особенности Каиру» 
[РГИА, ф.821, оп.6, д.785, л.5об.]. 

Для последователей татарских просве-
тителей были характерны стремление рас-
ширить традиционную учебную программу 
мусульманских школ, начитанность, любовь 
к классической восточной литературе, исто-
рии и философии. Слава о них не распро-
странялась далеко за пределы их региона, 
однако они явились предшественниками бу-
дущего поколения реформаторов, подгото-
вили почву для их появления, но самое глав-
ное – создали условия для их становления. 

Новометодное образование. В поре-
форменный период, когда в России нача-
лась широкая модернизация, и в татарском 
обществе стали формироваться условия 
для прогрессивных преобразований во всех 
сферах духовной и материальной жизни. 
Хотя реальное содержание предстоявших 
преобразований во многом было неясным, 
уже в середине ХIХ в. стало ощущаться 
стремление подвергнуть критическому ана-
лизу традиционные, к тому же освященные 
исламом, ценности, казавшиеся незыблемы-
ми и предыдущим поколениям, и большин-
ству современников. Идеи Ш.Марджани, 
К.Насыри, Х.Фаизханова, значительную 
роль среди которых играла мысль о необхо-
димости преобразования традиционных му-
сульманских учебных заведений, находили 
все больше сторонников. Они уже частич-
но пытались начать перестройку образова-
ния, но предпринятые в 60–70-х гг. попыт-
ки реорганизации традиционных медресе 
терпели неудачу, так как социальные силы, 
заинтересованные в преобразованиях, еще 
только формировались. 

Необходимость культурного и духовного 
обновления татарского общества, коренных 

преобразований, объективно отражавших 
буржуазные тенденции развития, стала осо-
знаваться его передовыми представителями 
как неотложная и требующая разрешения 
задача в 70–80-х гг., когда началось интен-
сивное формирование крупного татарского 
торгово-промышленного капитала. Наибо-
лее яркие его представители материально 
и духовно поддержали идею «европеизиро-
ванного» просвещения. Самыми активными 
участниками реализации идей по реорга-
низации мусульманской школы были куп-
цы и промышленники братья Хусаиновы 
из Оренбурга. За ними последовали Галее-
вы, Аитовы, Апанаевы из Казани, Яушевы 
из Троицка, Рамеевы из Орска, Акчурины 
из Симбирска и др. Их благотворительно-
просветительская деятельность, направлен-
ная на эту реорганизацию, сыграла положи-
тельную роль в пробуждении национального 
самосознания. 

Основными участниками и идеологами 
движения за преобразование конфессио-
нальных школ были прогрессивные муллы-
мударрисы, учителя-мугаллимы, писатели, 
общественные деятели. Их объединяли 
стремление к свободомыслию, прогрессу и 
гуманизму, нетерпимость к средневековой 
схоластике и догматике, вера в культуро-
логическую миссию обновленного исла-
ма, просвещение и силу знаний, желание 
преодолеть отсталость татарского народа 
и поставить его в один ряд с передовыми 
народами мира, осуждение национальной 
ограниченности и религиозной отчужден-
ности, пропаганда широких культурных 
контактов с другими народами. 

Большую роль в осознании насущных за-
дач, стоявших перед татарским обществом, 
сыграла деятельность И.Гасп ринского. Этот 
выдающийся крымско-татарский обще-
ственный деятель и просветитель принад-
лежал к числу тех интеллектуалов, которые 
первыми осознали необходимость про-
ведения широких реформ в общественно-
политической жизни мусульман. «Сутью 
преобразования должно бы, по нашему мне-
нию, быть введение в курс медресе препода-
вания элементарных, общеобразовательных 
наук на татарском языке (сокращенные кур-
сы географии, истории, естественных наук, 
арифметики с планиметрией, основания пе-



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 807

дагогики и краткое русское законоведение), 
– писал он в 1881 г. – … В какие-нибудь пят-
надцать лет русское мусульманство вместо 
нынешнего, невежественного духовенства 
имело бы развитое духовенство, образо-
ванных улемов; вместо нынешних тупых 
учителей (ходжей) – подготовленных к сво-
ей деятельности и развитых педагогов. … 
Этим путем быстро проникли бы в массу … 
общечеловеческие, гуманные идеи и знания. 
Раз пробужденная любознательность вызва-
ла бы среди татар сознательное стремление 
к просвещению» [Гаспринский, 2006, с.82].

В 1883 г. И.Гаспринский начал издавать в 
Бахчисарае (Крым) на русском и татарском 
языках общетюркскую газету «Тəрҗеман» 
(«Переводчик»), ставшую рупором просве-
тительских идей во всем тюркском мире. 
Основной задачей газеты было «будить и об-
новлять мировоззрение российских мусуль-
ман» [Тəрҗеман, 1890, 31 дек.]. 

Эти преобразования просветитель ре-
шил начать с реформы начальной мусуль-
манской школы. В ее основе лежал «ысуле 
джадид» (новый метод). «Новый метод» 
И.Гаспринского включал в себя, прежде 

всего, звуковой метод обучения грамоте и 
введение в программу начальных мусуль-
манских школ основ общеобразовательных 
(светских) предметов – арифметики, геогра-
фии, истории и т.д., ранее не входивших в 
круг обучения. Он призван был вытеснить 
«ысуле кадим» (старый метод), основанный 
на громоздком буквослагательном методе 
обучения грамоте и зубрежке религиозных 
текстов на арабском языке, этой «латыни» 
мусульман. 

Особую роль в распространении зву-
кового метода сыграл составленный и из-
данный И.Гаспринским в 1884 г. букварь 
«Хуҗаи сыйбьян» («Учитель детей»). Это 
было пособие «с прописями и наставления-
ми как вести учебное дело по новой мето-
де», постоянно рекламировавшееся в газете. 
Автор статьи «Новые мектебы», пропаган-
дируя пособие, например, подчеркивал: «Не 
сомневаемся, что в девять месяцев дети 
приобретут навык читать, писать и считать 
по-татарски, читать Коран и будут знать на-
чала вероучения и порядков богословия» 
[Тəрҗеман, 1890, 23 ноября]. 

Газета «Тəрҗеман» («Переводчик»). 1885 г.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства808

«Активная общественная деятельность 
Исмаила Гаспринского, его несомненные 
достижения в издательском и школьно-
просветительском деле приходятся на эпо-
ху, когда мусульманско-тюркские народы 
России, в т.ч. и мы, татары, начав освобож-
даться от общественного застоя, состояния 
медлительности и замкнутости мышления, 
в очень короткое время достигли несрав-
ненных успехов в просвещении, разных 
областях духовной культуры и, самое глав-
ное, бурном росте сформировавшегося в 
эти годы национально-освободительного 
сознания, – отмечал академик М.Усманов. 
– Если солидную основу для этих измене-
ний создала зрелость интеллектуальных 
потребностей этих народов, идеи и мысли 
Гаспринского составили мощную духовную 
силу, объединившую разрозненные порывы 
и направившую их по верному пути» [Гос-
манов, 2001, с.164]. 

Итак, конец 80-х – 90-е гг. – время, когда 
семена, посеянные И.Гаспринским, начали 
давать всходы: в разных краях России, где 
проживали мусульмане, стали появляться 
новые начальные школы. Происходило это 
везде примерно одинаково: молодой мулла-
мударрис, решивший последовать призыву 
И.Гаспринского, сам лично, или, послав 
в Бахчисарай одного из своих учеников, 
очно или заочно знакомился с постановкой 
учебного дела в его образцовой начальной 
школе и приступал к созданию своей ново-
методной школы. При этом менялся не толь-
ко метод обучения грамоте. Менялись цель, 
внутренняя организация, содержание обра-
зования и воспитания, роль и место школы 
в социально-культурной сфере. Это время 
можно назвать начальным этапом буржуаз-
ной реформы архаичных мусульманских 
школ, оформления их в национальные учеб-
ные заведения, началом становления свет-
ской системы образования.

Особую энергию и заинтересованность 
в прогрессе нации проявили братья Ахмед 
и Габдельгани Хусаиновы, по существу 
возглавившие дело перестройки мусуль-
манских школ Внутренней России. По ини-
циативе и при финансовой поддержке бра-
тьев Хусаиновых с 1893 г. по 1902 г. было 
организовано около 100 мужских и более 20 
женских начальных новометодных школ. 

С именем Г.Хусаинова связано появле-
ние абсолютно нового для татарского обще-
ства явления − трехмесячных учительских 
курсов. В 1899–1901 гг. при 9-й соборной 
мечети Каргалы, выстроенной на средства 
Хусаиновых, были организованы всерос-
сийские летние курсы, готовившие учите-
лей для новометодных школ. Здесь препода-
вались грамматика и синтаксис тюркского 
(татарского) языка, Коран и богословие, ма-
тематика, история, география, основы пе-
дагогики и воспитания. В 1899 г. на них за-
нимались 60, в 1900 г. – 70, в 1901 г. – 80 
мугаллимов13, Г.Хусаинов взял на себя не 
только все расходы по содержанию курсов. 
Он оплачивал и дорожные расходы, пита-
ние и проживание курсантов, занимался 
трудоустройством, распределяя их в разные 
регионы Российской империи, контролиро-
вал результативность их преподавательской 
деятельности, выплачивал им жалованье 
[Шəрəф, 1913, б.19–21, 24, 72–73, 132–156 
и др.]. Так было положено начало подготов-
ке учительских кадров для реформирования 
школ в центральной России. 

Новометодная начальная школа, обеспе-
чивая лишь первичный уровень подготовки, 
поставила перед татарским обществом зада-
чу продолжения реформ в системе образо-
вания. Знакомство с русской, европейской, 
турецкой системами образования, равно как 
и с идеями Джамал ад-дина Афгани, Мухам-
мада Абдо и других модернизаторов ислама, 
привело передовых представителей татар-
ского общества к пониманию необходимо-
сти преобразования школьной системы по 
европейским образцам, но с использованием 
вековых традиций татарской мусульманской 
школы. Так возникла идея новометодных 
медресе. В 90-х гг. к реформам приступили 
медресе «Хусаиния» в Оренбурге, «Мухам-
мадия» и «Касимия» в Казани, «Расулия» в 
Троицке, «Усмания» в Уфе, Буби в Вятской 
губ. и др. Делая первые шаги на новом пути, 
они сначала перестроили начальное обуче-
ние. Медресе же в целом оставалось еще 
традиционным, почти не отличающимся от 
старых кадимистских медресе. Еще не было 

13 Представляли Оренбургскую, Вятскую, Ка-
занскую, Нижегородскую, Пермскую, Пензенскую, 
Самарскую, Симбирскую, Саратовскую, Тоболь-
скую, Уфимскую губернии и Дагестан.



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 809

ясно, какими ме-
дресе станут в не-
далеком будущем, 
когда первое поко-
ление учащихся на-
чальных школ дой-
дет до выпуска. 

Поэтому в самих 
медресе первона-
чально изменения 
были больше внешними: осуществлялся 
переход к классно-урочной системе, вводи-
лись расписание уроков, экзамены в конце 
учебного года. Круг предметов обучения 
по-прежнему составляли этимология и син-
таксис арабского языка, логика, догматика, 
мусульманское право и этика. Общеобразо-
вательных предметов было немного, они но-
сили вспомогательный характер и должны 
были служить лучшему пониманию и усво-
ению вероучения. Для реформирования ме-
дресе не было ни готовых учебных планов, 
ни перечня предметов, ни учебников. Не 
было и учителей-предметников, подготов-
ленных не только для преподавания новых 
для медресе общеобразовательных предме-
тов, но и богословских наук в новых усло-
виях. Руководители новометодных медресе 
«на ощупь пробирались в дебрях» схоласти-
ки и начетничества, утвердившихся в тради-
ционных медресе. Вкратце остановимся на 
трех наиболее успешных медресе.

К созданию медресе нового типа первы-
ми приступили братья Ахмед и Габдельгани 
Хусаиновы, осознавшие потребность обще-
ства в обеспечении грамотой, ремеслами и 
науками, необходимыми для его развития в 
буржуазных условиях. Хотя медресе при 6-й 
мечети Оренбурга, построенной братьями, 
функционировало уже с 1889 г., официаль-
но медресе «Хусаиния» открылось 1 янва-
ря 1891 г. в специально приобретенном для 
него двухэтажном каменном здании. Осенью 
1906 г. состоялось открытие нового здания 
медресе. В трехэтажном каменном здании 
с водяным отоплением и электричеством 
были размещены учебные классы, кабине-

ты, библиотека, больница, интернат и столо-
вая. К нему примыкали мечеть, дом имама, 
двухэтажный дом для учителей и служащих 
[Вакыт, 1906, №25, 13 май].

Создатели медресе «Хусаиния» с само-
го начала столкнулись с организационными 
трудностями: в первую очередь, это было 
связано с отсутствием кадров, которые мог-
ли бы создавать учебные планы, преподавать 
шакирдам новые предметы. Не было и соот-
ветствующих требованиям времени учеб-
ников. Все это начало появляться только в 
конце 90-х гг., с возвращением обучавшейся 
в Стамбуле и Каире молодежи, которую Ху-
саиновы постарались привлечь для работы 
в своем медресе. Однако создаваемые ими 
для медресе «Хусаиния» учебные планы и 
программы не были стабильными, они по-
стоянно менялись, одни дисциплины заме-
нялись другими, изменялось и соотношение 
часов на их изучение. И после смерти бра-
тьев руководство медресе продолжало ра-
ботать над усовершенствованием учебных 
программ и планов.

Писатель Г.Исхаки, который после окон-
чания КТУШ преподавал в этом медресе 
русский язык, основы естествоведения и 
другие предметы в 1902/03 уч. г., отклик-
нулся на это событие в газете «Таң йолды-
зы» («Утренняя звезда», Казань), напечатав 
две статьи. «Медресе «Хусаиния» по внеш-
нему распорядку и наличию правил являет-
ся первым среди наших татарских медресе. 
Там и шакирды сидят за партами, и учите-
ля получают вознаграждение за свой труд. 
Судя по программам уроков, преподается 
очень много предметов. Но в течение 15 лет 

Медресе «Расулия» 
в Троицке. 

Фото сер. ХХ в.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства810

существования это медресе очень мало по-
служило народу, очень мало помогло народу 
в лечении его болезней. Хотя по сравнению 
с другими медресе на него расходовалось 
во много раз больше, результаты немногим 
превзошли старые медресе», − писал он 
[Таң йолдызы, 1906, 10 авг.].

Частая ротация учителей-мугаллимов и 
отсутствие на замену квалифицированных 
специалистов стали причиной того, что за 
25 лет существования медресе в нем успели 
поработать более 150 чел., что также мало 
способствовало созданию стабильно рабо-
тающей школы.

Другое широко известное новометодное 
татарское медресе – «Мухаммадия» в Ка-
зани – также прошло в своем развитии не-
сколько этапов. 

В середине августа 1882 г. 25-летний Га-
лимджан Галеев (Баруди) вернулся в Казань 
после семилетнего обучения в Бухаре. В 
статье, посвященной 25-й годовщине начала 
деятельности Г.Баруди, Ю.Акчура указал, 
что в первые годы мударрис, основавший 
медресе, пытался привнести изменения в 
традиционное обучение, уделив больше 
внимания преподаванию наук богословских 
и связанных с арабским языком. «Но потом, 
поняв, что реформа медресе невозможна без 
реформы мектеба, в 1309 году в день мав-
люд (день рождения пророка Мухаммада, 
по новому стилю приходился на 4 октября 
1890 г. – А.М.) начал обучение по новому 
методу» [Акчура, 1998, с.58]. 

Медресе «Мухамма-
дия» просуществовало 35 
лет. Время его деятельно-
сти можно разделить на 5 
этапов: 

1-й этап – 1882–1889 гг. 
– время становления мед-
ресе молодого муллы, 
когда Галимджан Галеев 
(Баруди) собирает учени-
ков и пытается произвести 
преобразования в рамках 
старого, традиционного 
направления. Строится 
здание медресе, создает-
ся прочная материальная 
база учебного заведения. 

2-й этап – 1890–
1904 гг.– появляется и крепнет начальная 
новометодная школа, но само медресе по-
прежнему остается традиционно богослов-
ским учебным заведением, что вызывает 
недовольство шакирдов, желающих продол-
жения перемен и в медресе.

В этот период происходит становление 
Г.Баруди как богослова-реформатора, му-
дарриса и общественного деятеля, одного 
из лидеров формирующегося джадидского 
движения. Стремление разбудить находив-
шееся в средневековом застое и замкнуто-
сти татарское общество требовало от его 
идеологов неимоверных сил, смелости, ре-
шительности, начинаний во многих обла-
стях. Так, обучение по-новому требовало и 
новых учебников. И Г.Баруди, как и другие 
руководители джадидских школ, приступил 
к созданию новых учебников. Уже в 1890 г. 
он опубликовал «Гыйльме əт-тəүхид» 
(«Учение о единобожии»), в 1891 г. – азбуку 
«Сəвадхан» («Старательный ученик»), учеб-
ник по арифметике «Нəмунəи хисаб» («При-
меры исчисления»). Эту работу Г.Баруди 
продолжал и в последующем. Только в 
1890-е гг. им было написано и издано более 
10 учебников. Учебники эти неоднократно 
переиздавались тысячными тиражами и ши-
роко использовались в джадидских школах 
до появления советских учебников.

Естественно, что не только мектеб (на-
чальные классы), но и само медресе (сред-
ние и старшие классы) требовали изме-
нений. И Г.Баруди, как и руководителям 

Шакирды медресе «Мухаммадия». Фото нач. ХХ в.



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 811

Хусаинии в Оренбурге и Иж-Буби в Вятской 
губ., приходилось искать свои методы, про-
кладывать свой путь в деле реформирова-
ния образования. В конце XIX в. он осто-
рожно начал приводить в порядок учебную 
программу медресе, стараясь освободить 
обучение богословию от схоластики. В этот 
же период Г.Баруди пришлось заниматься 
и строительными делами, так как во время 
большого пожара в 1898 г. здание медресе 
сгорело дотла.

В начале ХХ в. усилилось недовольство 
деятельностью Г.Баруди. При этом, если 
основная масса населения татарской слобо-
ды была недовольна его нововведениями, то 
начавшие познавать вкус новых знаний ша-
кирды стали требовать включения в препо-
давание светских предметов и философии 
религии.

3-й этап – 1904/05–1908 гг. – время боль-
ших перемен в жизни медресе «Мухамма-
дия».

В условиях начавшейся революции раз-
вивалось татарское национальное движе-
ние. Составной его частью стало движение 
щакирдов за реформу медресе, зачинателем 
которого стали шакирды «Мухаммадии». 
По их требованию в медресе коренным 
образом менялась система преподавания. 
В программу были включены новые свет-
ские предметы, изменения коснулись и пре-
подавания богословских дисциплин. Для 
введения новых предметов потребовались 
знающие их учителя-мугаллимы. В 1905/06 
уч. г. в медресе преподавало около 20 мугал-
лимов. Большинство из них были шакирда-
ми Г.Баруди. Были привлечены к работе в 
медресе и такие общественные деятели, 
как Юсуф Акчура (политическая история), 
адвокат Саидгарай Алкин (право), доктор 
Абубекр Терегулов (гигиена), Фатих Амир-
хан (история политических партий, геогра-
фия) и др. Итак, появились новые предметы 
и учителя, но еще не было стабильности в 
сетке часов и программах. Шла постоянная 
смена и преподаваемых предметов, и му-
галлимов (преподававшиеся в этот период в 
медресе предметы будут рассмотрены ниже, 
в сравнении с сеткой часов медресе Буби). 

4-й этап – 1908–1912 гг. – время отсут-
ствия высланного из Казани Г.Баруди, ког-
да под руководством его брата Габдрахмана 

Галеева и мугаллима Ахметзяна Мустафина 
фактически лишь сохраняется достигнутое 
им в формировании новометодного медре-
се. Вернувшись в 1910 г. в Казань, Г.Баруди 
начал ходатайствовать о разрешении ему 
продолжить свою деятельность в качестве 
имама, мударриса и редактора-издателя. 
Лишь в январе 1912 г. ему было разрешено 
возобновить просветительскую деятель-
ность в медресе, а в декабре и в журнале.

5-й этап – 1913–1918 гг. – время расцве-
та медресе «Мухаммадия», когда оно наря-
ду с медресе «Галия» в Уфе и «Хусаиния» 
в Оренбурге становится кузницей кадров 
татарской интеллигенции. Именно в эти 
годы в медресе произошли существенные 
изменения. С 1913/14 уч. г. медресе начало 
работать на основе новой, постоянной прог-
раммы. Как следует из этой программы, ме-
дресе состояло из годичного подготовитель-
ного отделения, шестигодичных начальной 
и средней и трехгодичной высшей школы, 
т.е. полный курс медресе составлял 16 лет. 
Именно эта программа позволяла называть 
его татарским университетом [Мəхмүтова, 
2012, б.64–76]. 

Однако этот период находится за хро-
нологическими рамками данного тома, 
поэтому перейдем к истории третьего про-
славившегося в начале ХХ в. джадидского 
медресе – это медресе в д.Иж-Буби Вятской 
губ. Преобразования здесь с самого начала 
несколько отличались от преобразований в 
других медресе по степени и объемам изме-
нений, несмотря на гораздо меньшие, чем 
в городах, материальные и кадровые воз-

Галимджан 
Баруди. 
Фото 

1906 г.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства812

можности. Можно сказать, что братья Буби, 
вступившие на путь реформы медресе чуть 
позже, в 1895 г., не только быстро догнали 
своих единомышленников, но и во многом 
в деле преобразования сис темы обучения в 
медресе стали первопроходцами.

Видимо, в силу полученного Губайдул-
лой Буби в Турции светского европейско-
го образования братья четче, чем другие 
мударрисы-джадиды, представляли, как и в 
каком направлении следует двигаться. Начи-
нания сыновей поддержал их отец, уважае-
мый во всей округе имам и мударрис, в чьих 
знаниях, непогрешимости, почти святости, 
население региона было уверено. Братья 
Буби гораздо смелее и решительнее продви-
гались к своей цели: в качестве идеала они 
взяли реформированную по французскому 
образцу турецкую гимназию, которую за-
кончил Губайдулла. Полные энтузиазма и 
знаний по реорганизации медресе на евро-
пейский (турецкий) лад, братья стали созда-
вать центр светского мужского и, чуть поз-
же, женского образования в своей деревне 
[Махмутова, 2003, с.66–95].

Начальная школа стала работать в специ-
ально построенном новом здании, у каждо-
го из четырех классов был свой учитель. В 
том же году для нее был составлен учебный 
план, что было совершенно новым, неведо-
мым доселе явлением14. Большая часть вре-
мени отводилась на общеобразовательные 
предметы (62 из 98 часов в недельном рас-
писании, т.е. более 63% времени). 

Преобразования коснулись и изучения 
религии. В традиционной школе после меха-
нического заучивания арабского алфавита и 
всех возможных сочетаний букв переходили 
к механическому же чтению Корана на не-
знакомом для учащихся арабском языке, но 
при этом их не учили правилам чтения Свя-
щенной книги. Отныне на это были выделе-
ны специальные часы. Вот как описывал ре-
зультаты подобного шага сам реформатор: 
«Так как ни в одном из старых медресе, в 

14 В него входили обучение грамоте звуковым 
методом, письмо и чтение на татарском (тюрки) 
языке, четыре действия арифметики, основы ве-
роучения и Коран, география, история пророков и 
ислама. Были определены продолжительность обу-
чения (4 года), число уроков в неделю (по 24 урока 
в 1–2 классах и по 25 в 3–4), изучаемые предметы и 
количество уроков по ним.

т.ч. и в нашем, не было обучения правильно-
му чтению Корана, шакирды, готовящиеся в 
муллы, были лишены знаний, достаточных 
хотя бы для правильного чтения намаза. 
Поэтому сначала ни один мулла не поверил, 
что одиннадцати-двенадцатилетние маль-
чики будут уметь правильно читать Коран. 
Затем уже, во время экзамена, бесконечно 
удивились увиденному и поневоле сказали 
«а в этом новом методе, оказывается, есть и 
хорошее» [Бубый, 1913, л.26].

Запустив в 1895/96 уч. г. работу началь-
ной джадидской школы для мальчиков, бра-
тья приступили к созданию женской школы 
и преобразованиям в старших классах (муж-
ском медресе): «Мало-помалу начали вно-
сить изменения и в арабское отделение15. По 
сути, было невозможно, даже страшно, сра-
зу вносить изменения в арабские отделения, 
– объяснял Г.Буби. – Ибо привыкших к ста-
рому и не видевших ничего, кроме обучения 
в старой школе, шакирдов было бы трудно 
сразу приучить к новому порядку. Особенно 
трудно было бы примирить с новшествами 
их отцов, считавших священным все старое. 
При введении всех новшеств одновременно 
сыновья мулл попросту могли разбежаться. 
И так наших два хальфы бросили медресе 
из-за упорядочения начальной школы. Поэ-
тому нужно было действовать незаметно, не 
спеша» [Бубый, 1913, л.23]. 

Перестройка медресе заняла семь лет. 
К 1902/03 уч. г. д.Иж-Буби превратилась в 
центр подготовки учителей и учительниц 
новометодных школ и новой интеллигенции 
в целом. В 1907 г. братья Буби составили но-
вую программу для мужского медресе, ясно 
выразившую светское направление разви-
тия учебного комплекса. Учебный комплекс 
Буби продолжал совершенствоваться и в 
последующем. Однако в начале 1911 г. оно 
было разгромлено правительством, а братья 
Буби привлечены к суду фактически за соз-
дание светского учебного заведения [Мах-
мутова, 2003, с.231–362].

В табл.49 для сравнения представлена 
недельная сетка часов медресе Буби (1907 г.) 
и медресе «Мухаммадия» (1906 г.). В обоих 

15 Так называлось собственно медресе, посколь-
ку основу обучения в старших классах составляли 
предметы, так или иначе связанные с изучением 
арабского языка.



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 813

медресе сначала было предусмотрено ше-
стилетнее обучение (в дальнейшем предпо-
лагалось повысить срок обучения до 8–10 
лет). Чтобы стать шакирдами этих медресе, 
необходимо было предварительно окончить 
четырехлетнюю новометодную начальную 
школу или сдать экзамены за ее курс, следо-
вательно, на данном этапе в обоих медресе 
предполагался десятилетний срок обучения 
[Махмутова, 2003, с.171]. 

Основное внимание в обоих медресе 
уделялось светским дисциплинам. Одна-
ко наблюдается разница в распределении 
предметов. В медресе Буби 25% времени 
занимало изучение предметов естественно-
математического цикла (46 из общих 179 
часов). В медресе же «Мухаммадия» на них 
было отведено гораздо меньше времени (18 
из 130), да и большим разнообразием они 
не отличались. Большое количество часов 
на русский язык в Буби (72 часа, или более 
трети времени) связано не только со стрем-
лением дать шакирдам хорошие его знания, 
но и с тем, что это часы земской русско-
татарской школы, на что Сарапульское 
уездное земство выделяло специальные 
средства. Этим же объясняется и отсутствие 
часов на русский язык в казанском медресе, 
так как шакирды изучали его в отдельной 
русско-татарской школе. 

Заметна разница при выделении часов на 
богословские дисциплины: 26 часов в «Му-
хаммадии» и лишь 4 часа в медресе Буби. 
Правда, сюда же можно отнести изучение 
мусульманского права и его методологии (5 
часов), красноречия (1) и искусства дискути-
рования (3). Хотя эти дисциплины и можно 
назвать богословскими, они в то же время 
представляли предметы, знание которых 
было необходимо не только для деятельно-
сти духовных лиц, но и всем образованным 
людям. Объяснить малое количество часов, 
отводимых на богословие в медресе Буби, 
видимо, можно тем, что основательное изу-
чение Корана с усвоением орфоэпических 
правил его чтения (таджвид) и мелодики 
(макам) предусматривала программа началь-
ной школы. К тому же полный курс медресе 
Буби должен был быть восьмилетним.

Сопоставление программ двух медресе 
показывает разное видение братьями Буби 
и Г.Баруди целей реформирования системы 

образования татар. Если первые стремились 
к созданию учебного заведения для подго-
товки национальной светской интеллиген-
ции, то второй видел свое медресе учеб-
ным заведением, готовящим, прежде всего, 
ученых-богословов. Именно так, на наш 
взгляд, можно объяснить большое коли-
чество часов на религиозные дисциплины 
и арабский язык в казанском медресе. Ко-
нечно, сказывалась и разница в подготовке 
самих мударрисов: у братьев Буби – тради-
ционная богословская подготовка в медресе 
отца была усилена европейским светским 
образованием, а Г.Баруди изучал премудро-
сти мусульманских наук в Бухаре. 

С началом деятельности новометодистов 
стали появляться и женские школы ново-
го типа. Однако единичные женские ново-
методные школы, открывавшиеся почти 
одновременно с введением нового метода 
обучения грамоте в мужских мектебах, в 
лучшем случае давали лишь элементарную 
грамотность, чего было явно недостаточно 
для подготовки будущих «матерей нации». 
Девочки, прошедшие «курс учения», в боль-
шинстве своем могли читать только опреде-
ленные книги религиозно-нравственного 
содержания и знали наизусть необходимые 
молитвы, что обнаружилось, когда стали 
устраиваться публичные экзамены в подоб-
ных школах [Махмутова, 2006, с.127]. 

Так обстояло дело и в женских новоме-
тодных школах Магруй Баруди, где обуче-
ние грамоте звуковым методом началось 
в 1891 г., в Казани, и Фатимы Адамовой в 
Оренбурге, открытой в 1897 г. Галимательба-
нат Биктимировой в д.Яубаш Касимовского 
у., появившейся в середине 90-х гг., в жен-
ских школах Симбирской губ., открытых на 
средства Акчуриных, и др. В 1898 г. в Орен-
бурге и Каргалах на средства Г.Хусаинова 
было даже организовано обучение учитель-
ниц (абыстай) звуковому методу преподава-
ния. Но из-за низкого уровня образования 
слушательниц «результат оказался весьма 
скромным» [Шəрəф, 1913, б.36, 111].

Было необходимо учебное заведение, где 
жаждущие знаний девушки могли получить 
настоящее образование. Братья Буби взя-
лись и за создание женского училища для 
подготовки учительниц – дарельмугалли-
мата в Иж-Буби. Сначала была создана жен-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства814

ская четырехлетняя начальная школа. Она 
была хорошо оборудована: имелись парты, 
классные доски, географические карты, 
глобусы, другие учебно-наглядные пособия. 

Здесь, наряду с вероучением, преподава-
лись чтение, письмо и грамматика тюркско-
го (татарского) языка, арифметика, геогра-
фия. Большую часть времени (около 60%) 

Таблица 49
Недельная сетка часов в медресе Иж-Буби и «Мухаммадия».

Названия 
предметов

Иж-Буби «Мухаммадия»

1 2 3 4 5 6 Все-
го 1 2 3 4 5 6 Все-

го
Арабский язык 3 3 3 3 2 2 16 7 7 7 8 4 33
Тюркский 
(татар.) язык 3 1 4 6 3 3 2 14

Персидский 
язык 1 1 1 3

География 2 2 4 1 2 2 2 2 8
Всеобщая 
история 2 2 2 2 2 10 1 1 1 1 2 6

Этика 1 1 2 1 5 1 1 1 1 4
Логика 1 1 2 2
Арифметика 4 4 4 12 2 2 2 2 2 10
Алгебра 2 2 1 5
Геометрия 2 2 2 6 1 1 1 1 4
Физика 3 3 2 8
Астрономия 2 2
Естествове-
дение 2 2 2 6 1 1 1 1 4

Зоология 1 1
Ботаника 1 1
Химия 2 2 4
Минералогия 1 1
Красноречие 1 1 2 2
Мусульм. право 1 1 1 1 1 5 3 3
Догматика 
(калям) 2 1 1 4 1 1 2 3 2 9

Искусство 
дискутирования 1 1 1 3

Каллиграфия 1 1 1 3 2 1 1 1 1 6
Гигиена 1 1 2 1 1 2
Русский язык 12 12 12 12 12 12 72 Изучается в рус.-татар. школах
Коран и толко-
ва ния Корана 3 2 2 1 3 11

Хадисы 1 2 3 6
Педагогика 2 2
Право 1 1
Политическая 
история 1 1

История 
филосо фии 1 1

Экономика 1 1
Всего часов 30 32 30 28 28 31 179 20 23 23 22 22 20 130



Глава 8. Традиционные учебные заведения и новометодное образование 815

занимали общеобразовательные предметы. 
В 1901/02 уч. г. были уже пятый и шестой 
классы, где преподавались естествознание, 
всеобщая история, арабский и персидский 
языки, гигиена, каллиграфия, домоводство, 
рукоделие. В то время это была единствен-
ная женская татарская школа, которую как 
по уровню обучения, так и по степени ор-
ганизации можно было отнести к средним 
специальным учебным заведениям [Махму-
това, 2006, с.60–61]. 

Преподавали в школе специально под-
готовленные для этого братьями молодые 
женщины семьи. «Мы и сами, братья, упо-
рядочили эту школу, систематизировали ме-
тоды и пути обучения. И ежедневно давали 
по два урока в ней, – писал Габдулла Буби. – 
Но наша родная сестра Мухлиса Буби, жена 
брата Насима и моя жена Хуснифатима отда-
вали работе в этой школе всю душу, все свои 
способности, жертвовали всем ради благо-
получия и процветания женской школы. 
Они втроем по вечерам брали у нас уроки, 
целыми днями обучали в школе и преодо-
левали немыслимые, никем до сих пор не-
виданные препятствия. Во имя направления 
женщин России по пути знания и просвеще-
ния они, выслушивая самые грубые обви-
нения, брали на себя многие беды и тяготы, 
и, не получая ни копейки жалованья, лишь 
ради нации вкладывали огромные труды и 
старания...» [Бубый, 1913, л.34–35].

Получение в 1908 г. братьями Буби от 
Сарапульского училищного совета разреше-
ния (права) принимать экзамены на звание 
учительницы-мугаллимы начального татар-
ского училища и выдавать свидетельства 
означало, что созданное в Иж-Буби женское 
медресе официально признано учебным за-
ведением, готовящим учительниц для татар-
ских школ. Так появился первый в России 
дарельмугаллимат – женская учительская 
семинария [Бубый, 1913, л.34].

В начале ХХ в. число новометодных 
женских школ стало увеличиваться быстрее, 
чем количество таких же мужских школ. 
По всей вероятности, это было следствием 
того, что система женского образования у 
татар до этого фактически отсутствовала, и 
можно было создавать новое несколько бы-
стрее, так как не нужно было тратить время 
на ломку или переделку старого. Появление 

женских школ у татар отметили и предста-
вители учебного ведомства. Так, инспектор 
народных училищ А.В.Горячкин, по поруче-
нию попечителя КУО следивший за публи-
кациями в татарской периодической печати, 
в донесении от 12 октября 1909 г. подчерки-
вал: «Удивительно быстро развивается но-
вометодное направление и среди женского 
мусульманского населения! …мусульмане 
успели создать такую прочную организа-
цию в лице женских новометодных мекте-
бов, с которою теперь в интересах русского 
дела чрезвычайно трудно будет бороться» 
[НА РТ, ф.92, оп.2, д.10735, л.53–54]. 

Появление и ут верждение новометод-
ной системы образования у татар, таким 
образом, заняло примерно два десятилетия 
[РГИА, ф.821, оп.8, д.800, л.322]. Развитие 
этого процесса проходило в условиях Пер-
вой революции. Эта эпоха в развитии свет-
ского образования у татар, прежде всего, 
характеризовалась появлением новых учеб-
ников и учебных планов, новых учителей-
мугаллимов, бурным ростом количества 
новометодных школ, как мужских, так и 
женских. Всюду, где жили татары, начали 
появляться школы, создававшиеся выпуск-
никами новометодных медресе, которые 
считали своим долгом просвещать народ, 
научив его хотя бы элементарной грамоте. 

Новометодные школы, открывшиеся в 
этот период, представляли собой различ-
ные ступени школ переходного типа – от 
конфессионального обучения к светскому. 
Большинство этих школ оставались чисто 
конфессиональными. Единственным их от-
личием от традиционной школы было обу-
чение грамоте новым звуковым методом, что 
в два-три раза ускоряло процесс обучения. В 
других вводилась еще и классно-урочная си-
стема, очень часто своеобразно понятая – де-
ление на классы проводилось по названиям 
книг, которые ученики изучали. Эти школы, 
оставаясь конфессиональными, означали 
начало отхода от чисто конфессионально-
го образования. Быстрое обучение грамоте, 
осмысленное чтение текстов, написанных на 
родном языке, а не на неизвестном арабском, 
прививали учащимся любовь к чтению, спо-
собствовали их развитию, будили их мысль 
и сознание. Школ этих двух типов насчиты-
вались сотни. 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства816

Следующей ступенью были школы, в ко-
торых вводились уже зачатки светских пред-
метов – татарского и русского письма и чте-
ния, арифметики, географии, истории и т.д. 
Эти предметы вводились в программу школ 
за счет сокращения времени на изучение ре-
лигиозных дисциплин, постепенно, чтобы 
не вызвать резкого недовольства населения, 
привыкшего видеть в школах только очаги 
конфессионального обучения и воспитания. 
В этих школах менялось и само обучение бо-
гословию – вместо схоластики и начетниче-
ства предлагалось осмысление изучаемого, 
прилагались большие усилия по выработке 
новых взглядов на обучение и воспитание. 
Такие школы можно считать средними по-
луконфессиональными учебными заведе-
ниями, и они имелись в каждом регионе с 
компактным проживанием татар. Это Апа-

наевское медресе, «Амирхания», «Марджа-
ния», женское медресе Лябибы Хусаиновой 
в Казани, «Расулия» и «Ахмадия» в Троиц-
ке, «Усмания» в Уфе, медресе Мунира Хади 
в Челябинске, 4 каргалинских медресе в 
Оренбургской губ., медресе в д.Сафаджай 
Ни жегородской губ. и многие другие.

Наконец, было несколько школ, которые 
за эти годы превратились в настоящие оча-
ги просвещения. Это мужское и женское 
медресе в д.Иж-Буби, медресе «Хусаиния» 
в Оренбурге, «Мухаммадия» в Казани, «Га-
лия» в Уфе, дававшие высшее богословское 
и светское образование. В эти медресе съез-
жались ученики из всех уголков России. 
Фактически вся татарская интеллигенция 
первой половины ХХ в. вышла из стен этих 
медресе, которые часто называли татарски-
ми университетами. 

Медресе в г.Таре 
Тобольской губ. 
Фото нач. ХХ в.



Глава 9. Школьное просвещение крещеных татар и нагайбаков 817

ГЛАВА 9
Школьное просвещение крещеных татар и нагайбаков

Радик Исхаков

Реформы Александра I начала ХIХ сто-
летия, приведшие к определенным позитив-
ным изменениям в сфере народного просве-
щения, в незначительной степени затронули 
систему образования крещеных татар. За-
крытие в 1800 г. новокрещенских школ в 
Казани [ПСЗ-1, т.26, №19455], являвшихся 
единственными учебными заведениями, 
созданными для обучения представителей 
крещеных нерусских народов региона, на-
долго прервало традицию специального 
конфессионального «инородческого» обра-
зования в Волго-Уральском регионе. В со-
ответствии с «Уставом учебных заведений» 
1804 г. при одном или двух православных 
приходах должно было учреждаться по 
крайней мере одно приходское училище, 
обучение в которых вменялось в обязан-
ность местного православного духовенства, 
однако организация этих учебных заведе-
ний в национальных приходах не получила 
должного распространения [ПСЗ-1, т.28, 
№21501, п.118, 119]. Этому препятствовали 
отсутствие последовательных шагов со сто-
роны правительства, четкой системы госу-
дарственного финансирования (содержание 
училищ возлагалось на жителей прихода), у 
местного населения стремления к развитию 
чуждого им по духу образования на непо-
нятном русском языке, к тому же налагав-
шего на их сельские общества значитель-
ные финансовые затраты [Прокопьев, 1905, 
с.5–6; Кедров, л.78]. Во многом по этим же 
причинам не был реализован другой про-
ект Александровской эпохи, выдвинутый в 
1822 г. попечителем КУО М.Л.Магницким, 
– по организации в Поволжье и Сибири 
ланкастерских подвижных школ взаимно-
го обу чения, основной целью создания ко-
торых, по мысли его автора, должно было 
стать распространение грамоты и идей хри-
стианства среди нерусских народов Восточ-
ной России [Примогенов, л.81].

Лишь в годы правления Николая I прои-
зошли существенные перемены в школьном 
просвещении крещеных татар. Первым ша-
гом в развитии государственного начально-
го образования среди многонационального 
сельского населения Поволжско-Уральского 
региона стало утверждение 25 октября 
1828 г. «Устава сельских училищ в удельных 
имениях» [ПСЗ-2, т.3, №2377], регламенти-
ровавшего порядок открытия школ в селени-
ях удельного ведомства. На основе опыта ра-
боты удельных школ 24 декабря 1830 г. был 
принят проект о волостных училищах ка-
зенных поселян, первоначально распростра-
нивший свое действие на Петербургскую и 
Псковскую губернии [ПСЗ-2, т.6, №4219б]. 
В соответствии с этим проектом для государ-
ственных крестьян при волостных правле-
ниях должны были учреждаться начальные 
учебные заведения для подготовки нижних 
чинов местной сельской администрации 
(писарей). На должности учителей преиму-
щественно назначались представители при-
ходского православного духовенства – свя-
щенники, реже дьяконы, получавшие за свои 
труды небольшое денежное вознаграждение. 
Содержаться эти училища должны были за 
счет общественных, земских сборов. 

В Среднем Поволжье этот тип начальных 
учебных заведений стал распространяться в 
конце 1830 – начале 1840-х гг.16, что было 
связано с учреждением МГИ (1837 г.) и ре-
формой управления государственной дерев-
ней, проведенной его первым министром 
П.Д.Киселевым. Указами от 27 июня [ПСЗ-2, 
т.17, отд.1, №15794] и 25 ноября [ПСЗ-2, 
т.17, отд.2, №16248] 1842 г. все созданные 

16 Первым таким учебным заведением в кре ще-
но-татарском (смешанном русско-татарском) селе 
стало училище в с.Юкачи Мамадышского у. Казан-
ской губ., открытое в 1833 г. местным священником 
и позже переданное в ведение местной палаты го-
сударственных имуществ. 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства818

ранее волостные школы были преобразо-
ваны в приходские училища, подчиненные 
МГИ. Вместо подготовки писарей на эти 
учебные заведения возлагалась обязанность 
распространения среди государственных 
крестьян религиозно-нравственных начал и 
грамотности. Одной из причин упразднения 
волостных училищ была их крайняя непо-
пулярность среди местного населения. Как 
отмечал священник С.Нурминский, окон-
чивший курс в одной из таких школ, за пе-
риод своего существования волостные учи-
лища не смогли наладить систему обучения 
представителей коренных народов края и 
оставили о себе среди сельских жителей не-
добрую память, а ее воспитанники, стано-
вясь писарями, проявляли худшие качества, 
характерные для российской бюрократии 
[Нурминский, 1864, с.220]. Такое положение 
объяснялось низким уровнем педагогиче-
ской подготовки учителей, схоластическими 
методами преподавания и обучения на рус-
ском языке, сводившимися к механическому 
заучиванию текстов из Св. Писания, чтению 
и письму. Преобразованием этих училищ 
руководство МГИ хотело улучшить общую 
постановку обучения в сельских начальных 
школах, повысить интерес государственных 
крестьян к получению начального образо-
вания. Особое внимание в ходе реализации 
этого проекта было уделено развитию кон-
фессионального образования среди креще-
ных татар. В ходе дискуссии, развернувшей-
ся в правительственных кругах по проблеме 
массовых «отпадений» «новокрещеных» 
татар от православия в начале 1840-х гг., 
Николаем I было высказано мнение о необ-
ходимости усиления школьного просвеще-
ния крещеных татар как важного условия их 
прочного утверждения в православии, что 
привело к открытию сети училищ МГИ в 
крещено-татарских приходах [РГИА, ф.383, 
оп.7, д.6190-а, л.1, д.6190-б]17. 

17 Всего к середине 1840-х гг. в Российской им-
перии функционировало 3 719 приходских училищ, 
в т.ч. в Казанской губ. – 45, из них 6 – в селениях 
«старокрещеных» татар (Абди, Юкачи, Урясь-Учи, 
Оштормо-Юмьи, Чура Мамадышского у., Карабая-
ны Лаишевского у.). Кроме того, дети крещеных та-
тар обучались в училищах, располагавшихся в при-
ходских русских селах [РГИА, ф.797, оп.15, д.5644, 
л.18].

Благодаря вниманию со стороны губерн-
ских палат государственных имуществ и 
участию местного православного духовен-
ства, для приходских училищ в крещено-
татарских селениях были построены про-
сторные школьные здания, в которых могли 
обучаться 30–50 учеников, оборудованные 
хорошей школьной мебелью, библиоте-
ками с учебной и церковной литературой 
[Ильминский, 1856, л.10–11об.]. Основны-
ми предметами в них были: Закон Божий, 
арифметика, чтение и грамматика, которые 
преподавались на русском и церковносла-
вянском языках. Контроль за постановкой 
учебного процесса в школах осуществлял-
ся духовным ведомством (благочинными) и 
светской администрацией (штатными смот-
рителями и окружными начальниками).

Несмотря на попытки отказаться от при-
нудительного комплектования приходских 
училищ, нежелание и боязнь «старокрещен» 
отдавать своих детей в эти учебные заведе-
ния, связанные с отрицательным опытом 
существования сети начальных сельских 
школ в предшествующее время, привели к 
тому, что будущих учеников приходилось 
буквально отбирать у родителей. При этом 
местные чиновники довольно часто исполь-
зовали эти действия как способ своего мате-
риального обогащения, когда за оставление 
детей в семье их родители были вынуждены 
делать волостным старшинам и писарям де-
нежные подношения и подарки [Тимофеев, 
1887, с.10–11]. Нежелание крещеных татар 
отдавать своих детей в эти училища было 
вполне объяснимо. Обучение в школах было 
бесплатным, однако родители учеников 
были вынуждены оплачивать наем жилья и 
питание, что налагало на крестьянские хо-
зяйства дополнительные, часто непомерные 
денежные затраты. Кроме того, школы, соз-
данные без учета нужд местного населения, 
с их «обрусительными методами» воспита-
ния и обучения, не вызывали доверия у кре-
щеных татар. Ученики, поступая в школу, 
надолго отлучались от семьи и погружались 
в абсолютно незнакомую им обстановку. Не 
зная русского языка, они были вынуждены 
читать «на слух», повторяя за учителем, и 
не усваивали смысла прочитанного. Учи-
теля, большинство из которых являлись 
местными священнослужителями, в связи с 



Глава 9. Школьное просвещение крещеных татар и нагайбаков 819

сильной загруженностью пастырскими обя-
занностями не всегда имели возможность 
вести полноценную преподавательскую 
деятельность, были вынуждены бывать в 
школах «набегами» или перепоручать обу-
чение детей нижнему церковному причту 
[Ильминский, 1856, л.10–12]. Естественно, 
такие методы педагогической деятельности 
не приносили заметных результатов. Мно-
гие ученики из крещеных татар, после не-
долгого пребывания в школе, отчислялись 
«за неспособностью» (или сбегали, заби-
рались родителями), так и не освоив «рус-
ской грамоты». Лишь единицы заканчивали 
полный курс обучения. Вполне понятно, 
что эти училища, не получившие поддерж-
ки со стороны местных сельских обществ, 
не могли полноценно развиваться. В связи 
с нехваткой финансовых средств, недостат-
ком учеников во второй половине 1850 – на-
чале 1860-х гг. происходит их постепенное 
закрытие [Ильминский, 1856, л.11–12]. 

Несмотря на довольно скромные ре-
зультаты деятельности училищ и общее 
неудов летворительное состояние обуче-
ния в них, отмечавшееся большинством 
дореволюцион ных исследователей [см.: 
Ильминский, 1856; 1859; Нурминский, 
1864; Тимофеев, 1887; Износков, 1909; Рож-
дественский, 1912], необходимо отметить 
их важную роль в развитии школьного обра-
зования среди «старокрещеных» татар. Во 
многом благодаря этим учебным заведени-
ям среди крещеных татар появились первые 
«грамотеи», повысившие после обучения 
свой образовательный, а часто и социаль-
ный статус. Именно из среды бывших уче-
ников этих школ вышли первые просветите-
ли и миссионеры. Благодаря хотя и довольно 
ограниченному развитию школьного про-
свещения в Николаевский период, наряду с 
социально-экономическими изменениями, 
произошедшими в средневолжской деревне 
в эпоху Великих реформ, у «старокреще-
ных» татар повысились интерес к получе-
нию образования и понимание необходимос-
ти повышения грамотности подрастающего 
поколения. Приходские училища создали 
базу, которая позволила в пореформенный 
период качественно улучшить и расширить 
систему начального обучения крещеных 
татар; их опыт, прежде всего отрицатель-

ный, был использован просветителями при 
разработке новых образовательных про-
грамм и методик, послуживших основой 
для религиозно-просветительской системы 
Н.И.Ильминского.

Новой страницей в истории просвещения 
татар-кряшен стал пореформенный период. 
Изменения школьной политики государства 
и методов христианского просвещения РПЦ 
привели в начале 1860-х гг. к кардиналь-
ным переменам в системе их начального 
и среднего образования. Важнейшим фак-
тором в развитии школьного образования 
«старокрещен» в это время стала деятель-
ность пра во славных миссионеров. В соот-
ветствии с новой просветительской идео-
логией, разработанной Н.И.Ильминским 
(1822–1891), конфессиональные школы 
должны были стать основными миссионер-
скими институтами православной церкви в 
Волго-Уралье, а воспитанное в них в рели-
гиозном духе молодое поколение – опорой 
церкви в регионе, через которое идеи хри-
стианства проникали бы в среду старшего 
поколения. Понимая, что невозможно до-
биться качественных изменений в восприя-
тии православия и повышении грамотности 
среди крещеных татар на непонятном им 
русском языке, миссионеры-реформаторы 
предложили первоначальное обучение в 
конфессиональных школах вести на родном 
для детей языке. В 1862 г. Н.И.Ильминский 
совместно с В.Т.Тимофеевым (1836–1893) 
составили «Букварь для крещеных татар 
с краткими православными молитвами и 
статьями вероучительного характера»18, в 
котором впервые был применен алфавит на 
основе кириллицы для обозначения звуков 
татарского языка. В дальнейшем на основе 
нового алфавита авторами были составлены 
переводы на разговорном татарском языке 
православных богослужебных книг, став-
шие основными учебными пособиями в 
крещено-татарских школах. 

Разработка алфавита и составление на 
его основе первых учебных пособий позво-

18 Эта первая работа Н.И.Ильминского в даль-
нейшем стала основным учебным пособием для 
кряшенских школ, наиболее популярным книжным 
изданием для крещеных татар. С 1864 г. по 1910 г. 
она выдержала 16 изданий общим тиражом 38 тыс. 
экз. [Хронологический, 1910, с.17–18].



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства820

лили Н.И.Ильминскому значительно расши-
рить свою деятельность и открыть в 1863 г. 
в Казани первое специальное учебное заве-
дение для крещеных татар. Большую роль 
в его становлении сыграл В.Т.Тимофеев, 
из «старокрещеных» татар д.Никифорово 
(Чиябаши) Мамадышского у. После окон-
чания Тевелеевской приходской школы 
МГИ он уехал в Казань с целью поступить 
послушником в Иоанновский монастырь 
[Воскресенский, 1904, с.1]. В Казани он 
познакомился с Н.И.Ильминским, который 
предложил ему сотрудничество в перево-
де религиозных книг на татарский язык. 
В 1863 г., по его протекции, В.Тимофеева 
приняли в КДА на должность практиканта 
татарского языка. Получив средства к суще-
ствованию и сносные жилищные условия, 
он приступил к реализации своих миссио-
нерских и педагогических идей – в первую 
же осень поселил в своей квартире троих 
мальчиков из родной деревни и стал обучать 
их грамоте и основам христианского вероу-
чения [НА РТ, ф.92, оп.1, д.2340; Ильмин-
ский, 1867, с.293]. 

С целью дальнейшего развития школы в 
августе 1864 г. Н.И.Иль минский обратился 
в МНП с ходатайством о дозволении от-
крыть частную школу для первоначального 
обучения детей крещеных татар в Казани во 
главе с В.Т.Тимофеевым. Данное предло-

жение было поддержано попечителем КУО 
П.Д.Шестаковым. В 1864/65 уч. г. школа 
стала действовать как официально зареги-
стрированное учебное заведение [Витев-
ский, 1892, с.13].

Созданная как маленький частный пан-
сион, в котором в первый год обучалось все-
го три мальчика, живших вместе со своим 
учителем и его семьей в подвальной комнате 
дома на Арском поле, эта школа вскоре пре-
вратилась в довольно крупное учебное заве-
дение. Во втором учебном году здесь обуча-
лось уже 20 детей, а в 1866 г. – 40. Быстрое 
увеличение количества учащихся поставило 
на повестку дня вопрос о правильной орга-
низации образовательного процесса и об 
обеспечении материальной базы школы. 
Благодаря усилиям Н.И.Ильминского, под-
держке попечителя КУО П.Д.Шестакова и 
казанского архиепископа Антония (Амфи-
театрова) школа получила в 1867 г. отдель-
ное здание, построенное на Арском поле ка-
занским купцом Арефьевым и расширенное 
в 1870 г. на средства МНП. В 1867/68 уч. г. 
КЦКТШ была разделена на два самостоя-
тельных отделения – мужское и женское 
[Горохов, 1941, с.106].

Как первое учебное заведение, взявшее 
на вооружение систему Н.И.Ильминского, 
КЦКТШ стала своего рода лабораторией для 
апробации новых педагогических и миссио-

В.Т.Тимофеев. Фото 2-ой пол. XIX в.

Алфавит, составленный Н.И.Ильминским 
для крещеных татар.



Глава 9. Школьное просвещение крещеных татар и нагайбаков 821

нерских методик, которые разрабатывались 
Н.И.Ильминским и В.Т.Тимофеевым непо-
средственно во время работы с учениками. 
Первоначально у КЦКТШ не было четких 
учебных планов и штатов, что было связа-
но с позицией ее основателей, считавших, 
что сам учебный процесс должен подска-
зать направление педагогической деятель-
ности и необходимые для изучения пред-
меты. Подчеркивая эмпирический характер 
своей системы, Н.И.Ильминский считал 
важным не ограничивать преподаватель-
скую деятельность В.Т.Тимофеева, не за-
гонять ее в жесткие рамки утвержденных 
программ и старался максимально освобо-
дить образовательный процесс от лишней 
бюрократической регламентации. В связи 
с этим, несмотря на финансовую поддерж-
ку государственных структур, КЦКТШ на 
протяжении всей своей истории оставалась 
частным учебным заведением, не подчиняв-
шимся напрямую ни МНП, ни училищному 
совету Синода. Ее дирекция вполне само-
стоятельно принимала решения по учебным 
и воспитательным вопросам, что позволяло 
школе оперативно реагировать на религиоз-
ные и образовательные запросы крещеных 
татар. Существовала лишь некоторая нефор-
мальная подчиненность школы и его руко-
водства директору организованной в 1872 г. 
Казанской учительской (инородческой) 
семинарии. Но и эта связь основывалась 
в первую очередь на особых доверитель-
ных отношениях между ее руководителями 
– В.Тимофеевым и Н.Ильминским, а по-
сле кончины последних – их преемниками 
Т.Егоровым и Н.Бобровниковым. 

Исходя из того, что выпускники в даль-
нейшем будут заниматься преимуществен-
но христианско-просветительской деятель-
ностью среди соплеменников, прио ритет 
отдавался религиозному образованию. 
Главными предметами в школе были За-
кон Божий, православные молитвы, Свя-
щенная история и краткий катехизис. Обу-
чение основам православия вводилось с 
первых дней учебы. Изучив букварь, уче-
ники переходили к чтению «Бытия», кни-
ги «Премудрости Иисуса», «Евангелия от 
Матфея», переве денных на татарский язык 
[Витевский, 1892, с.14]. С 1871 г., когда при 
КЦКТШ была построена домовая церковь, 

присутствие учеников на богослужении, на 
утренней и вечерней молитвах стало обяза-
тельным. Особое внимание уделялось цер-
ковному пению, которое, как небезоснова-
тельно считал Н.И.Ильминский, оказывало 
большое эмоциональное воздействие на 
неукреп ленных в православии крещеных 
татар, способствовало привлечению их 
на богослужение в церковь. Уже в 1864/65 
уч. г. В.Т.Тимофеевым был организован 
певчий хор из числа учеников. Наряду с ре-
лигиозными дисциплинами здесь изучались 
русский язык, основы арифметики (курс 
ограничивался целыми числами), черчение 
и география. Первоначальное преподавание 
велось на родном для учащихся языке. По-
сле знакомства с православной литерату-
рой, переведенной на татарский язык, обу-
чившись читать и писать на родном языке, 
ученики приступали к изучению русского. 
В школе применялся «переводческий» ме-
тод, в соответствии с которым знакомство с 
грамматическими формами русского языка 
осуществлялось на основе самоучителя рус-
ской грамоты для казахов, затем читались 
«Св. История», составленная священником 
Н.А.Поповым, и Евангелие на русском язы-
ке. Чтение книг сопровождалось устным пе-

Обложка «Букваря для крещеных татар» 
(Казань, 1878).



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства822

реводом на родной язык. Первоначальный 
срок обучения в школе не был четко опре-
делен и зависел от успехов и «даровитости 
учеников» [Спешков, 1904, л.10–10об.].

Ставя на первое место в учебном процес-
се не столько обучение, сколько воспитание 
детей, Н.И.Ильминский и В.Т.Тимофеев 
стремились создать в школе семейную ат-
мосферу, отказывались от телесных и дру-
гих наказаний. Для популяризации идей 
просвещения среди крещеных татар во вре-
мя летних каникул В.Т.Тимофеев совершал 
со своими учениками поездки по крещено-
татарским селениям. Благодаря этому шко-
ла приобрела широкую известность и по-
пулярность. Обучаться здесь стали дети 
крещеных татар не только Казанской, но и 
Уфимской, Самарской и Вятской губерний. 
Наряду с татарами сюда поступали удмур-
ты, марийцы, чуваши и мордва, знавшие та-
тарский язык. К 1904 г., т.е. за 40 лет суще-
ствования, в школе получили образование 
3394 мальчика и 1472 девочки, из них 696 
чел. (14,3%) закончили ее со званием учите-
ля народных училищ.

В 1878 г. в КЦКТШ была расширена про-
грамма обучения – она стала соответство-
вать курсу двухклассных сельских училищ 
МНП, что было связано с общей тенденцией 
по унификации учебной системы империи. 
Для предоставления успешно закончившим 

курс в школе льготы на 
прохождение воинской 
службы, возможности за-
мещать должности учи-
телей в системе земских 
и министерских началь-
ных училищ ее учебные 
планы должны были со-
ответствовать програм-
мам МНП, а выпускники 
проходить обязательную 
аттестацию и сдавать 
выпускные испытания. 
В соответствии с новой 
программой был расши-
рен круг изучаемых пред-
метов, увеличен штат 
учителей, введена долж-
ность законоучителя, на 
которую был назначен 
В.Т.Тимофеев. В 1883 г. 

в школе открылся третий, в 1901 г. – чет-
вертый класс с объемом преподавания не 
ниже второклассной церковно-приходской 
учительской школы. В соответствии с новой 
программой в школе было введено изучение 
русской истории, естествознания, физики и 
рисования, расширено преподавание рус-
ского и церковнославянского языков [Отчет 
КЦКТШ, 1904, с.1–2].

С момента основания КЦКТШ задумы-
валась как учебное заведение для подго-
товки учителей начальных миссионерских 
школ для крещеных татар. Уже в 1865/66 
уч. г. ее первые выпускники открыли шко-
лы: женскую – в д.Никифорово, смешанные 
– в д.Арняш (Мамадышский у.) и с.Апазово 
(Казанский у.). Эти первые школы напрямую 
подчинялись КЦКТШ и были, по словам 
П.Знаменского, ее «маленькими колониями» 
[Знаменский, 1892а, с.196]. Для повышения 
квалификации воспитанников школы, кото-
рые из-за ограниченных рамок научной и 
педагогической подготовки, недостаточно-
го времени обучения, становясь учителями, 
не всегда справлялись с возложенными на 
них профессиональными обязанностями, 
на базе КЦКТШ с 1868 г. стали проводиться 
ежегодные учебные (педагогические) кур-
сы. Особое внимание на курсах уделялось 
знакомству учителей с новыми методами 
обучения, изучению русского языка и «мис-

Здание КЦКТШ. Рис. 1872 г.



Глава 9. Школьное просвещение крещеных татар и нагайбаков 823

сионерских наук» 
[Отчет Братства св. 
Гурия, 1884, с.11]. 
С 1890-х гг. сюда 
стали съезжаться 
учителя начальных 
нерусских нацио-
нальных школ со 
всего Волго-Ураль-
ского региона [Го-
рохов, 1941, с.110].

В соответствии 
с идеями Н.И.Иль-
мин ского КЦКТШ 
постепенно приоб-
ретала характер не 
только образова-
тельного, но и куль-
турно-рели гиозного 
центра: кроме обу-
чения детей и подготовки педагогических 
кадров, здесь осуществлялись переводы 
богослужебной и учебной литературы на 
татарский язык, ее централизованное рас-
пространение, популяризировались идеи 
православия среди основной массы «старо-
крещен» [Будилович, 1904, л.5]. Благодаря 
своему особому статусу и роли в координа-
ции деятельности местных начальных школ, 
подготовке учителей и контроле над их дея-
тельностью, КЦКТШ в условиях отсутствия 
других значимых общекрященотатарских 
культурно-религиозных институтов выпол-
няла коммуникационные функции между 
отдельными, ранее мало связанными между 
собой группами «старокрещен», способство-
вала их консолидации и формированию еди-
ного культурно-инфор мационного простран-
ства, а ее воспитанники, замещая должности 
учителей и православных священников, ста-
новились основными деятелями школьного 
просвещения и миссионерства среди сопле-
менников. Практически все представители 
крящено-татарской интеллигенции, сформи-
ровавшейся во второй половине XIX – на-
чале ХХ в., были воспитанниками КЦКТШ, 
сохраняли тесные контакты со школой и ее 
руководством и после ее окончания.

Развитие системы начального и 
среднего образования крещеных татар в 
1870–1905 гг. Официальное признание сис-
темы Н.И.Ильминского основным методом 

школьной и христианско-просветительской 
деятельности среди крещеных народов 
Восточной России, применение в школь-
ной и миссионерской практике новых раз-
работок, законодательно закрепленных в 
«Правилах о мерах к образованию насе-
ляющих Россию инородцев» от 26 марта 
1870 г. [Свод главнейших, 1882, с.42–45], 
способствовали совершенствованию сис-
темы школьного образования крещеных 
татар. С целью подготовки квалифициро-
ванных педагогических кадров для нацио-
нальных учебных заведений, работавших 

Проект деревянного здания школы 
в д.Уреевы-Челны Казанской губ. 1900 г.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства824

по новой системе, в Казани в 1872 г. была 
учреждена учительская (инородческая) се-
минария (КУС), директором которой назна-
чен Н.И.Ильминский [Акт, 1872, с.1] В нее 
могли поступать, наряду с русскими, пред-
ставители коренных народов России, назна-
чавшиеся после окончания КУС учителями 
в народные училища [НА РТ, ф.93, оп.1, д.4, 
л.8–9]. В соответствии с «Положением о 
Казанской учительской семинарии» 1872 г. 
в круг изучаемых в ней предметов вошли: 
Закон Божий (12 часов в неделю), русский и 
церковнославянский языки (19 часов), есте-
ствознание (5 часов), арифметика и геоме-
трия (8 часов), русская история и география 
(16 часов), основы педагогики и дидактики 
(11 часов), письмо и черчение (12 часов). В 
дальнейшем в план занятий были введены 
совместные уроки по пению, гимнастике и 
ремесленному производству [НА РТ, ф.93, 
оп.1, д.4, л.10]. Если КЦКТШ стала центром 
подготовки крещено-татарских учителей 
для миссионерских школ, то КУС превра-
тилась в кузницу кадров для земских19, ми-
нистерских (МНП) и церковно-приходских 
школ [НА РТ, ф.968, оп.1, д.83]. Всего с 
момента своего основания до 1904 г. в КУС 
окончили курс 104 крещеных татарина20 [32 
годовщина, 1904, с.11].

Благодаря внедрению новых методик 
просветительской деятельности, созданию 
системы подготовки национальных педаго-
гических кадров с середины 1860-х гг. начи-
нает формироваться система кряшенского 

19 Определенную роль в подготовке педагогиче-
ских кадров для крещено-татарских земских школ 
в рассматриваемый период сыграла Казанская 
земская школа народных учительниц (Казанская 
земская женская учительская школа), открытая 
казанским земством в 1871 г. С середины 1875 г., 
в связи с увеличением количества начальных зем-
ских школ в национальных селениях, в школе на-
чинает применяться система Н.И.Ильминского, 
вводится изучение марийского и чувашского язы-
ков (в разное время здесь работали такие извест-
ные деятели чувашского и марийского просвеще-
ния, как А.В.Ракеев, И.Я.Яковлев, Г.И.Комиссаров, 
Ф.И.Васильев), что привлекло сюда представителей 
местных нерусских народов, в т.ч. татар-кряшен. До 
Первой русской революции это учебное заведение 
окончили несколько девушек из «старокрещен», 
впоследствии работавших в структурах земских 
организаций.

20 В это общее количество было включено и не-
сколько крещеных башкир.

начального конфессионального образова-
ния. Большую роль в этом сыграли органи-
зованные в конце 1860 – начале 1870-х гг. 
миссионерские объединения – общества и 
братства. Наиболее значимым миссионер-
ским институтом может считаться создан-
ное 4 октября 1867 г. в Казани «Церковное 
братство во имя святителя Гурия при Казан-
ском кафедральном соборе», которое основ-
ное внимание уделяло развитию школьно-
го образования среди местных народов в 
миссионерско-клерикальном духе. До конца 
1867 г. братством были открыты 23 школы, 
из них 7 крещено-татарских, в которые по-
ступило на обучение более 300 чел. [Из-
влечения, 1869, с.93]. В дальнейшем коли-
чество крещено-татарских школ неуклонно 
увеличивалось. К концу XIX в. в Казанской 
губ. действовало 60 братских школ, в кото-
рых получали образование около 2 тыс. кря-
шен [см.: Отчет Братства св. Гурия, 1899]. 

За образец при создании братских школ 
была взята структура организации КЦКТШ. 
Назначение и распределение учителей в но-
вые учебные заведения контролировались 
непосредственно Н.И.Ильминским, их педа-
гогический состав комплектовался исключи-
тельно из воспитанников КЦКТШ. Учителя 
школ подчинялись приходскому духовен-
ству, которое должно было наблюдать за 
правильной организацией школьного дела. 
Братские школы являлись школами грамоты 
с национальным компонентом с двухгодич-
ным курсом обучения. Лишь в конце 1870-х 
– начале 1880-х гг. в некоторых из них была 
введена четырехлетняя программа обуче-
ния. В соответствии с «Проектом правил 
для начальных народных школ церковного 
братства во имя святителя Гурия», разрабо-
танным Н.И.Ильминским, в четырехлетний 
учебный план этих учебных заведений вхо-
дили: 1) в первом учебном году – первона-
чальное обучение детей церковному пению 
и чтению православных молитв, знакомство 
со звуками и знаками звуков; упражнения 
по правильному написанию букв по карточ-
кам; упражнения по счету до 10. За первый 
год обучения дети должны были научиться 
называть по-русски элементарные предме-
ты, считать до 20, читать и петь на родном 
языке православные молитвы; 2) во втором 
учебном году осуществлялось обучение 



Глава 9. Школьное просвещение крещеных татар и нагайбаков 825

правильному чтению, устному пересказу 
прочитанного, арифметическим вычислени-
ям в пределах первой сотни, чистописанию; 
3) третий учебный год посвящался перево-
дам с родного на русский язык православ-
ных молитв, детальному изучению Библии, 
пересказу важнейших сюжетов из Священ-
ной истории, изучению молитв на русском 
и церковнославянском языке, арифмети-
ческим вычислениям, диктовке отдельных 
предложений; 4) в завершающем учебном 
году учащиеся занимались закреплением 
знания русского языка, изучением церков-
нославянского языка, чтением и переводом 
Евангелия с церковнославянского на рус-
ский язык, пересказами отдельных предло-
жений на русском языке [НА РТ, ф.968, оп.1, 
д.16, л.36–38]. 

Характерной особенностью этих учеб-
ных учреждений были предельная про-
стота организации образовательного про-
цесса и ее миссионерская направленность. 
Школа данного типа представляла собой 
небольшое учебное заведение, обычно рас-
полагавшееся в простой сельской избе, во 
главе с учителем-«простецом», таким же 
крестьянином, что и местные жители, не 
всегда обладавшим глубокими познаниями, 
но имевшим искреннюю привязанность к 
православию и желание учить детей, вести 
христианско-просветительскую деятель-
ность среди соплеменников. Обучение на 
родном языке и семейная атмосфера, созда-
вавшаяся в школе, способствовали органич-
ному встраиванию этих школ в сельскую 
обстановку, восприятию их местным насе-
лением как своих культурно-религиозных 
институтов, что влияло на рост их популяр-
ности. Низкие затраты на содержание (в 
среднем 60–100 руб. в год) позволяли от-
крывать их повсеместно, делая доступным 
конфессиональное образование для значи-
тельной части крещено-татарского юноше-
ства [Коблов, 1915, л.214–219об.].

Наряду с Казанской губ. вплоть до конца 
1870-х гг. Братство св. Гурия распространя-
ло свою деятельность и на соседнюю Уфим-
скую губ. В 1868 г. им была открыта миссио-
нерская школа для «старокрещеных» татар в 
с.Мелекесы, в 1870 г. – в д.Мазино, в 1871 г. 
– в д.Байданкино Мензелинского у. Уфим-
ской губ. [Спасский, 1900, с.116]. К 1875 г. 

на территории Уфимской губ. действовало 
12 братских школ, в которых обучалось 270 
чел. [Отчет Братства св. Гурия, 1876, с.11]. 
С учреждением здесь земских и миссионер-
ских организаций эти школы были переданы 
в их ведение, при этом они сохранили мис-
сионерскую направленность деятельности и 
тесные связи с казанскими миссионерскими 
институтами. К концу XIX в. в Мензелин-
ском и Белебеевском уездах Уфимской губ. 
функционировали 34 крещено-татарские и 
смешанные русско-кряшенские школы.

Братство св. Гурия оказывало заметное 
влияние на другие миссионерские органи-
зации региона. Наиболее тесные контакты 
ус тановились между братством и Вятским 
комитетом ПМО, который стал последова-
тельно внедрять в свою практику разработ-
ки казанских просветителей. Вследствие 
массовых «отпадений» от православия кре-
щеных татар Елабужского и Малмыжского 
уездов в 1870–1871 гг. совет Вятского коми-
тета ПМО обратился к братству с просьбой 
о содействии в организации христианско-
просветительской деятельности. Для этого 
из Казани в Вятку были направлены воспи-
танники КЦКТШ Иван Матвеев и Алексей 
Григорьев, ставшие основателями первых 
миссионерских крещено-татарских школ 
в Вятском крае [Отчет Вятского комитета, 
1872, с.20–21]. Для подготовки учителей 
Вятский комитет начал отправлять наиболее 
способных учеников своих миссионерских 
школ в КЦКТШ [Отчет Вятского комитета, 
1878, с.9]. К концу 1870-х гг. в Вятской губ. 
были открыты 4 крещено-татарские школы 
(103 ученика), а к 1904 г. здесь действовало 
уже 20 школ, в которых учились 509 маль-
чиков и 122 девочки [Будилович, 1904, л.61 
об].

По примеру Казанской, Уфимской и Вят-
ской губерний миссионерские школы для 
крещеных татар стали создаваться и в дру-
гих регионах Восточной России. С 1870-х 
гг. такие учебные заведения открываются 
в Оренбургской губ., в Троицком, Верхнеу-
ральском и Орском уездах, в которых ком-
пактно проживала группа «старокрещеных» 
татар, относившихся к казачьему сословию 
(нагайбаки). Первой крещено-татарской 
шко лой в Оренбуржье, работавшей по систе-
ме Н.И.Ильминского, становится открытое 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства826

в 1871 г. воспитанником КЦКТШ Игнатием 
Тимофеевым (брат В.Т.Тимофеева) миссио-
нерское училище в станице Фершампенуаз. 
К 1895 г. здесь существовало 7 крещено-
татарских школ, обучение в которых велось 
на татарском и русском языках [Севастья-
нов, 1896, с.20]. Значительное расширение 
сети нагайбацких школ происходит в начале 
ХХ в. с учреждением особого благочинного 
округа и Преображенского миссионерского 
стана (1901 г.). В 1904 г. в Оренбургской губ. 
действовало 4 миссионерских, 16 поселко-
вых школ и 1 школа грамоты, где обучались 
596 учеников и 432 ученицы из нагайбаков 
[Будилович, 1904, л.105об.].

Хотя с 1870-х гг. в крещено-татарских 
приходах начинают открываться земские 
и министерские училища, именно миссио-
нерская школа становится основным типом 
начального учебного заведения среди татар-
кряшен. Всего к концу XIX в. миссионер-
ские школы (включая ЦПШ и школы грамо-
ты) составляли 76% от общего количества 
крещено-татарских школ, земские – лишь 
13%, министерские – 11%. Такое положение 
было связано с особым значением, которое 
придавалось светской и духовной админи-
страцией миссионерской направленности 
школьного дела у крещеных татар. В этой 
связи вплоть до начала 1890-х гг. начальные 
школы, подчинявшиеся земским организа-

циям и МНП (в боль-
шинстве своем являв-
шиеся одноклассными 
народными училища-
ми), хотя формально и 
не имели целью выпол-
нение миссионерских 
функций, фактически 
функционировали в 
тех же рамках, что и 
братские школы (это 
положение было закре-
плено в утвержденной 
в 1893 г. «Прог рамме 
школы для крещеных 
ино родцев Восточной 
Рос сии» [Программа, 
1893])21. В них также 
основное внимание 
уделялось религиозно-
му образованию, пе-
да гогический сос тав 

комплектовался из воспитанников Н.И.Иль-
минского и В.Т.Тимофеева, основными 
учебными пособиями являлась религиозная 
и миссионерская литература, переведенная 
на татарский язык на базе КЦКТШ и «Пере-
водческой комиссии ПМО при Братстве св. 
Гурия». Крещено-татарские школы пред-
ставляли собой в некотором роде христиан-
ский центр «школа-церковь», где прихожа-
не «должны наглядно изучать и усваивать 
христианскую религию и ее обрядовую об-
становку» [Отчет Братства св. Гурия, 1873, 
с.15]. По образцу КЦКТШ в них из числа 
учеников повсеместно организовывались 
церковные певческие хоры, для местных 
жителей в воскресные и праздничные дни 
совершалось церковное богослужение на та-
тарском языке, проводились молебны, пас-
тырские собеседования. Лишь в 1890-е гг. 
в ряде школ стали вводиться светские дис-
циплины: основы земледелия и агрономии, 
ремесленное производство и пр. В 1893 г. 
была открыта первая специальная «Ино-
родческая сельскохозяйственная школа» в 
с.Шеморбаши (Шемортбаши) Лаишевско-
го у. Казанской губ. [Инородческая, 1893, 
с.50].

21 В ЦПШ и школах грамоты программа 
Н.И.Ильминского была официально введена 12 ян-
варя 1896 г. [РГИА, ф.796, оп.177, д.876, л.3].

Церковно-приходская школа в д.Служилая Шентала Чистопольского у. 
Казанской губ. (молебствование перед началом учения). Фото нач. ХХ в.



Глава 9. Школьное просвещение крещеных татар и нагайбаков 827

Система образования, сложившаяся у 
крещеных татар в пореформенный период 
и ориентировавшаяся на религиозное про-
свещение, имела и определенные недостат-
ки, обусловленые ограниченными рамками 
школьного обучения и подготовки детей. 
Клерикализация образовательного процесса 
и недостаточное внимание к изучению свет-
ских дисциплин, характерные как для на-
чального, так и для среднего образования22, 
заложенные православными миссионерами, 
ограничивали возможность получения кре-
щеными татарами в дальнейшем светских 
специальностей и обучения в высших учеб-
ных заведениях23. Это привело к тому, что 
вплоть до Первой русской революции 1905 г. 
у крещеных татар не сформировалась про-
слойка светской интеллигенции (она была 
представлена исключительно православным 
духовенством и учителями-миссионерами). 
Несмотря на это необходимо подчеркнуть 
важную роль миссионерских учебных за-
ведений в культурном развитии и школьном 
просвещении крещеных татар. Широкое 
распространение школ, работавших по сис-
теме Н.И.Ильминского, позволило сделать 
конфессиональное образование для моло-
дого поколения крещеных татар массовым 
и общедоступным [Чичерина, 1904, л.1–2]. 
Чтобы понять масштабы просветительской 
работы миссионеров среди представителей 
этой конфессиональной группы татар, до-
статочно сказать, что в большинстве круп-

22 Наряду с КУС и КЦКТШ с 1889 г. крещеные 
татары получили возможность поступать на обу-
чение в организованные при КДА Миссионерские 
курсы, а с середины 1890-х гг. – в духовные семи-
нарии.

23 Одним из немногих крещено-татарских дея-
телей, сумевших получить высшее образование, 
стал Р.Даулей, окончивший в 1903 г. КДА по мис-
сионерскому противомусульманскому отделению 
[Даулей, 1903б, л.1–4].

ных «старокрещенских» селений, в част-
ности Казанской губ., количество жителей, 
прошедших через эти учебные заведения, к 
концу XIX в. составляло 50–60% от обще-
го количества жителей м.п. [см.: Народные 
училища, 1888; Бобровников, 1899, с.3–21]. 
Имелись примеры и более высокой грамот-
ности. Так, в сравнительно небольшом селе 
Никифорово Мамадышского у. (в 1897 г. 
здесь проживало 779 чел.) 80% населения 
м.п. и 30% ж.п. имело начальное образова-
ние, при этом более 30 уроженцев этого села 
в разное время обучались в КЦКТШ, КУС и 
на Миссионерских курсах в г. Казани [Пам-
филов, л.30об.]. В целом, к концу XIX – на-
чалу ХХ в. в процентном отношении по доле 
получивших элементарное, начальное обра-
зование крещеные татары несколько опере-
жали другие коренные народы края,  что 
стало безусловным достижением системы 
Н.И.Ильминского, применяемой в просве-
тительской и образовательной деятельности 
среди татар-кряшен. Благодаря новой систе-
ме образования и просвещения, в порефор-
менный период у крещеных татар происхо-
дят существенные изменения в культурной 
и религиозной жизни, отмечается постепен-
ный переход от патриархально-родового к 
буржуазному обществу, что позволило им 
успешно адаптироваться к новым со циально-
экономическим и политическим реалиям 
России начала ХХ столетия, формируется 
культурная и религиозная элита.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства828

ГЛАВА 10
Институты распространения русского языка 
и светского образования среди татар и башкир

§ 1. Дореформенный период

Светлана Басырова

В конце XVIII – первой половине XIX в. 
в развитии российского образования про-
изошли существенные сдвиги, связанные 
с начальным этапом становления системы 
государственных учебных заведений. Сос-
тавной частью этого процесса стало распро-
странение школ на местах, в т.ч. в окраин ных 
регионах империи, отличавшихся пестрым 
этноконфессиональным составом населе-
ния. Школьная политика правительства 
была обусловлена, прежде всего, острой 
потребностью государственных ведомств 
в грамотных специалистах и работниках. 
С другой стороны, государство стремилось 
интегрировать местные сообщества страны 
в единый социокультурный организм. 

Военное ведомство. На территории 
Оренбургского края, занимавшего в им-
перии пограничное положение и отличав-
шегося военным характером управления, 
именно военное ведомство «задавало тон» в 
привлечении мусульман в русские учебные 
заведения. Оно было связано с подготовкой 
различных специалистов для нужд Башкиро-
мещерякского войска. Для этого в 1825 г. 
было открыто Оренбургское Неплюев ское 
военное училище, названное в честь первого 
губернатора края24. 

В 1830 г. учащихся распределили на два 
отделения – европейское и азиатское. Изу-
чение европейских языков и военных пред-
метов стало основным на первом, а восточ-

24 Училище стало преемником школы «татар-
ских учеников», учрежденной в Оренбурге еще в 
1744 г. при губернаторе И.И. Неплюеве. Эта школа, 
просуществовавшая при Оренбургской погранич-
ной комиссии до 20-х гг. XIX в., готовила перевод-
чиков, толмачей, канцеляристов со знанием старо-
тюркского («татарского») языка преимущественно 
из русских солдат и казаков.

ных языков – на втором отделении. Учебные 
планы училища, в 1844 г. преобразованного 
в кадетский корпус, неоднократно изменя-
лись в дальнейшем.

Неплюевское военное училище стало 
учебным заведением, где наряду с други-
ми обучались дети мусульман. По поло-
жению 1842 г. оно предназначалось: «1) 
для детей, коих отцы служат или служили 
в иррегулярных войсках отдельного Орен-
бургского корпуса; 2) для детей азиатцев, не 
состояв ших в прочном подданстве; 3) для 
детей всякого свободного состояния людей» 
[ПСЗ-1, т.39, №29770]. Под первыми, кроме 
детей преимущественно русских казаков 
Оренбургского и Уральского казачьих во-
йск, подразумевались и дети служивших в 
Башкиро-мещерякском войске башкир и ме-
щеряков, под вторыми – казахи. Из первых 
16 воспитанников Неплюевского училища 7 
были татаро-башкирского происхождения, 
2 – казахами и 7 русскими [ГАОО, ф.6, оп.7, 
д.279а, л.149–150]. 

Дети, отцы которых служили в Башкиро-
мещерякском войске первоначально прини-
мались в училище на общих основаниях и 
учились, как правило, на азиатском отделе-
нии. Отсутствие вакансий не позволяло за-
числять в училище всех желающих. С преоб-
разованием училища в кадетский корпус из 
200 учебных мест по 30 вакансий получили 
дети офицеров Оренбургского и Уральско-
го казачьих войск, Башкиро-мещерякского 
войска (они должны были обучаться за счет 
«войсковых сумм»), а также дети казахских 
султанов, беев, старшин, остальные вакан-
сии предназначались для детей военных и 
гражданских чиновников губернии [ПСЗ-2, 
т.20, прибавление к т.19, №17962а], т.е. это 
учебное заведение становилось привилеги-
рованным. 



Глава 10. Институты распространения русского языка и светского образования... 829

В Оренбургском 
ка детском корпусе 
обучались в основном 
дети дворян и офице-
ров, а также сыновья 
«зауряд»-чиновников. 
Вакансии были пол-
ностью замещены в 
1848 г. [ГАОО, ф.6, 
оп.10, д.5515, л.270; 
ЦИА РБ, ф.И-2, оп.1, 
д.5245, л.11, 19]. При-
нимались мальчики 
10–13-летного воз-
раста. Неплюевский 
кадетский корпус 
пользовался популяр-
ностью среди мусуль-
ман края, особенно 
среди его социальной верхушки, так как вос-
питанники получали солидную профессио-
нальную подготовку, а при выпуске имели 
возможность получить чин. Немаловажным 
являлось и то, что учащиеся-мусульмане 
имели возможность изучать «магометан-
ский закон», а также восточные языки. 
Всего за 1831–1907 гг. данное учебное заве-
дение окончили свыше 70 башкир и меще-
ряков [Асфандияров, 2006, с.378]. Социаль-
ное происхождение существенно влияло на 
дальнейшую судьбу кадетов: от него зави-
сел чин, с которым выпускник заканчивал 
учебное заведение25. 

Итак, Неплюевский кадетский корпус, 
занимаясь подготовкой офицерского сос-
тава войск Оренбургского края, вовлекал 
в сферу русской культуры представителей 
мусульманского населения. 

Представители Баш кирского войска обу-
чались в Оренбургском военном училище, 
открытом в 1859 г. и предназначавшемся в 
основном для детей солдат, чиновников, 
канцелярских служащих. Это специальное 
учебное заведение занималось подготов-

25 Дети потомственных дворян и представите-
ли неподатных сословий выпускались офицерами. 
Дети «зауряд»-чиновников определялись «зауряд»-
офицерами в те войска, где служили их отцы. Пред-
ставители податных сословий могли получить чин 
унтер-офицера, а рядовые казаки, башкиры, теп-
тяри и мишари – урядника. Они могли быть про-
изведены в офицерские звания на срок от двух до 
восьми лет. 

кой младшего офицерского состава войск, а 
также работников военных управлений, его 
учебный курс был приближен «к курсу уезд-
ных училищ с некоторыми специальными 
предметами» [ПСЗ-2, т.32, отд.1, №33282; 
РГВИА, ф.324, оп.1, д.511, л.22, 24об.]. Учи-
лище возникло в связи с ликвидацией бата-
льонов военных кантонистов, поэтому сюда 
были переведены дети, отцы которых служи-
ли в Башкирском войске и которые до этого 
обучались в Оренбургском батальоне. В ав-
густе 1859 г. их было 5, а к концу года – 32, 
в феврале 1860 г. – 20. Они были уравнены 
с прочими воспитанниками в обмундирова-
нии и продовольствии, хотя содержались «на 
соединенный сбор» с башкир и мещеряков 
[ЦИА РБ, ф.И-2, оп.1, оп.10120, л.95; ПСЗ-2, 
т.35, отд.1, №35485]. Обучение мусульман в 
военном училище ориентировалось на по-
литику государственной власти, преследо-
вавшей цель распространить русскую куль-
туру среди местных народов и иметь из их 
среды служащих со знанием русского языка. 
Училище не пользовалось популярностью у 
мусульман, поскольку в нем, как и в батальо-
не военных кантонистов, не преподавалось 
мусульманское вероучение.

В распространение русской грамоты 
среди мусульман Оренбургского края внес-
ла свой вклад и фельдшерская школа при 
Оренбургском военном госпитале, открытая 
в 1826 г. Первоначально в ней обучались 25 
кантонистов (дети солдат), а также отобран-

Неплюевское военное училище в Оренбурге. Совр. Парковый проспект, 7. 
Фото нач. ХХ в.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства830

ные в кантонах башкирские и мещерякские 
мальчики. В 1838 г. фельдшерские школы 
при военных госпиталях были упразднены. 
Однако оренбургский военный губернатор 
В.А.Перовский, ссылаясь на острую потреб-
ность края в медиках ввиду высокой заболе-
ваемости в иррегулярных войсках, особенно 
среди башкир и мещеряков, добился сохра-
нения этого учебного заведения. В 1841 г. 
фельдшерская школа при Оренбургском во-
енном госпитале была открыта исключитель-
но для иррегулярных войск, ее учебный курс 
и контингент были значительно расширены 
[ПСЗ-2, т.16, №14792]. Она была рассчитана 
на 40 мальчиков из Башкиро-мещерякского 
войска, 20 – из Оренбургского, 6 – из Ураль-
ского, 2 – из Калмыцкого войска. Мальчиков 
12–14-летнего возраста отбирали местные 
начальники и помещали в школу без пред-
варительного испытания на знание русской 
грамоты. В школе преподавались христиан-
ское и мусульманское вероучения, русский и 
латинский языки (чтение, письмо, грамма-
тика, переводы), арифметика, основы анато-
мии, фармаколо гии, рецептуры, хирургии и 
т.д. В 1840–1860-х гг. состоялось три выпуска 
учащихся фельдшерской школы. Известно, 
что к концу 1850-х гг. ее окончили 72 пред-
ставителя Башкиро-мещерякского войска 
[ЦИА РБ, ф.И-2, оп.1, д.10618, л.68об.–69]. 
Выпускники фельдшерской школы полу-
чали звание младшего фельдшера, соответ-
ствующее чину урядника.

Иррегулярные войска Южного Урала 
нуждались и в медиках более высокой ква-
лификации. Особенно востребованы врачи 
были в Башкиро-мещерякском войске, по-
скольку мусульмане, как правило, не об-
ращались за помощью к русским врачам. 
Поэтому оренбургский военный губернатор 
П.П.Сухтелен еще в 1831 г. высказал поддер-
жанную в верхах идею обучения башкир ме-
дицине в Казанском университете [ГАОО, 
ф.6, оп.4, д.10037, л.5–6]. Для отправки 
в Казань были отобраны представители 
Башкиро-мещерякского войска, обучавшие-
ся в Неплюевском училище26. С 1836 г. в Ка-

26 Первыми стипендиатами Башкиро-меще ряк-
ского войска в Казани стали Б.Субханкулов (сын 
обер-офицера), М.Муслюмов, Х.Шарипов (дети 
мещерякских старшин) и С.Кукляшев. Последний к 
1832 г. уже работал толмачом в Оренбургской по-

занской гимназии и Казанском университете 
было учреждено 20 постоянных вакансий 
для «магометан Оренбургской губернии» 
[ПСЗ-2, т.11, отд.1, №8771]. В соответствии 
с принятыми правилами в августе 1836 г. в 
Казань были отправлены 20 мальчиков 10–
11-летнего возраста, выбранных начальст-
вом в башкирских и мещерякских канто-
нах. В гимназии им предстояло прослушать 
полный семилетний курс, сдать экзамены и 
только после этого стать студентами.

Отсутствие у детей предварительной 
подготовки значительно снижало эффектив-
ность их обучения. Из посланных с 1836 г. 
50 мальчиков к концу 1849 г. лишь 10 по-
ступили в университет. Из них трое закон-
чили словесный факультет и только два ме-
дицинский, остальные либо еще учились, 
либо выбыли из университета по болезни. 
Кроме того, не все вакансии замещались 
своевременно. Так, в 1845 г. в Казани обу-
чались 12 мальчиков вместо 20 [ЦИА РБ, 
ф.И-2, оп.1, д.6154, л.36–38об, 46, 49]. 
Выход из положения был найден не самый 
лучший: в 1849 г. «была запрещена возмож-
ность перехода студентов из Оренбургского 
края» с медицинского на другие факуль-
теты университета [ПСЗ-2, т.24, отд.2, 
№23616], в результате многие мусульмане, 
обучившись в гимназии и не имея наклон-
ностей к медицине, лишились возможности 
стать специалистами другого профиля, за-
кончить университет. Эта крайне непопу-
лярная мера была отменена только в 1860 г. 
[ПСЗ-2, т.35, отд.1, №35946].

С целью повышения результатов обуче-
ния башкирских и мещерякских мальчиков 
в Казани в 1849 г. было принято решение 
предварительно обучать их в Оренбургском 
батальоне военных кантонистов. Однако 
это решение в рассматриваемый период не 
было реализовано27. 

граничной комиссии. В марте 1832 г. они прибыли в 
Казань и были предварительно помещены в Первую 
казанскую гимназию [ГАОО, ф.6,оп.4, д.10037, л.61]. 
В 1833 г. к ним присоединился С.Нигаметуллин, 
который заменил М.Муслюмова, не проявившего 
нужных способностей к учебе. В гимназии маль-
чики изучали различные предметы учебного курса, 
в т.ч. восточные языки, но особенно тщательно их 
обучали русскому языку и латыни.

27 20 мальчиков начали обучение только в 1853 г. 
[ЦИА РБ, ф.И-2. оп.1, д.6154. л.139, 154].



Глава 10. Институты распространения русского языка и светского образования... 831

В целом, в 1832–1861 гг. в Казанском 
университете обучалось около 25 предста-
вителей Башкиро-мещерякского войска. 
Большая их часть после обучения работали 
лекарями в войске, но среди выпускников 
были и кандидаты восточной словесности, 
юрист и т.д. В 1860 г. в башкирских канто-
нах находились на службе восемь питомцев 
Казанского университета и четверо – Казан-
ской гимназии [ГАОО, ф.6, оп.12, д.2173, 
л.13об.–14]. Последняя, несомненно, как и 
университет, внесла немалый вклад в про-
свещение башкирско-татарского населения 
Южного Урала: ее выпускники, возвраща-
ясь на родину, становились переводчиками, 
занимали различные должности в кантон-
ных управлениях.

Военное ведомство в дореформенный 
период занималось подготовкой и других 
специалистов для нужд подведомственного 
ему населения. Так, с 1842 г. на чертежном 
отделении Генерального штаба Отдельного 
оренбургского корпуса, наряду с другими, 
обучались два башкирских мальчика из чис-
ла учащихся Казанской гимназии. В 1848 г. 
их число было увеличено до 10, так как 
Башкиро-мещерякское войско испытывало 
острую потребность в землемерах [ЦИА 
РБ, ф.И-2, оп.1, д.4969, л.4, 83, 131]. В 1857 
г. вакансии войска при Генеральном штабе 
были ликвидированы, но была учреждена 
чертежная школа в самом Башкирском во-
йске, рассчитанная на 10 учеников [Образо-
вание в Башкирии, 1862, с.52].

К середине XIX в. власти более широко 
ставили задачу распространения русской 
культуры среди народов Урала. В связи с этим 
в 1852 г. при изменении системы денежного 
сбора с башкир правительство решило вы-
делить средства на учреждение школ в баш-
кирских кантонах. Кантонные школы были 
призваны ослабить влияние мусульманских 
школ, якобы «парализующих нравственные 
силы народа», стать «мощным средством к 
уничтожению магометанской пропаганды и 
фанатизма» [ЦИА РБ, ф.И-2, оп.1, д.10808, 
л.5]. Другой целью создания этих школ по-
прежнему была подготовка грамотных ра-
ботников со знанием русского языка для 
управленческого аппарата. Первые школы 
в башкирских кантонах появились в 1860 г. 
Они были рассчитаны на четырехлетний 

курс обучения, разделенный на два класса. В 
первом классе ученики занимались в течение 
двух лет чтением русских и старотюркских 
книг, рукописей, письмом, изучением «нуме-
рации чисел». Во втором классе преподава-
лись чистописание на русском языке, первые 
четыре действия арифметики, мусульманское 
вероучение [ЦИА РБ, ф.И-2, оп.1, д.7865, 
л.23–30]. К 1862 г. в войске действовало уже 
28 русско-башкирских школ, где обучались 
498 детей [Асфандияров, 2006, с.379]. 

Таким образом, военное ведомство в до-
реформенный период проводило активную 
деятельность по распространению русской 
грамотности среди мусульман Южного Ура-
ла. Накануне отмены крепостного права в 
Оренбургском крае представители Башкир-
ского войска (башкиры, мещеряки) имели 
110 вакансий в учебных заведениях воен-
ного ведомства (в т.ч. и в Казанском уни-
верситете и Казанской гимназии), которые 
практически всегда были заняты. Кроме 
того, начался процесс создания в кантонах 
школ с преподаванием русского языка. Это 
свидетельствовало о том, что часть мусуль-
манского населения (в основном социальная 
верхушка) в той или иной мере стремилась 
к усвоению русской грамоты, открывающей 
путь к европейской науке, знаниям, карье-
ре и т.д. Правда, желание учиться в русско-
язычной школе напрямую зависело от того, 
преподавалось ли в ней мусульманское ве-
роучение, не посягало ли государство на ре-
лигиозные чувства мусульман. 

Министерство народного просвеще-
ния. В дореформенный период в рамках 
учебного ведомства была выстроена сеть 
учебных заведений, не знавших религиоз-
ных и национальных ограничений, хотя в 
них, безусловно, преобладало русское право-
славное население. Ревизовавшие народные 
училища Оренбургского края преподавате-
ли Казанского университета П.С.Кондырев 
и И.И.Запольский в 1809 г. отметили, что в 
этих школах можно было встретить немало 
татар, башкир, удмуртов, марийцев [Булич, 
1887, ч.1, с.585].

В уездных училищах Оренбургской губ., 
созданных в конце 1810-х – начале 1820-х 
гг. на базе народных училищ и действовав-
ших на основе устава учебных заведений 
1804 г., учились преимущественно русские 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства832

ученики, поскольку эти школы создавались 
в уездных городах. Такое положение сохра-
нилось и после их реорганизации в 1835 г. 
[Мирсаитова, 2000, ч.2, с.79]. 

В конце 1850-х гг. власти стали поме-
щать в приходские училища башкирских и 
татарских мальчиков с целью подготовки 
писарей для органов управления. Эти меры 
были временными: на открытие специаль-
ных кантонных школ в Башкирском войске 
пока не хватало средств. В 1858 г. в Уфим-
ском, Оренбургском, Челябинском, Стерли-
тамакском, Троицком, Мензелинском, Бир-
ском, Бугульминском приходских училищах 
на средства Башкирского войска обучалось 
90, в 1859 г. – 100, в 1860 г. – 60 мальчи-
ков, всего за три года – 250 учеников. Из них 
196 были мусульманами, 54 – язычниками, 
что составляло соответственно около 20% и 
5% всех учащихся этих школ [Мирсаитова, 
2000, ч.1, c.64]. Часть выпускников началь-
ных учебных заведений низшего типа неза-
висимо от этнической принадлежности про-
должала обучение в уездных училищах. 

Учителя, занимавшиеся в училищах 
обучением башкир и татар русской грамо-
те, старались не использовать «Российский 
букварь», содержавший православные мо-
литвы, а привлекали более нейтральные 
лан кастерские таблицы. Применялся и зву-
ковой метод обучения грамоте В.А.Золотова. 
Штатным смотрителем и учителем Уфим-
ского уездного училища И.П.Сосфеновым 
был составлен букварь для башкир и татар 
под названием «Первоначальное знаком ство 
с русской грамотою» [Асфандияров, 2006, 
с.380]. Запрещалось насильно привлекать 
мусульман к слушанию основ христиан-
ской религии. Правом приглашения муллы 
для преподавания исламского веро учения за 
свой счет воспользовались родители маль-
чиков, обучавшихся в Челябинском, Орен-
бургском и Бирском училищах [ЦИА РБ, 
ф.И-2, оп.1, д.9776, л.36]. 

Для обучения в русскоязычных началь-
ных школах из Башкирского войска выбира-
ли мальчиков от 8 до 13 лет, преимущест-
венно это были дети офицеров, а также 
сироты. Но вскоре в школах стали учиться и 
дети простых башкир, мещеряков, тептярей. 
Накануне 1861 г. в уездных училищах обу-
чалось 102 мусульманина и 12 язычников, в 

приходских училищах – соответственно 147 
и 55 (18,2% и 5% всех учащихся этих школ), 
без учета приходских училищ Стерлитамак-
ского и Бугульминского уездов [ЦИА РБ, 
ф.И-110, оп.1, д.874, л.10–11].

Однако не всегда политика властей была 
успешной и последовательной. Так, не впол-
не удачной следует признать усилия губерн-
ских властей в деле обучения башкирских 
мальчиков ремеслам вдали от родины в 
1836–1842 гг. Мальчики избирались кантон-
ными начальниками в основном из сирот 
или больших бедных семей и отправлялись 
в Москву, Петербург, Казань, Ижевск и дру-
гие промышленные центры страны на пяти-
шестилетний срок. Из отправленных 264 
мальчиков только 148 вернулись обратно, за-
кончив учебу [Мирсаитова, 2000, ч.2,  с.27].

Крестьянские и горнозаводские шко-
лы. В 40-е гг. XIX в. на территории Южного 
Урала началось создание сети начальных 
школ для государственных и удельных кре-
стьян, которые в крае были представлены не 
только русскими, но и татарами, чувашами 
и др. В 1860 г. в Оренбургской губ. действо-
вало 38 школ (1336 учеников), подведом-
ственных МГИ и 16 училищ (282 ученика) 
удельного ведомства [ЦИА РБ, ф.И-110, 
оп.1, д.860, л.179; РГИА, ф.515, оп.8, д.2310, 
л.5, 15–20]. Эти учебные заведения давали 
ученикам элементарные знания: здесь пре-
подавались Закон Божий, чтение, письмо, 
первые дейст вия арифметики; иногда «при-
бавлялись» чистописание, скоропись, сче-
товодство и т.д., так как волостные управле-
ния нуждались в грамотных служащих. 

Сельские школы Приуралья отличались 
«пестрым» этническим составом учащих-
ся [ОГВ, 1846, №12]. В открытых в 1850–
1851 гг. в с.Зирган и д.Буздяк сельских 
училищах преобладали дети мусульман [Че-
ремшанский, 1859, с.247]. В них преподава-
ли светские учителя, закончившие уездные 
училища, а не православные священники, 
как обычно.

В казенных селениях крестьянских маль-
чиков за счет общественного налога стали 
готовить на должности оспопрививателей и 
волостных писарей. В 1844 г. МГИ плани-
ровало открыть для подготовки писарей и 
переводчиков в каждой волости Казанской 
губ., населенной мусульманами и языч-



Глава 10. Институты распространения русского языка и светского образования... 833

никами, особое училище на 20 чел. В них 
предполагалось обучение русской грамоте и 
четырем действиям арифметики, без уроков 
вероисповедания. В конечном счете, в 1849 
г. для татар, марийцев и чуваш была откры-
та лишь одна школа по подготовке писарей 
в уездном городе Мамадыш, на содержание 
которой из хозяйственного капитала было 
выделено 900 руб. сер. в год. Обучение ве-
лось на русском языке, на уроках преобла-
дала зубрежка [Материалы, 1936, с.455–456; 
Дружинин, 1958, с.254].

В распространении русскоязычной гра-
мотности среди мусульман Южного Урала 
приняли участие и школы горного ведомства. 
К 1861 г. в Оренбургской губ. было 10 на-
чальных заводских школ (611 учеников). Это 
были двухклассные школы с преподаванием 
основ первоначальной грамоты, хотя некото-
рые из них, приспосабливаясь к заводским 
потребностям, занимались и элементарной 

профессиональной подготовкой учеников – 
будущих рабочих и мастеровых. Начальное 
образование в заводских школах получали и 
посторонние для горного ведомства люди, в 
т.ч. представители Башкирского войска, со-
державшиеся за счет войсковых сумм. Из-
вестно, что с 1858 г. по 1867 г. в учебных за-
ведениях Златоустовского округа обучалось 
более 100 башкир [РГИА, ф.44, оп.3, д.252, 
л.15–17, 42; Черноухов, 1998, с.124].

Таким образом, особенностью дорефор-
менного этапа развития школьного образо-
вания стал многоведомственный характер 
государственных учебных заведений, пред-
ставленных школами разных типов. На этом 
поприще больших успехов достигло Воен-
ное министерство, которое за счет средств, 
собираемых с башкир и мещеряков, стреми-
лось обеспечить местную администрацию 
управленцами среднего звена и компетент-
ными работниками.

§ 2. Пореформенный период

Чулпан Саматова, Альфия  Юсупова

Русские учебные заведения. Русские 
начальные школы, преследующие целью 
религиозно-нравственное воспитание уча-
щих ся, были непопулярны среди мусуль-
ман. Во второй половине XIX в. наиболь-
шее число мусульман в средних учебных 
заведениях отмечалось в городах Приура-
лья. В Уфимской губ. была расселена самая 
значитель ная группа татарских дворян. Они 
стремились интегрироваться в российское 
общество и готовили своих сыновей к карье-
ре чиновника. Группы мусульманских де-
тей, в основном татар, обучались в гимнази-
ях Уфы, Троицка и Уральска [РГИА, ф.821, 
оп.8, д.817, л.37]. В 1869 г. в мужских гим-
назиях и прогимназиях насчитывалось 52 
мусульманина, в т.ч. в КУО – 20, Киевском 
– 1, Виленском – 25, Санкт-Петербургском, 
Московском и Одесском учебных округах – 
по 2 [Приложения, 1869, c.154–155]. В по-
следующие годы лидерство по численности 
обучающихся в средних учебных заведени-
ях локализовалось в учрежденном в 1874 г. 
ОУО: в 1878 г. из 127 воспитанников гимна-
зий 48 обучались здесь, 10 – в Варшавском, 
8 – в Московском, 6 – в КУО, 5 – в Санкт-

Петербургском, 2 – в Восточно-Сибирском, 
32 – в Виленском, 3 – в Киевском учебном 
округе и 10 – в Туркестанском крае. 

В 1884 г. в мужских и женских гимнази-
ях КУО проходили обучение по 1 мусуль-
манину [РГИА, ф.821, оп.8, д.817, л.35об.]. 
В 1890 г. в гимназии Оренбурга обучалось 
35 мусульман, в основном казахи, прожи-
вавшие в пансионе при гимназии за счет 30 
стипендий для коренного населения Ураль-
ской, Тургайской областей и Букеевской 
орды [Белавин, 1891, c.98]. В начале ХХ в. 
наблюдалась устойчивая тенденция повы-
шения числа поступающих в гимназии му-
сульман. В 1902 г. в ОУО они составляли до 
2% гимназистов, их численность в два и бо-
лее раза превышала численность единовер-
цев в КУО (менее 0,5%). 

Урбанизационные процессы, развитие 
капиталистических отношений и появле-
ние земских учреждений способствовали 
ускоренному формированию сети средних и 
низших профессиональных училищ, готовя-
щих кадры для промышленного, ремеслен-
ного, сельскохозяйственного производств, 
коммерции и других отраслей народного 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства834

хозяйства. В начале ХХ в. появились груп-
пы мусульман в реальных училищах ряда 
городов. В 1902 г. они числились в реаль-
ных училищах Казанского (18 чел.), Орен-
бургского (10 чел.) и Московского учебных 
округов (10 чел.).

Малочисленность мусульман в россий-
ских университетах была характерной чер-
той пореформенного периода. Так, в 1884 г. 
среди 5747 студентов российских универси-
тетов насчитывалось всего 6 мусульман (4 
– в Казанском, по одному – в Санкт-Петер-
бургском и Варшавском учебных округах) 
[Белавин, 1891, c.358]. В Казанском уни-
верситете в 1873–1896 гг. при средней чис-
ленности студентов 595 чел. насчитывалось 
5,6 среднестатистических мусульман, или 
0,9% всех обучающихся [Михайлова, 1979, 
табл.22, 23, 24, с.338–340]. 

В начале ХХ в. стремление татар к обу-
чению в высших учебных заведениях уси-
лилось. Однако по своей численности они 
по-прежнему оставались «микроскопиче-
скими вкраплениями» в конфессионально-
этнической структуре российского студен-
чества. В 1899–1900 гг. в университетах 
обучался 61 мусульманин (0,4%). В тех-
нологических, политехнических, горных, 
сельскохозяйственных институтах му-
сульмане также выделялись своей мало-
численностью: в 1900–1901 гг. их было 
всего 17 чел. (0,3%), в 1907–1908 гг. – 57 
(0,4%) [Иванов, 1999, табл.14, с.197, 198]. 
В 1899–1917 гг. в Казанском университете 
получали образование 92 мусульманина: 
19 азербайджанцев, 10 башкир, 21 казах, 
41 татарин и один уроженец Средней Азии, 
успешно окончили 28 [Михайлова, 1979, 
с.258, 333–335, 338–340, 347].

Таким образом, русские средние и выс-
шие школы привлекали внимание, главным 
образом, сыновей татарских дворян, разно-
чинцев и купечества, наиболее представи-
тельной части мусульман. Несмотря на от-
сутствие специальных ограничений (кроме 
недозволения мусульманам получать сти-
пендию), в XIX в. они оставались малопо-
пулярными среди мусульман. 

Русско-татарские училища и русские 
классы при медресе. Согласно «Правилам 
о мерах к образованию населяющих Рос-
сию инородцев» 1870 г. в русско-татарских 
училищах основными предметами изучения 

являлись русский язык и арифметика. Веду-
щая роль в процессе обучения принадлежа-
ла «переводному»28 методу. Первоначаль-
но учащиеся осваивали русскую разговор-
ную речь. Следующей ступенью являлось 
изучение грамматики русского языка (чте-
ние, письмо). В русских классах при мек-
тебах и медресе изучение русского языка 
было нацелено прежде всего на овладение 
разговорной речью, что не исключало воз-
можности преподавания основ грамматики. 
Курс арифметики (счисление, первые четы-
ре действия над целыми числами) мог быть 
расширен за счет изучения основных дей-
ствий с дробными числами [Инородческие 
и иноверческие, 1903, с.14–16].

Первоначально не был установлен срок 
обучения: как правило, в одноклассных 
русско-татарских школах практиковалось 
трехгодичное обучение в трех отделениях 
(младшее, среднее, старшее). Шакирды по-
сещали русский класс после завершения за-
нятий в конфессиональных школах. Лишь в 
1907 г. был установлен четырехлетний срок 
обучения в одноклассных русско-татарских 
(башкирских) училищах, определена ча-
совая нагрузка по отдельным предметам, а 
также санкционировано учреждение двух-
классных училищ, в которых школьная про-
грамма была дополнена курсами россий-
ской истории, естествоведения, черчения, 
геометрии [Мир ислама, 1913, т.2, с.28].

Проверки учебных заведений в КУО в 
1901 г. и 1903 г. показали, что большая часть 
учеников усваивала русский язык в не-
значительной степени [НА РТ, ф.160, оп.1, 
д.947, л.6об., 9]. Низкой была и численность 
выпускников (15% от числа поступивших) 
[НА РТ, ф.92,оп.2, д.3798, л.37об.]. Родители 
отдавали своих детей в школы из практиче-
ского интереса: получив навыки разговор-
ной речи и письма на русском языке, дети 
уходили из школы, не ставя целью получе-
ние свидетельства об окончании. Поэтому 
в русско-татарских школах, как правило в 
старшем отделении, дети отсутствовали или 
обучалось всего несколько человек. 

28 «Переводной» метод направлен на изучение 
грамматики иностранного языка и освоение 
связанного текста. Преимуществом «переводного» 
метода является систематическое использование 
родного языка учащихся.



Глава 10. Институты распространения русского языка и светского образования... 835

В КУО русско-татарские школы начали 
учреждаться более интенсивно на рубеже 
веков. Известно, что в 1874 г. насчитыва-
лась 21 школа нового типа, в т.ч. 12 русско-
татарских училищ, 9 русских классов при 
медресе. В 1902 г. их число удвоилось и со-
ставило 41 русско-татарское учебное заведе-
ние. При этом заметно возросло количество 
русско-татарских училищ (32). Это было 
связано, главным образом, с тем, что им от-
давали предпочтение сами татары. Большая 
часть русских классов была учреждена при 
медресе, лишь 2 – при мектебах Букеевской 
орды [НА РТ, ф.92, оп.2, д.2246, л.69об.]. 

Однако полностью преодолеть нега-
тивное отношение мусульман к русско-
татарским школам не удалось. Так, попытки 

инспекторов и земств Саратовской губ. от-
крыть новые учебные заведения бойкотиро-
вались сельскими общинами [НА РТ, ф.92, 
оп.1, д.24602, л.1–15]. Подобная ситуация 
наблюдалась и в Самарской губ. (табл.50). 

В ОУО также значительная часть школ 
появилась на рубеже веков. Однако к 1902 г. 
число русско-татарских (башкирских) учеб-
ных заведений превысило количест во ана-
логичных школ в КУО более чем в 2 раза. 
С учетом численности мусульман наиболее 
успешно русско-мусульманские школы от-
крывались в Пермской губ. (23). В Орен-
бургской губ. функционировали 2 двукласс-
ных русско-мусульманских училища и 25 
одноклассных русско-татарских (башкир-
ских) школ. В Уфимской губ. их количест-

Таблица 50
Динамика численности русско-мусульманских школ в КУО в 1874–1902 гг. 

[Саматова, 2010, Приложение 7]

Губернии

1874 г. 1902 г.

Рус. 
классы

Одноклассные 
рус.-татар. 
училища

Всего Рус. 
классы

Одноклассные 
рус.-татар. 
училища

Всего

Астраханская – 1 1 3 1 4
Вятская – 3 3 – 10 10
Казанская 9 3 12 5 11 16
Самарская – – – 1 2 3
Саратовская – – – – – –
Симбирская – 5 5 – 8 8
Итого: 9 12 21 9 32 41

Таблица 51
Динамика численности русско-мусульманских школ в ОУО* в 1874–1902 гг. 

[Саматова, 2010, Приложение 7; Будилович, 1905, с.119–120, 135, 145]

Губернии 
и области

1874 г. 1902 г.
Рус. 

клас сы
Однокласс. 
рус.-мус. уч. Всего Рус. 

классы
Однокласс. 
рус.-мус. уч.

Двухкласс. 
рус.-мус. уч. Всего

Оренбург-
ская

неиз-
вестно неизвестно неиз-

вестно 7 25 2 34

Пермская – 1 1 23 – 23
Уфимская – 7 7 34 – 34

Тургайская неиз-
вестно неизвестно неиз-

вестно –

Уральская неиз-
вестно неизвестно неиз-

вестно 2 2 – 4

Итого: 93 2 95

* Без учета русско-казахских школ и училищ, действовавших в Уральском и Оренбургском казачьих 
войсках.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства836

во по сравнению с 1874 г. выросло в 5 раз и 
дос тигло 34 (табл.51). 

Распространение женских русско-та-
тар ских школ оставляло желать лучшего. 
Первая женская русско-татарская школа 
г.Казани, действовавшая с 1873 г., вскоре 
была закрыта из-за малочисленности уче-
ниц. Новое женское начальное училище 
здесь открылось лишь в 1901 г., в Тетюшах 
– в 1904 г. [НА РТ, ф.92, оп.2, д.3799, л.18]. 
В Приуралье одним из первых в 1883 г. по-
явилось женское отделение с 10 ученицами 
при Темясовском русско-башкирском учи-
лище (Орский у.) [ЦОУО, 1883, №11–12, 
с.491]. Женское русско-башкирское учили-
ще д.Буздяк (1893 г.) стало первой в Уфим-
ской губ. школой с содержанием от земства 
[Азаматова, 2010, с.87]. В Уфимской губ. в 
д.Новые Каргалы в 1903 г. начала действовать 
женская русско-татарская школа, в 1905 г. в 
г.Белебее – русско-башкирское училище для 
девочек [ЦОУО, 1905, №11–12, с.665].

В рассматриваемый период бесплатные 
учебные заведения, где обучали русской 
грамоте, в сельской местности стали местом 
обучения, прежде всего, для детей-сирот и 
мальчиков из бедных семей [РГИА, ф.733, 
оп.171, д.656, л.109об.]. В целом следует от-
метить малочисленность школ новых типов 
для мусульман. Русско-татарские учебные 
заведения лишь в конце XIX в. начали вы-
зывать доверие у определенной части татар-
ского населения и стали открываться по его 
инициативе. Их распространению способ-
ствовала финансовая помощь земств. Ко-
личественный рост русско-татарских школ 
сдерживался нехваткой национальных пе-
дагогических кадров. Несмотря на малочис-
ленность, они сыграли определенную роль 
в создании условий для изучения, прежде 
всего, детьми из малообеспеченных семей 
русского языка и получения ими светского 
начального образования. 

Частные школы и репетиторы. Та та-
ры-предприниматели для подготовки своих 
сыновей к продолжению семейного дела об-
ращались к услугам частных педагогов, ко-
торые, как правило, приглашались на дом. В 
условиях недоброжелательного отношения 
татарского сообщества к русским учебным 
заведениям для сыновей купцов такая фор-
ма обучения русской грамоте была едва ли 
не единственно возможным вариантом.

Введение в 1891 г. русского образова-
тельного ценза для лиц, желающих занять 
духовные должности, и их неудачи на ис-
пытаниях в комиссии при училищных со-
ветах актуализировали необходимость 
качественной подготовки к экзамену. В 
ряде городов появились частные учителя, 
специализирую щиеся на подготовке буду-
щих мулл к экзамену. Распространенность 
данного варианта обучения была обуслов-
лена как образовательными традициями 
татар, так и неудобством для претендентов 
на звание муллы проходить курс русско-
татарских училищ в силу возрастной разни-
цы с остальными учащимися.

Подтверждением существования систе-
мы частного обучения на платной основе, 
направленной на удовлетворение потреб-
ностей местного населения в изучении го-
сударственного языка и русской грамоты, 
было и появление локальной группы учи-
телей русского языка, получивших искомые 
свидетельства через успешную сдачу экза-
мена экстерном.

Казанская татарская учительская 
школа (КТУШ). Из-за отсутствия подго-
товленных лиц из татар в русско-татарские 
начальные школы на первых порах назна-
чались лица без специального образования, 
лишь владевшие русским языком [Ханби-
ков, 1968, с.51]. В дальнейшем основной 
«кузницей кадров» для русско-татарских 
учебных заведений стала КТУШ (откры-
лась в 1876 г.). 

В КТУШ был установлен ежегодный 
прием учащихся, производимый по резуль-
татам экзаменов, к которым допускались 
лица всех сословий не моложе 15 лет. Всту-
пительные экзамены проводились по рус-
скому языку, арифметике, чтению на татар-
ском языке и мусульманскому вероучению, 
которое было отменено в 1877 г. [Казанская 
татарская, 2005, с.22–23]. 

Школьная программа предполагала про-
ведение во всех четырех классах 84 уроков в 
неделю. В первом классе учащиеся изучали 
русский язык, математику, вероучение, есте-
ствоведение. Во втором классе к этим пред-
метам добавлялись история, география, в 
третьем – педагогика и дидактика. Чистопи-
сание и рисование преподавались в течение 
всего учебного периода. Обучение ремеслам 
(столярному, переплетному) и гимнастике 



Глава 10. Институты распространения русского языка и светского образования... 837

проходило в свободное от занятий время 
без подразделения на классы. На изучение 
мусульманского вероучения отводилось 
9 уроков в неделю, что составляло 11% от 
общего числа недельных уроков в школе. 
На уроках вероучения учащиеся осваивали 
также каллиграфическое арабское письмо, 
грамматику арабского языка. Все школьные 
дисциплины, за исключением основ ислама, 
преподавались на русском языке. 

Основной состав учащихся формировал-
ся из «казенноштатных» воспитанников, ко-
торые, как правило, проживали в пансионе. 
С 1879 г. МНП сократило количество госу-
дарственных стипендиатов с 40 до 30, одно-
временно увеличив ежегодное содержание 
учащихся с 90 до 120, а в дальнейшем – до 
150 руб. [НА РТ, ф.92, оп.1, д.13584, л.7].

Учащиеся, которые лишь посещали 
школьные уроки (за небольшую плату), под-
падали под категорию «приходящих» [НА 
РТ, ф.92, оп.1, д.12513, л.12] и формировали 
незначительную долю в составе учащихся 
КТУШ.

В КТУШ в разное время обучались вы-
ходцы из губерний Казанского, Оренбург-
ского и Московского учебных округов, 
Сибири, Средней Азии. Гарантией обеспе-
чения русско-мусульманских учебных за-
ведений преподавателями являлось назна-
чение земствами стипендий для уроженцев 
подведомственных территорий. 

Большинство учащихся КТУШ состав-
ляли дети дворян, чиновников, духовенства, 
купечества, мещан. В начале XX в. увели-
чилось количество детей крестьян, что сви-
детельствовало о росте заинтересованности 
сельского населения в получении образова-
ния на русском языке. 

Согласно основной задаче КТУШ упор 
в учебном процессе делался на изучение 
русского языка (грамматика, чтение, раз-
говорная речь). Трудности в изучении 
учащимися русского языка были обуслов-
лены как недостаточными знаниями этого 
предмета поступающими, так и «строени-
ем» татарского языка [НА РТ, ф.92, оп.1, 
д.12513, л.25–25об.]. Недостаточное знание 
русского языка поступающими в КТУШ 
обусловило использование в 1–2-х классах 
учебников, в которых наряду с русским тек-
стом публиковались переводы на татарский 
язык. Среди них следует назвать «Введение 

в естествознание» Р.Арендта, «Гео графию 
для татар» Е.Зейдлица, «Введение во всеоб-
щую историю» Д.И.Иловайского [Хакимов, 
1972, с.6].

Средствами эстетического воспитания, 
развития творческого мышления учащихся 
КТУШ являлись устраиваемые с их учас-
тием литературные вечера и спектакли. 
Стремление преподавателей разнообразить, 
усовершенствовать учебный процесс, рас-
ширить кругозор и повысить эрудицию уче-
ников обусловили организацию различных 
тематических экскурсий и ознакомление с 
городскими театральными постановками.

Большинство преподавателей основных 
дисциплин имели высшее образование, 
причем являлись выпускниками универси-
тетов. 

Выпускники школы не имели права по-
ступать в высшие учебные заведения стра-
ны. Тем самым власти нацеливали их на 
деятельность в начальных русско-татарских 
школах. За период существования КТУШ 
(1876–1917) ее закончили 389 чел. [Михай-
лова, 1979, с.68]. К 1891 г. из 79 выпускни-
ков (12 из них были переведены из ОТУШ) 
только 39 в разное время были назначены 
преподавателями начальных школ для татар 
[НА РТ, ф.92, оп.1, д.19983, л.1]. Воспитан-
ники КТУШ преподавали и за пределами 
КУО. 

КТУШ привлекала талантливую и амби-
циозную татарскую молодежь из крестьян-
ской среды, не имевшую средств и воз-
можностей учиться в гимназиях и высшей 
школе. В ней получила образование целая 
плеяда будущих представителей нацио-
нальной творческой интеллигенции и обще-
ственных деятелей: Г.Исхаки, С.Максуди, 
А.-Х.Максуди, Х.Ямашев, Г.Кулахметов и 
др. В начале ХХ в. в КТУШ учились лица, 
не прошедшие обучение в мектебах или ме-
дресе, что сказывалось на их дальнейшей 
адаптации среди татар.

В 1880–1882 гг. на курсы при КТУШ 
ежегодно приглашалось по 10 учителей [НА 
РТ, ф.92, оп.1, д.15097, л.1], в 1883 г. – 12, в 
1901 г. – 17 (Казанская (10 чел.), Вятская (7 
чел.) губ.) [НА РТ, ф.142, оп.1, д.32, л.5–12].

Курсы повышения квалификации препо-
давателей русско-татарских школ, органи-
зованные в ОТУШ (1878–1884 гг. и 1887 г.) 
[Бакирова, 2005, с.51], не охватывали всех 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства838

учителей русского языка. В конце 1880-х 
– первой половине 1890 гг. в ОУО они по-
сещали краткосрочные курсы для учителей 
инородческих училищ и сельскохозяйствен-
ные курсы в г.Бирске: [ЦОУО, 1887, №1, 
с.1–2; Галанов, 1894, с.19–24, Галанов, б.г., 
с.15–19].

В Приуралье существовала острая по-
требность в педагогических кадрах. Уфим-
ское губернское земство в 1898–1912 гг. три-
надцать раз обращалось в МНП с просьбой 
об открытии в Уфе Татарской учительской 
школы, однако каждый раз получало отказ 
[Еникеев, 1977, с.207].

Таким образом, открытие правитель-
ством русско-татарских школ и русских 
классов для мусульман и КТУШ было про-
грессивным явлением в социокультурном 
развитии татарского сообщества. Они спо-
собствовали подготовке учителей, разработ-
ке новых учебно-методических пособий, в 
т.ч. словарей и самоучителей, формирова-
нию новой прослойки европейски образо-
ванной татарской интеллигенции, внесшей 

большой вклад в развитие национальной 
культуры.

Учебно-методические пособия. Важ-
ной проблемой было создание учебно-
методической базы для русско-татарских 
училищ и русских классов. Власти, устано-
вив «Правилами» от 26 марта 1870 г. предме-
ты изучения, не составили для них учебных 
планов, несмотря на то, что проекты тако-
вых были [Шестаков, 1869, с.31]. В связи с 
этим преподаватели русско-татарских школ 
и русских классов были вынуждены адапти-
ровать программы начальных училищ для 
русскоязычного населения. Известно, что в 
конце XIX в. своеобразной базой служила 
«Примерная программа предметов, препо-
даваемых в начальных народных училищах 
ведомства МНП» от 7 февраля 1897 г. [НА 
РТ, ф.160, оп.1, д.103, л.24]. 

В КУО основным составителем учеб-
ных пособий для школ нового типа был 
В.В.Радлов. Его учебники «Первая книга 
для чтения» (1874), «Грамматика русско-
го языка, составленная для татар восточ-
ной России» (1873) выгодно отличались 
от рекомендуемых МНП тем, что тексты 
имели татарские переводы. Хрестоматия 
В.В. Радлова «Белек» также была составле-
на на татарском языке. При создании учеб-
ных пособий для татар В.В.Радлов активно 
консультировался с К.Насыри. Учебник 
М.Иманаева «Русское слово» (1895) состо-
ял из букваря, практических упражнений 
и хрестоматии и при регулярности занятий 
мог сформировать необходимый в быту 
уровень знания русского языка. Посте-
пенно брешь в учебно-методической базе 
русско-татарских школ стала восполнять-
ся преподавателями КТУШ. Ш.И.Ахмеров 
стал автором учебника по русскому языку 
для татарских учительских школ (1895), 
А.И.Анастасиев издал работу «Народная 
школа, руководство для учителей и учитель-
ниц народных школ. Настольная справочная 
книга» (1890). Учитель рисования, чистопи-
сания и черчения Ш.Тагиров составил пер-
вый татарский букварь по звуковому методу 
(1893), таблицы по чистописанию русского 
письма прямым шрифтом (1900). В нача-
ле ХХ в. их дело продолжили выпускники 
КТУШ Г.Ю.Кулахметов, М.Х.Курбангалиев 
и др. [Хакимов, 1972, с.8–12, 14–16]. 

Обложка учебника русского языка 
М.Иманаева для татарских школ, 
медресе и мектебе «Русское слово» 

(Казань, 1895).



Глава 10. Институты распространения русского языка и светского образования... 839

Отметим, что инициатива по созданию 
учебников и их совершенствованию исходи-
ла в основном не от учебных властей, а от пе-
дагогической корпорации русско-татарских 
учебных заведений и передовых татар, заин-
тересованных в просвещении народа.

До 1890 г. учебники и азбуки создавались 
в основном на русском языке и для русских. 
Изменения в социокультурной жизни вы-
звали издание новых пособий по изучению 
татарами русского языка.

Татарско-русские и русско-татарские 
словари и самоучители. Формирование в 
XIX в. обширного корпуса двуязычных сло-
варей и самоучителей татарского языка объ-
ясняется целями и задачами как внутрен-
ней, так и внешней «восточной» политики 
России. Татарский язык в XIX в. был госу-
дарственным языком и языком дипломатии 
в отношениях России со странами Востока. 
Дипломатические документы, направляе-
мые от имени русских властей в Турцию, 
Среднюю Азию, Иран, Индию и Монголию, 
оформлялись в то время на татарском языке 
[Хисамова, 1999, с.16–17]. Указанные сло-
вари и самоучители являлись «проводни-
ками» восточноориентированной политики 
России. 

Преподавание татарского языка в ка-
честве отдельного предмета в таких из-
вестных учебных заведениях, как Санкт-
Петербургский, Казанский и Харьковский 
университеты, в профессиональных шко-
лах, духовных академиях и гимназиях так-
же послужило причиной создания в XIX в. 
13 русско-татарских и татарско-русских 
словарей [Михайлова, 1972, с.33]. 

Первыми лексикографическими памят-
никами, предназначенными для изучения 
татарами русского языка и русскими – та-
тарского, были татарско-русский и русско-
татарский словари И.Гиганова, изданные в 
1801г.  и 1804 г. [Кононов, 1974, с.146]. 

Эта деятельность была продолже-
на другими авторами. В XIX в. вышли в 
свет словари А.Троянского (1833; 1835), 
С.Кук ляшева (1859), Л.Бу дагова (1869, 
1871), Н.Остроумова (1876, 1892), К.На-
сыри (1878, 1892), Миссионерского об-
щества (1880, 1882, 1886, 1888, 1891), 
Ш.Габдельгазиза (1893), А.Воскресенского 
(1894), М.Юнусова (1900) [Кононов, 1974, 
с.130, 141, 201, 224, 229, 246, 272, 293]. 

В XIX в. наряду с научными трудами 
по татарскому языку, словарями, пособия-
ми, школьными учебниками, появилось 
около 30 самоучителей по изучению татар-
ского языка. В самоучителях Г.Вагапова 
(1852–1899), М.Бекчурина (1859, 1869), 
Ш.Саинова (1880), М.Салихова (1885, 1893), 
И.Кондратова (1893), Ш.Габдельгазиза 
(1894) нашли отражение наиболее упо-
требительные слова и типичные грамма-
тические конструкции татарского языка. 
Интересно, что в них впервые были опреде-
лены принципы подачи лингвистического 
материала, которые применяются в наше 
время при решении проблем преподавания 
языка как неродного (тематический прин-
цип подбора лексики, ситуативные диалоги, 
коммуникативно-сознательный принцип и 
др.). Созданные учеными, преподавателями 
и миссионерами, эти двуязычные словари 
и самоучители донесли до нас богатейший 
лексический материал той эпохи, который 
отражал культурно-исторический диалог 
русского и татарского народов.

Обложка учебника Вагапова «Самоучитель 
для русских по-татарски и для татар по-русски» 

(Казань, 1889).



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства840

Особо следует выделить вклад Казан-
ской школы тюркологов. Они не только 
изучали книжно-литературный язык тюрк-
ских народов, но и уделяли большое вни-
мание разговорным формам языков тех 
народов, которые имели в то время пись-
менность, что отразилось в создаваемых 
ими татарско-русских и русско-татарских 
словарях. Авторы владели методикой со-
ставления словарей. Слова в двуязычных 
словарях расположены строго в алфавитном 
порядке, во многих (татарско-русских) – по 
арабскому алфавиту. Они представлены в 
трех столбцах: арабский – татарский – рус-
ский. В русско-татарских словарях твердо 
соблюдается русский алфавит.

В татарско-русских и русско-татарских 
словарях и самоучителях XIX в. отраже-
на народно-разговорная лексика (75–80%), 
которая активно употребляется в совре-
мен ном татарском языке. В словарях за-
фиксирована также и устаревшая лексика 
татарского языка. В этом плане представля-
ют интерес труды А.Троянского, Л.Будагова, 
Н.Остроумова. 

Многие словари и самоучители XIX в. 
были составлены на материале письменно-
го литературного языка, в них сохранились 
и слова, относящиеся к диалектной лекси-
ке. Этим отличаются словари И.Гиганова, 
Н.Остроумова, К.Насыри, Ш.Гадбельгазиза. 
Причины этого можно объяснить тем, что ав-
торы словарей зафиксировали слова, относя-
щиеся к лексике той местности, откуда они 
сами были родом. Вероятно, они относили 
эти слова к норме литературного языка. 

Авторы-миссионеры (А.Троянский, 
Н.Ост роумов, А.Воскресенский), исполь-
зовали диалектную лексику и, таким обра-
зом, избегали арабо-персидских заимство-
ваний, стремясь внедрить в литературную 
речь слова из лексики крещеных татар.

В словарях И.Гиганова большая часть 
лексического материала относится к восточ-
ному диалекту, в них нашли отражение все 
языковые особенности диалекта сибирских 
татар параллельно с литературной нормой. 
Это объясняется местом проживания и ра-
боты автора: словари были составлены на 
территории Сибири.

Арабо-персидские заимствования за-
нимают большую часть словарного со-
става данных трудов. Их можно разде-
лить на следующие тематические группы: 
религиозные слова, научные термины, 
общественно-политические термины, воен-
ные и медицинские термины, а также слова, 
которые относятся к области быта, расти-
тельному и животному миру, еде, напиткам, 
понятиям времени и т.д. 

Для раскрытия значений других заглав-
ных лексем авторы словарей в некоторых 
случаях обращаются к приему энциклопе-
дического толкования, этот прием отмечает-
ся во всех словарях исследуемого периода, 
что придает им характер энциклопедично-
сти. Это обстоятельство, по всей видимости, 
было обусловлено их задачами и целями, 
поскольку словарь был призван отразить 
просветительские интенции, уровень линг-
вокультурного развития общества, а также 
эволюцию науки о языке. 



Глава 11. Татарская книга в России 841

ГЛАВА 11
Татарская книга в России

Гузэль Габдельганеева

Издание книг в первой половине ХIХ в. 
Первая в России книга, напечатанная араб-
ским шрифтом, – Манифест по поводу пер-
сидского похода Петра I – вышла в 1722 г. 
(Астрахань, походная типография). После-
довавшие вслед за ним печатания (сборники 
торжественных речей, од, подносные листы 
и пр.) носили спорадический характер. Не-
которое оживление книгопечатания в даль-
нейшем было обусловлено имперскими и 
миссионерскими потребностями в связи 
с присоединением к России новых терри-
торий, населенных тюркскими народами. 
Появились первые учебные книги, напеча-
танные с применением арабского шрифта: 
турецкая грамматика С.Хальфина (СПб., 
1776; М., 1777) и его же татарская азбука (М., 
1778). В 1787 г. по указу Екатерины II был 
издан Коран (СПб., типография И.Шнора, 
1200 экз.), текст которого набирался новым 
арабским шрифтом, сделанным по рисун-
кам ученого-муллы Усмана Исмагила. По 
этим же шрифтам Коран до конца столетия 
печатался И.Шнором еще несколько раз.

В 1800 г. в Казани открылась первая ти-
пография (Азиатская, или гимназическая, 
как ее называли), и с этого времени ведется 
отсчет истории татарской книги, создавав-
шейся и распространявшейся по инициати-
ве татар. Вкратце история типографии та-
кова. В 1797 г. Павел I разрешил татарину 
Г.Бурашеву открыть в Казани «вольную» 
типографию, однако Сенат данное решение 
отклонил. После повторного прошения, под-
держанного татарами из других губерний, 
Г.Бурашеву разрешили учредить в Казани 
типографию (указ Сената от 13 сентября 
1800 г.), однако не «вольную», а при Первой 
мужской гимназии, и печатать в ней только 
«алкораны, молитвенники и тому подобные 
книги». 

В 1801 г. типография выпустила первые 
две книги – «Аттагоҗи»29 и «Һəфтияк», из-
дателем которых стал ее организатор и пер-
вый арендатор Г.Бурашев. 

После отстранения Г.Бурашева от управ-
ления типографией ее арендовал купец 
Ю.Апанаев (1806–1809 гг.), выпустивший 
порядка 8 названий книг в 19 изданиях (Ко-
ран, «Стуани», «Пиргули» и др.), повторяя 
репертуар прежних печатаний типогра-
фии, за исключением двух новых изданий: 
«Сəйфелмөлек» (повесть о странствиях ца-
ревича Сайфуль Мулюка в восточные стра-
ны) и «Рисалəи Мөхəммəдия» («Послания 
Мухаммада»). 

По неполным данным, с 1801 г. по 1829 г. 
(включая 9 лет, в течение которых заведе-
ние бездействовало) в типографии вышло 
93 книги [Каримуллин, 1992, с.122]. Ко-
ран за этот период выдержал 25 изданий, 
«Һəфтияк» – 17, «Əлифба» – 16, «Стуани» 
– 9, «Пиргули» – 8 и т.д.

Первыми работниками типографии и 
первыми в Казани мастерами печати – кор-
ректором Х.Мамышевым и наборщиком 
Г.Рахматуллиным, а также цензором сочи-
нений и одновременно их редактором и пе-
реводчиком Ибрагимом Хальфиным пред-
принимались первые попытки улучшения 
использовавшихся для печатания шрифтов. 

В 1829 г. первая в Казани типография и 
первое в России татарское заведение печати 
была объединена с типографией Казанского 
университета (открыта в 1809 г.) и вплоть до 
1860-х гг. называлась ее «Азиатским фили-
альным отделением».

29 «Аттагоҗи» – татарская азбука с молитвами 
для чтения, в дальнейшем издававшаяся ежегодно 
тиражами до 150 тыс. экз., под названием «Əлифба 
иман шартлары белəн» («Азбука с молитвами»), 
«Шартель-иман» или «Иман шарты» («Условия 
веры»). 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства842

Первая выпущенная в данной типогра-
фии книга – «Азбука и грамматика татар-
ского языка с правилами арабского чтения, 
преподаваемые в Императорской Казан-
ской гимназии» И.Хальфина (1809, 170 с., 
1200 экз.) – учебник татарского языка, ис-
пользовавшийся в гимназиях России, бы-
стро разошлась, как и второе ее издание 
(1812). Учащимся адресовался и второй 
труд И.Хальфина – «Жизнь Джингис Хана и 
Аксак Тимура с присовокуплением разных 
отрывков, до истории касающихся, кои все 
слова для обучающихся расположены по 
алфавиту» (1819, 1200 экз.; 1822), удосто-
енный награды. Данные издания в течение 
десятилетий оставались единственными 
пособиями по изучению татарского языка 
в русских учебных заведениях, явились об-
разцами для последующих работ по грам-
матике татарского языка – М.И.Иванова, 
А.К.Казем-Бека, С.Кукляшева и др. 

В типографии Казанского университета 
до ее объединения с Азиатской типографией 
вышли: история Абуль-Гази хана о монголах 
и татарах «Родословная тюрок» на джага-
тайском языке (1825), заказанная канцлером 
Н.П.Румянцевым, «История царей, халифов 
и шерифов Меккской империи» Тахаветди-
на Мухаметдина на арабском языке (1822), 
стихотворения на персидском языке азер-
байджанского поэта Низами под редакци-
ей и с комментариями Ф.И.Эрдмана (1826, 
1828) и другие труды по истории, литерату-
ре, языку восточных народов; адресованные 
татарам переводы: «О привитии коровьей 
оспы» штаб-лекаря Федора Волкова (1812), 
«Тəгълим намə» («Наставление, как распо-
знать истинную смерть от мнимой») (1813). 
По заказу издателей-татар печатались Ко-
ран, «Сөбатель-гаҗизин» и другие книги. 
По данным «Каталога книг и мелких сочи-
нений, напечатанных в казанской универси-
тетской типографии… по 1819 г.», вышло 
77 названий книг, по 1829 г., по сведениям 
Н.П.Загоскина – 177 [Загоскин, 1906, с.48].

С начала 1830-х гг. печатание востоко-
ведческих трудов и сочинений на восточ-
ных языках активизировалось. Развитие 
ориенталистики в университете получает 
отражение в издательской продукции, вы-
пуск которой стал возможен благодаря 
оснащению типографии новыми арабски-

ми шрифтами. Среди научных сочинений 
– крымско-татарская рукопись по истории 
крымских ханов Сеид Мухаммада Ризы 
(«Ассеб о-ссейяр, или семь планет»), опу-
бликованная под редакцией и с комментари-
ями А.К.Казем-Бека (1832), «Сокровенное 
мусульманское законоведение» на арабском 
языке с русским переводом – его же (1845), 
«Рассказ о дочери русского царя» («Хикəят 
дохтəр-и падша рус») Низами на персид-
ском языке, под ред. Ф.И.Эрдмана (1844), 
книга о Фирдоуси С.И.Назарьянца (1842, 
переизданная вскоре в Москве), «Бабур-
намə» на джагатайском языке с русским 
переводом, изданный И.Н.Ильминским 
(1851), «Библио тека восточных историков» 
И.Н.Березина (1849–1854), «Рассказы Руб-
гузи» на уйгурском языке (1859) и др. 

Ученые университета ввели в научный 
оборот многие произведения арабских, пер-
сидских, турецких, среднеазиатских авторов 
по культуре, филологии, мусульманскому 
законоведению, произведения художествен-
ной литературы и фольклора.

Учебные издания, рассчитанные на изу-
чение восточных языков, представлены 
«Грамматикой турецко-татарского языка» 
А.К.Казем-Бека (1839, получила всемирную 
известность, была переиздана в 1846 г.), 
первой в России «Грамматикой персидско-
го языка», подготовленной И.Н.Березиным 
(1853), «Татарской грамматикой» и «Татар-
ской хрестоматией» преподавателя татарско-
го языка Неплюевского кадетского корпуса 
М.И.Иванова (изданы в 1842 г. по заказу 
оренбургского губернатора), «Словарем та-
тарского языка и некоторых употребитель-
ных в нем речений арабских и персидских» 
А.Троянского (2 т., 1833, 1835) и пр. 

С 1830-х гг. типография университета 
стала школой подготовки кадров, масте-
ров татарской печати. Значительна ее роль 
в истории татарской книги и книги на вос-
точных языках, ставшей достоянием многих 
тюркских народов России. 

Повышением спроса на татарскую книгу 
определялось появление в Казани частного 
книгопечатания. Первая частная типография 
была открыта гравером Людвигом Шевицем 
в 1840 г. Технически оснащенное заведение 
обеспечивало высокое качество работ, что 
привлекало издателей-татар, по заказам ко-



Глава 11. Татарская книга в России 843

торых в типографии до 1846 г. вышло 35 на-
званий книг.

В 1844 г. к печатанию книг приступила 
первая в Казани литография – Шаги Яхи-
на. В том же году в Новотатарской слободе 
оборудовал типографию известный в горо-
де издатель книг Рахимзян Сагитов. Однако 
частные заведения развивались при небла-
гоприятных условиях. В 1845 г. последовал 
указ, запрещавший печатание духовных му-
сульманских книг в частных типографиях 
Казани. Ссылаясь на него, казанский губер-
натор запретил владельцам типографий вы-
пуск всех без исключения татарских книг. 
Л.Шевицу пришлось приостановить книго-
печатание, а в 1848 г. продать типографию. 

Четыре издания до 1845 г. выпустил 
Ш.Яхин, одно – Р.Сагитов. После отмены 
указа и возобновления работ в литографии 
Ш.Яхина (с 1851 г.) печатались, главным об-
разом, шамаилы, календари, выполнялись 
прочие мелкие заказы. В 1859 г. она отошла 
к М.-В.Яхину. Р.Сагитов, выпустив в общей 
сложности 27 названий книг, в 1862 г. отка-
зался от содержания типографии и вернулся 
к издательской деятельности. 

Запрет на печатание духовных мусуль-
манских книг практически не затронул 
типографию университета, в которой, как 
и прежде, выполнялись заказы издателей-
татар. Более того, данной типографии 
удалось вернуть, казалось бы, утерянную 
монополию на печатание сочинений на вос-
точных языках. Татары были вынуждены 
вновь обратиться к услугам этой типогра-
фии, несмотря на их дороговизну, а также 
типографии Н.П.Коковина (быв. Л.Шевица), 
несмотря на низкое качество печатаний. С 
конца 1840-х гг. возобновившие свою дея-
тельность частные типографии стали пере-
бивать такие заказы. В 1851–1852 гг., на-
пример, в типографии университета было 
напечатано 20 названий татарских книг, в 
частных типографиях – 57 [Каримуллин, 
1992, с.148, 159]. 

В 1801–1850 гг. в Казани, по неполным 
данным, была издана 401 татарская кни-
га (из них в Азиатской типографии – 93, в 
типографии университета – 220, в типо-
графии Л.Шевица – 45, Н.П.Коковина – 12, 
Р.Сагитова – 27, в литографии Ш.Яхина – 4) 
[Каримуллин, 1992, с.165]. В первой поло-

вине ХIХ в. во всех провинциальных ти-
пографиях России было напечатано 1877 
названий книг, журналов, оттисков. Из них 
1281 издание – казанские [Рубинштейн, 
1964, с.292], включая книги на русском, за-
падноевропейских, чувашском, удмуртском, 
марийском и других языках. В 1851–1855 гг. 
в Казани вышло еще 176 татарских книг, 
что составило в общей сложности 577 из-
даний [Каримуллин, 1992, с.165]. Несмотря 
на общую тенденцию сокращения книго-
печатания в России, в Казани оно было, как 
и прежде, оживленным, и каждая третья 
книга, изданная в провинции в указанный 
период на всех языках (1463 изданий) [Ру-
бинштейн, 1964, с. 300], была татарской. По 
тиражу она уступала только русской книге. 

С начала 1850-х гг. в репертуаре татар-
ской книги появляются светские сочинения: 
«Русско-татарская азбука» (1852) и «Само-
учитель для русских по-татарски и для татар 
по-русски» (1851) Г.Вагабова (до револю-

Страницы из книги Г.Махмудова «Практическое 
руководство для изучения татарского языка» 

(Казань, 1855).



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства844

ции издавался более 20 раз), «Практиче-
ское руководство для изучения татарского 
языка» Г.Махмудова (1855), «Нəху китабы» 
(«Краткая татарская грамматика, изложен-
ная в примерах») К.Насыри (1860), пособия 
С.Кукляшева, М.Бекчурина и др. Среди не-
многих литературно-художественных книг 
современных татарских авторов – первое 
произведение Г.Чокрыя «Тəҗвид» («Прави-
ла орфоэпического чтения Корана») (1860), 
«Мəҗмəгыль-əдəб» («Сборник правил по-
ведения») Х.Салихова (1856) и пр.

На всем протяжении истории татарской 
печатной книги религиозным, религиозно-
нравственным сочинениям отводилась зна-
чительная роль. В 1855–1864 гг., по данным 
ученого-богослова П.В.Знаменского, только 
в типографии университета по заказам та-
тарских издателей было напечатано 1084320 
экз. книг; из них 147600 экз. «Һəфтияк», 
90000 экз. Корана, плюс к тому печатания 
подобных книг в частных типографиях Ка-
зани [Знаменский, 1910, с.28]. 

Достаточно широким был круг изда те-
лей-татар: купцы (Апанаевы, Саидбурга-
нов, Юнусов, позднее – Р.Сагитов, М.Аб-
дурашитов сын Ахметова, У.Абдулсаттаров 
и др.), мещане (М.Катенин, М.Максутов, 
И.Медведев, М.Давыдов, И.Уразов и пр.), 
служилые татары (Файзуллин, Ю.И.Богда-
нов и т.д.), крестьяне, шакирды медресе и 
даже женщины (первая из них – Губеева). 
Одним из самых активных издателей первой 
половины ХIХ в. был переводчик Казанско-
го городского суда Рахматулла Амирханов, 
выпустивший первый татарский календарь 
«Гөррəлек» (1841). В 1839–1843, 1845–
1846 гг. в типографии университета по его 
заказу было напечатано 87800 экз. книг, пре-
имущественно исторических и духовных, в 
т.ч. Коран и седьмая часть Корана – 30200 
экз. [НА РТ, ф.1, оп.2, д.483, л.35]. 

Издания для тюркских народов России, 
выходившие вне Казани, незначительны. 
Книги арабским шрифтом в первой полови-
не ХIХ в. изредка печатались в Петербурге 
и в Москве, а также в Оренбурге, Астраха-
ни, на Кавказе, исходя из нужд центральной 
власти, местной администрации, миссио-
неров. В Петербурге, в типографии Акаде-
мии наук, в 1802 г. по «Высочайшему по-
велению» были напечатаны «Грамматика 

та тарского языка», «Российско-татарский 
сло варь» и «Слова, коренные, нужнейшие 
к сведению для обучения татарскому язы-
ку» И.Гиганова, «Букварь татарского языка» 
Н.Б.Антометова, в 1803 г. – «О привитии ко-
ровьей оспы» Ф.Волкова (в переводе на та-
тарский язык И.Хальфина), в 1814 г. – «Крат-
кая татарская грамматика» А.Троянского. 
Такие издания были редки, как и случайные 
заказы издателей-татар: «Китаб гыйльме 
хəл» муллы А.В.Сулейманова (1839), «Китаб 
дəляиле ахирят» и «Һəфтияке шəриф» мул-
лы Камалетдина (1845), «Сəлясəте аулия», 
«Җəннəтел-əсма», «Бабур намə» (1856–1858) 
и др., напечатанные путем литографирова-
ния, а не набора. В 1850–1870-е гг. несколь-
ко духовных книг на татарском языке издали 
миссионеры, путем литографирования по за-
казу Генерального штаба печатались русско-
турецкий и русско-персидский словари и 
разговорники [Каримуллин, 1983, с.96]. 

Изредка печатания с использованием 
арабского шрифта производились в Москве. 
Издатели-татары из Москвы предпочитали 
обращаться к услугам типографий Казани 
– центру книгопроизводства на восточных 
языках.

Книгопечатанию для мусульманских на-
родов Кавказа или на языках этих народов 
предшествовало создание периодической 
печати. Как известно, русской военной ад-
министрацией Кавказа в Тифлисе с 1818 г. 
издавалась газета «Тифлисские ведомости» 
на русском и грузинском языке, для печа-
тания которой была открыта типография, 
названная «татарской» или «фарсийской». 
Однако книгопечатание арабским шрифтом 
на Кавказе не получило развития. Вероятно, 
это объясняется тем, что тюркские народы 
Кавказа снабжались книгами, изданными в 
Казани, а также в Иране и Турции [Абра-
мишвили, 1956, с.69]. 

Достаточно активно изданием переводов 
христианских книг на восточных языках 
занимались миссионеры. Данные перево-
ды не подпадают под общую статистику 
татарской книги, изданной в России или в 
Казани, однако поскольку миссионерские 
переводы адресовались татарам и другим 
тюркским народам империи, целесообраз-
но привести некоторые сведения о них. 
Первые такие книги издали шотландские 



Глава 11. Татарская книга в России 845

миссионеры, поселившиеся на Кавказе в 
1802 г. Организовав в Каррасе типографию 
для печатания христианских книг на татар-
ском, персидском и арабском языках, они, с 
разрешения казанского цензора, выпустили 
катехизис на тюрко-татарском языке (1806) 
и вслед за ним – значительное количество 
изданий на татарском и крымско-татарском 
языках, а также на ногайском и персидском. 
В дальнейшем часть шотландских миссио-
неров переселилась в Астрахань, где про-
должила переводческую и издательскую 
деятельность. В 1816 г. они перевели на 
татарский язык (простонародное наречие 
турецкого языка, употребляемое между но-
гайскими и казанскими татарами) Библию30. 
Переводы на татарский язык («киргизского 
и оренбургского наречий») предназначались 
для распространения среди народов Повол-
жья и Урала. Изданием христианских книг 
на тюрко-татарском, персидском и арабском 
языках занимались на Кавказе миссионеры 
Базельского евангелического общества, по-
селившиеся здесь в 1821 г. Однако в 1830-е 
гг. миссионерам пришлось покинуть Кав-
каз, а вслед за ним и Астрахань [Астафьев, 
1889, с.118]. 

Книги Св. писания на коренных языках 
народов Казанского края стали издаваться 
и распространяться Казанским отделением 
Российского библейского общества (было 
открыто в 1818 г.). Среди переводов – Библия 
на калмыкском и татарском языках (1819, 
2500 и 5000 экз.), первое издание Четверо-
евангелия на чувашском языке (1821, 5000 
экз.), печатавшиеся, как и остальные библей-
ские книги, в типографии университета. 

Издательская деятельность татар тради-
ционно сочеталась с книжной торговлей, 
как правило, разносно-развозной. Ее начало 
в Поволжье относится, вероятно, к ХVII в., 
когда в Европе и восточных странах появи-
лось книгопечатание арабским шрифтом. С 
возникновением и развитием книгоиздания 
в Казани поставки книг из восточных стран 
продолжались. Издания поступали через 
Одесскую и Астраханскую таможни, при-
возились татарами-богомольцами для зна-

30 Основой для перевода послужил древ-
ний манускрипт, приобретенный миссионером 
Г.Пинкертоном у караимских евреев.

комых торговцев, запрещенные книги – в 
одних тюках с религиозно-нравственными, 
разрешенными к обращению изданиями, 
или с другими товарами. Применялись раз-
личные обходные пути для обеспечения та-
тарского читателя книгой. 

Татарские издатели активно использова-
ли ярмарочную торговлю. На Макарьевской, 
Ирбитской, Мензелинской ярмарках му-
сульманские книги продавались еще в пер-
вой четверти ХIХ в. В 1830–1840-е гг. здесь 
в большинстве своем распространялся Ко-
ран (в казанских книжных лавках и на мел-
ких ярмарках была представлена лишь не-
значительная часть его тиражей). Наиболее 
активно Коран раскупался на Нижегород-
ской ярмарке. Как указывали миссионеры, 
казанско-татарские издания на восточных 
языках с помощью книгопродавцев-татар 
расходились «по всем концам России, где 
только есть магометанство – в Сибирь, 
Крым, на Кавказ, в Хиву и Бухарию» [Зна-
менский, 1910, с.28]. 

В дореформенный период татарская 
книга служила не только просвещению та-
тар, но и духовному развитию тюркских 
народов России, она получила широкое рас-
пространение на Кавказе, в Средней Азии, 
Сибири, проникла в Китайский Туркестан и 
Восточную Индию, в арабские страны. Не-
смотря на давление, в условиях двойного 
гнета – национального и социального – она 
продолжала развиваться: издаваться, рас-
пространяться и использоваться. 

Татарская книга в 1860–1905 гг. Поре-
форменный период ознаменовался началом 
нового этапа в истории татарской книги, 
центром производства и распространения 
которой была, как и прежде, Казань. Рас-
ширение местной полиграфической базы 
способствовало активизации издания татар-
ских книг. Не менее значимым было и повы-
шение спроса татарского общества на книгу, 
печать, с учетом которого осуществлялась 
издательская деятельность.

Во второй половине ХIХ в. татарские 
книги в Казани печатались в русских и та-
тарских типографиях. Некоторое ожив-
ление типографской деятельности татар, 
наблюдавшееся в начале 1850-х гг., вско-
ре пошло на убыль. Получить разрешение 
на обзаведение типографией в тот период 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства846

было сложно, тем более – татарину. Одна-
ко казанскому мещанину М.В.Яхину в 1859 
г. удалось открыть литографию31, в которой 
начали печататься эстампы, молитвенники, 
шамаилы, историко-религиозные сочине-
ния, в дальнейшем – классические произ-
ведения восточной литературы, учебники, 
вышла первая в истории татарского кни-
гоиздания географическая карта (1861). В 
1871 г. литография М.В.Яхина была закры-
та, в следующем году продана И.Абдуллину, 
в 1883 г. перешла к его сыну и продолжала 
функционировать в начале ХХ в.

Во второй половине ХIХ в. татарские 
книги, как и прежде, активно печатались в 
типографии университета, выпустившей 
почти половину всех татарских изданий Ка-
зани. Их репертуар, будучи универсальным, 
характеризует всю татарскую книжную про-

31 Размещалась на Сенной площади, в доме 
Юнусова.

дукцию указанного периода. Из года в год 
в типографии выпускались «Кыйссаи Ман-
сур», «Кыйссаи Əбүгалисина», «Кыйссаи 
Заркум», «Кыйссаи Йосыф», «Кыйссаи Кыз 
Керпеш», «Кыйссаи Нəүруз», «Кыйссаи 
Пəһлеван» и многие другие памятники уст-
ного народного творчества многих тюркских 
народов России, систематически переизда-
вались произведения средневековой восточ-
ной литературы: «Книга советов» Аттара, 
«Сады цветов» Газали, сочинения Низами, 
Фирдоуси, Авиценны, О.Хайяма, А.Ясави, 
Пиргули и других восточных мыслителей, 
оказавших огромное влияние на формиро-
вание мировоззрения татарских просвети-
телей. Часть литературно-художественных 
книг перепечатывалась с константинополь-
ских изданий, например: «Сокровищница 
мудрых изречений Абу Али Сины» (1864), 
«Алты бармак китабы» («Книга шести паль-
цев») (1865) и пр. Выходили, как и преж-
де, сочинения по формальной логике, му-
сульманской юриспруденции и догматике, 
нравственно-дидактические, оригинальные 
и переводные, нередко комментированные 
современниками, оракулы, шамаилы, Коран 
и суры из него, «Һəфтияк», молитвы и т.д. 

Развитие татарского светского образова-
ния и реформа татарской школы послужили 
толчком к изданию учебных книг, вначале 
– по языкознанию. Первые попытки при-
ближения татарского литературного языка к 
разговорной речи были предприняты в конце 
ХVIII в. С.Хальфиным, преподавателем та-
тарского языка в Первой казанской гимназии 
и издателем «Татарского словаря и краткой 
татарской грамматики» (1785). В дальней-
шем усилия в данном направлении предпри-
нимались И.Хальфиным, С.Кукляшевым, 
Г.Вагабовым и другими татарскими просве-
тителями. С начала 50-х гг. стала издаваться 
литература в помощь изучающим татарский 
и русский языки. В дальнейшем количество 
таких книг повысилось. Среди трудов 60–
70-х гг. – «Грамматика русско-татарского 
языка» Г.Вагабова (1873), переиздания его 
трудов, подготовленных ранее, как и сочине-
ний С.Кукляшева, М.Бекчурина, К.Насыри, 
Г.Махмудова. В 80-е и особенно в 90-е гг. из-
дание филологических учебных книг замет-
но активизировалось, что можно объяснить 
общими условиями развития языка татар и 
татарского языкознания, литературы, про-

Образцы письмен, украшений, знаков типографии 
и словолитни Императорского Казанского 

университета. 1884 г.



Глава 11. Татарская книга в России 847

свещения и культуры и другими условиями, 
в т.ч. ростом самосознания народа. Усиле-
ние противостояния идеологии просвети-
тельства новой татарской интеллигенции и 
фанатизма реакционного мусульманского 
духовенства, присутствовавшего во всех об-
ластях общественной жизни, наиболее от-
четливо проявилось в сфере образования, с 
постановкой вопроса о введении реформы в 
школах-мектебах и реализацией новых ме-
тодов обучения. Появление новых учебных 
руководств, составленных новыми автора-
ми, явилось одной из форм протеста против 
старометодных, «кадимистских» школ. В 
репертуаре таких книг – «Начало обучения 
или усовершенствованная азбука» препода-
вателя русского языка при медресе Старота-
тарской слободы Казани Ш.Тагирова (1892, 
1896), «Книга чтения и письма» (1891), «На-
чальное обучение грамоте» (1893) знамени-
того казанского мударриса Г.Баруди32, учеб-
ники по татарскому, арабскому, русскому 
языкам, в т.ч. составленный по слоговому 
методу «Первоначальный учебник татарско-
го и арабского языка» (1891), издававшийся 
десятки раз, «Учебник арабской граммати-
ки» (1893) и пр. Выпускаются хрестоматии, 
учебные словари, к которым добавляют-
ся научные и научно-справочные издания: 
первая научная грамматика татарского язы-
ка «Əнмүзəҗ» (1895) и первый толковый 
словарь татарского языка «Лəhжəи татари» 
(1895–1896) К.Насыри и др.

В последней четверти ХIХ в. в типогра-
фии университета стали печататься учеб-
ники по географии и математике, научно-
популярные книги, календари, издательские 
и книготорговые каталоги (əсами көтеп), 
произведения новой татарской художе-
ственной литературы (Г.Ильяси, М.Акъегет-
задэ, Курмаши др.), переводы сочинений, 
признанных в мировой художественной 
литературе Востока: «Тутыйнамə» («Сказ-
ки попугая»), «Калилə вə Димнə» («Книга 
о Калиле и Димне») (1889–1892), «Əлфе 
лəйлə вə лəйлə» («Тысяча и одна ночь») 
(1897–1899)33 и т.д. Активная переводче-

32 Издавались в серии «Мəгърифе исламия» 
(«Зна ние ислама»), как и другие руководства автора.

33 Перевод «Тутыйнамə» с турецкого языка на 
татарский принадлежит Г.Фаезханову, как и пере-
вод «Калилə вə Димнə» с арабского языка на татар-

ская деятельность Ш.Тагирова, Т.Яхина и 
других татарских просветителей позволила 
тюркскому читателю познакомиться с сочи-
нениями передовых русских писателей.

Во второй половине ХIХ в. в типографии 
университета, по неполным данным, было 
напечатано 1415 названий татарских книг 
тиражом свыше 10 млн. экз. (средний тираж 
одной книги достигал 8 тыс. экз.) [Каримул-
лин, 1983, с.56]. С учетом приведенного по-
казателя, 1700 изданий самого университета 
и 2462 изданий на основе заказов русских 
издателей и издательств в данной типогра-
фии в указанный период было выпущено 
5577 изданий книг [Габдельганеева, 2005, 
с.24]. С начала 1900-х гг. количество печа-
тавшихся татарских книг резко сократилось, 
а с открытием новых частных типографий 
почти прекратилось, тогда как русские кни-
ги продолжали выпускаться по-прежнему 
активно. 

Появление в Казани частных русских за-
ведений печати послужило одним из фак-
торов дальнейшего развития издательской 
деятельности татар. Татарские книги в боль-
шом количестве печатались в типографии 
Коковиных – Чирковых (быв. Л.Шевица). До 
1880-х гг. преобладала литература религиоз-
ного и полурелигиозного толка, в дальней-
шем увеличился выпуск фольклорных сочи-
нений эпического характера («Кыз Җибек», 
«Таминдар», «Айман-Чулпан», «Малик Ха-
сан» и др.), распространенных среди татар, 
казахов, киргизов, узбеков, таджиков, азер-
байджанцев и других мусульманских наро-
дов; выходили старометодные и новометод-
ные азбуки («Мөгаллим əүвəл» Х.Максуди, 
«Əлифба китабы», «Яңа ысул əлифба» и 
пр.), учебники арифметики, книги по садо-
водству, животноводству, произведения но-
вой татарской литературы. До конца ХIХ в. в 
этой типографии вышло 1025 изданий татар-
ских книг [Каримуллин, 1983, с.77].

В типографии Г.М.Вечеслава в 1882–
1888 гг. вышло 225 татарских изданий со-
вокупным тиражом около 1,5 млн. экз. 
[Каримуллин, 1983, с.86]. После перехода 
типографии к Б.Л.Домбровскому (1894) пе-
чатание татарских книг продолжалось и до 
конца столетия вышло 171 издание общим 

ский; перевод «Əлфе лəйлə вə лəйлə» с арабского 
языка на татарский осуществлен Ф.Халиди.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства848

тиражом 1,5 млн. экз. [Каримуллин, 1983, 
c.93]. Преобладала, как и прежде, светская 
литература. Вместе с тем печатались про-
изведения татарского фольклора, казахской, 
акынской литературы и фольклора, Коран 
(до 1900 г. включительно вышло 10 изда-
ний), кораническая, религиозно-обрядовая 
литература. 

Развитие татарской книги начала ХХ в. 
во многом связано с именем И.Н. Харитоно-
ва. Потомственный печатник, управляющий 
в типографии Г.М.Вечеслава, он в 1896 г. 
открыл типографию, вслед за ней – литогра-
фию, переплетный цех (1898) и словолитню 
(1900) и приступил к вырезанию пунсонов 
для татарских шрифтов. Более 100 лет вся 
татарская и тюркская печать пользовалась 
шрифтами, созданными в последней четвер-
ти ХVIII в. ученым-муллой У.Исмагилом для 
типографии И.Шнора (Санкт-Петербург). 
Новые шрифты («харитоновские»), в разра-
ботке которых принимали участие будущий 
татарский драматург Г.Камал и художник-
гравер и словолитчик И.Юзеев, получили 
широкое распространение по всей России, 
их использовали на мусульманском Вос-
токе. Первой напечатанной в типографии 
татарской книгой стал книготорговый ка-
талог Г.Камала («Китапчы Галиəскəр бине 
Галиакбəр Камалетдинов китапханəсенең 

əсами көтебе») (1902). По 1905 г. в заведе-
нии вышло 104 издания татарских книг об-
щим тиражом 645136 экз. 

Время от времени татарские книги 
(карты, шамаилы, настенные календари и 
прочие литографированные издания) вы-
пускались в литографии И.С.Перова, из-
редка – в других русских типографиях и 
литографиях: Казанского губернского прав-
ления, А.А.Тимофеева, И.Ф.Молдавского, 
Л.П.Антонова. Книгопроизводство на вос-
точных языках осуществлялось также в 
типографии Р.Сагитова и в литографиях 
Ш.Яхина, М.Яхина и И.Абдуллина. По-
следняя четверть ХIХ в. характеризуется 
быстрым ростом издания татарских книг. В 
конце столетия в Казани ежегодно выпуска-
лось до 140–180 названий татарских книг, 
тиражи которых достигали 1,5–2 млн. экз. 

Активно печаталась религиозная ли-
тература. Тиражами до 100 тыс. экз. изда-
вался «Һəфтияк», 10, 20 и более тыс. экз. 
– молитвы, оракулы, шамаилы и т.п. Рели-
гиозная литература в большом количестве 
продолжала выходить и в дальнейшем; она 
печаталась во всех типографиях Казани, вы-
полнявших заказы издателей-татар. Во все 
времена такие книги пользовались спросом 
мусульманских народов России и, исходя 
из этого спроса, систематически переиз-
давались. Тем не менее, на первый план 
выдвигаются светские издания, тиражи ко-
торых постепенно возрастали. Так, тираж 
«Самоучителя для русских по-татарски…» 
Г.Вагабова в 1875 г. составил 5 тыс. экз., в 
1899 г. – 10 тыс. экз. Азбука Ш.Тагирова в 
1896 г. вышла тиражом 6 тыс. экз., азбука 
Х.Максуди – в 1891 г., 1897 и 1898 гг. – 3, 6 
и 10 тыс. экз.

Труды татарских авторов или книги для 
татар печатались также по заказу русских 
издателей. Так, владелец казанской книж-
ной фирмы А.А.Дубровин выпустил «Само-
учитель русского языка» М.Салихова (1885, 
1897), владелец типографии И.Н.Харитонов 
– немало светских книг татарских авторов. 
По заказу Оренбургского губернатора в ти-
пографии Казанского университета печата-
лось «Начальное руководство к изучению 
арабского, персидского и татарского языков» 
С.Бекчурина, Вятского губернского земства 
– пособия по садоводству и огородничеству 

И.Н.Харитонов. Фото нач. ХХ в.



Глава 11. Татарская книга в России 849

учителя М.С.Мансурова, Казанской город-
ской думы – перевод на татарский язык ко-
медии Н.В.Гоголя «Ревизор» и т.д. 

С учетом новых запросов татарского 
и всего тюркоязычного населения России 
осуществляется издательская деятельность 
представителей татарского книжного мира. 
Среди них – братья Каримовы (Мухаммад-
зян, Шарифзян и Хасан). Начав с торгов-
ли книгами (до 1883 г. вразнос, затем – в 
книжной лавке на Сенной площади), они 
затем начинают их издавать, а открыв типо-
графию («Матбагаи Кəримия», 1900) – пе-
чатать. В дополнение к типографии была 
организована литография и словолитня, в 
которой стали создаваться новые рисунки 
шрифтов («каримовских») и украшений. В 
1900–1905 гг. в типографии вышло 508 из-
даний книг общим тиражом 7032470 экз. 
[Каримуллин, 1974, с.31].

В типографиях Казани печатались про-
изведения литературы и фольклора многих 
тюркских народов России, книги на языках 
этих народов. В течение всего ХIХ в. эти кни-
ги издавали в основном казанские татары. С 
конца 70-х гг., например, в Казани начали 
систематически выпускаться сочинения на 
казахском языке, первым издателем которых 
стал казанский книгопродавец Ш.Хусаинов. 
В 1866 г. в типографии университета по его 
заказу была напечатана первая книга на ка-
захском языке – «Кыйссаи Таминдар», вы-
державшая до 1917 г. еще 5 изданий (1882, 
1895, 1896, 1906, 1913). Ш.Хусаиновым в 
1895 г. и 1898 г. и его наследниками в 1909 г. 
и 1913 г. переиздавался эпос казахского на-
рода «Эр Таргын», впервые выпущенный в 
1862 г. по заказу Н.И.Ильминского и пере-
издававшийся им четырежды (1876, 1879, 
1881, 1883). Общий тираж всех изданий со-
ставил 33800 экз. Хусаиновым (с 1905 г. – его 
наследниками) было издано не менее 80% 
всех казахских книг, напечатанных в Казани 
до 1917 г. [Каримуллин, 1985, с.176]. Книги 
на казахском языке выпускали Ф.Амашев, 
Ф.Катеев, Х.Шамсутдинов и другие казан-
ские издатели-коммерсанты, занимавшие-
ся одновременно их распространением. В 
ХIХ в. на казахском языке печатались про-
изведения устного народного творчества: 
«Кыйссаи Козы-Корпеш (1878, до 1917 г. 
была издана 6 раз), «Кыйссаи Таһир» (5 

раз), «Кыйссаи Заркум» (12 раз), «Кыйссаи 
Сəедбаттал» (5 раз), «Кыйссаи Кыз Җебек» 
(1894, переиздавался 13 раз), «Кыйсса Ал-
ман Шолпан» (1896) и др. [Каримуллин, 
1985, с.177, 178]. С начала ХХ в. в издатель-
ском репертуаре Казани появились сочине-
ния современных казахских авторов. 

Татарские книги в указанный период 
выпускались в Петербурге. В типографии 
АН34 и в типографии Штейна в 1880-е гг. 
по заказам издателей-татар печатались ша-
маилы и расписания движения пароходов. 
Труды ученых АН, манифесты, указы и про-
чие официальные материалы, адресованные 
тюркским народам России, по-прежнему 
печатались в типографиях Казани.

В 1894 г. в Петербурге при поддержке 
ученых-востоковедов открылась типогра-
фия искусного восточного каллиграфа и 
гравера, знатока восточных и европейских 
языков, лектора турецкого языка и восточ-
ной каллиграфии в Петербургском универ-
ситете И.Бораганского. До конца ХIХ в. в 
типографии вышло 60 изданий татарских 
и востоковедческих книг тиражом 270 тыс. 
экз. [Каримуллин, 1974, с.177]: труды уче-
ных Петербургского университета, печатав-
шиеся ранее в Казани, шамаилы с изречени-
ями из Корана, религиозно-дидактические 
сочинения, переводы произведений пер-
сидской и арабской поэзии, сборники по-
словиц, легенд и т.д. С начала ХХ в. заве-
дение стало функционировать под вывеской 
«Лито-типография И.Бораганского и Кº» 
(компаньон – ахун Г.Баязитов), после на-
чала печатания в ней газеты «Нур» – типо-
графия «Нур». В 1901–1905 гг. типография 
выпустила 53 издания татарских, преиму-
щественно светских книг, общим тиражом 
122440 экз. [Каримуллин, 1974, с.179].

В Москве арабские шрифты, появив-
шиеся в Лазаревском институте восточных 
языков в начале 1820-х гг., до середины 

34 В типографии АН наборное книгопечатание 
восстановилось в середине 50-х гг., после пере-
вода в столицу «восточного разряда» Казанского 
университета. Вместе с тем использовалось, как и 
прежде, литографирование, например, при выпу-
ске «Краткой учебной грамматики» Х.Фаизханова 
(1862), русско-турецких и русско-персидских сло-
варей и разговорников, издававшихся по заказу Ге-
нерального штаба, начиная с 50-х гг., редких книг 
православных миссионеров.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства850

50-х гг. не использовались. В дальнейшем 
они нашли применение при издании «Прак-
тического руководства турецко-татарско-
азербайджанского наречия» (1857) и «Ту-
рецко-татарского и русского словаря» (1864) 
Л.М.Лазарева, «Сравнительной хрестоматии 
турецкого языка наречия османлы и азербид-
жана с приложением разговоров и пословиц 
и с переводом на русский язык для практиче-
ских упражнений» (1866) и др. В целом араб-
ские шрифты использовались крайне редко, 
и многие работы института печатались в ти-
пографии Казанского университета. 

Изредка татарские издания выпускались 
в Москве в литографии Абдулловского и в 
типографии О.Гербека [Каримуллин, 1983, 
с.98]. Издатели Москвы, Петербурга и дру-
гих мест предпочитали размещать свои за-
казы в типографиях Казани.

Во второй половине ХIХ в. отдельные 
случаи печатания татарских книг имели 
место в русских типографиях Оренбурга: 
в восточном филиале военной типографии 
(открыта в 1832 г.) и в частной типографии 
Б.Бреслина35. После организации типогра-
фии Г.И.Каримова (1900) татарские книги 
стали печататься систематически. За полто-
ра года (до внезапной кончины владельца) 
в типографии вышло 27 названий изданий 
общим тиражом 52400 экз. [Ахмер, 1909, 
б.67], в период 1901–1905 гг. (типография 
перешла к сыну – Ф.Карими) – 114 татар-
ских книг тиражом около 275 тыс. экз.: со-
чинения Ф.Карими, Р.Фахретдина, М.Файзи, 
З.Башири, М.Марджани, Г.Ибрагимова, 
Г.Мангушева, Г.Биктави, Н.Думави, Х.Гали 
и др. [Каримуллин, 1974, с.141]. Некоторые 
из них вошли в серии «Народы мира», «Та-

35 Среди изданий – первые учебники извест-
ного казахского просветителя, педагога, писателя 
И.Алтынсарина: «Начальное руководство к обуче-
нию киргизов русскому языку» и «Киргизская хре-
стоматия» (1879), набранные русскими буквами и 
подготовленные для киргизских детей, обучавших-
ся в русско-киргизских школах, «Шартель-иман» 
(1894), «Хатыннар вазифасы («Обязанности жен-
щин», перевод с турецкого языка Ф.Карими (1899), 
календарь «Заман» Ш.Шагидуллина, «Рəхбаре им-
ля» («Правила орфографии») Х.Файзуллина, около 
20 изданий на татарском, башкирском, казахском 
языках, напечатанных русифицированным шриф-
том по заказу попечителя ОУО в конце ХIХ – на-
чале ХХ в.

тар мəктəбе» («Татарская школа»), «Безнең 
мəктəп» («Наша школа») и пр. 

В конце ХIХ в. попытки организации 
книгопечатания арабским шрифтом пред-
принимались в Уфе. Изданием и распро-
странением татарских книг с начала 1900-х 
гг. занимались татарские книжные това-
рищества: «Хезмəт» («Труд») в Троицке, 
«Сəгадəт» в Мензелинске и др. «Хезмəт», 
например, размещало свои заказы в типогра-
фиях Казани, затем – Оренбурга, продавало 
издания на русском и восточных языках, в 
т.ч. книги из Египта, Истамбула, Бейрута, 
Индии [Əсами көтеп, 1904]. 

С начала 1880-х гг. книгоиздание ста-
ло осуществляться в Крыму. Крымско-та-
тарский просветитель И.Гаспринский, буду-
чи автором, редактором и издателем, уделял 
печатному делу большое внимание. В 1881 г. 
в Бахчисарае он создал издательское пред-
приятие и выпустил азбуку по звуковому 
методу «Хуҗаи сыбьян» («Учитель малолет-
них»), получившую широкое распростране-
ние. В дальнейшем И.Гаспринский наладил 
печатание Корана, учебных, литературно-
художественных книг, организовал первый 
в России профсоюз печатников (1904). 

Несмотря на возникновение полигра-
фии и печати на местах, издатели из раз-
ных регионов часто обращались к услугам 
казанских типографий. Как и ранее, среди 
тюркоязычных народов России распростра-
няется казанско-татарская книга, что под-
тверждают приведенные далее показатели. 
Во второй половине ХIХ в. в России было 
издано 3242 татарских книг общим тиражом 
26864000 экз. Средний объем каждой кни-
ги составлял 6,0 п.л., тираж – 7600 экз. На 
Казань приходится 3162 изданий, выпущен-
ных в 15 русских и татарских типографи-
ях и литографиях. Всего в Казани с начала 
книгопечатания (1801 г.) по 1900 г. вышло 
3563 татарских книг, в других городах (Пе-
тербург, Москва, Оренбург, Уфа) – 80 назва-
ний книг (включая 60 изданий типографии 
И.Бораганского в Петербурге) [Каримуллин, 
1983, с.155, 161]. 

В статистику татарской книги не вошли 
издания, подготовленные миссионерами. 
Однако учитывая читательский адрес та-
ких изданий, приведем некоторые сведения 
о них. Подготовка миссионерских книг для 



Глава 11. Татарская книга в России 851

татар и некоторых других мусульманских 
народов России во второй половине ХIХ в. 
была связана с Братством св. Гурия, учреж-
денным в Казани в 1867 г. В деятельности 
нового объединения важное место отво-
дилось книге как «главнейшему орудию к 
распространению и утверждению христи-
анского православия между инородцами... 
Распространение православных книг на 
инородческих языках, – как подчеркива-
лось, – еще и потому необходимо, что му-
хамеданство, увлекающее своим влиянием 
на крещеных татар и частью других креще-
ных инородцев, опирается на массу своих 
печатных книг» [Машанов, 1892, с.188]. До 
конца ХIХ в. миссионеры издали переводы 
для татар, башкир, казахов и киргизов, азер-
байджанцев, книги на аварском, арабском, 
персидском и других языках. 

Миссионеры активно издавали рели-
гиозно-нравственные и богослужебные кни-
ги («Часослов», «Псалтырь», «Евангелие от 
Матфея», рассказы из церковной истории, 
церковные песнопения и т.п.). Время от 
времени выходили учебные, справочные, 
популярные издания «Букварь для креще-
ных татар» (1862, 1865 и др.), «Первона-
чальный учебник русского языка для татар» 
(1865, 1898), «Самоучитель русского языка 
для киргиз» (1861, 1874) Н.И.Ильминского, 
«Татарско-русский словарь» чиновника 
учебного ведомства Н.П.Остроумова (1892), 
«Русско-татарский словарь» инспектора 
ОУО А.А.Воскресенского (1894), «Сказка 
о рыбаке и рыбке» на киргизском языке, 
стихо творения Я.Емельянова, зафиксиро-
вавшие речь крещеных татар того времени, 
и др. Переводы на татарский язык осущест-
влялись в Казани (в Учительской семина-
рии и Крещено-татарской школе), на казах-
ский (киргизский) и башкирский языки – в 
Оренбурге (под попечительством инспек-
тора народных школ Оренбургского округа 
В.В.Катаринского). Для киргизов и казахов 
переводы делались также алтайскими мис-
сионерами (в Иркутском и Нерчинском учи-
лищах). Переводы, подготовленные до кон-
ца ХIХ в., в дальнейшем переиздавались. У 
татар и других тюркоязычных народов они 
не пользовались спросом и оставались не-
востребованными. 

До конца ХIХ в. большинство миссио-
нерских книг было напечатано в типогра-
фии Казанского университета (346 изданий 
на 17 языках) [Габдельганеева, 1994, с.166, 
170], с начала 1900-х гг. они стали выпу-
скаться в типографии Б.Л.Домбровского 
(Центральной). 

С ростом книгоиздания и книгопечата-
ния связано дальнейшее развитие книжной 
торговли. Традиционно издатели татарских 
книг занимались их распространением. До 
1865 г. особых трудностей в реализации 
произведений печати не наблюдалось. С 
введением «Временных правил о цензу-
ре» процедура получения разрешения на 
торговлю книгами осложнилась. Тем не 
менее, книжная торговля была достаточно 
активной. В Казани центром торговли был 
корпус Усмановских и Юнусовских лавок 
на Сенной площади. В 1877 г., по данным 
канцелярии казанского губернатора, книги 
продавались в 5 татарских лавках, с начала 
80-х гг. – в 15. Казанский отдельный цензор 
А.М.Осипов отмечал, что книги на восточ-
ных языках из Казани расходятся по всей 
России, нанося тем самым вред делу «руси-
фикации мусульманских татар» [НА РТ, ф.1, 
оп.3, д.9077, л.1]. 

Книжная торговля, будучи активной во 
все времена, в указанный период развива-
ется на новых, капиталистических началах, 
приобретает более организованную форму. 
Коммерсанты нового поколения, учитывая 
конъюнктуру книжного рынка, издают, как 
и прежде, в большом количестве религиоз-
ную (религиозно-нравственную) литера-
туру, которая продолжает пользоваться 
спросом у определенной части татарского 
общества, приступив одновременно к вы-
пуску и распространению светских книг. К 
такой категории представителей татарского 
книжного мира относятся, в первую оче-
редь, упоминавшиеся выше братья Кари-
мовы и Ш.Хусаинов. Каримовы торговали 
собственными и привозными изданиями 
в Казани (на Сенной площади), на Ниже-
городской, Мензелинской, Симбирской и 
других ярмарках, имели значительный штат 
офеней, разносивших и развозивших товар 
в Казанской, Вятской, Пермской, Оренбург-
ской и других губерниях. Располагая доста-
точными средствами, они в 1898 г. добива-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства852

ются разрешения на открытие «Торгового 
дома в образе товарищества по вере под 
фирмою братьев Каримовых», основав, тем 
самым, первое в России татарское книжное 
товарищество. 

В качестве книготорговца и издателя вы-
ступал Ш.Хусаинов (долгое время торговал 
вразнос, в конце 70-х гг. обзавелся книжным 
шкафчиком на Сенной площади, к концу 
столетия владел книжным магазином и воз-
главлял издательско-книготорговую фирму), 
деятельность которого была отмечена на 
Казанской научно-промышленной выставке 
(1890 г.). В типографии Казанского универ-
ситета по его заказу ежегодно печаталось 
до 500 тыс. экз. разных книг на сумму до 
6 тыс. руб., которые сбывались в Европей-
ской России, Азии и Африке, на сумму до 10 
тыс. руб. [Список, 1890, л.14]. После смерти 
Ш.Хусаинова (1904 г.) фирма функциониро-
вала под вывеской «Хөсəенов варислары» 
(«Наследники Хусаинова»). Ее владельцы, 
занимаясь, как и прежде, издательской дея-
тельностью и книжной торговлей, содержа-
ли магазины не только в Казани, но и в Уфе, 
Оренбурге и других местах. 

Казанские татары, помимо книг на тюрк-
ском и других восточных языках, торгова-
ли изданиями на русском языке, причем не 
только известные книжные фирмы (Каримо-
вых, «Идрисова, Галеева и Кº», «Хөсəенов 
варислары» и др.), но и мелкие лавочники 
[Габдельганеева, 2006, с.113].

Татарская книжная торговля в регионах 
с компактным проживанием татар развива-
лась благодаря казанским издателям и кни-
гопродавцам. По данным на 1900–1901 гг., 
татарские заведения книжной торговли 
имели место, помимо Казани, в Оренбурге 
(М.Мухаметшарипова и Ш.Шагидуллина), 
в Сеитовом посаде Оренбургского у. 
(Г.Давлетьярова), в Троицке (Г.Ахмарова, 

Г.Даминова и казанского издателя М.-
С.Г.Му сина), в Орске (Н.Нигматуллина), 
в Перми (Ибатуллина) [Вся Россия, 1902, 
стб.1211, 1217, 1295]. Иногородние филиа-
лы торговли Каримовых, Хусаиновых и др. 
будут организованы в этих и других регио-
нах позднее. 

С торговли книгами, а в ряде случаев – 
и их издания начинали свою деятельность 
основатели татарских книжных товари-
ществ («Мəгариф», «Сабах», «Миллəт» и 
др.), с которыми связана история татарской 
книги начала ХХ в. Основы будущего то-
варищества «Миллəт» были заложены в 
1897 г., когда И.С.Идрисов открыл в Каза-
ни (на Сенной улице, в корпусе Галеева и 
Апакова) лавку и получил разрешение на 
торговлю произведениями печати. К кон-
цу ХIХ – началу ХХ в. относится начало 
товарищества «Сабах», когда братья М. и 
В.Ахмадуллины, работая в типографии уни-
верситета, занялись книгоизданием и книж-
ной торговлей, а в 1902 г. открыли книжную 
лавку «Көтепханəи ибтидаи» («Библиотека 
начальной школы»). В 1901 г. Г.Камал от-
крыл в Казани книжную лавку, на базе кото-
рой в 1904 г. было учреждено товарищество 
«Камалетдинов и Кº», преобразованное за-
тем в «Мəгариф».

С этими и другими книжными товарище-
ствами, открытыми после 1905 г. и сосредо-
точившими в дальнейшем все звенья произ-
водства и распространения татарской книги, 
было связано ее развитие в начале ХХ в.

Татарская книга второй половины ХIХ в. 
развивалась в новых условиях. Изменения в 
экономической и социально-политической 
жизни России сказались на ее производстве, 
содержании, распространении и использова-
нии. Она видоизменялась, как качественно, 
так и количественно, отвечая потребностям 
нового татарского и тюркского читателя.



Глава 12. Рукописное наследие 853

ГЛАВА 12
Рукописное наследие

§ 1. Татарские рукописные книги

Марсель Ахметзянов
Рукописные книги, составляющие духов-

ное наследие мусульманской цивилизации, 
имеют глубокие традиции. До появления 
татарского книгопечатания вся учебная ли-
тература в мусульманских учебных заведе-
ниях и религиозные книги богословов име-
ли рукописный характер. Именно поэтому, 
несмотря на издание огромными тиражами 
Корана, Хафтияка, традиция использова-
ния рукописных списков Корана и пере-
писывания Священной книги мусульман в 
Волго-Уральском регионе сохранялась. Так-
же важно отметить, что татарская печатная 
продукция по ассортименту и количеству 
полностью не удовлетворяла потребности 
татарского общества в книгах, что явилось 
одной из главных причин сохранения тради-
ции переписывания рукописных книг [Ах-
метзянов, 2012, с.126–146]. 

До 1860-х гг. рукописная книга у татар-
мусульман играла ведущую роль в просве-
щении и образовании. В татарских медресе 
имелись каллиграфы-переписчики – искус-
ные мастера арабского письма, работавшие 
по заказу. Например, одним из знаменитых 
переписчиков рукописей был Мухаммад-
Гали Махмудов (1824–1891), уроженец 
д.Сулангер из Заказанья. В 19-летнем возрас-
те он был приглашен преподавателем калли-
графии на Восточный факультет Казанского 
университета [Татар əдəбияты, 1985, б.31].

Поэт-просветитель Габдрахим Утыз Имя-
ни (1754–1834), судя по его автографным со-
чинениям, являлся одним из виднейших кал-
лиграфов своего времени. Он переписывал 
книги каллиграфическим мелким «неста-
ликом». Г.Утыз Имяни собрал вокруг себя 
и подготовил целую плеяду учеников, про-
фессиональных переписчиков-каллиграфов, 
среди которых особо выделялись его сын 
Ахмаджан (?–1849), зятья Ахмаджан ибн 
Шамсад-Дин и Ахмаджан ибн Фадлаллах 
и др. «О, если бы рукописи, написанные 

прекрасным почерком Абдрахим хазрата 
и его учеников, были бы собраны в одном 
месте и хранились как подобает» – мечтал 
в свое время Р.Фахретдин [Ризаэтдин бине 
Фəхретдин, 1901, б.15–20].

В рукописном наследии татарских кал-
лиграфов преобладали: религиозно-учебная 
литература, молитвенники, письма, поэти-
ческие произведения, памятники литератур-
ного наследия прошлых веков [Ахметзянов, 
1997; 2000; 2001; 2011; Əхмəтҗанов, 1998; 
1999; 2000; 2011а; Фəтхи, 1986; 2007; Гос-
манов, 1994; 2004; Мəрданов, 2008; 2009–
2009а; 2010; Фəезханов Хөсəен, 2011].

Изучение содержания рукописей по ти-
пам показало, что в XIX в. подавляющее 
большинство татарских рукописей представ-
ляли собой сборники разных материалов. В 
частности, вместе с татарскими литератур-
ными, фольклорными и бытовыми надпися-
ми в сборниках рукописей встречаются му-
сульманские молитвы на арабском языке.

Наряду с произведениями, созданными в 
XIX в., рукописные книги сохранили также 
списки произведений авторов предыдущих 
столетий, мунаджаты (стихи) неизвестных 
авторов, баиты, поэмы, рассказы, древние 
дастаны в прозе средневекового периода. 
Остановимся на них более подробно.

К письменному жанру фольклора отно-
сятся многочисленные рукописные тексты 
татарских баитов, посвященные «Русско-
французской войне 1812 года», «Русско-
турецкой войне 1853–54 гг.», а также «Баит о 
руководителе Дагестанских народов Шами-
ле», «Баит о русско-турецкой войне 1878–79 
гг.», «Баит о переписи населения 1897 г.» 
[ТХИ, 1983, б.39–50]. Очень популярным 
был баит «О семи девушках» – обучавших-
ся в течение семи лет (учились до 1840 г.) в 
медресе Каргалы под Оренбургом, которые 
случайно были разоблачены [ТХИ, 1983, 
б.155–156].



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства854

Широкую известность среди населения 
получили баиты о поэте Акмулле, о различ-
ных трагических случаях, в частности «Баит 
о Зульхабири», «О наводнении в селе Ниж-
няя Ура в 1818 году» и т.д. [Центр, кол.39, 
ед.хр. №2895, 2838, 2826, 2811, 2797, 7076].

В татарских рукописных сборниках 
представлены также поэтические некроло-
ги «Мəрсия» и другие жанры («Некролог 
Исмагила Кышкари», «Некролог Мухам-
мед Шакира сына Сейфуллы», «Некролог 
поэта Фахретдина Нурлати», «Некролог 
имама Фаттаха» и др. [Центр, кол.39, ед.хр. 
№2768, 2797, 2811, 2826, 2838, 2895, 2896, 
3021, 3029].

Известный языковед и исследователь 
текстов средневекового татарского лите-
ратурного памятника «Кыйссаи Йосыф» 
Ф.С.Фасеев собрал сведения о наличии 
более 160 списков, большинство которых 
датируется XIX в. [Кол Гали, 1983, б.426–
485]. Сегодня в архивах различных науч-
ных центров хранится около 300 ед. старо-
письменных списков «Кыйссаи Йосыф» 
[Ахметзянов, 2009, c.261–263].

Важно отметить, что часть произведе-
ний имела распространение исключительно 
в рукописном виде. Среди этой группы па-
мятников следует отметить средневековый 
дастан «Каһарман китабы», сохранившийся 
лишь в рукописных списках XVIII–XIX вв. 
[Центр, кол.39, ед.хр. №5341, 6614, 7052 и 
др.]. Некоторые из этих произведений в по-
следующем издавались. Например, поэтиче-

ский памятник XIV в. «Дастан Җөмҗөмə» 
первоначально, до 1870 г., был известен 
лишь в рукописных списках [Ахметзянов, 
2009, c.263].

В коллекции древних рукописей Центра 
исследования письменного и музыкального 
наследия при ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АН 
РТ представлены сотни списков татарских 
литературных памятников XIX в.: «Кыйссаи 
Йосыф» [Центр, кол.39, №3041 (1830 г.), № 
3042 (1830 г.)], «Ярты алма» Кул Сулаймана 
[Центр, кол.39, №2774, 2778 и т.д.], «Кыйс-
саи Ибраһим» [Центр, кол.39, №2778, 2785 
и т.д.], «Кисекбаш китабы» [Центр, кол.39, 
№2785, 2824 и т.д.], «Таһир-Зөһрə» [Центр, 
кол.39, №2811, 7076 и т.д.], «Бүз егет» – 
№ 2774 и т.д.], «Ана белəн угыл»  («Мать и 
сын») – №2831, 2863, 3254 и т.д.], «Түлəк 
китабы» – №7380, 7381], «Мөхəммəдия» – 
№425, 426 и т.д.], «Кыйссаи Сəед Баттал га-
зый» – № 437 и т.д.] и т.д.

Одним из популярных рукописных со-
чинений XIX в. был «Тəварихи Болгария» 
Муслими, написанный, согласно исследо-
ванию М.А.Усманова, не позднее 1827 г. 
[Центр, кол.39, ед.хр. №36, 565, 593, 2463, 
3104, 3274, 3323, 4196, 4458, 5146, 5148, 
7197, 7350; Дмитриева, 2002, с.78–81; Усма-
нов, 1972, с.134].

С отдельную группу рукописных памят-
ников можно выделить произведения, кото-
рые продолжали переписываться каллигра-
фами, шакирдами медресе и после появления 
печатного текста. Например, произведение 

Кул Гали 
«Кыйссаи 

Йосыф». Руко-
писный текст. 
Список кон. 

XVIII в.



Глава 12. Рукописное наследие 855

Таджетдина Ялчигулева «Рисалəи Газизə» 
(1796 г.) было издано в 1850 г., однако полу-
чило широкое распространение среди татар-
ских читателей и в виде рукописей [Центр, 
кол.39, ед.хр. №60, 317, 532, 748, 1846, 1953, 
2084, 2268, 2465, 3089, 3129, 3432, 3520, 
3512, 3534, 3878, 3906, 6404; Дмитриева, 
2002, №1896–1902].

Таким образом, переписывание книг та-
тарскими каллиграфами являлось видом 

искусства, их труд высоко оценивался гра-
мотным населением. Оно было широко рас-
пространено среди шакирдов медресе, что 
в значительной степени удовлетворяло по-
требности татарских школ в учебных посо-
биях. Вплоть до 1860-х гг. переписывание 
рукописных книг велось активно, устойчи-
вое распространение оно сохраняло и в по-
реформенный период. Резкое сокращение 
данной традиции произошло в начале ХХ в. 

§ 2. Рукописные тексты на арабском языке

Резеда Сафиуллина-Аль Анси
Основное содержание татарских ру-

кописей на арабском языке составляют 
сочинения религиозной тематики: разно-
образные комментарии, супракомментарии, 
компендии и прочие учебные пособия для 
медресе36. В поздних пластах арабской пись-
менности в целом преобладал богословско-
фи лологический комплекс со своими 
ма ло оригинальными схоластическими сочи-
нениями. Труды по естествознанию, матема-
тике и философии на позднем этапе уже не 
создавались и редко переписывались. Тем не 
менее, репертуар сочинений, встречающих-
ся у татар-мусульман в XVIII–XIX вв., уни-
версален и охватывает как теологические, 
так и точные и гуманитарные науки: астро-
номию и математику, естествознание и ме-
дицину, философию и историю, грамматику 
и лексикографию. Были распространены со-
чинения выдающихся мыслителей Востока: 
аль-Фараби, Ибн Сины, аль-Газали, Ибн 
аль-Араби, Саади, Хафиза и др. 

Определенную часть этого рукописного 
наследия составляют неопубликованные со-
чинения татарских авторов Г.Утыз Имяни, 
Г.Курсави, Ш.Марджани и многих других. 

36 Современное собрание арабоязычных руко-
писей Казанского университета, восточные фонды 
и рукописное собрание которого по количествен-
ным показателям являются не только самыми 
большими среди других казанских коллекций, но и 
крупнейшими среди аналогичных государственных 
собраний РФ, превышает 13 тыс. кодексов, около 
6 тыс. из них составляют сочинения на арабском 
языке [Гараева]. В ГА ТАССР (НА РТ) к 1980-м гг. 
находилось 5 арабских рукописей, в архиве ИЯЛИ 
им. Г.Ибрагимова – 15, в Государственном музее 
ТАССР – 34; в библиотеке мечети Марджани – 156; 
в частном собрании З.Максудовой – 229 [Халидов, 
1982, c.220–221].

Татарские авторы хорошо владели язы-
ком мусульманской науки и предпочитали 
его для изложения своих взглядов, так как к 
тому времени арабский язык терминологи-
чески и стилистически более соответство-
вал рассмотрению теоретических вопросов, 
пре доставлял сочинителям готовые тер ми -
ны и обороты. На арабском языке писали 
многие свои произведения  татарские ученые 
и богослововы: Г.Утыз Имяни, Г.Курсави, 
Ш.Марджани, Р.Фахретдинов, М.Чокрый, 
Д. и И.Тунтари и др. На арабском языке ве-
лись религиозная и социальная полемика на 
сугубо местные темы по религиозным во-
просам, споры джадидистов и кадимистов 
по вопросам педагогики и др.

На мусульманском Востоке высшее ду-
ховенство отстаивало вековую традицию 
размножения книг путем переписывания, 
считая применение типографского способа в 
отношении священных текстов вероотступ-
ничеством. До середины XIX в. на Арабском 
Востоке, в Иране, Турции процветала и про-
должала переписываться рукописная книга. 
Тем не менее в XIX в. арабская рукописная 
книга вытесняется печатной книгой и новой 
литературой, она превращается в объект на-
учного изучения, сначала вне пределов му-
сульманского мира. Задолго до появления в 
мусульманских странах печатной книги в 
Европе налаживается книгопечатание араб-
ским шрифтом37. Казань, после открытия 
Азиатской типографии, становится одним 
из центров книгопечатания и первой по из-

37 Впервые арабский алфавит был использован 
в литографированном издании в 1486 г. в Германии 
в г.Майнц, через 36 лет после появления книгопе-
чатания в Европе, а арабские литеры впервые были 
отлиты в 1514 г. в итальянском городе Фано [Мате-
риалы Симпозиума, 1996, c.109–141].



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства856

данию мусульманских книг в России. Араб-
ские издания составляют более половины 
всей татарской печатной продукции первой 
половины XIX в.38 Согласно составленному 
нами сводного каталога арабских книг, из-
данных татарами, и созданной на его основе 
базы данных (Microsoft Acсess)39, с нача-
ла книгопечатания арабским шрифтом до 
1917 г. было напечатано около 4000 арабо-
язычных изданий40.

Однако количество и репертуар печатных 
изданий на арабском языке не удовлетворя-
ли потребности татарско-мусульманского 
сообщества. Немаловажную роль продол-
жала играть традиция переписывания ре-
лигиозных текстов. Поэтому значительное 
место среди рукописных книг религиоз-
ного содержания занимали списки Корана 
и тафсиры или труды по экзегезе Корана, 
среди которых присутствуют как канони-
зированные сочинения средневековых ав-
торов, так и татарские тафсиры. 

Среди татар-мусульман были широко 
распространены неполные списки Кора-
на. Чаще всего в рукописных собраниях и 
среди в старопечатных хранилищ встреча-
ется т.н. седьмица, т.е. одна седьмая часть 
Корана – «Һəфтияк шəриф» («Священный 
Хафтияк»). Этот сборник состоит из всту-
пительной главы Корана «Фатиха» («От-
крывающая»), затем следуют пять первых 
стихов второй главы Корана «Бакара» 

38 Если говорить о татарском книгопечатании 
в целом, то даже при приблизительных подсчетах 
можно утверждать, что в определенные периоды 
каждая третья, а иногда и даже четвертая книга, из-
данная в провинции в XIX в., была татарским из-
данием [Сафиуллина, 2003, c.55].

39 Основой при составлении сводного катало-
га и базы данных послужили библиографические 
источники (списки, указатели, каталоги) и архив-
ные документы – ведомости, отчеты, донесения, 
казанских цензоров, цензурного комитета, а так-
же карточные каталоги библиотек. На тот период 
исследования (2001 г.) в результате знакомства с 
изданиями de visu было определено количество 
изданий, хранящихся в главных книгохранили-
щах: в Научной библиотеке им. Н.И.Лобачевского 
Казанского университета – более 1000 арабоязыч-
ных изданий, в Хранилище Отдела Рукописей и 
текстологии ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова – более 300, 
в Научной библиотеке КФТИ КНЦ РАН – более 250 
[Сафиуллина, 2003, c.55].

40 С 1801 г. по 1855 г. во всех губерниях России 
было издано на всех языках 1463 книги  [400 лет 
русского книгопечатания, с.291].

(«Корова»), 36-й главы – «Ясин», 48-й и 
по порядку остальные. Также среди татар 
была распространена 1/60 часть Кора-
на «Хизбел-əгъзам əл-мөбəрəк» («Вели-
кая благословенная часть»), составленная 
`Али б. Султаном Мухаммадом аль-Кари 
(1014/1605), а также сборники глав Корана 
«Сувар мин əл-Коръəн», «Ингам сүрəсе», 
«Кəһеф сүрəсе» и др. Но на втором месте 
по распространенности после Хафтиека 
были списки и издания суры «Ясин». Эта 
сура читалась при похоронах и поминках, 
к ее чтению приступали татарские шакир-
ды в мектебах – «мусульманских учебных 
заведениях начального уровня на первом 
году обучения, сразу после овладения аз-
букой «Иман шарты» («Условия веры»). 
А уже во втором году обучения, как писал 
Дж.Валиди, «мусульманскую азбуку заме-
няла седьмая часть Корана – так называе-
мый «Эфтьек» – тоже отдельная книга. В 
третьем и четвертом году ученик носил с 
собой уже целый Коран...» [Валиди, 1992, 
с.16].

Большое место среди книг на арабском 
языке у татар значительное место занимали 
сочинения по арабской филологии, грамма-
тике, лексикографии, риторике. Условно их 
можно разделить на две основные подгруп-
пы: грамматические сочинения средневеко-
вых авторов и учебники арабского языка, 
составленные татарскими авторами конца 
ХIX – начала ХХ в.

Большую долю среди рукописного на-
следия составляют молитвенники, которые 
представляют собой богатейший пласт ре-
лигиозной литературы, в массовом порядке 
распространявшейся среди татар. Это сбор-
ники всевозможных зикров, вирдов, хизбов 
и комментарии к ним, молитвы за пророка, 
а также индивидуальные, групповые обря-
довые, праздничные, приуроченные к опре-
деленным событиям и предваряющие неко-
торые действия и т.п. [Арабские рукописи, 
1986, с.167–180].

Татары часто переписывали изданные 
книги, прежде всего – небольшие молитвен-
ники и другие небольшие по объему рели-
гиозные тексты. Особенно были популярны 
сборники молитв «Дəляил əл-хəйрат» («До-
казательства добрых деяний»), «Əвраде 
фəтхия» («Победные вирды») под автор-
ством Мир Саййида `Али б. Шихаба аль-



Глава 12. Рукописное наследие 857

Хамадани (714/1314–786/1384 г.) [Собра-
ние восточных рукописей, 1951, т.3, с.101], 
а также молитвы «Догаи җəннəт əл-əсма» 
(«Молитва рай имен») под авторством Зай-
нуддина Абу Хамида Мухаммада аль-Газали 
(1058–1111 гг.) и др. 

К красивейшим рукописям относятся 
списки популярного в мусульманском мире 
сборника молитв за пророка Мухаммада – 
«Доказательства добрых деяний» («Дəляил 
əл-хəйрат»), сос тавленного магрибским су-
фием Абу 'Абдаллахом ал-Джазули (ум. в 
1465). Распространенная в суфийских кру-
гах идея о необходимости сосредоточить 
мысль на личности пророка и возможности 
обретения чудодейственной силы путем чте-
ния «Дəляил əл-хəйрат» привела к традиции 
украшения рукописей этого сборника сред-
ствами каллиграфии и декора, включения 
своеобразных иллюстраций: выполненных 
в цвете планов обоих священных городов 
(Мекки и Медины). Среди казанских списков 
тоже есть несколько рукописей, изумляющих 
тонкой работой мастеров, в т.ч. и таких, в ко-
торых приведен «подробный» план Запрет-
ной мечети (Масджид аль-Харам) в Мекке: 
изображение Каабы, расположение колодца 
Замзам, макам Ибрахима, четырех ворот ме-
чети и др. [Гараева]

У татар-мусульман Среднего Поволжья 
и Приуралья были очень популярны и ша-
маили. В переводе с персидского языка «ша-
маиль» означает священное изображение и 
представляет собой панно, на котором сим-
волическое изображение помещено вместе с 
каллиграфическим текстом-комментарием. 
Они представляют собой небольшого фор-
мата рукописи с избранными сурами или ай-
атами Корана и молитвами. Рукописи такого 
содержания в Турции называются по назва-
нию шестой суры Корана «Ингам шəриф» 
[Титовец]. Большое распространение имели 
рукописные астрономические календари с 
обозначением счастливых и несчастливых 
дней [Catalogue].

В оформлении татарских рукописей про-
слеживается как влияние восточной мусуль-
манской традиции, так и местная специфи-
ка. Рукописные списки, выполненные в 
Поволжье, узнаваемы по типичному фор-
мату и декору обложки, почерку, чернилам, 
изготовленным из местных ингредиентов, 
по особенностям оформления текста, по 
бумаге, которая преимущественно произво-

дилась в России. Тематика этих рукописей 
отражает в основном стандартный круг бо-
гословских сочинений, которые изучались 
шакирдами в медресе. Сама методика обу-
чения в медресе, а также дороговизна пе-
чатных книг обуславливали копирование 
сочинений, содержание которых шакирдам 
полагалось усвоить [Гараева].

Внешнему оформлению татарских ру-
кописей присущи скромность и строгость. 
Украшения чаще встречаются в начале ру-
кописей. Страницы отдельных книг оформ-
лены цветными рамками (черные и красные 
чернила). Рамки, в которые вписаны первая 
и начало второй суры Корана, оформлены 
более разнообразно: для них использованы 
архитектурные мотивы (купола мечетей), 
рамки из красных и черных треугольников, 
а также геометрический орнамент симво-
личного характера. В начало сочинения по-
мещается орнаментированное или простое 
написание традиционной формулы «Во 
имя Аллаха милостивого, милосердного» 
(бисми-л-ляхи-р-рахмани-р-рахим), сокра-
щенно – «басмала».

Большинство книг написано местной 
разновидностью популярного арабского по-
черка насх, точнее – на слиянии его гори-
зонтальной строгости с быстрым в исполне-
нии тааликом, в результате чего сложился 
скорописный, наиболее распространенный 
настаалик. Самым распространенным в 
рукописях является использование чернил 
черного и красного цвета домашнего изго-
товления. Красные чернила использованы 
для написания ключевых слов и выражений, 
а также надчеркиваний. В Коранах красны-
ми чернилами написаны названия сур, обо-
значены джузы41 и хизбы42.

Исследователи отмечают, что татарские 
рукописи на арабском языке оформлены бо-
лее каллиграфическим почерком. Свидетель-
ством этого являются многочисленные спи-
ски Корана, выполненные четким насхом.

Для тафсиров был характерен под-
строчный перевод (оригинальный текст 
был написан горизонтально, а под ним 
с наклоном – перевод), но тексты раз-
ных размеров с подстрочным переводом 
встречаются и в других видах рукопи-
сей. Такое оформление текста (подстроч-

41 Джуз – 1/30 часть Корана.
42 Хизб – 1/60 часть Корана.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства858

§ 3. Персидское духовное наследие в культуре татар

Алсу Арсланова, Салим Гилязутдинов

ный перевод) происходило от персидских 
рукописей и продолжалось в тюркских.

Сегодня собрания рукописей на араб-
ском языке, составляют украшение фондов, 
которым гордится любое книгохранилище. 

В библиотечных фондах России, стран СНГ, 
Европы и Восточных стран хранится значи-
тельное количество рукописей, написанных 
выдающимися деятелями науки и культуры 
татарского происхождения. 

На протяжении многих веков татары 
Поволжья испытывали сильное влияние 
культуры Ирана и, в частности, персидской 
классической литературы, которая была 
здесь очень популярна. 

Весьма обширна тематика персоязыч-
ных рукописей, хранящихся в различных 
фондах (Отдел рукописей и редких книг 
Научной библиотеки им. Н.И.Лобачевского 
К(П)ФУ; Центр письменного и музыкаль-
ного наследия ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова 
АН РТ; Национальный музей РТ; Госу-
дарственный центр татарского фолькло-
ра при Министерстве культуры РТ; Отдел 
рукописей и редких книг Булгарского го-
сударственного историко-архитектурного 
музея-заповедника). По составу этих фон-
дов можно судить о читательских предпо-
чтениях татар. Здесь представлены труды 
по астрологии, астрономии, математике, ло-
гике, медицине, теологии (учения и обряды 
ислама, догматика, эсхатология), по религии 
и Корану [тафсиры, искусство чтения Кора-
на (таджвид), предания (хадисы), сборники 
молитв и их толкований, история пророков, 
религиозный ритуал, суфизм], по истории, 
юриспруденции (фикх), грамматике и лек-
сикографии (словари), языкознанию, поэ-
тике и поэзии, географии, политике, этике, 
магии и т.д. 

Научная библиотека им. Н.И.Лоба чев-
ского Казанского (Приволжского) феде-
рального университета является одной из 
крупнейших и богатейших библиотек Рос-
сии наряду с книгохранилищами Москвы и 
Санкт-Петербурга. Кроме печатных изданий 
здесь имеются ценные рукописные фонды. 
Среди них одно из первых мест, как по ко-
личеству памятников, так и по их культур-
ному и научному значению, принадлежит 
собранию рукописных книг на персидском 
языке. В настоящее время фонд персидских 
рукописных сочинений Научной библиоте-

ки им. Н.И.Лобачевского насчитывает 736 
ед.хр., сведения о которых внесены в описи 
инвентарных книг. Среди персидских ру-
кописей есть арабские, тюркские и наобо-
рот; сборные рукописи (иногда встречаются 
маджму’аты), содержащие несколько сочи-
нений на двух или трех языках. Персидские 
рукописные книги составляют примерно 
5–10% всей восточной коллекции и хроно-
логически охватывают огромный период 
– с XIV в. по начало XX в. Имеющиеся в 
рукописях владельческие печати свидетель-
ствуют о том, что существовали частные 
собрания персидских рукописей Г.Галеева-
Баруди, Ш.Марджани, Салах ад-Дина б. Ис-
хака ал-Казани, Хасангата Габаши и др. 

Географически рукописи представле-
ны следующими регионами: Поволжье, 
Cредняя Азия, Афганистан, Турция, Иран, 
Ирак и т.д., что свидетельствует о тесных 
культурно-экономических связях татар-
ского народа с этими странами. Во многих 
рукописях имена переписчиков не указаны. 
Имеются рукописи с цветными миниатю-
рами, рисунками, искусно выполненными 
унванами и заставками, схемами, картами и 
таблицами. 

Как известно, персидский язык выпол-
нял не только роль языка поэзии, но и слу-
жил языком наук. Из произведений по грам-
матике, например, следует особо отметить 
два – анонимный «Мукаддима-йи бедан» и 
«Шарх-и ‘Абдаллах». Первое из них пред-
ставляет собой краткий трактат по арабской 
грамматике, в нем рассматриваются в основ-
ном имена, образованные от глагольного 
корня: масдары, причастия и т.д. Второй – 
состоящий из 22 глав («баб») комментарий 
ко 2-й главе («фасл»), арабского грамма-
тического сочинения «Ал-Му’иззи», при-
писываемого ‘Изз ад-Дину Занджани (был 
жив в 1257 г.). Отсюда и его второе название 
– «Шарх-и бист-о-до баб-и Му’иззи». Оба 



Глава 12. Рукописное наследие 859

бопытные синонимы отдельных составных 
слов, обозначающих то или иное понятие.

В персоязычной коллекции Казанского 
университета имеются рукописи, содержа-
щие ценные сочинения по истории. В основ-
ном они относятся к истории Средней Азии, 
Ближнего и Среднего Востока. Это богато 
иллюминированный список 1856 г. сочи-
нения Фахр ад-Дина Абу Сулайман Да’уд 
ибн Абу-л-Фазл Мухаммада Банакати (ум. в 
730/1329–1930 г.) «Раузат ули-л-албаб фи та-
варих ал-акабир ва-л-ансаб» (1317–1318 г.) 
– обычно называемого «Тарих-и Банакати», 
повествующего об истории от Адама до 
(официального) вступления на престол Абу 
Са’ида в 717/1317 г. Почти все исследовате-
ли считают, что в основном это сочинение 
представляет собой сокращение «Джами ат-
таварих» Рашид ад-Дина, кроме, пожалуй, 
части о царствовании Улджайту, которому 
оно и было посвящено. В целом можно гово-
рить о важности, большом фактологическом 
и историографическом значении сочинения 
Банакати для изучения всемирной истории. 

Список 1876 г. «Тарих-и А’сам ал-Куфи» 
представляет собой сочинение, посвященное 
истории Халифата от вступления на престол 
Абу Бакра до смерти Муста’сина (866 г.). 
Это история первых преемников Мухаммада 
и арабских завоеваний в шиитском освеще-
нии. Автор арабского подлинника Хваджа 
Ахмад бин А’сам ал-Куфи (ум. около 926–
927 г.). Переводчик – Мухаммад б. Ахмад 
Мустауфи-йи Хереви. Труд написан в X в. 
Перевод относится к 1199–1200 гг. 

В Научной библиотеке Казанского уни-
верситета хранится список XIX в. капиталь-
ного сочинения «Тарих-и ‘Абдулла-хан» 
Хафиз-и Таныша (написан между 1584–
1590 гг.), в котором подробно излагается по-
литическая история Средней Азии, Казах-
стана и сопредельных с ними стран Востока 
в XVI в. Автор этого богатого разнообраз-
ным фактическим материалом сочинения 
Хафиз-и Таныш ибн Мир Мухаммад ал-
Бухари (ум. в 1588–1589 г.) – талантливый 
историк и поэт средневековой Бухары.

Бухарский список 1857 г. всеобщей исто-
рии «Мир’ат ал-‘алам» («Зерцало мира») 
Шайха Мухаммада Бака б. Гулам Мухамма-
да Сахаранпури (род. в 1037/1627–1628; ум. 
в 1094/1683). Всеобщая история до дней ав-
тора, точнее, 1078/1668 г. – т.е. до правления 
Великого Могола ‘Аламгира (1069/1659–

трактата служили учебниками арабского 
языка в татарских медресе, поэтому много 
раз переписывались, а также неоднократно 
издавались в Казани. 

Определенную часть коллекции персид-
ских рукописей составляют словари. В ней 
представлен персидско-турецкий словарь 
XVI в. «Лугат-и Ни’маталлах» Ни’маталлаха 
ибн Ахмад ибн Мубарак ар-Руми (список 
1731 г.). Автор (ум. в 1561–1562 г.) служил 
судьей в Алеппо и Багдаде, жил также в 
Константинополе, принадлежал к суфий-
скому ордену Накшбанди. Словарь, состав-
ленный не позднее 1540–1541 г., включает 
широкий круг лексики персидского языка, 
употреблявшейся в персидской классиче-
ской литературе. Кроме словаря инфинити-
вов, имеется краткий грамматический очерк 
персидского языка и словарь имен.

Представляет интерес список 1825 г. 
персидско-турецкого словаря «Сихах-и ‘ад-
жаб» (составлен в XVI в.) Моулана Таки 
ад-Дина Мухаммада ибн Пир Али, по про-
званию Баркави (ум. в 1573 г.). В словаре 
представлена общая лексика персидского 
языка, а также некоторые арабские слова, во-
шедшие в персидский литературный язык. В 
коллекции Казанского университета имеется 
список XIX в. толкового словаря «Кашф ал-
лугат» (написан не позднее 1608 г.) ‘Абд ар-
Рахима б. Ахмад Сури, или ‘Абд ар-Рахима 
ибн шейх Ахмада, известного также как 
Сур-и Бихари (род. в начале XVI в. в индий-
ской провинции Бихар), в котором суфий-
ская терминология разъясняется наряду с 
общей лексикой персидского языка. Задачей 
словаря было облегчить понимание суфий-
ских произведений. Автор попытался учесть 
опыт предшественников и запросы совре-
менников. Одним из самых известных яв-
ляется толковый словарь редких и малоупо-
требительных персидских слов «Фарханг-и 
Джахангири»43 (список XIX в.), в котором в 
качестве иллюстративного материала при-
ведено много фрагментов из произведений 
персидских поэтов – Фирдоуси, Шахида, 
Фаррухи, Анвари, Хакани, Сана’и, Сузани, 
Амира Хусроу и др. Особенность этого сло-
варя состоит в том, что здесь подобраны лю-

43 Автор – Навваб Джамал ад-Дин Хусайн Ин-
джу ибн Фахр ад-Дин Хасан, или Джамал ад-Дин 
Хусайн Инджу ибн Фахр ад-Дин Хасан Ширази. 
Словарь составлялся в течение 30 лет, был закончен 
в 1017/1608–1609 г.



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства860

1119/1707), которому «Зерцало» и посвяще-
но. Переписчик неизвестен. 

Списки 1832 г. и 1839 г. сочинения «Таз-
кира-йи Муким-хани» историка XVIII в. – 
Мухаммада Йусуф Мунши б. Хваджа Бака 
Балхи, содержащего важные сведения по 
истории Средней Азии, в частности дина-
стии Шайбанидов и Джанидов (Аштарха-
нидов). Автор написал это сочинение по 
желанию балхского правителя Мухаммада 
Муким-хана (1114–1119/1702–1707 гг.), по 
имени которого оно и получило свое назва-
ние. Главное внимание в сочинении уделено 
истории последней династии, особенно тем 
ее представителям, которые были связаны с 
Балхом. Сочинение является ценным источ-
ником для изучения политической, социаль-
ной и отчасти культурной истории Средней 
Азии, и в прежде всего Балхской обл. XVI в. 
До ХIX в. включительно сочинение явля-
лось одним из наиболее распространенных 
в Средней Азии исторических трудов. Пере-
писчик нашего списка – Аталик бек б. Зу-л-
Факар аш-Шик Акабаши Кунграт. 

Список 1824 г. сочинения «Тухфа-йи 
исна ‘ашарийа» Хафиза Гулам Али б. Шайх 
Кутб ад-Дина Ахмада б. Шайх Абу-л-
Файз-и Дихлави (1159/1746–1239/1824) по-
священ изложению с суннитских позиций 
истории шиизма за 12 веков хиджры – ис-
токам зарождения, способам распростра-
нения и доктрине шиизма; с выделением 
положений, противоречащих суннизму. Это 
– обширный полемический трактат против 
шиитов, признающих 12 имамов, и против 
ряда сект, примыкающих к ним. Автор из-
вестен как писатель, педагог и реформатор. 
Переписчик списка – Ахмад Валид Шайх 
Наджибаллах Махдум-заде. 

В области астрономии большую цен-
ность представляет комментарий под назва-
нием «Зидж» Улуг-бека – «Астрономические 
таблицы Улуг-бека» в списке 1732 г. Автор 
– правитель Мавераннахра и Ирана, внук 
Тимура, организатор Самаркандской обсер-
ватории. В составлении таблиц принимали 
участие ар-Руми, ал-Каши и ал-Кушчи. 

«Шарх-и бист баб дар ма’рифат-и астур-
лаб» Низам ад-Дина ал-Бирджинди (список 
1778 г.). Автор являлся одним из представи-
телей астрономической школы Улуг-бека. 
В трактате даются пояснения к сочинению 
ат-Туси «Двадцать глав о познании астроля-

бии». Трактат был очень популярен, сохра-
нилось большое число его списков.

Из рукописных книг по суфизму и житий-
ной суфийской литературе можно отметить, 
например, списки трудов, авторство и время 
написания и переписки которых известны. 
Полный список 762/1360 г. Мирсад ал-‘уббад 
мин aл-мабда’ ила-л-ма’ад» («Путь рабов [Ал-
лаха] от здешней жизни к будущей»). Полный 
список 897/1491г. «Тарджума-йи а‘вареф aл-
ма’ареф» («Перевод «Светоча руководства и 
ключа к удовлетворению») Махмуда б. ‘Али 
ал-Кашани. Перевод известного труда по су-
физму, написанного первоначально на араб-
ском языке, который составил Шихаб ад-
Дин б. ‘Умар Мухаммад ас-Сухраварди (ум. 
в 632/1234 г.). Полный список 901/1495 г. 
«Фасл aл-хатаб фи-л-мухазират» («Ясная 
речь»). Автор – Мухаммад б. Мухаммад б. 
Махмуд ал-Бухари (Мухаммад Парса) (ум. в 
822/1419 г.). Сочинение представляет собой 
полную энциклопедию по суфизму, по всем 
вопросам мусульманского вероучения, рели-
гиозных обрядов, догматических и философ-
ских течений в свете суфийской доктрины. 
Полный список 1006/1597 г., переписанный 
в г. Кабуле «Нузхат ал-арвах» («Услада для 
душ»). Автор – Рукн ад-Дин б. ‘Алим ал-
Хусайни, известный как Мир Фахр ас-Садат 
Хусайни. Полный список 1092/1681 г. «Шат-
хийат» («Экстатические изречения») Абу Йа-
зида (Байазида) Тайфур ибн ‘Иса ибн Адам 
ибн Сурушан ал-Бистами (ум. в 875 или 878 
г.). Неполный список 1101/1689 г. «Тазкират 
ал-аулийа» («Жизнеописание святых») Фа-
рид ад-Дина Мухаммад ибн Ибрахим ‘Атта-
ра – знаменитого суфийского поэта. Полный 
список рубежа XVIII–XIX вв. «Нафахат ал-
онс мин хазарат ал-кодс» («Ароматные вея-
ния духовной близости с вершин святости») 
‘Абд ар-Рахмана б. Ахмада ал-Джами (род. 
в 817/1414 г., ум. в 898/1492 г.). Неполный 
список XVIII в. «Маса’ил-и Рахат ал-кулуб» 
(«Проблемы «Рахат ал-кулуб»). Полный спи-
сок XVIII в. «Мафатих ал-а’джаз фи шарх-и 
голшан-и раз» («Ключи от чудесного в тол-
ковании «Розового цветника тайн»). Пол-
ный список 1250/1834 г., переписанный в 
г.Багдаде «Канз ал-хидайат ал-бидайат ва-л-
нихайат» («Сокровище тайн для раскрытия 
начальных и конечных этапов мистического 
пути»). Автор – Мухаммад Бакир б. Шараф 
ад-Дин ал-Лахури Хусайни. Полный список 
1244/1828 г., переписанный в г.Стамбул – 



Глава 12. Рукописное наследие 861

«Баракат-и Ахмадийа ва зубдат ал-макамат» 
(«Благословения Ахмада и сливки ступеней 
на пути совершенствования») Ахмад ‘Абдал-
лаха ал-Фаруки ал-Накшбанди аc-Сирхинди. 
Полные списки первого (1227/1812 г.) и 
второго (первая половина XIX в.) томов 
«Кимийа-йи са’адат» («Алхимия счастья») 
Абу Хамида Мухаммад б. Мухаммад б. 
Мухаммада ал-Газали (ум. в 505/1111 г.). 
Полный список конца XVIII в. «Минхадж 
ал-‘арифин» («Путь следования познавших 
истину») сайида ‘Али б. Шихаб ад-Дина Му-
хаммад ал-Хамадани – известного суфийско-
го авторитета, религиозного деятеля и про-
поведника ислама в Кашмире и Бадахшане 
(ум. в 786/1385 г.). 

Еще одна из двух крупнейших казанских 
коллекций  персоязычных рукописных книг 
принадлежит Центру письменного и музы-
кального наследия Института языка, литера-
туры и искусства им. Г.Ибрагимова АН РТ. 
Это собрание является одним из новых (его 
образование было начато в октябре 1939 г.).

Из точно датированных рукописей этого 
собрания древнейшая относится к XIV в. 
(«Муршид фи-л-Хисаб», дата переписки 
795/1392–1393 г.). Она была переписана в 
Средней Азии. Из рукописей, переписанных 
в Поволжье, самая старая относится к XVII в. 
(«Тарджума-йи Мухтасар ал-Викайа», дата 
переписки – 1692 г.). Самая последняя – к 
XX в. («Саваних-и сафар-и Хиджаз» Баха’ 
ад-Дина ‘Амили Бахаи, дата переписки 10 
января 1915 г.). Однако все же более 90% ру-
кописей были переписаны в XIX в.

Тематика персоязычных произведений 
в данном фонде также довольно обширна 
и включает в себя биографии суфийских 
шейхов, трактаты по грамматике, лексико-
графии (словари), поэтике, истории, геогра-
фии, астрономии, математике, медицине, 
музыке, этике, физиогномике и др.

В хранилище широко представлены 
произведения таких всемирно известных 
поэтов Ирана, как Фирдоуси (323/934, ум. 
между 411/1020 442/1030), Хаким Сана’и 
(ум. ок. 543/1150–1151 г.), Фарид-ад-
Дин ‘Аттар (1120–1229); Джалал ад-Дин 
Руми (1207–1273); Са’ди Ширази (ум. в 
1292 г.); Шараф ад-Дин Бухари (был жив в 
693/1295–1296 г.), ‘Абд ар-Рахман Джами 
(1414–1492); Баха’ ад-Дин ‘Амили Бахаи 
(953–1030/1547–1641), Фиришта, Мухам-
мад Касим Хиндушах Астрабади (был жив 

в 1033/1626 г.), Суфи Аллахйар ибн Аллах 
Кули (ум. в 1133/1720–1721 г.), Абу ал-Кадир 
Бидил (1644–1720), Шайх Махмуд, Баба Фа-
гани (ум. в 925/1519 г.) и др.

Говоря о поэтических произведениях, 
следует отметить небольшую поэму ано-
нимного автора «Йак хикаят» («Один рас-
сказ»), в которой описывается эпизод из 
жизни пророка Мухаммада. По распростра-
ненности поэма уступает лишь «Панд наме» 
(«Книга духовного наставления») ‘Аттара.

Проза представлена в основном всемирно 
известным сочинением «Гулистан» («розо-
вый сад») Са’ди Ширази (ум. в 691/1292 г.), 
а также его знаменитыми «Бустан» («Пло-
довый сад») и «Панд наме».

Широкое распространение среди татар-
ского народа имели произведения среднеази-
атского поэта Суфи Аллахйара, писавшего 
как на тюркском, так и на персидском язы-
ке. Особой популярностью пользовалась его 
поэма «Субхат ал-аджизин» («Опора для 
слабых»), написанная на тюркском языке. 
Комментарий на это произведение Тадж ад-
Дина Ялчыгула «Рисала-йи Газиз» выдержал 
многочисленные издания в Казани. Не мень-
шей популярностью пользовались его поэ-
мы «Мурад ал’арифин» («Цель познавших 
(Бога)») и «Маслак ал-муттакин» («Путь бо-
гобоязненных»), написанные на персидском 
языке, многократно издававшиеся в Казани.

Среди рукописей по религиозной темати-
ке выделяется кораническая литература: ком-
ментарии (тафсиры) Корана; правила чтения 
(таджвиды) и магические свойства Корана. 
Особой популярностью среди татарского 
народа пользовался тафсир Корана Йа΄куба 
Чархи (ум. в 1391 г.). Также представляют 
интерес хорошо сохранившиеся списки ка-
питального труда Камал ад-Дина Хусайн 
ибн ‘Али Ва‘иза Кашифи (ум. в 1504–1505) 
«Мавахиб-и ‘алийя» («Великие дарования», 
или, по-другому, «Тафсир-и Хусайни», в двух 
томах. Среди произведений, посвященных 
правилам чтения, можно отметить два трак-
тата Хафиза Дуст Кари ибн йадгар Вазири ал-
Хваразми (жил не позднее середины XVII в.): 
«Маджма’ ал-гараиб» («Сборник дикови-
нок») и «Маджма’ ал-фава‘ид» («Сборник 
полезностей»). Магическим свойствам Кора-
на посвящен персидский перевод арабского 
произведения «Дурр ан-Назим» («Нанизан-
ные жемчужины») ‘Аб даллах ибн Ас‘ада ал-
Йафи (ум. в 1362 г.). 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства862

Суфийская литература обширна по своей 
тематике. В ней следует отметить «Кимийа-
йи Са‘адат» имама Газали (1059–1111), 
«Мактубат» имама Раббани и его сын Хвад-
жи Ма‘сума, «Зубдат ал-хакайик» ‘Азиза 
Насафи (ум. в 1262–1263), «Тухфат ал-
‘Ушшак» Халили Мавлави (ум. в 1551 г.), 
«Маргуб ал-Кулуб», приписываемый Шамс 
ад-Дину Табризи (ум. в 1247–1248 г.). По-
следние три списка вызывают большой 
интерес и тем, что они переписаны рукой 
Габдерахима Утыз Имяни. Из других произ-
ведений необходимо отметить мунаджаты 
популярных среди татарского народа авто-
ров ‘Абдаллаха Ансари (1005–1088) и Ах-
мада Йасави (ум. в 1166–1167).

Сочинения по фикху представлены по-
лучившими довольно широкое распростра-
нение «Чахар фасл» и «Мухиммат-и мусли-
мин».

Среди шакирдов медресе в XVIII–XIX вв. 
пользовался популярностью комментарий 
татарского ученого ‘Убайдаллаха Булгари 
(был жив в 1726 г.) «Шарх-и ‘авамил ал-
ми‘а» к сочинению по арабской грамматике 
«‘Авамил ал-ми’а» ‘Абд ал-Кахира Джур-
джани (ум. в 1078 г.), написанный на пер-
сидском языке.

Значительное рукописное наследие на 
персидском языке оставил Г.Утыз Имяни44. 
Еще будучи в Бухаре, он составил два толко-
вых словаря на персидском языке: «Кашф ал-
лугат фи халл мушкилат «Джами» ар-румуз» 
(«Раскрытие слов времени трудностей «Джа-
ми’ ар-румуз» Мухаммада ал-Кухистани (ум. 
в 1554 г.) и «Лугат ал-алфийа» («Словарь, 
состоящий из тысячи слов») – толковый сло-
варь редких слов и терминов «Мактубат» – 
сборника писем Ахмада Фаруки Сирхинди 
Раббани (1563–1624).

Некоторые свои стихотворения поэт 
писал на персидском языке: «Мулла Бакир 
куджа-йи?» («Где ты, мулла Бакир?»); по-
рицающее ложных суфиев «Байт дар замм 
суфийан-и заман»; ода, восхваляющая ав-
тора «Ихйа ал-улум», «Манзума дар мадх-и 
«Ихйа ал-улум». Известны его поэмы, напи-
санные на двух языках. Например, в поэме 
«Танзих ал-афкар», состоящей из 586 строк, 
400 строк написаны на татарском, 186 – на 

44 В ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АН РТ хранятся 
19 списков его трудов по различным отраслям нау-
ки и литературы.

персидском. В поэме «Ал-карз микраз-и ма-
хаббат» первые 164 строки написаны на та-
тарском, остальные 24 – на персидском.

В силу плохой сохранности рукописей 
имена многих переписчиков неизвестны. 
Зафиксированы имена лишь 179 перепис-
чиков, переписавших 186 рукописных книг, 
включающих 436 описаний. В основном это 
шакирды татарских медресе, почерк кото-
рых носил своеобразный «татарский» ха-
рактер. Таким почерком переписано более 
130 рукописей. Около 20 рукописей перепи-
саны почерком насх. Остальные – более чем 
400 рукописей – почерком наст’алик.

Распространенное мнение, что татарская 
рукописная книга оформлена очень бедно, 
отчасти верно и для рукописей на персид-
ском языке. Объясняется это, в первую оче-
редь тем, что эти рукописи предназначались 
не для рынка, а для собственного использо-
вания. Однако в XIX в., с появлением среди 
татарского населения богатой прослойки 
промышленников и, особенно, купцов, на-
живших большие капиталы при торговле со 
Средней Азией, появились и богато оформ-
ленные рукописные книги среднеазиатского 
происхождения, и собственно татарские за-
казчики.

Татарские рукописные книги на пер-
сидском языке переписаны в основном на 
русской бумаге. Встречаются и рукописи на 
восточной бумаге, но это не означает, что все 
эти рукописи среднеазиатского происхожде-
ния. О бедности переписчиков говорит тот 
факт, что они, не имея средств для покуп-
ки картонных, фабричных переплетов, вы-
нуждены были делать их сами. Встречаются 
даже дощатые переплеты, бумажные, колен-
коровые, тряпичные, картонные переп леты 
– как фабричные, так и самодельные. Име-
ются также богато оформленные, сделан-
ные профессиональными переплетчиками в 
Средней Азии: картонные, кожаные с тисне-
ными медальонами и узорами.

Несомненно, все сказанное свидетель-
ствует о богатом репертуаре и широком 
хронологическом диапазоне персоязычных 
рукописей в фондах казанских коллекций. 
Татарские интеллектуалы XIX – начала 
XX в. имели прекрасную возможность об-
ращаться к богатейшей письменной куль-
туре на персидском языке и черпать из нее 
необходимые знания.



Глава 13. Становление единого национально-культурного пространства... 863

ГЛАВА 13
Становление единого национально-культурного 

пространства и идеология татар

Айдар Хабутдинов

XIX век стал временем трансформации 
социальной структуры мусульман округа 
ОМДС. Буржуазные реформы 1860–1870-х 
гг. в России привели к уничтожению осо-
бого статуса элементов этой этноконфес-
сиональной общины. Отмена лашманской 
повинности и статуса государственных 
крестьян, кантонной системы, ликвидация 
Башкирского войска обозначали переход 
мусульман Волго-Уральского региона в сфе-
ру действия общеимперского законодатель-
ства. Абсолютное большинство татарского 
населения, особенно сельского, проживало 
на территориях, где были введены земское 
и городское самоуправление. Практиче-
ски вся экономическая деятельность татар 
сконцентрировалась в российских владе-
ниях или в сферах влияния России. Особый 
статус они сохранили только как предста-
вители нехристианской веры. Развитие в 
России промышленности предоставляло им 
возможность работать на предприятиях, не 
принадлежавших мусульманам. Появление 
свободных профессий и государственных 
национальных школ способствовало форми-
рованию интеллигенции. Право свободного 
перемещения и развитие международной 
финансовой системы создавали возможно-
сти для совершения зарубежных  поездок 
[Хабутдинов, 2001, с.90–103].

Реформы Александра II предоставили ре-
альную возможность для развития светских 
институтов татарского общества. Вместе с 
тем новые буржуазные институты фактиче-
ски не изменили в ближайшие годы жизнь 
большинства татар.

Татарская буржуазия становится все 
более зависимой как от единого общерос-
сийского рынка, так и от сотрудничества с 
русской буржуазией. Благодаря этому во 
многом изменяется сам тип торговца. Пер-
вопроходец, постоянно подвергающийся 

риску разбойных нападений в Степях или 
репрессий в деспотических государствах, 
ведущий торговлю путем товарообмена, до-
бывающий прибыль соответственно риску, 
превращается в законопослушного гражда-
нина, прежде всего зависимого от чиновни-
ков. Утрата единого монопольного рынка 
привела к созданию фактически не взаи-
мосвязанных и не зависимых друг от дру-
га экономических центров. Отсутствие на-
циональной банковской системы привело к 
дальнейшему размыванию капиталов и уси-
лению роли мелкой и средней буржуазии. 

Структура татарского общества включа-
ла в себя лишь незначительное количество 
представителей элиты в лице чиновников, 
лиц свободных профессий, высших слоев 
буржуазии и духовенства. Однако татары 
оставались единственным этносом среди 
мусульманских народов России и среди не-
русских народов Волго-Уральского региона, 
обладавшим мобильным городским сред-
ним классом [Noack, 1993, tab.IIa].

Теория формирования наций, не имею-
щих собственной государственности, – не-
доминирующих этнических групп изучает-
ся с помощью методики чешского историка 
Мирослава Хроха. Он различает два типа 
малых наций. Первую составляют «нации 
без истории», не имевшие государственно-
сти в докапиталистический период, вторую 
– «исторические нации» – «группа наций, 
составлявших политические общности в 
средние века, обладавших собственным су-
веренным феодальным классом, но потеряв-
шие свою политическую независимость или 
ее основные атрибуты до того, как они пре-
вратились в современные нации». К числу 
последних мы относим татар. 

Основой для исламской идентичности в 
российский период истории стала махалля. 
Соответственно махалля в регионе превра-



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства864

тилась, главным образом, в сельскую струк-
туру. Если ОМДС осуществляло связь меж-
ду членами уммы своего округа, то именно 
махалля являлась центром объединения на 
уровне структур повседневности. 

По модели М.Хроха в общественном 
движении татар правомерно выделить три 
стадии становления нации (фазы А, Б, В). 

Период научного интереса к языку, исто-
рии, культуре нации (фаза А), когда веду-
щую роль играет группа интеллектуалов, 
у татар начался с 1820-х гг. (деятельность 
Хальфиных и Г.Утыз Имяни по опублико-
ванию памятников истории и литературы, 
деятельность Ш.Марджани, Х.Фаизхана, 
К.Насыри и т.д.). 

Период патриотической агитации (фаза 
Б), когда группа активистов занимается 
распространением национального самосо-
знания путем агитации, характеризовался 
следующими явлениями: программой ка-
занских купцов 1879 г. о реформировании 
ОМДС и о равных правах для мусульман 
наряду с русским населением, ходатайства-
ми татар о создании периодической печати, 
деятельностью газеты «Тарджеман» и ре-
формой традиционной  школы.

Подъем массового национального дви-
жения (фаза В), когда национальное самосо-
знание становится заботой широких масс, и 
национальное движение имеет стабильную 
организационную структуру, распростра-
няющуюся на всю территорию (или нацию. 
– А.Х.), у татар наблюдался в период Первой 
российской революции 1905–1907 гг.

На первоначальном этапе развития му-
сульманское татарское общество Евро-
пейской России и Сибири было выделено 
российским государством в форму ОМДС, 
близкую к «millet»: «миллет – это форма 
церковного и религиозного самоуправле-
ния, применяющая обычное право, особен-
но по отношению таких факторов личного 
статуса, как брак, развод и наследование» 
[Ra’anan, 1991, р.17]. 

Теоретики либерального политического 
движения российских мусульман исполь-
зовали термин «нация» в значении, приня-
том после Великой Французской револю-
ции. Поэтому, например, И.Гаспринский и 
С.Максуди говорили не о тюркской нации 
(Nation), а использовали термины «народ-

ность» или «национальность» (Nationalite) 
и говорили о российских мусульманах 
именно как о политико-правовой общности, 
отличной от христиан. Ю.Акчура и А.Агаев, 
наоборот, сравнивали процесс образования 
нации тюрок-мусульман России с процес-
сами создания национальных государств 
в Европе. Важнейшими процессами, при-
ведшими к образованию нации мусульман 
России, А.Агаев считал культурное и языко-
вое единство и социальную стратификацию 
общества [Agaev, 1911].

Общественное движение мусульман-
ских народов России на рубеже XIX–XX вв. 
рассматривалось его теоретиками как дви-
жение, направленное на создание нации 
российских мусульман. Мусульманской та-
тарской элитой, начиная с Ш.Марджани, в 
качестве образца был выбран европейский 
вариант национализма, т.е. гражданский 
национализм [Хабутдинов, 2001, с.26–27]. 
Общественное движение мусульман Рос-
сии, особенно татар, в 1890–1910-е гг. было 
представлено двумя основными направле-
ниями: джадидизмом и кадимизмом, пред-
ставители которых в начале ХХ в. находи-
лись в состоянии жесткого противостояния 
друг с другом. 

Российские мусульмане в лице элиты 
татар Волго-Уральского региона, крымских 
татар и азербайджанцев в рамках джадид-
ского движения начали целенаправленную 
деятельность по нациестроительству. В 
силу ряда причин татары сыграли объеди-
нительную роль во всероссийском мас-
штабе. И.Гаспринскому и его соратникам-
джадидам удалось объединить усилия трех 
традиционных групп элиты и превратить на-
циональную светскую интеллигенцию в но-
вую группу элиты. В период до российской 
революции 1905–1907 гг. в условиях запрета 
на политическую деятельность основными 
формами движения стали издание газеты 
«Тəрҗеман», создание современного языка 
российских тюрок-мусульман – «тюрки» и 
многожанровой литературы на нем, форми-
рование сети джадидских мектебов и медре-
се, отправка мусульман в светские учебные 
заведения, деятельность благотворитель-
ных обществ и попечительских советов. 
Роль общероссийского центра движения 
российских мусульман приобретает Бах-



Глава 13. Становление единого национально-культурного пространства... 865

чисарай, как экспериментальная площадка 
джадидского образования и центр печатно-
го концерна во главе с газетой «Тəрҗеман». 
Средневековый миллет ОМДС начал транс-
формацию в сторону формирования нации 
российских мусульман [Хабутдинов, 2003, 
с.83–103]. 

К началу XX в. выкристаллизовывают-
ся два основных общественных движения 
с противоположными взглядами на разви-
тие татар. В лице кадимизма мы наблюда-
ем типичную идеологию консервативно-
охранительного типа, ориентированную на 
сохранение и воспроизведение средневеко-
вых институтов и взаимоотношений лично-
сти и коллектива. Кадимизм ориентировался 
на сохранение традиционного средневеко-
вого миллета с максимально возможной сте-
пенью автаркии от российского государства 
и общества, а джадидизм – на создание 
нации мусульман России или отдельных 
наций (например, татар) по образцу евро-
пейских наций при параллельном создании 
конституционного правового государства 
в России. И кадимизм, и джадидизм были 
ответами татарского общества на модер-
низацию российского государства и обще-
ства, начатую Александром II. Кадимизм во 
многом был вызван к жизни неадекватным 
учетом религиозных особенностей мусуль-
ман со стороны российского правительства 
во второй половине XIX в. и ограничением 
монополии мусульманского духовенства в 
сфере образования. 

В начале 1890-х гг. джадидский нацио-
нальный проект был поддержан большей 
частью татарской национальной элиты. При 
этом вопрос о типе идентичности и границах 
нации оставался размытым. Основными ва-
риантами можно назвать три: традиционный 
мусульманский (на базе миллета ОМДС), 
татарский и общероссийский мусульман-
ский (тюркистский) проекты. Татарское об-
щество в лице его законопослушной элиты 
выжидало начало ситуации, позволяющей 
ему развернуть общественно-политическую 
активность. Она возникла только в период 
революции 1905–1907 гг.

На протяжении указанного периода сре-
ди татар существовали две основные моде-
ли развития нации, которые обозначаются 
как западная концепция гражданской нации 

и восточная концепция этнической нации 
[Hroch, 1985]. Первая модель предусматри-
вала создание религиозной автономии с ша-
риатским судом и была высказана Батыр шой 
и депутатами-татарами в Уложенной комис-
сии 1767–1768 гг. В 1788 г. контуры татар-
ской нации были определены миллетом 
ОМДС. Концептуально модель гражданской 
нации берет начало в идеях Ш.Марджани о 
религиозной автономии и равноправии му-
сульман с христианами. Она продолжается в 
доктрине либералов: в идее И.Гаспринского 
о нации российских мусульман. 

Восточная концепция этнической на-
ции берет начало в творчестве К.Насыри с 
его ориентацией на средние и низшие слои, 
разработкой разговорного языка, этногра-
фическим описанием татарских обычаев 
и традиций и продолжается, прежде всего, 
татарскими социалистами и/или татариста-
ми. Ее предпосылками были идеи об общем 
этническом происхождении мусульман 
Волго-Уральского региона [Хабутдинов, 
2001, с.144–190].

Улема, буржуазия и мурзы на протяже-
нии XIX в. концентрировались на обще-
национальном уровне на планах реформы 
ОМДС, превращения его в подлинно авто-
номную структуру, основанную на выбор-
ности духовенства от имама до муфтия, 
контроле над вакуфами, медресе, нормами 
шариатского семейного права [Хабутдинов, 
2010а].

Ш.Марджани теологически открыл в му-
сульманском мире дорогу И.Гаспринскому 
с его идеей создания нации мусульман Рос-
сии по европейскому образцу. Ш.Марджани 
стремился объединить в единый татарский 
миллет всех мусульман округа ОМДС неза-
висимо от их сословно-этнический принад-
лежности, а также по возможности ислами-
зировать кряшен, чувашей и угро-финские 
народы края. 

Основной общенациональной доктри-
ной элиты стал джадидизм. Он являлся пре-
имущественно светским движением, воз-
главляемым интеллигенцией, а не улемами, 
поэтому неправомерно его отождествление 
с европейской реформацией. Теологически 
уже Ш.Марджани обосновал возможность 
модернизаторских реформ в сфере обще-
ственного развития. Одной из таких реформ 



Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства866

была реформа образования – «усул джадид». 
Фактически всю реформаторскую деятель-
ность мусульман России можно определить 
в нескольких основных аспектах: реформа 
образования, политическая реформа в Рос-
сии и создание конституционного правово-
го государства и реформа ряда норм ислам-
ского права. 

Доминанта просвещения на первона-
чальном этапе общественного движения, 
распространение национальных идей сре-
ди всех слоев общества, сотрудничество 
с российскими властями и органами са-
моуправления составили основу взглядов 
И.Гаспринского. 

Основной доктриной мусульманских 
модернизаторов России конца XIX – на-
чала XX в. являлся позитивизм, согласно 
которому основной целью общественного 
движения было создание общественного 
консенсуса в рамках нации [Georgeon, 1980, 
p.60]. Наиболее известной формулой такого 
рода консенсуса является лозунг Исмагила 
Гаспринского «Единство в языке, мыслях и 
действиях».

В итоге, к 1905 г. в целом можно гово-
рить о достижении основных целей просве-
тительского этапа джадидизма. В ходе него 
были созданы новометодные мектебы и ме-
дресе с учебной литературой, издаваемой 
в ряде новых мусульманских типографий. 
Сформировался единый литературный язык 
мусульман России и художественная много-
жанровая литература на нем. Мусульманская 
элита России начала получать русскоязыч-
ное образование. В крупнейших городских 
центрах возникли благотворительные об-
щества как культурно-просветительные 
центры общин. Таким образом, сформи-
ровались институты общенационального 
светского образования, и вопрос стоял уже 
об их расширении и повышении уровня 
просвещения [Хабутдинов, 2001, с.168]. 
Джадидизм на этапе 1880-е гг. – 1905 г. кон-
центрировался на реформе традиционного 
конфессионального образования, введении 
звукового (усул савтия) или нового метода 
(усул джадид) обучения в противовес сред-
невековой схоластике. Ситуация коренным 
образом изменилась только в период рево-
люции 1905–1907 гг.



Приложения 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 
868

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

§ 1. Социально-экономическое развитие Волго-Уральского региона  
в XIX – начале ХХ в. в свете статистических данных 

Изучение социально-экономической истории XIX в. в значительной степени основано на 
разнообразных статистических документах, описаниях и обследованиях, переписях (населения, 
хозяйств и владений), описаниях и картографических атласах городов и селений.  

В дореформенный период в Российской империи переписи податного населения (ревизии), 
носившие фискальный характер, проводились регулярно. С 1718 г. по 1859 г. было проведено 
10 ревизий. Министерство финансов курировало их проведение. Материалы ревизий являются 
единственным масштабным источником по изучению демографических процессов и социаль-
но-экономической истории второй половины XVIII – первой половины XIX вв. Отечественные 
историки широко используют данные этих ревизий, в таблицах 1–3, 6 представлены сведения 
за 1795 г. и 1857 г. 

В Российской империи статистические обследования получили планомерный, систематиче-
ский и целенаправленный характер с середины XIX в. К этому же времени относят процессы ин-
ституционализации статистики. В 1863 г. был образован Центральный статистический комитет 
Министерства внутренних дел, затем были созданы губернские статистические комитеты, кото-
рые на протяжении всего периода существования Российской империи собрали и подготовили к 
публикации огромный массив статистических данных по всей стране, губерниям и районам.  

Государственные статистические обследования второй половины XIX в. ставили целью 
сбор, проверку и публикацию сведений по разным сферам жизни страны. В «Статистике уро-
жаев Российской империи» отражены изменения в размерах посевных площадей и сборов уро-
жая в крестьянских хозяйствах за два десятилетия (1861–1870 гг. и 1871–1880 гг.) (табл.4, 19 
(13), 22(15). Всероссийская промышленная перепись 1900 г. учитывала размещение предпри-
ятий обрабатывающей промышленности с годовым производством не менее 1 тыс. руб. 
(табл.17(11)). «Статистика землевладения 1905 г.» фиксировала изменения в размерах и фор-
мах земельной собственности во всех уездах, губерниях и районах Европейской России 
(табл.21(14)). 

Наряду с государственными органами статистики в XIX в. действовали земские статисти-
ческие учреждения (земская, параллельная, общественная статистика). Земская статистика раз-
нообразнее по тематике, методике сбора данных, степени охвата участников в пределах уездов 
и губерний. Она основана не только на сплошных переписных опросах, но и добровольных 
ответах корреспондентов. Развитие земской статистики в значительной степени зависело от 
субъективного фактора и финансовых возможностей конкретного земства. 

По мере развития и усложнения хозяйственных отношений получала распространение ве-
домственная статистика (см., например, отчеты Государственного банка (табл.13, 14), а также 
учет, организуемый бизнес-сообществом. Так, по инициативе Комитета съездов представите-
лей земельных банков в 1892–1917 гг. публиковалась «Статистика долгосрочного кредита в 
России», позволяющая просматривать изменения в землевладении и его кредитной задолжен-
ности (табл.10, 15, 15а 15б). 

В XIX в. в российской статистике развивались разнообразные научные школы, российские 
статистики были активными участниками международных статистических конгрессов. 

Научная постановка статистического учета в России предполагала ежегодные (периоди-
ческие) обследования, которые проводились по единой методике с набором единообразных и 
сопоставимых сведений. В подавляющем большинстве случаев такой подход выдерживался. 
Проведение разнообразных статистических обследований на протяжении десятилетий, их ши-
рокая публикация позволяют проследить эволюцию разнообразных процессов экономической, 
социальной и культурной жизни российской провинции. 

Наиля Тагирова 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

869

 
№ 1 

Таблица 1 
Главные районы прихода населения в 1815–1842 гг. (душ м.п.) 

Район 1815–1830 гг. 1826–1842 гг. 
Нижнее Поволжье 19613 65700 
Южное Приуралье 8429 28380 
Новороссия 12877 24348 
Сибирь 9485 26055 

Источник: Кабузан В.М. Изменения в размещении населения России в XVIII – первой поло-
вине XIX в. М., 1971. С.43. 

№ 2 
Таблица 2 

Динамика численности и доли мужчин по районам России  
в первой половине XIX в. (1795–1857 гг.) 

Район 1795 г. 1857 г. 
душ м.п. % к итогу душ м.п. % к итогу 

Центральный  
промышленный 3036913 27,9 3836960 21,1 

Центральный  
земледельческий 2963872 27,3 4600685 25,3 

Северный 383515 3,5 556992 3,0 
Озерный 920883 8,5 1238026 6,8 
Нижнее Поволжье 495918 4,6 1365528 7,5 
Южное Приуралье 380282 3,5 1319403 7,3 
Северное Приуралье 916463 8,4 1922321 10,6 
Средне Поволжье 1182399 10,9 1987657 10,9 
Сибирь 594618 5,5 1355661 7,5 
Вся Россия в границах 
первой ревизии 14075187 100 23103824 100 

Источник: Кабузан В.М. Изменения в размещении населения России в XVIII – первой поло-
вине XIX в. М., 1971. С.52–56. 

 
№ 3 

Таблица 3 
Численность податного и неподатного населения в Урало-Поволжском регионе  

на протяжении первой половины XIX в. 

Показатель 
Казан-
ская 
губ. 

Пензен-
ская 
губ. 

Сим-
бирская 
губ. 

Сара-
товская 
губ. 

Астра-
ханская 
губ. 

Перм-
ская 
губ. 

Вятская 
губ. 

Орен-
бург-
ская 
губ. 

1795 г., 5-я ревизия 
Все население 414489 347440 420470 381413 114505 452728 453735 380282 
В % 100 100 100 100 100 100 100 100 
Крестьяне  
податные 395063 336668 396574 344011 39377 407438 450128 241634 

% от всего  
населения 95,3 96,8 94,3 90,2 34,4 89,9 97,0 63,5 

Податное город. 
население 9248 4718 8931 17555 5772 9877 6145 3833 

% от всего  
населения 2,2 1,4 2,1 4,6 5,0 2,2 1,3 1,0 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

870

Неподатное 
население 10178 6054 14965 19847 69356 35413 7463 134815 

% от всего  
населения 2,5 1,7 3,6 5,2 60,6 7,8 1,6 35,5 

Источник: Кабузан В.М. Изменения в размещении населения России в XVIII – первой поло-
вине XIX в. М., 1971. С.107–115. 

Таблица 3а 

Показатель 
Казан-
ская 
губ. 

Пензен-
ская 
губ. 

Сим-
бирская 
губ. 

Сара-
товская 
губ. 

Астра-
ханская 
губ. 

Перм-
ская 
губ. 

Вятская 
губ. 

Орен-
бург-
ская 
губ. 

1857 г., 10-я ревизия 
Все население 712061 586759 688837 1013377 178364 909896 1012425 1289044 
В % 100 100 100 100 100 100 100 100 
Подат.  
население  
крестьянское 

660605 506737 635140 926752 47711 796095 921143 661774 

% от всего 
населения 92,8 86,4 92,2 91,5 26,7 87,5 90,9 51,3 

Подат. населе-
ние городское 24160 16420 29333 61687 14831 16128 14737 26280 

% от всего 
населения 3,4 2,8 4,3 6,1 8,3 1,8 1,5 2,0 

Состоящее  
на льготе 977 1360 1775 1271 2123 721 554 4935 

% от всего 
населения 0,1 0,2 0,25 0,1 1,2 0,07 0,05 0,4 

Неподат.  
население 26319 62242 22589 23667 113699 96952 75991 596055 

% от всего 
населения 3,7 10,6 3,3 2,3 63,7 10,7 7,5 46,2 

Источник: Кабузан В.М. Изменения в размещении населения России в XVIII – первой поло-
вине XIX в. М., 1971. С.161–175. 

 
№ 4 

Таблица 4 
Посевы и урожаи хлеба на крестьянских  

надельных землях в 1861–1870 гг. 

Губерния Посеяно, 
тыс. пуд. 

Собрано, 
тыс. пуд. 

Сам- 
сколько 

Собрано на 
каждого 

едока (пуд.) 

Число  
неурожаев 

Центральный промышленный р-он 
Московская 6898 15758 2,28 14,510 8 
Владимирская 8587 24718 2,88 21,382 5 
Ярославская 6837 19615 2,87 24,673 7 
Костромская 8169 25301 3,10 24,684 7 
Тверская 8725 21228 2,43 15,349 7 
Калужская 7579 18504 2,44 20,838 6 
Смоленская 9984 24520 2,46 26,394 7 

Центральный черноземный р-он 
Тамбовская 13804 71165 5,16 39,253 8 
Тульская 9389 30646 3,26 28,141 5 
Пензенская 9833 35375 3,60 31,444 6 
Воронежская 18129 56671 3,13 29,501 10 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

871

Орловская 10135 37836 3,73 27,299 5 
Курская 13127 47680 3,63 27,153 8 
Рязанская 8894 34154 3,84 24,677 7 

Северо-Западный р-он 
Петербургская 2547 8343 3,28 17,827 2 
Новгородская 6468 17821 2,76 23,663 6 
Псковская 4527 12490 2,76 18,287 9 

Среднее Поволжье 
Нижегородская 8524 34599 3,63 29,050 2 
Казанская 12682 36329 2,86 24,398 8 
Симбирская 8571 34417 4,02 31,203 5 
Саратовская 13728 50450 3,68 32,257 6 

Приуралье 
Вятская 24378 70390 2,89 32,618 9 
Пермская 16247 44948 2,77 20,102 6 
Уфимская 9288 33943 3,65 29,185 2 
Оренбургская 6993 26619 3,81 30,144 2 

Степной р-он 
Самарская 17149 65192 3,80 38,598 4 
Астраханская 879 3577 4,07 16,333 4 

Северный р-он 
Вологодская 4652 14878 3,20 16,250 9 
Олонецкая 1142 3702 3,24 13,419 7 
Архангельская 507 1672 3,30 7,011 4 
Итого по  
30 губерниям 279372 922541 3,30 26,533 181 

Источник: Дружинин Н.М. Русская деревня на переломе. М., 1978. С.174–175. 
 

№ 5 
Таблица 5 

Средняя урожайность зерновых культур на крестьянских  
надельных землях к середине XIX в. (сам-сколько) 

Губерния 1851–1860 гг. 1861–1870 гг. 1871–1880 гг. 
Центральный промышленный р-он 

Московская 2,29 2,28 2,35 
Ярославская 2,59 2,87 3,08 
Костромская 2,81 3,10 3,03 
Тверская 2,40 2,43 2,64 
Калужская 2,13 2,44 2,45 
Смоленская 2,16 2,46 2,54 

Центральный черноземный р-он 
Тамбовская 3,42 5,16 4,95 
Тульская 3,08 3,26 3,44 
Пензенская 3,52 3,60 4,16 
Воронежская 3,12 3,13 3,73 
Орловская 2,93 3,73 4,12 
Курская 1,86 3,63 4,48 
Рязанская 3,09 3,84 4,14 

Северо-Западный р-он 
Петербургская 2,92 3,28 2,88 
Новгородская 2,55 2,76 2,98 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

872

Среднее Поволжье 
Нижегородская 3,27 3,63 3,65 
Саратовская 3,67 3,68 3,94 

Приуралье 
Вятская 3,26 2,89 3,09 
Пермская 3,46 2,77 3,30 

Степной р-он 
Самарская 3,03 3,80 3,71 

Северный р-он 
Вологодская 3,38 3,20 3,36 
Олонецкая 3,59 3,24 3,59 
Архангельская 3,25 3,30 3,55 

Источник: Дружинин Н.М. Русская деревня на переломе. М., 1978. С.180. 

№ 6 
Таблица 6 

Основные категории крестьянства в Волго-Уральском регионе  
в первой половине XIX в. 

Показатель 
Казан-
ская 
губ. 

Пензен-
ская 
губ. 

Сим-
бирская 
губ. 

Сара-
товская 
губ. 

Астра-
ханская 
с Кав-
казской 
губ. 

Перм-
ская 
губ. 

Вятская 
губ. 

Орен-
бург-
ская 
губ. 

1795 г. 
Все  
крестьянство 395063 336668 396574 344011 39377 407438 450127 241634 

% 100 100 100 100 100 100 100 100 
Дворцовые 10292 23920 24708 16 189 1517 4909 38224 12311 
% от всех  
крестьян 2,6 7,1 6,2 4,7 3,9 1,2 8,5 5,1 

Экономиче-
ские 36773 13443 23473 37548 27916 24298 66617 6723 

% от всех  
крестьян 9,3 3,9 5,9 10,9 70,9 5,9 14,8 2,8 

Государствен-
ные 272073 98744 137609 85313 2479 177292 333232 158225 

% от всех  
крестьян 68,9 29,3 34,7 24,8 6,3 43,5 74,1 65,5 

Непомещичьи 319140 136107 185790 139050 31912 206499 438073 177259 
% от всех  
крестьян 80,8 40,3 46,8 40,4 81,0 50,7 97,3 73,4 

Помещичьи 75923 200561 210784 204961 7465 200939 12054 54375 
% от всех кре-
стьян 19,2 59,7 53,2 59,6 18,9 49,3 7,7 26,6 

Источник: Кабузан В.М. Изменения в размещении населения России в XVIII – первой поло-
вине XIX в. М., 1971. С.107–115. 

Таблица 6а 

Показатель 
Казан-
ская 
губ. 

Пензен-
ская 
губ. 

Сим-
бирская 
губ. 

Сара-
товская 
губ. 

Астра-
ханская 
без 

Кавказ-
ской 
губ. 

Перм-
ская 
губ. 

Вятская 
губ. 

Орен-
бург-
ская 
губ. 

1857 г. 
Все  
крестьянство 660605 506737 635140 926752 47711 796095 921143 661774 

% 100 100 100 100 100 100 100 100 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

873

Удельные 15736 – 322549 45979 – 17218 81751 40112 
% от всех  
крестьян 2,4 – 50,8 4,9 – 2,2 8,9 6,1 

Государствен-
ные 541781 239062 55317 538832 42090 600651 812530 502128 

% от всех  
крестьян 82 47,2 8,1 58,1 88,2 75,4 88,2 75,9 

Непомещичьи 557517 239062 377866 584811 42090 617869 894281 542240 
% от всех  
крестьян 84,4 47,2 59,5 63,1 88,2 77,6 97,1 81,9 

Помещичьи 103088 239062 257274 341941 5621 178226 26862 119534 
% от всех  
крестьян 15,6 52,8 40,5 36,9 11,8 22,4 2,9 18,1 

Источник: Кабузан В.М. Изменения в размещении населения России в XVIII – первой поло-
вине XIX в. М., 1971. С.167–175. 

 
 

№ 7 
Таблица 7 

Распределение по земельным полосам территорий Волго-Уральского региона  
на основании «Местных Положений о поземельном устройстве крестьян,  
водворенных на помещичьих землях в губерниях великороссийских,  

новороссийских и белорусских»1 

Губерния, уезд Нечерноземная  
полоса (уезд) Черноземная полоса Степная полоса 

Астраханская   Полностью 
Вятская Нолинский, 

Слободской, 
Уржумский,  
Яранский 

Елабужский, 
Сарапульский, 
Малмыжский 

 

Казанская Казанский, 
Царевококшайский, 
Лаишевский (частично), 
Мамадышский, 
Чебоксарский 
 

Козмодемьянский, 
Свияжский, 
Спасский, 
Тетюшский, 
Цивильский, 
Ядринский, 
Лаишевский (частично), 
Мамадышский, 
Чебоксарский 
 

 

Оренбургская  Белебеевский, 
Бирский, 
Мензелинский, 
Троицкий, 
Уфимский, 
Челябинский, 
Оренбургский (частично), 
Стерлитамакский 

Оренбургский  
(частично), 
Стерлитамакский 

Пензенская Городищенский, 
Краснослободский 

Инсарский, 
Керенский, 
Мокшанский, 
Наровчатский, 

 

                                                 
1 Сведения сгруппированы на основании «Местного Положения о поземельном устройстве крестьян, 

водворенных на помещичьих землях в губерниях Великорусских, Новороссийских, Белорусских», где в 
разделе 1, (глава 1, отдел 2 «Об определении размера надела») было произведено разделение на полосы и 
местности, в зависимости от которого определялся размер надела крестьян, выходивших из крепостной 
зависимости. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

874

Нижнеломовский, 
Пензенский, 
Саранский, 
Чембарский 

Пермская Кунгурский, 
Оханский, 
Пермский, 
Соликамский, 
Чардынский, 
Екатеринбургский  
(частично) 

Ирбитский, 
Красноуфимский, 
Осинский,  
Шадринский, 
Екатеринбургский (частично) 

 

Симбирская  Полностью  
Самарская  Бугульминский,  

Бугурусланский, 
Бузулукский, 
Самарский, 
Ставропольский, 
Николаевский (частично) 

Новоузенский, 
Николаевский  
(частично) 

Саратовская  Аткарский, 
Балашовский, 
Вольский, 
Кузнецкий, 
Петровский, 
Саратовский, 
Сердобский, 
Хвалынский, 
Камышинский (частично) 

Царицынский, 
Камышинский  
(частично) 

Источник: Крестьянская реформа в России 1861 года. Сборник законодательных актов. М., 
1954. С.181–188. Электронный ресурс: http://on-island.net/History/1861/Docs1861.pdf 

 
 

№ 8 
Таблица 8 

Средние размеры крестьянских наделов помещичьих крестьян  
до и после реформы 1861 г. 

Губернии 
Средний размер  
дореформенного  

крестьянского надела, дес. 

Средний размер  
послереформенного  

крестьянского надела, дес. 
Пензенская 2,8 2,2 
Саратовская 3,8 2,4 
Симбирская 2,9 2,4 
Казанская 3,0 2,3 
Вятская 3,2 3,0 
Пермская 5,5 4,0 

 
 

№ 9 
Таблица 9 

Динамика и доля поступлений выкупных платежей бывших помещичьих крестьян  
(в % от суммы, предназначенной к платежу в данный год) 

Губерния 1864 г. 1873 г. 1882 г. 
Пензенская 45,8 41,2 19,8 
Казанская 40,6 3,4 115,3 
Симбирская 48,7 15,1 56,9 
Саратовская 44,8 19,1 63,0 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

875

Самарская 46,6 45,2 314,1 
Астраханская 22,4 3,7 2,8 
Оренбургская 46,3 51,8 164,3 
Уфимская 59,1 86,3 237,4 
Вятская 14,9 2,8 11,0 
Пермская – 19,0 12,4 

Источник: Дружинин Н.М. Ликвидация феодальной системы в русской помещичьей дерев-
не (1862–1882 гг.) // Избранные труды. Социально-экономическая история России. М., 1987. 
С.308–309. Составлена на основе отчетов Государственного банка по выкупной операции с 
открытия выкупа до 1 января 1892 г. СПб., 1893. Прил.21, 22. 

 
 

№ 10 
Таблица 10 

Задолженность частного землевладения Волго-Уралья  
в конце XIX в. в Акционерных земельных банках и  
Государственном Дворянском земельном банке 

Показатель 

Приуральский 
р-он 

Средне-
Волжский р-он 

Юго-Восточный 
р-он Всего по  

Российской 
империи  

(50 губерний 
Европейской 
России) 

Вятская губ. 
Пермская губ. 

Пензенская губ. 
Симбирская губ. 
Саратовская губ. 
Казанская губ.  

Самарская губ. 
Уфимская губ. 
Оренбургская 

губ. 
Астраханская губ. 

1885 г. 
Общее количество  
земли, тыс. дес. 43 646 19947 40730 299260 

Количество земли  
в частном владении,  
тыс. дес. 

9464 6134 7239 90118 

В % 100 100 100 100 
Количество земли, взя-
той в залог, тыс. дес. 314 2674 1642 22665 

В % 3,3 43,6 22,7 29,6 
В т.ч. в акционерных 
земельных банках 313 1160 922 12333 

ГДЗБ2 – – – – 
Оценка заложенной  
земли, тыс. руб. 1770 126308 23657 923317 

В т.ч. в АЗБ3 1727 61488 14737 499228 
ГДЗБ – – – – 
Сумма выданных ссуд 884 74931 13556 563360 
В т.ч. АЗБ 852 32815 8212 268111 
ГДЗБ – – – – 

Источник: Материалы по истории аграрных отношений в России в конце XIX – начале XX вв. 
Статистика долгосрочного кредита в России / Сост. Н.А.Проскурякова. М., 1980. С.32–39. 

                                                 
2 Государственный Дворянский земельный банк. 
3 Акционерный земельный банк. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

876

№ 11 
Таблица 11 

Протяженность железнодорожных и водных путей сообщения  
в губерниях (верст на кв. версту) к 1900 г.4 

Губерния Железнодорожных верст Длина водных путей 
Астраханская 0,5 2,5 
Вятская 1,6 4,9 
Казанская 1,5 8,7 
Оренбургская 1,5 0 
Пензенская 10,2 4,5 
Пермская 2,2 4,0 
Самарская 4,9 4,2 
Саратовская 9,3 4,5 
Симбирская 7,1 10,0 
Нижегородская 2,3 6,6 
Уфимская 2,8 4,3 

Источник: Промышленность России на рубеже XIX–XX в. М., 1991. С.18–19. 
 

№ 12 
Таблица 12 

Средства, внесенные в Государственный банк сберегательными кассами  
по районам Европейской России в 1890 и 1895 гг.  

Район 

Сумма вкладов 
в 1890 г., в руб. 
и процентных 

бумагах 

Доля от годо-
вой суммы,  

в % 

Сумма вкладов на 
начало 1895 г., 
в руб. и процент-
ных бумагах 

Доля от  
годовой  

суммы, в % 

Заволжский 4657476 3,4 11509193 3,4 
Юго-Восточный 7007991 4,9 17855168 5,3 
Северный 2770074 1,2 6573576 2,0 
Петербургский 17864981 12,7 34666625 10,3 
Центральный  
промышленный 32498533 22,9 79948022 23,8 

Центрально-
земледельческий 27508320 19,3 57661663 173 

Северо-
Восточный 11114184 7,9 22117136 6,6 

Малороссийский 7085731 5,0 17475982 5,3 
Юго-Западный 6671829 4,7 16779630 5,9 
Новороссийский 6999858 4,9 18398548 5,5 
Северо-Западный 6311161 4,4 18217017 5,4 
Прибалтийский 3927705 2,7 11618279 3,5 
Привисленский 3626665 2,6 12264200 3,6 
Закавказский 4764807 3,4 10081116 3,0 
50 губерний Ев-
ропейской России  100  100 

Источник: Морозан В.В. История сберегательных касс в императорской России. СПб., 2007. 
С.119. 

 
                                                 

4 Данные о плотности железнодорожного и водного транспортного сообщения приведены на основе 
статистических данных, использованных авторами коллективной монографии [см.: Промышленность 
России, 1991]. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

877

№ 13 
Таблица 13 

Сведения о работе поволжских отделений Государственного банка в 1905 г.5 

Отделение Выдано по учету и 
ссудам, тыс. руб. 

Поступило на  
вклады и текущие 
счета, тыс. руб. 

Размер притока (+) 
или оттока (–) капи-
талов из отделения, 

тыс. руб. 
Самарское 37088 64654 –27566 
Симбирское 7626 24150 –16524 
Казанское 11101 47793 –36692 
Саратовское 40838 75424 –34586 
Царицынское 8692 18229 –9537 
Сызранское 5088 6885 –1797 
Пензенское 16168 18598 –2430 
Всего 126601 255733  

Источник: Государственный банк. Данные по конторам и отделениям. 1905–1914 гг. Пг., 
1915. С.53–56, 45–48, 65–68, 153–156, 161–168, 169–172, 181–184.  

 
 

№ 14 
Таблица 14 

Число вексельных кредитов  
в местных отделениях Госбанка в 1905 г. 

Самар-
ское 

отделе-
ние 

Саратов-
ское 

Казан-
ское 

Симбир-
ское 

Пензен-
ское 

Сызран-
ское 

Цари-
цын-
ское 

Уфим-
ское Итого 

Число вексельных кредитов 
283 410 286 157 121 139 278 176 1850 

Средний размер вексельных кредитов, руб. 
32731 35614 17269 12668 21305 12064 17413 13386 149064 

Учтено местных векселей, тыс. руб. 
7452 9077 1899 1211 4526 1121 2384 1055 28725 

Иногородних векселей учтено, тыс. руб. 
2764 5560 1971 330 2014 859 1876 756 16130 

Выдано ссуд под товары, число 
788 2821 43 65 1504 68 11 175 5475 

Размер подтоварной ссуды, тыс. руб. 
3245 4325 329 325 1059 1963 220 5618 17084 

На подтоварные документы, тыс. руб. 
5817 8674 4 14 3295 34 2 22  

Источник: Государственный банк. Данные по конторам и отделениям. 1905–1914 гг. Пг., 
1915. С.53–56, 45–48, 65–68, 153–156, 161–168, 169–172, 18–184.  

                                                 
5 Табл.13 и 14 составлены на основе регулярно публикуемых в начале ХX в. отчетов Государственно-

го банка, в которых приводились сведения о работе каждого отделения. Анализ сведений о размере вкла-
дов и выданных в течение года кредитов позволяет составить представление о роли регионов в денежно-
кредитных отношениях Российской империи. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

878

№ 15 
Таблица 15 

Статистика долгосрочного кредита в Поволжье и Приуралье в 1885–1915 гг.6 

Район Приуральский Средне-
Волжский 

Юго-
Восточный 

Всего по  
Российской 
империи  

(50 губерний 
Европейской 
России) 

Губернии Вятская 
Пермская 

Пензенская, 
Симбирская, 
Саратовская, 
Казанская 

Самарская,  
Уфимская, 

Оренбургская, 
Астраханская 

1885 г. 
Общее количество земли, 
тыс. дес. 43646 19947 40730 299260 

Земля в частном  
владении, тыс. дес. 9464 6134 7239 90118 

Земля, взятая в залог,  
тыс. дес. 314 2674 1642 22665 

В т.ч. в акционерных 
земельных банках 313 1160 922 12333 

ГДЗБ – – – – 
Оценка заложенной  
земли, тыс. руб. 1770 126308 23657 923317 

В т.ч. АЗБ 1727 61488 14737 499228 
ГДЗБ – – – – 
Сумма выданных ссуд 884 74931 13556 563360 
В т.ч. АЗБ 852 32815 8212 268111 
ГДЗБ – – – – 

 
Таблица 15а 

Район Приуральский Средне-
Волжский 

Юго-
Восточный 50 губерний 

Европейской 
России Губерния Вятская, 

Пермская 

Пензенская, 
Симбирская, 
Саратовская, 
Казанская 

Самарская, 
Уфимская, 

Оренбургская, 
Астраханская 

1895 г. 
Общее количество земли, 
тыс. дес. 43646 20629 42205 312315 

Земля в частном  
владении, тыс. дес.  8464 6104 7709 101643 

Земля, взятая в залог,  
тыс. дес. 1940 3478 2999 43471 

В т.ч. в АЗБ 1861 658 758 16495 
ГДЗБ 69 1486 957 10415 
Оценка заложенной  
земли, тыс. руб. 13655 193831 52103 2075541 

                                                 
6 Н.А.Проскурякова на основе губернских данных, а именно «Статистики долгосрочного кредита в Рос-

сии», издаваемой в 1892–1917 гг. Комитетом съездов представителей земельных банков, сгруппировала их 
по районам. 

В таблицах приведены сводные данные, которые позволяют проследить в динамике за 20 лет (1885–
1905 гг.), за 30 лет (1885–1915 гг.) и отдельно по десятилетиям изменения абсолютных размеров частных 
земельных владений, заложенных в кредитные учреждения страны, соотношение частного и государст-
венного ипотечного кредита, уровень оценки земли и объемы ссуд, выданных земельным собственникам 
в Приуральском, Средне-Волжском и Юго-Восточном регионах Российской империи. 

Н.А.Проскурякова использовала к работе материалы «Сборников статистических сведений по земель-
ному кредиту в России», «Статистику землевладения 1905 г.». Сводный статистический материал облада-
ет высоким уровнем достоверности, так как первичные опубликованные документы, использованные 
Н.А.Проскуряковой, представляли собой единообразные, полные, регулярно издаваемые массивы данных 
о состоянии земельного кредита в различных губерниях империи. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

879

В т.ч. в АЗБ 11685 40586 13358 713427 
ГДЗБ 1636 87223 20804 612324 
Сумма выданных ссуд, 
тыс. руб. 6358 113728 30302 1176228 

В т.ч. АЗБ 5287 21561 7219 388974 
ГДЗБ 915 51231 12123 354604 

1905 г. 
Общее количество земли, 
тыс. дес. 44196 20738 44326 330520 

Земли в частном  
владении, тыс. дес. 8835 6219 8574 106438 

Земля, взятая в залог, тыс. 
дес. 3464 4003 4671 55071 

В т.ч. в АЗБ 3308 547 1617 20768 
ГДЗБ 55 2237 1640 16660 
Оценка заложенной  
земли, тыс. руб. 45596 272248 140104 3538776 

В т.ч. в АЗБ 41946 40797 48924 1102767 
ГДЗБ 1254 147966 51951 1242962 
Сумма выданных ссуд, 
тыс. руб. 26123 174513 88519 2076245 

В т.ч. АЗБ 23632 21884 27552 613570 
ГДЗБ 674 85690 29298 717359 

 
 

Таблица 15б 

Район Приуральский Средне-
Волжский 

Юго-
Восточный 50 губерний 

Европейской 
России Губерния Вятская, 

Пермская 

Пензенская, 
Симбирская, 
Саратовская, 
Казанская 

Самарская, 
Уфимская,  

Оренбургская, 
Астраханская 

1915 г. 
Общее количество земли, 
тыс. дес. 42127 19715 42069 42069 

Земля в частном  
владении, тыс. дес. 9679 5722 8946 8946 

Земля, взятая в залог,  
тыс. дес. 5573 4518 5426 5426 

В т.ч. в АЗБ 5254 767 1807 1807 
ГДЗБ 39 1419 1072 1072 
Оценка заложенной зем-
ли, тыс. руб. 107549 470184 285697 285697 

В т.ч. в АЗБ 98190 93975 105597 105597 
ГДЗБ 1324 124458 49002 49002 
Сумма выданных ссуд, 
тыс. руб. 59343 328838 191131 191131 

В т.ч. АЗБ 51923 50934 55098 55098 
ГДЗБ 740 63486 27637 27637 

Источник: Материалы по истории аграрных отношений в России в конце XIX – начале XX вв. 
Статистика долгосрочного кредита в России / Сост. Н.А.Проскурякова. М., 1980. С.32–39. 
 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

880

№ 16 
Таблица 16 

Распределение промышленности по районам,  
числу рабочих и сумме производства в 1887–1908 гг. 

 Число рабочих Стоимость производства, тыс. руб. 
Район 1887 г. 1900 г. 1908 г. 1912 г. 1887 г. 1900 г. 1908 г. 1912 г. 
Северный 6102 14842 20346 22416 5446 16897 27166 34145 
В% к итогу 0,5 0,7 0,9 0,9 0,4 0,5 0,6 0,6 
Северо-
Западный 89566 162846 174280 169865 155345 302612 424424 505746 

В % к итогу 7,4 8,1 7,5 6,9 11,1 9,6 9,6 9,0 
Центральный 
промыш-
ленный 

398147 621995 723151 787781 434891 836782 1196926 1603591 

В % к итогу 32,9 30,8 30,8 32,2 31,1 26,5 27,0 28,5 
Центральный 
черноземный 38366 62754 69455 60345 51073 94688 134769 148378 

В % к итогу 3,2 3,1 3,0 2,4 3,7 3,0 3,0 2,6 
Западный 34414 44446 56424 58803 36196 68200 69598 92901 
В % к итогу 2,8 2,2 2,4 2,4 2,6 2,2 1,6 1,7 
Северо-Кав-
казский и 
Южный 

25961 72195 102218 120303 19116 118563 199473 313799 

В % к итогу 2,2 3,5 4,4 4,9 1,4 3,8 4,5 5,6 
Поволжский 35522 60785 68125 63846 49036 130402 193794 225076 
В % к итогу 2,9 3,0 2,9 2,6 3,5 4,1 4,4 4,0 
Уральский 165144 194616 196440 172247 90383 153416 204606 215652 
В % к итогу 13,7 9,7 8,4 7,0 6,5 4,9 4,6 3,8 
Западно-
Сибирский 36584 42780 33333 41780 24563 26268 53635 51764 

В % к итогу 3,0 2,1 1,4 1,7 1,7 0,8 1,2 0,9 
Восточно-
Сибирский 14037 28182 38627 53060 20934 33012 47754 59592 

В % к итогу 1,2 1,4 1,6 2,1 1,5 1,1 1,1 1,1 
Украина 152460 292402 367318 388188 204382 553551 743394 903066 
В % к итогу 12,6 14,5 15,7 15,9 14,4 17,6 16,8 16,1 
Закавказский 31024 60835 59282 54133 22798 217109 233205 316584 
В % к итогу 2,5 3,0 2,5 2,2 1,6 6,9 5,3 5,6 
Туркестан 1446 7590 12752 14118  14693 79774 84410 
В % к итогу 0,1 0,4 0,5 0,6 0,2 0,5 1,8 1,5 
Польша, 
Финляндия, 
% 

15,0 17,5 18,0 18,2 20,3 18,5 18,5 19,0 

Россия, в т.ч. 
Польша и 
Финляндия 

1219342 2016489 2341094 1455589 1400905 3148947 4429230 5621539 

Итого 100 100 100 100 100 100 100 100 

Источник: Кафенгауз Л.Б. Эволюция промышленного производства России (последняя треть 
XIX – 30-е годы XX в.). М., 1994. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

881

№ 17 
Таблица 17 

Сведения о предприятиях обрабатывающих отраслей промышленности к началу ХХ в.  
по экономическим районам (по данным фабрично-заводской переписи 1900 г.)7 

Губерния, район Число  
предприятий 

Стоимость произ-
водства, тыс. руб. Число рабочих 

Центральный  
промышленный р-он 3589 820207 629193 

Центральный  
черноземный р-он 1028 99970 71859 

Южный р-он 1391 225433 119610 
Прибалтийский р-он 957 143 961 77681 
Поволжский р-он, в т.ч. 1106 153351 75987 
Саратовская губ. 338 60874 25899 
Самарская губ. 114 26415 9348 
Казанская губ. 174 34064 14866 
Оренбургская губ. 161 14387 4829 
Симбирская губ. 136 17440 13497 
Астраханская губ. 184 10171 7558 

Уральский р-он, в т.ч. 526 50214 33099 
Пермская губ. 240 28904 15904 
Вятская губ. 183 14543 13636 
Уфимская губ. 103 6731 3559 

Западный р-он 2086 76739 57204 
Закавказский р-он 280 25295 13552 
Северо-Кавказский р-он 154 21010 6484 
Северный р-он 308 37106 35851 
Польша 2742 354102 22058 

Источник: Промышленность России на рубеже XIX–XX вв. М., 1991. С.62–65. 
 
 

№ 18 
Таблица 18 

Плотность населения в губерниях Урало-Поволжья во второй половине XIX в. 

Губерния Плотность населения на 1 кв. версту 
1863 г. 1897 г. 

Астраханская 2,6 4,8 
Казанская 29,5 39,2 
Самарская 11,9 20,2 
Саратовская 22,7 32,6 
Симбирская 29,5 35,6 
Уфимская 12,9 20,7 
Оренбургская 5,3 9,7 
По Европейской России 14,5 22,2 

Источник: Россия. Энциклопедический словарь. Л., 1991. С.76–77.  
 

                                                 
7 Табл. 17 составлена на основе данных Первой Всероссийской промышленной переписи 1900 г., ко-

торой были охвачены заведения, учитываемые фабричной инспекцией, со стоимостью годового произ-
водства не менее 1 тыс. руб. Обследованию подлежали только предприятия обрабатывающей промыш-
ленности, не облагаемой акцизом. В коллективной монографии  [Промышленность России, 1991] данные 
переписи подвергнуты математической обработке. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

882

№ 19 
Таблица 19 

Средняя урожайность зерновых культур на крестьянских  
надельных землях к середине XIX в. (сам-сколько) 

Губерния 1851–1860 гг. 1861–1870 гг. 1871–1880 гг. 
Центральный промышленный р-он 

Московская 2,29 2,28 2,35 
Ярославская 2,59 2,87 3,08 
Костромская 2,81 3,10 3,03 
Тверская 2,40 2,43 2,64 
Калужская 2,13 2,44 2,45 
Смоленская 2,16 2,46 2,54 

Центральный черноземный р-он 
Тамбовская 3,42 5,16 4,95 
Тульская 3,08 3,26 3,44 
Пензенская 3,52 3,60 4,16 
Воронежская 3,12 3,13 3,73 
Орловская 2,93 3,73 4,12 
Курская 1,86 3,63 4,48 
Рязанская 3,09 3,84 4,14 

Северо-Западный р-он 
Петербургская 2,92 3,28 2,88 
Новгородская 2,55 2,76 2,98 

Среднее Поволжье 
Нижегородская 3,27 3,63 3,65 
Саратовская 3,67 3,68 3,94 

Приуралье 
Вятская 3,26 2,89 3,09 
Пермская 3,46 2,77 3,30 

Степной р-он 
Самарская 3,03 3,80 3,71 

Северный р-он 
Вологодская 3,38 3,20 3,36 
Олонецкая 3,59 3,24 3,59 
Архангельская 3,25 3,30 3,55 

Источник: Дружинин Н.М. Русская деревня на переломе. М., 1978. С.180. 
 

№ 20 
Таблица 20 

Таблица нормальных цен на землю, принятых  
Нижегородско-Самарским земельным банком в 1880-е гг. 

 

Губерния Уезд 
Средняя цена 1 дес. 
земли, руб. за 1 дес. 
удобной земли 

Примечания 

Симбирская 

Алатырский 25–50 В зависимости от  
положения к р.Сура 

Ардатовский 40–50  
Курмышский 25–45  

Буинский 35 
30 

Южная часть 
Северная часть 

Симбирский 30–45 В зависимости от дальности  
Московской ж.д. 

Сызранский 16–30  



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

883

Сенгилеевский 12–20  
Корсунский 15–35  

Казанская 

Спасский 40  
Лаишевский 35  
Тетюшский 25–30  
Свияжский 35  
Чистопольский 17–30  
Казанский 20–30  
Чебоксарский 20–25  
Цивильский,  
Козмодемьянский, 
Ядринский, 
Царевококшайский 

По 20  

Самарская 

Ставропольский 17–30  
Самарский 17–30  
Бузулукский 7–12  
Бугурусланский 7–15  
Бугульминский 12  
Николаевский 8–20 Вдоль р.Волга цены выше 

Новоузенский – Отдельные  
(специальные) цены 

Пензенская 

Пензенский 50–60  
Саранский 50  
Инсарский 50  
Нижне-Ломовский 50  
Мокшанский 60  
Чембарский 50  
Наровчатский 50  
Керенский 45  
Краснослободский, 
Городищенский  Отдельные 

(специальные) цены 

Пермская 

Шадринский, 
Камышловский,  
Екатеринбургский, 
Красноуфимский 

По 6  

Осинский 2–6  
Кунгурский  Специальная цена 
Оханский, 
Пермский По 4  

Соликамский 5  
Верхотурский, 
Чардынский  Специальная цена 

Оренбургская 

Оренбургский 3–5 До 50 верст от губернского 
центра 

Орский 3  
Троицкий 3–4  
Челябинский 2–3  

Источник: Справочная книжка для желающих заложить свои недвижимые имущества в  
Нижегородско-Самарском земельном банке. Изд. 5-е. М., 1886. С.74–86. 

 
№ 21 

Таблица 21 
Сведения о землевладении в Поволжье и Приуралье в 1905 г. (тыс. дес.) 

Губерния 
Надельная Частная Казны и удела Всего 

кол-во 
дес. % кол-во 

дес. % кол-во  
дес. % кол-во 

дес. % 

Казанская 3205,4 58,3 734,5 13,4 1558,5 28,3 5498,5 100 
Самарская 6712,5 51,6 3544,4 27,2 2760,4 21,2 1307,4 100 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

884

Саратовская 3348,9 49,2 2630,5 38,7 819,9 12,1 6799,4 100 
Симбирская 1658,2 41,5 1092,4 27,3 1247,9 31,2 3998,6 100 
Уфимская 6251,7 58,8 3163,8 29,8 1205,6 11,4 10621,3 100 
Оренбургская 10668,2 71,7 2038,7 13,6 2195,6 14,7 14902,8 100 
По региону      19,8  100 

Источник: Кабытов П.С. Аграрные отношения в Поволжье в период империализма. Саратов, 
1981. С.35; Амирова Н.Ф. Помещичье хозяйство Юго-Востока Европейской России в период им-
периализма: Дис. ... канд. ист. наук. Куйбышев, 1989. С.198. 

 
 
 

№ 22 
Таблица 22 

Сведения о посевах и урожаях хлеба на крестьянских  
надельных землях в 1871–1880 гг. 

Губерния Посеяно, 
тыс. пуд. 

Собрано, 
тыс. пуд. 

Сам- 
сколько 

Собрано на 
каждого 
едока, пуд. 

Число не-
урожаев 

Центральный промышленный р-он 
Московская 5991 14101 2,35 12,681 9 
Владимирская 8000 21187 2,65 16,895 6 
Ярославская 7186 22123 3,08 26,431 4 
Костромская 7835 23778 3,03 21,174 5 
Тверская 9906 26177 2,64 17,154 7 
Калужская 6057 14843 2,45 14,799 2 
Смоленская 7916 20101 2,54 19,403 5 
Всего по району 52891 142310 2,69 18,032 38 

Центральный черноземный р-он 
Тамбовская 13564 67140 4,95 31,580 6 
Тульская 8430 29030 344 23,412 3 
Пензенская 7440 30982 4,16 24,111 7 
Воронежская 16737 62495 3,73 27,974 6 
Орловская 10609 43709 412 27,369 3 
Курская 12879 57718 4,48 27,991 1 
Рязанская 7649 31685 4,14 19,791 3 
Всего по району 77308 322759 4,17 26,575 29 

Северо-западный р-он 
Петербургская 2171 6258 2,88 13,315 6 
Новгородская 5368 16023 2,98 19,362 3 
Псковская 4528 17159 3,79 22,055 14 
Всего по району 12067 38440 3,27 18,998 13 

Среднее Поволжье 
Нижегородская 8615 31431 3,65 23,866 3 
Казанская 14064 45605 3,24 27,227 10 
Симбирская 8263 35442 4,29 28,536 5 
Саратовская 13578 53556 3,94 29,589 4 
Всего по району 44520 166034 3,73 27,471 22 

Приуралье 
Вятская 25105 77456 3,09 31,359 5 
Пермская 17322 57103 3,30 22,850 2 
Уфимская 8902 35023 3,93 25,772 – 
Оренбургская 6769 23796 3,51 23,080 3 
Всего по району 58098 193378 3,33 26,278 10 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

885

Степной р-он 
Самарская 15108 55993 3,71 27,983 6 
Астраханская 851 3071 3,61 11,459 7 
Всего по району 15959 59064 3,70 26,031 13 

Северный р-он 
Вологодская 4122 13848 3,36 13,439 9 
Олонецкая 1141 4101 3,59 13,483 3 
Архангельская 564 2004 3,55 7,610 – 
Всего по району 5827 19953 3,42 12,294 12 
Итого по 30 губер-
ниям 266670 942938 3,54 23,943 137 

Источник: Дружинин Н.М. Русская деревня на переломе. М., 1978. С.174–175. 
 
 

№ 23 
Таблица 23 

Сведения о транзитных торговых связях Казани с губерниями России в 1871 г. 

Административная единица Чел. Административная единица Чел. 
1. Вятская губ. 105 24. Уральская обл. 3 
2. Уфимская губ.  90 25. Сыр-Дарьинская обл. 3 
3. Саратовская губ. 54 26. Лифляндская губ. 3 
4. Московская губ. 45 27. Выборгская губ. 3 
5. Самарская губ. 44 28. Бакинская губ. 3 
6. Симбирская губ. 43 29. Акмолинская обл. 2 
7. Нижегородская губ. 42 30. Архангельская губ. 2 
8. Оренбургская губ. 39 31. Иркутская губ. 2 
9. Пермская губ. 38 32. Калужская губ. 2 
10. Ярославская губ. 29 33. Киевская губ. 2 
11. Владимирская губ. 15 34. Псковская губ. 2 
12. Костромская губ. 12 35. Тифлисская губ. 2 
13. Ставропольская губ. 12 36. Виленская губ. 1 
14. Санкт-Петербургская губ. 11 37. Воронежская губ. 1 
15. Астраханская губ. 10 38. Екатеринославская губ. 1 
16. Пензенская губ. 9 39. Кубанская обл. 1 
17. Тобольская губ. 8 40. Курляндская губ. 1 
18. Донская обл. 7 41. Курская губ. 1 
19. Томская губ. 6 42. Рязанская губ. 1 
20. Енисейская губ. 5 43. Семипалатинская обл. 1 
21. Орловская губ. 4 44. Смоленская губ. 1 
22. Тульская губ. 4 45. Херсонская губ. 1 
23. Терская обл. 4   
Итого: 676 

Источник: НА РТ, ф.98, оп.7, д.59. Подсчитано Л.М.Свердловой. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

886

№ 24 
Таблица 24 

Сведения о мусульманах – участниках транзитной торговли через Казань в 1871 г.  
(по экономическим районам России)8 

Район 

Число мусульман, занятых транзитной 
торговлей через Казань 

всего по 
району 

к числу торговавших 
по району через Ка-

зань 

к числу всех торго-
вавших через Казань 

абс. % % 
I. Северо-восточный –  
Земледельческий 66 100 53,2 

1. Казанская губ. 52 78,8 41,9 
2. Вятская губ. 14 21,2 11,3 
II. Южно-Уральский 43 100 34, 8 
1. Уфимская губ. 25 58,1 20,2 
2. Оренбургская губ. 18 41,9 14,6 
III. Волжско-Сурский 7 100 5,6 
1. Саратовская губ. 1 14,2 0,8 
2. Самарская губ. 3 42,9 2,4 
3. Симбирская губ. 3 42,9 2,4 
IV. Средняя Азия 3 100 2,4 
1. Сыр-Дарьинская обл. 2 66,7 1,6 
2. Уральская обл. 1 33,3 0,8 
V. Московско-промышленный 2 100 1,6 
1. Нижегородская губ. 2 100 1,6 
VI. Северно-Уральский 1 100 0,8 
1. Пермская губ. 1 100 0,8 
VII. Северный Кавказ 1 100 0,8 

Источник: НА РТ, ф.98, оп.7, д.59. Подсчитано Л.М.Свердловой. 
 
 

№ 25 
Таблица 25 

Сведения о жителях городов и посадов Казанской губ., участвовавших  
в транзитной торговле через Казань в 1871 г.  

Город, посад 
Всего торговцев Из числа торговавших 

христиан мусульман 
абс. 
число % абс. 

число % абс. чис-
ло % 

Свияжск 36 19,2 34 94,4 2 5,6 
Чистополь 32 17,1 28 87,5 4 12,5 
Арск 19 10,2 14 73,7 5 26,3 
Лаишев 19 10,2 19 100 – – 
Мариинский посад 17 9,1 17 100 – – 
Чебоксары 16 8,6 16 100 – – 
Царевококшайск 15 8,0 15 100 – – 
Спасск 10 5,3 10 100 – – 
Козьмодемьянск 8 4,3 7 87,5 1 12,5 
Цивильск 5 2,7 5 100 – – 
Тетюши 4 2,1 4 100 – – 
Ядрин 3 1,6 3 100 – – 

                                                 
8 Районы выделены в соответствии с материалами Всероссийской переписи населения 1897 г. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

887

Троицкий посад 2 1,1 1 50 1 50 
Мамадыш 1 0,5 1 100 – – 
Итого: 187 100 174 – 13 – 

Источник: НА РТ, ф.98, оп.7, д.59. Подсчитано Л.М.Свердловой. 
 

№ 26 
Таблица 26 

Сведения о грузовых потоках на казанских пристанях в 1835–1857 гг. 

Год Число грузившихся  
судов 

Число разгружавшихся 
судов Всего судов 

1835 
1836 
1837 
1838 
1839 
1840 
1841 
1842 
1843 
1844 
1845 
1846 
1847 
1848 
1849 
1850 
1851 
1852 
1853 
1854 
1855 
1856 
1857 

423 
278 
315 
418 
441 
547 
496 
699 
391 
586 
416 
420 
406 
424 
448 
432 
383 
393 
376 
380 
409 
306 
499 

437 
580 
496 
561 
468 
541 
529 
547 
490 
612 
522 
471 
426 
329 
428 
529 
202 
338 
254 
253 
245 
453 
236 

860 
858 
811 
809 
909 

1088 
1025 
1246 
881 

1198 
938 
891 
832 
753 
876 
961 
585 
731 
630 
633 
654 
759 
735 

Источник: Материалы для географии и статистики России, собранные офицерами Генераль-
ного штаба. Казанская губерния / Сост. Лаптев М. Т.8. М., 1861. С.405. Составлено Л.М.Сверд-
ловой. 

Материалы подготовила Наиля Тагирова 
 
 

§ 2. Татарская промышленность и торговля 
 

Характер, уровень, особенности развития татарского предпринимательства в различных ре-
гионах страны зависели от природно-климатических, исторических, социально-экономических 
условий. Огромное влияние на них оказывал образ жизни татарского населения, особенности 
этнической психологии, религиозный фактор. Немаловажное значение имела и законодатель-
ная политика правительства. 

С мелкой торговли начинали свое дело многие татарские предприниматели, впоследствии 
занявшие главные позиции в торгово-предпринимательской и производственной деятельности 
татарской буржуазии в XIX – начале ХХ в. 

Представляя незначительную часть в составе татарского населения, купечество домини-
ровало в его предпринимательской деятельности. Социальную среду формирования татарского 
купечества в первой половине XIX в. составляли преимущественно крестьяне и торговые тата-
ры, а во второй половине – мещане, хотя сельские обыватели вносили определенный вклад в 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

888

этот процесс, пополняя мещанское сословие, включение в которое рассматривалось ими как 
первый шаг на пути вступления в гильдейское купечество. В целом купечество развивалось на 
собственной основе, подтверждая из года в год взносами свою гильдейскую принадлежность. 
Преемственность семейных капиталов в среде татарского купечества в районах компактного 
проживания татар к началу XX в. была выше (6–7 поколений), чем в среде русского купечества 
(3–4 поколения). 

В середине ХIХ в. в России сложились благоприятные условия для активного участия торго-
вого капитала в различных видах промышленной деятельности. Пути вовлечения торгового ка-
питала татарской буржуазии в сферу производства были те же, что и по всей России. Оно дости-
галось посредством утверждения господства торговых посредников над индивидуальными това-
ропроизводителями и приводило, как правило, к разорению последних, превращению их в наем-
ных рабочих, работающих на дому. Высокий уровень развития отдельных промышленных пред-
приятий не исключал ни сохранение пережиточных форм организации промышленного произ-
водства, ни господствовавших на них до- и раннекапиталистических форм эксплуатации. 

Ведущими процессами социально-экономического развития татар в конце XIX – начале 
XX в., как и страны в целом, были соединение торгового капитала с промышленным, концен-
трация производства, централизация капитала, создание коллективного капитала – торговых 
домов: товариществ полных и на паях (коммандитные общества), товариществ на вере и ак-
ционерных кампаний.  

На протяжении всего исследуемого периода татары играли значительную роль в восточной 
торговле, включив в сферу своего влияния Казахские степи, Туркестан, Среднюю Азию, За-
падный Китай и Иран, активно обеспечивая экспорт российских промышленных товаров. В 
этих регионах татарские предприниматели и торговцы совершали большую часть своих ком-
мерческих операций, в основном в виде посреднической торгово-закупочной деятельности на 
основе обмена. Разумеется, внешняя торговля была доступна лишь небольшому количеству 
татарских предпринимателей. Основная же масса мелких, средних и даже крупных торговцев 
ограничивалась осуществлением торговых операций внутри России. Уже к концу XIX в., после 
присоединения Казахстана, Туркестана и установления протектората над Бухарой и Хивой, 
торговые связи России с этими регионами еще больше усилились. Но татарская буржуазия по-
степенно теряла восточный рынок, освоенный упорным и самоотверженным трудом в течение 
последнего столетия. Русская буржуазия активно включилась в коммерческое освоение этих 
территорий.  

Людмила Свердлова 

№ 27 
Таблица 27 

Рост татарской торговой буржуазии в Казани в 1800–1858 гг. 

Годы Число семейств  
купцов Число душ Объявленный  

капитал в рублях 
1800 31 126 553549 
1801 32 131 603286 
1802 35 140 675972 
1804 – 158 – 
1805 – 170 909460 
1807 – 159 – 

 
В 1848 г. из 2022 купеческих душ в Казанской губ. считалось 688 душ купцов-татар. В 

1858 г. всеми купцами г. Казани был объявлен 351 капитал на сумму в 1224000 р., в том числе 
было 83 тат. капитала. Но особенно много купцов-татар было в Сеитовском посаде под Орен-
бургом, где еще в 1792 г. из 2674 жителей татар 1820 душ занимались торговлею.  

Составлено по материалам Татарской ратуши, «Указателю» Кеппена9 и книге Лаптева. 

Источник: История Татарии в документах и материалах. М., 1937. С.305. 

                                                 
9 НА РТ, ф.22; Материалы для географии и статистики России, собранные офицерами генерального 

штаба. Казанская губерния / Сост. М.Лаптев. СПб., 1861. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

889

№ 28 
Таблица 28 

Состояние промышленности в Татарии в 1812 г. 

Владелец и род  
производства 

Место  
нахождение 

О
бо
ру
до
ва
ни
е 

Число употребл.  
в работу людей В течение года 

пр
ип
ис
ны

е 
и 

по
ку
пн
ы
е 

по
ме
щ
ич
ьи

 и
 

кр
еп
ос
тн
ы
е 

во
ль
но
на
ем

-
ны

е 

вы
ра
бо
та
но

 

пр
од
ан
о 

А. Суконные фабрики10  Станков    Разных суконных и 
шерст. мат., арш.

1. Бригадира Озерова нас-
ледников (вольн.) 

Елабужск. у. 
в с.Николь-

ском
3 – 50 – 3603 2855 

2. Отставного гвардии пра-
порщика Осокина (обязан.) 

в Казани  
Лаишевск. у. 104 1292 349 – 109981 132366 

3. Действ. стат. совет. Сахаро-
ва наследников (вольн.)

с.Алексеевск
ое 38 – 561 – 33356 30778 

4. Приказа обществен. призре-
ния г.Казань – 36 – 25 6193 3940 

Итого – 145 1328 960 25 153133 169939
Б. Кожевенные заводы Чан Разных кож штук
5. Купца Абдуллы Утемышева Елабужск. у. 15 – – 11 2750 2750
6. Татарина Сагита Деветьярова Слободск. у. – – – 4 1660 1624
7. Татарина Масагута  
Сулейманова Уржум. у. 3 – – 4 500 500 

8. Купца Ефима Адамышева Казань 14 – – 7 1600 1600
9. Купца Якова Адамышева – « – 18 – – 7 6000 6000
10. Купца Григория Адамышева – « – 11 – – 7 2150 2150
11. Купца Афан. Адамышева – « – 13 – – 6 3650 3650
12. Купца Петра Зайцева – « – 18 – – 7 3300 3300
13. Купца Ивана Губина – « – 15 – – 7 6000 6000
14. Купца Ускова – « – 7 – – 7 900 900
15.Купца Ефима Яковлева – « – 8 – – 4 1700 1200
16. Купца Ивана Яковлева – « – 8 – – 3 1200 1000
17. Купца Гурьяна Кожевникова – « – 10 – – 7 1600 1600
18. Купца Антона Ефимова – « – 2 – – 6 1650 1650
19. Купца Родиона – « – 17 – – 5 3000 3000
20. Купца Кириллы Трубина – « – 5 – – 6 2500 1000
21. Купца Мусы Апанаева – « – 5 – – 26 20000 20000
22. Купца Салиха Алитова – « – 3 – – 31 9000 9000
23. Купца Юсупа Апанаева – « – 8 – – 6 7630 7680
24. Купца Муртазы Суерова – « – 28 – – 13 3160 3160
25. Купца Якупа Аитова – « – 4 – – 26 18000 18000
26. Купца Хайбулы Яхвина – « – 3 – – 16 5000 5000
27. Купца Габбяса Абдулова 
Беляева – « – 2 – – 11 5000 5000 

28. Купца Мярди Деньмухаме-
тева – « – 1 – – 7 3000 3000 

29 Купца Юсупа Ильязова – « – 1 – – 7 3000 3000

30. Купца Муртазы Бурнаева Казанск. у. 
в д.Вересках 10 – – 6 1600 1600 

31. Купца Ивана Котелова в с.Ягодном 6 – – 55 43000 20000

32. Купца Мухамета Валитова в д.Старых 
Менгерах 10 – – 12 3000 3000 

33. Купца Назира Баязитова в д.Яшкарах 10 – – 12 3000 3000

                                                 
10 Курсивные выделения сделаны в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

890

34. Купца Петра Котелова в с.Ягодном 20 – – 14 6000 4500
35. Купца Котелова – « – 5 – – 42 30000 23600
36. Купца Якова Гуляшова – « – 4 – – 12 9000 9000
37. Купца Куприяна Котелова – « – 4 – – 54 36500 29000
38. Купца Степана Рукавиш-
никова – « – 2 – – 11 6000 6000 

39. Купца Петра Коланова в д.Игум-
новой 2 – – 20 10050 10050 

40. Купца Семена Леонтьева – « – 2 – – 7 2500 2500
41. Купца Тихона Леонтьева – « – 2 – – 7 2300 2300
42. Купца Луки Плохова – « – 3 – – 10 7000 7000
43. Купца Ивана Шерстнева – « – 3 – – 11 6000 6000
44. Купца Василия Шерстнева – « – 3 – – 18 9140 9140
45. Купца Дмит. Макаровского в с.Ягодном 7 – – 2 3000 3000
46. Купца Ивана Котелова – « – 3 – – 22 13000 13000

47. Купца Тимофея Богомолова 
Мамад. у. в 
с.Красной  
Горке

5 – – 3 550 200 

48. Купца Мирона Неумоина – « – 12 – – 4 1400 1400

49. Купца Бикчентия Аблакова при 
д.Янбаевой 5 – – 4 800 800 

50. Купца Манасыпа Аблакова 
и Хамита Уразова 

при 
д.Янбаевой 10 – – 5 1500 1500 

51. Купца Кунарея Бакеева при д.Белом 
Ключе 4 – – 5 800 800 

52. Куп. сына Якупа Габьясова в Казани 6 – – 61 20000 20000

53. Куп. сына Анд. Медведева в с.Ягодном 
К. у. 2 – – 2 3000 3000 

54. Куп. жены Зюлихи Абду-
ловой 

при д.Новой 
Менгере 10 – – 12 3000 3000 

55. Куп. жены Анны Кукари-
новой в Казани 3 – – 7 4000 4000 

56. Мещанина Ефима Денисо-
ва – « – 7 – – 5 1300 1300 

57. Мещанина Ефима Тяпухина – « – 8 – – 4 1200 1200
58. Мещанина Родиона Круго-
вого – « – 6 – – 7 1900 1900 

59. Мещанина Николая Глазу-
нова – « – 5 – – 2 500 500 

60. Мещанина Клемен. Гоно-
шилова – « – 8 – – 6 2100 2100 

61. Мещанина Михаила Бирю-
кова – « – 2 – – 7 1500 1500 

62. Мещанина Сергея Новожи-
лова – « – 2 – – 15 6000 6000 

63. Мещанина Мусы Мухаме-
тева – « – 4 – – 8 4000 4000 

64. Мещанин Ив. и Алекс. 
Тавриных в Чебоксарах 1 – – 2 200 200 

65. Мещанина Матвея Задвор-
кова – « – 1 – – 2 200 200 

66. Мещанина Гаврилы Зару-
бина – « – 3 – – 3 500 500 

67. Мещанина Андрея Шилова – « – 2 – – 2 500 500
68. Мещанина Петра Задвор-
нова – « – 2 – – 1 70 70 

69. Мещанин Ивана и Якова 
Визгиных – « – 2 – – 3 400 400 

70. Мещанина Степана Зару-
бина – « – 2 – – 3 600 600 

71. Мещанина Бориса Екимова – « – 1 – – 2 800 800



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

891

72. Мещанина Осипа Зайцева – « – 2 – – 2 400 400
73. Мещанина Андрея Жидкова – « – 1 – – 2 200 200
74. Мещанина Григ. Полякова – « – 3 – – 2 500 500
75. Мещанина Василия Карыт-
никова – « – 1 – – 2 100 100 

76. Мещанина Мих. Алаторкина – « – 2 – – 3 1300 1300
77. Мещанина Мирона Миша-
евского в с.Ягодном 2 – – 3 700 700 

78. Мещанина Степана Бохина – « – 3 – – 3 600 600
79. Мещанина Егора Хлебни-
кова – « – 2 – – 5 1050 1050 

80. Мещанина Якова Медведева – « – 2 – – 2 1200 1200

81. Мещанина Егора Киселева в 
д.Игумновой 3 – – 3 470 470 

82. Мещанина Григория Бого-
молова 

Мам. у в  
с.Кр. Горке 4 – – 3 480 480 

83. Мещанина Степана Трес-
кина – « – 3 – – 3 360 360 

84. Мещанина Никифора Бе-
лышова – « – 5 – – 3 600 600 

85. Мещанина Прокофья Не-
умоина – « – 7 – – 3 840 340 

86. Мещанина Ивана Трескина – « – 5 – – 3 600 600

87. Мещанина Ивана Петрова в д.М.Елы-
шевой 3 – – 3 400 400 

88. Крестьянина Кондрат. 
Трескина в с.Кр. Горке 2 – – 3 240 240 

89. Крестьянина Сергея  
Неумоина – « – 2 – – 2 240 240 

90. Крестьянина Осипа Яков-
лева – « – 7 – – 3 840 840 

91. Крестьянина Семена Анд-
реева – « – 3 – – 3 360 360 

92. Крестьянина Григорья 
Трескина – « – 4 – – 3 480 480 

93. Крестьянина Сергея  
Баранникова в Казани 3 – – 3 450 350 

94. Крестьянина Василья Сте-
шина – « – 3 – – 1 1000 700 

95. Адмирал-конторы – « – 28 – – 17 273 273
Итого  528 – – 811 375593 – 

В. Мыловаренные, свечные и 
воскобойные заводы  Котлов – –  

Мыла, 
свечей 
сальных 
и воску, 
пуд. 

Саль-
ных 

свечей, 
пуд. 

Вольные.   
96. Ком. совет. Алексея Квас-
никова в Казани 5 – – 9 7000 7000 

97. Купца Петра Котелова в с.Ягодном 5 – – 8 8000 8000
98. Купца Ивана Жаркова в г.Казани 6 – – 11 8550 8550
99. Купца Мусы Адамова – « – 3 – – 6 3000 3000
100. Купца Аптыкарима Юну-
сова – « – 6 – – 7 5000 5000 

101. Купца Григория Кочетова – « – 20 – – 11 6000 6000
102. Купца Юсупа Китаева – « – 6 – – 13 12000 12000
103. Купца Мазита Бакирова – « – 3 – – 6 4000 4000
104. Купца Юсупа Апанаева – « – 4 – – 6 1600 – 
105. Купца Якупа Шатунова – « – 7 – – 11 12960 12960
106. Купца Юсупа Шатунова – « – 7 – – 11 7000 7000



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

892

107. Купца Апсаляма Рахма-
туллина – « – 1 – – 4 1500 1500 

108. Купца Юсупа Замакова – « – 5 – – 8 5000 5000
109. Купца Василия Петрова – « – 2 – – 5 3000 3000
110. Купца Павла Лихачева – 3 – – 9 6000 6000
111. Купца Ник. Ростовцева – 2 – – 4 1200 1200
112. Купца Хамита Уразова – 3 – – 7 3000 3000
113. Купца Петра Евреинова – 8 – – 11 11500 11500
114. Куп. вдовы Алекс. Коню-
ховой – 3 – – 6 4600 4600 

115. Куп. вдовы Марьи Сереб-
ряковой – 3 – – 7 600 2000 

116. Мещ. Николая Мельникова – 2 – – 3 800 800
117. Тат. Бикбова Хальфина – 4 – – 5 2600 2600
118. Тат. Исая Заманова – 5 – – 6 5000 5000
Итого на 23 зав. – 113 – – 183 125310 119710
Г. Полотняные фабрики Стан. Арш. Арш.
119. Д. стат. сов. Сахарова 
наследников 

Лаишевск. у. 
в с.Алекс. 7 – 24 – 913 – 

120. Бригадира Озерова нас-
ледников 

Елаб. у, при 
с.Николь-
ском

10 – 15 – 800 650 

Итого 17 чан. – 39 – 1713 650
Д. Фабрики писчей бумаги Пуд. Пуд.

121. Бригадира Озерова нас-
ледников 

Елаб. у. при 
с.Николь-
ском

2 – 15 – 1016 476 

122. Тат. Домнея Маматова с 
братьями Уржумск. у. 2 – – 77 5673 5130 

123. Сагишебану Галиевой – « – 2 – – 25 1640 – 
Итого 6 – 15 102 8329 – 

Е. Фабрики платочные и  
бумажных материй  Стан.    

Разн. бумажно-
матер.-платк.,  

кумачу 
124. Куп. жены Зюлихи Абду-
ловой 

Казанск. у. в 
д.Урнаш 35 – – 42 48000 48000 

125. Купца Мухамета Велитова – « – 25 – – 42 52000 52000
126. Купца Мартазы Бурнаева в д.Бересках 30 – – 47 48000 48000
127. Купца Назира Баязитова в д.Яшкарах 35 – – 42 48000 48000

128. Купца Мусы Хозесеитова Царевокок. у. 
в д.Уре 33 – – 68 56000 52000 

129. Купца Сулгимана Хозе-
сеитова  40 – – 81 76000 44000 

130. Купца Махмута Хозесеи-
това  32 – – 63 50000 50000 

131. Купца Мухмина Хозесеи-
това  37 – – 68 60000 58000 

132. Тат. Назира Хозесеитова – « – 40 – – 81 76000 76000
Итого на 9 фабр. 307 – – 534 514000 476000
Ж. Канатно-прядильные  
фабрики  Маш.    Канатов, тросов, 

снасти, пряжи и т.п.

133. Купца Алекс. Блюденева в Казани 3 – – 26 пуд. 
3500 

пуд. 
3500

З. Поташные заводы Котл. Поташу 
134. Тит. сов. Анны Пивоваро-
вой 

Лаишевск. у. 
в д.Якшине 4 – 5 – 150 – 

135. Помещ. Александра 
Стрелкова 

Тож в сельце 
Богородск. 

Чуча
4 – 7 – 1122 – 

Итого на 2 завода  8 – 12 – 1272 – 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

893

И. Уксусные заводы Чан Уксусу, ведер
136. Куп. жены Матрены Се-
ребряковой в Казани 1 – – 3 700 700 

К. Железные заводы  Печ.    Разн. железн. вещ.
пуд. пуд.

137. Купца Соболева 1 – – 3 1000 1000

Л. Медные и пуговичные  
заводы  Печей    

Разн. медной  
посуды, колоко-
лов, пуговиц 

138. Прапорщика Осокина В Мамад. у. 
на р.Меше 4 – 154 150 2103 1893 

139. Куп. Иноземцева наслед. 
и купца Утемышева 

Тож на 
р.Таймя  
Валой

5 – 327 118 1413 1219 

140. Куп. Ильи Астраханцева в Казани 2 – – 8 630 450
141. Куп. Ивана Астраханцева – « – 1 – – 3 161 161
Итого на 4 завода 12 – 481 279 4307 – 
Всего – 1328 1507 1966 – – 

 
Татарских заводов 45 из 129, т. е. 35%. Из общего числа рабочих в 4823 чел. на татарских 

заводах было 1509 чел., или 31,4%. 
Составлено по «Ведомости о мануфактурах в России за 1812 год». СПб., 1814. 

Источник: История Татарии в документах и материалах. М., 1937. С.284–290.  
 
 

№ 29 
Таблица 29 

Динамика кожевенного производства в Казани в первой половине XIX в.11 

Годы 

Чи
сл
о 
за
во
до
в Выработано кож Число 

С
ум

ма
 в
се
х 
вы

-
де
ла
нн
ы
х 

 
ко
ж

, в
 р
уб

. 

по
до
ш
вы

 

ю
фт
и 

оп
ой
ки

 и
 в
ы

-
ро
ст
ка

 

ко
ни
ны

 

ко
зл
ов

 

ба
ра
но
в 

ча
но
в 

ра
бо
чи
х 

1815 87 21160 57880 10850 1300 219400 10900 549 665 321490 
1820 81 9290 40400 12650 1200 164200 13950 491 567 241690 
1825 47 4500 9000 13365 800 282800 15600 378 601 326065 
1835 44 11700 5600 12000 1000 300000 18600 – – 348000 
1840 46 15540 13500 13700 2300 292400 14300 – – 351740 
1845 43 28400 7000 14600 2300 365850 11810 593 742 429950 
1850 36 8000 24700 11900 2450 284650 9600 612 649 341300 
1856 40 12200 55000 17650 2370 195000 10400 557 610 292820 
 
По статье: Вакуров В.Д.12 Экономические условия и развитие кожевенного производства в 

Казани // Записки Казанского экономического общества, 1857, ч.3, с.93–118. 

Источник: История Татарии в документах и материалах. М., 1937. С.292. 
 
 

                                                 
11 Кожевенные заводы в Казани в XIX в. Кожевенная промышленность в Татарии продолжала расти в 

XIX в. «Прибавления к Казанскому вестнику» за 1828 г. дают перечень 84 кожевенных предприятий в г. 
Казани и в губернии, среди которых крупные предприятия, имеющие даже свыше 10 чанов. Растет общая 
производительность казанских кожевенных предприятий. По ведомостям 1814 г. она оценивалась в 
916934 р., по ведомостям 1825 г. возросла до 1554435 р. Изготовлялись преимущественно высшие сорта 
кож – подошвенная, юфтевая, выростковая и козловая, которые дали в 18251319200 р. – 85% общего про-
изводства. 

12 Курсивные выделения сделаны в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

894

№ 30 
Описание кумачно-ткацких и других фабрик татарских купцов  

в Казанской губернии в 1852 г. 
В Царевококшайском у. имеется фабрик: кумачных три, бумажных две, стекольных две; за-

водов: винокуренный один, кожевенный один, кумачно-красильный один и поташных три. За-
ведения сии устроены:  

Фабрики, на коих производится тканье и отделка кумачей: 
а) Арского 2-й гильдии купца Мухмини Таирова Хозесеитова; на ней котлов три, кубов два, 

станов тридцать пять, три печи и один ларь. Работы начинаются в октябре и производятся по 
июнь месяц следующего года вольнонаемными людьми из татар до 54 чел., кои занимаются 
тканьем и крашением кумачей; плата производится: ткачам от 12 до 13 к. за выткание одного 
конца, а красильщикам 12 р. в месяц. Отделывается в течение упомянутого времени кумачей до 
10000 концов на сумму 58000 р. 

б) Арского 3-й гильдии купца Усмана Сулейманова Хозесеитова; на ней устроено: котлов 
два, кубов два, станов двадцать пять, две печи и один ларь. Работы начинаются с октября и 
производятся по июнь месяц следующего года вольнонаемными людьми из татар до 37 чел., 
кои занимаются тканьем и крашением кумачей; плата производится ткачам от 12 до 13 к. за 
выткание одного конца, а красильщикам до 12 р. в месяц. Отделывается в течение упомянутого 
времени кумачей до 9000 концов на сумму до 33750 р. 

в) Арской 3-й гильдии купчихи Зюгры Галеевой Хозесеитовой; на ней устроено: котел 
один, куб один, станов десять, одна печь и один ларь. Работы начинаются с октября, произво-
дятся по июнь месяц следующего года вольнонаемными людьми из татар до 12 чел., кои зани-
маются тканьем и крашением кумачей. Плата производится: ткачам от 8 до 10 к. за выткание 
одного конца, а красильщикам до 12 р. в месяц. Отделывается в течение упомянутого времени 
кумачей до 2000 концов на сумму до 7000 р. 

На фабриках сих употребляются материалы, как то: хлопчатая пряденая белая бумага, крас-
ка марена, рыбий жир, чернильные орешки, трава кизлярская, квасцы и шадрик, покупаемые в 
Астрахани и на Нижегородской ярмарке. Отделанные кумачи отправляются для продажи на 
Нижегородскую и Ирбитскую ярмарки и в города Ростов, Мензелинск, Симбирск и Бугульму. 
Все сии фабрики состоят в Кубянской волости в деревне Служилой Уре, на земле, пожалован-
ной царем Михаилом Федоровичем в 7145 (1657) г. князьям Хозесеитовым, в количестве 2442 
десятин 1532 саж. 

Фабрики, на коих производится отделка бумаги: 
а) Арского 2-й гильдии купца Мухмина Таирова Хозесеитова, Уразлинской волости, в дачах 

казенных поселян на речке Шоре; на ней устроен один руль, два ларя, пять печей, два чана, два 
котла и две водяных машины; работа производится с мая по апрель месяц следующего года 
вольнонаемными людьми до 16 чел., из крестьян и татар Вятской губ., Уржумского и здешнего 
уездов; плата производится в год мастеру 150 р., рабочим от 30 до 60 р., на хозяйском содер-
жании. Фабрика сия устроена при мукомольной мельнице, содержимой тем же купцом Хозе-
сеитовым, коею, равно и фабрикой, занимается обывательской земли четыре десятины, за что 
по учиненному и в Казенной палате утвержденному контракту производится им платы по 400 
р. каждому. На делание бумаги употребляются материалы: тряпье, квасцы и клей, покупаемые 
в Казанской и Вятской губ. и в г. Казани, на сумму до 3080 р. Бумаги выделывается в течение 
прописанного времени до 2500 стоп (на сумму 7500 р.), которые, по негодности для здешнего 
употребления, отправляются за границу – в Бухарию и другие страны Средней Азии. 

б) Арской 3-й гильдии купчихи Зюгры Галеевой Хозесеитовой Уразлинской волости, на 
речке Шоре, в дачах, принадлежавших казенным поселянам Казанского уезда Алатской волос-
ти деревни Атни. На ней устроено: один руль, один ларь, три печи, один чан и одна водяная 
машина; работа производится с июня по апрель месяц следующего года вольнонаемными 
людьми до 8 чел. из татар Царевококшайского и Казанского уездов; плата производится в год: 
мастеру до 85 р., рабочим от 30 до 40 р., на хозяйском содержании. Фабрика сия устроена при 
мукомольной мельнице, содержимой тою же купчихою Хозесеитовой; мельницею и фабрикою 
занимается обывательской земли три десятины, за что производится платы, по учиненному 
контракту, по 150 р. каждогодно. На делание бумаги употребляются тряпье, квасцы и клей, 
покупаемые в Казанской и Вятской губ. на сумму до 240 р.; в течение прописанного времени 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

895

выделывается оберточной бумаги до 700 стоп на сумму до 840 р., которая отправляется для 
продажи в г. Казань... 

Таблица 30 
Промышленность Казани в 1853–1854 гг. 

Наиме-
нование 
фабрик и 
заводов 

Чи
сл
о 
фа
бр
ик

  
и 
за
во
до
в 

Число владельцев, мастеров и рабочих 

С
ум

ма
 п
ро
из

-
во
дс
тв
а 
в 
ру
б.

 
се
ре
бр
ом

 

дв
ор
ян
е 

ку
пц
ы

  
1-
й 
ги
ль
ди
и 

ку
пц
ы

  
2-
й 
ги
ль
ди
и 

ку
пц
ы

  
3-
й 
ги
ль
ди
и 

ме
щ
ан
е 

кр
ес
ть
ян
е 

ит
ог
о 

ма
ст
ер
ов

 

ра
бо
чи
х 

ит
ог
о 

1. Су-
конные 2 2 – – – – – 2 13 445 458 65300 

2. Кита-
ечные 8 – – 3 5 – – 8 8 592 600 90000 

3. Коже-
венные 36 – 4 9 7 7 9 36 10 700 710 620000 

4. Овчин-
ные 2 – – – 2 – – 2 2 5 7 5000 

5. Мыло-
варенные 10 – 1 1 1 7 – 10 3 50 53 34000 

6. Свеч-
но-саль-
ные 

13 – 1 5 2 4 1 13 5 80 85 280000 

7. Сало-
топенные 3 – – 2 1 – – 3 3 15 18 120000 

8. Кле-
евые 10 – – – – 10 – 10 – 30 30 10000 

9. Воско-
свечные 
и воско-
белиль-
ные 

4 – – – 4 – – 4 4 30 34 66000 

10. Вой-
лочные 4 – – – 1 3 – 4 – 10 10 6000 

11. Ва-
точные 6 – – – 3 3 – 6 – 15 15 10000 

12. Мо-
чальные 2 – – – 2 – – 2 2 38 40 10000 

13. Ка-
натные 5 – – – 2 3 – 5 2 48 50 15000 

14. Кру-
пяные 2 – – 1 1 – – 2 2 10 12 4000 

15. Соло-
довенные 3 – – 1 1 1 – 3 3 10 13 4000 

16. Во-
дочные 1 Принадлежит акцизн. откупн. комиссион. 

17. Пиво-
варенный 1 То же 

18. Та-
бачные 3 – – – – 3 – 3 – 3 3 1500 

19. Кра-
сильные 1 – – – 1 – – 1 – 3 3 4500 

20. Хи-
мический 1 – – – 1 – – 1 – 9 9 2000 

21. Чу-
гунный 1 – – – 1 – – 1 – 12 12 6000 

22. Коло-
кольный 1 – – – – 1 – 1 – 2 2 1500 

23. Гон-
чарные 2 – – – 2 – – 2 – 8 8 1500 

24. Кир-
пичные 18 3 1 3 4 6 1 18 18 300 318 50000 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

896

Итого 139 5 7 25 41 48 11 137 75 2415 2490 1406300 
В том 
числе:             

русских – – 3 19 33 40 11 106 – – – – 
татар – – 4 6 8 8 – 26 – – – – 

 
...Кожевенный завод Кубянской Лашманской волости, в дачах служилых татар, деревни 

Вершины Малой Шаши, устроенный торгующим по свидетельству 3-го рода той же деревни 
ясашным татарином Измаилом Мухамет-Рахимовым. Земли занимаются заводом одна с поло-
виной десятины, без всякой обывателям платы; на заводе чанов шесть и котел один. Работа 
начинается с октября и продолжается по май месяц следующего года вольнонаемными людьми 
из вотяков Вятской губ. – 8 чел.; плата производится им: подрядчику за выделку с каждой кожи 
по 30 к. и за крашение по 10 к., а рабочим по 12 р. в месяц; материалов заготовляется для от-
делки кож на сумму до 700 р.; кожи сырые приобретаются покупкой от жителей Царевокок-
шайского и Вятской губ. Уржумского у., числом до 1800, а продаются они в г. Оренбурге на 
сумму до 15000 р. 

Кумачно-красильный завод арского 3-й гильдии купца Курбангалея Муртазина Бурнаева, 
устроенный в Кубянской Лашманской волости, в дачах служилых татар, деревни Борисовских 
Отар; им занимается обывательской земли одна с половиною десятина, с платой обывателям, 
по учиненному контракту, ежегодно по 50 р.; на заводе устроено: котлов 6, кубов 4, ларей 2 и 
печей 6. Работа производится с октября по июнь месяц следующего года вольнонаемными 
людьми из татар – до 55 чел., коим платы дается от 10 до 12 р. в месяц каждому; на заводе 
употребляются материалы: краска марена, рыбий жир, чернильные орешки, кизлярская трава, 
квасцы и шадрик, покупаемые в Астрахани и на Нижегородской ярмарке, равно и для окраски 
покупаются белые кумачи на Нижегородской же ярмарке до 12000 концов суммою всего до 
20000 р., окрашенные кумачи отправляются на Нижегородскую ярмарку и продаются на сумму 
до 30000 р. 

КГВ. 1852. №52. С.611–614. 

Источник: История Татарии в документах и материалах. М., 1937. С.297–299. 
 

№ 31 
Рапорт священника с.Чуры Глеба Ляпидовского от 14 января 1872 г. за №1 на имя  

благочинного Мамадышского уезда с. Красной Горки священника Евгения Антенорова  
об овчинно-мерлушечьих заводах, находящихся на территории его прихода 

В следствие личного Вашего приказания, в бытность Вашу по годичному обозрению Чу-
ринской Троицкой церкви, о доставлении Вам сведений относительно Овчинно-мерлушечьих 
заводов, находящихся в окружности Чуринского прихода, о числе рабочих на сих заводах из 
татар крещеных и вообще об условиях их жизни на заводах, – сим имею честь сообщить Ваше-
му Высокоблагословению следующее:  

1) Овчинно-мерлушечьих заводов в деревнях Шемордане и Тирловой всего семь; о числе 
рабочих на всех этих заводах определительно сказать нельзя, но можно определить так, что на 
менее значительных заводах рабочих бывает человек сот до двух, а на более развитых заводах 
в своем изделии бывает человек сот до четырех и более, в том числе крещеных из татар – Чу-
ринского Нырьинского и других приходов – бывает от тридцати до пятидесяти и более чело-
век, смотря по общему числу рабочих: человек до 170 или до 200 бывает русских – овчинников 
и шубников, вообще на всех заводах, а остальная большая численность рабочих – татары. 

2) Условия жизни рабочих крещеных разнообразны. Многие из них работают особыми ар-
телями в отдельных избах – это портные; некоторые работают вместе с татарами – это выделы-
вающие мерлушки, а некоторые работают и у русских овчинников. Относительно цены, за ка-
кую они работают, должно сказать, что почти все рабочие крещеные – о татарах нет и речи – 
забирают деньги у хозяев-заводчиков вперед, по осени на уплату податей, в свое время зараба-
тывают их, получая очень незначительную себе цену, забирая снова и на дневное пропитание 
себе и своих домашних, так что многие едва успевают окончить свой долг, а некоторые оста-
ются в долгу и на будущий рабочий год. Круглым числом работающий на заводах получит себе 
в зимний и летний день копеек 20, на своем содержании, и копеек 10 работающий на хозяйской 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

897

пище, кроме подрядчиков, работа коих несравненно выгоднее. Пищу для себя артельщики при-
готовляют сами, и им предоставлена полная свобода в приобретении жизненных продуктов, а 
работающие по разнице получают пищу от хозяев, которые, впрочем, в нынешнем рабочем 
году крещеных в пище нисколько не стесняют, заготавливают для них все нужное, от татар 
особо, сообразно с требованием христианской религии, даже и в соблюдении христианских 
постов: в этом последнем мы обязаны г. Мамадышскому уездному исправнику, это сделано по 
его настоянию. <…>  

Источник: НА РТ, ф.4, оп.98, д.9, л.52–53. Подлинник. 
 

№ 32 
Из работы М.А.Рылова «Материалы для исследования  

промыслов населения Казанской губернии» 

Забытая отрасль труда (современное положение и  
насущные потребности «ичежного» промысла в Казани) 

Кому неизвестна изящная сафьянная азиатская обувь – «ичеги», производством которой 
справедливо славится Казань? Кто не любовался образцами этой обуви, продающейся на Сен-
ной площади, в татарском гостином дворе и с таким эффектом фигурировавшей на Казанской 
ремесленной и сельскохозяйственной выставке, в витринах г. Галеева? Богато вышитые, по 
цветному сафьяну, золотом, серебром и цветными шелками – образцы этой обуви подчас яв-
ляются положительно предметами роскоши, которых не погнушается ножка любой велико-
светской красавицы… 

Но многие ли из казанских обывателей имеют представление о самой организации этого 
вида местной промышленности?  Многие ли знают, чьи руки выделывают казанскую азиат-
скую обувь и ценою какого труда и каких лишений выпускаются в свет эти предметы мусуль-
манского вкуса и восточной роскоши? 

Полагаем – что весьма и весьма немногие. 
Да позволено же мне будет познакомить читателей и читательниц «Волжского вестника»13 с 

постановкою в Казани этого промысла, известного под названием «ичежного». Знакомство с 
этим вопросом, – если хотите, – даже поучительно с точки зрения характеристики нашей кус-
тарной промышленности.  

Фирм, занимающихся приготовлением и сбытом «ичег», в Казани, по частным сведениям, 
насчитывается, одних только крупных – до десятка. Торговля эта в Казани группируется, глав-
ным образом, на Сенной площади. Здесь имеется девять магазинов и лавок с этого рода произ-
ведениями, и только одна лавка – г. Хворова – поместилась на толчке. 

Все производство, о котором мы будем вести речь, сосредоточивается в руках местных та-
тар, за исключением одного армянина (на Сенной) и вышеупомянутого русского – г. Хворова.  

Сбыт произведений не ограничивается одной Казанью. Ичеги сбываются на ярмарках Ни-
жегородской, Мензелинской, Ирбитской и других. Отсюда идут они в далекие восточные ок-
раины с мусульманским населением, именно – в Сибирь, в Закавказье, в Туркестан; затем – в 
Бухару, Хиву и т.д. 

Количество разных сортов ичег, приготовляемых в Казани, доходит слишком до трех мил-
лионов пар. Сумма ценности этого производства может быть определена не менее 5 миллионов 
рублей в год14. 

Между тем, на Казанской ремесленной и сельскохозяйственной выставке фигурировали 
только трое экспонентов, в крупных торговцев азиатскою обувью, а в списке ремесленных за-
ведений г. Казани, изданном комитетом выставки, даже вовсе не значится такого крупного от-
дела местной промышленности, каким является производство азиатской обуви. 

Но этот вид местной промышленности – не выдуман нами. Он существует в действительно-
сти, притом с миллионным оборотом и занимая собою рабочие силы, приблизительно до 2000 
женщин и до 500 мужчин. 
                                                 

13 Общественная, политическая и литературная газета (Казань, 1883–1904, 1905–1906), в 1883–1891 гг. 
– гл. редактор Н.П.Загоскин. 

14 Авт. сн.: Верных статистических данных мы собрать не могли, так как официальных данных не су-
ществует, а торговцы весьма неохотно сообщают требуемые сведения. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

898

Выкраиваются ичеги из кож козловых и бараньих, а шьются с узорами и без узоров, цвет-
ные и черные. Узоры строчатся «в рябиновку» (рябь), цветною бумагою, шелком и золотом. 
Ичеги составляются из трех частей: 1) «крюк», т.е. передники и голенища, вытянутые вместе; 
2) «задник» и 3) «подошва». Так называемые «двуклюшные» ичеги составляются из фигурного 
«клюша» (переда), голенища, задника и подошвы. Все остальные сорта ичег вырабатываются  с 
пришивным передом; таковы так называемые «вензелевые» и «дворянские» полусапожки. По-
следние отличаются тем, что они шьются с каблуком, на манер европейского полусапожка.  

Какой бы сорт ичег мы ни взяли, при каждом сорте, как главный признак азиатской обуви, 
мы всегда найдем фигурно вырезанный задник. Для мужских и черных ичег задник вырезыва-
ется из савра (кожаный огузок, выделываемый в Персии и окрашенный в светло-зеленоватый 
цвет); для сафьянных цветных ичег задник выкраивается из разных цветов сафьяна. Подошва 
подшивается всегда самими татарами-мужчинами, тогда как самый ичег шьется русскими 
женщинами. Подошва выкраивается большею частью из красной юфти, грубой выделки и ок-
раски (азиатская юфть). 

Торговцы держат у себя опытных и знающих дело закройщиков, большею частью из мест-
ных татар. Закройщики, кроме своего дела, т.е. раскройки кож, несут еще иногда обязанность и 
конторщиков; они записывают выдачу раскроя гуртовщикам (подрядчикам и подрядчицам) в 
шитье и прием от них готовых изделий.   

Хотя ичеги и шьются, как уже сказано, мастерицами, но мастерицы непосредственно не по-
лучают от торговцев товара для шитья, потому что торговцы считают для себя затруднитель-
ным делом иметь расчеты с целою массою шитниц; между тем последние не додумались со-
единиться в артели, благодаря чему они и теряют до половины своего заработка, которую пе-
реплачивают ловким порядчикам и порядчицам за посредничество. 

Таких нежелательных посредников в настоящее время в казанских окрестностях считается 4 
человека, а именно: на пороховом заводе мещанин из татар Ишметьев, в Кижицах мещанин 
Иван Федоров и мещанка Елена Западнова, в Суконной слободе мещанка Фекла Иванова. Мас-
териц насчитывается у одного только Ишметьева до 800. Барыши этих господ усугубляются 
еще тем, что гуртовщики и гуртовщицы задельную плату уплачивают мастерицам не деньгами, 
а товарами, на которые, в свою очередь, также накладывают возмутительные проценты. Все 
товары – от ситца, табаку, чаю и сахару – до пустяшной вещи, необходимой в домашнем быту, 
– они всегда держат и сбывают в три-дорога. Конечно, имеются и между ними такие личности, 
которые имеют понятие о нужде; но и есть такие, для которых, кроме своего собственного ма-
мона, ничего на свете более не существует. 

Всех мастериц, занимающихся шитьем ичегов, как уже было сказано, насчитывается до 
2000. Все они рассеяны по окрестным слободам г. Казани, а именно: в слободах Суконной,  
Николаевской, Адмиралтейской, Ягодной, в двух Игумновых. Кижицкой, Козьей, Гривке, По-
роховом заводе и в некоторых подгородных деревнях. Кижицкие подрядчики – Федоров и За-
паднова – насчитывают у себя до 200 мастериц. Ишметьев, как уже было сказано, имеет их до 
800. В Суконной слободе подрядчица Фекла Иванова имеет их до 100. В Суконной слободе 
шьют исключительно дорогой товар, шелками и золотом, – работа самая утомительная и вред-
ная для зрения. Поэтому Фекла Иванова не столь много наживает против других подрядчиков. 

Азиатская обувь делается в Казани следующих сортов:  

Наименование сортов 
Цена за работу одной пары 1 мастерица 

сошьет в 
неделю 

В год лавочные 
цены 

от подряд-
чиков 

1. Ичеги бараньи черные, вытяж-
ные (ташкентские) 20 к. 10 к. 15 пар 720 пар 

2. Такие же козловые 20 к. 12 к. 15 пар 720 пар 
3. С пришивными передами 14 к. 8 к. 15 пар 720 пар 
4. Полуузорник, вышитый бума-
гой 1 р. 20 к. 60 к. 1 пару 48 пар 

5. Полуузорник, вышитый шелком 2 р. 1 р. 20 к. ¾ пары 36 пар 
6. Вензелевые ичеги 50 к. 30 к. 2 пары 96 пар 
7. Двуклюшные 12 к. 8 к. 15 пар 720 пар 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

899

8. Дворянские полусапожки 25 к. 15 к. 10 пар 480 пар 

9. Полуузорник золотом 
5 р. 5 р. 

¼ пара 12 пар (материалу на 2 руб.  
со счета мастериц) 

10. Туфли, шитые сереб. и золот. 2 р. 1 р. 50 к. 1 пару 48 пар 
11. Туфли, шитые шелком 1 р. 50 к. 3 пары 144 пар 
12. Ичеги полного узора: бумагой 2 р. 50 к. 2 р. ¾ пары 36 пар 
13. Ичеги полного узора: шелком 3 р. 2 р. 50 к. ½ пары 24 пары 
Средняя цифра 1 р. 40 к. 1 р. 8 к. 6 1/3 пары 3792 пары 

Из этой таблицы нетрудно увидеть, сколько какого сорта пар, в сложности, сшивается в не-
делю одной опытной мастерицей. 

Надо иметь в виду, что сидят за работой большинство их от 15 и более часов в сутки, – в 
зимнее время в душных и тесных помещениях, летом же стараются работать на улице, на дво-
рах, словом – на чистом воздухе. 

Пищей питаются весьма скудною. У многих мастериц, по нашим личным наблюдениям, она 
состоит, буквально, из одного черного хлеба; приварка не полагается никакого, разве грибы да 
картофель, а о мясе и помину нет; его едят в продолжение года разве только в 5–6 праздничных 
дней. Молоко употребляют только те, у которых имеется корова, но и в этом случае стараются 
по возможности все продать в городе, не оставляя про себя. Беднота, скудость и недостаток – 
страшные. Несомненно, что злосчастные мастерицы не сидят сложа ручки, не барствуют, а 
прибыли – очень мало. Все это потому, что тяжелый труд их более всего идет на пользу пара-
зитов-подрядчиц и подрядчиков. 

Возьмем, для примера, семейство, состоящее из четырех человек: матери, одной взрослой 
дочери, одного сына 8 лет и другой дочери – 9 лет. Расход в неделю на содержание такой семьи 
будет состоять из следующих приблизительно статей: 

Квартира………………………………………………………….. 25 к. 
Дрова и освещение………………………………………………. 40 к. 
Пища…………………………………………………………. 1 р. 20 к. 
Чай и сахар……………………………………………………….. 60 к. 
На платье и обувь……………………………………………  2 р.   
                4 р. 45 к. 
Мать и взрослая дочь сошьют в неделю самого распространенного и самого выгодного сор-

та ичег – ташкентских – по 15 пар, и заработают за них 3 р. Маленькая девочка сошьет в неде-
лю 5 пар, на которых заработает – 50 коп. Всего в неделю заработка окажется 3 р. 50 к.; расхо-
да в неделю 4 р. 45 к. Следовательно, не только не остается прибыли, но оказывается еще 95 к. 
еженедельного дефицита, который, по возможности, и покрывается урезыванием и сокращени-
ем расходов на платье и обувь, а более всего – на пищу. Когда же для покрытия дефицита ока-
зывается недостаточным и этих источников экономии, тогда прибегают к займу под залог ка-
ких-нибудь вещей, причем в роли заимодавцев нередко являются те же гуртовщики. 

Таково положение этих несчастных казанских тружениц, которые не нашли еще себе такой 
исследовательницы женского труда, какою является известная г-жа Давыдова в области кру-
жевного промысла. А не мешало бы собрать основательные статистические данные об этом, 
чисто местном виде промышленности казанских женщин и девушек, которые находятся в тя-
желой кабале у своих подрядчиков и подрядчиц, – и ждут, чтобы благодетельная рука вырвала 
их из этих эксплуататорских тисков. Здесь – широкое и плодотворное поприще для частной 
филантропии, почин которой могли бы взять на себя казанские дамы-благотворительницы. 

Путь, которым можно прийти к этой цели, очевиден. Нужно организовать мастериц в само-
стоятельные артели, по местам их жительства, – например: артель Ягодинская, Суконная, Ко-
зья, Кижицкая, Пороховская и т.д., – причем каждая артель должна выбрать своих старост. На 
попечении последних должны лежать следующие задачи: прием от торговцев выкроенного 
товара, раздача его членам артелей, наблюдение за доброкачественностью работы и производ-
ство расчетов с хозяевами. На первое время необходимо уговорить и торговцев, чтобы они со-
гласились оказывать артелям свое доверие. А что мастерицы это доверие оправдают, в под-
тверждение этого мы можем согласиться на хорошо нам известный и весьма знаменательный 
факт, что еще не было примера утайки или растраты врученного гуртовщиком мастерице това-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

900

ра, несмотря на то, что при выдаче товара на руки не берется никаких расписок и нет ни рас-
четных листов, ни расчетных книжек. Несмотря на все это, споров, доходящих до судебного 
разбирательства, в истории ичежного дела не было и нет. 

Таково неприглядное современное положение ичежного промысла в Казани, который ждет 
своей постановки на рациональных началах, зиждущихся на свободном труде и отсутствии 
эксплуататорских уз, которые давят и глушат эту важную отрасль местной промышленности; 
между тем, при иной постановке дела ей можно было бы предсказать блестящую будущность. 
<…> 

Источник: Рылов М.А. Материалы исследования промыслов населения Казанской губер-
нии. Казань, 1887. С.195–200, 209–218. 

 
Татарская торговля и промышленность  

на страницах газеты «Тəрҗеман» («Переводчик») 
 

№ 33 
Ирбит 

Проезжая в Ирбит на ярмарку, нам пришлось посетить в Тюменском уезде селение Малчин, 
местожительство известного негоцианта и благотворителя Аджи Нигметулла Кармышак оглу 
Сейдюкова. Погостив у этого почтенного аджи, радушие и гостеприимство коего можно срав-
нить с лучшими типами древности, мы прибыли в Ирбит. 

Здесь существует большая, двухэтажная ярмарочная мечеть с высоким минаретом. Мечеть 
сооружена старанием Петропавловского ахуна Абдул-Бари Яушева. На время ярмарки, по на-
значению Оренбургского духовного собрания, два имама отправляют духовную службу. 

Ирбитская ярмарка весьма значительна и для мусульманских купцов самая важная. Казань 
доставляет сюда Коран и другие книги духовного и светского содержания. Предметы домаш-
него обихода мусульман – шапки, тюбетейки, обувь, кожевенные изделия и прочее. Лучшая 
книжная торговля Ш.Хусейнова; магазин обуви Магомеджана Галиева и Магомед Шериф Му-
сина. Вообще казанцы доставляют сюда предметы искусства и ремесел. Купцы из Семипала-
тинска, Петропавловска и других городов степных областей доставляют всякое сырье и обме-
нивают на произведения Казани и Москвы.  

Астраханец 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1887. №13. 12 апреля. 
 

№ 34 
Татарские буфеты 

В некоторых газетах прошел слух, что Министерство путей сообщения предполагает со-
вершенно воспретить татарам содержание буфетов на железных дорогах. Эта мера вызывается, 
мол, тем обстоятельством, что татары, захватив в свои руки буфеты на главных железнодорож-
ных пунктах, беззастенчиво эксплуатируют проезжающую публику, принуждая ее пользовать-
ся плохим и весьма дорогим столом. В настоящее время более 60 буфетов на главных станциях 
содержится татарами, благодаря расположению к ним со стороны некоторых железнодорож-
ных заправил. 

Это не более как слух, и, думаем, недоброкачественный. Надо думать, что татары-буфет-
чики, как промышленники, кое-кому мешают, что появился кляузный слух, как отголосок, ве-
роятно, таких же жалоб. 

Очень возможно, что есть буфетчики-татары, плохо кормящие проезжающих по железным 
дорогам, но чтобы все они были «эксплуататоры» – невероятно. А поэтому справедливость 
требует лишь удаления плохих людей, а не всего состава промышленников. Получение права 
на железнодорожный буфет, эксплуатация буфета, назначение цен и вообще все хозяйство об-
ставлены такими условиями и контролем, что невозможно почти допустить злоупотребления. 
Что татары являются хозяевами 60 железнодорожных буфетов, доказывает, что они имеют до-
брую и честную репутацию и расположены к ним не «некоторые железнодорожные заправи-
лы», а, видимо, все правящие, без исключения, ибо татары промышляют на всех линиях желез-
ных дорог. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

901

Честность, скромность и трезвость татар давно установили за ними добрую репутацию, и 
эта репутация, несомненно, располагает к ним не «некоторых заправил», как кляузничает слух, 
а всех справедливых людей. 

Если бы татары-буфетчики и рестораторы были действительно плохие люди, то в печати не 
раз мы слышали бы жалобы, но их никогда не было, и вдруг – все татары эксплуататоры. Что-
то невероятно. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №9. 15 марта. 
 

№ 35 
Казань 

Нельзя сказать, чтобы между казанскими мусульманами не было ремесел; напротив, не говоря 
о кожевенных и мыльных производствах, ручной труд у нас значительно развит. Так, в Казани 
изготовляют азиатскую обувь, колпаки, тюбетейки, различные вышиванья золотом и шелками. 
Этими работами занимаются сотни мужчин и немало женщин и девушек. Жаль только, что труд 
ценится очень дешево, что ремесленники-рабочие едва могут жить своим заработком. 

Все ремесленные изделия наших мусульман приноровлены к азиатскому вкусу и хотя поку-
паются в разные города и области, но исключительно мусульманами. При доброкачественной 
своей работе наши ремесленники зарабатывали бы в несколько раз более, если бы, наконец, 
додумались производить такие вещи, которые приняты не только мусульманами, но и другими 
народами. В этом случае покупателей было бы гораздо больше и цены стали бы выше. 

Ахмед Сафа Сабитов 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №12. 12 апреля.  
 

№ 36 
Касимов 

Касимовцы отличаются значительной торговой деятельностью и известны как самые бой-
кие рестораторы. В общем достаточно состоятельные, они отличаются благотворительностью и 
готовностью делать добро, если им будет то указано и объяснено. 

Считая долгом говорить о хорошем, беру на себя смелость высказать одно мое соображе-
ние. Было бы весьма полезно, не ограничиваясь лишь торговлей и содержанием буфетов, оза-
ботиться о развитии среди населения ремесленности. Это дало бы занятие и кусок хлеба очень 
многим. Для этого, думаю, следовало бы учредить в Касимове ремесленное училище для му-
сульман и подготовлять в нем искусных мастеров и ремесленников. Я не сомневаюсь, что ме-
стные состоятельные люди не откажут пособить такому полезному делу, если кто-либо возь-
мется за него? 

Халильулла, дер. Татар-бай 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №12. 12 апреля.  
 

№ 37 
Разные вести 

Размер требований заграницу оренбургских вязаных пуховых изделий достиг весьма значи-
тельных размеров. Главным образом изделия эти идут во Францию и Бельгию, причем наи-
больший сбыт имеют вязаные ажурные платки. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №15. 10 мая.  
 

№ 38 
Фирма Сайдашева 

В среде российских мусульман мы стараемся отмечать всякие явления, которые указывают 
или намекают на движение мысли или энергии. К последнему надо отнести предприимчивость 
казанского купца г. Сайдашева, завязавшего торговые дела у нас на юге, как о том нам сооб-
щают из Симферополя. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

902

Владея между прочим стекольным заводом в Казанской губернии, г. Сайдашев поставил его 
столь хорошо, что удостоился похвального листа и серебряной медали за свои произведения. 
Это свидетельствует о разумной деятельности почтенного мусульманина. Нам передают, что 
одна из местных фирм дала ему заказ на 100 тысяч бутылок. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1892. №44. 10 декабря. 
 

№ 39 
Мусульманские фабрики 

В Симбирской губернии мусульмане издавна занимались шерстяным делом и содержали сук-
новальни. Как только в Москве устроились суконные фабрики с усовершенствованными станка-
ми и машинами, мусульмане поняли их значение и обратили сами сукновальни в небольшие фаб-
рики. Развивая постоянное свое дело, они приняли участие в поставках казенных сукон и  яви-
лись конкурентами московских производителей. Ныне производство сукон на симбирских фаб-
риках на столько прогрессировало, что их товары встречаются в продаже на всеместно. Вместе с 
тем они производят большое количество солдатского сукна по подрядам с казной. 

Всех мусульманских фабрик десять; из них две в Саратовской губ. Общий их оборот опре-
деляется в десять миллионов руб. Самые большие фабрики принадлежат фамилии Акчуриных; 
остальные гг. Дебердеевым и Алиевым. 

Большинство рабочих и заведующих делами этих фабрик мусульмане. При Гурьевской 
фабрике г. Т.Б.Акчурина имеется также небольшой литейный и железоделательный завод. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1897. №27. 7 июля. 
 

№ 40 
* * * 

Известный иргизский купец Кяшиф Шагадуллин был награжден на всероссийской про-
мышленной выставке медалью за выращивание породистых лошадей. Ныне мы слышали, что 
деятельность его в этом направлении замечена начальством и г. Кяшиф эфенди награжден зо-
лотой медалью на шею. 

Очень приятно отметить, что мусульмане начинают приниматься за такие дела, кои не ли-
шены общественного значения, что видно из наград, жалуемых за них. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1898. №6. 14 февраля. 
 

№ 41 
Татарские буфеты 

<…> На последнем съезде врачей в Петербурге поднят был вопрос о современном положе-
нии питания пассажиров на наших железных дорогах. Съезд выразил желание установить бо-
лее действительный санитарный надзор за станционными и вокзальными буфетами. По поводу 
этого симпатичного желания съезда врачей «Салгиръ»15 выдвинул… Но пусть он говорит сам:  

«В России со многих поприщ промышленной деятельности русских людей вытесняют ино-
верцы. В тех случаях, когда иноверцы являются более чем русские знающими, искусными и 
опытными деятелями в избранной ими отрасли труда, такое вытеснение очень естественно и не 
должно возбуждать особенного неудовольствия; но когда счастливыми соперниками русских 
являются иноверцы в таком деле, которое им чуждо и к которому они не подготовлены, то та-
кое завоевание промышленного дела должно считать явлением ненормальным, для устранения 
которого необходимо принять надлежащие меры». 

Обсуждая этот новорожденный вопрос со всех сторон и собрав необходимые данные, мы 
нашли: 1) что весьма незначительная часть буфетов железнодорожных и ресторанов столичных 
находятся в руках татар, а потому о «вытеснении» говорить не приходится. Дело стоит лишь на 
степени соучастия; 2) буфетным делом занимаются не все татары, а исключительно «касимов-
цы», издавна изучившие это дело в лучших домах Москвы и Петербурга под руководством 

                                                 
15 Общественная, политическая и литературная газета (Симферополь, 1897–?). Издатель редактор 

Н.В.Михно. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

903

французских поваров на службе любителей-знатоков; 3) касимовцы хотя и иноверцы, но вовсе 
не иностранцы; 4) все они, содержа буфеты, держат искусных, дорогих поваров, как и коллеги 
их русские буфетчики. Сами не варят, не жарят; 5) не было случая, чтобы они накормили кого-
либо «кониной», чего опасается редакция «Салгира» и, наконец, 6) касимовские и отчасти там-
бовские татары, как люди трезвые, честные, исполнительные, пользуются в столицах и боль-
ших городах значительным доверием и предпочтением. 

Вследствие всего этого и имея в виду, что на обширной Руси всем довольно места и дела, 
мы думаем, что кроме наблюдательно-санитарных, иных «мер» принимать не представляется 
надобности. 

«Салгиръ» мог бы начать речь с чего-либо более существенного. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1898. №44. 8 ноября. 
 

№ 42 
Что я видел на выставке 

С 13 по 20 чис. августа я осматривал Всероссийскую промышленно-художественную вы-
ставку в Нижнем Новгороде. <…> 

Я не сомневаюсь, что мусульмане, столь искусные и трудолюбивые в своих старинных про-
изводствах, успешно поведут и машинную работу, но пока этого нет… Не знаю, кто что видел 
на выставке, а я видел следующее: во всех отделах выставки более 6000 экспонентов и из них 
только 97 мусульман, из коих 45 киргизы-коневоды16, так что на все прочие отделы приходится 
52 экспонента-мусульманина. На 120 миллионов всего населения империи приходится 6000 
экспонентов; по этому расчету на каждые 10 миллионов населения приходится по 500. 

Мусульман в русских границах более десяти миллионов, следовательно, они объявились на 
выставке в несколько раз менее, чем следовало или же не с чем было показаться. И то, и другое 
достойно сожаления. 

С чем же явились мусульмане на выставку, на этот поучительный базар труда, знания и со-
ревнования? 

Сорок четыре мусульманина (все киргизы) выставили степных лошадей; один мусульманин 
(Аллахьяр Зульгадаров из Елизавет. губ) выставил заводских лошадей (карабаги и скакуны); 
две фирмы Акчуриных выставили (усовершенствованного машинного производства) сукна, две 
казанские фирмы (Муртазы Азимова и Утямишев и Комп.) выставили (фабрично-машинного 
производства) бязь и китайку. Далее казанская фирма Аджи Ахмеджан Галеева экспонирует 
сафьянные изделия и обувь, прекрасные, но азиатского рисунка и обихода. 

Остальные экспоненты все кустари и выставили ручной работы ковры, шелковые материи, 
сукна, шерсть, вату, пух, войлоки, кисеты, азиатскую обувь, серебряные изделия,   седла, пле-
ти, уздечки, азиатские ножи, кинжалы, бурки и каракуль. 

Бухара выставила подобные же изделия, а Хива – образцы шерсти, хлопка и других естест-
венных произведений. 

В отделе женских рукоделий мы видели артистическую вышивку девицы Фатьмы Байбеко-
вой из Москвы. Она, в подражание фотографии, вышила шелками вид мечети настолько искус-
но, что издали рисунок кажется фотографическим. 

Прекрасна также атласная скатерть, вышитая шелками Шериф Джемаль Химидуллиной из 
Петропавловска. 

Достойны упоминания изделия из слоновой кости Али Ибрагим оглу из Екатеринодара; 
возжи и подпруги из конского волоса Курбан Али Насырова и Темир Сабитова из Ирбит. уез-
да, Пермской губ., и выставка фруктов Ахмеда Селимова из Симферополя. 

Вот все, чем заявила себя тут мусульманская промышленность. Правда, сюда могли бы еще 
попасть золотошвейные работы и мыла из Казани, шелка Нухи, Шемахи и Карабага, но это 
мыло изменило бы общий характер дела. 

В железном, чугунном, медном, экипажном, мануфактурном и машинном отделах мусуль-
ман вовсе нет. Очевидно, что наши мусульмане живут еще в «деревянном веке», т.е. на пятьсот 
лет назад от настоящего времени, времени «железа и машины». Очевидно, их уши не слышат 

                                                 
16 Казахи. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

904

резких, громких свистков машин, паровозов и пароходов. А надо прислушаться, иначе чем 
дальше, тем труднее будет жить на свете. 

Осмотрев выставку, сейчас видно, что мусульманский народ живет не искусством, не зна-
нием, а естественными благами, каковы – шерсть, хлопок, шелк, сушеные фрукты, кожи, кара-
куль и т.п. и отчасти ручными изделиями, не имеющими большого распространения, каковы 
ковры, разные азиатские материи, войлоки, серебряные с чернью изделия и прочее. 

А так как и все прочие народы имеют также шерсть, хлопок, ручные изделия и т.п., то не-
достаток остается за нами, мусульманами. <…> 

Мануфактурное, железное, машинное дело требуют знаний и подготовки. Их у нас нет, но 
кто же мешает нам выучиться? <…> 

Пусть тысячи мусульман, видевшие выставку, будут моими свидетелями! Нам надо учить-
ся; мы ничего не знаем! Нам надо поступать на фабрики, заводы, чтобы учиться у русских 
практически; нам надо поступать в земледельческие, механические, ремесленные, технические 
и другие училища, а предварительно надо изучить русский язык. 

Это поддержит мусульманский люд, а поддержать его – святое дело. При всем трудолюбии 
и способности мусульман выставка говорит: они не умеют работать. 

Исмаил. 
Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1896. №35. 8 сентября. 
 

№ 43 
Из исследования «Обзор кустарных занятий в Казанской губернии» 

Изготовление татарских головных уборов и обуви в Казани 
Выработка названных предметов производится ручным способом и ведется мастерицами, за 

редкими исключениями, у себя дома, в кругу своей семьи, а не в особых мастерских. 
Азиатская обувь, по словам крупного в Казани торговца М.И. Галеева, получила свое на-

звание оттого, что первоначальные образцы были привезены из Азии. В 1790-х  годах казан-
ский, популярный в то время, чеботарь Мустафа Файзуллин, бывший по делам в Сеитском по-
саде Оренбургской губернии, купил для образца бухарской работы мужские с калошами ичеги 
и по приезде своем в Казань, подражая купленному образцу, начал работать мужскую и жен-
скую обувь, а за ним последовали и другие. Этот образец в настоящее время сохраняется в ма-
газине г. Галеева в Казани. 

Самую необходимую часть татарских женских головных уборов составляют колпак и ша-
почка, а у мужчин – тюбетейка (чеплашка); а обуви, как мужской так и женской, – это ичеги с 
чаушами. 

Колпак, по своему устройству похожий на сумку, надевается татарками на голову обыкно-
венно с наклоном на правую сторону. Он состоит из двух частей: каймы или околыша (кырпу) 
– и верха (өст). Колпак бывает разной величины: в настоящее время в Казани колпак носят в 3–
4 вершка длины и ширины, с каемкой – в один дюйм носят другого фасона: длиною гораздо 
больше одной четверти, но не более полуаршина. 

Более пожилые татарки носят косынки (өрпяк) и вместе с тем на голову надевают бобровую 
шапку с бархатным вышитым верхом. Шапка эта отличается от мужской тем, что верх ее все-
гда делается, на вершок или больше, выше каемки, и это место кругом прошивается  серебря-
ным и золотым галуном, шириною немного больше ½ вершка. Мужская тюбетейка и дамская 
шапочка тоже состоят из двух частей: каемки и верха. Разница между ними заключается лишь 
в том, что каемка у дамской шапочки делается вдвое уже каемки и мужской тюбетейки, а по-
том у тюбетейки каемка и верх прострачиваются прямыми или косыми полосками, с проме-
жутком в полсантиметра, и эти промежутки набиваются паклею, льном или ватой. Дамская 
шапочка делается по большей части из гладкой материи и не прострачивается. 

Как на шапочке, так и на тюбетейке, как раз на середке верха, пришивается сделанный из 
материи мягкий шарик, или разного цвета и длины шелковая или бумажная кисть, это делается 
для красоты, для удобства, чтобы тюбетейка и шапочка снимались и надевались на голову ско-
рее. Бывают тюбетейки и из красного сукна с черной длинной кистью, это – феска, но она сюда 
привозится исключительно из Турции. 

Есть еще так называемая бухарская полуовальная тюбетейка с шелком, коротенькой, пря-
мостоячей кистью и узенькой, вдоль, полосатой каемкой; последняя прострачивается не вкось, 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

905

а горизонтально, ее надевают исключительно муллы. Колпак, шапочка и тюбетейка делаются 
из бархата, манчестера, атласа, шелковых и других материй. 

Ичеги (читик) – это мягкие сапоги из бараньей или козловой кожи с мягкой подошвой (из 
лошадиной кожи). Лучшие ичеги постоянно делаются из козловой кожи. Мужские и дамские 
ичеги неодинаковы; дамские ичеги составляются из разноцветных кож, вышиваются золотом17, 
серебром, разноцветным шелком и бумажными нитками. Бывают дамские ичеги и с каблуками, 
вышитые до колен и наполовину только. Мужские ичеги бывают исключительно черного цвета 
и ничем не вышиваются и не разукрашиваются, за исключением пяток, где ставится зеленого 
цвета шероховатая кожа (сауры). 

Кеуши (калоши), которые надеваются на ногу вместе с ичегами, также различны: дамские 
кеуши, обыкновенно, делаются с высоким каблуком, с низким задником и, кроме того, в боль-
шинстве случаев переда (подъем) вышиваются золотом с шелковой или бумажной кисточкой 
на середке подъема. 

Мужские же делаются с низкими широкими каблучками, высокими задниками, и ничем не 
вышиваются. Кроме чаушов, еще татары носят так называемый «башмак»; разница между ке-
ушом и башмаком заключается в том, что последний делается с широким низким деревянным 
каблуком и без задника, причем подъем делается из  разноцветной кожи: зеленой, черной, го-
лубой и других цветов. 

Описанные убор и обувь, как мужские, так и женские, делаются исключительно в Казани18 
и отсюда доставляются во все города и места, где только есть татары. Поэтому в Казани есть 
особые магазины, где занимаются торговлей и отправкой этих предметов. Вышиванием тех и 
других занимаются только женщины, как русские, так и татарки19. Несколько тысяч мастериц в 
Казани и уезде работают день и ночь и ежегодно доставляют в магазины по сотни тысяч убо-
ров и обувей. По словам торговцев, обуви ежегодно заготовляется около 50 тысяч пар из каж-
дого сорта в каждый магазин и столько же, если не больше, головных уборов. Число работниц 
по вышиванию обуви и головных уборов в Казани насчитывается более двух тысяч, они рас-
сеяны в следующих местностях: Новой и Старотатарской, Суконной, Кизической слободе, Ад-
миралтейской, Игумновой, а в Казанском уезде их насчитывается свыше десяти тысяч. 

Заготовка уборов выполняется не одним лицом, а несколькими: одни занимаются лишь про-
страчиванием каемки и верха тюбетейки или вышиванием их, другие – набивкою простроченных 
каемок или верха тюбетейки, третьи – вышиванием верха и каемки колпака, или шитвом и отдел-
кою вышитых каемок и верхов тюбетейки или колпака и натягиванием на колодку20. На основа-
нии такой сложной работы и плата на них вычисляется по частям, так, например: одни получают 
лишь за прострачивание каемки и верха, другие – за вышивание их, а третьи – за набивку только 
или за отделывание и натягивание на колодку. За единицу работы считается сотня. Заготовка од-
ной сотни тюбетеек, смотря по материалу, приблизительно стоит 5, 7, 10 рублей и дороже, про-
страчивание на машине – одной тюбетейки (верха и каемки) стоит 1–1 ½ коп.; стало быть, одна 
мастерица, прострачивая в день 3–5 десятков чеплашек, может зарабатывать 30–50 коп. или 45–
76 копеек. Прострачивание бархата производится только на руках; цена, как на прострачивание 
бархата, так и на набивку вообще, стоит гораздо выше, чем на остальные работы. Более опытные 
мастерицы (золотошвейки) зарабатывают в день 1 руб. 50 – 2 рубля. 

Колпак, тюбетейка и чеплашка вышиваются синелью, мишурою, канителью, серебром, зо-
лотом и жемчугом. Колпак или тюбетейка, вышитая жемчугом, в продаже в готовом виде 
встречаются очень редко, а потому тот, кто имеет нужду в них, заказывает особым мастерицам. 
Вышивают колпаки с жемчугом 30–40 золотников и больше, но такие колпаки, конечно, можно 
видеть редко. Плата за вышивание серебром, золотом и жемчугом вычисляется по золотникам: 
25–30 коп. с золотника; сколько золотников изошьет работница, столько копеек и получит. 
Колпак или тюбетейку, вышитую серебром, золотом и жемчугом, можно купить в готовом ви-
де от 2 до 70 руб. и подороже. 

Вышивание головных уборов, как мужских, так и женских, производится следующим обра-
зом: к вышиваемой каемке колпака или шапочки кругом пришивается коленкор или простой си-

                                                 
17 Авт. сн.: Под «золотым» подразумевается вызолоченная, серебряная канитель, а не настоящее золото. 
18 Авт. сн.: Вязаные колпаки делаются из шелковых ниток в Москве. 
19 Авт. сн.: Мужчины занимаются только выкройкой ичегов. 
20 Авт. сн.: Колпак не натягивается на колодку. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

906

тец, шириною в один вершок, а затем при помощи тонкой бичевы натягивается по этим пришив-
кам в ручные пяльцы, длиною в один аршин и шириною в 5–6 вершков. Верх тюбетейки, шапоч-
ки и колпака натягивают в особые пяльцы, имеющие вид квадрата величиною в 4–5 вершков. 
Натянув, таким образом, каемку в пяльцы, прилепляют к ней сверху разные рисунки из обыкно-
венной писчей бумаги и начинают по ним вышивать, причем рисунки делаются разные, более 
всего напоминающие собою форму разных листьев, кистей с висячими ягодами и проч. 

Если вышивка совершается с канителью, то последняя с помощью маленьких ножниц сна-
чала рассекается на мелкие части длиною в 2–3 линии, а потом эти частицы вдеваются через 
тонкую иголку в нитку столько, сколько потребуется в длину и ширину листьев рисунка. Для 
того чтобы дать вышиваемой вещи более красоты и выпуклый вид, на рисунки кладут тонкий 
слой ваты так, чтобы она оставалась чуть заметной после вышивки. Таким же образом выши-
вается верх колпака, шапочки и тюбетейки. 

Надо заметить, что рисунки не должны напоминать собою живых тварей, ибо употребление 
таких рисунков по магометанскому закону строго запрещено. 

Мужская тюбетейка требует, кроме вышивки, и другой работы: она сперва прострачивается 
на машине или на руках прямыми или косыми полосками, а затем эти полоски набиваются 
паклею или льном приспособленной для этого железной, шилообразной машинкой, и, наконец, 
после вышивки каемка и верх зашиваются вместе и натягиваются на колодку. 

Вышивание ичегов крайне несложно. Главные инструменты следующие: круглая деревян-
ная колодка длиною в 5–6 вершков и 1 ½ вершка в диаметре. Круглый ремень шириною в один 
дюйм и длиною в человеческую голень и обыкновенное сапожное шило. Материалами же для 
вышивания по швам служат бумажные и шелковые разноцветные нитки и обыкновенная тон-
кая сапожная дратва. 

Во время вышивки мастерица ставит колодку на одну из коленок и на нее кладет вышивае-
мые ичеги, а для того, чтобы вышивать свободно, обеими руками, и укрепить на коленке ко-
лодку с ичегами, надевает на ногу сверх колодки упомянутый ремень. Таким образом ремень 
дает возможность укрепить на коленке колодку с ичегами и свободно вышивать. 

Процесс вышивки совершается следующим образом: прежде мастерица прокалывает шилом 
в одну только сторону вышиваемых ичегов, а потом, намотав 3–5 раз ниткой кончик шила, 
прокалывает дальше, в другую сторону ичегов, и наконец, сняв осторожно шило, продевает 
тонкую дратву. Таким образом намотанная несколько раз на шило нитка между двумя кожами 
(ичегами), остается в таком же виде и на дратве. 

Вышивают дамские ичеги (одну пару) от 16 коп. до 10 р. и дороже; причем нитка (дратва) – 
работницы, а остальное – от хозяина. В настоящее время в готовом виде можно купить дамские 
ичеги от 1 руб. до 20 руб. и подороже, мужские – от 1–10 руб. Дамские и мужские21 кеуши 
можно купить от 70 коп. до 10 руб. и т.д. 

Источник: Обзор кустарных занятий в Казанской губернии. Издание Казанского отделения 
Императорского русского технического общества. Казань, 1896. С.55–61. 

 
№ 44 

Таблица 31 
Татарские торгово-промышленные фирмы Казани 1877–1905 гг. 

№ Наименование  
и вид фирмы 

Год уч-
режд. Учредители Вид деятельности Капитал, 

руб. 
1. Фабрично-

торговый дом 
«Братья Мишкины» 

1877 Казанские 2-й гильдии купцы 
Мухамет-Алим и Айнетдин 
Абдразяковичи Мишкины 

Производство и прода-
жа сукна 

30000 

2. «Нурмынская ма-
нуфактура Ишму-
ратова и К°» (това-
рищество на вере) 

1884 Арские 2-й гильдии купцы 
Ахмет Шафеевич, Абдрахман 
Ахметович Ишмуратовы, 
казанский 2-й гильдии купец 
Мухамет-Гариф Ибрагимо-
вич и стерлитамакский  

Производство и торгов-
ля бязью, китайкой и 
другими товарами 

20000  
(серебром) 

                                                 
21 Авт. сн.: Более подробные сведения об описываемом занятии можно встретить в брошюре Кривак-

синой «Женский кустарный труд в Казани». 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

907

2-й гильдии купец Мухамет-
Зариф Ибрагимович Утямы-
шевы 

3. «М.-Ш.М.Мусин и 
К°» (товарищество 
на вере) 

1885 Казанские купцы Мухамет-
Шараф, Мухамет-Шакир и 
Мухамет-Ситдик Мухамет-
зяновичи Мусины 

Производство и прода-
жа азиатской обуви 

20000 

4. «А. и И.Рахма-
туллин и Кº» (това-
рищество на вере) 

1888 Казанские 2-й гильдии купцы 
Ахметзян Фазлуллович и 
Измаил Ахметзянович  
Рахматуллины 

Производство керосина, 
минеральных масел и 
другие торговые опера-
ции 

150000 

5. Торговый дом 
«Б.Субаев, И.Бур-
наев и М.Сайдашев 
в Казани» (полное 
товарищество) 

1888 Казанские купцы Бакий Га-
лимович Субаев, Ибрагим 
Садыкович Бурнаев, Муха-
метзян Ахметзянович  
Сайдашев 

Торговля меховыми и 
другими товарами 

300000  
(серебром) 

6. «Казанская ману-
фактура Утямыше-
ва и К°» (товари-
щество на вере) 

1888 Казанский 1-й гильдии купец 
Мухамет-Гариф Ибрагимо-
вич Утямышев, арский 2-й 
гильдии купец Гумер Якупов 
и царево-кокшайский 2-й 
гильдии купец Мухамет-
Юсуп Усманов 

Производство и прода-
жа бязи, ваты и других 
мануфактурных товаров 

22000  
(серебром) 

7. Торговый дом 
«Бурнаев и Шафи-
гуллин» (полное 
товарищество) 

1889 Казанский 2-й гильдии купец 
Мухамет-Садык Курбанга-
леевич Бурнаев и Загидулла 
Шафигуллович Шафигуллин 

Торговля пушниной Не указан 

8. Торговый дом  
«Абдрахмана Иб-
рагимова сыновья» 
(полное товарище-
ство) 

1891 Муса (г.Ташкент), Шакир, 
Закир (г.Бухара) и Муртаза 
Абдрахмановичи Ибрагимо-
вы 

Торговля разного вида 
товарами 

40 000  
(с увеличени-
ем до 120 000)

9. Торговый дом 
«Х.Х.Тагиров и 
А.А.Насыров и К°» 
(товарищество на 
вере) 

1893 Казанский 2-й гильдии купец 
Хасан Тагиров и симбирский 
2-й гильдии купец Ахметзян 
Насыров 

Торговля галантерей-
ными, мануфактурными 
и другими товарами 

20 000 

10. Торговый дом 
«Н.М.Музафаров, 
М.М.Апакаев и К° 
в Казани» (товари-
щество на вере) 

1894 Казанский купец Низамутдин 
Музафаров и яранский купец 
Музафар Апакаев 

Торговля мануфактур-
ными и другими това-
рами 

21 000 

11. Торгово-промыш-
ленное товарище-
ство на паях «Ах-
метзян Сайдашев с 
сыновьями и Бакий 
Субаев» 

1895 Казанский 1-й гильдии купец 
Сайдашев Ахметзян Яхьич, 
купеческие сыновья Мустафа 
и Мухаметзян Сайдашевы и 
Бакий Галимович Субаев 

Торговля сахаром, чаем, 
мехами и другими това-
рами, а также стеколь-
ное производство 

500 000 

12. Торговый дом «Вдо-
ва Галима Субаева и 
К°» (товарищество 
на вере) 

1897 Вдова казанского купца Фа-
тиха Ибрагимовна Субаева и 
казанский мещанин Исхак 
Сафич Хамзин

Торговля меховыми 
изделиями 

15 000 (сереб-
ром) 

13. Торговый дом 
«Братья Каримовы 
и К°» (товарищест-
во на вере) 

1898 Казанский 2-й гильдии купец 
Мухаметзян Каримов и ме-
щане Шарифзян, Хасан Ка-
римовы

Торговля галантерей-
ными товарами и кни-
гами 

21 000 

14. «Товарищество 
мыловаренного и 
глицеринового 
завода И.Арсла-
нова» (полное то-
варищество) 

1901 Казанский 1-й гильдии купец 
Сулейман Мухаметжанович 
Аитов и сын казанского куп-
ца Хабибулла Валиуллич 
Гизатуллин 

Производство и торгов-
ля мылом и глицерином 

50 000 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

908

16. Торговый дом 
«Братья Ш. и 
А.Юсуповы» (пол-
ное товарищество) 

1904 Казанские мещане Шарафут-
дин и Ахметша Шагабутди-
новичи Юсуповы 

Торговля бакалейными, 
хлебными и другими 
товарами 

6 000 

17. «Алексеевское 
промышленное 
товарищество сте-
кольных заводов» 
(товарищество на 
вере) 

1904 Потомственный почетный 
гражданин Мухамет-Закир 
Каримович Апанаев, казан-
ский купец Бадретдин Кари-
мович Апанаев и казанский 
мещанин Габдулла Каримо-
вич Апанаев 

Производство и прода-
жа стекла и стекольных 
изделий 

6 000 

18. Торговый дом, 
«М.И.Галеев с сы-
новьями» (полное 
товарищество) 

1904 Потомственный почетный 
гражданин Мухаметзян Иб-
ниаминович Галеев и Галим-
зян, Газизжан, Салихжан и 
Абдрахман Галеевы 

Производство и торгов-
ля азиатской обувью и 
другими товарами 

25 000 

19. «А. Губаев и М.Дя-
минев» (товарище-
ство на вере) 

1904 Крестьяне Казанского уезда 
Ахмет-Сафа Губаев и Муха-
мет-Сафа Дяминев 

Производство и торгов-
ля азиатской обувью 

12 000 

20. Торгово-промыш-
ленное товарище-
ство на вере «Апа-
наевы и Казаковы в 
Казани» 

1905 Потомственные почетные 
граждане Исхак, Закир Му-
хаметовичи Апанаевы, Му-
хамет-Рахим, Абдул-Гамид 
Шакировичи Казаковы 

Торговля разными това-
рами и открытие раз-
личных промышленных 
заведений 

18 000 

Источник: Галеев Н. Татарские торгово-промышленные фирмы Казани (XIX – нач. ХХ вв.) 
// Гасырлар авазы – Эхо веков. 2000. №½. С.251–259. 

Материалы подготовили Ильдус Загидуллин, Халида Багаутдинова 
 

§ 3. Социально-экономическое развитие татарского крестьянства 
 
Упадок крепостной системы и утверждение рыночных отношений сопровождались рас-

слоением крестьянства и широким распространением среди сельского населения различных 
неземледельческих промыслов. Ряды индивидуальных производителей регулярно пополнялись 
за счет вовлечения в промышленное производство части сельскохозяйственного населения. 

Основную массу татарского сельского населения составляли государственные крестьяне. 
Земледельческий характер их хозяйства, дополненный животноводством, органично включал 
кустарные промыслы, главным образом, обработку кожи, шерсти, дерева, что являлось призна-
ком товаризации крестьянского хозяйства как основы развития предпринимательской деятель-
ности татарской деревни. Именно на базе развития крестьянского товарного хозяйства создава-
лись сельские национальные промыслы, которые в свою очередь послужили основой появле-
ния мануфактурного производства, преимущественно рассеянного типа. Активно проходил 
вывод в сельскую местность промышленных предприятий татарскими предпринимателями. 
Причины этого прогрессирующего процесса носили чисто экономический характер: дешевизна 
наемного труда, близость источников сырья, отсутствие конкуренции со стороны русских 
предпринимателей; нужно учитывать и отсутствие языкового барьера, конфессиональную од-
нородность предпринимателей и наемных рабочих, что, в целом, устраивало консервативное 
сельское население. Созданная на таких предприятиях продукция, если не выдерживала конку-
ренции с более качественными товарами, то отличалась относительно низкими ценами и всегда 
находила своего покупателя, в т.ч. и в национальной среде. 

Общим для всей страны в конце XIX в. стал процесс размывания сословных границ. Если в 
среде русского купечества занятие различными видами предпринимательской деятельности 
теряло определенную сословную окраску, купеческое звание превращалось в атрибут предпри-
нимательской традиции, то в среде татарского купечества этот процесс в начале XX в. еще 
только намечался, а купеческое сословие не потеряло своего значения, авторитета. Традицион-
ность обычаев и уклада жизни, ценностные ориентации, менталитет, преемственность семей-
ного капитала татар отличались большей устойчивостью.  

Людмила Свердлова 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

909

№ 45 
Извлечение из книги А.Фукс22 «Записки о чувашах и черемисах Казанской губернии» 
Отсюда поднялись мы на некоторое возвышение и приехали в значительную деревню Ураз-

лино (по-татарски Козакляр), где живут служилые татары, или лашманы; здесь находится 132 
двора и 483 души мужеска пола. Много хороших домов, но все татарский вкус. Они всегда ста-
вятся посреди двора, окруженного большим забором и высокими воротами. Здесь находятся 
три мечети, с младшим ахуном и двумя муллами. Большая часть жителей торгуют в сибирских 
крепостях: Троицкой и Семипалатинской, некоторые в Москве; даже в С.Петербурге торгуют и 
променивают купленные на Нижегородской ярмарке товары на Бухарские и Киргизские. Мно-
гие возвращаются домой только зимою, для получения паспортов. Здешние поля хорошо обра-
ботаны и большею частью засеяны пшеницею и ячменем; но лесу нет. Расстоянием на версту 
отсюда находится татарская деревня Улла, имеющая 71 двор и 222 души. Заметим, что здесь, 
против обыкновения татар, есть и кабак. Скоро мы приехали в большую татарскую деревню 
Излейтары, где 79 дворов и 229 душ. <…> 

Между черемисами и татарами есть порок, противный общей пользе и враждебный их соб-
ственному благосостоянию. Бедные из них ежегодно нанимаются, по соседству, в работники; 
берут вперед деньги, на уплату податей; и потом, или не выполняют своих обязанностей, или 
покидают хозяев в самое нужное время полевых работ, под предлогом собственных домашних 
занятий, а боле болезни. Такого рода обман между поселянами делает расстройство в произ-
водстве сельских работ, и по недоверию затрудняет бедных поселян в приискании мест. <…> 

Источник: А.Фукс. Записки о чувашах и черемисах Казанской губернии. Казань, 1840. 
С.278–279, 320.  

 
№ 46 

Из исследования секретаря Казанского статистического комитета Н.Н.Вечеслава23  
«Сведения о сельских поземельных общинах Казанской губернии»  

III. Деревня Мульма Казанского уезда, Мульминской волости,  
Мульминского сельского общества24. 

1) Состав общины25. 
Мульминская сельская община состоит из деревни Мульмы и починка Мульмы, находяще-

гося в смежности с нею. Оба поселка расположены при речке Сердинке и населены татарами 
магометанского исповедания. Починок Мульма образовался более 85 лет тому назад, через пе-
реселение из сказанной деревни муллы Нигаметуллы Субханкулова. Крестьяне этой общины 
принадлежат к числу собственников из государственных и земля находится у них в общинном 
владении. В общине этой числится душ: по владенной записи – 300 муж. пола; по семейным 
спискам – 347 муж. и 362 женс. пола. В этом числе считается лиц в рабочем возрасте (от 17 до 
55 лет) – 157 муж. пола. Всех семейств числится 134; из них: 

Больших (от 5 до 6 душ)……………………………… 7 
Средних (от 3 до 4 душ)……………………………... 36 
Малых (от 1 до 2 душ)……………………………….. 91 
Во владении Мульминского общества находится всей вообще земли 1536 десятин, в этом 

числе состоит: усадебной (сюда принадлежит: собственно дворовые места – 7 десят.; гуменни-
ки – 4 десят.; огороды – 3 десят.; коноплянники – 7 десят.) – 21 десятина; пахотной 1293 д.; 
лесу – 90 десят. и лугов – 51 десят., всего удобной – 1455 десят. 

2) Способы  пользования общинною землею и ее переделы. 
Усадебная земля находится в подворном, наследственном владении и не подвергается пере-

делам, за исключением одних коноплянников, которые переделяются при каждой ревизии. Но-
вые дворовые места отводятся из полевых угодий. 
                                                 

22 Фукс Александра Андреевна (?–1853) – русская поэтесса, автор этнографических рассказов и ме-
муаров. Жена профессора, ректора Казанского университета К.Ф.Фукса. 

23 В 1869–1877 гг. был секретарем Казанского губернского статистического комитета. 
24 Сведения об этой общине собраны в 1878 г. по программам Вольного экономического и Русского 

географического обществ. 
25 Курсивные выделения сделаны в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

910

Пахотная земля подвергается коренным переделам от ревизии до ревизии; жеребьевки же и 
разверстки пашни не существуют, так что доставшиеся крестьянину при разделе во время ре-
визии, полосы остаются в его пользовании вплоть до новой ревизии. Пахотная земля делится 
на три поля; два из них разбиваются на 17 частей, а одно – на 18. Части эти особых названий 
не имеют, и поля делятся на них вследствие различия почвы, местоположения (гористое, по 
косогорам, низменное) и расстояния от селения (ближние поля, дальние поля) … Каждая из 
частей разделяется на полосы по числу ревизских душ, так что каждый крестьянин получает в 
разных местах: в двух полях по 17, а в третьем – 18 полос. Ширина полос простирается от 1 до 
3 саж., а длина – от 50 до 80 саж. Некоторые из частей разделяются дорогами, другие же – 
межниками, по которым можно проехать с сохой и даже с возом; полосы же отделяются одна 
от другой более углубленными бороздами. 

Луга переделяются ежегодно и разбиваются, смотря по качеству сенокоса, на шесть частей, 
которые особых названий не имеют. При этих переделах новых участков не нарезывается, а 
крестьяне каждогодно получают участки по жеребью. Каждая из шести частей делится на по-
лосы, по числу душ; самые узкие из них имеют 1 саж. в ширину, длина же полос простирается 
от 40 до 60 саж.  

Лес делится по ревизским душам, а рубка его производится, по мере надобности, по 1 или 
по 2 возам на душу. 

Выгонов нет: скот же пасется на пару, по скошенным лугам и по жнивью, а в междупарье – 
по оврагам, а также и на вспаренном поле. Каждый домохозяин имеет полное право выгонять в 
стадо весь свой скот. 

3) Устройство общих хозяйственных дел.  
Крестьяне Мульминского общества караулят своих лошадей поочередно только по ночам 

(ночное); для пастьбы же прочего скота нанимается пастух, с весны до зимы, с платой по 5 руб. 
в месяц, который и обязан иметь подпасков от себя. Прокормление пастуха производится по 
следующему расчету: домохозяин, имеющий одну корову, обязан кормить пастуха одни сутки; 
имеющий двух коров – двое суток и т.д. Общественного быка в общине нет, а в случае надоб-
ности крестьяне пользуются быком из других селений за известное вознаграждение, опреде-
ляемое по обоюдному согласию. Мирской лес охраняется очередным караулом. Мульминское 
общество своих земель в аренду не сдает, а равно и не нанимает их у других селений; оброч-
ных мирских статей в общине не имеется. 

4) Состояние полеводства в общине. 
Преобладающая почва земли в этом обществе – темнобурая глина. Система хозяйства тре-

польная; улучшений в полеводстве никаких не замечается: травосеяния в общий севооборот не 
введено. Из полей унавоживаются только лежащие вблизи селения, не далее версты. Земле-
дельческие орудия употребляются самые простые. Из хлебов преимущественно разводятся 
рожь, овес и греча, а также отчасти пшеница, ячмень и полба; лен и конопля засеваются в 
очень незначительном количестве. Из корнеплодных на полях возделывается картофель. 

5) Платежи и повинности, лежащие на общине (за 1878 г.). 
На Мульминском обществе лежат следующие платежи и повинности. 
Подушной подати…………………………..... 700 р. 30 к. 
Оборочной подати …………………………... 777 – 26 –  
Государственного поземельного налога……   86 – 11 –  
Лесного налога………………………………..   47 –  5 –  
Общественного сбора………………………... 113 – 24 –  
Земских сборов………………………………. 213 – 84 –  
Продовольственного сельского капитала…..   74 – 50 –  
Мирских сборов……………………………… 132 – 18 –   
        Всего            2144 р. 48 к. 
Все эти сборы распределяются так, что на ревизскую душу приходится 7 руб. 20 ¾ коп.; на де-

сятину же удобной земли причитается 1 руб. 47 ¼ коп. Разверстка платежей и повинностей каж-
догодно производится в январе месяце, по получении окладных листов. За единицу распределе-
ния податей принимается ревизская душа. Старшины, старосты и другие выборные должностные 
лица пользуются льготами только в отношении отправления натуральных повинностей. Повин-
ности, падающие на воинских чинов, во время действительной их службы и по прибытии домой, 
в течение года равномерно распределяются между всеми членами общины по числу ревизских 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

911

душ. В силу круговой поруки недоимки раскладываются на все общество по  числу ревизских 
душ; землю же неплательщиков мир отдает наиболее исправным домохозяевам. 

К числу натуральных повинностей принадлежат: подводная (в 1877 году было поставлено 
90 подвод), дорожная (в 1877 году для исправления дорог выслано было 120 рабочих) и кара-
ульная (для этой цели выставлено было в 1877 году 596 человек). Все эти повинности отбыва-
ются поочередно и раскладываются по числу ревизских душ. Стоимость снаряжения ново-
бранца обходится в 17 рублей; разверстка же производится по ревизским душам. Круговая по-
рука существует только в отношении платежа повинностей. 

6) Юридические отношения членов общины. 
Ни один из домохозяев не имеет права отступать от принятой в общине системы полеводст-

ва и не может сеять в яровом поле озимый хлеб, или наоборот. Срока для начала полевых работ 
не существует. Удобрение полей навозом необязательно для домохозяев и зависит от их ус-
мотрения26; точно также домохозяева имеют полное право продавать с своих дворов навоз, а 
равно и скот, кому заблагорассудят. Свою надельную землю домохозяева могут отдавать толь-
ко в наймы, но продавать или закладывать ее права не имеют. Отставные и бессрочноотпуск-
ные солдаты, принадлежащие к обществу, а также солдатки и вдовы пользуются теми же пра-
вами на землю, как и прочие члены общества. 

7) Дополнительные сведения. 
А) По Мульминскому обществу. 

В Мульминском обществе считается. 

 Дворов Отдельных жилых изб Всех жилых 
строений 

В дер. Мульме 131 4 146 
В починке Мульме 3 – 5 
Итого 134 4 151 

При среднем урожае27 собираемого хлеба оказывается достаточным для продовольствия; 
при хорошем урожае является излишек, поступающий в продажу, приблизительно – ржи до 
1000 пудов и овса до 500 пуд; при плохом же урожае хлеба недостает на продовольствие: для 
средних дворов – на 4 месяца, для бедных – на 6 месяцев. Торговых и промышленных заведе-
ний, а равно мирских оброчных статей в этой общине не имеется; точно также не существует и 
не существовало до 1861 года никаких местных промыслов; подспорьем же для крестьян слу-
жат отхожие промыслы, именно – наем для поденных работ в г. Казани, что дает каждому ра-
ботнику, за исключением содержания, чистой прибыли от 3 до 3 ½ рублей. В последние три 
года (1866-1868) уходило ежегодно на заработки. 

По свидетельствам: месячным……………… 90 муж. пола 
– паспортам: полугодовым…………………... 50 –  
Количество скота в Мульминском обществе за последние три года (1866–1868) уменьшилось, а 

именно: лошадей – на 30 голов, рогатого скота – на 70, овец и коз – на 200 голов. Это уменьшение 
произошло не вследствие падежей, которых в означенный период времени в этом обществе не бы-
ло, а вследствие продажи скота в неурожайные 1876 и 1877 годы. В настоящее время в этом обще-
стве скота числится: лошадей – 96, коров 110, овец и коз – 525, Запасного хлебного магазина в об-
ществе не имеется; сбор же хлеба для этой цели заменен, с 1874 года, денежным взносом, по 25 коп. 
с души, в сельский продовольственный капитал. Мирского капитала состоит 27 руб. 50 коп. На 
Мульминском обществе числятся следующие недоимки (за 1878 год). 

Подушной подати…………………………………… 540 р. 1 к. 
Общественного сбора……………………………….. 112 – 86 –  
Оброчной подати……………………………………. 777 – 26 –  
Лесного налога……………………………………….   47 – 5 –  
Земских сборов………………………………………. 213 – 84 –  
Сбора в сельск. продовольств. капитал……………..   74 – 50 –   
     Всего………..  1765 р. 52 к. 

                                                 
26 См. выше – об удобрении полей. 
27 За средний урожай, для озимого и ярового хлебов, надобно принимать сам-3; для хорошего – сам-4 

и для плохого – сам-1. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

912

Недоимка эта образовалась в 1877 году по случаю плохого урожая хлеба в 1876 и полного 
его неурожая в 1877 годах. Случаев продажи имущества за недоимки в Мульминском общест-
ве, с 1861 года, не было. 

Б) По дворам Мульминского общества. 
(Описание одного из дворов трех разрядов: 1) Богатого, 2) Среднего и 3) Бедного). 
Упоминаемые в этом описании дворы образовались до 1861 года; в них числится наличных 

душ. 

Число наличных душ  
по возрастам 

1) В богатом дворе 2) В среднем  
дворе 

3) В бедном 
дворе 

м. ж. м. ж. м. ж. 
До 12 лет – – 1 1 1 1 
От 12 до 17 лет 1 2 1 – – – 
От 17до 55 лет 1 1 2 3 1 1 
Свыше 55 лет – – – – – – 
Всего 2 3 4    
В том числе:   4 2 2  
Работников 2 3 3 3 1 1 
Неспособн. к работе – – 1 1 1 1 
 
Во владении каждого из означенных дворов душевых наделов состоит: в богатом дворе – 4 

надела, в среднем – 2, в бедном – 1. Размер повинностей и податей, приходящихся на ревиз-
скую душу (7 руб. 20 ¾ к.), показан выше28; здесь же необходимо сказать, что богатый двор 
платит повинностей с 4 ревизских душ, средний – с 2 и бедный – с 1 души. Наличное число 
скота в каждом из упомянутых дворов составляет:  

 
    Лошадей  Рогатого скота  Овец 
В богатом дворе     3      4     10 
– среднем      4      3     5 
– бедном      1      –     2 

Купленной земли, а равно и снимаемой в аренду, как у своих однодеревенцев, так и у сосе-
дей, ни один из описанных дворов не имеет. Члены семьи из этих дворов на заработки не ухо-
дят и в батраки не нанимаются; равным образом не нанимают и посторонних работников. Ко-
личество недоимки на каждом из помянутых дворов составляет: на богатом – 24 р. 87 коп.; на 
среднем – 12 р. 43 коп.; на бедном – 6 р. 22 коп. Продажи имуществ за недоимки в этих дворах 
не было. 

Источник: Сведения о сельских поземельных общинах Казанской губернии. Собраны и об-
работаны членом и секретарем Казанского статистического комитета Н.Н.Вечеславым. Казань, 
1879. С.3–5, 29–37. 

 
 

№ 47 
Из работы М.А.Рылова «Материалы для исследования  

промыслов населения Казанской губернии» 

Забытая отрасль труда (современное положение и  
насущные потребности «ичежного» промысла в Казани) 

XXIV. Валяльный промысел 
Валяльный промысел получил наибольшее развитие в северо-восточном углу Казанской гу-

бернии, а именно – в уездах Мамадышском и Казанском, хотя и во всех прочих уездах, за ис-
ключением Царевококшайского, можно встретить представителей этого рода промышленно-
сти. 

 
                                                 

28 См. выше – платежи и повинности, лежащие на общине. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

913

Уезды Волости Селения 
Занято  

промыслом  
семей лиц 

Мамадыш-
ский 

Букмышская Новая Мичень 74 8329  
Тимершик 54 54  
Менгерь 36 36  
Букмыш 25 25  
По речке Сунер 5 5  
По речке Шикше 4 7  
Алан-Илга 3 3  
Евлаштова 2 4  
Мешебаш 2 4  
Большая Шикша Оуяз, Илиберь и по 
речке Серде  

2 2  

Новая Шикша Утернязь, Куюк и  
Тюлюшка 

1 1  

Елышевская Урушерма – 28  
Баландыш – 17  
Михайловское – 14  
Большие Савруши – 11  
Мамалаева, Старые Зюри и Другие  
Савруши 

– 8  

Салтыган Ключ, Нижние Шитцы, Новые 
Зюри и Карашурма  

– 7  

Тюбяк – 11  
Сосновый Мыс, Акул Бигинеева и  
Большие Тюлязи по 

– 6  

Большая Меша и Средняя Меша  – 5  
Казанчи Бигинеева – 4  

Асан-Илгин-
ская 

Другой Кукмор – 10  
Кукмор – 3 Большие 

мастер-
ские 

Ново-Чури-
линская 

Корсабаш 30 50  
Сикертань 30 34  
Малый Муй, Чума-Илга и Мрали 10 10  
Ташкичь 7 7  
Мурья Мусич 6 6  
По ключу Мендюш 6 6  
Нижний Семит 5 5 В труд. 

стат. эксп. 
показано 
17 

Урясь Кремни 5 5  
Нижние Отары 4 4  
Новое Чурилино, Верхняя Мичень, Бак-
шанда, Старая Мичень, Верхний Семит и 
Старый Муй по 

3 3 Труд. 
стат. эксп. 
– 12 

Смак-Корса и Муй (Казиклар) по 2 2  
Старо-Юмь-
инская 

Куркино – 43 Из трудов 
стат. экс-
пед.  
1883 г. 

Нурмабаш – 51 
Састамак и  Верхний Кукмор по – 17 

Байленгар – 14 Из трудов 
стат. экс-
пед.  
1883 г. 

Средний Кукмор – 11 
Балыкла – 8 
Искиюрт – 6 
Большой Кукмор – 4 

                                                 
29 По сведениям стат. эксп. 1883 г. показано 34. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

914

Семен-Головино, Малая-Кия-Юмья. 
Сердоусь, Ошторма Юмья, Старая 
Юмья, Верхняя Юмья, Старая-Кия-
Юмья и Починок Ишмуганов по  

– 2 

Нижний Кукмор и Студеный Ключ по – 1 
Ядыгерская Малый Сердыган – 3  

Нырья 7 7  
Кузьмес 5 10  
Чура – 5  
Починок Балдыкня и Бурбаш по – 4  
Сабанчина – 1  

Кабык-
Куперская 

Нагашева и Тулбаева по – 3  

Красногор-
ская 

Красная Горка 3 3  

Благов.-
Омарская 

Дигитли 15 –  

Петропав-
ловская 

Важешур 3 –  
Старые Канисары – 3  
Поч. Сутер 1 –  

Троицко-
Секинесь-
ская 

Кутуш 3 –  

Сатышевская Гажинская Пустошь – 8 В труд. 
стат. эксп. 
показ. 3. 

Средние Сабы – 6 Из трудов 
стат. эксп. 

Сатышево – 5 Из трудов 
стат. эксп. Чапки Сабы – 7 

Ямбулатово – 4 
Маметева Пустошь и Большой Шинар по – 2 
Новый Шинар, Ташла Илга и Старые 
Сабы по 

– 1 

Казанский Кармышский Верхняя Корса – 15  
Нижняя Корса, Курхайван и Сарай-
Чекурча по 

– 10  

Верхняя Масра – 8  
Малый Пшалым – 6  
Кармыш-Казанбаш и Казылина по – 3  
Купербаш, Старая Масра, Кутернясь, 
Верхние Метески, Кутюк и Старые  
Турнали по 

– 2  

Алатская Большой Починок – 20  
Малый Починок – 15  
Потаниха (Ивановское) – 4  
Малые Алаты, Алан, Бексерь и Топкина 
по 

– 2  

Больше-
Атнинская 

Малая Атня 12 23  

Каймарская Борисоглебское №1 10 24  
Борисоглебское №2 5 5  
Вознесенское (Мамонино) 6 10  
Каймары (Кириловское) 1 6  

Арская г.Арск со слободой 12 –  
Чекурча до 

180 
–  

Тюбяк  
Абзябар – 3  
Верхнее Верески – 2  

Балтасинская Ярак Чурма и Малые Лызи по – 3  



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

915

Большие Лызи – 1  
Большая Нурма и Байчуринский Ключ 
по 

– 2  

Верхний Ядыгерь, Янчикова и Вершины 
Нурмы по 

– 1  

Собакинская Старая Тура 4 4  
Высокая Гора 3 3  

Мамсинская  Каратай и Шишор (Шурабаж) по – 2  
Кулаевская Ивановка 2 –  
Ст. Ключин-
ская 

Черкас-Бурсакова – 1  

Лаишев-
ский 

Казыльская Колкомерка 6 6  
Нижние Казыли 2 3  

Ключищев-
ская 

Ключищи – 3  

Черемышев-
ская 

Черемышево Не указан  

Спасский Нижнее-
Алькеевская 

Татарский Студенец 20 20  

Левашевская Сухие Курнали 4 7  
Старое Лебедино 1 2  

Марасинская Мараса – 2  
Базарно-
Матаковская 

Матаки 1 1  

Чисто-
польский 

Богородская С. Богородское 4 9  
Каргалин-
ская 

Каргали и Исляйкино 3 3  

Ново-Шеш-
минская 

Ново-Шешминск – 4  

Кутушская Никольское – 2  
Кутуши – 1  

Сиделькин-
ская 

Старая Токмакла, Старая Тояба и Старое 
Эшгебенкино по 

– 2  

Тетюш-
ский 

Шамбулых-
чинская 

Сибирчи 3 3  
Новопоселенные Биябаши 1 1  

Больше-
Янасальская 

Казыево Ключищи – 2  

Больше-
Тоябинская 

Аюкутурган – 2  
Каргала и Третий Черемшан по – 1  

Средне-
Балтаевская 

Нижние Балтаи – 4  
Тутаево – 1  

Алькеевская Апанасово (Темяши) – 1  
Свияж-
ский 

Кушманская Семикеево 10 10  
Кобызево (Богородское) 5 5  

Азелеевская Федоровское (Новое) – 3  
Цивиль-
ский 

Акзегитов-
ская 

Акзегитова 5 12  
Новая Муратова 2 5  
Старая Муратова 1 1  
Кугушева 1 2  
Казылъяры Не показано  

С.Тябердин-
ская 

Можарки – 2  

Козьмо-
демьян-
ский 

Козьмодемь-
янская 

Болониха – 7  
Красногорка – 1  

Кулаковская Ванюков окол – 2  
Сарманкина – 1  

Больше-
Юнгинская 

Юль-Кушарга и Нуженалы по – 4  
Пинель-Пернягаш – 2  
Тушев окол. 1 1  

Сюндырская Абат-Касы 1 1  



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

916

Чебоксар-
ский 

Алым-
Касинская 

Мало-Князтеняково 4 4  

Акулевская Старое Акулево 2 3  
Тогашевская Кугесева Не показано  

Тогашева  
Ядринский Асакинская Верхний (Куганнары) 4 4  

Норусовская Норусово – 4  
Убеевская Яманаки 1 1  

 
Предметами производства валяльщиков служат теплая обувь, шляпы и войлоки. 
Валянье различных изделий из шерсти составляет промысел преимущественно татарский, 

хотя среди валяльщиков есть и русские крестьяне и вотяки. Обувь татарской выделки отлича-
ется чистотой и сравнительной аккуратностью; в этом отношении валяльщики-вотяки не в сос-
тоянии конкурировать с татарами и принуждены понижать цены на свои изделия. 

Валяльный промысел по преимуществу отхожий. Уходят валяльщики обыкновенно в окре-
стные деревни или в уезды соседних с Казанскою губернией Вятской и Уфимской, преимуще-
ственно в Бирский, Белебеевский, Елабужский, Мензелинский, Бугульминский и проч. Ходят 
валяльщики обыкновенно парами, состоящими нередко из взрослого и подростка. Валяльный 
сезон продолжается начиная с осени до нового года и дальше, а иногда и до весны (до марта и 
апреля). Но среди валяльщиков есть немало и таких, которые занимаются промыслом на месте 
своей оседлости. Эти производят работу на продажу или по заказам. Заказчиками большею 
частью являются местные скупщики, отчасти же окрестные обыватели. Заказы производятся на 
двояких условиях: или с фунта шерсти (от 10 до 25 к.), или с пары (около 60 к.). Первый прием 
расчета производится большею частью при заказах из шерсти самого валяльщика, а второй, 
наоборот, при заказах из материалов заказчика, что преимущественно имеет место при испол-
нении заказов на торговцев и скупщиков. Изделия, изготовляемые для продажи, продаются 
отчасти местному населению, большею же частью сбываются в городах в лавки и на ближай-
ших базарах и ярмарках. Цены обуви зависят как от качества и сорта шерсти, так и от разме-
ров, и от чистоты и аккуратности выделки. По словам одного корреспондента (свящ.), цены эти 
колеблются от 50 к. за детские сапоги, до 3 ½ р. и даже 3 ¾ р. – за самые большие. 

В большинстве случаев валяльные работы производятся рабочими силами (мужскими) соб-
ственной семьи валяльщика; но иногда, сравнительно не очень редко, в работе участвуют и 
наемные руки. Есть даже и крупные заведения с большим числом (до 60) рабочих. Такие заве-
дения существуют напр., в Кукморе, Семен-Головине и «Пустоше по речке Курме», Мамадыш-
ского уезда. Некоторые из рабочих, работающих на этих крупных промышленников, произво-
дят работы в собственных избах, другие же занимаются в мастерских хозяев. Крупными про-
мышленниками, а иногда и мелкими, работающими на местах оседлости, валка производится 
круглый год. 

Шерсть приобретается валяльщиками на ближайших базарах или у местных жителей – не 
валяльщиков большею частью за наличные деньги. Цены на шерсть различны, смотря по сорту 
ее. Поярок ценится до 12 р. за пуд, простая шерсть весенней стрижки – от 4 ½ до 6 р. за пуд, 
осенней стрижки – от 8 до 10 р. Употребляемая для выделки узоров на сапогах красная шесть 
стоит 1 р. 50 к. за фунт. Кроме шерсти, для валки требуются мука и мел, расход на которые 
составляет довольно значительную часть издержек производства.  

Относительно заработков рабочего – показания корреспондентов и волост. правлений до-
вольно разнообразны. Напр., корреспондент (свящ.) из с. Ивановки, Кулаевской волости Ка-
занского уезда, приводит такой расчет издержек и прибыльности производства. В неделю ра-
бочий может приготовить две пары малых и средних сапог и две пары больших, в год же (ва-
лянье производится круглый год) – до 200 пар на сумму приблизительно 525 р. Исключая из 
этой суммы 250 р. – стоимость 25 пуд. шерсти, около 8 р. на муку и мел, около 25 р. на отопле-
ние мастерской и починку орудий и, наконец, около 50 р. на утрату шерсти (1/5 всего веса ее), 
– корреспондент определяет размер заработка самостоятельного рабочего с содержанием в 
192 р. Наемный же работник, по словам этого же корреспондента, получает 5 р. в месяц на хо-
зяйских харчах. Корреспондент же из с. Кукмор (учитель), где почти все валяльщики работают 
по найму крупных промышленников, определяет заработок рабочего в 150 р. в год (надо пола-
гать, на своем содержании). 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

917

В большинстве же свидетельств корреспондентов заработок рабочего или даже пары ва-
ляльщиков определяется не свыше 50–60 р.; некоторые показывают этот заработок даже в 20–
30 руб. 

Жалоб на упадок промысла корреспондентами не заявляется; напротив, некоторые свидетель-
ствуют о прогрессивном развитии его. Только корреспондент из села Кукмор говорит, что та-
мошние владельцы крупных мастерских иногда встречают затруднение в сбыте изделий, которые 
по этому залеживаются, а между тем деньги нужны на покупку материалов. Помянутый выше 
корреспондент, свящ. села Кулаева, признает промысел очень выгодным; по его мнению, разви-
тие промысла могло бы содействовать благосостоянию населения. Как на меру к распростране-
нию промысла, корреспондент указывает на учреждение школы под руководством главного мас-
тера Кирилла Евграфова. Школу эту возможно бы было организовать на средства мастера, упла-
чивая ему за выучку каждого подростка определенную премию, напр. от 10 до 20 рублей. <…> 

Портняжеством промышляют по преимуществу инородцы и из них – татары. Так, в восточ-
ной части губернии, а именно в уездах Лаишевском, Мамадышском и отчасти Казанском, едва 
ли не более 90% всего количества портных (а это число в перечисленных трех уездах прости-
рается свыше 4 тысяч) принадлежат к этой народности. Есть, впрочем, и такие уезды, как, 
напр., Цивильский, где большинство портных – чуваши; но в Цивильском уезде, как и во всех 
других, лежащих в западной половине губернии, портняжный промысел далеко не достиг тако-
го распространения, какое он получил в восточной и, в особенности, в северо-восточной части. 
В Мамадышском и Лаишевском уездах есть целые волости, в которых почти поголовно все 
татарское население портняжничает. 

Портняжные работы производятся обыкновенно в течение осени и зимы. С наступлением 
заморозков портные, обыкновенно уже управившиеся к этому времени со своими сельскохо-
зяйственными работами, расходятся всегда парами (большею частью мужчина с подростком) 
по окрестным селениям и останавливаются там, где находят работу. В одних местностях, где 
число портных не особенно велико и где, следовательно, они без большого затруднения могут 
находить работу поблизости от своей деревни, они далеко обыкновенно и не заходят; в других 
же, напр. в Лаишевском и Мамадышском уездах, для всех многочисленных портных работы не 
в далеком от их деревень расстоянии не хватает, и они принуждены поэтому отправляться в 
соседние губернии: Вятскую, Пермскую и, в особенности, в Уфимскую. Рабочий сезон для раз-
личных местностей губернии далеко не одинаково продолжителен. Местами портные возвра-
щаются домой спустя лишь несколько недель после отправления, местами же, как в Мамадыш-
ском уезде, портные остаются на заработках с осени и до поздней весны, иногда даже до меж-
дупарья. Некоторые из портных Балтасинской волости Казанского уезда, уходящие для зара-
ботков особенно далеко (в Ташкент, Троицк, Петропавловск), не приходят домой по 5–10 лет. 
Случается, что даже и вовсе не возвращаются. Некоторые из портных Ново-Кишитской волос-
ти Казанского уезда уходят для заработков в Оренбург. 

Обыкновенно портной работает из хозяйского материала, в хозяйской избе и на хозяйском 
содержании. Относительно высоты цен, по которым исполняются работы, имеется в «Трудах 
стат. экспед.» следующее указание: «за шубу берут обыкновенно 4–5 к. с овчины, за кафтан – 
20 к., за бешмет – 30 к. Средний годовой заработок портного определяется корреспондентами 
различно, причем можно заметить, что для западных уездов в общем этот заработок показыва-
ется ниже, чем для восточных, а именно: для западных – от 3 до 20 руб., а не соответствует, 
разумеется приблизительно, действительности. 

Шапочники, как видно из таблицы, главнейшим образом группируются в Ядыгерской во-
лости Мамадышского уезда. Здесь все шапочники – татары. Шитьем шапок занимаются муж-
чины и женщины в своих жилых избах. Шапки изготовляются на продажу и сбываются на ок-
рестных базарах, преимущественно Яныльском и Кукморском. Годовой заработок простирает-
ся, по показаниям волост. правления, от 15 до 25 р. – для мужчины и от 10 до 20 р. – для жен-
щины. Этим и ограничиваются все имеющиеся сведения.  

Источник: Рылов М.А. Материалы исследования промыслов населения Казанской губер-
нии. Казань, 1887. С.235–257. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

918

№ 48 
Безхлебица 

Из Казанского уезда в «Волжский вестник» пишут, что в деревнях, расположенных вблизи 
заштатного города Арска, такая нищета, что местами люди почти буквально умирают от голо-
да. Так, в татарской деревне Хайван трое татар стали пухнуть от продолжительной безхлебицы 
и были спасены от смерти только благодаря подоспевшей вовремя частной благотворительно-
сти. Общий голос возлагает значительную долю бедствия на Казанское земство, которое не 
пришло своевременно на помощь бедствующему населению. Указывают, между прочим, что 
деньги на обсеменение полей выдавались не на местах наиболее нуждающимся крестьянам, но 
в Арском волостном правлении выборным от обществ. Вышло в результате, то что деньги по-
падали не самым нуждающимся крестьянам, а тем, которые имели возможность проявить 
большее влияние на сходах. Беднейшие же крестьяне остались обделенными. 

Источник: Московские ведомости. 1884. 6 марта. №65. 
 

№ 49 
Письма из Мамадышского у. 

I 
Мамадышский уезд назад тому несколько лет, как говорят, был счастливым уголком. 
Если по нем реки и не текли молоком и медом, то обилие плодородных и новых земель, невы-

рубленные леса и обширные угодья давали все условия, при которых счастливому и довольному 
населению оставалось только благоденствовать. И оно вполне благоденствовало, лишь пона-
слышке только зная, что такое голод. Люди, знавшие уезд лет 10–15 тому назад, передают, что не 
редкость было встретить деревни, где стояли стеной целые десятки скирд хлеба – наивернейший 
признак богатства и довольства «деревни». Недаром же Мамадышский уезд носил почетное на-
звание «житницы края» и считался одним из богатейших уездов Казанской губ. Но времена ме-
няются… Взгляните на Мамадышский уезд теперь – и вы увидите картину совсем иную. 

Тот же наблюдатель, который прежде поражался обилием стоящего на  гумнах хлеба, те-
перь поражается полным отсутствием его. И точно – теперь вы можете проехать неск. дере-
вень, целые десятки их – и не увидите ни одной скирды хлеба. Лишь только жалкие остатки 
соломы, валяющейся там, где должны быть гумна, свидетельствуют о том, что здесь когда-то 
был хлеб. 

Знакомясь несколько более с состоянием деревни, с состоянием ее «житниц», приходишь к 
заключению, что нет хлеба и в «житницах». За последние месяцы, при своих разъездах, я не 
пропускаю ни одной деревни и везде осведомляюсь, во скольких домах есть еще хлеб. Оказы-
вается, что в громадном большинстве деревень, в половине и более домов, хлеба совсем нет30. 
Но этого мало. За последнее время, мною переписано до 20 деревень моего участка (с 1776 на-
личн. домохоз. и 8416 душ обоего пола), где насчитывается до 425 домохозяев с 1911 членами 
семей, у которых нет не только ни зерна хлеба, но нет ни коровы, ни лошади, и только изредка 
встречаются овца, коза, курица, гусь и утка. На каждую из этих  деревень, стало быть, падает 
до 20 семей и около 100 человек, которые должны жить положительно, как птицы небесные. 
Сверх того, есть много домохозяев, сведений о которых я уже не собирал и у которых имеется 
или 1 лошадь, или 1 корова. Если принять в среднем, что такой же процент неимущих находит-
ся и в прочих деревнях уезда, то какое составится громадное число совершенно разорившихся 
оголтелых крестьян, пролетариев, которые должны быть вечным бременем и для земства, и для 
государства! И ряды этих пролетариев с каждым днем все пополняются новыми пролетариями, 
так как до нового хлеба еще слишком далеко; «паек» не выдается, и поневоле приходится вести 
со двора, у кого есть, последнюю лошадь или последнюю корову. А те, кто не хочет расстаться 
с ними или уже лишились их, до баснословности по дешевой цене, запродают будущий урожай 
или берут у кулака пуд, чтобы потом отдать два. 

Спросят – как же существует весь тот пролетариат, на который только что указал? Да в силу 
закона приспособляемости к всевозможным условиям. Приспособляется человек и к этим ус-
ловиям крайней нужды, и может возбудить к себе только крайнее удивление. Суррогаты, о ко-
торых я докладывал раньше, болтушка из минимального количества муки, добытой Бог весть 
каким образом, картофель по целым неделям и даже бурда хлеб вот пища этой части крестьян. 
                                                 

30 Курсивные выделения сделаны в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

919

За то и вид их, их земляные, поблекшие лица свидетельствуют о крайнем недостатке питания 
организма, красноречиво заявляя, что они составляют самую лучшую пищу для всевозможных 
тифов и иных болезней. Преувеличения не будет, если я повторю то, что сказал и раньше – что 
они сегодня не знают, что будут есть завтра. 

Мы теперь раздаем купленый на пожертвенные деньги хлеб – и что же? Несмотря на то, что 
мы ввиду чрезмерно малого количества хлеба, имеющегося в нашем распоряжении, раздаем 
его только тем нуждающимся, которых мы сами видим на месте при разъездах по деревням, 
видим, что они действительно ничего не имеют и голодают, тем же, которые  являются к нам 
на дом, ничего не даем – несмотря на это, ежедневно бывает до сотни и более посетителей. 
Плетутся иногда 30 хлеб 40 верст, питаясь на пути иллюзией, что, авось, удастся заполучить 
фунтов 20 хлеб 30 муки. Плетутся в страшную весеннюю грязь, мокрые, едва прикрытые жал-
кой одеждой. Велика, стало быть, сила нужды, если гонит людей в такую погоду и такую даль 
– даже без верной надежды получить что-нибудь! Невольно является вопрос: чтобы было бы; 
сколько бы тысяч стало бывать в день голодного народа, если бы мы давали хлеб каждому 
приходящему – мимоходом сказать, всегда вооруженному удостоверением сельского старосты 
или местного волостного правления – в том, что он действительно нуждается. Конечно, тогда 
того жалкого запаса, который имеется у нас, не хватило бы и на неделю. 

Вся эта масса ежедневно являющегося люда стонет, охает, плачет, мечется в ноги и упражня-
ется во всевозможных унижениях, на которые способен единственно только человек голодный. 
«Сирота», «вот уже который день не ел», дети «умирают с голоду» – только и слышишь в этом 
однообразном и вечно сменяющемся хоре просителей. На совет, особенно даваемый иногда оди-
ночкам – «иди, и проси милостыню» хлеб получаешь ответ: кто же теперь дает? И точно: наверно 
можно сказать, что у нас просителей больше, чем дателей. Хоть и говорится, что дающая рука не 
оскудеет, но, наверно, при данных условиях и самая изобильная рука давно оскудела бы… И та-
кие массы народа идут не ко мне одному. И прочие врачи испытывают ту же участь. Земская 
управа положительно осаждается целыми толпами голодающих. Идут люди и в полицию, к 
исправнику, к становым приставам, в волостные правления – идут всюду, где есть хоть какая-
нибудь надежда получить хлеб. И заметьте, все эти голодные люди дома оставили голодных же-
ну и детей… – Массы народа, не находя хлеба дома, идут в заработки или нищенствовать в Ка-
зань, Самару, Оренбург. Но редкие счастливцы  находят здесь занятие и хлеб, значительная же 
часть их идет назад, а на смену ей отправляется другая, в результате чего получается какое-то 
вечное движение, причем люди все-таки не находят того, чего хотят… 

За последнее время я немало встречал людей, гидремичных от голода. Со временем число 
их, конечно, может увеличиться. Затем я не могу не сообщить, как факт этот ни прискорбен, 
что у нас были и случаи смерти от голода. Эти случаи, числом 4, имели место в д. Нижнем 
Токапыш Петропавловской волости.  

В достоверности их имел случай убедиться на месте и сам г. уполномоченный министра 
внутренних дел, так как об этом было сообщено председателем нашей земской управы. 

Отчего же ты не кормила их, – спрашивал барон Икскуль31 мать умерших детей? – «Когда да-
вали хлеб – кормила, а потом давать перестали – и кормить стало нечем. Они пухли и умирали». 

Этот факт, помимо своего прямого значения, важен еще потому, что указывает, что в той 
деревне, где он имел место, и в соседних с ней, хлеба нет, так как, если бы таковой был, то од-
нодеревенцы, вероятно, не дали бы этим несчастным умереть с голоду. И это действительно 
так. При посещении некоторых домов этой деревни г. начальником губернии, с одним из пред-
ставителей нашего земства, явилась надобность некоторым голодающим семьям сейчас же вы-
дать по пуду и по два жертвованной муки из склада в Ныртах. 

Ввиду всего этого мы с грустью припоминаем тот факт из деятельности Казанского губерн-
ского земства, когда губернское собрание не состоялось только потому, что несколько гласных, 
отнесясь индифферентно, не пожелали присутствовать в этом заседании. А, между тем, шел 
насущный вопрос о продовольствии населения, которому угрожал голод, и об обсеменении 
полей, которые грозили остаться незасеянными. Ввиду вышеизложенного приходится не ина-
че, как с крайним изумлением, отнестись и к частной телеграмме северного телегр. агентства – 

                                                 
31 Состоящий при МВД д.с.с. барон Н.А.Икскуль-Гильденбант. Был командирован МВД в Казанскую 

губернию для обследования экономического положения края. Выдержки из его отчета об экономическом 
положении крестьянства (в частности татарского) в губернии от 20 мая 1884 г., адресованного министру 
внутренних дел Д.А.Толстому [см.: Материалы, 1936, с.3–24]. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

920

о том, что голода в трех более пораженных уездах Казанской губ., с его последствиями – го-
лодным тифом и случаями смерти нет, а есть только «крайняя нужда». Это ли нужда, когда 
масса людей ест Бог знает что, недоедает или совсем не ест? Нет, это не нужда, а голод. Нуж-
дой мы назовем то, когда люди, хотя и с трудом, хотя и с крайними усилиями, но все-таки на-
ходят себе пищу. Когда же они не находят ее, когда они едят меньше, чем требует их организм, 
когда они живут впроголодь, болеют и, случается, даже умирают, – это мы назовем голодом. 
Определение степени голода – это другое дело, но то, что мы имеем – это не нужда. И стран-
ное дело: у нас все – и крестьяне, и земцы, и администрация – все в один голос твердят, что 
нынешний год гораздо тяжелее и хуже, чем 77-й год. А тогда был голод, теперь же его нет. За-
чем же скрывать все это? Зачем вводить в заблуждение себя и других? Затем ли, чтобы, впавши 
в заблуждение, не сделать того, что нужно сделать, или же затем, чтобы закрывшись ждать 
впоследствии беду, уже совсем непоправимую? Теперь, когда внимание высшего правительст-
ва обращено на Казанскую губ., мы скрывать что-либо не должны, а напротив, должны гово-
рить правду. Скажем, что мы больны и чем больны – авось когда-нибудь и выздоровеем. Ведь 
в своевременном обнаружении болезни является единственный залог ее исцеления.  

В телеграмме северного телегр. агентства не точно и то, будто случаев голодного тифа в 
Казанск. губ. нет. Я имел случай говорить с г. уполномоченным министра по поводу голодного 
тифа в Мамадышском уезде, когда он был в Ныртах, 22 марта. При этом я высказал ему тот 
научный факт, что голодного тифа как специфической болезни в Мамадышском уезде не суще-
ствует вообще, но то обыкновенно в практике, а отчасти и в науке называется голодным тифом, 
– то в Мамадышском уезде есть. При этом я указал ему на деревню Большой Машляк, где я 
был накануне, т.е. 21 марта. Тогда я застал 25 человек больных (резко выраженная форма сып-
ного тифа), расположенных в 18 домах, из которых в 10 мною не было найдено ни 1 экземпля-
ра на крупного, ни мелкого скота, ни зерна хлеба, почему я и вынужден был дать – кому пуд, 
кому два муки. Как же не ставить в связь развитие болезни в таких размерах с недостаточным 
питанием и не говорить, что это – тиф голодный, т.е. развившийся до таких размеров благодаря 
недостатку питания. Даже народ признает эту связь невозможных болезней, которые имеют 
место в нынешнем году с неурожаем, и говорит, что ныне год тяжелый. 

*  *  * 
У китайцев есть поговорка, метко характеризующая счастливый и довольный край. 
«Край, – говорят они, – где мечи заржавели, а плуги блестят, где житницы полны, а темницы 

пусты, где лестницы храмов истоптаны богомольцами, а вход в судилища порос травой, где бу-
лочники и мясники ездят верхом, а врачи ходят пешком, – той стране живется хорошо». У нас же 
губернские земцы ведут и с администрацией, и между собой ожесточенную «словесную» войну, 
обостряя в этой борьбе свои мечи; житницы же у них пустуют, плуги ржавеют, а в непродолжи-
тельном времени заржавеют, вероятно, еще больше. Насколько усердно довольное и счастливое 
население посещает наши храмы и мечети, вознося теплые молитвы к подателю всех благ – мы 
этого не знаем; но знаем, что вход с наши судилища не зарос травой: лесные порубки, кражи со 
взломом и даже убийства от голода (см. Волжск. вестн.) – вот начальный перечень дел современ-
ности. Булочников и мясников у нас в деревнях совсем нет. А врачи? 

Врачи же получают вот какого рода документы: 
Его Благородию, 

г. земскому врачу 2 уч. Мамадышск. у. 
Вашему благородию 

Волостное правление честь имеет донести, что в здешней волости, во всех без исключения 
деревнях, крестьяне страдают болезнью от голода. 

За волостного старшину помощник его Мухаметрахимов 
Писарь Крошталев 
Вот тут и ходи пешком. 
Г. Попов 
Источник: КБЛ. 1884. 18 апреля. №44. 



 
 
 
 
 
 

I. Социально-экономическое развитие татар 
 

 

921

№ 50 
Из дела «По прошению князей Яушевых об оказании  

содействия при обработке их земли и проч.» 
3 июля 1884 года 

Его превосходительству господину Казанскому губернатору проживающих  
Казанского уезда Больше Менгерской волости, в деревне Кошарах, князей:  
Тимиргалея, Мухаметгалея Мратшиных, Галиаскара Гадельшина Яушевых и  

доверенного и арендатора князя Абдулганея Яушева, Василия Иванова Домрачева 
Прошение 

В деревне Кошарах мы имеем на правах полной собственности землю, которую крестьяне ска-
занной деревни осенью прошлого года самоуправно переделили на свои души, а нас, Яушевых, по 
своему усмотрению от владеемой земли устранили и вырезали клочок самой неудобной земли. На 
подобное самоуправство крестьян мы возбудили в гражданском порядке дело, и решением Казан-
ско-Царевококшайского уезда гг. мировых судей определено: восстановить нарушенное крестьяна-
ми деревни Кошар владение земли, в чем выдан господину судебному приставу, состоящему при 
том съезде, Чернобровину исполнительный лист от 12 минувшего июня за №1328, который 15 того 
же июня восстановил нарушенное владение и землю передал в наше распоряжение в том виде, как 
владели мы в 1883 году, т.е. до самовольного передела крестьянами деревни Кошар; 16 июня кре-
стьяне сказанной деревни, собравшись на сельский сход, вызвали нас и запретили нам приступать к 
обработке земли, с угрозой в противном случае лишить жизни, о чем мы 17 того же июня заявили 
письменно Больше-Менгерскому волостному правлению, 18 июня волостной старшина прибыл в 
означенную деревню, собрал сельский сход, куда пригласил нас, где между того, что должен был 
раскрыть возмутителей и принять меры к предупреждению крестьян, о том нас уговаривать прими-
риться с крестьянами, и более ничего не сделал. Видя таковой повод со стороны волостного стар-
шины, крестьяне вспахали нашу землю и перепахали все межи, о чем мы 23 того же июня подали 
прошение господину приставу 2-го стана Казанского уезда, который 29 июня, хотя и прибыл в де-
ревню Кошар, никакого распоряжения не сделал. 

Вследствие сего, Ваше Превосходительство, имеем честь покорнейше просить предписать 
кому следует: 1) буквально выполнить решение мирового суда; 2) остановить крестьян от са-
моуправных действий от захвата нашей земли и о привлечении виновных в том должной ответ-
ственности и 3) оказать нам содействие чрез посредство полиции при обработке земли без это-
го ввиду наступления времени к косьбе травы и затем к засеву озимого хлеба, без помощи ко-
торой крестьяне не допустят к обработке и даже нанесут побои. В принадлежности нам земли 
причем имеем честь представить копию с копии с журнала господина судебного пристава, со-
стоящего при уезде мировых судей Чернобровина. Июля 2 дня 1884 года. – К сему прошению 
вместо Мухаметгалея Мратшина и Галиаскара Гадельшина и Абдулганея Яушевых и за себя 
Тимиргалей Мратшина Яушев руку приложил по-татарски. 

Тимиргали Морадшах углы кеняз Яушев кулым куйдым. 
Доверенный князя Абдулганея Яушева, Василий Иванов Домрачев руку приложил. 
Источник: НА РТ, ф.2, оп.3, д.1150, л.3–4об. Подлинник. 

№ 51 
Ответ на прошение князей Яушевых к №921  

из Казанского губернского правления от 9 ноября 1884 г 
Прошение князей Тимиргалея и Мухаметгалея Мратшиных, Галиаскара Гадельшина и Аб-

дулгания Яушевых и доверенного и арендатора князя Абдулганея Яушева, Василия Иванова 
Домрачева, ввиду изложенных в настоящем рапорте Казанского уездного исправника, от 26 
октября за №2087, обстоятельств, оставил без последствий, о чем просителям объявить чрез 
Казанское уездное полицейское управление, а дело кончить. Октября 31 дня, 1884 г. 

Советник (подпись)  
Вице-губернатор (подпись) 
Губернатор (подпись) 
7 ноября 1884 г. 
Казанское уездное полиц. управ. 9 ноября №1967. 
Источник: НА РТ, ф.2, оп.3, д.1150, л.7. Подлинник. 

Материалы подготовили Ильдус Загидуллин, Халида Багаутдинова 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 
922

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

§ 1. Татары-мусульмане 
Расширение и укрепление торгово-экономических и культурных связей со Средней Азией, 

поездки татарских юношей для углубления религиозного образования, получения воспитания у 
известных шейхов и достижения духовного совершенства в Бухаре, Хиве, Кабуле, активная дея-
тельность тариката накшбандийа способствовали ускоренному возрождению исламского образо-
вания среди татар и башкир [Мухаметзянова, 2008, с.20]. Крупное медресе Сеитова посада Орен-
бургской губ. в конце XVIII – начале XIX в. стало «материнским» для многих учебных заведений 
Волго-Уральского региона – его выпускники становились заведующими медресе. 

Благоприятное воздействие на возрождение и развитие исламского образования оказали 
также политика «религиозного дисциплинирования» Екатерины II и признание ислама одной 
из «терпимых» религий в империи. По итогам испытания в религиозном управлении – ОМДС – 
будущие имамы и муэдзины удостаивались не только духовного звания, но и преподаватель-
ских званий мударриса, мугаллима или мугаллим-сабиан, что означало их исключительное 
право на ведение образовательной деятельности в своем приходе-махалле. 

Практически в каждом селении, в котором имелась мечеть, жители отдавали своих детей 
для обучения основам ислама в мектебы. На связь между мечетью и приходской школой обра-
тил внимание еще в 1799 г. путешественник Г.И.Георги. Он, в частности, писал, что у татар во 
всякой деревушке имеется «особливая молебня и школа» [Ислам, 2001, с.141].  

Начальная школа, наряду с семейным воспитанием, закрепляла в сознании подрастающего 
поколения сегменты этноконфессиональной идентичности татарина-мусульманина, важней-
шим постулатом которой было воспитание «правоверного мусульманина». Полученные в мек-
тебе знания, выпускники начальных школ использовали в повседневной жизни при исполне-
нии ритуалов, приводя свои поведенческие нормы и жизненные приоритеты в соответствие с 
нравственными ценностями религии ислам.  

По поводу названий учебных заведений татар известный тюрколог, инспектор татарских, 
башкирских и казахских школ в КУО В.В.Радлов отмечал, что «у татар восточной России эти 
названия в разных местах имеют разные значения; так, напр., в Казанской губернии слово мек-
теб почти не употребляется, а все школы, и самые маленькие, называются медрессами» [Объ-
яснительная записка, 1930, с.143–144].  

В 1818 г. первый оренбургский муфтий М.Хусаинов представил правительству проект по 
учреждению национального светского среднего учебного заведения. Очевидно, он был разра-
ботан с учетом внутриполитического курса самодержавия, открывавшего светские школы для 
детей феодальной знати Закавказья с целью превращения ее представителей в лояльных рос-
сийских подданных. В Волго-Уральском регионе эта военно-политическая задача уже была 
решена в предыдущие столетия и иными методами, поэтому имперская власть проигнорирова-
ла инициативы татар. Не удостоились одобрения и проекты чистопольского купца Мухетдина 
Сеит Бурганова (1820 г.) и В.В.Радлова об открытии Татарского учительского института для 
мусульман в Казани (1873 г.). 

В начале 1860-х гг. лектор восточных языков Санкт-Петербургского университета Х.Фаиз-
ханов разработал проект «Большого медресе» для Казани с контингентом учащихся 60–70 чел. 
По сути, Х.Фаизханов выработал модель получения татарами светского образования, синтези-
ровав опыт русской системы и установив преемственность между татарской и русской ступе-
нями образования: 1) повсеместная начальная этноконфессиональная школа, 2) татарская свет-
ская средняя школа, практически с аналогичными предметами обучения в русской гимназии, 
3) русское высшее учебное заведение. Как известно, этот проект не был реализован [Усманов, 
1980, с.133]. 

В 1880-е гг. была разработана новая концепция развития национального образования татар. 
Крымско-татарский просветитель И.Гаспринский предложил трансформировать мусульман-
ское общество России по европейской модели путем сохранения национально-религиозных 
традиций, призывал не бояться сближения с русской школой, отдавать своих детей в русско-
татарские школы и русские учебные заведения при условии, что они первоначально усвоят в 
национальной школе основы ислама и грамоты и у них сформируется национальное самосоз-



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

923

нание. Просветитель был убежден в том, что российские мусульмане должны знать три языка: 
родной, государственный и международный [Тəрҗеман, 1891, №7]. И.Гаспринский стал ини-
циатором реформы обучения в начальной школе. Важную роль в распространении звукового 
метода сыграл составленный и изданный им в 1884 г. букварь «Ходжаи сыйбиян» («Учитель 
детей»). Благодаря буквослагательному методу преподавания, за один учебный год шакирд 
обучался чтению, письму на родном языке, основам вероучения и порядкам богословия, ариф-
метике, приобретал навыки чтения Корана. 

Характерными особенностями новометодных мектебе являлись также использование в 
учебном процессе родного языка учащихся; введение вместо освободившихся урочных часов 
некоторых светских предметов (географии и арифметики), использование коротконогих парт, 
перед которыми шакирды сидели на полу на коленях, и классной доски; проведение в конце 
учебного года (в апреле) экзамена для всех учеников, на который нередко приглашались роди-
тели и все желающие.  

В своей газете «Тəрҗеман» И.Гаспринский раскрывал преимущества нового звукового ме-
тода (ысуле джадид), пропагандировал успехи первых новометодных школ. Просветитель счи-
тал образование главным условием национального возрождения российских мусульман. Под 
влиянием «Тəрҗемана» в разных концах России открывались новые школы, благотворитель-
ные учреждения, зарождалась литературная деятельность. 

Появление новометодных мектебе вызывало противодействие мулл-традиционалистов. Они 
были убеждены в том, что в системе религиозного образования недопустимы какие-либо изме-
нения и что нововведения «вносят порчу в ислам». Поскольку жалованье учителю новометодного 
образования и за квартиру для него, как правило, платил меценат, в материальном плане он не 
зависел от махалли. Муллы-традиционалисты (кадимисты) опасались, что после отстранения от 
преподавательской деятельности они потеряют садака, который получали от родителей учеников, 
при этом уменьшатся их доходы и существенно ослабеет их влияние на прихожан. Из-за мало-
численности махалли (200–300 душ м.п.) в селении обычно действовало одно мектебе. Это об-
стоятельство также усиливало противостояние сторон. В конце XIX в. новометодное обучение 
получило распространение в городских мектебе и лишь отчасти в сельских школах. 

Реформа в татарской школе стала объектом внимания властных структур лишь на рубеже 
XIX–ХХ вв. Департамент полиции МВД на начавшуюся в общественной жизни татар Волго-
Уральского региона модернизацию обратил пристальное внимание после получения от началь-
ника Главного управления по делам печати Н.В.Шаховского депеши от 22 ноября 1900 г. Раз-
вернувшаяся на страницах татарских книг между джадидистами и кадимистами полемика о 
перспективах развитиях татарского народа была оценена высокопоставленным чиновником 
почти как национальная угроза российской государственности. Князь Н.В.Шаховский реко-
мендовал Департаменту полиции собирать сведения об авторах «новаторских сочинений», об 
их общественном и имущественном положении и связях в мусульманской среде, а также на-
вести справки о том, где они получили образование. Директор Департамента полиции 
С.Э.Зволенский циркулярным предписанием от 31 декабря 1900 г. за №13407 запросил у гу-
бернаторов сведения по четырем вопросам «государственной важности», а именно им предпи-
сывалось: 1) выявить лиц, выступающих в татарской литературе в качестве авторов «новатор-
ских сочинений»; 2) собрать подробные сведения об их общественном положении, связях в 
мусульманской среде и где они получили образование; 3) узнать, поддерживают ли сторонники 
нового движения контакты с младотурками; 4) выяснить, где и кем основаны мусульманские 
школы с преподаванием по новому методу, кто состоит в них преподавателями и под чьим за-
ведованием и контролем такие школы находятся [НА РТ, ф.1, оп.6, д.99, л.4].  

Представленные в Приложении выдержки из рапортов начальников губерний позволят уви-
деть новые тендеции в разитии татарского сообщества в конце XIX в., узнать об общественных 
деятелях регионального масштаба, чьими трудами осуществлялась реформа школ, определить 
место школьной реформы в обновлении социокультурной жизни народа, общее и особенное в 
модернизационных процессах, происходивших в отдельных регионах. В годы Первой русской 
революции 1905–1907 гг. и в последующее десятилетие, в новых общественно-политических 
условиях, процессы обновления татарского сообщества приобрели качественно новые оттенки 
и содержание. 

Ильдус Загидуллин 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

924

№ 1 
Известие о татарских училищах в Оренбургской губернии 

Училищное начальство получило сведения о разных татарских училищах, находящихся в 18 
верстах от Оренбурга в Татарской слободе Каргали, известной под другим названием – Сеито-
во. В сей слободе разного звания жителей до 20000 человек. Каменных мечетей нарочито вели-
колепных семь и деревянных две. Промыслы и торговля довольно обширны. При всякой мече-
ти находится особливое татарское училище, частью в покоях внизу мечетей и частью в особли-
вых строениях. Заведение училищ началось за 30 лет до сего. Учащие суть ученые ахуны и 
муллы и отчасти частные люди; а учащиеся, кроме тамошних жителей, бывают и приезжие из 
других стран Росси, и даже из Хивы, Бухарии и других азийских княжеств. В училищах обуча-
ются татарской азбуке, арабскому языку во всем пространстве и персидскому, арифметике, 
геометрии, основаниям физики, философии по творениям Аристотелевым, священной истории 
магометанской, чтению и толкованию Алкорана и познанию священных обрядов магометан-
ских. Книги, употребляемые для наставления, суть все письменные, и многие, по сказанию 
ахунов, со сводами из разных писателей, так что ежели бы оные были напечатаны, то ученые 
открыли бы, может быть, много полезного для учености тем паче, что они по большей части 
получаются из Бухарии, где ныне находятся в цветущем состоянии азийские училища, и имеют 
до 40000 человек учащихся. Из числа прочих училищ отличнейшие в слободе Аргали суть: 1-е 
при соборной мечети в особливом каменном строении, где учат муллы Абурахшан из Багдада и 
ахун; 2-е при мечети ахуна Маулита Башкова, зятя Муфтиева, в двух деревянных строениях; 3-
е тут же под мечетью у частного муллы Мухамета Амина. В каждом из сих училищ в зимнее 
время бывает до 150 человек, а в летнюю пору, по причине разных работ и промыслов, число 
сие уменьшается; 4-е при мечети ахуна Абдрешита Абдуллина, зимою бывает до ста человек. 
При сей последней мечети находится также в особливом строении киргизское училище, подве-
домое пограничной Оренбургской комиссии, в коем при осмотре визитаторов состояло: один 
учитель, получающий жалованья от комиссии 120 рублей, и 10 человек учеников, коим от той 
же комиссии производятся кормовые деньги, и которые в продолжение учения обучаются чи-
тать и писать по-татарски и арабски, и потом поступают в муллы к киргизцам, куда сами поже-
лают. Во всех училищах учатся сидя на полу или лежа; обувь же оставляется вне училищ. 

Источник: Об успехах народного просвещения // Вестник Европы, №21, 1811, ноябрь. 
 

№ 2 
Описание татарских училищ в г.Казани, составленное старшим учителем  
Казанского главного народного училища А.Пятовым от 15 мая 1816 г. 

1. В Старой татарской слободе. 
а) При Соборной большой каменной мечети находится училище, построенное в 1796 году 

казанским третьей гильдии купцом ахуном Ибрагимом Куджяшевым, который сам и обучает в 
оном. Дом оного составляют две большие чистые комнаты и кухня с двором. 

Вышеозначенный ахун исправляет должность учителя с самого основания училища, в кото-
ром число учащихся простирается до 50-ти человек. Здесь хотя и преподаются высшие части 
некоторых наук, но не оканчивают ученики полного курса учения. 

b) При каменной, вновь выстроенной мечети находится училище, которое выстроено в 1808 
году здешними татарскими обывателями и также купцом 2-ой гильдии Бикбовом Хальфиным, 
в прошлом 1815 году выстроен еще один чистый покой. В нем учителем находится мещанского 
сословия подведомый Казанской татарской ратуше ахун Габдусатар Сагитов, который отправ-
ляет сию должность с 1808 года. Посвятившие себя наукам полный его курс учения оканчива-
ют не менее как в 15 лет. Число учеников здесь простирается до 80-ти человек. Дом оного учи-
лища составляют две большие комнаты, кухня и двор. 

2. В Новой татарской слободе 
а) При Соборной большой каменной мечети находится училище, которое выстроено в про-

шлом 1808 году здешним казанским купцом Мухамедом Аббасовым. Оно состоит из двух ком-
нат и кухни с довольно хорошо обгороженным двором и колодцем. Со времени учреждения 
сего училища должность учителя в оном отправляет указной той мечети благочинный, мулла 
Абубакир Юсупов сын Арамазанов. Мулла сей мещанского сословия и находится под ведомст-



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

925

вом Казанской татарской ратуши. Прилежанием и ревностным отправлением занимаемой им 
должности приобрел он всеобщее доверие, почему число учащихся бывает у него иногда от 60 
до 80-ти человек. Полный курс его учения для посвятивших себя наукам простирается не менее 
15-ти лет. Ученики, с успехом окончившие курсы, таким образом, по надлежащем испытании 
муфтием получают достоинство указных муллов. 

b) При нововыстроенной каменной мечети находится училище, выстроенное в 1786 году 
уездным ясашным татарином Яхвею Максутовым. Оно состоит из двух покоев, одного чистого 
и другого, служащего кухней. Учителем в нем находится третьей гильдии купец Хамид Мурта-
зин. Мулла сей, отправляющий должность учителя в течение 30-ти лет; он весьма много спо-
собствовал и к заведению сего училища. Здесь преподаются токмо начальные правила, к маго-
метанской религии относящиеся, и основание прочих наук. Число учащихся бывает не свыше 
30-ти человек. 

c) При каменной мечети находится училище, которое выстроено в 1795 году здешним ка-
занским купцом Назиром Азимовым. Оно состоит из одного чистого покоя и кухни. Учителем 
же сего училища Чистопольского уезда, деревни Толкич ясашный татарин, указной мулла 
Амурхан Ибраев. Число учащихся бывает не более 40. В нем преподаются правила, к магоме-
танскому закону относящиеся, и некоторые высшие части наук. 

Источник: НА РТ, ф.977, оп.Совет, д.318, л.10–11. Подлинник. 
Опубликовано: Медресе Казани. XIX – нач. ХХ вв. Сборник документов и материалов. Ка-

зань, 2007. С.13–14. 
 

№ 3 
Татарские училища 

Всякому заезжему, без сомнения, странно покажется найти в казанских татарах, говоря вооб-
ще, народ более образованный, нежели некоторые даже европейские. Татарин, не умеющий чи-
тать и писать, презирается своими земляками и как гражданин не пользуется уважением других. 
По сему-то всякий отец старается как можно ранее записать детей своих в училище, где бы они 
выучились, по крайней мере, читать, писать и узнали бы начала своей религии. Для споспешест-
вования сему при каждой мечети полагается училище, под особенным надзором ахуна состоя-
щее; мулла мечети здесь есть учитель, занимающийся обучением помянутым предметам еже-
дневно. В здешних двух Татарских слободах находится 8 мечетей и при них только 4 училища, в 
коих однако ж много учеников. Их способ учения имеет нечто особенное от нашего: разве с пан-
сионом1 можно найти в нем некоторое отдаленное сходство. Дом для училища покупается каким-
нибудь богатым татарином; отопление и нужные починки его берет на себя из угождения Богу 
другой татарин на один год или более. Внутри такого дома находится, кроме малых сеней, одна 
большая комната, в которой, как в театре для сцены, пол возвышен на несколько ступеней. На 
сем возвышении располагаются так, что учителю, его помощнику и ученикам, каждому достается 
место шага в полтора для подушки, ящика, посуды, книг и письменного прибора. Помощник 
учителя и ученики в одной и той же комнате и учатся, и ведут свое хозяйство; даже ежели бы кто 
из них сделался болен горячкою или получил другую какую болезнь, то должен в самом училище 
лежать на своей подушке до окончания болезни. Учитель в таком случае заступает для (него) 
больного место врача, и лечит его простыми средствами. Подушки учителей отделяются от уче-
нических занавескою из пестрой материи. Над местом, учителем занимаемым, на прибитых к 
стене полках кладутся нужные для учения книги. Тут же часто можно видеть и чеботарный при-
бор: учитель учит и чинит сапоги как себе, так и ученикам своим.  

Дети поступают в училище на 7 или 8 году своего возраста; курс их учения продолжается 
по меньшей мере 5 лет. Те же, кои посвящают себя наукам, т.е. желают со временем сделаться 
священнослужителями или учителями, остаются в школе гораздо долее. 

Учение начинается азбукою, после которой читают книгу Гафтиак, содержащую извлечения 
из Алкоран отчасти сокращенно, отчасти же цельными сурами (так называются главы в Кора-
не). Потом читают печатанные здесь, в Казани, татарские книги: Пиргули, Сабатулгазисин, 
Фаузулназат, Стуаны, кои содержат изъяснения на Коран в стихах или прозе, и, наконец, книгу 

                                                 
1 Курсивные выделения сделаны в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

926

Мухаммед-эфенди, содержащую наставления в торговле2, а иногда и грамматику (наху) араб-
ского языка. 

Кроме чтения и оснований магометанской религии, здесь учатся и арабскому языку столько, 
сколько нужно для поверхностного разумения Алкорана. Многие учатся персидскому и бухар-
скому языку как для облегчения сношений с сими народами, так и для того, чтобы уметь читать 
турецкие книги, в коих весьма часто встречаются арабские и персидские слова; и чтобы знать 
писать высоким слогом, который состоит единственно в примешивании без разбора к татарским 
слов арабских, персидских и турецких. Но тут не учат языку татарскому по правилам граммати-
ки. Ни тому, чтобы уметь правильно писать на сем языке: ибо татарин, говорят они, языку своему 
должен выучиться от матери, а потому и излишне платить за то деньги в училище. Замечательно, 
что здешние татары, находясь среди русских, с которыми и по торговле имеют многие сношения, 
так мало стараются знать русский язык: нет из них почти ни одного, который бы хорошо говорил 
на сем языке, а еще менее таких, кои бы умели писать на нем. На вопрос мой, почему в школах 
их не обучают сему языку, я получил в ответ, что такой ученик, по их мнению, сделался бы него-
дяем, и с тем вместе не имел бы места в их обществе. 

Учитель (по-арабски стотт, по-татарски же халфа), вместе и мулла мечети, не живет в самом 
училище, но имеет себе помощников, выбираемых им из старших учеников, кои и должны для 
надзирания жить в самом училище. Он не получает какого-либо определенного дохода, но до-
вольствуется подарками, от учеников ему приносимыми. Таковые подарки состоят из муки, 
меду, чаю, медной монеты, в малом однако ж количестве, а иногда, к большому какому-нибудь 
празднику, ему дарят халат. Дети здешнего купца Суюрова каждую пятницу приносят учителю 
своему в подарок 8 караваев хлеба. Здесь, как и везде, чем учитель взыскательнее и строже, тем 
более он получает подарков, разумеется, от учеников своих, но и совсем тем его доходы не 
простираются далее ста рублей в год. Когда я удивлялся столь малым доходам сих учителей, 
почтенный ахун сказал мне: «Попросите Вашего господина министра просвещения, чтобы он 
принял в свое особенное попечение наши училища, и свое покровительство. Мы желаем, чтобы 
дети наши обучались наукам, но не знаем средств к достижению сего; и доселе мы посылаем в 
Бухару всех тех, кои хотят занять место ученого священнослужителя, потому что здесь они не 
имеют случая и средств образоваться надлежащим образом». 

Учение начинается по утру с рассветом. В сие время ахун наставляет учеников в религии. 
По четвергам повторяет пройденное в целую неделю; кто нехорошо отвечает, того секут или 
сажают в подполье. Учителя надзирают вместе и за опрятностию учеников своих, и за исправ-
лением их обязанностей: неисправные в том или другом, равно как и те, кои не молятся Богу 
днем по пяти раз в самом училище, подвергаются таковому же наказанию. Времени для отдох-
новения учащимся нет; только в четверток учение прекращается с половины дня и начинается 
опять по утру в субботу. 

Для письма они употребляют перья индийского петуха, чернила приготовляют из туши, 
растертой на воде, бумагу любят лощеную. Некоторые ученики в продолжении курса учения 
своего иногда успевают прочитать весь Коран четыре раза. Они учатся, сидя на подушке с 
поджатыми под себя ногами и читая нараспев жалобным, гнусливым голосом свои уроки: все 
это вместе взятое составляет какое-то весьма особенное зрелище. Поелику ученики остаются в 
школе безвыходно целую неделю, то и избирают, обыкновенно по жеребью, такого, который 
должен приготовлять им кушанье; ибо женщин здесь не бывает. У них есть общий котел, в ко-
тором и варят себе салму или пельмени. Каждый может есть свою долю когда захочет; но 
обыкновенно они завтракают в 8 часов утра и обедают в 6 часов вечера. 

Женский пол у казанских татар получает равным образом известную степень образования, и 
между татарками мало найдется таких, кои бы не умели надлежащим образом читать и писать. 
Они учатся у жены муллы здешней новой мечети: женщина сия имеет большие способности 
для обучения их оным предметам. Я сам видел прекрасно написанные сими воспитанницами 
                                                 

2 Авт. сн.: Торговля составляет, можно сказать, единственное занятие, по крайней мере здешних, ка-
занских татар. Кто имеет хотя бы малый капитал, тот старается обратить его в товар и ведет торг весьма 
различный. Одни с большим капиталом ведут торговлю с китайцами, иные с бухарцами, иные с персия-
нами; иные обращают капитал на изделия своих фабрик, особенно же мыльных и пр., менее достаточные 
торгуют в разноску шелковыми и бумажными материями; наконец беднейшие подают в розницу сено, 
овес и другие припасы.  



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

927

письма и некоторые татарские песенки. Сверх сего почти все татарки учатся у матерей своих 
или с родственниц шитью; они особенно занимаются вышиванием золотом татарских сапожков 
и тюбетеек, с великим искусством придумывая для того и со вкусом расположенные узоры. 

Источник: Казанские известия. 1816, 19 января. 
 

№ 4 
Проект оренбургского муфтия Хусаинова об учреждении татарских училищ  

в Казани и Оренбурге. 1818 г. 
Усердствуя, по возложенному на меня сану и должности, показать собственное премудрым 

всемилостивейшего государя императора намерениям к пользе вверенных к престолу его вели-
чества народов попечениям подвиги, осмеливаюсь я Вашему сиятельству, яко начальнику и 
попечителю о повсеместном народном просвещении, представить на благоизволительное рас-
смотрение душевного усердия моего о благоустройстве единоверных со мною, разных званий 
следующий проект. 

Поелику, в продолжение времени управления моего по сану делами религии магометанской, 
мог я из достоверных опытов познать, что хотя во многих единоверцев моих селениях и местах 
при мечетях заведены или партикулярные училищные для юношества дома, в коих испытанные 
мною имамы-мударрисы и разных званий духовные чиновники преподают им законоучение, но 
как учителя сии сами по себе наставлены и обучены в одних поверхностях духовного учения, 
относящихся только богослужения народного и сходственного их званию, от чего самого, во-
первых, – преподаваемое ими юношеству учение не только бывает продолжительно, но и по раз-
личности мыслей и внушений со стороны учителей очень мало соответствует совершенно здоро-
вому образованию, через что самые учащиеся лишаются единственно только учебного в продол-
жение оного времени младого юношества, ибо при всем моем усердии и попечении по Оренбург-
ской губернии, таковых, кои бы соответствовали науками и образованием их сердец моему жела-
нию почти вовсе не находится, да и по несуществовании уже ныне здесь таковых училищ, како-
вое заведено было под названием «Неплюевского»; от непросвещения моих единоверцев и запу-
щения со стороны правительства самое желание их о здоровом образовании себя вовсе ослабло, 
от чего самого населенные в детей от родителей их, при воспитании в младенчестве, разнообраз-
ные по непросвещению предрассудки, сопряженные с легкомыслием и невежеством в образова-
нии народов жизни их очень мало и редко приходят в практическое просвещение. В таком слу-
чае, ревнуя спасительному умножению в кругу общежития единоверцев моих, соответственного 
воле и намерениям пекущегося о благе подданных государя императора повсеместного просве-
щения, нужным почитаю я учредить особенное училище, подобное существующему в Астрахани 
армянскому, одно из них в г.Казани, в непосредственном ведении университета, а другое в Орен-
бурге, тамошнего военного губернатора, с учреждением при сем второго вновь особого училищ-
ного департамента, под надзором во всех частях моих, со всеми приличными оному классами. 
Приемля на себя, по усердию служения моего, обязанность оживотворять юные сердца всем 
нужным для пользы и службы отечества, нахожу я к тому следующие причины: 

1) Что в Казанской и Оренбургской губерниях находится большое количество таких маго-
метан, из коих весьма многие производят разные извороты (sic) и торги, как со всеми погра-
ничными азиатских держав народами, так и внутри империи Российской и в Астрахани. 

2) Что, по предмету преподавания в Казанском Университете цветущего европейского в 
просвещении юных сердец образования, весьма удобно возложить иное и в правах единоверцев 
моих, породить подобные тому плоды и сделать их более полезными и приятными государству 
подданными. 

3) Посредством таковых училищ могут со временем открыться ученые сношения с прочи-
ми соседственными пограничными азиатскими государствами, и сим достижениям благонаме-
ренных средств, европейские и азиатские ученые общества, соединясь в совокупность, при со-
вершенном просвещении и образовании сердец, доставят соответственные премудрым госуда-
ря императора намерениям предметы, с живейшею признательностью к отеческим Российского 
престола о благе подданных попечениям. 

4) Поелику образовавшиеся в сих училищах ученики, получившие отличные успехи в про-
свещении наук, могут уже переходить в Университет и быть в звании студентов, то сии, по 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

928

окончании уже всех наук, доставят верховным начальствам, присутственным местам и мисси-
ям самонужнейших и опытнейших переводчиков, а в жительствах единоверцев моих полезных 
для детей учителей, каковых ныне, от непросвещения, почти во всей России не имеется, по-
средством коих существовавшая доныне в некоторых легкомысленных и непросвещенных ма-
гометанах необразованность в течение немногих лет преобразится в здравомыслие и примет 
приятный в обществе порядок. 

5) Укоренившееся потом просвещение сердец, приятностью образования умов единоверцев 
моих, весьма удобно будет привлекать знатных из магометан ханских и княжеских детей раз-
ных целей и прочих заграничных азиатских государств, и тем самым, возвыся блеск славы и 
чести просвещающего под Российскою державою просвещения, доставить привязанность и 
усердие сердец всех вообще азиатских народов; а между тем такие науки, для понятия коих 
некоторые отъезжают вне России и находят там, заимствуются наиболее учением, порож-
дающим в них вящую предрассудительность, вовсе между ними уже существовать не могут. 

6) Для повсеместного употребления на татарском, персидском, турецком и арабском язы-
ках можно издать учебные книги по всем наукам, коих в библиотеке моей на сей случай весьма 
будет достаточно, собранных мною в течение 16-ти лет из Бухарии и Индии3. 

7) А дабы тем лучше и совершеннее могло подействовать здоровое сие образование в серд-
цах юных магометан, полезным я признаю при учителях персидского, арабского, турецкого и 
татарского языков быть также наставниками европейских наук и языков, и соединить половин-
ную часть учеников из российского юношества под надзором практикованного профессора. 

8. Составление (sic) училищ на первый случай можно будет содержать из суммы, бывшей 
предположенной на учреждение Неплюевского училища в Оренбурге, для образования детей 
здешних азиатских и нерегулярных войск4, а также и остающейся при Оренбургской погранич-
ной комиссии мечетной суммы; но ежели и затем оной оказываться будет недостаточно, то я 
уповаю, что здравомыслящие единоверцы мои, познав о соизволении на то и о пользе, клоня-
щейся к образованию их жизни, конечно, не могут отклонить на то усердных своих приноше-
ний. За всем тем, можно будет содействовать к приращению нужной суммы из следующих по 
магометанскому вероисповеданию штрафных и др. доходов, кои, по силе магометанских пра-
вил и высочайших указаний, к сему направленных, в разных случаях, по части духовных дел 
магометанской религии по разным потребностям, предоставлены святым Ал-Кораном власти 
муфтиевой. 

И сколько бы единоверцы счастливыми себя почли, если бы, по представительству Вашего 
сиятельства, могли они удостоиться, как и подданные единой с ними державы россияне, вос-
пользоваться бесценными плодами просвещения и входить с ними наравне в священные учи-
лищные дома. 

От лица всех их приемлю я смелость проект сей представить Вашему сиятельству на воз-
зрительное благоусмотрение и всепокорнейше прошу удостоить начальническим Вашего сия-
тельства оного принятием. 

10 сентября 1818 г.          Муфтий Гусеин. 

Источник: Вестник научного общества татароведения. №9–10. Казань, 1930. С.127–129. 
 

№ 5 
Из ведомости об учебных заведениях Казанской дирекции училищ,  

неподведомственных Министерству народного просвещения за 1844 год 
15 ноября 1844 г.5 

В каком уезде или городе: В городе Казани: 
<…> 2.  Второй части, в Старой татарской слободе.  
Название училищ: магометанское.  
Время открытия: 1801 г.  

                                                 
3 Эта ссылка на библиотеку сбоку отмечена карандашом. 
4 На полях отметка пером: «Вся сия сумма обращена уже на Неплюевское училище, состоящее в во-

енном ведомстве». 
5 Дата препроводительного письма. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

929

Какого ведомства: никому отчета не дают.  
На чей счет содержатся: на счет учащихся.  
Число учителей: 1.  
Число учеников: 47. 
Преподаваемые учебные предметы: чтение и письмо на арабском, турецком, персидском и 

бухарском языках; изъяснение некоторых частей Алкорана и первые четыре правила арифмети-
ки на татарском языке. 

 3.  Той же части и слободы. 
Название училищ: магометанское. 
Время открытия: 1836 г. 
Какого ведомства: никому отчета не дают. 
На чей счет содержатся: на счет казанского купца Гайбадуллы Юнусова. 
Число учителей: 1.  
Число учеников: 92. 
Преподаваемые учебные предметы: чтение и письмо на арабском, турецком, персидском и 

бухарском языках; изъяснение некоторых частей Алкорана и первые четыре правила арифмети-
ки на татарском языке. 

 4.  Третьей части, в той же слободе. 
Название училищ: магометанское. 
Время открытия: 1832 г. 
Какого ведомства: никому отчета не дают. 
На чей счет содержатся: на счет казанского купца Башира Аитова.  
Число учителей: 1.  
Число учеников: 110. 
Преподаваемые учебные предметы: чтение и письмо на арабском, турецком, персидском и 

бухарском языках; изъяснение некоторых частей Алкорана и первые четыре правила арифмети-
ки на татарском языке. 

 5.  В той же части и слободе. 
Название училищ: магометанское. 
Время открытия: 1826 г. 
Какого ведомства: никому отчета не дают. 
На чей счет содержатся: на счет казанского купца Курбангалея Рысаева. 
Число учителей: 1.  
Число учеников: 80. 
Преподаваемые учебные предметы: чтение и письмо на арабском, турецком, персидском и 

бухарском языках; изъяснение некоторых частей Алкорана и первые четыре правила арифмети-
ки на татарском языке. 

 6.  Той же части, в Новой татарской слободе. 
Название училищ: магометанское. 
Время открытия: 1817 г.  
Какого ведомства: никому отчета не дают. 
На чей счет содержатся: на счет казанского купца Мухамета Катаева.  
Число учителей: 1.  
Число учеников: 62. 
Преподаваемые учебные предметы: чтение и письмо на арабском, турецком, персидском и 

бухарском языках; изъяснение некоторых частей Алкорана и первые четыре правила арифмети-
ки на татарском языке. 

 7.  Той же части и слободе. 
Название училищ: магометанское. 
Время открытия: 1837 г. 
Какого ведомства: никому отчета не дают. 
На чей счет содержатся: на счет казанского купца Карбангалея Рысаева. 
Число учителей: 1.  
Число учеников: 50. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

930

Преподаваемые учебные предметы: чтение и письмо на арабском, турецком, персидском и 
бухарском языках; изъяснение некоторых частей Алкорана и первые четыре правила арифмети-
ки на татарском языке. 

 8.  Той же части и слободе. 
Название училищ: магометанское. 
Время открытия: 1837 г. 
Какого ведомства: никому отчета не дают. 
На чей счет содержатся: на счет казанского купца Курбангалея Сабаева. 
Число учителей: 1.  
Число учеников: 40. 
Преподаваемые учебные предметы: чтение и письмо на арабском, турецком, персидском и 

бухарском языках; изъяснение некоторых частей Алкорана и первые четыре правила арифмети-
ки на татарском языке. 

Директор        Осип Ковалевский 

Источник: НА РТ, ф.92, оп.1, д.5525, л.33об.–34. Подлинник. 
Опубликовано: Медресе Казани. XIX – нач. ХХ вв. Сборник документов и материалов. Ка-

зань, 2007. С.16–18. 
 

№ 6 
Магометанские духовные школы (мектебе и медрессе) в Симбирском  

и Сенгилеевском уездах Симбирской губернии 
Северо-западная, северная и северо-восточные части Симбирского уезда, довольно близко 

подходящие к Буинскому уезду Симбирской губернии и немного к Тетюшскому Казанской, 
заселены инородцами тюркского и финского племен. Здесь находится до 25 инородческих на-
селений, в значительной степени преобладающих количественно над русскими селами и де-
ревнями. В этих селениях живут чуваши, татары и мордва. Татар в Симбирском уезде до 20 
слишком тысяч; живут они в 12 селениях и составляют десятую часть (10%) общего числа жи-
телей в уезде (до 190 тысяч обоего пола). Чуваш – свыше 17 тысяч; живут они в 13 селениях, 
составляя одиннадцатую часть (9%) жителей уезда. Мордвы меньше, чем других инородцев: 
число жителей этого племени, занимающих 9 населенных пунктов, достигает почти 12 тысяч, 
что составляет шестнадцатую часть общего населения (6%). В Сенгилеевском уезде татары 
составляют одну большую, именно Тимошкинскую волость, в которой только два селения 
(Тимошкино и Калда). Здесь татар слишком две тысячи, и они составляют 25-ю часть. Мордов-
ская школа приходится на три селения и на 3912 жителей, а один учащийся на 8 детей школь-
ного возраста; в Сенгилеевском одна школа приходится меньше чем на три селения и на 2649 
жителей, а один учащийся – на 5 детей школьного возраста. <…> 

Совершенно в других условиях находятся татары6, превосходящие других инородцев не 
только количественно, но и по образованию. Они подчинились русским только политически, а 
не морально; только внешним образом, по месту своего пребывания они считаются европейца-
ми, а по образу жизни, по своим верованиям и обычаям, по своим стремлениям и симпатиям 
остаются доселе сынами азиатских степей, правоверными последователями ислама и сторон-
никами просвещения восточного, азиатского. Объезжая для ревизии школ татарские деревни 
Симбирского уезда, я чувствовал себя путешественником как бы в далекой чужой стране, где в 
селениях вовсе нет христианских храмов и виднеются лишь угрюмые минареты татарских ме-
четей, где улицы тесны и неправильны, а человеческие жилища, построенные по особому типу, 
расположены кучками, почти без всякого плана и порядка, где людей можно видеть только в 
особенных народных костюмах своеобразного покроя и где, наконец, – ни звука русского, а 
слышится только незнакомая речь совсем чужого племени. Живя изолированно, сплошными 
селениями, татары Симбирского уезда, а в особенности Буинского, в сношения с русскими 
входят весьма редко, разве по торговым делам. От того между татарами немного даже мужчин, 
свободно говорящих по-русски; оттого татары вовсе не перенимают и русских обычаев. Еще 
медленнее, еще с большим трудом распространяются между нашими татарами идеи христиан-

                                                 
6 Курсивные выделения сделаны в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

931

ства. Русские миссионеры в данную минуту, кажется, оставили всякие попытки обращения 
мусульман в христианство. И вот во всем предоставленные самим себе и лишь внешним обра-
зом связанные с Россией, татары живут в ней, сохраняя все свои национальные особенности. 
Они не любят, даже презирают русских, не чувствуют ни малейшего нравственного тяготения 
к своему все еще новому отечеству и всячески оберегают себя от сближения с русскими если 
не относительно языка, то по вере и обычаям. Можно сказать, не колеблясь, что татары долго 
сохранят свою национальную самобытность во всей полноте ее отличительных качеств, имен-
но до тех пор, пока не будет принято энергических мер к сближению их с русскими. Мало того, 
они, татары, не только сохранят сами свою веру, обычаи и образование, но будут распростра-
нять их, как и сейчас, среди других соседних инородцев, в особенности среди чуваш, наиболее 
склонных сближаться с татарами по сходству языка, многих верований и обычаев. Этим татары 
много повредят, как и теперь, деятельности наших миссионеров среди чуваш и вообще распро-
странению русской гражданственности. Едва ли надобно прибавлять, что в политическом от-
ношении татары – народ неблагонадежный и что они покорны России лишь по необходимости. 

Одним из могущественных орудий, которым возбуждаются, развиваются и поддерживают-
ся татарская обособленность и мусульманский фанатизм, служат магометанские духовные 
школы. Они существуют почти при всех мечетях, а мечетей у татар гораздо больше, чем хра-
мов у русских. В этих школах обыкновенно обучаются почти все мальчики прихода. Обучени-
ем и воспитанием девочек занимается в доме муллы его жена, пользующаяся среди женской 
половины татарского населения очень большим уважением, ничуть не меньшим того, какое в 
наших селах приобретают себе лучшие жены священников. Татарские школы имеют чисто ре-
лигиозный, исключительно конфессиональный характер, хотя в область обучения допускаются 
предметы, не имеющие религиозного характера. Школы эти имеют своею целью как можно 
лучше знакомить учащихся с исламом и воспитывать в них людей, безусловно, фанатически 
ему преданных. Начальные магометанские школы разделяются на низшие и высшие. Первые, 
соответствующие нашим школам грамоты, называются мяктуб, или мектебе (от арабского 
глагола китаба – читать), а вторые, соответствующие нашим начальным училищам, – мядряса, 
или медресе (от татарского глагола даряса – учить). Впрочем, вследствие отсутствия строго 
определенных учебных программ деревенские муллы не всегда различают с точностью указан-
ные виды школ и называют их то одним, то другим именем. 

В Симбирском уезде духовных магометанских школ 18; из них одна в г.Симбирске, одна в 
деревне Новых Маклаушах7 Ново-Никулинской волости, одна в деревне Новых Тимерсянах8 
Нагаткинской волости, четыре в деревне Большой Цыльне9 и две в деревне Старом Шаймур-
зине10 Больше-Цыльнинской волости, по одной школе в деревнях Татарской Беденьге11, Ново-
Иркеевой12 и Сюндюковой13 и две в деревне Елхово-Озерной14 Сюндюковской волости, две в 
деревне Больших Тарханах15 и по одной школе в деревнях Нижних Тарханах16 и Утямышевке17 
Больше-Тархановской волости. В Сенгилеевском уезде 9 татарских духовных школ, из коих 
семь находятся в деревне Старом Тимошкине18 и две в дер. Калде19. Татарские училища Сим-
бирского уезда я осматривал в феврале месяце, а училища Сенгилеевского – в мае. Я вел запись 
результатов осмотра каждой школы, но здесь нахожу более удобным говорить о всех школах 
вообще, так как по своей организации они почти ничем не отличаются одна от другой. В Сим-
бирском уезде почти две татарских школ приходятся на одно селение, одна школа – на 596 жи-
телей – мужского пола, почти все мальчики учебного возраста обучаются в школах. В Сенги-
                                                 

7 Современное с.Новый Маклауш Майнинского р-на Ульяновской обл. 
8 Современное с.Новый Тимерсян Цильнинского р-на Ульяновской обл. 
9 Современное с.Большая Цильна Дрожжановского р-на РТ. 
10 Современное с.Старое ШаймурзиноДрожжановского р-на РТ. 
11 Современная д.Татарская Беденьга Тетюшского р-на РТ. 
12 Современное с.Бакрчи Тетюшского р-на РТ. 
13 Современное с.Сюндюково Тетюшского р-на РТ. 
14 Современное с.Елхово Озеро Цильнинского р-на Ульяновской обл. 
15 Современное с.Большие Тарханы Тетюшского р-на РТ. 
16 Современное с.Нижние Тарханы Тетюшского р-на РТ. 
17 Современное с.Утямышево Дрожжановского р-на Ульяновской обл. 
18 Современный поселок Старое Тимошкино Барышского р-на Ульяновской обл. 
19 Современное с.Калда Барышского р-на Ульяновской обл. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

932

леевском уезде на каждое из двух селений приходится больше чем по четыре школы и одна 
школа на 358 жителей. Принимая в соображение столь значительное число школ в татарских 
селениях, нельзя удивляться, что почти все татары грамотны, что все они хорошо знают осно-
вания своей веры и твердо, до фанатизма, ей преданы. 

Татарские духовные школы обыкновенно помещаются в особых училищных домиках, оди-
ноко стоящих около мечетей. В редких случаях, за неимением особого школьного дома, обще-
ством снимается под училище квартира в доме одного из прихожан. Школьные дома строятся, 
ремонтируются и отапливаются или на средства одного из богатых жертвователей-прихожан, 
или на средства всего прихода. Перед классной комнатой обыкновенно устраиваются неболь-
шие холодные сени без пола. Здесь школьники ставят самовары, по-видимому, вовсе не опаса-
ясь произвести пожар; здесь же, в сенях, сваливают они всякий сор из комнаты для занятий. В 
этой последней, обыкновенно маленькой и холодной, с одинарными рамами на целый год, уст-
раиваются вверх по стенам широкие из досок полки, где у школьников хранятся верхняя одеж-
да, постельные принадлежности (войлоки и подушки), сундучки с книгами, самовары и пище-
вые припасы. Почти во всех школах я встречал страшную духоту и сырость. Учащиеся совер-
шают в школьных зданиях требуемые религией омовения. Последние, по-видимому, полезны 
для поддержания чистоты тела, на самом же деле приносят только большой вред, так как при 
крайней бедности и тесноте помещения производят в нем сырость, распространяют какой-то 
специфический, крайне тяжелый и неприятный запах, увеличивают неопрятность, а зимою 
служат постоянной причиной простудных заболеваний. Прибавьте к этому и то, что на сырое, 
часто не вытертое досуха тело ученики надевают грязные рубища, отчего образуются у них 
накожные болезни. В школах совсем нет столов вроде наших парт, а мальчики во время заня-
тий сидят на корточках на голом полу; перед ними на особом месте, которое покрывается ков-
ром или чистою рогожкой, садится в таком же положении мулла с книгою в руках над сунду-
ком или скамеечкой. Такова внешность помещений татарских школ. Справедливость требует 
сказать, что они не удовлетворяют самым элементарным не только педагогическим, но и сани-
тарным требованиям и служат рассадниками заразных болезней не только между учащимися, 
но и в окружающем населении. Школьные здания, плохие внутри, ничем не окружены снару-
жи: почти нигде при них нет ни дворов, ни отхожих мест; около этих зданий зимою, при моем 
посещении замерзшие экскременты образовали значительные возвышения, и через них нелегко 
было пробираться в школы. К сказанному надобно прибавить, что многие ученики остаются в 
школах не только днем, но и ночью, так как приходят сюда со всеми необходимыми запасами, 
и таким образом школы обращаются в тесные, грязные и душные ночлежные приюты. 

Обучением и воспитанием в мужских школах занимаются муллы. Ежедневно они бывают 
здесь часа по четыре. Из коих два до обеда и два после обеда. Помощниками мулл в обучении 
детей и наблюдателями за внешним порядком в школах являются или прежние, или тепереш-
ние старшие ученики. Надобно заметить, что дети состоятельных татар иногда остаются в мед-
ресах до двадцати и даже до тридцати лет жизни. Находясь под непосредственным продолжи-
тельным влиянием мулл, эти молодые люди успевают проходить весь ученый курс мусульман-
ства и, глубоко проникшись его идеями, становятся впоследствии самыми искренними его ис-
поведниками и распространителями. В сельских школах эти взрослые ученики передают своим 
младшим товарищам вместе с грамотностью и целую систему преданий, обычаев и верований, 
составляющих важный аксессуар к основным положениям магометанской веры, изложенным в 
Ал-Коране. Узнав от мулл, что известно последним, взрослые и состоятельные шакирды неред-
ко поступают в высшие мусульманские училища, напр., в Казани и Уфе, и здесь проходят пол-
ный курс богословских наук, а также словесность и даже философию Платона и Аристотеля, 
поскольку последняя в своей этической части известна была арабам. Окончив образование, 
шакирды предпринимают религиозные путешествия либо в Аравию и Персию, либо в Буха-
рию, иногда в Египет. Образование и путешествия открывают ученикам доступ к высшим зва-
ниям и должностям – имама, хатыпа, мударриса и муллы. Правда, немногие проходят указан-
ный путь религиозного образования, но зато эти немногие делаются впоследствии столпами 
ислама и приобретают репутацию ученых и неодолимых его апологетов. Толпа слушает их как 
пророков, как представителей высшего, доступного людям, ведения. Мне привелось беседовать 
с одним из таких образованных мулл, именно в деревне Старом Шаймурзине, и я немало удив-
лялся и богословской эрудиции этого муллы, и его глубочайшей вере в абсолютную святость и 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

933

превосходство мусульманства, и тому благоговению, с каким внимали его речам простые лю-
ди. Жаль, что переводчик, чрез которого я беседовал с муллою, иногда затруднялся переводить 
его речи, находя их слишком высокими для неподготовленного понимания. Впрочем, не только 
ученые, но и обыкновенные муллы пользуются среди своих учеников и вообще прихожан гро-
мадным уважением, какое у нас снискивают себе лишь весьма немногие священники, способ-
ные быть людьми не от мира сего. Уважение к муллам возбуждается тем, что в своей жизни, за 
самыми редкими исключениями, они являются самыми аккуратными исполнителями требова-
ний религии и ее ритуала. Муллы только учителя своих прихожан, не имеющие нужды уни-
жать пред ними свое достоинство какими-либо житейскими сделками и постоянным выспра-
шиванием вознаграждения за свои труды: каждый мусульманин законом обязан сам приносить 
мулле десятую часть своих достатков; кроме того, муллам отводятся значительные участки из 
общественной земли, приносятся тайные жертвы в большие праздники, дается посильное воз-
награждение за обучение детей и за лечение, которым занимаются многие. Эти условия созда-
ют для мулл внешнюю, материальную независимость от прихожан и облегчают им выполнение 
нелегких обязанностей; чтобы исполнять все правила образцовой жизни и поведения, ежеднев-
но по пяти раз неопустительно бывать в мечети и по два раза в школе, исправлять и другие 
требы по приходу, – для этого нужен большой искус, значительная подготовка с юных лет. Я 
нарочито несколько подробнее сказал о муллах, чтобы показать, каковы учителя татарских ду-
ховных школ и какими располагают они нравственными средствами для успеха своей деятель-
ности. Очень неприветливо, недружелюбно встречали меня эти духовные вожди татар; я был 
для них незваным и неожиданным гостем, гяуром из русских чиновников, обыкновенно наез-
жающих, по мнению татар, нарушать мирное течение патриархальной мусульманской жизни и 
иногда вторгаться в ее исповедные стороны. Прибыв в деревню, останавливался я на въезжей 
квартире, призывал старшину или старосту и муллу и, объявив им о цели своего приезда, вме-
сте с ними шел в школу. Муллы везде высказывали удивление, почему это до настоящего вре-
мени никто не осматривал их школ и не вмешивался в дела их по этой части: уж не хочет ли 
правительство, говорили они, завести повсюду русские школы, чтобы потом удобнее было кре-
стить татар? Я успокаивал сомневающихся разъяснением, что правительство заботится теперь 
об улучшении внешних условий, в каких находятся начальные школы, и что мне никто не да-
вал права касаться религии татар. Это заявление несколько успокаивало мулл, и они нехотя 
отправлялись со мною в школы. Правда, некоторые отказывались идти, ссылаясь на свое не-
здоровье или на недостаток свободного времени, и тогда я посещал школы в сопровождении 
старшины или старосты и переводчика. Осматривать школы одному, без провожатых, было бы 
рискованно и небезопасно: я знал, что татары ненавидят особенно русских чиновников и свя-
щенников. В одной деревне, именно в Больших Тарханах, волостной старшина из крещеных 
чуваш, человек почти обрусевший, всячески отклонял меня от посещения школ, опасаясь пого-
ловного восстания татар, которые в прошлом году, по словам старшины, чуть было не побили 
местного исправника. Сказать правду, я несколько времени колебался в решении вопроса, по-
следовать ли мне предупреждению старшины или нет, и только беседа с одним из мулл успо-
коила меня. Ревизия школ, произведенная при старшине и муллах, обошлась без всяких непри-
ятных приключений. Хотя татары и узнали о моем приезде, но не собирались толпами около 
школ и держали себя мирно… 

Мальчики в татарских школах учатся читать и писать по-арабски; обучение чтению начина-
ется с первого года, а обучение письму – со второго или с третьего. Каждый мальчик учит осо-
бую часть установленного курса: один проходит азбуку (элиф-бет), другой – молитвы и изре-
чения из корана, составляющие содержание последовательно изучаемых книжек: Иман, Ясын и 
Гафтыяк, третий читает Коран. Из общего числа учеников, умеющих писать, я обыкновенно 
находил четвертую или пятую часть. Старшие ученики проходят арабскую грамматику, читают 
и заучивают Коран, который муллы объясняют им словесно; кроме того, они сообщают учени-
кам священно-исторические рассказы (тарих) и повести (икаят), а также нравоучительные бас-
ни (акъян). Все это из школ передается в семьи и, как священный завет, переходит от одних 
поколений к другим. Какой-либо системы, порядка в школьном обучении у татар, кажется, не 
существует вовсе: каждый ученик или твердит свой урок, или слушает проповеди и объяснения 
муллы и усвояет их по мере своего возраста и понимания; из познавательных сил на работу 
вызывается у мальчиков почти одна память. Явившись в школу, я слушал чтение отдельных 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

934

учеников, которые в обычное время читают вслух все разом и каждый свое; заставлял потом 
читать молитвы: в этом случае двое мальчиков обыкновенно отделялись из общей группы де-
тей, выходили на средину комнаты и, сев на корточки, начинали распевно-однообразное и в 
высшей степени заунывное произношение той или другой молитвы. Я испытывал тогда край-
нее недовольство собою, недовольство тем, что совсем не знаю арабского языка. Не понимая 
содержания молитв, я слушал лишь их внешнее выражение в звуках и наблюдал впечатление, 
производимое чтением как на мальчиков, которые по общему отзыву татар, тоже не понимают 
арабского языка, так и на муллу, единственное, как мне говорили, лицо, понимающее каждое 
слово молитвы. В совершенной тишине и, по-видимому, безучастно, понурив головы, мальчи-
ки слушали чтение своих товарищей, а мулла постоянно поднимал вверх голову и глаза, шепо-
том, благоговейно повторяя за детьми священные слова. Выслушав чтение молитв, я спраши-
вал мулл, знают ли их ученики молитвы за Государя императора и, получив утвердительный 
ответ, предлагал умеющим написать что-либо по-арабски, и они писали на маленьких лоскут-
ках бумаги и карандашом по нескольку слов или выражений; умеющими писать оказывались, 
как уже замечено, далеко не все ученики. Русскому чтению и письму не учат ни в одной из та-
тарских школ. Муллы прямо заявляли мне, что обучение русской грамоте никогда не входило и 
не может входит в программу их школ, так как последние имеют исключительно церковную 
задачу. Только в одном училище Симбирского уезда нашелся ученик – юноша, где-то на сто-
роне выучившийся читать и писать по-русски. Определенного числа лет для обучения в шко-
лах у татар не установлено: тогда как некоторые из учащихся остаются в школе года по два или 
по три, другие посещают ее лет 12 или 15 и школьниками вступают в зрелый возраст. Обуче-
ние начинается осенью, по окончании полевых работ, и продолжается до весны. В этот период 
времени мальчики учатся ежедневно; в пятницу, а равно и после обеда в четверг занятий не 
бывает. Определенной нормы числа учеников тоже не существует: учиться должен каждый 
мальчик, может посещать школу и каждый юноша. По собранным мною сведениям, в 18 татар-
ских школах Симбирского уезда обучается 702 ученика, а в 9 школах Сенгилеевского уезда – 
205; в Симбирском уезде на одну школу в среднем выводе приходится по 39 человек, а в Сен-
гилеевском – по 23 человека. Ученики татарских школ одеты по большой части крайне бедно. 
Находясь в тесной школьной избе, исправно отопляемой самими учащимися, и образуя много-
людную группу, которая едва помещается в такой избе, ученики татарских школ во время за-
нятий обыкновенно сидят в одних сорочках, кальсонах и чулках. Почти ни на одном ученике 
не заставал я чистого белья, а некоторые были одеты буквально в рубища. 

Таково теперешнее состояние магометанских духовных школ Симбирского и Сенгилеевского 
уездов. Из сказанного видно, что школы эти имеют очень много недостатков и являются учреж-
дениями, ставящими целую массу препятствий распространению среди татар и русской граждан-
ственности, и христианства. Если не имеется в виду оставлять эти школы в их настоящем поло-
жении, то, по моему крайнему разумению, полезно было бы принять следующие меры:  

1. Вменить татарским обществам в обязанность, чтобы помещения для школ устраивались 
более просторные, соответственно наибольшему числу обучающихся в них мальчиков, чтобы 
при всех школах устроено было в особой комнате для учеников, остающихся на ночлег, чтобы 
в школьных зданиях всегда поддерживалась чистота и опрятность, и чтобы учащиеся не были 
оставляемы в них без всякого надзора взрослых. 

2. Обязать мулл, получающих это звание на основании недавно установленного экзамена 
русского языка, чтобы они не только не препятствовали своим ученикам обучаться русской 
грамоте, но сами уделяли время на обучение их этому предмету. 

3. Необходимо выработать точную программу для татарских школ с распределением учеб-
ного материала на известное число лет; установить приемный возраст учеников и maximum 
времени, какое они могут оставаться в школах. Такую программу могли бы составить магоме-
танские духовные собрания, из коих одно находится, напр., в Уфе. По утверждении программы 
правительством, она могла бы затем стать обязательною для всех школ. 

4. В учебную программу необходимо ввести обучение русскому чтению, письму и счисле-
нию. Для этого потребно составить несколько хороших и недорогих по цене учебных руко-



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

935

водств собственно для татар. Труд составления могли бы взять на себя преподаватели русско-
татарских правительственных учительских школ, какие имеются, напр., в Казани и Уфе20. 

5. Обучение русскому языку в татарских школах желательно бы поручить особым учите-
лям из татар, прошедшим курс учительских школ или приобретшим вообще звание начально-
го учителя. Обеспечение учителей содержанием возложить на местные общества, а частию 
принять на счет казны. В школах с классами русского языка установить испытания учащимся, 
на основании которых они могли бы получать свидетельства на льготу по отбыванию воинской 
повинности. 

6. Независимо от упомянутых классов, было бы полезно открыть на казенный счет в наи-
более многолюдных татарских селениях образцовые одноклассные училища с учителями из 
татар, хотя по одному или по два училища на уезде, где много татар. 

7. Наконец, весьма полезно было бы иметь в Казанском учебном округе особых инспекто-
ров татарских школ из русских людей, хорошо изучивших языки арабский и татарский и доста-
точно подготовленных к инспекторской службе общим образованием. Если признано полез-
ным иметь особого инспектора для чувашских школ, то едва ли можно отрицать необходи-
мость таких же должностных лиц для школ татарских. Известно, что татар гораздо больше, чем 
чуваш, и что татары как народ, имеющий свою грамоту и отличающийся крайним фанатизмом, 
нуждаются в более сильном внешнем воздействии, чтобы русская гражданственность и хри-
стианство могли найти к ним доступ. Осмотры татарских училищ инспекторами, не знающими 
ни арабского, ни татарского языков, едва ли могут быть полезны в желательной мере. Резуль-
татом этих осмотров может быть разве улучшение внешнего положения магометанских школ. 
Что же касается вопроса о том, как бы изменить внутренний их строй соответственно целям 
миссионерским и политическим, то практическое решение этого вопроса может быть делом 
продолжительного времени, посильным только для лиц, специально к этому делу подготовлен-
ных, да и эти последние должны будут посвятить ему весьма много трудов и усилий. Особенно 
трудным должно быть начало дела. 

Источник: Анастасиев А. Магометанские духовные школы (мектебе и медрессе) в Симбир-
ском и Сенгилеевском уездах Симбирской губернии // Отдельный оттиск из неофициального 
отдела «Симбирских губернских ведомостей» за 1893 г. №65–69. С.3–20. 

 
№ 7 

Отчет инспектора КТУШ Ш.Ахмерова от 15 сентября 1890 г. за №326  
попечителю КУО о состоянии русско-татарских школ в Вятской губернии 
Его Превосходительству господину попечителю Казанского учебного округа. 

Вследствие предписания Вашего превосходительства от 7 сего сентября за №4387 имею 
честь почтительнейше донести следующее. 

Из означенного предписания видно, что ревизия татарских одноклассных училищ в Вятской 
губернии нашла в них следующие недостатки: а) учителя русского языка в сих училищах не-
свободно владеют русским языком сами, б) учителя предпочитают употреблять с учениками 
татарский язык, в) они ведут дело обучения механически, без понимания учениками читаемого, 
г) ученики не выучиваются русскому языку и д) учебники, высылаемые инспекцией татарских 
школ, не применены к потребностям русско-татарских школ, словом, учебная часть в татарских 
школах – весьма неудовлетворительна. А так как учителями в тех школах состоят лица, окон-
чившие курс в Казанской татарской учительской школе, то ответственность в неудовлетвори-
тельности постановки учебного дела в начальных школах падает на учительскую школу.  

Ученики в Казанскую татарскую учительскую школу в большинстве случаев поступают 
почти без знания русского языка, с кое-каким умением писать и читать, умением, не идущим 
дальше механического изображения буквами диктуемых слов и дальше чтения по печатному. 
Задачей учительской школы является из таких лиц в течение 4-летнего курса подготовить учи-
телей русского языка для татарских школ и, следовательно, всеми мерами стараться об воз-
можно лучшем усвоении ими того языка, который они, в свою очередь, должны будут распро-
                                                 

20 Автор ошибается: Татарская учительская школа в Уфе была переведена в 1877 г. в Оренбург и за-
крыта в 1890 г. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

936

странять в молодом татарском поколении в городе или деревне. Прекрасно сознавая всю важ-
ность и великое значение русского языка для будущих учителей народных татарских школ, все 
преподаватели учительской школы, не только специально русского языка, но и прочих предме-
тов курса, а также воспитатели обращают все свое внимание на этот предмет, и результатом 
совокупной деятельности всего учительского персонала школы в течение 4 лет к концу курса 
является достаточно твердое усвоение законов русского языка, этимологии и синтаксиса его и 
достаточный навык, хотя с некоторыми ошибками в беглой речи, в разговорном языке, боль-
шего, как показывает опыт не одной Казанской, но, кажется, и других школ, достигнут, при 
настоящих обстоятельствах не представляется возможным. Достигаемые в учительской школе 
результаты в русском языке признавались всегда и окружным начальством удовлетворитель-
ными. Но молодые люди, окончив курс в учительской школе с таким запасом знания, лишь 
только усвоенного и требующего дальнейшего развития, практики и пополнения, знания неза-
конченного вполне, а лишь дающего возможность к дальнейшему усовершенствованию и тре-
бующего благоприятных условий для своего развития, поступают учителями в татарскую де-
ревню, нередко изолированную от русских сел и деревень многоверстным расстоянием со всех 
сторон. Живая практика в русском разговоре окончательно прекращена, в деревне никто кроме 
как на татарском языке, не говорит, учебники, какие имеются в училище, большею частью дав-
ным-давно, еще в бытность в учительской школе, прочитаны и не представляют интереса но-
визны; ученики к нему идут, не понимая ни слова по-русски, и то большею частью из любо-
пытства, что за учитель такой появился в их деревне незваный, непрошенный, на которого от-
цы смотрят с подозрением. Они идут, не сознавая необходимости знания русского языка, рус-
ско-татарская школа для них не составляет насущной потребности, ибо учиться они могут в 
излюбленном и уважаемом всем населением медресе или мектебе, где ему все родное, искони 
знакомое. Мусульманин, имея свою крепкую религиозную культуру, свой крепко организован-
ный быт, свои обычаи, свои школы, еще не сознает потребность в чуждом для него образова-
нии и если обучается русской грамоте, то исключительно в практических целях; в этом суще-
ственная разница между татарином и другими инородцами, не имеющими ни прочно организо-
ванной религиозно-нравственной культуры, ни своих училищ, для последних школа русская 
является единственным учреждением, где они могут получить первоначальное воспитание. 
Учителю, несимпатичному по своей деятельности, оторванному от населения, стоит величай-
шего труда приучить мальчиков к школе, приохотить к посещению уроков. Строгие требова-
ния тут ничуть не помогают: попробуй учитель принимать меры строгости, мальчики переста-
нут ходить в школу. Все сельские учителя жалуются, что ученики не ходят аккуратно: походит 
неделю, другую не идет; родители же, не придавая серьезного значения обучению своих детей 
русскому языку, в большинстве случаев никаких мер не принимают.  

В таком плачевном, истинно жалком положении находятся учителя татарско-русских школ. 
Не представляется мне невозможным, что они не только не идут вперед и не совершенствуют-
ся в своем духовном развитии, но, напротив, регрессируются в нем: привычка к русской речи 
постепенно пропадает и вместе с тем теряется возможность черпать новые знания, возобнов-
лять и поддержать прежние сведения из источников русского образования и просвещения. При 
таких условиях, мне кажется, что даже и человек с большим образованием и знанием русского 
языка очутится в критическом положении, и даже человек русский скорее сам выучится татар-
скому языку, чем научит основательно своих учеников. Если для усвоения русского языка на-
столько, чтобы более или менее свободно на нем объясняться и читать книги, при прекрасном 
составе преподавателей и при усиленном их напряжении и старании, самому воспитаннику 
учительской школы в закрытом учебном заведении потребовалось 4 года, то я и не знаю, 
сколько времени нужно ему на то, чтобы выучить деревенского мальчика-татарина русскому 
языку, тем более, что татарский мальчик после 2–3 часов учения в течение дня наполовину по-
русски и наполовину по необходимости по-татарски, тотчас возвращается в свою семью и уже 
не слышит ни слова по-русски. При этом нужно принять в расчет, что он ходит в школу лишь в 
течение 5 или 6 месяцев в году и то неправильно, со значительным пропуском уроков. Поло-
жение учителя русско-татарского училища в деревне может идти разве в сравнение с положе-
нием учителя русского, получившего четырехлетнее образование в иностранной школе и по-
саженного в русской деревне для обучения иностранному языку русских мальчиков. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

937

Сравнительно в лучших условиях находятся русско-татарские училища в городах. Сознание 
необходимости знания русской грамоты и русского языка здесь ощущается татарами больше: 
здесь в составе учеников много детей торгового сословия, детей лиц, близко стоящих с рус-
скими, как солдат, сторожей, разных служащих во всевозможных присутственных и общест-
венных учреждениях и пр., а сами учителя имеют возможность постоянной практики в русском 
языке и возможность пользования русскими книгами. Вот почему, при благоприятных услови-
ях, когда татарское общество не напугано разными слухами, умышленно распространенными 
фанатиками или вызванными неправильным толкованием правительственных распоряжений, 
учение в школах в городе идет сравнительно много успешнее и при большом составе учащих-
ся. Но и в городах учителя все еще не могут достигнуть правильности в посещении учениками 
уроков. Малейший слух, волнующий умы, отзывается чуть не полным прекращением учащих-
ся. Так было в 1882–83 гг., когда распространилась молва о подчинении татарских духовных 
школ (медресе и мектебе) контролю инспекции татарских школ и по поводу посещения этих 
школ инспектором; то же явление повторилось в 1888 г. вслед за опубликованием высочайшего 
повеления 16 июля 1888 г. о требовании образовательного ценза от магометанского духовенст-
ва; такие распоряжения, хотя и не касаются прямо русско-татарских школ, но заставляют татар 
остерегаться от общения со всем, что, по их мнению, может влиять духовно на юношество и 
сблизить его с русскою жизнью. Всякая школа в представлении татарина есть своего рода мек-
теб или медресе, т.е. учреждение, преследующее религиозно-нравственные цели. 

Вообще же говоря, как к учителям, так и к ученикам татарско-русских училищ нельзя 
предъявлять, по моему мнению, тех требований, какие могут быть предъявляемы к русским 
школам: и национальные особенности, и трудности русского языка, и отношение к ним обще-
ства понижают уровень требований. 

Другим, весьма важным неудобством при обучении татарских детей русской грамоте, как 
справедливо указывает ревизия вятских школ, следует признать недостаток хорошо и приме-
нительно к особенностям этих школ составленных учебников. Существующие учебники, из-
данные бывшим инспектором татарских, башкирских и киргизских школ Казанского учебного 
округа Радловым, могли бы быть полезными и пригодными руководствами и пособиями, но 
лишь в весьма опытных руках и при постоянном руководительстве, надзоре и указаниях учите-
лям как пользоваться ими. Нельзя не признать некоторых недостатков этих учебников, но 
учебники, составленные для русских школ, как по своему содержанию, так и по некоторым 
другим причинам, не пригодны для употребления в русско-татарских школах. Поэтому радлов-
ские учебники являются единственными, и я не знаю, какими другими учебниками возможно 
было бы их заменить в настоящее время, и потому думаю, что существует неотложная потреб-
ность в издании лучших учебников и руководств; но они никем пока не составлены. 

Что касается до мер для улучшения постановки учебного дела в одноклассных русско-
татарских школах путем более продолжительного учения в учительской школе, т.е. установле-
ния 5 или 6-летнего курса, то, конечно, эта мера не может не отозваться благоприятно на об-
щем развитии учеников учительской школы и больше укрепить их в знании русского языка; но 
мне кажется, что этим не будет еще исправлено все при наличности тех крайне неблагоприят-
ных для насаждения русского просвещения и распространения русского языка среди татар-
магометан условий, какие коренятся в самом строе татарского населения, и улучшение позна-
ний учителей, и лучшие учебники мало подвинут дело вперед и будут лишь пальятивами. При-
чины неуспеха татарско-русских училищ заключаются в религиозном и бытовом строе магоме-
танства и в прочной замкнутой в себе организации своих школ, в отчужденности от русской 
жизни и деятельности. Нужно возбудить сознание необходимости русского просвещения, а для 
этого – необходимости знания русского языка как средства для получения русского образова-
ния; при несочувствии же и недоверии самого населения к русско-татарским школам послед-
ние едва ли когда-либо достигнут удовлетворительного состояния и будут обречены на прозя-
бание на невосприимчивой почве. Школа русско-татарская едва ли может побороть препятст-
вия и преграды на пути ее преуспеяния, представляемые ей индифферентизмом общества, вра-
ждебно или в лучшем случае с высока относящимся к ней авторитетным магометанским духо-
венством и медресами и мектебами. Всякая школа может развиваться лишь при сознании своих 
сил и при симпатии и нравственной поддержке со стороны тех, для кого она существует. Если 
цель существования русско-татарских школ заключается в насаждении в русском мусульман-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

938

стве при посредстве этих школ русского просвещения, русских идей и знаний, словом, если 
цель – в духовном сближении и единении мусульманства с коренным населением, то сущест-
вование рядом двух разных систем воспитания всегда будет величайшим злом: с одной сторо-
ны, органы Министерства народного просвещения будут стараться своими школами сеять на 
совершенно неподготовленной и невосприимчивой почве семена европейского просвещения, с 
другой стороны, будут воспитывать молодое поколение в духе закоренелого исламизма и ста-
ринных традиций мектебе и медресе, состоящих под руководством и исключительным надзо-
ром местного духовенства, которое с ненавистью смотрит на существование параллельно с его 
школой, всеми почитаемой, как рассадник духовного просвещения, другой, чуждой по духу и 
стремлениям школы. При желании, поэтому, воздействие на коренные причины, задерживаю-
щие проникновение русских просветительных начал в среду магометанства, необходимо взять 
в руки все воспитание молодого татарского поколения, но, конечно, эта задача весьма трудная 
и может быть достигнута не сразу и не крутыми мерами, а постепенно, учреждением исподволь 
контроля со стороны правительства над мусульманскими училищам (мектебами и медресами), 
которые в настоящее время состоят под исключительным управлением и заведыванием мулл, и 
правительство не знает ни программ, ни духа и направления преподавания в них. Между тем 
эти училища – действительные и самые важные источники воспитания татарского юношества. 
Мысль об учреждении надзора за всеми магометанскими учебными заведениями не чужда пра-
вительству и не нова; еще в 1882 г. воспоследовало высочайшее повеление от 5 февраля, в силу 
которого все означенные мусульманские учебные заведения, под разными наименованиями, 
должны были подчиниться контролю органов Министерства народного просвещения. Таковой 
контроль и был возложен на тогдашнего инспектора татарских школ Казанского учебного ок-
руга; но первая же попытка привести в действие и исполнение высочайшее повеление кончи-
лась неудачею. В своих заметках о татарском образовании, представленных мною господину 
министру народного просвещения в начале текущего года, по требованию его сиятельства, я 
имел честь изложить причины этого неуспеха, а также начертать путь, коим, по моему искрен-
нему убеждению, представляется возможность установления надзора за медресами и мектеба-
ми, и охарактеризовать свою деятельность как временно исправлявшего обязанность инспекто-
ра татарских школ после оставления этой должности г.Радловым, с 1885 г. по 1890 г. 

Временно исправляя эту должность, я был лишен возможности производить частые разъез-
ды для обозрения татарско-русских школ в округе, во-первых, потому что это отвлекало бы 
меня от прямых моих обязанностей по должности инспектора учительской школы и требовало 
бы очень продолжительных отпусков, во-вторых школ этих очень мало, и предпринимать по-
ездки в какую-либо местность или губернию для осмотра 1 или 2 школ не представляло доста-
точных побуждений, в-третьих, командировки должны были производиться по мере надобно-
сти и по усмотрению г.попечителя округа, и в этих видах мне не выдавалось разъездных денег, 
присвоенных должности инспектора татарских школ, и в случае командировки назначались 
прогонные деньги. Командировки же я получал тогда, когда представлялась в том особенная 
потребность. Таких командировок мне за все время исправления обязанностей инспектора та-
тарских школ дано было две: одна в Вятскую и Казанскую губернию (Лаишевский уезд) в 1883 
г. в декабре месяце для осмотра недавно тогда открытых школ в дер. Кугарчин и 2 вновь же 
открытых одноклассных татарских училищ в Елабужском уезде в дер. Аккузине и Биктове. 
Цель этой поездки, как мною и было донесено в отчете об ней, была не только ревизионная, но 
и общего характера: я задался мыслью уяснить себе отношения обществ к школам в местности, 
близкой (Лаишевского уезда) к Казани – этому центру магометанского фанатизма, и местности, 
более отдаленной от нее (Елабужского уезда), – и определить духовное влияние Казани на 
ближайшие от нее селения. Эта задача интересовала тогда меня потому, что нужно было выяс-
нить на случай требования со стороны высшей власти приведения в исполнение установления 
надзора за магометанскими училищами, с какого именно района начинать обзор этих училищ. 
Все посещенные мною тогда школы я нашел в удовлетворительном состоянии в учебном от-
ношении и никаких особенных недостатков не заметил, напротив, школы в Биктове и Терсях 
(последняя содержится на счет Елабужского земства) на меня произвели очень отрадное впе-
чатление. Вторая командировка была в Астрахань в 1887 г. Испрашивая разрешения г.попе-
чителя округа, я доложил его превосходительству, что намерен сделать попытку осмотреть 
местные магометанские духовные училища (мектебы и медресы), т.е. сделать шаг к приведе-



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

939

нию в исполнение высочайшего повеления от 5 февраля 1882 г. и вместе с тем обревизовать 
существующее там инородческое для татар училище, на что и получил согласие г. попечителя с 
наставлением соблюдать величайшую осторожность, чтобы не возбудить волнения умов среди 
татарского общества, и приступить к осмотру медресов не иначе, как с согласия на то местного 
губернатора. Астрахань представлялась мне более удобным пунктом для этой цели потому, что 
она составляет довольно значительный центр мусульманства и при том духовенство и магоме-
танские училища в Астрахани значительно изолированы от влияния Казани. И здесь состояние 
русско-татарского училища я нашел очень хорошим в учебном отношении, а также оправда-
лись мои предположения относительно возможности приступить к установлению надзора за 
магометанскими училищами, начиная таковой надзор с более или менее отдаленных от Казани 
местностей, о чем, впрочем, я имел честь донести в отчете по командировке. 

Далее, ревизия вятских школ находит, что «учителя татарских школ, вышедшие из Казан-
ской учительской школы, как надо предполагать по ходу занятий их в школах, не получают 
правильных указаний о приемах преподавания, какие необходимо практиковать в инородче-
ских школах при обучении русскому языку». Воспитанники учительской школы для получения 
навыка в преподавании, начиная с 4 класса, ежедневно по очереди упражняются в приемах 
обучения в начальном училище, состоящем при учительской школе, под непосредственным 
руководством учителя начального училища и инспектора школы, слушают преподавание учи-
теля, замечаемые при ведении урока воспитанниками недостатки исправляются и указываются 
при обсуждении данного каждым воспитанником урока, а на уроках педагогики и дидактики 
указываются как общие приемы преподавания, так и приемы, наиболее пригодные для практи-
кования в начальных татарских школах. Относительно правильности этих приемов я могу 
лишь сказать, что они, быть может, страдают многими недостатками, потому что при выработ-
ке их мы не имели, готовых образцов для подражания: татарско-русское обучение – дело срав-
нительно новое, и оно возникло лишь с учреждением инспекции татарских школ в 70-х гг., ко-
гда не было ни одной школы; эти приемы пришлось создавать, применяясь к обстоятельствам и 
особенностям вновь учреждаемых школ, и я им учился, состоя в течение 6–7 лет учителем на-
чального татарского училища и русского класса при медресе г.Казани под руководством быв-
шего инспектора Радлова, продолжал и продолжаю учиться, состоя с 1878 г. преподавателем и 
с 1881 г. инспектором учительской школы. При моих посещениях школ учителя, окончившие 
курс в Казанской татарской учительской школе, пользовались этими приемами и, как я заме-
чаю, пользуются ими и теперь в русских классах при медресе и татарских школах в Казани. 

На основании вышеизложенного имею честь почтительнейше представить Вашему превос-
ходительству в заключение следующие свои посильные соображения: 

а) Предстоит настоятельная потребность в составлении и издании лучших учебников для 
татарских школ, ибо учебники, изданные г.Радловым, как первые опыты, не свободны от не-
достатков, кроме того, необходимо издание переводов книг, которые послужили бы к ознаком-
лению татарского населения со знаниями по истории и географии России и с другими полез-
ными сведениями из разных областей знания. Это, быть может, послужило бы к пробуждению 
сознания в татарах полезности общения с русскою культурою и послужило бы начальным 
толчком к сближению с русским миром и мировоззрением. Исключительно религиозное вос-
питание, получаемое татарским юношеством в их медресах и мектебах, не дает им никаких 
практических знаний и лишает их возможности всестороннего развития, оставляя в полном 
невежестве обо всем их окружающем. 

б) Причины неудовлетворительного состояния русско-татарских школ, в каком они найде-
ны в настоящее время, коренятся в культурно-бытовых условиях, среди которых им приходит-
ся существовать и с необходимостью обусловливаются отчужденностью мусульманства от 
русского мира: оно (мусульманство) представляет собой вполне компактную общину и в самом 
себе находит удовлетворение своим духовным потребностям и потому пока не ищет света и 
знаний вне себя: муллы и медресе, религия Корана вообще доставляют обильно духовную пи-
щу и заполняют ограниченные требования ума и сердце невежественного татарина. Русская 
школа при наличности этих обстоятельств не силах еще завоевать себе симпатии общества, не 
может пробудить его интерес к себе и не может проложить путь в эту среду как сильный и 
прочный элемент, в среду, прочно обложенную веками установившимися религиозно-нравст-
венными воззрениями. Учитель школы является в татарском селении ничтожным и изолиро-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

940

ванным элементом и скорее сам подвергается влиянию окружающей среды, чем оказывает воз-
действие на нее: ученики являются в школу со строго определенными требованиями выучить 
их читать и писать, а остальное им не нужно; если учитель не хочет удовлетворять их требова-
ния, они не ходят. Это может повести к неудовольствию начальства за незначительность числа 
учеников, и вот учитель во избежание нареканий принимает с радостью всех, кто только явит-
ся, дорожит и теми, которые манкируют уроками, принимает учеников и в начале учебного 
года, и в средине, и в конце. От того в татарско-русской школе не два-три отделения, а целых 
4–5, а с некоторыми учитель даже занимается порознь. В учительскую школу будущий учитель 
татарско-русского училища поступает не моложе 15 лет, воспитанный татарской семьей, татар-
ским медресе и татарской средой; пробыв здесь 4 года, он в качестве учителя русского языка 
возвращается в ту же среду: неудивительно, что старые привычки, родной язык, родные обы-
чаи, образ жизни на татарский лад, прерванный на 4 года, вскоре начинают брать верх и заглу-
шают пробужденные в его душе силы и способности; внушенные ему знания и понятия посте-
пенно теряют свою связность, частью забываются, и через несколько лет учитель стоит уже на 
уровне полузнания. Вина не учительской школы в неудовлетворительности состояния учебно-
го дела в русско-татарских школах, а непреоборимые жизненные условия создают эту неудов-
летворительность и делают русско-татарские школы мертворожденными учреждениями. 

в) Продолжение курса на 5 или 6 лет улучшит качественно и количественно познания вос-
питанников учительской школы как в русском языке, так и в других предметах и тем поведет к 
большему общему их развитию, но это обстоятельство при наличности тех коренных препятст-
вий, какие представляют жизненные условия мусульманской массы, не дает ощутительных 
результатов, и цель сближения и объединения татарско-инородческого элемента с русской на-
родностью останется почти в прежнем положении. 

г) Дело воспитания мусульманского юношества должно быть в руках правительственных 
органов, и мусульманские училища не должны представлять того ненормального явления в 
общем течении народного образования в России, какое они представляют ныне. Тогда как не 
только учебные заведения чисто русские, но и школы других национальностей пользуются 
вниманием и широким покровительством государства, магометанские мектебе и медресе впол-
не предоставлены самим себе, de facto, остаются без всякого надзора, и жизнь их, направление 
и дух преподавания в них развиваются совершенно свободно и, к сожалению, в ущерб стрем-
лениям правительства в области просвещения инородчества.  

д) Русско-татарские школы снабжались мной имеющимися учебными книгами, составлен-
ными собственно для татарских школ, а также разными пособиями и книгами по общей учеб-
ной литературе. В те школы, предметами которых заведывал я, я и высылал по мере надобно-
сти книги, а в школы, предметами которых распоряжались местные дирекции и инспекции на-
родных училищ, книги доставлялись по их требованиям. 

е) При осмотрах школ состояние учебного дела в них я находил удовлетворительным, а за-
меченные незначительные недостатки указывал и объяснял учителям непосредственно и устно. 
Изменений в приемах преподавания и в методах не вводил, неуклонно следуя в этом отноше-
нии более опытному деятелю в инородческом обучении, бывшему инспектору татарских школ 
Радлову, стараясь лишь поддерживать то, что им было создано, и временно мне было препору-
чено до назначения министерством нового инспектора. Назначение это не состоялось, и я лишь 
дослуживал до ожидаемого наступления своим чередом момента упразднения инспекции та-
тарских, башкирских и киргизских школ Казанского учебного округа. 

Источник: Архив РАН, ф.47, оп.2, д.39, л.591–605. Копия. 
 

Вопросы образования и просвещения татар  
на страницах газеты «Тəрҗеман» («Переводчик») 

 
№ 8 

Письмо из Сибири  
Известный тюменский коммерсант Аджи Нигматулла бай Сейдюков, проживающий в дер. 

Малчин и известный во многих местах З.Сибири и Степного края самой широкой благотвори-
тельностью, особенно облагодетельствовал свою родную деревню. Решаясь писать об этом, я 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

941

имею в виду указать этого почтенного человека в пример другим людям, интересующимся де-
лами и успехами мусульманского общества. Аджи Нигматулла бай построил в дер. Малчин 
солидное каменное помещение для библиотеки и снабдил его тысячью книг на турецком, араб-
ском и персидском языках, печатных и рукописных. Вложив в банк достаточную сумму денег 
на предмет содержания из процентов смотрителя и сторожа библиотеки, он обеспечил оную на 
вечные времена. Библиотека открыта для всякого желающего ею пользоваться. Приезжие тут 
же находят радушное гостеприимство. 

Узнав о существовании лучших методов начального преподавания, Аджи Нигматулла бай 
не задумался подарить своей деревне образцовый мектеб. Для сего был приглашен знающий 
преподаватель и построено особое каменное помещение. В пять месяцев дети-новички в числе 
55 душ выучились читать и немного писать – успех неслыханный в наших краях при старом 
методе и порядках наших мектебов. Многие мусульмане, видя неожиданный успех, тронуты до 
слез, сожалея время свое, ушедшее в неведении. В настоящее время собрались учиться до ста 
детей и являются на учение с большой охотой, тогда как в мектебы старого метода их прихо-
дилось загонять палкой. О порядке обучения сообщу в другой раз. 

М.Х. 
Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №6. 22 февраля.  
 

№ 9 
* * * 

<…> Реформированные мектебы уже существуют в Ялтинском уезде, в Бахчисарае, Феодо-
сии, Симферополе, Касимове, Казани, Илецке, Оренбурге, в дер. Чукры Уфим. губ., в дер. 
Малчин Тобольской губ.; в гор. Таре, Семипалатинске и некоторых других местах. Отовсюду 
получаются вести об отличных успехах. Дети в несколько месяцев начинают читать, писать по-
татарски, читать арабское и, несомненно, в один год в них будет более успеха, чем в три года 
при старом порядке. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №8. 8 марта.  
 

№ 10 
* * * 

Из Сергиополя, Семиреченской обл. нам пишут, что до последнего времени в этом городе 
не было медресе, где бы дети-мусульмане обучались религии. Недавно приглашенный имам 
Хабибулла махзум Казыев открыл хорошее медресе и успел собрать до 70-ти учеников. 

Начальное обучение в этом медресе будет преподаваться по новому методу, следуя учебни-
ку «Ховадже и-Субъян». 

Мудеррис окончил курс мусульманских наук в г.Троицке в медресе дамолла Ахмед Хаджи 
газрета21. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №11. 3 апреля.  
 

№ 11 
* * * 

Из г.Каркаралинска Халильулла Бикметев передает нам, что имам и мудеррис г.Кешаф-
Эддин Шахмердан оглу, приняв в своем медресе за начальное руководство новый учебник 
«Ховадже-и-Субъян», достиг поразительных успехов: 8–10-летние мальчики после четырехме-
сячного обучения освоились с чтением и письмом (так, что могут писать, что слышат и разби-
рать всякую книгу и рукопись. Все это было удостоверено экзаменом детей. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №12. 12 апреля.  
 
 
 

                                                 
21 Имеется в виду хазрет. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

942

№ 12 
* * * 

Из Москвы нам сообщают, что на экзамене мектеба, содержащегося муллой Сафа Алимо-
вым, в присутствии почетных лиц и родителей дети 7–8 лет выказали небывалый успех в гра-
моте: начав обучение в октябре прошлого года к марту сего года, т.е. в течение шести месяцев, 
новички уже могли писать и читать по-татарски и разбирать по-арабски. Успех детей удосто-
верен свидетельством присутствовавших, в числе коих есть также подпись известного орен-
бургского купца Аджи Ахмед Хусаинова. В этом мектебе принято руководством «Ховадже-и-
Субъян». 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №14. 26 апреля. 
 

№ 13 
* * * 

Вопрос об улучшении методов преподавания в детских начальных медресах, а также в выс-
ших училищах (медресе), возбужденный несколько лет назад «Переводчиком», видимо, все более 
и более занимает мусульман. Известно, что уже в разных местах открыты детские мектебы по 
новой системе и ведут дело весьма успешно. За мектебами приходит очередь медресе. В Бахчи-
сарае «Зинджерли» медресе стало на новое положение; тут же другое вскоре будет также преоб-
разовано. О реформе, очевидно, думают и в других губерниях, ибо недавно приезжал в Бахчиса-
рай кальфа22 Агрызского медресе из Вятской губернии г.Хасянкаев для изучения нового метода, 
чтобы применить его у себя. Г.Хасянкаев думает как общежитие шакирдов, так и порядок препо-
давания поставить на рациональную ногу и ввести обязательные экзамены и ограничение пребы-
вания на курсах. Этот молодой мулла произвел на нас самое лучшее впечатление своей убежден-
ностью в необходимости реформы нашего учебного дела и расширения программы преподава-
ния. Он отлично заметил, что мы учимся, учимся и всетаки ничего не знаем. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №23. 14 июля.  
 

№ 14 
Уфа 

Уже некоторое время местное мусульманское общество поговаривало о необходимости от-
крытия мектебе с новым методом преподавания, но несмотря на число населения, на пребыва-
ние тут Духовного собрания – дело как-то не ладилось. Только месяца полтора тому назад из 
молодых мулл г.Багаеддин Максудов в соб. доме открыл небольшое мектебе и начал препода-
вание по новому методу. Посетив на днях его классы, я был поражен достигнутым успехам и 
не сомневаюсь, что до лета дети усвоят грамоту. Обращаю внимание уфимских мурз на это 
мектебе. Поддержав доброе начинание ходжи Максудова, они сделают благое дело, и облегчат 
начальное обучение детей. 

А.Ф. 
Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №37. 24 октября.  
 

№ 15 
Казань 

В Юнусовском приюте, существующем в нашем городе, с основания его, хотя обучали де-
тей родной мусульманской грамоте, но успехи не соответствовали желаниям. Нынешний ди-
ректор приюта г.Магомед Рахим Юнусов, – человек, много путешествовавший и знакомый со 
школами нового типа, решил улучшить преподавание в приюте. Благодаря его стараниям с 
сентября сего года родная грамота преподается по новому методу по учебнику «Ховадже-и-
Субъян», и дети делают быстрые успехи. Обучение вверено г.Хасан-Гата эфенди, знакомому с 
новым методом и достаточно развитому, чтобы повести дело удачно. 

                                                 
22 Имеется в виду хальфа. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

943

Опыт нового метода в Юнусовском приюте может оказать значительное влияние на му-
сульман города, почему все благомыслящие люди должны быть признательны М.Р.Юнусову за 
добрый почин. 

Ахмед М. 
Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1891. №44. 13 декабря.  
 

№ 16 
* * * 

Мусульманское население Казанской губернии, как видно из последних отчетов земских и 
губернского статистического комитета, мало пользуется услугами земства, администрации и го-
родских обществ в деле народного образования. Для этого оно имеет свои специально мусуль-
манские школы, называемые медресе и мектебе. И в то время как в земских, городских и прави-
тельственных школах, где обучение ведется на русском языке, дети мусульман обучаются в не-
значительном числе, – число обучающихся в названных выше мусульманских училищах с каж-
дым годом возрастает все более, причем увеличивается также и количество самих школ. Особен-
но сильно этот рост медресе и мектебе, а также обучающихся в них, обнаруживается в последние 
годы. По сведениям губернского статистического комитета, число медресе в губернии в 1889 г. 
не превышало 563, а число обучавшихся в них составило 18354 мальчиков и 9536 девочек. В 
1890 г. медресе уже было 677, с обучавшимся в них 19927 мальч. и 11390 дев. В прошлом же го-
ду число медресе возросло до 722, а количество обучающихся в них детей – 20965 мальчиков и 
12154 девочки. Благодаря такому увеличению школ, мусульманское население Казанской губер-
нии представляется обеспеченным школами более, чем русское население. В то время как для 
русского населения губернии одна школа приходится в среднем (по сведениям за 1891 г.) на 
1345,8 жителей, – мусульманское население имеет одну школу на 885 жителей. 

Один учащийся в медресе приходится на 15,6 мусульман, одна учащаяся там же русского 
населения один учащийся приходится на 18,5 мужчин и одна учащаяся на – 81,9 женщин. Наи-
большим количеством своих школ располагает мусульманское население Казанского уезда, 
где, по сведениям губернского статистического комитета, их в прошлом году насчитывалось 
207 (русских же школ в этом уезде имеется 106).  

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1892. №32. 7 сентября. 
 

№ 17 
Из нашей жизни 

Письма, полученные нами в последнее время, единогласно свидетельствуют, что новая идея 
о преобразовании мектебов и улучшении в них преподавания вступила повсеместно в реши-
тельную борьбу со старой идеей о неприкосновенности старого порядка, хотя бы оно было 
бесполезно до очевидности. Движение в пользу реформы и обновления охватывает все боль-
ший и больший район, показывая, что повсюду находятся мусульмане думающие, понимаю-
щие и на деле показывающие желание свое сделать доброе дело обществу. <…> 

Не столь удачно дело в Малмыжском уезде Казан. губ. Тут есть большая деревня Тюнтерь, 
а в ней мектебе и медресе. Один из мулл – ревнитель нового, а другой – ярый приверженец 
старого порядка и рутины. Это естественно возбуждает глухую, подпольную борьбу и вредит 
успехам обучения. Отрадно лишь то, что, хотя медленно, но общественное сознание более и 
более склоняется к реформе. 

В более печальном положении очутилось дело нового метода в Тамбовской губ. в дер. 
Идеево. Тут жители недовольные успехами детей обучаемых муллой по старому методу 
<…>Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1894. №7. 20 февраля. 

 
№ 18 
Казань  

В 1893 г. по совету и предложению почтенного мудериса Галим Джана Баруди при медресе 
его был открыт «мектеб для сирот». Многие из местных купцов взяли на полное свое содержа-
ние по одному сироте из числа просящих милостыню на базарах и отдали в обучение. Таким 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

944

образом, число детей-попрошаек значительно сократилось, а оказанные ими успехи и доброе 
поведение радуют как жертвователей, так и всех хороших людей. 

Если жертвователи на сирот и их покровители еще немного увеличат свое благодеяние и 
жертвы, то предполагается обучать тех сирот какому-либо ремеслу, которое дало бы средства к 
жизни по окончании учения. Заметим – все жертвователи суть постоянные читатели «Перевод-
чика». 

Джемаледдин Хусейнов. 
Мудерис Галим Джан Эфенди – лицо весьма почтенное. Содержит на свои средства сохт 

преподает бесплатно, хлопочет об улучшении преподавания и житье учащихся, пишет и издает 
книжки. 

«Ред.» 
Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1896. №2. 14 января. 

 
№ 19 
* * * 

Пермь. Н.Тимкин нам пишет: В новометодном мектебе, руководимом Молла Мемед Керим 
эфендием и устроенном по совету ахуна дамолла Нуруллы хазрета, при содействии почетных 
мусульман, происходили пред рамазаном экзамены. Обучение по новому методу начато было 1 
сентября прошлого года. Многочисленная публика и духовные лица, присутствовавшие на эк-
заменах из числа горожан и окрестных сел и заводов, были очень обрадованы большими успе-
хами детей в столь короткое время. Всех детей обучается 130 чел. Начавшие с азбуки уже бой-
ко читают, пишут и умело отвечают на вопросы по пройденным предметам. 

Эти экзамены вполне упрочили распространение нового метода и лучших школьных поряд-
ков в мектебах нашего края. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1896. №9. 3 марта. 
 

№ 20 
Обучение девочек 

В жизни мусульманских обществ немало уродливых явлений, которые поддерживаются, 
вопреки здравому смыслу и самому шариату, традицией и господством «обычая». Одним из 
таких грустных явлений надо признать полное игнорирование воспитания и обучения девочек. 
Когда кое-что в этом направлении делается для мальчиков, девочки совсем забываются; даже 
говорят, что им ничего не надо знать! 

Мусульмане Поволжья считают совершенно достаточным, если женщина знает немного чи-
тать, еще менее писать и главнейшие правила Веры. Кажется, немного, но, к сожалению, 
крымские мусульмане еще более урезали эту жалкую программу и обучают девочек только 
чтению и правилам Веры. На Кавказе и в Средней Азии пошли еще далее: так как мусульман-
ский печатный и письменный алфавит совершенно одинаковы, то опасаясь, что девочка, 
умеющая читать, легко может при желании, выучиться самоучкой писать, тут богопротивный 
обычай не дает им в руки книги, а правила Веры и молитвы выучиваются прямо наизусть и со 
слов преподавательницы! 

Мусульмане, по неведению своему, боятся, что письмо будет употреблено женщинами во 
зло, как, например, для сношений с сторонними людьми и т.п. Они думают, что так и следует 
по шариату и не подозревают того, что обычай этот прямо противен шариату и представляет 
продукт не мусульманской, а китайской жизни. В Китае обычай не только лишает женщину 
грамотности, но, чтобы она не могла шибко ходить или бегать, уродуют ее ноги! <…> 

Мусульманский же закон, установив, что «чтение и письмо разные доли одного того же ис-
кусства» (науки), категорически предписывает всеобщее обучение мусульман и мусульманок 
«науке». 

Увы, мусульмане подчинились более дикому обычаю, чем священному закону. 
Грамотная девица может написать любовную записку… а потому долой грамоту! Это очень 

умно; по этой логике необходимо выпустить на волю всех лошадей и ослов, ибо они иногда 
спотыкаются и разбивают горшки, коими нагружены; не надо обучать законам казиев, ибо они 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

945

иногда могут злоупотреблять; нужно уничтожить свечи и лампы, ибо иногда от них происхо-
дит пожар… 

Мыслящий человек не может признавать подобную логику; истинный мусульманин не мо-
жет отвергать прямое предписание шариата, а потому пора перестать быть рабом мерзкого 
обычая. 

Впрочем, мы с радостью можем свидетельствовать, что уже немало мусульман, сознавших 
гибельность странного, противомусульманского обычая. 

Они понимают, что плохое дерево не может давать хороших плодов; что ученая мать лучше 
воспитает своих детей, что добрые правила, усвоенные от матери, никогда не забываются, а 
потому чем более знает мать, т.е. женщина, тем лучше пойдет общее воспитание и жизнь. Не-
знающие не могут быть ровными со знающими, сказал Пророк. 

Если сильная еще традиция ставит преграды к переформированию на новых началах жен-
ских мектебов, то с другой стороны пробуждающееся сознание идет навстречу женскому обу-
чению. Этим объясняется, что, как редкие звездочки на темном, пасмурном небе, светят нам 
пока пять новометодных мектебов для девочек, где их обучают чтению, письму, счету, му-
сульманскому закону и кое-каким рукоделиям. Мектеб в городе Таре (Сибирь); в дер. Джав-
Баш и Татарбае Касимовского уезда; один в Бахчисарае; и мектеб в гор. Нухе Елисавет. губ. Во 
всех этих мектебах преподают женщины, следуя звуковому методу и программе нашего учеб-
ника. <…> 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1896. №36. 15 сентября.  
 

№ 21 
Редкие мусульманки 

Чрезвычайно отрадно слышать о грамотных и еще более об образованных мусульманках. 
Для сведения наших читательниц и подписчиц приводим два примера. Из Уфы нам сообщают, 
что жительница г.Тары Биби Ханифа Ниазова, дочь известного муллы Бурундукова, обучаю-
щая девочек, отличается большими познаниями в турецкой и арабской письменности и знает в 
совершенстве все шаригатские науки. 

Биби Ханифа делает честь мусульманам г.Тары. <…> 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1892. №40. 8 ноября. 
 

№ 22 
Вылазка против реформы 

В последнее время татарское общество заинтересовалось вопросом улучшения и облегче-
ния преподавания в своих мектебах. Ради сего изданы порядочно составленные азбуки, и во 
многих местах мектебы и школьные порядки более или менее улучшены. Результаты еще более 
возбудили к этому делу симпатии народа. Но, увы, есть еще немало тупоголовых, заядлых рев-
нителей косности, готовых доказывать, что дважды два – пять. Они не желают никакого улуч-
шения, никакого упорядочения в преподавании. 

Недавно одним из этих ревнителей издана в Казани книжка в 16 стр. под названием «Азбу-
ка». В ней всего 2–3 страницы, напоминающих «азбуку», остальное посвящено бестолковым 
речам и доказательствам «греховности» нововведений в учебном деле. Составив и издав «Аз-
буку», из которой не только дети, но и учителя ничего не поймут, мулла-автор, чтобы поразить 
«Новаторов», дерзко обращается к Корану и изречениям Пророка и доказывает греховность 
новометодного преподавания. 

Эта дерзость в обращении со священными текстами, ради целей косности, вынуждает нас 
дать маленький ответ полу-мулле. Мы говорим «полу-мулле», ибо настоящий мулла глупостей 
и неправды писать и печатать не будет. 

Полу-мулла говорит: новометодники изменяют древнюю, святую азбуку. Это самая красная 
ложь. Возьмите все новые азбуки и посмотрите, есть ли хоть одна новая буква? Как вам не со-
вестно лгать перед целым народом? Что он скажет про вас? Полу-мулла говорит: новый метод 
есть порождение времени и измена святой старине. Мулла не знает истории, ибо иначе он так 
бы не говорил. Желание облегчить, улучшить преподавание – дело очень старое. Первые му-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

946

сульманские куфические письмена были без точек и значков. Вскоре после Пророка для облег-
чения людей были введены «точки» и «знаки». Затем были сделаны и последующие улучшения 
по уму-разуму улемов и народа. 

Полу-мулла говорит: я следую предкам. Неправда. Предки хлопотали об общем обучении, 
старались облегчить его, а вы желаете противного. 

Полу-мулла говорит: по святому изречению малые дела по суннету более благодетельны, 
чем большие дела по дурному обычаю. 

Конечно, лучше заработать меньше честным образом, чем много, напр., воровством или 
злостным банкротством, но откуда вы взяли, что «учить детей пять лет и ничему не выучить» 
есть суннет. Зачем вы передергиваете и путаете хадисы, приводя совсем сюда не относящиеся? 

Народы не арабского происхождения не могут писать на своем языке без букв «ч-ж-п». Эти 
три буквы были приняты еще при абассидских халифах, а вы против них восстаете в своем не-
вежестве и неведении. Стыдно. Вы говорите: Пророк сказал – идите по той дороге, по которой 
идет большинство мусульман. 

Если так. Если вы понимаете, что пишете, почему сопротивляетесь улучшению мектебного 
преподавания. Большинство мусульман идет именно по этой дороге. Не говоря о многих об-
ластях России, новый метод и вопрос улучшения преподавания фактически господствует среди 
мусульман Туниса, Египта, Турции, Индии и других мест. Но вы ничего не знаете, ничего не 
читаете, и думаете, что составляете «большинство». 

Мы надеемся, что почтенные казанские улемы еще поучат вас, а г.оренбургский муфтий 
обратит внимание на ваши неуместные писания. 

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1896. №46. 25 ноября. 
 

№ 23 
Из жизни русских мусульман 

<…> В большинстве губерний, где имеется мусульманское население, общества и отдель-
ные благотворители вводят новый метод преподавания. Из Касимовского уезда раздается «го-
лос мусульманки», ратующий за обучение и воспитание девочек; для сего она издает в тысячах 
экз. книжку для пропаганды доброго дела23. 

В Оренбурге г.Хусейновым, в Казани Галеевым учреждены медресы, где дело преподава-
ния обставлено сравнительно довольно хорошо. В Троицке школьная реформа настолько стала 
популярной, что вскоре должна появиться брошюра, доказывающая необходимость преобразо-
вания и опровергающая ретроградные воззрения книжки Арифуллы эфенди Казанского. 

Закончим наше обозрение приятным указанием, что один из мусульман имеет честь прини-
мать деятельное участие в Московском благотворительном Елисаветинском обществе: почтен-
ный Аджи Худейн Байбеков избран недавно членом ревизионной комиссии этого общества, 
находящегося под высочайшим покровительством государыни Императрицы Марии Феодо-
ровны.  

Источник: Тəрҗеман-Переводчик. 1897. №22. 3 июня. 
 
 

Из рапортов начальников губерний и областей Российской империи  
о татарских новометодных училищах (1901–1903 гг.) 

 
№ 24 

Уведомление военного губернатора Тургайской области от 12 января 1901 г. за №6  
в департамент полиции о новометодных училищах  

Совершенно секретно 
В Департамент полиции 

Впоследствие отношения от 31 декабря минувшего года за №13419 имею честь сообщить в 
департамент, что лиц, выступающих в татарской литературе в качестве авторов новаторских со-

                                                 
23 Авт. сн.: См. №21-й. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

947

чинений, во вверенной мною области не замечается. А потому, оставляя без ответов вопросные 
пункты 1–3 названного отношения, нахожу необходимым остановиться лишь на пункте 4-м. 

В Тургайской области дело религиозного воспитания киргизского юношества находится 
главным образом в руках татар, которые в значительном числе временно проживают в степи 
среди кочевников, в качестве их домашних учителей, или принимают на воспитание киргиз-
ских детей в свои татарские школы, находящиеся в пограничных с областью городах и селени-
ях: Оренбурге (при мечети Хусаинова), Каргале (у ишана Хайрулы Зейнуллина), Илецкой за-
щите, Орске, Верхнеуральске, Троицке и проч. Во всех этих местах имеются татарские школы 
с новометодной системой преподавания. В самой же области – у киргиз новометодных школ не 
наблюдается, хотя трудно отрицать, что руководящие делом мусульманского образования сре-
ди кочевников казанские татары не применяли нового метода преподавания мусульманской 
грамматики. До 1874 г. туземные школы находились под наблюдением уездной администра-
ции; с этого же времени они были изъяты из ее ведения и переданы в ведение чинов Мини-
стерства народного просвещения, которые, однако, на самом деле ими не заведуют и даже не 
имеют представления о численности этих школ, чему, между прочим, можем служить под-
тверждением недавно поступившее ко мне отношение попечителя учебного округа (от 20 де-
кабря минувшего года за №5821), коим он просит собрать полные сведения о всех магометан-
ских училищах области с обозначением времени открытия, местонахождения, имен преподава-
телей и проч. Посему туземные школы в области остаются без необходимого надзора, хотя в 
недавнем прошлом и были принимаемы учебно-окружным управлением попытки к установле-
нию этого надзора: в 1893 г. этим управлением был выработан проект «Правила о мерах к ус-
тановлению фактического подчинения туземных школ Тургайской области – мектебе и медре-
се ведению учебного начальства», оставшийся, однако, без принимания. 

Не имея возможности назвать из числа киргиз лиц, выступающих в качестве авторов нова-
торских сочинений, и указать школы в области с новометодным преподаванием, я, тем не ме-
нее, могу отметить, что новаторские сочинения татарских литераторов имеют доступ в степь: в 
1899 г. Актюбинским уездным начальником были случайно обнаружены тюки на имя хазрета 
Сафы Нурфеисова с книгами издания Гаспринского (из Бахчисарая); или другой пример – в 
минувшем году был произведен обыск имущества киргиза Сулеймана Суюндукова Кустанай-
ского уезда и среди книг, ему принадлежащих, оказалось до 8 стамбульского издания, несколь-
ко бахчисарайского и 1 карта (мусульманских стран) того же издания. Эти примеры далеко не 
исключительны, по свидетельству очевидцев некоторых чинов областного правления, новатор-
ские сочинения имеют в степи довольно значительное распространение, ими снабжаются из 
Бахчисарая (от Гаспринского) наиболее состоятельные из киргиз и хазреты. 

Упомянув о хазретах, не могу не отметить, что во вверенной мне области за последние 5–10 лет 
наблюдается увеличение числа их и ишанов, обставляющих жизнь свою некоторой таинственно-
стью и пользующихся, по мнению лиц, знающих степь, влиянием на массу. Ишаны и хазреты как 
бы поделили область на участки, обстроились, обзавелись мюридами (их последователями) и пред-
ставляют из себя значение, на которое постоянно должно быть обращаемо внимание. В распоряже-
нии моем нет совершенно почти лиц, чрез которых я мог бы получать точные и верные сведения о 
положении этих религиозных вожаков в степи, в уездах на 50–80 тыс. квадр. вер. после уездного 
начальника и его помощника стоят волостные управители из киргизов, в большинстве случаев не-
грамотные, смотрящие на жизнь глазами народа и охотно скрывающие всякую темноту и религи-
озное невежество. Тем не менее сведения о хазретах и ишанах мною собираются, и если в положе-
нии их будут обнаружены данные, могущие пособить к выяснению затронутого департаментом 
вопроса, то таковые будут представлены в дополнение к настоящему моему отзыву. 

В заключение долгом считаю высказать, что киргизы в общем не представляют из себя фанати-
ков магометанства, и русское переселение, достаточный просвещенный надзор со стороны кресть-
янских начальников, наблюдение полиции, об учреждении которых и предшественник мой, и я 
особенно ходатайствовали, обеспечат за Тургайской областью правильное развитие на пути слия-
ния с отечеством и обезопасят ее от проявления фанатизма в исповедуемой киргизами вере. 

Воен. губернатор, генерал-майор: подпись 
Старший советник: подпись 
Делопроизводитель: подпись 

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898) д.11, ч.3, л.27–29об. Подлинник. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

948

№ 25 
Уведомление пермского губернатора от 27 февраля 1901 г. за №559  

в департамент полиции о новометодных училищах  
Совершенно секретно 

 
В Департамент полиции 

 
Вследствие отношения от 31 декабря 1900 г. за №13412 имею честь уведомить департамент 

полиции, что среди проживающего во вверенной мне губернии мусульманского населения лиц, 
выступающих в татарской литературе в качестве авторов новаторских сочинений, нет; связи 
между сторонниками нового движения и младо-турками, а также вдохновения новых веяний из 
Турции или иного заграничного мусульманского центра в среде местного мусульманского на-
селения не замечается. Население это состоит большей частию из лиц, занимающихся разного 
рода торговлею, и чернорабочих, которые магометанской литературой почти не занимаются и 
никаких особых умственных интересов не проявляют, только мулла Надеждинской мечети 
Верхотурского уезда Шагимардан Сагдутдинов и ахуны Шадринского уезда деревень Терсюк – 
Муслюмов и Ичкишей – Ягудин состоят подписчиками журнала «Переводчик», редактируемо-
го крымским мурзой Исмаилом Гаспринским. Затем в городе Екатеринбурге, на Студеной ули-
це, в доме Бр. Агафуровых, магометанские дети обучаются татарской грамоте и основаниям 
мусульманского вероучения под руководством екатеринбургского указного муллы Абдул-
Хакима Абдул-Латыпова, по методе учебника Гаспринского; учебные пособия и квартиру обу-
чающимся предоставляет «Торговый дом Бр. Агафуровы», обучающихся мальчиков бывает до 
60-ти человек. И, кроме того, в Надеждинском заводе Верхотурского уезда мусульманские де-
ти обучаются магометанской грамоте под руководством местного муллы Шагимардана Са-
гдутдинова по книгам, изданным в 1897–1899 гг. тем же Гаспринским. Особого разрешения 
муллы на обучение детей своих прихожан не испрашивали, потому что по своему званию они 
считают своей обязанностью производить обучение, более же школ с преподаванием по новым 
методам нет, а магометанские дети обучаются читать, писать и магометанскому вероучению у 
местных мулл на домах или же в мектебах при мечети по старым методам преподавания. 

Губернатор, генерал-лейтенант: подпись 
И.д. делопроизводителя: подпись  

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898) д.11, ч.3, л.43–44. Подлинник. 
 
 

№ 26 
Уведомление военного губернатора Уральской области от 7 марта 1901 г. за №48  

в департамент полиции о новометодных мусульманских училищах  
Совершенно секретно 

 
В Департамент полиции 

 
Вследствие отношения от 31 декабря минувшего года за №13420 имею честь уведомить де-

партамент полиции: 1) что среди мусульманского населения вверенной мне области, по сведе-
ниям, доставленным мне г. инспектором народных училищ и уездными начальниками области, 
лиц, выступающих в татарской литературе в качестве авторов новаторских сочинений, нет; 
2) что никакой пропаганды по поводу новых идей татарской культуры в области не замечается; 
3) что то незначительное количество лиц, как, например, несколько татар, проживающих в 
г.Гурьеве, которым известны проводимые Гаспринским новаторские идеи, относительно удоб-
ства нового метода обучения к грамоте и пользы для мусульман общего образования, по-
видимому, относятся к этим идеям довольно безучастно; 4) что в аульных школах, медресе и 
мектебе магометанское вероучение преподается малограмотными указными и частными мул-
лами, которые строго держатся старого учения и 5) что лишь во втором Уральском медресе, 
как мне сообщил инспектор народных училищ, под ведением которого находятся все началь-
ные школы в области и в том числе и медресе, учитель Нуриахмет Гядсятуллин и помощник 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

949

его Ахмет-Сафа Байтеряков обучают мусульманских детей по новому методу. Этим медресе 
заведует указной мулла Туффатуллин и кроме 2-х вышеупомянутых учителей старшим учите-
лем в медресе состоит Мифтахудданов, который преподает по старому методу. Гядсятуллин 
учился сначала в Бугульме, а затем в Оренбургском медресе, Байтеряков же, по его заявлению, 
учился в Уральском медресе. Гядсятуллину 40 лет, а Байтерякову 27. Кроме того, в Темирском 
уезде киргиз №6 аула Элебенской волости мулла Гази Култуллин обучает своих детей грамоте 
по звуковому методу. Сам Култуллин первоначально учился в Стерлитамаке или Каргале (сам 
хорошо не знает), а потом в Хиве. 

Военный губернатор, генерал-лейтенант: подпись 
За советника: подпись  

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898 г.) д.11, ч.3, л.47–48. Подлинник. 
 
 

№ 27 
Уведомление рязанского губернатора от 13 марта 1901 г. за №489  
в департамент полиции о новометодных мусульманских училищах  

Совершенно секретно 
 

В Департамент полиции 
 

Вследствие отношения от 31 декабря минувшего года за №13413 по поводу нового общест-
венного и умственного движения, обнаруживающегося среди мусульманского населения Рос-
сии и отражающегося в области религии, школы и литературы, имею честь уведомить депар-
тамент полиции, что во вверенной мне губернии мусульманское население сосредоточено поч-
ти исключительно в г.Касимове и его уезде, так что признаки прогрессивного течения среди 
татарской народности могли проявиться только в этом районе.  

По собранным мною негласным путем подробным сведениям, из лиц, постоянно прожи-
вающих в г.Касимове и Касимовском уезде, авторов каких-либо литературных произведений в 
новаторском направлении не имеется, равно как нет и лиц, получивших высшее научное обра-
зование. В мусульманском обществе замечается, что молодое поколение стремится к обучению 
детей по новому звуковому методу, т.е. по учебнику Исмаила Гаспринского, который удостоен 
звания почетного члена Касимовского мусульманского благотворительного общества. Среди 
местного татарского населения имеются в обращении книги новейших изданий, по своему со-
держанию относящиеся к новаторским воззрениям, таковы сочинения Девлет-Кильдеева, Боя-
зитова и Мурзы Алима. Сторонниками нового движения среди касимовского татарского насе-
ления следует считать все молодое поколение, но есть ли какая-либо связь между последовате-
лями новаторских воззрений в Касимове и младо-турками – выяснить трудно. Дознано, что 
учитель Касимовского медресе Мухамед Хасан Тошров ведет переписку с Константинополем, 
куда почти ежемесячно отправляет денежные посылки в 15 руб. и более по адресу: Константи-
нополь, Нурсалих Каримову. Один из учителей городских мектебов, Хасан Булатов, имеющий 
у себя частную школу, учился в Константинополе, но поддерживал ли он ныне сношения с 
ним, осталось невыясненным. Через почтово-телеграфную контору многие мусульмане полу-
чают газету «Переводчик», издаваемую Гаспринским. Других следов сношения касимовского 
мусульманского мира с какими-либо заграничными центрами не обнаружено, что отчасти объ-
ясняется тем, что Касимов, не будучи самостоятельным центром ислама, зависит от Казани, 
откуда часто присылаются книги учителям и ученикам мусульманских касимовских школ. Так, 
в минувшем декабре выслано было в Касимов много книг Фатахетдину Баторову и Абдулле 
Сюндюкову, и в январе месяце сего года – Хасану Булатову. 

Ввиду того, что, несомненно, сильнейшим средством воздействия на молодое поколение и 
воспитание его в том или ином направлении и принципах является обучение юношества, осо-
бого влимания при настоящих условиях заслуживают мусульманские школы и существующая 
в них постановка преподавания. Между тем эти школы стоят вне всякого контроля русских 
властей, никем из русских не посещаются, при существующем в них преподавании на татар-
ском языке и при непредставлении учителями отчетов в своих занятиях и программ пройден-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

950

ного в школах не представляется даже возможным установить действительное за ними наблю-
дение, и все сведения о татарских школах, по необходимости, приходится заимствовать у са-
мих же мусульман. При всем том, зная внешнюю обстановку мусульманских школ, умствен-
ный уровень их учеников и учителей, нельзя не прийти к заключению, что учебное дело по-
ставлено в касимовских мусульманских школах крайне неудовлетворительно.  

В г.Касимове и его уезде существует медресе – среднее учебное заведение и 17 начальных 
училищ – мектебе, ведомость коих при сем представляется. В медресе девятилетний курс учения. 
Цель этого заведения – приготовлять мулл. Главным предметом изучения в медресе является 
Коран и арабский язык, из предметов светских: география, логика и история, но эти предметы 
стоят на втором плане. В мектебах учат мусульманскому закону Божьему, чтению и письму по-
татарски, четырем действиям арифметики. Русскому языку не учат ни в медресе, ни в мектебах, 
обучение происходит по-татарски, и потому многие из окончивших курс медресе с большим тру-
дом говорят по-русски, а чтобы получить свидетельство в знании русского языка, необходимое 
при определении на должность муллы, берут уроки у кого-нибудь из русских учителей. 

Контингент преподавателей как в средней, так и в начальных школах весьма плох. На девя-
тиклассное медресе имеется всего один учитель, некто Хасан Тагиров, учившийся в Казанском 
медресе и не считающийся среди своих учеников за образованного человека. Он даже не зна-
ком со звуковым методом преподавания грамоте.  

В большей части мектебов учителями состоят муллы, часто совершенно малообразованные 
люди и притом отвлеченные от школьного дела своими обязанностями по приходам. 

Не удивительно поэтому, что мусульмане недовольны своими муллами и требуют для мек-
тебов специальных учителей. По сведениям, собранным у мусульман, только в 6-ти мектебах 
существует звуковой способ обучения грамоте, в остальных же – старый букво-слагательный. 
Столь неудовлетворительное положение мусульманских школ будет продолжаться до тех пор, 
пока дело обучения у мусульман будет носить, как ныне, частный характер и стоять вне всяко-
го контроля учебного ведомства. Ввиду изложенного и со своей стороны полагал бы необхо-
димым установить должный надзор за мусульманскими школами и ввести в них обязательное 
обучение русскому языку. Понимание русского языка оказало бы значительную пользу и в том 
отношении, что, обучившись русскому языку в своих начальных школах, мусульмане охотнее 
бы поступали в русские средние учебные заведения, чему в настоящее время препятствуют 
полное незнание детьми мусульман русского языка и совершенная невозможность изучить на 
этом незнакомом языке предметы училищного курса. 

Этим, между прочим, объясняется тот факт, что в существующем в г.Касимове среднем се-
миклассном механико-техническом училище, несмотря на принятые меры к облегчению дос-
тупа в это учебное заведение детей мусульман, в настоящее время обучается всего 6 человек 
мусульман из общего числа 205 учеников, а в текущем учебном году не было ни одного из му-
сульман, желающего поступить в училище. 

Независимо от сего, для облегчения наблюдения за всеми новыми веяниями, проявляющи-
мися на почве школы, религии и литературы в мусульманском мире, и за настроением умов 
татарского населения представлялось бы весьма полезным предоставить в распоряжение мест-
ных властей, не знакомых с татарским языком, специального переводчика, а также облегчить 
местной полиции беспрепятственное получение из Касимовской почтово-телеграфной конторы 
необходимых справок и различных секретных сведений о переписке, существующей между 
местными татарами и другими центрами мусульманского мира, и о всех высылаемых касимов-
ских мусульманских книгах. 

Губернатор, шталмейстер Двора Его Величества: подпись 
Правитель канцелярии: подпись 

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898 г.) д.11, ч.3, л.51–53а. Подлинник. 
 

Таблица 1 (см. ниже стр.951–954) 
Ведомость о татарских школах (мектебе и медресе), находящихся  

в г.Касимове и Касимовском уезде к 1 января 1901 г. 
(Приложение к уведомлению рязанского губернатора от 13 марта 1901 г. за №489) 

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп. 226, (1898 г.) д.11, ч.3, л.55–60. Подлинник. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

951

 
 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

952

 
 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

953

 
 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

954

 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

955

№ 28 
Таблица 2 

Список мусульманских школ с преподаванием по новому методу,  
существующих в пределах Самарской губ.24 

№ Где основана школа Кем основана школа Кто состоит препо-
давателем в школе 

Под чьим заве-
дыванием и кон-
тролем находит-

ся школа 
 Гор. Самара Не существует 
 Уезды Самарский25    

1. Деревня Нижний Курмыш 
Шлимской волости 

Магометанским 
обществом на его 

средства 

Мулла Фатхутдин 
Мифтахетдинов 

Мулла Мифта-
хетдинов 

 Ставропольский    
2. Деревня Абдреевка Высо-

копольской волости 
То же Брат местного  

муллы Ярулла  
Шамсетдинов 

Мулла Билял 
Шамсетдинов 

3. Деревня Средний Сантамир 
Старобельской волости 

То же Мулла Гияметдин 
Гайнетдинов 

Мулла Гайнуди-
нов 

 Бузулукский Не существует 
 Бугурусланский    

4. г.Бугуруслан То же Мулла Хуснутдинов Мулла Хуснут-
динов 

5. г.Бугуруслан, женская  
гимназия 

То же Жена муллы  
Сутутдинова 

Мулла Хуснут-
динов 

6. Деревня Асекеева  
Султангульской волости 

То же Ахун Абдул-
Кадыров 

Ахун Абдул-
Кадыров 

7. Деревня Кирмала Кутлуева 
Ивановской области 

То же Мулла Абдул-
Кадыров 

Ахун Абдул-
Кадыров 

8. Деревня Чеганлы Больше-
Сурметинской волости 

То же Крестьянин Вагиз 
Камалетдинов 

Мулла Файзул-
лин 

9. Деревня Мочалейна  
Подбельской волости 

То же Крестьянин Мукмин 
Гимранов 

Ахун Суббеев 

10. Деревня Старая Ермаково 
Старососновской волости 

То же Ахун Багаутдинов Ахун Суббеев 

11. Деревня Балнола Байтуган-
ской волости 

То же Крестьянин Шига-
бутдин Мигланов 

Мулла Абдуллин 

12. Деревня Новая Мансуркина 
Сосновской волости 

То же Крестьянин Агмулла 
Сафиуллин 

Мулла Ахмет-
Сагиров 

 Бугульминский    
13. г.Бугульма То же Мулла Ахметдин 

Мухаметзянов 
Мулла Мухамет-

зянов 
14. Деревня Альметьева, той же 

волости, 2 школы 
То же Мулла Нургаяз Ху-

зяжанов 
Заведует мулла 
Хузяжанов и 
крестьянин Ис-
как Ильясов 

15. Деревня Верхняя Чеюдайка 
Мордовско-Афонькинской 
волости 

То же Крестьянин Кама-
летдин Файрузов и 
мулла Абдул-Галим 

Багаутдинов 

Мулла Багаут-
динов 

16. Деревня Полесная Утямы-
шево Мордовско-
Афонькинской волости 

То же Мулла Ахмет-
Мухамет Вафин и 
азанчей Залялетдин 
Мухамет-Сафин 

Мулла Ахмет-
Мухамет Вафин 

                                                 
24 Приложение к уведомлению самарского губернатора от 21 марта 1901 г за №1349.  
25 Выделения сделаны в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

956

17. Деревня Старая Утямышева 
Мордовско-Кармальской 
волости 

То же Азанчей Гирфан 
Вильданов 

Местный мулла 

18. Деревня Сарабакулово 
Мордовско-Кармальской 
волости 

То же Мулла Мухамет-
Шакир Низамутди-
нов и Замалетдин 

Нагуманов 

Они же 

19. Деревня Верхние Чершилы 
Нижне-Чершилинской  
волости 

То же Мулла Ханиф Габ-
дул-Каюмов 

Он же 

20. Деревня Менлибаева Мор-
довско-Ивановской волости 

То же Мулла Мухамет-
Каниф Абдул-

Галимов 

Он же 

21. Деревня Урмышла  
Варваринской волости 

То же Мулла Габдул-
Гафуров и крестья-
нин Шакирзян Ах-

метзянов 

Мулла Гафуров 

22. Деревня Денискина Четыр-
шинской волости 

То же Мулла Аксан Шаги-
ахметов 

Он же 

23. Деревня Шугушла Спири-
доновской волости 

То же Местный мулла Он же 

24. Деревня Юлтемирова Спи-
ридоновской волости 

То же Местный мулла Он же 

25. Деревня Каркала Спиридо-
новской волости 

То же Местный мулла Он же 

26. Деревня Токтарова Урдала 
Сходневской волости 

То же Заки Ахметгареев Он же 

27. Деревня Епанкулы Тумуту-
ковской волости 

То же Местный мулла Он же 

28. Деревня Татарский Кандыр 
Салиховской волости 

То же Мухаметзаки Рах-
манкулов 

Он же 

 Николаевский и  
Новоузенский 

Не существует 

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898) д.11, ч.3, л.73–75. Подлинник. 
 
 

№ 29 
Уведомление саратовского вице-губернатора от 1 мая 1901 г. за №1853  
в департамент полиции о новометодных мусульманских училищах  

Совершенно секретно 
В Департамент полиции 

Вследствие отношения от 31 декабря прошлого года за №13415 имею честь уведомить Де-
партамент полиции, что среди татарского населения Саратовской губернии, представляющего 
собою вполне невежественную массу, лиц, выступающих авторами новаторских сочинений в 
татарской литературе, нет. Один только крестьянин деревни Татарские Канадеи Кузнецкого 
уезда Мухамет-Юсюп-Сафин Казаков изредка пишет статьи в Бахчисарайской газете «Перево-
дчик». Он же составил в прошлом году азбуку под названием «Русский учитель для мусуль-
ман», разрешенную 27 ноября того же года к печати С.-Петербургским цензурным комитетом. 

Население это твердо держится своих старых традиций и всякие новые идеи прогресса и 
культуры ему чужды. Даже новый метод обучения татарской грамоте по европейской звуковой 
системе встречается большинством татарского населения крайне несочувственно, а в некото-
рых селениях муллы, начавшие было обучать детей по этому методу, вынуждены были вер-
нуться к старому по настойчивым требованиям сельчан. 

Тем не менее, новый метод обучения татарской грамоте, берущий свое начало от Крымско-
го журнала Гаспринского, в некоторых татарских школах Саратовской губернии введен и 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

957

окончательно укрепился, именно в вышеуказанных селениях трех уездов – Кузнецкого, Пет-
ровского и Хвалынского. 

Кузнецкий уезд26 
1) В дер. Нижней Елюзани Чаадаевской волости (учителем состоит сын местного муллы 

Сабир Шарифжанов Вясанов); 2) в дер. Исикеевой Планской волости (учителем – местный 
мулла Абдул-Лятиф Кулафин); 3) в дер. Татарских Канадях Евлашевской волости (учителем – 
крестьянин Мухамет Мухаметжанов); 4) в дер. Больших Труевских Вершинах Евлашевской 
волости (учителем – местный мулла Гежаметдин Мефтяхетдинов Мамышев; 5) в дер. Кунчеро-
вой Кунчеровской волости (учителем – вольский мещанин Аксян Юнюсов Мухаметов); 6) в 
дер. Деминой Кунчеровской волости (учителем – местный мулла Салахетдин-Абдул Лятифов 
Чуканов); 7) в дер. Могилках Кунчеровской волости 3 школы (учителями – местный азанча 
Джелялетдин Шарифов Негметуллин, местный мулла Айнетдин Шаяхметов Мансуров и меща-
нин Сеитовского посада Оренбургской губернии Хайрулла Хабибуллин Реимов); 8) при селе 
Верхозим Кунчеровской волости, при фабрике торгового товарищества Ишмухамета – Абдула 
Дебердеева с братьями, 2 школы (учителями – исполняющий обязанности муллы крестьянин 
Пензенской губернии Хусяин Исметуллов Тугушев и девица из г.Бахчисарая Идайе-Вели-Ши 
Мурзы Кайтазова); и 9) в дер. Пенделке Аннеиковской волости 3 школы (учителями – азанча 
Абайдулла Фахретдинов, крестьянин Симбирской же губернии Шайдулла Гайтуллов Резяпов и 
крестьянин Симбирской губернии Хайрулла Айзатуллин Усманов). 

Петровский уезд 
1) В дер. Старом Вершауте Козловской волости (учителями – местные муллы Мухамет-

Зариф-Мухамет Мубинов Рахманкулов и Мухаметдин-Мухамет Мубинов); 2) в дер. Карлыган 
Савкинской волости (учителем – крестьянин Мухаметжан Шарифжанов Нугайбиков; 3) в дер. 
Суляевке Пылковской волости (учителем – крестьянин Галямутдин Хантемиров); 4) в дер. Но-
вом Вершауте Савкинской волости (учителями – местный мулла Сатредин-Мухамет Мубинов 
Курамшин и сын его Сафа Сатрединов). 

Хвалынский уезд 
1) В дер. Верхней Терешке Средне-Терешанской волости (учителем – местный мулла Абду-

рахман Хосянов); и 2) в дер. Бахтеевке Старо-Лебежайской волости (учитель – местный мулла 
Ибни-Аббяс Умяров Ягудин). 

Все эти школы, за исключением двух школ при фабрике Дебердеевых в Кузнецком уезде, 
открыты сельскими обществами, состоят в заведывании местных мулл и подлежат контролю 
учебного начальства. Преподавание по звуковой системе введено муллами, которые признают 
его за лучшее, хотя остальное татарское население к этому нововведению, как сказано выше, 
во многих местах относятся несочувственно. В школах при фабрике Дебердеевых преподава-
ние по новому методу введено самими фабрикантами, которые содержат эти школы, и ввиду 
преимуществ преподавания по звуковой системе пригласили учителя и учительницу знакомых 
с этой системой. 

Дебердеевы – родственники Исмаила Гаспринского, кроме того, один из братьев Дебердее-
вых – Абдул – женился 8 лет тому назад на турчанке и поселился в Константинополе. 

Раньше Дебердеевы поставляли сукно для турецкой армии и часто бывали в Турции, в на-
стоящее время они изредка ездят в Константинополь к брату Абдулу, заезжали к Гаспринско-
му. Но Дебердеевы отнюдь не проявили себя сторонниками каких-либо новых прогрессивных 
идей. 

И.д. губернатора, вице-губернатор: подпись  
Управляющий канцелярией: подпись 

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898) д.11, ч.3, л.76–77об. Подлинник. 

                                                 
26 Курсивные выделения сделаны в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

958

№ 30 
Уведомление нижегородского губернатора от 5 мая 1901 г. за №980 в департамент  

полиции о новометодных мусульманских училищах 
Совершенно секретно 

В Департамент полиции 

Вследствие отношения от 31 декабря минувшего года за №13409 имею честь сообщить Де-
партаменту полиции, что постоянное мусульманское население проживает лишь в двух уездах 
вверенной мне губернии – в Василь-Сурском и Сергачском, причем среди него лиц, высту-
пающих в татарской литературе в качестве авторов новаторских сочинений не имеется, равным 
образом до сих пор не проявилось среди местного татарского населения связи между сторон-
никами такового и младо-турками. 

В Сергачском уезде знакомство со светской литературою татар установлено лишь в дер. 
Грибанове: у учителя министерской школы Абу-Нагима-Шукурова имеется учебник Гасприн-
ского и еженедельная газета «Переводчик», издаваемая тем же Гаспринским в Бахчисарае, ко-
торая дается Шукуровым учащимся для чтения и на дом, учебником же он пользуется для обу-
чения татарскому языку своих детей и, по желанию, других мальчиков из числа обучающихся в 
заведываемой им министерской школе; преподавание в последней производится по русским 
учебникам, на русском языке, под контролем чинов Министерства народного просвещения. 
Абу-Нагим Шукуров получил образование в Оренбургской русско-татарской учительской се-
минарии27, живет в Грибанове уже значительное время, женат на дочери местного муллы, ко-
торый состоит в названной школе вероучителем. Мусульманских школ с преподаванием по 
новым методам в Сергачском уезде не существует, и для обучения детей Корану имеются шко-
лы низшего разряда в распоряжении местных мулл, враждебно относящихся ко всякому рода 
новшествам. 

В Василь-Сурском уезде существует 16 мусульманских школ, причем в 2 из них преподава-
ние ведется по новым методам. Обе школы находятся в деревне Андреевке и преподавателями 
в них состоят муллы Искак Мусеев, получивший образование в Казанском мусульманском 
училище Азимова, и Мясум Шарипжанов. 

Как в Васильском, так и в Сергачском уездах татарские школы находятся вне всякого с 
чьей-либо стороны контроля. 

Генерал-лейтенант: подпись 
Правитель канцелярии: подпись  

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898 г.) д.11, ч.3, л.78–78об. Подлинник. 
 

№ 31 
Уведомление казанского губернатора от 13 мая 1901 г. за №1876  

о новометодных мусульманских училищах  
Совершенно секретно 

В Департамент полиции 

Впоследствие отношения от 31 декабря минувшего года за №13407 имею честь сообщить в 
департамент полиции нижеследующие сведения о распространении среди татар вверенной мне 
губернии прогрессивного направления в области задач и методов образования. 

Новое направление (новометодничество) имеет уже значительное число приверженцев, в 
особенности среди мулл, учителей русских классов при медресах и богатого купечества, кото-
рые ведут открытую и горячую борьбу с поборниками старины на поприще литературы и 
школьной педагогики. Определить исход этой борьбы в настоящее время, разумеется, трудно; 
старая партия, имеющая в своих рядах большинство мулл и крестьянское население глухих 
местностей, еще очень сильна, но быстрый рост успехов новометодничества не подлежит, од-
нако, никакому сомнению. В Казани, являющейся центром образованности для татар Волжско-
Камского края, его разносят по отдаленным деревням воспитанники Татарской учительской 
школы, назначаемые учителями русских классов при медресах, и молодые муллы, научившие-
                                                 

27 Речь идет об Оренбургской татарской учительской школе. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

959

ся в казанских медресах новому методу и насаждающие его в открываемых ими при помощи 
купцов – благотворителей мектебах. 

Представители нового направления, выступавшие на литературном поприще, почти все 
проживают в Казани; из них можно назвать: 1) муллу Гайса Яхъина, вероучителя Казанской 
татарской учительской школы, который перевел на татарский язык басни Крылова и народные 
сказки – русские и немецкие (бр. Гримм). Из оригинальных произведений Яхъина книга «Ха-
лясать уль мисаиль» содержит в себе важнейшие сведения по мусульманскому вероучению; 
другое его произведение, изданное в 1898 г., имеет целью доказать, что изучение русского язы-
ка, составляя для татар предмет настоятельной необходимости, нисколько не противоречит 
требованиям ислама.  

2) Шакирзян Тагиров, учитель русского класса при медресах Старо-Татарской слободы 
г.Казани, в 1892 г. выпустил в свет весьма употребительный здесь учебник первоначального 
обучения татарской и арабской грамоте, первое издание коего было снабжено кратким методо-
логическим наставлением. Тагиров, учившийся первоначально в казанских медресах, окончил 
затем курс в 1880 г. в числе учеников I выпуска Казанской татарской учительской школы и с 
1884 г. состоит учителем.  

3) Мулла Ахмед-Гады Максудов, вероучитель 1-го городского начального татарского учи-
лища, известен как составитель арабской грамматики для татар; кроме того, он перевел на ка-
занское татарское наречие краткий учебник русского языка, составленный Казасом для школ 
Таврической губернии; наконец, под именем «Первоначального учебника», выдержавшего уже 
два издания, Максудовым сгруппированы правила звукового метода чтения арабских и татар-
ских слов, сопровождаемые повседневными молитвами. Максудов окончил курс в Татарской 
учительской школе. 

4) Статский советник Ибрагим Терегулов, преподаватель естествоведения в Казанской та-
тарской учительской школе, окончивший курс в Казанском ветеринарном институте, известен 
как автор популярных брошюр на татарском языке по разным вопросам естествознания и хо-
зяйства. Изданные им брошюры «Вода», «Земля», «Воздух», «Уход за лошадью» выписывают-
ся в большом количестве экземпляров Уфимской земской губернской управой для распростра-
нения среди татарского населения. 

5) Мулла 5-й мечети г.Казани Галимзян Галеев, сын местного купца, пользуется уважением 
в казанском мусульманском обществе благодаря своей учености и средствам; закончив образо-
вание в местным медресах, Галеев ездил для усовершенствования в науках в Бухару и Кон-
стантинополь. 

Заняв место муллы при 5-й мечети, Галеев расширил старое медресе, улучшил обстановку 
живущих в нем шакирдов, устроив в медресе больничный покой и общую столовую; в Галеев-
ском медресе, помимо богословских наук, преподаются и общеобразовательные предметы (ис-
тория, география, математика), в существующих при медресе низших школах (мектебе – один 
для мальчиков, другой – для девочек) грамота преподается по новому методу по учебнику, со-
ставленному самим Галеевым. Выпускаемые Галеевской медресой шакирды, успевшие приоб-
рести путем занятий с учениками помянутых мектебе педагогический навык, при протекции 
Галеева, занимают учительские места в уездах не только Казанской, но и соседних губерний, а 
затем делаются муллами. Благодаря значительному своему состоянию, Галеев имеет возмож-
ность оказывать материальную поддержку своим бывшим ученикам и платить иногда из своих 
средств жалованье преподавателям сельских татарских школ. 

6) В числе видных ревнителей новометодничества следует назвать еще проживающего в Ка-
зани оренбургского купца Ахмеда Хусаинова, обладающего весьма значительным состоянием. 

Будучи сам только грамотным человеком, Хусаинов, как и многие другие богатые мусуль-
мане, всей душой предан делу образования своих единоверцев. В Оренбурге он содержит на 
свой счет реорганизованное медресе, в котором принята предметная система преподавания и 
введено изучение общеобразовательных наук. В Казанской губернии его поддержке обязаны 
своим существованием многие сельские школы (мектебы); он платит жалованье учителю, 
снабжает школу учебными пособиями и т.п. Кроме того, Хусаинов дает средства на издание 
книг в защиту новометодничества и учебных руководств. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

960

7) В качестве издателей татарских книг нового направления известны также: купец Валей 
Бакиров, состоятельный человек, и братья Мухамедзян и Шарипзян Каримовы, владельцы та-
тарской типографии. 

Из школ с преподаванием по новому методу, кроме упомянутых мектебе при медресе мул-
лы Галеева, можно назвать: в Казанском уезде – в дер.Чуваил Ковалинской области; учитель – 
крестьянин Симбирской губернии Шакирзян Хамидуллин, получает жалование от купца Ахме-
да Хусаинова; заведует мектебом местный мулла Гадый Шамсутдинов; в Тетюшском уезде: в 
дер. Атабаевой Большекляринской волости, преподаватель – местный мулла Шаги-Мухаммед 
Усманов, известный как составитель азбуки по новой методе и наставления мусульманам о 
новой системе воспитания детей. Книжки эти изданы на средства названного выше купца Ах-
меда Хусаинова и раздаются всем желающим учиться или учить по новому методу. Мулла Ус-
манов получил образование в Азимовской медресе г.Казани; в дер. Идряс-Теникеевой Ильин-
ско-Шонгутской волости, преподаватель – мулла Ахметзян Абдул-Гафаров, обучавшийся в 
Азимовской медресе г.Казани; в дер. Больших Клярях той же волости; преподаватель – мулла 
Шагимухамед Нурмухаметов, учившийся в Азимовской медресе; в дер. Клянчееве Больше-
Кляринсой волости, преподаватель – мулла Шагабуддин Мифтахутдинов, учившийся в Буин-
ской медресе Симбирской губернии; в дер. Большой Турме Шемякинской волости; преподава-
тель – мулла Зеитдин Шарафутдинов, учившийся в Апанаевской медресе г.Казани. 

В Спасском уезде три школы с преподаванием по новому методу. В с.Больших Тиганах 
мектебе открыт 15 октября 1899 г., преподаватель – сын местного муллы Харрас Богданов, 
учившийся сперва по старому методу в казанских медресах, а затем в реформированной медре-
се купца Хусаинова в Оренбурге. Жалованье учителю и средства на учебные принадлежности 
дает поименованный Хусаинов. В с.Новых Челнах открыты две школы в октябре 1900 г.: одна 
на средства Чистопольского купца Зарифа Бадамшина, другая – местного зажиточного кресть-
янина Хайруллы Насырова; преподавателем в первой состоит крестьянин Чистопольского уез-
да Ахмет Закей Мустафин, а во второй – купеческий сын Негаметулла Шафигуллин, обучав-
шиеся оба в Чистопольском медресе. 

В Мамадышском уезде, в деревне Чабьи-Чуричах Абдинской волости мектеб открыт 25 но-
ября 1895 г.; преподаватель – мулла Мубаракша Фаттахуддинов, учившийся в Сатышевской 
медресе того же уезда. 

В Цивильском уезде, в дер. Акзегитовой Ново-Ковалинской волости еще с 1870 г. на сред-
ства местного купца Загидуллы Шафигуллина существует мектеб, в котором в 1897 г. введено 
преподавание по новой методе. Преподавателем состоит крестьянин Чистопольского уезда Га-
рифулла Хайруллин, обучавшийся в казанских медресах. 

В Царевококшайском уезде существует три школы с преподаванием по новому методу: в 
дер. Киклове школа выстроена на средства местного крестьянина Гайнуллы Сабитова и содер-
жится им же и другими родителями учеников. Преподаватель – местный мулла Нутфулла Се-
бегатуллин; в дер. Служилой Уре школа существует на средства местного крестьянина Муха-
метзяна Тагирова, проживающего в Казани; преподает грамоту местный мулла Самигулла Се-
бегатуллин; в дер. Старом Узюме особого школьного помещения нет, но мулла Абдул Касим 
Рахметуллин преподает грамоту по звуковому методу в своем доме. 

Что касается остальных уездов с татарским населением (Чистопольский, Свияжский, Лаи-
шевский и Чебоксарский), то здесь преподавание грамоты ведется муллами по прежней букво-
слагательной методе, несколько упрощенной применительно к учебнику Гаспринского; с чисто 
звуковой методой мало знакомы и сами муллы. 

Если обратиться к вопросу об отношениях большинства татарского населения к новометод-
ничеству, то прежде всего нужно отметить, что старая партия, руководимая настроенными в 
духе замкнутости и поклонения старым формам муллами, еще очень сильна. Считая новаторов 
людьми опасными для веры, а всякие новшества гибельными для татарской народности, при-
верженцы старой партии борются с новаторами не только на практических путях, но и в лите-
ратуре. В этом отношении интересна изданная в 1899 г. в Казани брошюра Мухуддинова, дока-
зывающая, что новый метод, к которому автор относит не только звуковое обучение грамоте, 
но и все вообще новшества, укоренившиеся в последние годы в жизнь местных мусульман, 
идет в разрез с велениями Бога и пророков. Вспоминая старое арабское изречение, автор реко-
мендует бороться с представителями новизны силой. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

961

Насколько крепки еще эти взгляды в среде татарского населения, показывает нижеследую-
щий пример: в деревнях Кичкиняш и Уразлиной Царевококшайского уезда муллы-новаторы 
ввели в своих школах обучение по новому методу. Однако когда потребовалось расширить 
здание школы в первой деревне и отвести под нее новое место, то прихожане согласились на 
это только под условием возвращения к старой системе преподавания, хотя обучения по новой 
методе велось уже в течении 7 лет. В другой деревне, Уразлиной, крестьяне на другой же год 
после ведения новой методы принудили своего муллу вернуться к старым порядкам. 

Собственно на литературном поприще успех в борьбе между двумя партиями клонится на 
сторону новаторов, насчитывающих в своем лагере немало образованных и развитых людей. 
Изданная в 1899 г. в Казани брошюра «Шакирд и студент», доказывающая путем сравнения 
между русской и татарской учащейся молодежью преимущества европейского образования 
пред узко-религиозным мусульманским, произвела сенсацию в местном мусульманском обще-
стве и нанесла сильный удар старой партии. 

По поводу сношений между представителями новометодничества и иностранными центра-
ми мусульманской образованности надлежит заметить, что поездки местных татар за границу 
приурочиваются обыкновенно ко времени хаджа в Мекку и совершаются со специальной це-
лью поклонения святыням; только не многие ездят в Константинополь, а также Бухару для 
усовершенствования в науках; некоторые муллы и купцы, как, например, упомянутые выше 
отец и сын Галеевы и мулла Апанаев, принимают живое участие в приезжающих в Казань ино-
странцах-единоверцах. Но сколько-нибудь серьезных фактов, которые указывали бы на сноше-
ния казанских новаторов с младо-турецкой партией нельзя привести. 

Здесь необходимо еще сказать, что в движение, приурочиваемом к новому методу обуче-
ния, можно различить две струи. Центром, из которого выходит одна из них, служит Казанская 
татарская учительская школа Министерства народного просвещения. Выпускаемые ей воспи-
танники уносят с собой убеждение в необходимости для своих соплеменников русского языка 
и европейской культуры и своим постепенным влиянием на разных поприщах понемногу 
уничтожают кору фанатического отчуждения татар от всего русского. 

Далеко не тот дух господствует в упомянутом выше Галеевском медресе, приготовляющем 
мулл. Вводимые в круг преподавания его общеобразовательные предметы и большая система-
тичность занятий едва ли служат целям приобщения мусульман к общей с русскими культуре. 
По крайней мере, неоднократно в прежние годы возбуждался вопрос о том, что ученики медре-
се и мектебов, устроенных Галеевым, уклоняются от посещения русских классов, и что Галее-
вы всячески стараются устранить свое медресе от контроля учебного начальства. 

Хотя точных данных, доказывающих умышленное уклонение муллы Галеева от выполне-
ния требований Министерства народного просвещения об обязательном изучении шакирдами 
русского языка, и не было установлено, тем не менее можно с уверенностью высказать, что от 
семьи Галеевых, судя по ее убеждениям, нельзя ожидать больших услуг в деле ассимиляции 
татарского населения.  

Губернатор: подпись 
Правитель канцелярии: подпись  

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898) д.11, л.85–88. Подлинник. 
Опубликовано: Фархшатов М.Н. Самодержавие и традиционные школы башкир и татар в 

начале ХХ века (1900–1917 гг.). Уфа, 2000. С.145–147. 
 

№ 32 
Уведомление томского губернатора от 7 июня 1901 г. за №28  

в департамент полиции о новометодных мусульманских училищах 
Совершенно секретно 

В Департамент полиции 

Вследствие отношения от 31 декабря с.г. за №13434 имею честь уведомить Департамент 
полиции, что довольно многочисленное татарское население вверенной мне губернии, как ока-

                                                 
28 Номер написан неразборчиво. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

962

залось по собранным сведениям, не обнаруживает высокого стремления к просвещению и про-
должает пребывать верным старым обычаям, унаследованным от предков. 

Всякое новаторство, будь то на почве науки или на почве изменения установленных укла-
дом жизни обычаев, принимается мусульманским населением с недоверием и даже с некото-
рою враждебностью; каждое населенное место имеет свою школу, где обучение ведется мул-
лой или другим грамотным, по выбору общества, лицом, причем само обучение не идет далее 
чтения Корана; имеющиеся учебники преимущественно издания типографии «Черновой» в 
г.Казани29. Что касается изданий Гаспринского в Бахчисарае, то таковые стали в последнее 
время появляться в Мариинском уезде, проводником и ярым защитником их является бывший 
мулла селения Шулдат Касмя Осин. Названное лицо в разговорах со своими единоверцами 
проводит мысль, что муллы из-за отсутствия образования искажают Коран, что поэтому суще-
ствующая система обучения недостаточна, что следует изыскать средства для поднятия умст-
венного кругозора населения вообще, а мулл как распространителей просвящения, в частности, 
и что таковым средством могут служить метод обучения Гаспринского и отрешение от укоре-
нившихся предрассудков. 

Исходя из указанного положения, упомянутый Осин стал вводить учение Гаспринского, но 
население встретило это новшество враждебно, и общество, сменившее Осина, избрало учите-
лем другое лицо. Кроме желания ввести новый учебник, за Осиным ничего предосудительного 
не замечалось, и в данное время он не пользуется никаким влиянием на окружающих. Из газет 
на тюркском наречии в Томской губернии получаются следующие: в г.Томске доверенный 
купца Березницкого Абубакиров получает газету «Lewet» (аттаманская иллюстрация), издаю-
щуюся в Константинополе на турецком языке, и в селениях – Шемонанде Змеиногорского уез-
да и Янсуле Мариинского уезда получается по 1 экземпляру газета «Переводчик» на татарском 
языке, издающаяся в Бахчисарае. Столь незначительное количество периодических изданий, 
получаемых сравнительно многочисленным татарским населением губернии, в достаточной 
мере свидетельствует о степени его развития и стремлении к просвещению; лиц, которые вы-
ступают в татарской литературе в качестве авторов новаторских сочинений, не обнаружено. 
Что касается нового умственного и общественного движения, возникшего в среде мусульман-
ского населения империи, то такового в Томской губернии не замечается, и население продол-
жает оставаться верным заветам своих предков; если бы новые веяния и появились среди ма-
гометанского населения губернии, то трудно предположить, чтобы они не были в тот час же 
обнаружены, как само население состоит вероятно против них надежным оплотом и будет ис-
кать поддержки у местной администрации. 

В настоящее время во вверенной мне губернии существует 3 училища, в коих обучаются 
инородцы-магометане, именно: 1. Томско-казанское сельское училище Министерства внутрен-
них дел, открытое в 1875 г.; преподавательницей в нем состоит имеющая звание начальной 
учительницы Надежда Саймон-Симович; преподавание русского языка ведется по звуковой 
методе; кроме русского языка преподаются арифметика и закон Божий – магометанской веры. 
Учебная часть находится в ведении инспектора народных училищ I района Томской губернии. 

2. Теплореченское сельское училище Министерства внутренних дел Почитанской волости 
Мариинского уезда, открытое в 1878 г. блюстителем, учителем и законоучителем этого учили-
ща с утверждения губернатора состоит имам 1 Теплореченской соборной мечети Литфулла 
Курмашев, получивший образование в Оренбургском магометанском духовном собрании и  

3. Частное магометанское училище в г.Томске, открытое в 1897 г., содержится на средства 
Томского магометанского общества и состоит в ведении учебного ведомства. Учителем в нем 
временно состоит имеющий звание первоначального учителя студент Томского университета 
Миткевич, владеющий татарским языком. 

Преподавание закона Божия магометанской веры ведется муллами и имамами на татарском 
и арабском языках, преподавание же русского языка и арифметики на русском языке. 

Губернатор: подпись 
Советник: подпись 
Делопроизводитель: подпись 

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898) д.11, л.108–109. Подлинник. 
                                                 

29 Речь идет о типографии наследников М.А.Чирковой, которая выполняла заказы татарских издателей. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

963

№ 33 
Уведомление уфимского губернатора от 1 ноября 1901 г. за №159  
в департамент полиции о новометодных мусульманских училищах  

Совершенно секретно 
В Департамент полиции 

На циркулярное предложение от 31 декабря 1900 г. за №13421 имею честь представить де-
партаменту для доклада господину министру внутренних дел следующие сведения: 

Мусульманская интеллигенция Уфимской губернии количественно крайне невелика, так 
как лиц получивших высшее и даже среднее образование, в среде ее весьма немного. Я не рас-
полагаю никакими сведениями, которые давали бы мне основания с точностью указать на су-
ществующую между этой интеллигенцией и деятелями вроде Гаспринского связь. 

Учебники Гаспринского в школах Уфимской губернии не распространены. Это приходи-
лось согласно наблюдать и мне, и Дирекции народных училищ; то же удостоверял мне при не-
скольких случайных разговорах и оренбургский муфтий Султанов. 

Газета Гаспринского «Переводчик» выписывается в губернии многими магометанами как 
одна из немногочисленных народных существующих в России, но для массы населения она 
даже не весьма понятна, так как ее татарский язык в значительном мере разнится от башкир-
ского наречия. 

Что касается до мусульманских школ, существующих в губернии, то это все обыкновенные 
медресе и мектебе, и я полагаю, что в отношении массы уфимского магометанского населения 
более опасным представляется фанатизм старых мулл, чем новые учения, подобные идеям Гас-
принского, малопонятные еще народной массе. 

При местной замкнутости магометан крайне трудно дать им точный отчет о настроении от-
дельных элементов этой среды; свои же предыдущие заключения я основываю на следующих 
фактах, мне известных: 

1) на обстоятельстве переписного бунта 1897 г. в Мензелинском и Белебеевском уездах, 
выяснивших крайнее невежество магометанских масс и полное отсутствие в их среде не только 
каких-либо ново-татарских движений, но и возможность понимания истинных целей даже та-
ких мер, как народная перепись; 

2) на деятельности представителей магометанского населения, имеющихся среде крестьян-
ских и земских учреждений губернии, каковыми лицами почти всецело исчерпывается на лич-
ный состав местной мусульманских интеллигенции. Из этих деятелей: 2 земских начальника 
были лица с высшим образованием и весьма просвещенные могут быть безусловно причисле-
ны к благонадежным административным деятелям губернии. Представители же земства из ма-
гометан по большей части очень ограниченного образования и развития; доказательством же 
могут служить тексты их заявлений в земских собраниях, свидетельствующие, скорее, об узком 
фанатизме: например, требование исключить из русско-татарской женской школы девочек-
христианок30; чем об увлечении какими-либо национально-либеральными идеями; 

3) на характеры местного состава магометанского духовенства губернии, сплошь состояще-
го (кроме муфтия Султанова, лица высшего образования31, высшего мирового судьи) из лиц 
малообразованных и даже вполне невежественных, причем старейшие из мулл, несомненно, 
отличаются упорным фанатизмом; наряду с этим у большинства их личный интерес стоит все-
гда на первом плане: когда в Бирском уезде мулле учителю Корана в русско-татарской школе 
стали платить за уроки подобно православному священнику, местные муллы немедленно зая-
вили желание и у себя завести русско-татарские школы. 

Все изложенное приводит меня к тому окончательному выводу, что в настоящее время не 
имеется достаточных данных усматривать распространение вредных идей Гаспринского в сре-
де магометан Уфимской губернии. Но, несомненно, проявляющаяся наклонность части му-
сульманского духовенства к религиозно-фанатической агитации требует тщательного за собой 
наблюдения, являясь тем более опасной, что в темной и невежественной массе местных маго-

                                                 
30 Авт. сн.: Это требование было заявлено перед Белебеевским уездным земским собранием 1900 г. 

гласным из магометан Сыртлановым. 
31 М.Султанов имел среднее образование. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

964

метан агитация эта легко может по самому пустому поводу вызвать сильные беспорядки, как 
то и было при начале народной переписи в январе 1897 г. 

Губернатор: подпись 
Управляющий канцелярией: подпись 

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898 г.) д.11, ч.3, л.133–134. Подлинник. 
Опубликовано: Фархшатов М.Н. Самодержавие и традиционные школы башкир и татар в 

начале ХХ века (1900–1917 гг.). Уфа, 2000. С.151–153. 
 

№ 34 
Уведомление симбирского губернатора от 19 ноября 1901 г. за №369  
в департамент полиции о новометодных мусульманских училищах  

Совершенно секретно 
В Департамент полиции 

Вследствие циркулярного предложения от 31 декабря минувшего года за №13.416 имею 
честь уведомить департамент полиции, что местное татарское население, занимающееся ис-
ключительно земледельческим трудом, находится на весьма низкой ступени умственного раз-
вития и в общей своей массе стоит вдали как от всякого прогрессистского движения, так равно 
и от всех вопросов политического характера, ревниво оберегая от всяких нововведений сло-
жившиеся веками традиции на почве религиозных воззрений. 

Обучение в существующих в губернии татарских училищах – «медресе» и «мектебе» – ве-
дется, за незначительными исключениями, о которых будет упомянуто ниже, по старой систе-
ме под ближайшим руководством и заведыванием мулл, твердо придерживающихся старины. 

Что касается нового метода обучения грамоте по учебникам Исмаила Гаспринского и других, 
подходящих к нему методах, то такому громадному большинству местных татар он совершенно 
неизвестен. Мнения же отдельных лиц, знакомых с этими методами, сводятся к следующему. 
Большинство мулл, а под их влиянием и простое татарское население, относятся к этим методам 
враждебно, усматривая в них отступление от истинного мусульманского учения, тем более, что в 
новых азбуках прибавлено 9 новых букв, что служит явным нарушением догматов магометанст-
ва. По мнению других немногих лиц из представителей татарства, новый метод собственно по 
учебникам Гаспринского хотя и признается с педагогической точки зрения наиболее удобным, 
как дающий возможность скорейшего обучения грамоте, но применение его встречает некоторые 
существенные затруднения в том отношении, что наречие крымских татар, на котором составле-
ны упомянутые учебники, отличается от наречия казанских татар. Кроме того, введение нового 
метода требует затрат на известную обстановку школ и на приобретение книг, а также вызывает 
необходимость назначения особых учителей ввиду того, что муллы, постоянно отвлекаемые от 
занятий в школах исполнением разных духовных треб, лишены возможности вести строго систе-
матическое преподавание, положенное в основание новых методов.  

Приводя настоящие преобладающие, так сказать, взгляды местных татар на обучение по но-
вым методам, тем не менее нельзя обойти молчанием, что методы эти хотя и в слабой еще степе-
ни, но начинают проникать в местную татарскую среду. Всего с преподаванием по новому мето-
ду существует в Симбирской губернии шесть татарских училищ (список коих при сем прилагает-
ся). Из них два училища при суконных фабриках Акчурина – в Карсунском, и Хусаинова – в 
Симбирском уездах устроены исключительно для детей фабричных рабочих и рассчитаны на 
ограниченное число учащихся; остальные четыре, разбросанные в разных местностях губернии, 
возникли в недавнее сравнительно времяни, в период с 1897 по 1901 гг. Открытие этих училищ 
на первых порах было встречено татарским населением весьма несочувственно, и только благо-
даря настойчивым трудам лиц, заведывающих училищами, и успехах учащихся число последних 
постепенно увеличилось. Но несмотря на видимый успех, сфера влияния сих училищ ограничи-
вается пока самыми небольшими районами в составе одного-двух ближайших селений. Осталь-
ное татарство, руководимое муллами старых понятий, остается чуждым всяких нововведений и, 
судя по преобладающему враждебному отношению к новому методу обучения, потребуется зна-
чительное время для того, чтобы метод этот получил здесь права гражданства. 

Что касается образа мыслей и направления лиц, заведующих упомянутыми училищами и 
пропагандирующих новый метод обучения татарской грамоте, то насколько выяснилось путем 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

965

наблюдения за их деятельностью и личными сношениями, лица эти, занимая должности мулл, 
стоят вне всякого политического движения и участия в татарской литературе в качестве авто-
ров новаторских сочинений. Равно нет основания также полагать, чтобы они имели сношение с 
младо-турками и заграничными мусульманскими центрами. Главнейшим поводом к переходу 
от старого метода к новым послужило несомненное превосходство последних в педагогиче-
ском отношении как значительно облегчающих обучение и дающих возможность расширить 
круг преподавания. <…> 

Симбирский губернатор: подпись 
За правителя канцелярии старший помощник: подпись 
 

Таблица 3 
Список существующих в Симбирской губернии татарских школ,  

в коих введено обучение по новым методам32 

№ Название селений, в коих су-
ществует школа 

С какого 
времени  
введен но-
вый метод 
обучения 

Кто состоит преподавателем 

 Симбирский уезд   
1 дер. Большие Тарханы в 1897 г. Местный мулла Авуздах Хакимов 27 лет,  

получивший образование в Самарском му-
сульманском училище 

2 Суконная фабрика казанского 
купца Ахмет Галима Хусаино-
ва при дер. Екатериновке 

в 1898 г. Крестьянин дер. Теплого Стана Ставрополь-
ского уезда Самарской губернии Мустафа  
Мухамет Хакимов, получивший образование в 
Самарском мусульманском училище 

 Буинский уезд   
3 дер. Новые Тенчали в 1900 г. Местный мулла Айзетдин Бурганетдинов,  

получивший образование в Казанском ахун-
ском медресе. 

4 дер. Бикмурасы в 1901 г. Местный мулла Абдул Саматов Шарафетди-
нов, получивший образование в Буинском  
татарском училище 

 Карсунский уезд   
5 Суконная фабрика Тимербула-

та Акчурина при с-це Гурьевке 
в 1897 г. Местный мулла Саляхетдин Юсупов Кадерме-

тов и турецкий подданный Осман эфенди, по-
лучивший образование в Константинополе 

 Курмышский уезд   
6 дер. Собачий Остров в 1898 г. Местный мулла Мухимнат Хабибуллов, полу-

чивший образование в Казанском татарском 
ахунском училище 

 
Губернатор: подпись 
За правителя канцелярии: подпись 
(старший помощник) 

Источник: ГАРФ, ф.102, ДП00, оп.226, (1898) д.11, ч.3, л.149–151об. Подлинник. 

                                                 
32 Приложение и уведомление симбирского губернатора от 19 ноября 1901 г. за №369. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

966

№ 35 
Прошение вдовы статского советника Хадичи Шагиахметовой Ахмеровой,  

жены подполковника Хадичи Абдуловой Абдрахмановой, жены полковника Мансуровой, 
домашних наставниц Ахмеровой и Абдрахмановой на имя попечителя КУО  

от 7 ноября 1900 г. о разрешении открытия начального училища для обучения  
татарских девочек русскому языку и грамоте 

В настоящее время в татарском населении Казанского учебного округа русская грамотность 
распространяется через открываемые по почину правительства городскими и земскими упра-
вами начальные училища для татарских мальчиков, а между тем для обучения татарских дево-
чек во всем учебном округе нет ни одного училища. 

Сознавая всю пользу знания русской грамоты для девочек мусульманского населения мы 
пришли к убеждению, что было бы весьма желательно открыть в городе Казани, как в центре 
Поволжского мусульманства, начальные училища для обучения в нем татарских девочек рус-
скому языку и грамотности, а также рукоделию, столь необходимому в домашней жизни. 

Не имея собственных средств на содержание такой школы и не рассчитывая на первых по-
рах на сбор платы за обучение, мы, нижеподписавшиеся, обращаемся к Вашему превос-
ходительству с просьбой, не признаете ли вы возможным возбудить ходатайство об открытии 
русского училища для татарских девочек в г.Казани на средства Министерства народного про-
свещения. 

Ноября 7 1900 г. 
Подписи: Вдова статского советника Хадича Шагиахметовна Ахмерова 
Домашняя наставница Маги-Парваз Ахмерова 
Жена подполковника артиллерии ХадичаАбдулловнаАбдрахманова 
Домашняя наставница Марьям Абдрахманова 
Жена полковника Гайна Камиль Мансурова 

Источник: НА РТ, ф.92, оп.2, д.443, л.10–10об. Подлинник. 
 

№ 36 
Прогресс среди Вятских мусульман 

В среде вятских мусульман в последнее время замечается заметное стремление к прогрессу. 
<…> Улучшение мусульманских мектебе и медресе, небывалое распространение книг свет-

ского характера, рассчитанных на массового читателя, нарастание числа учащихся в русско-
татарских школах, где они существуют, а так же ряд других фактов этого рода – все это, по 
нашему мнению, является несомненным показателем того, что традиционное воззрение му-
сульманской жизни удовлетворяет далеко не все слои народной массы и при том, надо заме-
тить, что она в последнее время, более чем когда-либо, состоит далеко не из одних бритых 
«Абдулок» и закутанных в чапане «Бибиек», как это по рутине принято думать в русском об-
ществе. Давно ли деревенские мусульмане содержать мектебе считали излишней для себя обу-
зой; теперь же мусульмане признают ее насущно необходимой, а некоторые мусульманские 
селения решились даже пустить к себе и земские русско-татарские школы. Лучшим доказа-
тельством этого служит еще тот отрадный факт среди мусульман, что женское образование 
начинает принимать более благоприятный вид. Лет пять-шесть тому назад в Вятской губернии 
не было ни одной более или менее порядочно обставленной мусульманской женской школы, 
где бы преподавание велось по звуковому методу и преподавались бы, кроме магометанской 
веры, общеобразовательные предметы вроде арифметики, географии, истории. Теперь они су-
ществуют. Таково, например, Ижбобинское женское мектебе (Сарапульского уезда Вятской 
губ.). Здесь прежде преподавание велось по старому «буквенному» методу, предметы светско-
го характера не имели места, и число учениц никогда не превышало двадцати и двадцати пяти. 
Теперь же здесь благодаря образованной учительнице г-же Камиле Нигманизилиной33 препо-
давание введено по звуковому методу «усуле-джадит». Учащиеся теперь научаются грамоте в 
несколько месяцев, на что прежде, когда преподавание велось по старому, буквенному методу, 

                                                 
33 По всей видимости здесь произошла опечатка, имеется в виду Камиля Нигматуллина. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

967

требовались долгие томительные годы. Главным пособием для учащихся здесь служит недавно 
вышедший в свет учебник татарского языка под заглавием «Мугаллим авваль» (1-я книга для 
обучения) г.Гадия Максютова и для чтения «Кираять-тюрки» (хрестоматия) г.Нигманизилина. 
Кроме магометанского вероучения и татарской грамоты преподаются здесь еще вкраце ариф-
метика, география, древняя и новая история и изучаются наизусть стихи среднеазиатских клас-
сиков. Наряду с ними и некоторые сочинения русских писателей в переводе, например, басни 
Крылова «Бахчисарайский фонтан» Пушкина и др. 

Ижбобинская реформированная школа в нынешний учебный год как-то особенно обратила 
на себя внимание местных мусульман, в первую же неделю учения (занятие в мусульманских 
мектебах начинаются обыкновенно в сентябре месяце) привлекло в свои стены до 70 мусуль-
манских девушек. Словом, в Ижбобинском женском училище дело идет весьма хорошо, дока-
зательством чего служит испытание, произведенное ныне в январе месяце заинтересовавшими-
ся мусульманами. Экзамен дал прекрасные результаты. Желательно, чтобы г-жа Камиля Ниг-
матуллина развила свое дело шире и дальше и не остановилась бы перед прекрасно начатом 
делом. Сознание, что учение поможет хотя бы десяти, двадцати мусульманским девушкам 
встать на ноги, оглянуться вокруг себя и сделаться порядочными, честными и, если не образо-
ванными, то, по крайней мере, просто грамотными и свободными людьми, – лучшая награда 
для добрых мусульманок за их дорогое сочувствие в трудное, критическое время, переживае-
мое женщинами мусульманками в их невежественный и рабский период жизни! 

Исаак 
Источник: Приложения к Вятским губернским ведомостям. 1901. №43. 
 
 

Учащиеся-мусульмане в государственных светских учебных заведениях  
Российской империи во второй половине XIX – начале ХХ в.  

в свете государственной статистики 
 

№ 37 
Таблица 4 

Численность учащихся-мусульман в гимназиях и других  
средних учебных заведениях к 1 января 1865 г. 

Наименование учебных 
заведений 

Общее 
число 

Учащиеся по вероисповеданиям 

пра-
восл. 

рим.-
катол. 

протес-
тантов 

арм.-
гре-
гор. 

иудейск. маго-
метан 

Гимназия Первая  
С.-Петербургская 301 258 20 22 1 – – 

« Вторая « 458 372 24 60 – 2 – 
« Третья « 405 364 9 29 2 – 1 
« Ларинская « 378 317 9 51 – – 1 
« Пятая « 418 342 33 40 – 3 – 
« Шестая « 207 179 5 21 – 1 1 
« Седьмая « 298 245 8 43 – 2 – 
Гимназия Кронштадтская 181 164 2 14 – – 1 
« Первая Казанская 201 181 5 4 – – 11 
« Астраханская 164 142 4 5 10 – 334 
« Оренбургская 203 193 3 2 – – 5 
« Симферопольская 317 317 24 18 14 59 2 
Прогимназия Виленская 202 14 171 2 – 14 1 
« Динабургская 178 59 92 15 – 10 2 
« Ковенская 264 62 120 22 – 58 2 
« Минская 310 95 169 9 – 26 11 
« Свенцянская 145 13 120 1 – 9 2 
« Гродненская 164 50 98 8 – 7 1 

                                                 
34 Авт. сн.: Из них 2 язычника. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

968

« Слуцкая 191 38 104 39 – 9 1 
« Иркутская35 219 213 5 – – – 136 
Итого по России 26789 19123 4161 2430 37 990 4837 

Источник: Обзор деятельности Министерства народного просвещения и подведомственных 
ему учреждений в 1862, 63 и 64 годах. СПб., 1865. С.266–275. Приложение №14. 

 
№ 38 

Таблица 5 
Численность учащихся-мусульман в уездных училищах к 1-му января 1865 г. 

Уездные училища Общее 
число 

Число учащихся по вероисповеданиям 

правосл. рим.-
катол. 

протес-
тант. иудейск. магомет. 

В 43 уездн. учил.  
С.-Петерб. уч. округа 2400 2341 14 43 1 1 

В 86 уезд. уч. Московск. 
округа 5158 515038 7 1 – – 

Казанский уч. округ       
Саратовская губерния       
Хвалынское 45 4439 – – – 1 
Самарская губерния       
Бугульминское 60 41 – – – 1940 
Бугурусланское 71 7041 – – – 1 
Оренбургская губерния       
Уфимское 133 116 – – – 1742 
Челябинское 54 28 – – – 26 
Троицкое 52 52 – – – – 
Оренбургское 114 92 – – – 22 
Бирское 68 42 – – – 2643 
Мензелинское 71 45 – – – 2644 
В 82 уездн. училищ. Казан-
ского уч. округа 4783 463545 6 1 3 13846 

В 67 уезд. училищ Харь-
ковского округа 3378 335547 5 2 1 1548 

Одесский уч. округ       
Таврическая губерния       
Симферопольское 51 48 1 1 – 1 
В 33 уездн. учил. Одесского 
округа 1649 153949 37 4 69 1 

Е. Киевский учебный округ       
Киевская губерния       
Киевское 46 45 – – – 1 
Волынская губерния       

                                                 
35 Авт. сн.: Сведения об ней относятся к сентябрю 11864 года. 
36 Авт. сн.: Ламайского вероисповедания. 
37 Авт. сн.: В том числе 45 магометан и 3 язычника. 
38 Авт. сн.: В том числе 7 старообрядцев 11 раскольников. 
39 Авт. сн.: Из них 4 раскольника. 
40 Авт. сн.: Из них 10 язычников. 
41 Авт. сн.: Из них 1 раскольник. 
42 Авт. сн.: Из них 2 идолопоклонника. 
43 Авт. сн.: Из них 8 язычников. 
44 Авт. сн.: Из них 6 язычников. 
45 Авт. сн.: В том числе 1 молокан, 11 раскольников и 79 армяно-грегориан. 
46 Авт. сн.: В том числе 26 язычников. 
47 Авт. сн.: В том числе 1 армяно-грегор. испов. 
48 Авт. сн.: Идолопоклонники. 
49 Авт. сн.: Из них 50 армяно-грегориан и 2 раскольника. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

969

Теофильпольск. двор 103 30 59 – 12 2 
В 42 учил. Киевского уч. 
округа 2408 1931 366 9 99 3 

Виленский уч. округ       
Гродненская губерния       
Слонимское дворянск 89 11 68 1 1 8 
Белостокская губерния       
Брестское дворян 53 29 19 1 3 1 
В 20 учил. Виленского уч. 
округа 1357 715 525 13 95 9 

В 20 учил. Дерптского уч. 
округа 1449 105 29 1266 49 – 

Западная Сибирь       
Тобольская губерния       
Ялуторовское 38 37 – – – 1 
Тюменское 72 71 – – – 1 
В 13 учил. Западной  
Сибири 635 628 1 – 4 2 

Восточная Сибирь       
Иркутское 153 152 – – – 150 
Порчинское 58 54 1 – – 451 
  52 1 – – 752 
В 10 учил. Восточной  
Сибири 735 720 1 – 2 1253 

Источник: Обзор деятельности МНП и подведомственных ему учреждений в 1862, 63 и 64 
годах. СПб., 1865. С.284–319. Приложение №15. 

№ 39 
Таблица 6 

Численность учащихся мусульман в мужских гимназиях и прогимназиях в начале ХХ в. 
Учебные округа и 
ген.-губернаторства 

Статус учебного 
заведения 

1902 г. 1909 г. 1912 г. 
мус. в % мус. в % мус. в % 

С.-Петербургский гимназия 6 0,06 12 0,1 11 0,08 
прогим. –  –  –  

Московский гимназия 6 0,04 7 0,04 7 0,04 
прогим. –  –  –  

Харьковский гимназия –  2 0,01 19 0,15 
прогим. х*  –  х  

Одесский гимназия 27 0,31 23 0,2 91 0,7 
прогим. х  –  –  

Киевский гимназия 6 0,06 16 0,12 19 0,12 
прогим. х  –    

Виленский гимназия 38 0,7 39 0,58 43 503 
прогим. х  –  х  

Казанский гимназия 12 0,29 15 0,31 32 0,48 
прогим. х  1 0,3 х  

Оренбургский гимназия 43 1,99 58 2,07 75 2,3 
прогим. х  6 2,02 6 0,99 

Кавказский гимназия 314 3,97 587 6,04 609 5,24 
прогим. х  49 3,7 47 0,06 

Рижский гимназия –  1 0,02 1 002 
прогим. х  –  –  

                                                 
50 Авт. сн.: Идолопоклонник. 
51 Авт. сн.: Ламайского вероисповедания. 
52 Авт. сн.: Ламайского вероисповедания. 
53 Авт. сн.: Все ламайского вероисповедания. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

970

Варшавский гимназия 7 0,06 11 0,14 11 0,1 
прогим. х  –  –  

Западно-Сибирский гимназия 16 1,16 19 1,24 19 0,97 
Иркутское ген.-
губернаторство гимназия х  1 0,06 7 0,33 

Туркестанское ген.-
губернаторство 

гимназия 61 4,63 85 4,25 71 3,38 
прогим. х  х  3 1,8 

Приамурское гене-
рал-губернаторство гимназия х  2 0,2 2 0,17 

Итого гимназия 536  878 0,83 1000 0,78 
прогим. –  56 0,86 56 0,98 

Всего  536 0,58 934 0,08 1056 0,79 
 
* х – данный тип учебного заведения отсутствует в учебном округе или генерал-губернаторстве. 

Источник: Всеподданнейший отчет министра народного просвещения за 1902 год. СПб., 
1904. Приложение. Ведомость №8. С.14–17; Всеподданнейший отчет министра народного про-
свещения за 1908 год. СПб., 1910. Приложение. Ведомость №30. С.50–53; Всеподданнейший 
отчет министра народного просвещения за 1911 год. СПб., 1913. Приложение. Ведомость №30. 
С.50–53. 

 
 

№ 40 
Таблица 7 

Численность учащихся мусульман в реальных училищах, ремесленных училищах, шко-
лах ремесленных учеников и низших ремесленных училищах в начале ХХ в. 

Учебные округа и 
генерал-губерна-

торства 

Реальные училища Ремесл. уч-ща, школы 
ремесл. учеников 

Средние и низшие 
технические уч-ща 

1902 г. 1909 г. 1912 г. 1909 г. 1912 г. 1909 г. 1912 г. 
С.Петербургский 2 11 20 – – – – 
Московский 10 11 12 – – 7 20 
Харьковский – 1 5 – – 1 – 
Одесский 7 2 5 3 8 1 – 
Киевский 1 5 4 – – 1 1 
Виленский 24 22 23 – 1 – – 
Казанский 18 25 29 3 13 – 3 
Оренбургский 10 47 88 39 48 10 7 
Кавказский 404 785 957 104 132 16 29 
Рижский – 1 2 – – – – 
Варшавский – – – 1 1 – – 
Западно-Сибирский  6 11 – – – – 
Иркутское генерал-
губернаторство  2 6 – – 2 4 

Туркестанское гене-
рал-губернаторство 13 4 6 – – – – 

Приамурское генерал-
губернаторство  3 5 – – – – 

Итого 489 925 1173 150 203 38 64 
Итого в % ко всем 1,1 1,5 1,6 1,0 1,2 0,4 0,6 

Источник: Всеподданнейший отчет министра народного просвещения за 1902 год. СПб., 
1904. Ведомость №8. С.14–17; Всеподданнейший отчет министра народного просвещения за 
1908 год. СПб., 1910. Приложение. Ведомость №21, 36. С.35, 215–219; Всеподданнейший отчет 
министра народного просвещения за 1911 год. СПб., 1913. Приложение. Ведомость №21, 36. 
С.35, 215–219. 

Материалы подготовили Ильдус Загидуллин, Халида Багаутдинова, Радик Исхаков 
 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

971

§ 2. Крещеные татары 
 

Период XIX – начало ХХ в. стал для крещеных татар временем глобальных изменений в со-
циокультурной парадигме развития, характеризовавшегося переходом от традиционной (этни-
ческой) к «высокой» культуре. Этот процесс сопровождался постепенным разрушением основ 
их сельского патриархального общества, появлением самобытной системы просвещения, про-
слойки городской и сельской интеллигенции, зарождением литературной традиции, осно-
ванной на кириллическом алфавите, значительными изменениями в религиозных пред-
ставлениях. Наиболее существенным фактором, повлиявшим на культурную трансформацию 
крещено-татарского общества, было становление у них системы начального и среднего кон-
фессионального (православного) образования. Созданная миссионерами как основной канал 
продвижения православной идеологии, на рубеже XIX–ХХ вв. начальная школа стала для кре-
щеных татар основой культурной мобилизации. Школьное просвещение крещеных татар не-
разрывно связано с личностью миссионера и ученого-востоковеда Н.И.Ильминского. Впервые 
идея по широкому внедрению миссионерских школ для крещеных татар и открытию специаль-
ного центрального учебного заведения для подготовки педагогических кадров для них была 
высказана им в его отчете о поездке по татарским селениям (1856 г.), адресованном казанскому 
архиепископу Григорию (Постникову). Впоследствии на основе этой идеи им была сформули-
рована и внедрена в практику новая миссионерско-просветительская система. Важным этапом 
в становлении системы Ильминского стало создание в 1863 г. Казанской центральной крещено-
татарской школы, на базе которой путем проб и ошибок создавалась теоретическая и практиче-
ская основа новой просветительской идеологии. Сам Ильминский широко освещал историю 
развития этого учебного заведения в ряде своих статей, публиковавшихся на страницах мест-
ной и центральной печати, а в 1887 г. вышедших в виде отдельного сборника, посвященного 
КЦКТШ. В них подробно освещаются как основные вехи в истории КЦКТШ, так и централь-
ные идеи, положенные в основу системы Ильминского, помогающие осмыслить и проанализи-
ровать нововведения миссионера-просветителя. Эти публикации вызвали дискуссию в органах 
власти и обществе. В ходе широкого обсуждения система Ильминского была признана импер-
ским руководством и стала основой школьной и миссионерской политики среди крещеных не-
русских народов восточной России, что нашло отражение в «Правилах о мерах к образованию 
населяющих Россию инородцев», высочайше утвержденных 26 марта 1870 г. С этого времени 
происходит повсеместное распространение сети кряшенских начальных конфессиональных 
школ. Основными источниками по истории их развития являются делопроизводственные мате-
риалы, подготовленные для вышестоящих органов чиновниками МНП, МВД, миссионерами и 
священнослужителями, в которых показано функционирование этих учебных заведений, их 
культурное и религиозное влияние на местное население. Не менее значимым документальным 
комплексом является переписка Н.И.Ильминского со своими воспитанниками, ставшими после 
обучения в КЦКТШ и КУС учителями и священнослужителями в крещено-татарских селениях. 
Уникальность этим источникам придает их персонифицированный характер, помогающий по-
смотреть на историю школьного просвещения кряшен глазами непосредственных участников 
событий, оценить сложные перипетии культурно-религиозных процессов, протекавших среди 
представителей этой этноконфессиональной общности в XIX – начале ХХ в. 

Радик Исхаков 
 

№ 41 
Извлечение из отчета бакалавра КДА Н.И.Ильминского  

о поездке по татарским селениям (1856 г.) 
Училища православные для сельских жителей должны составлять лучшие и главнейшие 

средства к христианскому просвещению народа и к соединению разномыслящих в единомыс-
лии православия. В Мамадыше есть так называемое центральное училище, в него на казенный 
счет собирают сирот разных языков и вер из разных уездов Казанской губернии, до 20 человек. 
Они все помещаются в общей квартире, одеваются и кормятся за счет казны. Время воспитания 
положено в продолжение шести лет. Учатся русской грамоте по русским букварям, затем изу-
чают «Начатки христианского учения» и, наконец, чтения из Библии; притом учатся арифме-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

972

тике и письму. Хотя бы ученик был мусульманином, но он должен заучивать христианские 
молитвы и катехизис. Они должны говорить непременно по-русски. В продолжение шести лет 
все они совершенно делаются русскими, и были примеры, что татарские и другие некрещеные 
мальчики по окончании своего курса изъявляли желание принять св.крещение. Эти мальчики 
по окончании своего курса поступают в распоряжение Казанской палаты государственных 
имуществ и делаются писарями. Это училище служит ясным доказательством, какое реши-
тельно влияние на инородцев могут иметь училища, где они воспитываются в известных поня-
тиях и правилах с малолетства. На моей дороге в приходах, где много старокрещеных татар, 
находились следующие приходские училища: в Абдях54, в Юкачах55, в Урясь-Учах56, в Юмье57, 
в Чуре58, прибавлю по старой памяти училище в селе Карабаянах59 Лаишевского уезда. По сво-
ему числу сельские приходские училища могут быть на первый раз достаточны, но они имеют 
следующие неудобства и неисправности.  

Народ еще не привык к образованию школьному и не понимает пользы его. Не понимая поль-
зы учения, крестьяне большею частью неохотно отдают своих детей в училища. Притом жители 
других деревень должны для своих детей нанимать квартиры в селе, где есть училище, и платить 
в месяц по рублю ассигнациями, что для бедных обременительно. К этому прибавить должно, 
что мальчик во время учения не может помогать отцу своему в домашних занятиях. Мальчики не 
расположены к учению по естественному в детском возрасте свойству лениться и бегать грамот-
ки. Если из наличных учеников один или двое из какой-либо деревни не являлись в класс в про-
должение нескольких дней, то, глядя на них, оставляют класс и другие. От этого ученики (по 
крайней мере, многие из них) посещают класс непостоянно: неделю походят, неделю пропустят. 
Угрозы или строгость учителя могут только больше удалить детей от науки. Поэтому учителя 
обращаются к сельским властям, чтобы староста или писарь побудил мальчиков ходить в учили-
ща, а родителей – не держать их в доме или вновь отдавать детей. К сожалению, сельские на-
чальники частью не брегут об этом важном деле, частью пользуются этим обстоятельством для 
взяточничества, [а] именно: они позволяют за небольшие деньги откупать мальчиков от учения 
(точно так же поступают в деревнях с оспопрививателями). И многократная переписка учителей 
с управами остается нередко напрасною, так что учителя, наконец, перестают обращаться со 
своими отношениями к сельским начальникам. Следовательно, этому злу могут помочь только 
благонамеренность и неусыпная заботливость окружных начальников.  

По распоряжению Министерства государственных имуществ должно добровольно распола-
гать крестьян к обучению детей и нисколько их не стеснять, не приневоливать. Но выше было 
видно, как эта гуманность, взятая, может быть, с немецких нравов, пристает к русскому мужику. 
То же министерство имеет обыкновение, как заметит, что в каком-либо училище мало учеников, 
закрывать самое училище, и его вновь открыть можно не иначе как после долгой переписки и 
ходатайств. Таким образом закрыто училище в селе Абдях, и теперь там диакон безвозмездно 
обучает детей. В селе Карабаянах училище, как я слышал, закрыто, что будто бы произошло 
вследствие несогласия между священником и дьяконом о том, кому преподавать, т.е. получать 
жалованье за преподавание. Это распоряжение Министерства государственных имуществ, оче-
видно, неблагоразумно: должно всячески поддерживать училища. Если малое число учеников 
зависит от неохоты учиться, то употребить отчасти принуждение или дать время, чтобы мало-
помалу крестьяне свыклись с училищами; если же от другого или от жестокого учителя, то заме-
нить учителя другим, лучшим, а не лишать целый край всякого способа к учению.  

Другое неудобство училищ состоит в учителях. Я заметил, что учителями большею частью 
местные священники, и должен сознаться, что, кажется, не усердие к просвещению своих прихо-
жан, а больше денежные расчеты руководят при этом священником. Но священники, по обшир-
ности и многолюдности приходов, никак не могут довольно заниматься классом, от того учение 
должно идти медленно. Было бы лучше, если бы священники были только наблюдателями и пре-
подавали сами Закон Божий, а другие сведения преподавались другим человеком. Так как учите-
ля бывают в училищах, так сказать, набегом, то все преподавание ограничивается чтением, пись-
                                                 

54 Современное с.Абди Тюлячинского р-на РТ. 
55 Современное с.Юкачи Мамадышского р-на РТ. 
56 Современное с.Урясь-Учи Кукморского р-на РТ. 
57 Современное с.Ошторма Юмья Кукморского р-на РТ. 
58 Современное с.Село-Чура Кукморского р-на РТ. 
59 Современное с.Карабаян Тюлячинского р-на РТ. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

973

мом, арифметикой. Но других сведений нравственно-религиозного образования вовсе, кажется, 
не сообщается ученикам. Что особенно странно, не учат мальчиков церковной грамоте. Мне ка-
жется, что приучение к церковным книгам и пению, так чтобы они становились на клирос в 
церкви, читали и пели, – может быть полезно для крестьян. Разумеется, понемногу должно разъ-
яснять им смысл церковно-славянских верований, особенно наиболее часто употребляемых в 
церкви, каковы, напр., ектении60 и т[ому] под[обное]. Это приучило бы к церкви и к правосла-
вию, расположило бы ходить в церковь, сделало бы храм Божий прямым училищем для поселян, 
которым недостает других источников к просвещению. Я помню, что в горах Ливана сами при-
хожане отправляют обязанности причетников. В одном месте я полюбовался, как дети, человек 
десять, вышли на средину церкви, по два в ряд, и поочередно прочитали, и все наизусть, кафиз-
мы61. У нас между тем поселяне имеют какое-то нерасположение становиться на клирос.  

Из печатного циркулярного реестра книг, который находится в каждом училище, видно, что 
начальство заботится снабдить сельские училища многими книгами, какие только у нас можно 
предложить для чтения поселянам; в том числе есть несколько книг славянских: Евангелие, 
Псалтырь, Часослов; особенно полезно издание под названием «Чтения», заключающее отрывки 
из Библии, Ветхого и Нового Завета, расположенные по хронологическому порядку истории. 
Если бы все эти книги прочитывались учениками с надлежащим разумением, то могли бы сель-
ские мальчики обогатиться сведениями. Но в настоящее время эти книги мало раскрываются. 

Наконец, к недостатку сельских училищ должно отнести то обстоятельство, что они, имея 
множество наблюдателей, именно: окружное начальство, благочинных и штатных смотрителей, 
не имеют надзора постоянного, на них исключительно обращенного, и состояние всех училищ не 
сводится в одно, причем лучше можно было бы понять потребности этих училищ и приискать 
средства к их усовершенствованию. Кажется, полезно было бы иметь нарочитого чиновника, ко-
торого обязанность была бы исключительно посещать сельские училища, сообщать сведения 
самые подробные об их состоянии епархиальному начальству и проводить в них распоряжения 
епархиального начальства. Так как воспитание поселян должно быть преимущественно религи-
озное, то самые училища должны состоять прямо под надзором епархиальной власти. 

Училища помещаются в приличных домиках, устроенных большею частью священниками, 
которые за то получают небольшую ежегодную плату; они снабжены партами приличными. 
Грамоте мальчики выучиваются хорошо: я видел некоторых воспитанников, которые читали 
довольно свободно. В училищах воспитываются, кроме русских, и инородцы: крещеные тата-
ры, вотяки и пр., и они сравнительно с русскими даровиты. Что касается до числа воспитанни-
ков, то самое большее число в училищах не превышает 50; а во всех выше поименованных 
училищах общее число учеников должно положить не более 150 человек. 

Итак, и по числу воспитанников, и по количеству сведений, и по времени и настойчивости 
обучения русские сельские училища весьма много уступают мусульманским школам, а потому, 
чтобы их влияние сколько-нибудь уравнять с сими последними, должно на сельские училища 
обратить вполне заботливое внимание. 

Мне приходила было мысль, чтобы несколько старокрещенских мальчиков, которые в сель-
ских училищах окажутся даровитыми и скромными, особенно сирот бездомных, поместить на 
несколько лет вроде пансиона и внимательно воспитать и обучить их; и впоследствии употреб-
лять их или в виде дьяконов, или в виде учителей к развитию просвещения между их одно-
сельцами. Это напоминало бы бывшие новокрещенские школы. Но эта мысль, не знаю, удобна 
ли к исполнению. Так как в сельских училищах научают почти только чтению, то, за неимени-
ем годных для народа книг, вышедшие из училищ должны забывать свое знание. А потому, 
чтобы умение читать служило орудием к просвещению, должно как можно дешевле продавать 
по селам и деревням популярные издания назидательного содержания.  

Источник: ОР РНБ, ф.573 (СПБДА), оп.1, д.АI/232, л.9об.–12об. Подлинник. 
Опубликовано: Христианское просвещение и религиозные движения (реисламизация) кре-

щеных татар в XIX – начале ХХ вв. Сборник материалов и документов / Сост., автор вступи-
тельной ст., примечаний, научно-справочного аппарата Р.Р.Исхаков. Казань, 2012. С.147–151. 

 

                                                 
60 В православной традиции ектения – одна из основных частей богослужения, обычно читаемая дья-

коном на амвоне в церкви. 
61 Кафизма – часть Псалтыри, читаемой во время богослужения. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

974

№ 42 
Из статьи Н.И.Ильминского «Школа для первоначального обучения детей  

крещеных татар в Казани» (1867 г.) 
Зародыш этой школы возник в начале сентября 1863 года, когда Василий Тимофеев62 по-

ступил практикантом татарского языка в Казанскую духовную академию. Тогда один старо-
крещеный татарин из той же деревни Никифоровой, откуда родом Тимофеев, привез к нему 
своего сына учиться. За этим мальчиком через месяц приехал другой, а за ним третий, все из 
той же деревни. Они учились зиму 1863/4 года, помещаясь, вместе с учителем и его семьею, в 
наемной квартире в подвальной комнатке за академией. Нельзя не упомянуть при этом о сту-
денте миссионерского отделения академии И.С.Ястребове63. Этот энергический и симпатичный 
молодой человек, с постоянною любовью и самою предупредительною заботливостью, под-
держивал как самого Тимофеева, только что из скромного быта деревенского перешедшего в 
академию, так и троих учеников его. Ястребов старался поставить Тимофеева в лучшие отно-
шения к студентам академии, снабжал его возникающую школу бумагой, огарками, разными 
обносками, купил Тимофееву на свои деньги географию Корнеля и первый заинтересовал его 
этой наукой. Вообще, в ежедневных разговорах своих с Тимофеевым он старался передавать 
ему различные сведения. Однажды, когда простосердечное религиозное чувство Тимофеева 
было поражено случайно услышанными им материалистическими идеями, обуревавшими в то 
время и нашу местность, Ястребов употребил все усилия, чтобы успокоить Тимофеева изгла-
дить тяжелое впечатление. Тимофеев с благодарностью помнит любовь Ястребова, который 
теперь служит в Турции при русской миссии.  

В конце июня 1864 года Тимофеев вместе со своими учениками отправился на родину. Их 
чтение и пение православных молитв на родном языке понравились вообще крещеным татарам, а 
пример их заохотил других никифоровских мальчиков, которые тогда же стали учиться у Тимо-
феева. Кроме того, последний в ту же вакацию объехал несколько деревень Мамадышского уез-
да, внушая крещеным татарам мысль о необходимости образования детей. Его внушения прини-
мались многими с доверием и сочувствием. Узнавши об этом возникающем среди крещеных та-
тар расположении к обучению детей и имея в виду общую безграмотность крещеных татар и не-
ведение ими христианства, я ходатайствовал в августе 1864 года пред начальством Казанского 
учебного округа о дозволении мне открыть частную школу для первоначального обучения детей 
крещеных татар в Казани, с тем чтобы в ней учителем был Тимофеев. Разрешение начальства 
изложено в отношении ко мне г.директора училищ Казанской губернии от 3-го сентября 1864 
года за №1239, в котором прописаны следующие положения о школе: «Мальчики должны жить 
на готовой квартире, которая для них будет нанята на частные средства, но одежда и материалы 
для изготовления пищи должны быть доставляемы родителями, по состоянию каждого. Платы за 
обучение не полагается. Мальчики должны обучаться русской грамоте. Главный предмет обуче-
ния – закон Божий, молитвы, священная история и краткий катехизис по книгам, изложенным на 
татарском языке, но русскими буквами. Затем по мере любознательности и успехов учеников 
должны им преподаваться первые арифметические действия, черчение геометрических фигур, 
основные сведения из географии и тому подобные элементарные сведения. Чтение и преподава-
ние должно быть прежде на татарском, а потом ученики постепенно должны упражняться в рус-
ском языке. Учеником в предлагаемой школе, по ходатайству основателей оной, допускается 
Тимофеев, потому что крещеные татары, зная его лично, имеют к нему доверие и ему именно 
поручают своих детей. В.Тимофеев с семейством должен жить на одной квартире с учениками, 
чтобы наблюдать постоянно за их поведением». Главное наблюдение над школою предоставлено 
мне и бакалавру духовной академии г.Малову64. 

Так как крещеные татары живут в уездах и на первый раз охота к обучению детей возникла 
среди крещеных татар Мамадышского уезда, то для возможного облегчения их необходимо 

                                                 
62 Имеется в виду Василий Васильевич Тимофеев (1836–1893) – основатель КЦКТШ. 
63 Иван Степанович Ястребов (1839–1894) – воспитанник противомусульманского отделения КДА, из-

вестный русский дипломат, публицист. С 1870 г. по 1886 г. возглавлял российское генеральное консуль-
ство в Салониках.  

64 Имеется в виду Ефимий Александрович Малов (1835–1918) – известный православный миссионер, 
исламовед, профессор противомусульманского отделения КДА. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

975

было дать их детям помещение со всею хозяйственною обстановкою, за исключением только 
одежды и пищи, которая, впрочем, требовалась в виде сырых припасов. Мы предоставили так-
же родителям полную свободу привозить детей в школу и увозить из нее, когда им угодно и 
удобно. Вообще мы обходились в отношении поступления учеников в школу без всякого со-
действия со стороны начальства, имея в виду опыт, что всякое, даже самое деликатное вмеша-
тельство властей, нередко пробуждает в простолюдинах недоразумения и опасения. <...> 

Источник: Казанская центральная крещено-татарская школа. Материалы для истории хри-
стианского просвещения крещеных татар. Казань, 1887. С.182–184. 

 
№ 43 

Таблица 8 
Динамика численности учеников и подготовленных  
педагогических кадров в КЦКТШ с 1863–1905 гг. 

Учебные  
годы Учеников Учениц Закончивших со 

званием учителя 
Закончивших со  

званием учительницы 
1863–64 3 – – – 
1864–65 19 1 – – 
1865–66 40 2 – – 
1866–67 60 5 4 1 
1867–68 70 8 6 – 
1868–69 80 13 4 – 
1869–70 86 15 20 1 
1870–71 92 25 10 1 
1871–72 120 40 16 3 
1872–73 120 45 10 5 
1873–74 115 40 19 3 
1874–75 106 35 12 2 
1875–76 78 35 8 1 
1876–77 57 36 5 3 
1877–78 40 33 6 2 
1878–79 40 34 6 2 
1879–80 50 22 8 1 
1880–81 54 30 15 – 
1881–82 65 30 6 2 
1882–83 65 36 9 3 
1883–84 74 30 9 – 
1884–85 90 30 15 – 
1885–86 104 38 19 4 
1886–87 85 40 – – 
1887–88 90 36 20 6 
1888–89 96 40 24 12 
1889–90 65 42 22 – 
1890–91 92 45 13 9 
1891–92 70 30 15 10 
1892–93 91 45 16 12 
1893–94 100 50 15 4 
1894–95 104 47 16 14 
1895–96 98 54 19 9 
1896–97 75 42 15 9 
1897–98 92 50 17 8 
1898–99 115 52 22 – 

1899–1900 117 48 14 15 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

976

1900–1901 116 49 17 – 
1901–1902 118 44 22 24 
1902–1903 118 60 14 – 
1903–1904 118 59 17 19 
1904–1905 110 56 22 – 
Итого 3394 1472 511 185 

Источник: Ильминский Н.И. О системе просвещения инородцев и о Казанской центральной 
крещено-татарской школе (к пятидесятилетию системы и школы, а также необходимые справ-
ки к указу №8608 о просвещении инородцев). Казань, 1913. С.93. 

 
№ 44 

Таблица 9 
Список воспитанников КЦКТШ, окончивших курс в 1902–1903 уч.г.  

с наименованием места назначения на службу 
№ ФИО Куда поступил на службу 
1 Егор Алексеев в Бурдинскую 2-классную МНП школу Мензелинского у. Уфимской губ. 

помощником учителя 
2 Василий Алгинов в Курчеевское земское училище Белебеевского у. Уфимской губ. учите-

лем 
3 Матвей Асанбаев в Новобалыклинскую МНП школу Белебеевского у. Уфимской губ. учи-

телем 
4 Николай Асафов во Владимирскую школу Братства св.Гурия Мамадышского у. Казанской 

губ. учителем 
5 Григорий Ильин за неимением вакансий временно уволен к родителям 
6 Пимен Казаков для продолжения образования поступил в КУС 
7 Александр Комиса-

ров 
в Богряжскую миссионерскую школу Мензелинского у. Уфимской губ. 
учителем 

8 Ефрем Макаров в Толкиязскую школу Братства св.Гурия Лаишевского у. Казанской губ. 
учителем 

9 Тимофей Максимов за неимением вакансий временно уволен к родителям 
10 Василий Назаров за неимением вакансий временно уволен к родителям 
11 Василий Павлов поступил на должность учителя в миссионерскую школу Вятской губ. 
12 Семен Павлов поступил на должность учителя в миссионерскую школу Вятской губ. 
13 Иван Павлов поступил на должность учителя в миссионерскую школу Вятской губ. 
14 Игнатий Прокофьев за неимением вакансий временно уволен к родителям 
15 Дмитрий Рябков за неимением вакансий временно уволен к родителям 
16 Василий Семенов за неимением вакансий временно уволен к родителям 
17 Иван Сергеев в Биерскую школу Братства св.Гурия Мамадышского у. Казанской губ. 

учителем 
18 Михаил Софин в Дургинскую школу Братства св.Гурия Цивильского у. Казанской губ. 

учителем 
19 Авраамий Табаков в Хозесановскую школу Братства св.Гурия Цивильского у. Казанской 

губ. учителем 
20 Федот Тимофеев в миссионерскую школу Мензелинского у. Уфимской губ. учителем 
21 Константин Трофи-

мов 
в миссионерскую школу Елабужского у. Вятской губ. учителем 

22 Максим Усачев в Больше-Саврушевскую школу Братства св.Гурия Мамадышского уезда 
Казанской губ. учителем 

23 Тихон Яковлев в Субашскую школу Братства св.Гурия Мамадышского у. Казанской губ. 
учителем 

24 Алексей Федоров в Верхне-Меретяковскую школу Братства св.Гурия Лаишевского у.  
Казанской губ. учителем 

25 Емельян Федоров в Колькумерскую школу Братства св.Гурия Лаишевского у. Казанской 
губ. учителем 

Источник: РГИА, ф.797, оп.96, д.153, л.5. Подлинник. 
 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

977

№ 45 
Извлечения из правил о мерах к образованию населяющих Россию инородцев,  

Высочайше утвержденных 26 марта 1870 г. 
Относительно инородцев-христиан 
1. Общим для всех инородцев-христиан в системе образования их должно быть следующее: 

а) орудием первоначального обучения для каждого племени должно быть родное наречие его; 
б) учителя инородческих школ должны быть из среды соответствующего племени инородцев и 
притом хорошо знающие русский язык, или же русские, владеющие соответствующим инород-
ческим наречием, и в) должно быть обращено внимание на образование женщин, так как пле-
менное наречие и племенные особенности инородцев преимущественно сохраняются и под-
держиваются матерями.  

2. Затем особенности в системе образования каждой группы инородцев заключаются главным 
образом в том значении, какое должно иметь родное наречие инородцев в первоначальной шко-
ле. В этом отношении надлежит постановить следующее: А) для детей инородцев весьма мало 
обруселых и почти не знающих русского языка, учреждаются особые школы, в которых первона-
чальное преподавание совершается на инородческих наречиях и дети обучаются на своем родном 
и по учебным книгам на том же наречии. Учебными книгами служат буквари, необходимые мо-
литвы, краткие рассказы из Священной истории Ветхого и Нового завета и религиозно-
нравственные книги. Для облегчения инородцам перехода к изучению русского языка все эти 
книги печатаются на инородческом наречии русскими буквами, с переводом на русский язык или 
без перевода, за исключением, впрочем, молитвенников и вообще богослужебных книг, которые 
должны быть с переводом на русский язык. В то же время дети при помощи местных наречий 
обучаются русскому разговорному языку посредством наглядного обучения, и затем, как только 
усвоят себе довольно значительный запас русских слов и выражений, начинают обучаться рус-
ской грамоте (чтению и письму совместно), продолжая в то же время обучаться и русскому раз-
говорному языку, причем это наглядное обучение и обучение грамоте должны все время воспол-
нять и помогать друг другу, содействуя как умственному развитию детей через ознакомление их 
с окружающим их миром, так и большему по возможности усвоению ими русского языка, с не-
пременным переводом читанного по-русски на местное инородческое наречие. Счислению дети 
обучаются также сначала на своем инородческом наречии, а потом уже и на русском языке. По 
достаточном усвоении детьми русского языка Закон Божий преподается на общих основаниях, 
причем повторяется на русском языке Священная История с необходимыми дополнениями, за-
учиваются главнейшие молитвы на русском и церковно-славянском языках и преподается крат-
кий катехизис. Церковное пение, как важное орудие христианского просвещения инородцев, вво-
дится во всех школах, причем пение исполняется как на местном инородческом наречии, так и на 
церковно-славянском языке. Затем установление подробностей в исполнение такого учебного 
плана и определение продолжительности времени на первоначальное и дальнейшее обучение 
инородческих детей предоставляется ближайшему усмотрению местного училищного начальст-
ва. В инородческих школах с вышеизложенным порядком обучения устраиваются смены для 
обучения девочек. Б) В местностях с населением, смешанным из природных русских и инород-
цев, учреждаются общие для тех и других начальные училища, в которых все обучение ведется 
на русском языке учителем, владеющим как русским языком, так и местным инородческим наре-
чием, которое, однако же, допускается к употреблению лишь для устных объяснений. Если же 
этого будет недостаточно, в таком случае для инородческих детей, до времени усвоения ими рус-
ского языка настолько, чтобы обучаться вместе с русскими детьми, устраиваются особые при 
училищах отделения на местные средства инородцев. При таких училищах также учреждаются 
смены для девочек. В) Наконец, для достаточно обруселых инородцев, живущих смешанно с рус-
скими или сплошным населением, учреждаются начальные народные училища на общих для 
русских училищ основаниях. 

3. Ближайшее заведывание училищами двух первых категорий поручается священнику – за-
коноучителю школы, если он обладает знанием местного инородческого наречия и пожелает 
принять на себя таковое заведение; если же местный священник не знает инородческого наре-
чия, в таком случае заведывание училищем возлагается на учителя, а преподавание Закона Бо-
жия может быть поручено светскому лицу. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

978

4. Надзор за инородческими училищами возлагается на инспекторов начальных народных 
училищ. С необходимыми при этом дополнениями инструкции, которая имеет быть дана в ру-
ководство всем вообще инспекторам. 

Источник: Свод главнейших законоположений и распоряжений о начальных народных учи-
лищах и учительских семинариях. Часть 1. Законоположения и распоряжения о начальных на-
родных училищах в губерниях, в коих введены земские учреждения. СПб., 1882. С.42–44.  

 
№ 46 

Таблица 10 
Общая ведомость о миссионерских крещено-татарских школах  

Елабужского у. Вятской губ. за 1884 г.65 

Название 
училища 

Когда и кем 
открыто учили-

ще 

Кто состоит учите-
лем, с какого време-
ни, где получил об-
разование, имеет ли 
на то право и кто 
законоучитель 

Успехи учеников и 
что пройдено в 
первой половине 
учебного года 

Удовлетворительно 
ли училище в от-

ношении учебном и 
материальном 

1. Черкасов-
ское  

Открыто 8 нояб-
ря 1881 г. мест-
ным священни-
ком миссионе-
ром  
Борисом  
Гавриловым 

Крестьянин с. Умяк 
Павел Петров. По-
лучил образование в 
Казанской крещено-
татарской школе, на 
звание учителя 
сельского училища 
имеет свидетельст-
во. На должности 
состоит с 8 ноября 
1881 г. Получает 100 
руб. в год с квар-
тирными. Законо-
учителем миссионер 
Борис Гаврилов, 
безвозмездно 

Обучаются дети 
Закону Божию, 
чтению, письму, 
арифметике, пению 
более употреби-
тельных молитв. 
Учение идет на 
языке татарском и 
русском. Кроме 
того, существуют 
вечерние классы 
для взрослых, ко-
торые обучаются 
тем же предметам и 
удовлетворительно 
успешно. В 1884 г. 
окончили курс со 
свидетельствами 
три мальчика. Пе-
ние производится 
под руководством 
учителя П. Петрова 

Училище нуждает-
ся в партах, столах, 
счетах, картинах, 
перьях и черниль-
ницах, в учебниках 
и вообще во всех 
учебных пособиях. 
Елабужская управа 
почему-то оконча-
тельно отказала в 
выдаче таковых  
этому училищу 
 

2. Брюшлин-
ское  

Существует с 
1873 г. 17 сен-
тября. Открыто 
бывшим мест-
ным священни-
ком Константи-
ном Родниковым 

Со 2 сентября 1883 
г. окончивший курс 
в Казанской цен-
тральной крещено-
татарской школе – 
из крестьян с.Умяка 
Дмитрий Петров. На 
звание учителя име-
ет свидетельство из 
Лаишевского учи-
лищного совета. 
Законоучителем 
состоит и.д. пса-
ломщика с. Косьмо-
дамианского Миха-
ил Леонтьевич, без-
возмездно 

Учение начинается 
с 15 ноября, а по-
тому об успехах 
учеников нельзя 
ничего показать, 
так как школа по 
распоряжению Вят. 
комитета право-
славного миссио-
нерского общества 
была переведена в 
деревню Порым 
Граховского при-
хода, но в послед-
ствии снова воз-
вращена 

Училище нуждает-
ся во всех учебных 
пособиях и в учеб-
никах. Хотя Ела-
бужская управа и 
дает эти вещи, но в 
весьма незначи-
тельном количест-
ве, и учебники и 
парты, вышедшие 
из употребления в 
земских школах 

                                                 
65 Ведомость дается с сокращениями. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

979

3. Тогаевское 1 октября 1882 г. 
Открыто Вят-
ским комитетом 
православного 
миссионерского 
общества 

Михаил Романов 
Лобанов с 1883 г. 
октября 1-го дня из 
окончивших курс в 
Казанской цен-
тральной крещено-
татарской школе. 
Имеет на звание 
учителя свидетель-
ство от Лаишевского 
училищного совета 
за №134. Получает 
100 руб. с квартир-
ными 

Всех учеников в 
школе 9 чел., но из 
них постоянно по-
сещают 4 мальчи-
ка, а потому успе-
хов никаких нет 

Училище нуждает-
ся во всех учебных 
пособиях и учебни-
ках. Хотя Елабуж-
ская управа и дает 
эти вещи, но в са-
мом незначитель-
ном количестве, и 
учебники старые, 
вышедшие из упот-
ребления в земских 
школах 

4. Сетяков-
ское  

С 1879 г. пере-
ведена из дерев-
ни Мунайки 

Крестьянин 
д.Сетяковой Васи-
лий Терентьев, по-
лучивший образова-
ние в Казанской 
крещено-татарской 
школе, имеет свиде-
тельство на звание 
учителя, состоит 
учителем с 1879 г., а 
в настоящей школе с 
1 октября 1882 г. 
Получает 135 руб. в 
год с квартирными 

Читают (чтение) из 
Свящ. истории 
Ветхого и Нового 
Завета с ударения-
ми на русском язы-
ке с переводом на 
татарский язык; 
арифметику четыре 
правила счетовод-
ства, чистописание, 
пишут под диктов-
ку; знают молитвы 
утренние и вечер-
ние. Умеют петь 
некоторые молитвы 

Училище нуждает-
ся во всех учебных 
пособиях и учебни-
ках. Хотя Елабуж-
ская управа и дает 
эти вещи, но в са-
мом незначитель-
ном количестве, и 
учебники старые, 
вышедшие из упот-
ребления в земских 
школах 

5. Порымское В 1884 г. по 
желанию мест-
ного священника 
о.Николая Яки-
мова переведено 
из деревни Но-
во-Гришиной 

Учителем состоит66 
из окончивших курс 
в Казанской цен-
тральной крещено-
татарской школе, на 
звание учителя сви-
детельство от Лаи-
шевского совета за 
№105, получает 145 
руб. с квартирными  

Из 32 учеников 
7 мальчиков изу-
чают Закон Божий, 
знают все молитвы, 
а также четыре 
действия арифме-
тики, а прочие изу-
чают букварь 

Училище нуждает-
ся во всех учебни-
ках и учебных по-
собиях. Как откры-
тое единственно по 
желанию священ-
ника Якимова, по 
приговору общест-
ва, которым обще-
ство обязывалось 
дать квартиру и 
отопление от себя. 
Общество же ни 
квартиры, ни ото-
пления не дает, а 
платить за это дол-
жен учитель, пото-
му что священник  
Якимов платить  
отказался 

6. Старо-риш-
кинское  
 

Открыто в 1871 
г. 
о.миссионером, 
кафедральным 
протоиереем  
Степаном  
Кашменским 

Семен Дмитриев с 
11 октября 1881 г. из 
окончивших курс в 
Казанской цен-
тральной крещено-
татарской школе. 
Имеет на звание 
учителя от Лаишев-
ского училищного 
совета свидетельст-

Ученики школу 
посещают исправ-
но. Старшие чита-
ют по-русски, по-
славянски, по-
татарски отчетливо 
и с толков. Пишут 
под диктовку; зна-
ют по программе 
для начальных 

Школа нуждается в 
материальном от-
ношении: в двух 
партах и в учебни-
ках на русском язы-
ке, особенно в пер-
воначальных, как то 
в Евангелиях и в 
прочих учебниках 

                                                 
66 Написано неразборчиво. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

980

во от 29 августа 
1880 г. за №156. 
Получает 130 руб. в 
год с квартирными 

училищ на двух 
языках по-русски и 
по-татарски все 
молитвы, расска-
зывают из Св. ис-
тории Ветх. и Но-
вого Завета по 10 
уроков. А также 
все четыре дейст-
вия арифметики и 
счетоводство. А 
среднее отделение 
знает все молитвы 
по программе по-
татарски и некото-
рые по-русски и 
пишут под диктов-
ку по-татарски, а 
также решают не-
большие задачи. А 
младшие некото-
рые прошли бук-
варь, пишут цифры 
до ста и рукопис-
ные буквы, а по-
ступившие попоз-
же еще не прошли 
букваря 

 
Миссионер, священник Борис Гаврилов. 

Источник: ГАКО, 811, оп.1, д.213, л.1–3. Подлинник. 
 

№ 47 
Отчет миссионера, священника с. Ширинское Филиппа Гаврилова67 о религиозно-

нравственном состоянии крещеных татар Вятской епархии за 1889 г.  
<…> При настоящей своей поездке мы были в 18 инородческих школах и всегда старались 

приноровить время так, чтобы присутствовать в школе на утренней молитве учеников, бываемой 
пред началом занятий, что нам и удавалось во многих школах. Дети так прекрасно читали сла-
вянский текст утренних молитв, а некоторые молитвы и на своем родном языке по переложенно-
му молитвеннику, и так отчетливо и умилительно пели, сопровождая пением чтение молитв и 
также повторяя его на своем языке, что глубоко трогало меня. После молитвы ученики садились 
на свои места, а я, оставаясь в школе, слушал занятия учителя с учениками, а в заключение испы-
тывал учеников в знании Закона Божия. Предлагая вопросы о разных местах освященных еван-
гельскими событиями, например о Назарете, Вифлееме, Иерусалиме, Наине, Вифинии, о 
р.Иордан, озерах Галилейском и Генисаретском и о горах Фаворе и Елионской и пр., я получал 
ответы, убеждающие в том, что ученики миссионерских школ хорошо и обстоятельно знают 
жизнь Иисуса Христа. Ученики этих школ вообще обучаются русской грамоте. Главные предме-
ты обучения: Закон Божий, молитвы, Священная история и краткий катехизис по книгам, изло-
женным на их родном языке, но русскими буквами, затем по мере любознательности и успехов 
им преподаются первые действия арифметики, черчения, геометрических фигур, основные поня-

                                                 
67 Филипп Гаврилов (?–1896) – известный духовный деятель и миссионер из крещеных татар. После 

окончания обучения в КЦКТШ был направлен учителем «братской» миссионерской школы в с.Елышево. 
Впоследствии по настоянию Н.И.Ильминского был посвящен в духовный сан и направлен для миссио-
нерской работы в Вятскую епархию. Основатель и законоучитель ряда крещено-татарских и удмуртских 
начальных школ в Вятском крае, с 1891 г. до своей смерти являлся епархиальным инородческим миссио-
нером Вятской епархии, настоятелем кафедрального собора в г.Малмыж. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

981

тия географии и тому подобные элементарные сведения. Первоначальное чтение и преподавание 
бывает прежде на родном, а потом ученики постепенно упражняются в русском языке. Некото-
рые ученики довольно хорошо успели в русском языке и стали читать по-русски и почти свобод-
но понимать Евангелие. Этому доказательством служит следующее. В одной школе я дал учени-
ку прочитать в Евангелии в русском переводе притчу о святом, а в другой школе – притчу о пле-
велах. После чтения я спрашивал их, о чем они читали, и не расскажут ли они о прочитанном на 
своем языке. При этом они рассказали мне их по-татарски и в таком порядке и с такою подробно-
стью, что не опустили ни одной черты евангельского сказания. Во всех посещенных мною шко-
лах я советовал ученикам стараться приучаться к самостоятельному приобретению познаний чрез 
чтение книг. Сами учителя говорили, что и они при всяком случае стараются познакомить учени-
ков своих с разными предметами посредством устных рассказов и что их беседы касались пре-
имущественно Священной истории и церковности.  

Очень жаль, что в миссионерских школах нет книг ни для чтения самого учителя, ни для 
чтения учеников, а также нет и учебных пособий, в тех немногих школах, где есть картины, 
учителя показывают их мальчикам и по ним рассказывают священные события. Присутствуя 
при подобных беседах, я только любовался живым потоком родной речи инородцев татар и 
черемис, которую Господь приготовил и осветил в сосуд честен для божественных истин еван-
гельских. 

Писать ученики учатся вместе с чтением, они пишут с прописи очень удовлетворительно в 
чистописании. Кроме того, они пишут под диктовку учителя на русском языке и списывают с 
книжек сказки. Для лучшего укоренения в сердцах инородцев истин христианского учения я 
советовал учителям заставлять учеников старшей группы списывать себе на особые тетрадки 
воскресные и праздничные ирмосы и другие церковные стихиры и богородичны в славянском 
тексте из церковно-богослужебных книг, выпросив их на время у своего батюшки. Подобное 
упражнение учеников татарского и черемисского происхождения в списывании церковных 
песнопений при их возвышенной мысли и высоком учении о домостроительстве нашего спасе-
ния послужит ученикам не только к развитию руки в письме и освоению церковно-славянского 
языка, но главное послужит к духовно-назидательному развитию ума. 

Осматривая убогую обстановку многих миссионерских школ и таковые же их убогие биб-
лиотечки, невольно приходится размышлять о сих школах: приносят ли они ожидаемую пользу 
и будут ли к этому у них средства хотя бы только и в виде учебных пособий? Открыты были 
они, как видно, сгоряча. Имелась в виду только крайняя необходимость школ для крещеных 
татар и то по случаю отпадения их от православия. <…> И вот, в видах дать отпор влиянию 
магометанства на крещеных татар, и были открыты наши миссионерские школы, предполагая, 
что лишь только кликнут клич, так со всех окрестностей татарчата и посыплют в наши школы. 
А между тем много трудов стоило учителям, стоит и теперь иметь в школах 10–15–20 учеников 
из крещеных татар. А в земских существующих в селах крещено-татарских приходах доселе 
нет почти ни одного ученика из крещеных татар. Если за последнее время число учащихся из 
крещено-татарских детей в миссионерских школах значительно увеличилось и стали нередко 
поступать в них крещено-татарские девочки, то необходимо полагать, что школы мало- помалу 
начинают входить в доверие в глазах крещеных татар. Опять при открытии этих противомаго-
метанских школ не было, по-видимому, предполагаемо никакого расхода, кроме нескольких 
рублей на жалованье учителям. Но как только школы водворились в деревнях и вступили в 
жизнь, тотчас же почувствовалась нужда и в учебных пособиях и других необходимых принад-
лежностях для маленького хозяйства. К счастью, некоторые уездные земские управы (напр., 
елабужская) снабдили их затаскавшимися в земских школах и возвращенными обратно вслед-
ствие ветхости и непригодности их к дальнейшему употреблению в земских школах книжками 
«Родное слово» Ушинского, да дали напрокат старые парты из земских школ. Учителя соору-
дили своими руками кое-какую классную доску да купили кое-каких книжек у разносчиков, 
счеты и кое-какие письменные принадлежности и таким образом повели свои школы шаг за 
шагом, преодолевая на пути различные препятствия, а нередко поношения со стороны тех, кои 
скандализировались образованием крещеных татар и вообще крещеных инородцев. Но школы 
эти, к чести их, заслужили доверие не только со стороны крещеных татар, но даже заслужили 
доверие и сочувствие и среди православного общества. Одни из почтеннейших лиц православ-
ного русского общества поощряют инородцев в просвещении и устроили уже для двух мис-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

982

сионерских школ в деревнях Ильнети68 и Сардабаш69 отличные помещения, а иные, приняв на 
себя звание попечителя, оказывают некоторым школам вещественную поддержку, по крайней 
мере даровою выдачею учителям бумаги, перьев, чернил и карандашей. Граждане города Ела-
буги Ушков и Дмитриевский пожертвовали для двух школ парты и по несколько экземпляров 
Нового Завета в русском переводе, – первый для Сетяковской школы, второй – для школы Чер-
косовской. Наконец малмыжское земство, движимое духом христианской любви и сознанием 
несомненной пользы школ для инородцев, в нынешнем своем очередном собрании постанови-
ло отпускать пяти крещено-татарским школам в деревнях Сардабаш, Сабаш, Бектешев, Дурге и 
Носле по 100 руб. каждой. 

Миссионерские школы среди инородцев стремятся по мере возможности достигать той вы-
сокой, поистине богоугодной цели, чтобы утвердить в православии крещеных инородцев, в 
особенности крещеных татар, которые по неведению существа и смысла истиной веры то и 
дело колеблются в христианстве. Следовательно, кому близка к сердцу судьба православия 
среди татар, тот может удовлетворить свое благочестивое усердие, содействуя упрочению и 
развитию миссионерских школ. И вот моя задушевная мысль построить еще в двух-трех кре-
щено-татарских деревнях уютные, достаточные для нероскошного помещения 20–30 мальчи-
ков с семейством учителя, просто устроенные домики с церковью. В церкви богослужение мо-
жет быть совершаемо по временам приходским священником при пении учеников школы. Чрез 
это может раскрываться для татар и сокровище глубокого богомоления, какое заключено в 
православном богослужении, и чувство христианское, то покаянно-умилительное, то востор-
женное, могущее тронуть и восхитить сердце человека, обнаружится им вся бедность и ничто-
жество магометанских намазов, лучше которых они по своему неведению и вообразить себе 
ничего не могут. 

При этом имею честь представить на благоусмотрение Вашего Преосвященства особую 
подробную ведомость о посещенных мною 18 инородческих школах. 

К сему отчету миссионер священник Филипп Гаврилов подписуюсь. 
Декабря 23 дня 1889 года №99. 

Источник: ГАКО, ф.811, оп.1, д.271, л.2–5. Подлинник. 
 

№ 48 
Письмо учителя земского инородческого училища в с.Юкачи Мамадышского у. Казан-
ской губ. Игнатия Семенова Н.И. Ильминскому о религиозно-нравственном влиянии 

школы на местных крещеных татар от 10 февраля 1891 г. 
Его Высокопревосходительству, господину директору Казанской учительской семинарии  

Николаю Ивановичу Ильминскому. 

Долгом считаю известить Вас, Ваше Высокопревосходительство, о своей жизни в течение 
семилетней службы на должности учителя. Я прежде был определен на должность учителя в 
Кулущинское земское инородческое училище, где и встречал большие препятствия в школь-
ном деле и со стороны жителей оной деревни; но я, имея хорошие понятия об обязанности учи-
теля, вел труженическую жизнь и чем в скором времени заслужил общую любовь. Исправив 
школьное дело, я обратил внимание на то, – не называются ли жители оной деревни христиа-
нином только по имени, но мое мнение совершенно своевременно оправдалось: хотя в оной 
деревне находится около двадцати дворов русских, но они, находясь в отдаленности от церкви, 
и, глядя на них, крещеные из татар инородцы совершенно впали в заблуждение, так что ни 
один человек не думал о посещении церкви в воскресный и праздничный день. Я, чтобы при-
влечь их к церкви, начал по вечерам накануне праздника со своими учениками читать по часо-
слову и петь на татарском языке возможные церковные песнопения. По окончании молитвы я 
каждый раз имел беседу с детьми из жизни Святых, а дети выслушанное от меня передавали 
родителям. Мои таковые беседы, видно, на них сильно подействовали, так что некоторые из 
них стали являться в школу на молитву со своими детьми. Но что было после этого! Погибаю-
щие от неведения жители начали слушать моих взрослых посетителей, говоря, какой священ-
                                                 

68 Современное с.Илнеть Менделеевского р-на РТ. 
69 Современная д.Сардабаш Арского р-на РТ. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

983

ник пришел сюда к нам, разве можно собирать учителю людей [на] молитву, и этим чуть не 
расстроили начатое мною дело, но, благодаря Богу, не все взрослые посетители мои обратили 
внимание на таковой отзыв обо мне и по-прежнему продолжали посещать школу. Через не-
сколько времени число посетителей стало возрастать так, что иногда одних стариков только 
бывало около ста человек. Из этой деревни я был перемещен для пользы дела в Чуринское зем-
ское инородческое училище, где еще усерднее занимался исправлением школьных дел; но тру-
ды мои там даром не пропали: 1) получил за деятельность по училищу в награду от земства 25 
рублей, и 2) отпечатали в отчете земства «Наиболее известным человеком на страницах 
школьной истории». В настоящее время служу в Юкачинском земском инородческом училище. 
Что касается службы в настоящем училище, может в точности удостоверить священник Васи-
лий Тимофеевич о.Тимофеев, который, сделав ревизию в истекшем году, выразил благодар-
ность, говоря: «Всего другой раз только встречаю училище в таком положении со времен от-
крытия училища». Здесь же я из детей крещеных татар образовал отличный хор певчих, за что 
в настоящем году получил от земства в награду тоже 25 рублей. 18-го числа января 1891 года 
был во вверенном мне училище ревизор – член Мамадышской Уездной Земской Управы Павел 
Матвеевич Попов, который, выслушав наше пение, остался весьма довольным, и певчим по-
жертвовал 1 руб. денег. Такою труженическою жизнью и отличным поведением своим снискал 
к себе такую любовь со стороны жителей, так что желают иметь у себя вторым священником в 
селе Юкачах же посредством приговора. 

Извещая Ваше Высокопревосходительство о своей жизни и чувствуя слабость здоровья на 
должности учителя от усиленных трудов, я всепокорнейше осмеливаюсь утруждать Вас, Ваше 
Высокопревосходительство, не найдете ли возможным иметь обо мне в виду, так как я чувст-
вуя в себе искру поучений на татарском языке, думаю быть полезнейшим человеком и готовым 
положить свою душу за крещеных татар. 

Ваш воспитанник учитель Юкачинского земского инородческого училища Игнатий Семе-
нов. 

1891 года 
Февраля 10 дня. 

Источник: НА РТ, ф.968, оп.1, д.83, л.106–107. Подлинник. 
 

№ 49 
Извлечения из отчета о деятельности Братства Святителя Гурия  

за двадцать шестой братский год с 4 октября 1892 г. по 4 октября 1893 г. 
Явившись продуктом потребностей религиозно-нравственной жизни инородцев, братские 

школы с их методом преподавания на инородческих языках, с их учителями-инородцами, 
учебными и религиозно-нравственными книгами на родном для инородцев языке, с их руково-
дителями или природными инородцами, или лицами, в большинстве случаев хорошо знающи-
ми тот или другой инородческий язык сообразно местному населению, – эти школы являются 
могучим рычагом в деле развития религиозно-нравственного воспитания инородцев в духе ве-
ры Христовой и искоренения заблуждений языческих и мухаммеданских. Что касается креще-
ных татар, то братские школы, можно без преувеличения сказать, вырвали их из сетей мухам-
меданства и неуклонно продолжают совершенствовать их в религиозно-нравственном отноше-
нии. Отчеты местных приходских священников единогласно свидетельствуют об этом благо-
творном влиянии братской школы на крещеных татар. Так, священник села Старого Тябердина 
Цивильского уезда (ныне перешедший в село Уреевы Челны Лаишевского уезда) о.Архип Ила-
рионов между прочим пишет, что пред Великим постом он получил от Казанской центральной 
крещено-татарской школы 10 экземпляров книг о загробной жизни и житий св.Велико-
мученика Пантелеймона на татарском языке; раздал их ученикам Старо-Тябердинской школы; 
они, прочитав их своим родственникам, передали другим ученикам, которые сделали то же 
самое. Бывшие ученики этой школы также стали обращаться к о.Иларионову за этими книгами, 
особенно за книжкой о загробной жизни. Слух о новой книге быстро распространился среди 
всех крещеных татар этого села, и всем хотелось слышать ее чтение. Стали приходить в учи-
лище многие старики и старухи к помощнику учителя Науму Петрову, который жил в училищ-
ном доме, прося его прочитать им книгу о загробной жизни. Петров ласково принимал их, чи-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

984

тал и объяснил им эту книгу. Таким образом, почти каждый день вечером училище было полно 
старо-крещеными татарами и язычниками, приходили даже и из близлежащей деревни Ангози-
но-Суринской70. Петров, с благословения священника читал им каждый вечер не только книгу 
о загробной жизни, но и жития святых, рассказывал им о чудесах, страданиях Христовых, о 
Пресвятой Деве Марии, прочитал им всю книгу Чын-дэн71. После этого вскоре одна язычница, 
8-го апреля 1893 года приняла св.крещение. Этот Петров, выходя в село или приходскую де-
ревню, всегда брал с собою книгу о загробной жизни и, заходя в разные дома, читал ее, а также 
и житие св.Пантелеймона. Настал Великий пост, церковь была переполнена говеющими, дале-
ко превосходившими числом говевших в прошлые годы. Священник села Серды72 Лаишевско-
го уезда о.Глеб Ляпидовский в своем рапорте Совету Барства о школах Кибеческой и Колько-
мерской сообщает между прочим, что по примеру предшествовавших годов и в истекшем году 
было много говевших и исповедовавшихся в посты Успенский и Петров, но при этом ясно бро-
салось в глаза то, что все говевшие были преимущественно из деревень Кибечи73 и Колько-
мер74, а из деревни Верхней Серды, деревни довольно многолюдной и деревни также старо-
крещенской, было всего только два человека, о.Ляпидовский присовокупляет при этом: «пола-
гаю, что не преувеличу я, если скажу, что явление такого рода зависит от нахождения в Кибе-
чах и Колькомере братских школ». Священник села Утяшкина Чистопольского уезда о.Иоанн 
Сперанский в рапорте своем об Утяшинской и Нижне-Никиткинской школах братства между 
прочим замечает, что Закон Божий дети изучали с особенным интересом, что весьма благопри-
ятно отзывается и на родителях их, которые дома с охотою усваивают от них многие молитвы 
и рассказы о священных событиях, а потому в религиозном отношении более или менее со-
вершенствуются и хотя от некоторых языческих суеверий и мухаммеданских воззрений окон-
чательно не могут отрешиться, но все же заметно стали отставать от них благодаря существо-
ванию школы; долг исповеди и св.Причастия большинством исполняется ежегодно неопусти-
тельно. Священник села Владимирова75 Семен Гаврилов о крещеных татарах своего села сооб-
щает, что они до открытия здесь братской школы были очень нерелигиозны и была даже опас-
ность за их отпадение в мухаммеданство, так как некоторые из них соблюдали мухаммедан-
ские обряды и держали мухаммеданский пост. Братская школа за 24 года своего существования 
здесь оказала благотворное влияние на жителей, теперь их учат не одни учителя школы, но и 
ученики в свободное время читают своим домашним душеполезные книги на их родном языке. 
В прежнее время владимировцы очень неохотно посещали Храм Божий, а в настоящее время 
до сотни богомольцев можно встретить в воскресный день за литургией. Член Совета Братства 
о.Василий Тимофеев в отчете о своей поездке по крещено-татарским селениям сообщает, меж-
ду прочим, что священники крещено-татарских приходов передавали ему, что в истекшем году 
во время Великого поста крещеные татары говели с особенным против прежних лет усердием и 
откровенно исповедовались и каялись в своих грехах. Это явление священники приписывают 
сильному впечатлению, произведенному на них изданной в прошлую зиму в первый раз на та-
тарском языке книжкой «О загробной жизни по учению Православной церкви». Священники и 
крещеные татары сообщали ему также немало отрадных фактов развивающейся любви татар к 
религиозному чтению. Так, Иван Ермолаев из деревни Верхних Машляк76 с особенным удо-
вольствием рассказывал, что его дочери усердно читают вероучительные книги и поют цер-
ковные молитвы. В доме его по праздникам собираются женщины и девушки из многих домов 
послушать чтение его дочерей и пропеть вместе с ними те или другие церковные песнопения. 
Влияние получивших воспитание в братских школах крещеных татар сказывается иногда и на 
мухаммеданах. «Так, я, – пишет о.В.Тимофеев, – случайно узнал, проезжая по одной мухамме-

                                                 
70 Cовременная д.Янгозино (Суринское) Кайбицкого р-на РТ. 
71 Чын дин – в переводе с татарского языка – «настоящая, истинная вера». Под таким названием Пере-

водческой комиссией Православного миссионерского общества при Братстве св.Гурия издавался перевод 
краткого православного катехизиса.  

72 Современное с.Кряш-Серда Пестречинского р-на РТ. 
73 Современная д.Кибечи Пестречинского р-на РТ. 
74 Современная д.Колькомерка Пестречинского р-на РТ. 
75 По всей видимости, речь идет о с.Владимирово Мамадышского у. Казанской губ.– современное 

с.Владимирово Мамадышского р-на РТ. 
76 Современная д.Верхний Машляк Рыбно-Слободского р-на РТ. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

985

данской деревне, что тут живет бывшая ученица нашей школы Федора с мужем своим – лесни-
ком. Я заехал навестить ее. Жена и муж были весьма рады. За чаем я спрашиваю Федору, како-
во ей тут живется среди мухаммедан, вероятно, они смеются над ней, что она христианка, ве-
рует в Сына Божия и творит крестное знамение. «Нет, – отвечала мне Федора, – я здесь два 
года живу, хорошо познакомилась с женским полом. Женщины часто приходят ко мне, слуша-
ют чтение христианских книг; эти книги им очень нравятся; особенно их трогают притчи и 
чудеса Христовы, и я даже выучила двух мухаммеданок-невест читать наши книги, и они их 
читают тайно. Татарки очень хвалят наши книги и говорят, что мухаммеданские книги им не-
понятны, а наши книги не только понятны, но и трогательны. Но я, – закончила Федора, – чи-
тая книги с мухаммеданками и беседуя с ними о разных предметах христианской веры, никогда 
споров с ними не завожу, веру их не браню, а лишь рассказываю, что сама знаю; татарки же 
мирно слушают и мирно уходят». <…> 

Успехам братских школ и благотворному влиянию их на религиозно-нравственную жизнь 
инородцев содействовали, кроме учителей этих школ, и многие приходские священники свои-
ми многолетними и неустанными трудами на поприще просвещения инородцев. Совет Братст-
ва ввиду этого поручил членам своим И.А.Износкову77, М.А.Машанову78 и о.В.Т.Тимофееву 
составить список священников, которые с первых лет Братства неустанно трудились над про-
свещением инородцев. Этот список, по составлении его, будет представлен на благоусмотре-
ние епархиального начальства. 

Метод братский в деле развития религиозно-нравственного [просвещения] инородцев оказался 
столь целесообразным и принес такие плоды, что деятельность Братства на этом поприще признана 
в настоящее время всеми знающими инородческое дело лицами и стала даже образцом для других 
Братств, вызванных к деятельности среди инородческого населения; многие братства взяли для 
себя образцом братский устав св.Гурия и обращались не раз в Совет оного с разными недоуменны-
ми вопросами по религиозно-нравственному воспитанию различных инородцев Российской импе-
рии, и в истекшем братском году томское отделение Братства св.Дмитрия Ростовского обращалось 
в Совет Братства св.Гурия, прося его выслать свой устав, так как намеревается изменить свой устав 
по образцу устава Братства св.Гурия. 

Действуя главным образом через школы на юное инородческое поколение непосредственно, а 
чрез детей и на старших членов семьи, Братство не оставляло без внимания и прямого воздейст-
вия на взрослых инородцев путем собеседований и переводов религиозно-нравственных книг на 
инородческие языки. Главными собеседователями с инородцами об истинах веры Христовой бы-
ли те же учителя братских школ. Они в свободное от занятий время читали инородцам разные 
религиозные и назидательные книги, вели с ними беседы в школе, куда охотно стекаются ино-
родцы по вечерам, особенно накануне воскресных и праздничных дней. Происходящие во всех 
братских школах, эти беседы учителей преимущественно получили широкое развитие в тех ме-
стностях, где инородцы подвергались мухаммеданской пропаганде или где они сильно были по-
гружены в языческие суеверия. Эти собеседования учителей служили могучим средством в руках 
Братства для укрепления крещеных инородцев, колеблющихся в вере, в истинах православной 
веры и для защиты их от пагубного влияния мухаммеданской пропаганды. С этою целью и в ви-
дах постоянного и беспрерывного воздействия на взрослое инородческое население некоторые 
учителя братских школ были оставляемы при школах и на летнее каникулярное время для веде-
ния бесед с инородцами. Так, за прошедшее лето был оставлен при своей школе учитель Яныль-
ской школы Александр Кириллов, за что Совет Братства назначил ему известное вознагражде-
ние. Сельские священники, обладающие хорошим знанием языка своих прихожан-инородцев, и 
особенно священники из инородцев тоже пользуются собеседованиями как одним из средств 
воздействия на своих прихожан.  

Источник: Отчет о деятельности Братства Святителя Гурия за двадцать шестой братский 
год с 4 октября 1892 года по 4 октября 1893 года. Казань, 1893. С.38–41, 44–45. 

                                                 
77 Илиадор Александрович Износков (1835–1917) – известный ученый-просветитель, этнограф, после-

довательный сторонник идей Н.И.Ильминского. 
78 Михаил Александрович Машанов (1852–1924) – профессор миссионерского противомусульманско-

го отделения КДА, с 1891 г. председатель Переводческой комиссии Православного миссионерского об-
щества при Братстве св.Гурия. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

986

№ 50 
Таблица 11 

Список крещено-татарских начальных школ по селениям по Казанской  
и Уфимской губерниям за 1898–1899 уч.г.79 

Селения Миссионерские80 
Синодальные 

Земские МНП Итого школы 
грамоты ЦПШ 

Казанская губ.       
Мамадышский у.       
д.Починок Янасал81 1     1 
д.Кулущи    1  1 
с.Урясь-Учи    1  1 
д.Урясь-Баш 1     1 
д.Верхние Билетли   1   1 
д.Васильево    1  1 
с.Оштормо-Юмья    1  1 
д.Живут себе усадом 1     1 
с.Берсут    1  1 
с.Чура    1  1 
д.Малая Чура 1     1 
д.Поршур   1   1 
д.Яныли 1     1 
д.Кушкетбаш 1     1 
д.Верхние Отары 1     1 
д.Починок Поник 1     1 
д.Биер 1     1 
с.Елышево 1     1 
д.Большие Савруши 1     1 
д.Сатлыган-Ключ 1     1 
д.Отар-Елга   1   1 
с.Арняши 2     2 
д.Большой Арташ 1     1 
д.Теплое Болото 1     1 
д.Верхние Арняши 1     1 
с.Юкачи    1  1 
д.Комаровка   1   1 
д.Зюри 1     1 
д.Лыя шия 1     1 
д.Новое Мочалкиное 
озеро 1     1 

д.Старое Мочалкиное 
озеро 1     1 

д.Дюсметево   1   1 
д.Крещено-Ерыксы 1     1 
с.Старая Ишкурма 1     1 
д.Три Сосны (Оч нарат) 1     1 
с.Владимирово 1     1 
с.Никифорово (Чия баш) 1     1 
Лаишевский у.       
д.Верхние Козыли    1  1 
д.Албедино 1     1 
д.Кибечи 1     1 
д.Верхняя Серда    1  1 

                                                 
79 В таблице учтены смешанные по национальному составу школы. 
80 Имеются в виду школы комитетов Православного миссионерского общества и Казанского Братства 

св.Гурия. 
81 Название селений дается по данным дореволюционных источников. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

987

д.Колькумеры 1     1 
д.Ковали 1     1 
с.Карабаян    1  1 
д.Тавели  1    1 
д.Старые Карабаяны    1  1 
д.Верхние Меретяки 1     1 
д.Тямти 1     1 
д.Большие Меретяки    1  1 
д.Ташкирмень     1 1 
д.Янасал 1     1 
с.Янцевары 2     2 
д.Толкияз 1     1 
с.Шеморбаш     1 1 
д.Верхнее Мишляк 1     1 
д.Томасов-Починок 1     1 
д.Аланки   1   1 
д.Субаши 1     1 
с.Уреево-Челны    1  1 
д.Козяковы-Челны 1     1 
д.Иванаево 1     1 
Чистопольский у.       
с.Белая Гора 1   1  2 
д.Сосновый Враг 1     1 
д.Степная Кондрата 1     1 
д.Тавели 1     1 
д.Нижнее Никиткино 1     1 
д.Алексеевка 1     1 
с.Черебатырево 2     2 
с.Утяшкино 1   1  2 
Казанский у.       
с.Апазово 1    1 2 
д.Шумбаш 1     1 
Спасский у.       
д.Крещеный Баран 1     1 
Цивильский у.       
д.Большие Тебердино   1   1 
с Старые Тебердино   1   1 
д.Суринская 1     1 
с.Молкеево     1 1 
д.Хозесаново 1     1 
Тетюшский у.       
д.Баймурзино 1     1 
Итого по губернии 56 1 8 15 4 84 
Уфимская губ.       
Мензелинский у.       
д.Кодряково   1   1 
д.Илети 1     1 
с.Буты     1 1 
с.Савалеево 1     1 
с.Баткак 1     1 
д.Колейкино 1     1 
д.Федоровка 1     1 
д.Светлое Озеро 1     1 
д.Сарапан 1     1 
с.Малекес     1 1 
д.Мазин     1 1 
д.Ерыклы 1     1 
с.Соболеково   1   1 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

988

с.Аты 1     1 
д.Малые Аты 1     1 
с.Алексеевка (Федотово)   1   1 
д.Кадырово   1   1 
д.Тонгузино 1     1 
с.Багряш   1   1 
Д.Сарсы   1   1 
с.Ляки     1 1 
с.Кабан-Бастрык 1     1 
д.Бишево 1     1 
д.Зачибаш 1     1 
с.Бурды     1 1 
д.Евлеево     1 1 
д.Ахметово  1    1 
с.Мелькени 1     1 
д.Крещеные Ашпалы 2     2 
Белебеевский у.       
д.Батрак 1     1 
д.Новое-Ильеково 1     1 
с.Маты     2 2 
д.Новые Маты     1 1 
с.Бакалы  1    1 
д.Токбердино 1     1 
д.Умирово 1     1 
Итого по губернии 21 2 6  9 38 
Всего 77 3 14 15 13 122 

Источники: НА РТ, ф.160, оп.1, Д.578, д.620, 863, ф. 1286, оп.1 д.1; Бобровников Н.А. Ино-
родческое население Казанской губернии. Вып.1. Татары, вотяки, мордва. Казань, 1899; Злато-
верховников И. Уфимская епархия. Географический, этнографический, административно-исто-
рический и статистический очерк. Уфа, 1899. 

№ 51 
Извлечение из записки окружного начальника Киевского учебного округа Я.Д.Коблова 

«Некоторые соображения о постановке образования у восточных инородцев России» 
(1916 г.) 

В период выступления на миссионерско-просветительное поприще Н.И.Ильминского школ 
среди инородцев, можно сказать, не было совсем. Но в них чувствовалась огромная потреб-
ность. Крещеные, но недостаточно просвещенные инородцы, колебались между христианством 
и исламом, и многие из них уже отступили от православия. Пропаганда ислама усиливалась и 
принимала широкие размеры; угрожала опасность, что от тех приобретений, которые были 
сделаны миссионерами-просветителями предшествовавших веков, не останется ничего. 
Н.И.Ильминскому все это было виднее, чем кому-либо другому. И вот он проявляет самую 
усиленную, энергичную деятельность по учреждению и открытию в инородческих селениях 
церквей и школ. По инициативе Н.И.Ильминского устраивается в Казани крещено-татарская 
школа, а затем впоследствии учительская семинария, учреждается Казанское Братство св.Гу-
рия, которое поставило своею задачею распространение и поддержание церквей и школ в ино-
родческих местностях. 

В короткое время при энергичной деятельности Братства инородческие местности покры-
лись сетью маленьких школок, в которых дети инородцев на своем родном языке учились гра-
моте, Закону Божию, пению. Школы эти охватили значительную территорию; они распростра-
нены были в губерниях Казанской, Симбирской, Самарской, Вятской и др.; в настоящее время 
их остается около 120, и только в Казанской губернии. 

Основной отличительной чертой Братства св.Гурия было то, что все преподавание велось на 
родных языках инородцев. Родной язык82 инородцев был поставлен «во главу угла» как орудие 

                                                 
82 Все выделения сделаны в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

989

просвещения. Основной задачей школы была христианизация инородцев; поэтому таким пред-
метам, как Закон Божий, изучение молитв, церковное пение, отдавалась большая часть време-
ни, и на изучении этих предметов сосредоточивалось главное внимание учащих и учащихся. 
Для изучения русского языка было назначено достаточное количество уроков – до 10 в неделю, 
но все-таки он занимал второстепенное, несущественное место. Был такой момент, когда нуж-
но было скорее научить, просветить инородцев во избежание их поголовного отпадения в ис-
лам и скорее можно было это сделать на родном языке инородцев, чем чрез посредство трудно-
го для них и чуждого русского языка. Была поставлена Ильминским определенная задача – 
христианизация крещеных инородцев. А русификация – не ясно, была ли поставлена или ста-
вилась ли эта задача Ильминским. Можно предполагать, что Ильминский так думал по этому 
поводу: прежде всего, следует просветить инородческие племена христианскою верою, это 
один из существенных и ближайших этапов их сближения с русской народностью. Объединен-
ные православною верою с русским народом, инородцы никогда не отойдут от него и будут 
чувствовать постоянное тяготение к нему. Что касается усвоения ими русского языка и оконча-
тельного обрусения, то это рано или поздно само собою придет к ним, как только они почувст-
вуют нужду в большем развитии. Без русского языка и культуры им все равно не обойтись, и 
они будут искать этого без насилия, без внешних побуждений, будучи по духу уже русскими 
людьми. И это предположение оправдалось в последующее время. Теперь крещеные инородцы 
Поволжья нередко заявляют, что русский для них необходим «как хлеб и вода». 

При отмеченном сейчас строе учебной постановки и воспитания выступили братские шко-
лы на широкое поле просветительской деятельности. По внешней своей обстановке школы 
Братства всегда отличались бедностью. Братская школа – это обычно простая, обыкновенная 
деревенская лачуга с учителем простецом, но благочестивым человеком, получающим жалова-
нье в размере 60–100 руб. в год. Даже в настоящее время братские учителя получают возна-
граждение в размере 150 р., если не включили их в школьной сети М.П., как это предполага-
лось сделать в последнее время. И несмотря на такую обстановку, на вопиющую бедность, 
братские школы сделали великое государственное дело, объединив значительную часть вос-
точных инородцев с коренным русским населением. Н.И.Ильминский умел зажигать сердца 
людей. И его ученики, а иногда просто наученные им грамотные простые крестьяне, принялись 
за учительское дело с каким-то особенным энтузиазмом и вдохновением, совершенно бескоры-
стно отдаваясь делу учительства. Этот энтузиазм, это вдохновение сохранилось в учительской 
среде и после смерти Ильминского. Я, например, при посещении братских школ уже в послед-
нее сравнительно время нередко встречал таких безгранично преданных делу учительства учи-
телей – из крестьян-простецов, отдающихся своему делу с каким-то особенным упоением и 
восторженностью. В последующее время было открыто много школ министерских, земских, 
которые и по внешней своей обстановке, и по образовательному цензу учителей превосходили 
братские школы, что иногда давало повод многогоречиво, особенно на земских собраниях, 
распространяться о преимуществах первых над последними. Но нужно сказать, что того внут-
реннего вдохновения, которым была проникнута деятельность братских школ, я, например, 
лично нигде не встречал в школах других ведомств и типов.  

Источник: РГИА, ф.733, оп.182, д.168, л.218–219об. Подлинник.  
Опубликовано: Христианское просвещение и религиозные движения (реисламизация) кре-

щеных татар в XIX – начале ХХ вв. Сборник материалов и документов / Сост., автор вступи-
тельной ст., примечаний, научно-справочного аппарата Р.Р.Исхаков. Казань, 2012. С.387–388. 

№ 52 
Таблица 12 

Список учебных пособий и православных переводов, изданных  
Переводческой комиссией Православного миссионерского общества  

при Братстве св.Гурия для крещеных татар с 1877 по 1905 г. 

Название Год издания 
Общий 
тираж, 
экз. 

«Букварь для крещеных татар» 1878, 1882, 1884, 1887, 
1898, 1904 25000 

«Воскресная служба шестого гласа» 1877, 1883, 1885, 1889, 
1896 15600 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

990

«Служебник» 1878 2400 
«Житие св.мученика Авраамия Болгарского» 1878 600 
«Завтра приду». Из творения св.Тихона, епископа Задонского 1878, 1885 15000
«Первоначальные уроки русского языка для татар» 1879, 1885 9850 
«Книжка для чтения инородцам» 1879, 1884 10000
«Акыл биря торган книгя» («Извлечения из книги 
премудрости Иисуса, сына Сирахова») 1879, 1885, 1900 13000 

«Иман книгясе» («Молитвенник») 
1879, 1881, 1887, 1891, 
1894, 1897, 1898, 1900, 
1904

50000 

«Проследование Пасхи» 1879, 1885, 1889, 1896 18000
«Стихи на крещено-татарском языке» 1879, 1888 1800 

«Краткий татарско-русский словарь» 1880,1882, 1886, 1888, 
1891 16400 

«Требник» 1881 2400 
«Улгян кешеляр очен теляу ряте» («Последование за усопших») 1881, 1887 8000 
«Оло бяйрямняр» («Главные церковные праздники») 1881, 1887 11000
«Священная история Ветхого и Нового завета» 1881, 1886, 1895, 1904 18000
«Мохаммят дине Караганда Христос дине артык» («Превосход-
ство Христианской веры перед Мухаммеданской») 1883, 1904 5000 

«Чын дин княгесе» («Учение о православной вере») 1884, 1887, 1893, 1897 19600
«Чин исповедания и как причащати больного» 1882, 1904 3000 
«Телякляр» («Часослов») 1885, 1900 6200 
«Угет». («Наставление христианское св.Тихона») 1886, 1893 10000
«На двунадесятые праздники стихиры, тропари, кондаки, 
величания и прокимны» 1888 1200 

«Святой благоверный князь Владимир и крещение Руси» 1888 3000 
«Хоровые церковные песнопения» 1889, 1898 3000 
«Жития святителей Христовых Гурия, Варсонофия и Германа» 1890, 1893 4000 
«Священная история для детей» 1889, 1900 15000
«Акафист св.Гурию Казанскому и Свияжскому чудотворцу» 1890 2400 
«Училище благочестия» 1890, 1893, 1895 11000
«Поучение для крещеных татар» 1891 2400 
«Псалтырь» 1891, 1903 3600 
«О загробной жизни» 1892 3000 
«Евангелие от Матфея» 1892 1300 
«Житие св.мученика Пантелеймона» 1892 3000 
«Наставление о пользе чтения Святого писания» 1892 3000 
«Береженого Бог бережет – наставления, как уберечься от 
заболевания холерою» 1892 3000 

«Татаро-русский словарь Н.П.Остроумова» 1892 1200 
«Рассказы из житий святых на татарском языке» 1893, 1894, 1898 2400 
«Первоначальный учебник русского языка для татар» 1893, 1894, 1898, 1904 19000
«Ойрэту турында Николай Иванович» 
(«О Николае Ивановиче Ильминском») 1893 1600 

«Псалтырь на татарском и русском языке» 1893, 1894 10200
«Святое Евангелие Господа нашего Иисуса Христа» 1894, 1898 8500 
«Акафист сладчайшему Иисусу» 1894 3000 
«Учение о православной церкви» 1894 3000 
«Рассказ о болезни и смерти государя императора 
Александра III и о вступлении на престол государя  
императора Николая II» 

1894 1200 

«Тропари, кондаки, стихиры и величания на праздники 
двунадесятые и великих святых» 1894, 1898 10000 

«Стефан Великопермский» 1896 2400 
«Великий канон Андрея Критского» 1896 1500 
«Целитель всемилостивый» 1896 2400 
«Об оспе» 1897 3200 
«О чуме» (на кириллице и арабском шрифте) 1897 5600 
«Сказание о Смоленской иконе Божьей Матери» 1898 2500 
«Русские первомученики» 1898 2400 



 
 
 
 
 
 

II. Образование и школьное просвещение татар 
 

 

991

«Беседа на молитву Царю небесному» 1898 2400 
«Житие св.Николая Чудотворца» 1898 1200 
«Небесный воевода русской земли» 1898 2400 
«О трахоме» 1898 3000 
«До чего доводит пьянство» 1898 2400 
«Небесные сподручники брачного союза» 1898 2400 
«Господь любит праведных» 1898 2400 
«Русские предлоги, пособие для учителей при ведении 
разговорных уроков по русскому языку» 1899 2400 

«Равноапостольная Мироносица» 1899 2400 
«Земная жизнь Господа нашего Иисуса» 1900 1200 
«Житие св.Василия Великого» 1903 1200 
«Житие св.Григория Богослова» 1903 1200 
«Житие преподобного Серафима» 1904 3000 
«Слово на освещение храма в селе Больших Саврушах 
Мамадышского уезда» 1904 1200 

«Партитура» 1904 1500 
«Освящение храма в селе Большие Савруши Мамадышского 
уезда» 1904 1800 

«О холере» 1905 2400 
«Св.мученики Авраамий Болгарский, Иоанн, Стефан и Петр 
Казанский» 1905 1200 

«Св.Кирилл и Мефодий, просветители славян» 1905 1200 
«Житие св.Аверкия, епископа Иерапольского» 1905 1200 
«Житие св.Петра мытаря» 1905 1200 
«Св.Апостол Андрей Первозванный» 1892 5000 
«Страдания св.мученика Фоки» 1905 1200 
«Страдания св.мученика Маманта» 1905 1200 
«Житие св.Харитона» 1905 1200 
«Житие св.Давида» 1905 1200 
«Житие преподобномученика Никодима» 1905 1200 
«Житие преподобномученика Романа» 1905 1200 
«Житие преподобномученика Ильи Ардуниса» 1905 1200 
«Житие преподобного отца нашего Илии Ардуниса» 1905 1200 
«Житие преподобного отца нашего Виссариона» 1905 1200 
«Житие преподобного отца нашего Серапиона» 1905 1200 
«Житие преподобномученика Дамаскина» 1905 1200 
«Житие преподобной Исидоры, Христа ради юродивой» 1905 1200 
«Житие преподобного Симона, Христа ради юродивого» 1905 1200 
«Холера и способы борьбы с нею» 1905 2400 
«Холера турында» 1905 3000 
Итого 559050

Источник: Хронологический каталог изданий Православного миссионерского общества на 
русском языке и на языках инородцев Поволжских, Сибирских и Кавказских. С 1862 г. по май 
месяц 1910 г. Казань, 1911. С.17–25.  

Материалы подготовил Радик Исхаков 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 
992

III. Оренбургские муфтии и их деятельность  
в «Асаре» Ризаэтдина Фахретдина 

 
Биобиблиографический свод «Асар» Р.Фахретдина, состоящий из четырех томов, содержит в 

себе 733 очерка о личностях, проживавших на территории Поволжья и Приуралья в Х–ХХ вв. и 
внесших вклад в развитие духовной культуры тюрко-татар. Свод создавался достаточно длитель-
ное время, первая его часть была опубликована в 1900 г., а последний, четвертый, том был за-
вершен после 1911 г. В 1929 г. Р.Фахретдин начинает переписывать и дополнять уже изданные 
части свода, но эта работа остается незавершенной. Как и все рукописные книги, предназначен-
ные к изданию, свод «Асар» был подвергнут цензуре, в результате которой текст введения пер-
вой части был сокращен. Удалению подверглись те слова автора, которые, по мнению цензора 
В.Д.Смирнова, могли вызвать межнациональную неприязнь или пробудить национальное само-
сознание коренного тюрко-татарского населения Волго-Уральского региона. Поэтому из введе-
ния было вычеркнуто то, что противоречило политике государства в отношении нерусских наро-
дов, почти полностью был сокращен один из разделов введения, где говорилось об отсутствии 
источников по истории тюрко-татар и необходимости возрождать национальную историю. 

В 1900–1908 гг. в Казани и Оренбурге были изданы 15 частей свода, составляющих первые 
два тома, 3-й и 4-й тома не успели выйти в свет при жизни автора. 

По словам Р.Фахретдина, он задумал написать этот свод, чтобы его народ знал своих зна-
менитых людей, которые принесли пользу нации. Большинство среди них – это представители 
мусульманского духовенства (муфтии, кадии, хазраты, имамы, ишаны) и интеллигенции (му-
даррисы, мугаллимы, писатели и поэты, ученые), предприниматели. Кроме биографических 
сведений, в своде «Асар» много другой информации. По биографическим очеркам можно про-
следить, книги каких авторов были наиболее популярны среди народа, какие из них использо-
вались как учебные пособия. Кроме того, в биографических очерках встречаются и поэтиче-
ские произведения, которые были приведены Р.Фахретдином для наибольшего раскрытия лич-
ности. Большое значение приобретают и личные письма, включенные в состав биографий. По 
словам автора, они имеют большое общественное значение для будущих поколений, поскольку 
в них, как в зеркале, отражается социальное и нравственное состояние общества, они дают ма-
териал об обычаях и нравах. 

Свод «Асар» создан в жанре популярных у мусульман, в том числе и у тюркских народов, 
биографических очерков, который, видимо, был выбран автором для большего привлечения 
читателей к своему труду, так как подобный вид литературы позволяет приоткрыть завесу тай-
ны личной жизни известного человека. Р.Фахретдин развил этот жанр до уровня биобиблио-
графии, раскрывая в своих очерках, насколько позволяли источники, личную и творческую 
жизнь того или иного человека. От традиционного средневекового арабо-мусульманского био-
графического жанра автор сохранил хронологический принцип построения биографий – по 
дате смерти, считая, что так более всего наблюдается преемственность знаний между поколе-
ниями. Кроме того, сохранилась традиционная структура самой биографии, где излагались 
следующие факты: дата смерти и рождения, родители, учеба (где, в каком медресе), деятель-
ность, дети, список переписанных или написанных трудов, воспоминания современников. По-
следовательность этих событий практически не изменялась, но некоторых пунктов могло не 
быть из-за отсутствия информации. 

Развивая этот жанр и доводя его до уровня исторического нарратива, автор старался как 
можно более подробно осветить в очерках жизнедеятельность того или иного человека, считая, 
что каждая отдельная биография является страницей истории. Избрав своим принципом объек-
тивность, Р.Фахретдин не стремился утаивать негативные факты и явления из жизни описы-
ваемой личности, так как видел в них нравственный аспект. По его мнению, сокрытие ошибок 
прошлого и отрицательных качеств человека может принести больше вреда, чем их освещение. 
Для объективного и полного освещения жизнедеятельности личностей автор использовал ши-
рокий круг документальных и повествовательных источников. Он собирал источники для на-
писания биографий на всем протяжении создания свода. Первоначально основой для создания 
очерков стали документы ОМДС, где отложились разнообразные материалы, касающиеся му-
сульман Волго-Уральского региона. В дальнейшем, будучи редактором газеты «Вакыт» и жур-



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

993

нала «Шура» в Оренбурге, он публиковал на их страницах обращения к читателям с просьбой 
присылать ему сведения об известных личностях. Таким образом, круг источников свода 
«Асар» пополняется воспоминаниями, рукописями, письмами, которые были использованы 
автором в разной степени. Р.Фахретдин использовал и исторические произведения (работы 
Ш.Марджани) и татарскую периодическую печать, в которой размещались некрологи извест-
ных личностей. Таким образом, из документальных источников в своде использованы дело-
производственная документация (журналы ОМДС, отчеты, прошения), материалы фискального 
и административного учета (ревизские сказки, метрики, формулярные списки), сюда же можно 
отнести такие специфические источники, как эпитафии и колофоны, поскольку содержащиеся 
в них сведения носят документальный характер, и фотографии. В круг повествовательных ис-
точников входят эпистолярные (письма-воспоминания, личная переписка), шаджара, историче-
ские нарративы. Основным источником для написания биобиблиографии послужили повество-
вательные источники, однако, являясь наиболее субъективными, они подвергались автором 
тщательному анализу путем сравнения их с документальными источниками. Документальные 
источники также проверялись. Когда у автора не было возможности установить правдивость 
сведений, он давал ссылку на источник информации, чаще всего это касалось воспоминаний, 
не зафиксированных письменно. Среди личностей, которым в «Асаре» Р.Фахретдин уделил 
особое внимание, следует назвать оренбургских муфтиев. В период работы заседателем 
ОМДС, помимо основной работы, он активно занимался составлением описей делопроизводст-
венных документов в архиве религиозного управления, целенаправленно искал, выявлял мате-
риалы о его руководителях и ввел в научный оборот новые исторические источники о муфтиях 
Мухамеджане Хусаинове, Гадессаляме Габдрахимове, Габдулвахите Сулейманове, Салимгарее 
Тевкелеве. Лишь про «действующего» оренбургского муфтия Мухамедьяра Султанова автор 
написал немного. 

Как руководители мусульманского духовенства, оренбургские муфтии играли важную роль 
в становлении исламских религиозных институтов среди татар, башкир и казахов, а ОМДС 
стало исполнять функцию консолидирующего центра для мусульманских народов в Евро-
пейской части России и Сибири. Председатели Духовного собрания пользовались высоким 
общественным положением среди единоверцев. Они имели высокий статус и в российской ие-
рархической системе, сотрудничали с высокопоставленными чиновниками, некоторые из них 
были представлены российскому государю. Муфтии поддерживали связь с видными религиоз-
ными деятелями и предпринимателями. Являясь царскими чиновниками и одновременно вы-
ступая в качестве официальных лидеров мусульман, оренбургские муфтии по мере своих воз-
можностей способствовали развитию исламской религии и культуры мусульманских народов. 
В этой связи переписка муфтиев с чиновниками и единоверцами характеризует председателей 
ОМДС как личностей, в новом ракурсе освещает государственно-исламские отношения в им-
перии, особенности применения норм шариата в повседневной жизни, взаимоотношения меж-
ду духовными лицами, между имами и прихожанами. Источники личного происхождения по-
вествуют о чаяниях и нуждах местного населения и даже позволяют почувствовать атмосферу 
исторической эпохи. 

Лилия Байбулатова 
 

Мухаммеджан бине ал-Хусаин бине Габдеррахман. 
Первый муфтий Духовного управления мусульман России, скончался в Уфе 17 июня 1824 г. 

(2 зульхиджжа 1239 г. по хиджре) в возрасте 68 лет и по своему завещанию был похоронен в 60 
км на востоке от Уфы, на кладбище деревни Адзитарово1. 

Начальное образование получил в Сеитовской слободе и Оренбурге, также обучался у Му-
хаммеда бине Гали ад-Дагестани. Позднее предпринял путешествие в Бухару и Кабул, где при-
обрел дополнительные знания. По словам других, он там встречался с Гатауллой бине Хади, 
кадием Турсунбаки бине Габдеррахимом и другими, в Кабуле общался с шейхом Фаезханом 
бине Хозырханом. В этом путешествии он немного изучил персидский язык. 

Достопочтенный Марджани говорил о нем так: «После возвращения на отчизну он своими 
стараниями дал образование и взрослым, и детям Российского государства, указал путь усмире-
                                                 

1 Адзитарово – ныне село в Кармаскалинском районе РБ. Д.Адзитарово основана тептярами в 1735 г. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

994

ния казахов, башкир и других народностей, которые не хотели подчиняться России. После обра-
зования Духовного управления был назначен его главой и муфтием мусульман. Он пользовался 
достаточно большим доверием настолько, что к его словам прислушивались при открытии мече-
ти или назначении на должность какого-нибудь человека. Это доверие обходилось недешево, он 
использовал кадиев как личных служащих, требовал выполнения каждого приказания, назначал 
на должность кадия необходимых ему людей. В конце жизни его авторитет среди кадиев упал, 
из-за их противостояния и споров решения Духовного управления стали направляться на рас-
смотрение прокурора. Продажей муллам званий он собрал большое богатство. Отец мой Багаут-
дин и Фатхулла ахун, Баймурад бине аль-Мулкари и другие подтверждают его знания, но напи-
санное им достаточно слабо и с ошибками, кроме того, использование им персидских выражений 
подтверждает ничтожность его знаний и беспомощность. Его ученость намного ниже уровня 
Фатхуллы ахуна, и возможно даже не доходит до уровня муфтия Габдессаляма». 

Судя по формулярным спискам 1815 г., ему в тот год было 57 лет, значит, дата его рожде-
ния приходится на конец 1785 г. (по хиджре 1171 г.). Сыну Мирзаахмеду было в то время 19 
лет, и он находился на службе в Петербурге в учреждении по делам иностранных исповеданий. 
Сыну Мирзашахбику было 10, Мирзаджану – 6 лет. 

Из других официальных документов следует, что муфтий Мухаммеджан происходит из 
торгового сословия; из материалов 5-й ревизии видно, что он относился в то время к деревне 
Харамабад (Султанай2) возле Уфы. Сначала числился в иностранной коллегии, затем служил 
офицером в Оренбурге. 9 июля 1785 г. был выбран пограничной комиссией ахуном для киргиз-
ского населения, позже, 22 сентября 1789 г. назначен главой Духовного управления и муфтием 
мусульман. До этого назначения он провел большую работу по подчинению киргизов Россий-
скому государству, освободил на Кавказе российских пленных и добился обещания кабардин-
ского народа на вхождение в состав Российской империи. Смог поднять авторитет России сре-
ди астраханских туркменов. За свои действия он получил подарки от Российского государства. 
Императрица Екатерина и император Павел Петрович одарили его медалью, украшенной брил-
лиантами, из Оренбургской казны ему были пожалованы дом, одежда и выплачены денежные 
вознаграждения. 

К сожалению, нам не известна более ранняя биография муфтия. В то время, когда возвра-
щающиеся из Бухары и Кабула становились мударрисами и шейхами, муфтий, по возвращении 
оттуда, стал офицером. Один из ученых, изучающий историю философии, говорил, что Му-
хаммеджан Хусаинов в Бухаре и Кабуле занимался не совершенствованием своих религиозных 
знаний, а был направлен туда Российским государством для решения политических проблем. 
Правду знает один Аллах. Став муфтием, он очень разнообразил свою повседневную жизнь: 
одежда, лошади, шубы – все было дорогим и роскошным. По городским улицам разъезжал на 
четверке лошадей с достоинством. Однако, несмотря на то, что его слава в то время находилась 
в зените, в конце своей жизни репутация муфтия среди народа сильно упала. Говорят, что муф-
тий скончался из-за того, что авторитет его понизился, богатство перестало радовать, счастья 
стало меньше. После его кончины наследникам осталось много золота, бесчисленное количест-
во домашнего скота, домов, выкупленных за бесценок у башкир земельных участков недалеко 
от Уфы. Только в одной деревне Адзитарово было 2284 десятины земли, которую он выкупил 
за небольшую цену у башкир деревни Мирас. 

Одна из жен муфтия, Гайша, скончалась прежде него. Согласно преданиям, она была тур-
чанкой, захваченной в плен во время русско-турецкой войны. Сначала она была замужем за 
Исмагилем Апанаевым в Казани, родила от него двух детей – Исхака и Хабибджамал. После 
смерти Апанаева стала женой муфтия, скончалась в возрасте 79 лет в Казани, где и была похо-
ронена на кладбище между двумя слободами. 

Родина другой его жены, Каримы – город Анапа на берегу Черного моря. После смерти 
муфтия она отправилась к дочери Фатиме и жила до своей кончины на попечении Джихангир 
хана. 

Третья жена, Суфия, была черкешенкой, родилась в 1759 г. (в 1172 г. по хиджре). Сыновья 
муфтия родились от этой жены. После смерти муфтия она жила в его имении в деревне Адзи-

                                                 
2 Ныне село в Аскинском р-не РБ. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

995

тарово, в полном здравии дожила до 110 лет. Скончалась 2 марта 1866 г., похоронена на пус-
тоши в одном километре к северу от мусульманского кладбища, где находится могила муфтия. 

Сын Мирзаахмед провел свою жизнь, не утруждая себя работой и тратя состояние, жил с 
русской девушкой, которая была известна как Анфиска. Известно, что он проживал в доме, 
оставшемся ему по наследству от муфтия, и иногда ездил по делам в Уфу. У него было четыре 
дочери, о детях одной из них в Уфе рассказывали различные истории. Наследство муфтия, пе-
решедшее к Мирзаахмеду, впоследствии перешло к этим четырем дочерям, которые так и не 
стали мусульманками. Кроме того, мать Мирзаахмеда, Суфия, еще до своей кончины офици-
ально завещала его дочерям 500 десятин земли.  

Однако в результате многолетних тяжб с населением, земли кудейских башкир3 перешли не 
к наследникам муфтия, а были возвращены башкирам. Но так как все дела башкир на этом све-
те заключались в продаже земли, скорее всего, возвращенные им земли муфтия Мухаммеджана 
кудеи продадут немцам и латышам, если уже не продали, по цене спичек и репы. 

Могила Мирзаахмеда находится рядом с могилой его матери, над их захоронениями нет ни 
камня, ни ограждения. Говорят, что из-за постоянной вражды с простым народом местное на-
селение Адзитарово отказалось хоронить их на своем кладбище, поэтому могилы Мирзаахмеда 
и его матери Суфии находятся на стороне. 

Сын Амирджан – офицер, служил в Оренбурге. Скончался приблизительно в 1850–1860 гг. 
После его смерти остались жена и сын Хусни. Вдова его вторично была выдана замуж за Гай-
са-мирзу из рода Бикмеевых. Возможно, что часть книг муфтия Мухаммеджана перешла к Гай-
са-мирзе через эту женщину. 

Дочь муфтия, Фатима, была замужем за сыном хана Букеевской Орды Букей хана, Джихан-
гир ханом. От него родились сыновья Ибрагим, Ахмед, Губайдулла, дочери Зулейха, Хадича.  

Именно Фатима была причиной хорошего отношения и доброй памяти к муфтию. От своих 
родственников она отличалась особой религиозностью, умом, добропорядочностью, прозорли-
востью в делах, чем и завоевала расположение и любовь хана. Благодаря ее стараниям, во всей 
Букеевской Орде стала распространяться культура. Она смогла привить казахским семьям са-
мые хорошие обычаи и традиции, отвергла те, которые не соответствовали исламу, особое 
внимание уделяла чистоплотности. 

После того, как Фатима стала ханской женой, между Букеевской Ордой с одной стороны, 
Оренбургским и Уфимским краем, с другой стороны, установились дружественные добросо-
седские отношения. Состоятельные казахи за свой счет отправляли своих сыновей и детей из 
бедных и нуждающихся семей учиться в медресе Стерлитамака и Стерлибаша. В настоящее 
время все авторитетные ученые и известные мударрисы Букеевской Орды являются воспитан-
никами этих двух медресе. Строительство мечетей, назначение имамов и выдача им официаль-
ных документов, обучение детей махалли, наречение младенцев древними именами – все эти 
дела, сделавшие Джихангир-хана популярным, стали возможными только благодаря проду-
манной деятельности его супруги. 

Умер ли муфтий из-за пыток, находясь под арестом, занимался ли самообразованием в сво-
бодное время – это нам неизвестно. 

Когда я переписывал эти строки набело, специально посетил деревню Адзитарово. Я отпра-
вился туда с намерением увидеть библиотеку муфтия, посмотреть на книги и рукописи, приве-
зенные им из Бухары и Кабула, прочитать письма, написанные ему учеными и выдающимися 
людьми, и таким образом собрать различные сведения. Однако по приезде не увидел ничего, 

                                                 
3 Кудей (кэзэй) – племя древнетюркского происхождения в составе айлинской группы башкир.  
По преданиям, кудейцы ведут свое происхождение с Кавказа, из Средней Азии, Западной Башкирии. 

В Саяно-Алтайском регионе часть кудейцев отделилась от древнекудейской общности и прошла путь от 
Алтая до Северного Кавказа. Из южных степей в Волго-Камье они двигались в общем потоке баджгардо-
бурджанских племен. В Приуралье они поселились на рр. Ик, Мензеля и смешались с племенами усерган, 
тангаур и бурзян. В XIII–XIV вв. кудейцы переселились на левобережье р.Белой, где подверглись силь-
ному кыпчакскому воздействию. В конце XIV в. кудейцы занимали оба берега по среднему течению Бе-
лой. С активизацией ногайской экспансии на рубеже XIV–XV вв., часть кудейцев расселилась в лесных 
районах нижнего течения р. Уфы, где смешалась с минцами; другая часть направилась вверх по р. Сим, 
позднее – на рр. Юрюзань и Лемезу. Эти кудейцы оказались в составе айлинской группы башкир. Контак-
ты между западными и восточными кудейцами постепенно ослабли [см.: Кузеев, 1974]. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

996

кроме разваливающегося склепа. В изголовье на надгробной плите выбита красивая надпись. 
Первая строка – священный аят, после которой идут следующие 9 строк: 

1 – Он – Создатель, Вечный 
2 – Покойный прощённый 
3 – шейх ислама и муфтий мусульман 
4 – Мухаммеджан 
5 – бине Хусаин 
6 – аль-Булгари скончался в 
7 – 1239 в 
8 – мизан Душе его 
9 – фатиха 
По-моему, месяц мизан в 8-й строке указан неправильно, так как муфтий скончался не в ме-

сяц мизан (сентябре), а в июле, и это зафиксировано в официальных документах. Возможно, 
эта ошибка произошла из-за того, что сама надпись на камне была выполнена в месяц мизан. 

Склеп муфтия сложен из кирпича, давно не обновлялся, обветшал, и в скором времени мо-
жет полностью разрушиться. 

Исследуя жизнь муфтия, понимаешь, что его ум и сообразительность превышали знания и 
образование. Его смелость и ораторское искусство затмевали недостаточность знаний настоль-
ко, что башкиры признали его величайшим ученым. Однажды один из его родственников при 
большом скоплении народа хотел огласить свое родство с ним, на что муфтий ответил: «Не-
правду говоришь, разве могут быть родственники у муфтия?». Этими словами муфтий хотел 
показать, что у него не может быть друзей и родственников в том, что касается его непосредст-
венной деятельности. Надо сказать, что у него была причина так говорить. Однако в том, что 
он ставит себя выше других и открыто говорит об этом – видна его обреченность на несча-
стье... 

Говорят, что у муфтия были большие способности к русскому языку, но свидетельств этому 
не сохранилось. 

Дом в Уфе, на углу улиц Телеграфной и Пушкина, где он проживал, находился в его собст-
венности. Дом был деревянный, который сгорел во время пожара, и на его месте было построено 
каменное здание. Возможно, что Духовное управление находилось в одном из его домов. 

Было нелегко найти написанные им судебные решения. Здесь приводятся восемь писем, на-
писанных его рукой, с сохранением всех ошибок. …4 

Седьмое письмо.  
«Господину голове Буинского округа Рафику Валиду … 
В июне месяце я встретился с Габделмаджидом, сыном Сафара, из вашей волости. Имамы 

этой волости, по приказу господина исправника Буинского уезда, разбирали дело о законности 
никаха, совершенного муллой Валидом, сыном Биккула, между вышеупомянутым Габделмад-
жидом, сыном Сафара, и Бибихабибой, дочерью Сагида. Господин исправник признал Бибиха-
бибу законной женой Габделмаджида в присутствии вышеупомянутых имамов и головы. Так 
как все это было совершено согласно законам шариата, с моей стороны была дана фетва, за 
№84, в которой Бибихабиба признается законной женой Габделмаджида. Согласно этой фетве, 
глава и имам Валид, сын Биккула, должны допросить муллу Нигматуллу, сына Башира, по ка-
ким законам шариата он совершил никах между Бибихабибой, которая является женой друго-
го, и Сайфетдином, сыном Бикбова. Взяв у него ответы, вы должны прислать мне рапорт.  

Во-вторых, если не будет согласия отдать Хабибу Габделмаджиду, тогда, сообщив об этом 
господину исправнику, взяв самого исправника, и с его помощью вернуть ее мужу. Если он 
откажет господину исправнику, то исправник должен сообщить об этом симбирскому губерна-
тору Андрею Федоровичу Умансову, который, запретив все незаконное, вернет Габделмаджи-
ду, сыну Сафара, жену, о чем сообщите мне рапортом. Господин голова, спросив судебные ре-
шения у прежнего головы Ибрагима и двух мулл и показав фетву, мной данную, господину 
исправнику, должен принять решение. Муфтий. 1820 г., 7 июля. №87».  

                                                 
4 В оригинале приведено восемь писем, шесть из которых написаны на персидском языке, одно – на 

смеси татарского, арабского и персидского. Здесь приводится одно из писем, написанное на татарском 
языке. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

997

Еще семь писем муфтия вошли в «Мустафадель-ахбар» (ч.2, с.83–84, 290–295). Так как все 
письма однотипные, стиль один и тот же, даже ошибки, я считаю, что они переписаны с одного 
черновика. 

Заключение: 
Почему, при наличии родного тюркского языка, муфтий написал эти приказы и фетвы на 

персидском языке? Здесь, наверняка, есть какой-то секрет, который нам пока неизвестен. Нет 
ничего плохого в том, чтобы научные работы и произведения, предназначенные для всего на-
рода, были написаны на персидском или арабском языках. Однако произведения муфтия не 
являются ни общемусульманскими, ни научными работами. В этом случае предпочтение пер-
сидского языка перед единственным наследием наших отцов, дедов и матерей – родным язы-
ком – является непростительным грехом. 

В период, когда были завоеваны Иракские области, мусульманское государство официально 
использовало персидский язык, чтобы его не забыло местное население. По этой же причине в 
Египте использовался коптский, а в Сирии – греческий язык. Спустя какое-то время эта тради-
ция исчезает и начинает использоваться арабский язык. 

Интересно, тибетский лама для своих единоверцев пишет приказы и религиозные послания 
на арабском или латинском языке? По-моему, он написал бы их для каждого народа на понят-
ном ему языке. Так почему же муфтий писал важные наставления, предназначенные для баш-
кир Тимербая и Савалея, на персидском языке? Если он беспокоился о судьбе этого народа, их 
надо было написать на его языке, если же заботился о своей должности, то на русском языке, 
который признан государственным. 

Те сородичи, которые утверждают, что наш язык бедный, для разговора и письма не хватает 
слов, прикрывают таким образом свою лень, чтобы ничего не писать и не читать написанного. 
Возможно, они и правы, но ведь есть такие люди, которые обогащают язык, разговаривают и 
пишут на нем. Я не слышал, чтобы какой-то язык смог развиваться, находясь в одном состоя-
нии, подобно ржавому железу. ... 

Да будет слава Аллаху, чтобы ни для какого народа не показались лишними солнечный свет 
и наследие матерей – родной язык. 

Письма, адресованные муфтию. 
Первое письмо. 
По приказу великого императора Александра Павловича, Духовное собрание в июне 1810 

года отправило меня, сына Рахманкула, имамом на Макарьевскую ярмарку для чтения намаза 
для купцов-мусульман и исполнения других духовных треб. В то время, когда я исполнял воз-
ложенные на меня обязанности, указной имам деревни Ура Царевококшайского уезда Казан-
ской губернии5 Хабибулла, сын Хусаина, чинил мне препятствия в работе. В оправдание своих 
действий он приводит указ казанского гражданского губернатора. Во-вторых, мою деятель-
ность ограничивает и мулла третьей мечети Старой слободы города Казани Сагид ахун, не-
смотря на то, что у него нет никакого приказа. С собой он привез своего муэдзина Халида, не 
давая возможности мне поставить своего муэдзина. Сюда же прибыл и имам Муртаза из дере-
вянной мечети Старой слободы. Кроме этих людей, больше никто не беспокоил меня. Кроме 
того, все деньги, собранные с магазинов при мечети, остались у торговца Башира, сына Гаида, 
из Старой слободы, нам деньги не выдавались. Так как мечеть находилась далеко, мы сами по-
строили мечеть из досок, совершили намаз, прочитали молитву во здравие императора. Абу-
шахма, сын Рахманкула, имам, мударрис, мухтасиб деревни Кулай Малобахтинской волости 
Чистопольского уезда. 18 сентября 1810 г. ... 

Третье письмо. 
Отвечаю на ваше письмо под №9: Хабибулла, сын муллы Хусаина из д.Ура, достоин испол-

нять духовные требы среди мусульман, т.к. 4 сентября 1802 года император дал этому человеку 
указ о разрешении выполнять религиозные обряды мусульман. 

Во-вторых, в июне 1810 г. мусульманские торговцы, подав прошение, просили моего раз-
решения о назначении сына муллы Хусаина имамом. Поэтому я написал приказ нижегород-
скому губернатору о назначении сына Хусаина имамом для мусульман, прибывших на Ма-

                                                 
5 Ныне село в Балтасинском р-не РТ. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

998

карьевскую ярмарку, о чем вам и сообщаю. №1765. 1811 г., 29 марта. Подпись неразборчива. 
Других пометок нет. 

Третье письмо6. 
24 мая 1811 г. в Министерстве внутренних дел и юстиции было рассмотрено Ваше прошение 

касательно Хабибуллы, сына Хусаина, из деревни Ура Царевококшайского уезда. 30 января 
1803 г. Духовное собрание сняло его с должности по причине поездки в Петербург без разреше-
ния соответствующих органов. Как видно из судебного дела, Хабибулла, сын Хусаина, относится 
к плохому мазхабу, он провозгласил себя шейхом, в Саратовской губернии объявил себя угодни-
ком и чудотворцем; открыв собственную канцелярию, поставил там дорогой стул и собирает 
деньги. Однако расследование земского суда ничего из этого не подтвердило. Поэтому дело сына 
Хусаина было передано в Уголовную палату Саратова. Саратовский гражданский губернатор 
сказал об этом деле следующее: Шагбан, сын Муссы, пригласил своего учителя Хабибуллу, сына 
Хусаина, к себе в гости. В феврале 1802 г. Хусаинов сын находился в доме Шагбана, сына Мус-
сы, в деревне Труир, и никуда из этой деревни не отлучался. Некоторые жители близлежащих сел 
по собственному желанию встретились с сыном Хусаина и вместе совершили намаз. Каждый 
добровольно дал сыну Хусаина садаку, кто сколько сможет, но сбора имущества, дорогого стула, 
объявления себя угодником и чудотворцем не было. По мнению мусульман, мулла Хабибулла – 
человек ученый, исполнительный, старательный. Также казанский гражданский губернатор до-
бавляет к этому: «Большинство мусульман верят Хабибулле, сыну Хусаина, считают его спра-
ведливым, отмечают его святой характер». Вы утверждаете об испорченности Хабибуллы, сына 
Хусаина, но не приводите доказательств. К прошению, отправленному к министру юстиции, вы 
приложили книгу. Вы говорите, что на с.58–59, где приводится родословная пророка Мухаммеда, 
Хабибулла утверждает, что он и некий Джагфар являются халифами. Переведя эти страницы, мы 
не увидели того, о чем вы заявляли. Министр юстиции ответил на это такими словами: «Вам не 
приличествует писать такие несерьезные вещи». Поэтому для сохранения уважения к Вашей 
должности не следует предлагать нам дела, не соответствующие истине. Князь Александр Голи-
цын. Санкт-Петербург. №127. 16 марта 1812 года. 

Четвертое письмо. 
Мы ничего не имеем против того, чтобы Хабибулла, сын Хусаина, проявлял послушание 

Духовному собранию, т.к. является мусульманским ученым. Это Ваше желание не останется 
без внимания. Согласно Вашему прошению, император в 1804 году издал приказ о выдворении 
его из Петербурга. Однако по сведениям, полученным из Министерства внутренних дел и юс-
тиции, вышеупомянутый сын Хусаина признан невиновным. Казанский губернатор, со своей 
стороны, также оправдывает его. На основании этого я не могу дать предписание об освобож-
дении его от должности. Князь Голицын. Санкт-Петербург. №516. 5 сентября 1812 г. 

Пятое письмо. 
В отношении Вашего письма от 12 октября 1812 года, по поводу сына Хусаина, я обратился 

к казанскому губернатору. Казанский губернатор, после тщательной проверки, признает этого 
человека как честного и с хорошим характером. Копия бумаги с проверкой прилагается к этому 
письму. Поэтому, с моей точки зрения, Вам необходимо прекратить вражду с этим человеком. 
Князь Александр Голицын. Санкт-Петербург. №381. 21 августа 1813 года. 

Заключение. 
Кроме первого письма, в остальных письмах передано только содержание. Письма самого 

муфтия слишком длинные, и, по традиции прошлого века, написаны неразборчиво, поэтому мы 
решили их не переводить. Из написанного здесь и так понятно, что муфтий не уважал Хаби-
буллу-ишана. Нам кажется, что муфтий недолюбливал последнего из-за возможности назначе-
ния его муфтием. Об этом он писал в своих письмах князю Голицыну, который в это время 
занимал должность обер-прокурора Синода. 

Во времена муфтия в Уфе не было места для захоронения мусульман и мечети для совер-
шения намаза. Только благодаря его стараниям в Казани были изданы некоторые произведе-
ния, ради этого мы обязаны вспоминать его с благодарностью. На одном из произведений Му-
хаммеда бине Баркили (Мухаммед эфенди Баркави), объемом 171 страница, изданном при по-
средстве Габделгазиза, сына Туктамыша, в 1802 г., напечатано: «С разрешения муфтия Му-

                                                 
6 Так в тексте документа. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

999

хаммеджана». Было приложено много сил для развития Духовного управления, признания его 
официальным учреждением. Всем известно, что такие дела требуют неимоверных усилий. Да 
простит его Аллах! 

Источник: Фəхретдин Р. Асар. Дүртенче җөзьэ. Оренбург, 1903. Б.181–200. 
 

Габдессалям бине Габдеррахим бине Габдеррахман бине Мухаммед. 
Второй муфтий Оренбургского магометанского духовного управления в России, скончался 

30 января 1840 г. (по хиджре 7 зульхиджжа 1255 г.), похоронен 2 февраля (10 зульхиджжа). В 
это время по христианскому летоисчислению он находился в возрасте 67 лет, по хиджре – 70 
лет. 

Подобно большим базарам в Уфе, на его похоронах собралось большое количество народа. 
Заупокойную службу провел известный мударрис и ахун деревни Балыклыкулево Хуснетдин 
бине Шамсетдин бине Джагфар аль-Иждани. Однако время смерти муфтия не занесено ни в 
метрические книги мусульманской махалли Уфы, ни в метрические книги деревни Балыклыку-
лево. Чтение заупокойной молитвы Хуснетдином бине Шамсетдином было связано с отсутст-
вием в это время официального имама Уфы, или с завещанием самого муфтия, или же по же-
ланию первостатейных мурз города Уфы. 

В сборнике, изданном в 1891 году к столетию Духовного управления, на 42 стр. годом 
смерти муфтия ошибочно указан 1839 г. Наши данные подтверждают слова, написанные на 
полях некоторых старых книг. Кроме этого, ошибочность этой даты подтверждают и журналы 
Духовного управления. Так, например, в журнале от 10 января 1840 г. (в среду) свои подписи 
поставили председатель – муфтий Габдессалям бине Габдеррахим, члены – имам Таджетдин 
бине Максуд, Габделджаббар бине Рахманкул, Мухаммедсадык бине Галиакбар. 11 января, в 
четверг, в журнале зафиксированы подписи только членов, в конце приписано: «Вследствие 
болезни оренбургский муфтий не присутствовал». В журнале за 15–17, 22–25, 29 числа гово-
рится о болезни муфтия, 30 января (во вторник) в конце журнала, в 13 статье, записано сле-
дующее: «Сегодня, не оправившись от болезни, муфтий скончался, о чем будет сообщено в 
Оренбургское губернское правление и министру внутренних дел». 

Могила. 
Могила муфтия находится на самом краю кладбища, в той стороне, где заходит ночное 

солнце. Сохранились остатки каменной ограды. Надгробие, выполненное из быстро крошаще-
гося камня, очень быстро разрушилось. В настоящее время могила муфтия находится внутри 
каменного ограждения, с деревянной, выкрашенной в зеленый цвет, решеткой. Рядом с ним 
покоится его супруга Марфуга, дочь Габдеррахмана. У обоих в изголовье стоял камень, но из-
за плохого качества они быстро раскололись и окончательно пришли в негодность. Надписи на 
них как будто бы и не было. Когда я летом ходил на кладбище, постоянно посещал эту могилу 
и читал молитву. К сожалению, до сих пор на могиле нет камня с именем и датой смерти, и 
никто не беспокоится об этом. Поэтому через несколько лет могила муфтия может быть забыта 
окончательно. ... 

Наследство. 
Ко дню смерти муфтия его имущество оценивалось в 4 849 тысяч руб. 34 коп. Его совер-

шеннолетние наследники подтвердили это с долгом в 1 100 руб. По приказу Оренбургского 
губернского управления раздел имущества был возложен на члена Духовного управления Габ-
делджаббара, сына Рахманкула, и ахуна Габделгалима, сына Тагира, из села Киргиз Мияки Бе-
лебеевского уезда7. Сын муфтия Ахмади находился в это время в Бухаре, поэтому вместо него 
заместителем был назначен переводчик Салих мирза бине Хасан мирза Мамлиев. Однако в 
тетради записи имущества не зафиксировано общего количества и названий книг муфтия, и 
какая книга кому из наследников определена. 

Происхождение и дата рождения. 
Муфтий родился в 1774 г. (1188 г. по хиджре) на родине отца и деда в деревне Абдрахмано-

во Бугульминского уезда8. Деревня эта расположена на левом берегу реки Зай, на почтовом 

                                                 
7 С.Киргиз-Мияки с 1866 года – центр одноименной волости, сегодня – центр Миякинского р-на РБ. 
8 Ныне деревня в Альметьевском р-не РТ на р.Степной Зай, в 18 км к юго-востоку от г.Альметьевска. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1000

тракте между станциями Альметьевск и Карабаш9. Муфтий происходит из тептяр, название 
деревни пошло от имени его деда. 

Период зрелости. 
Проучившись в некоторых местах Бугульминского уезда, он отправился на обучение в Ка-

зань к Ибрагиму эфенди Худжашу. Ибрагим эфенди родился в деревне Шарлама10, неподалеку 
от села Абдрахманово, поэтому возможно, что между ними могли быть родственные или дру-
жественные связи. Прожив некоторое время в Казани, он по каким-то причинам отправился в 
Сеитовскую слободу (Каргала) и обучался там у Габдеррахмана бине Мухаммедшарифа аль-
Кирмани.  

В связи с тем, что для проезжающих послов Бухары, Хивы, Ташкента, а также для Первой 
соборной мечети, построенной в Оренбурге российским государством для мусульман Азии, 
требовался имам, этот человек [Габдессалям] был назначен имам-хатибом, а впоследствии аху-
ном. По рассказам, мусульмане Оренбурга, поехав в Сеитовскую слободу, обратились к Габ-
деррахману бин Мухаммедшарифу аль-Кирмани с просьбой дать им одного из шакирдов для 
временного исполнения мусульманских треб, чтения молитвы таравих в месяц рамазан и обу-
чения детей. Габдеррахман хазрат показал на него [Габдессаляма]. По прибытии в Оренбург он 
прилежно выполнял свои обязанности, кроме того, обладал ораторским искусством, был доб-
рожелателен, чем завоевал расположение мусульман, в особенности состоятельных людей. 
Позже мусульмане Оренбурга выбрали его имамом в соборную мечеть. 

Официальная биография. 
Судя по формуляру, в 1826 г. муфтию Габдессаляму бине Габдеррахиму исполнилось 53 

года. Вместе с ним проживали сыновья Габдеррауф 20 лет, Ахмади 11 лет, Гиниятулла 1 года.  
17 октября 1799 г. он был определен в каменную мечеть имамом, а 14 августа 1805 г. – аху-

ном и мударрисом. 16 августа 1806 г. за службу Российскому государству ему было определено 
ежегодное вознаграждение в размере 150 руб. В 1814 г. был награжден золотой медалью, кро-
ме того, было добавлено 80 руб. к прежней сумме, и размер ежегодного вознаграждения достиг 
230 руб. В 1817 г. он был освобожден от всех подушных платежей, в сентябре к прежней сумме 
было добавлено еще 70 руб., что составило 300 руб. годовых. По прошению оренбургского 
генерал-губернатора Эссена11, в 1820 г. был вознагражден суммой в 100 руб. В составе общест-
ва по изучению деятельности Киргизской Орды 14 октября 1823 г. посетил Ширгази хана бине 
Айчувак бине Нургали хан бине Абульхаер хана. За добросовестное выполнение своих обязан-
ностей при хане 28 апреля 1824 г. российское государство наградило его золотыми часами 
стоимостью 500 руб.  

30 сентября 1825 г. указом императора Александра I назначен муфтием Духовного управ-
ления. 7 мая 1826 г. выдано ему из казны в виде подарка 4 тыс. руб. для постройки дома.  

После этого были другие медали, денежные вознаграждения и события, но мы не видели 
его последнего формуляра. 

Жены. 
Первая жена Марфуга – дочь известного ученого Габдеррахмана бине Туймухаммеда из де-

ревни Тайсуган12, расположенной на берегу реки Зай в двух километрах от села Абдрахманово. 
Эта жена скончалась в Уфе прежде муфтия. После смерти муфтия осталась вторая жена Фар-
хибану, дочь Рахматуллы. 

Дети. 
После смерти муфтия остались его дети: Габдеррауф, Ахмади, Гиниятулла, Бибибадерсафа, 

Бибимахиджихан, Бибисарвиджихан, Бибифахриджихан. Известна также дочь Анвархан, вы-
данная замуж за караванбаши из Бухары, хаджия Назарбая бине Ишмухаммеда, которая, воз-
можно, скончалась прежде муфтия.  

                                                 
9 Сейчас город областного подчинения в Челябинской обл. Расположен на Южном Урале, в 90 км от 

Челябинска.  
10 Ныне деревня в Альметьевском р-не РТ. 
11 Эссен Петр Кириллович (1772–1844, СПб.), граф (1833), государственный и военный деятель, гене-

рал от инфантерии (1819). В 1817–1830 гг. – оренбургский военный губернатор. 
12 Сейчас деревня в Альметьевском р-не РТ. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1001

Бибисарвиджихан была замужем за башкирским кантонным Шейхульисламом бине Мухам-
медрахимом Султановым из деревни Мастеево Мензелинского уезда13. У нее родились дети На-
фиса, Шайхеззаман, Амиртимур, Марьям. Нафиса была выдана замуж за переводчика Духовного 
управления в Уфе Рахматуллу, сына Мирзасалиха Мамлиева, скончалась в возрасте 34 лет 4 мар-
та 1866 г. (шавваль, 1281 г. по хиджре). Могила ее находится примерно в 25 аршинах к северу от 
могилы муфтия Габдессаляма. На камне написаны дата смерти, возраст, имена оставшихся детей, 
но камень сломан, поэтому вскоре эта могила затеряется. Кроме Нафисы все дети живы. 

Бибифахриджихан замужем за известным казанским купцом Исхаком бине Мустафа бине 
Муртаза бине Давид бине Юсуф бине Мухаммед бине Апак. Дети: Шайхегаттар, Бахтегарей, 
Махиджихан, Хусниджихан. Бахтегарей скончался в Казани в 1880 г. (1297 г. по хиджре). 

Габдеррауф, имам Первой каменной мечети Оренбурга, известен как «Эфенди хазрат», 
позже получил звание ахуна. Преподавал религию шакирдам-мусульманам Кадетского корпу-
са, с жалованием 500 руб. годовых. Решением Совета Министров от 17 июня 1830 г. и указом 
императора вместе с братом Гиниятуллой получил тарханство. После освобождения в 1843 г. 
от должности имама и ахуна, благодаря защите больших чиновников, получил постоянную 
должность мугаллима; позже, оставив преподавание по собственному желанию, ушел на пен-
сию. Скончался 15 февраля 1881 г. (15 рабигуль-авваль, 1259 г. по хиджре) в возрасте 76 лет. 
Похоронен на Оренбургском кладбище. Никаких сведений о методе преподавания и воспита-
ния им шакирдов не сохранилось. Не выезжая в Бухару и Кабул, самостоятельно выучил пер-
сидский язык и свободно на нем разговаривал. Жена была родом из Астрахани – дочь Джабир 
ахуна, кадия Джихангир хана. У них родился один сын Хабибулла. Он был имамом в этой же 
мечети, где прослужил несколько лет до своей кончины. Говорили, что у него «знания хоро-
шие, благодаря ему имя муфтия вспоминали бы в молитвах, но жизнь его оказалась коротка». 
В экзаменационной тетради Духовного управления его рукой написаны такие строки: «11 но-
ября 1861 г., я, проживающий в Оренбурге тархан Мирхабибулла, сын старшего ахуна Габдер-
рауфа Габдессалямова, прибыл в Уфу к муфтию хазрату, высшему должностному лицу, для 
получения должности имама соборной мечети этого города. В нашем городе проживает более 
200 человек, жены нет. Изученные мной уроки – «Мухтасар», «Шархе викая», «Фараиз». На-
ставник мой – дамелла Габдулла аль-Мачкарави». 

Ахмади в декабре 1834 г. назначен Оренбургским губернским правлением имамом и стар-
шим ахуном в Первую каменную мечеть Уфы. В результате долгих и разнообразных событий в 
июле 1843 г., во времена муфтия Габделвахида Сулейманова, был освобожден Духовным 
управлением от должности. Да простит его Аллах, говорят, что его поведение было неприлич-
ным. Обучался в Казани у Габденнасир ахуна ибне Рахманкулия и Исхака бине Сагита, в Мач-
каре14, в медресе Габдуллы бин Яхъя аль-Чиртуши, после чего был назначен имамом в эту ме-
четь. После этого отправился в Бухару в медресе Кугельташ15. Вернувшись в год смерти муф-
тия, приступил к своей должности. От брака с дочерью Шарафетдина аль-Эстерли Бибигаби-
дой родился сын Махди. Развелся с ней 21 марта 1843 г. Махди, женившись на вдовой дочери 
астраханского ахуна Джаббара Зухре, жил в Стерлитамаке вплоть до своей кончины в 1878 г. 
(1295 г. по хиджре). 

Говорят, что кроме Махди у Ахмади был еще один сын Хайдар. После освобождения Ахма-
ди от должности, он уехал из Уфы к своему зятю в деревню Мастеево, где и скончался. 

Матерью Габдеррауфа, Ахмади, Сарвиджихан и Фахриджихан была Марфуга, дочь Габдер-
рахмана. О других детях сведений нет. 

Родственники. 
Габделмуэмин, Махбубджамал, Махбубджихан. Габделмуэмин постоянно проживал в де-

ревне Стерлибашево. Один из сыновей – Габдерракиб – был имамом прихода Барудия в Каза-
ни, второй сын – Габделхаким – был имамом в деревне Абдрахманово. У каждого было много 
детей и большое потомство. 

                                                 
13 Сейчас деревня в Актанышском р-не РТ. 
14 Ныне д.Маскара Кукморского р-на РТ. 
15 Кугельташ, Кукельташ (Кукельдаш) – одно из крупнейших медресе Бухары, имевшее значительные 

вакуфные имущества. Построено в XVI веке Кулбобо Кукельдашем – одним из влиятельных сановников 
Абдуллы-хана (1557–1598). 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1002

Махбубджамал замужем за известным кантонным начальником Оренбургского уезда Габ-
дуллой бине Давлетшах бин Гаделшахом. Потомство осталось. 

Махбубджихан была замужем за неким Хамзой в Оренбурге. Говорят, есть дети и внуки. 
Другие сведения. 
Благодаря стараниям и упорности муфтия Габдессаляма, казанский купец Муэмин бине Та-

гир бине Назир бине Туктамыш бине Ходжасеид построил в Уфе Первую каменную мечеть. До 
нее нет никаких сведений о наличии мечети в городе. При входе в мечеть на камне над второй 
дверью написаны такие слова: «Эту мечеть построил мирза Муэмин бай бине Тагир аль-Казани 
благодаря стараниям муфтия Габдессаляма. … Мечеть открылась 7 марта 1830 г. (12 рамазана 
1246 г.)». 

Став муфтием, однажды он поехал на свадьбу сватом в деревню Урсай Бугульминского 
уезда16, на берегу реки Ик. По преданиям, при въезде в деревню для встречи муфтия были на-
правлены шакирды, которые, став позади саней муфтия, читали хвалебные стихи. После с муф-
тием встретились ученые и известные люди, прибывшие со всей округи.  

Войдя в дом, муфтий, исполнив просьбу обеих сторон, прочитал хутбу никах. По каким-то 
причинам хутбу он читал не по памяти, а по тетради, потом записал в метрической тетради 
следующее: «Дочь башкирского главы 12 кантона деревни Урсай Бугульманского уезда Ша-
хингарея, сына Курмакея Нугайбекова, девица Газиза Мафтуха, стала женой майора, князя Ас-
фандияра, сына Мустафы Максудова. 1835 г., 11 февраля (на этом месте они поставили свои 
подписи по-тюркски, после них подписи поставили 2–3 мурз как свидетели). Махар в сумме 
11 тыс. руб. был выплачен полностью на свадьбе; Шахингарей, сын Курмакея, принял его в 
свои руки, чтобы передать дочери. Основываясь на указ императора, по которому брачующие-
ся мусульмане должны давать по 30 копеек для постройки мечети, Шахингарей Нугайбеков, 
соответственно своему положению, заплатил 30 руб. бумажной купюрой. Я, муфтий Габдесса-
лям, сын Габдеррахима, прочитав по просьбе обеих сторон никах, записал об этом в тетрадь и 
поставил печать». Печать была официальная, закрепленная сургучом. 

Упомянутые здесь Нугайбеков и Максудов – известные в свое время фамилии. Асфандияр 
мирза – родной брат матери муфтия Салимгарея мирзы бине Шахингарея Тафтилева Зулейха-
бики. Жил в деревне Килем Белебеевского уезда17. После смерти мирзы Асфандияра, жена его 
Мафтуха, дочь Шахингарея, 30 лет была вдовой, после чего вышла замуж за кантонного на-
чальника Гарди Сыртланова, оставшись и после него вдовой, скончалась в 1893 г. (1310 г. по 
хиджре). Похоронена в деревне Килем. Ко мне обращались с просьбой написать ее имя и годы, 
чтобы выбить их на надгробном камне. По-моему, потомков у нее не осталось. Наши прослав-
ленные мурзы, обладая огромным состоянием и достигшие богатства подобно Ротшильду, не 
смогли написать и издать небольшой книжицы о своих предках. 

Так как в то время в Уфе не было официального имама, муфтий сам исполнял пятничные и 
праздничные молитвы, а также другие приходские требы, иногда возлагал эту работу на членов 
Собраниия. 

Впервые приехав в Уфу 17 февраля 1891 г., я встретил Валиуллу, сына Гаделшаха Терегу-
лова, который лично знал муфтия Габдессаляма. На мой вопрос: «Не могли бы вы рассказать 
мне что-либо из жизни муфтия Габдессаляма?», он рассказал следующее: «До сих пор перед 
моими глазами стоит его пятничная проповедь. Он был крупного телосложения, с большим 
открытым лицом, солидной бородой. Голос его был прекрасным и внушительным, народ слу-
шал его с наслаждением. Иногда, когда он читал проповеди, по его длинной белой бороде сте-
кали слезы. Также не могли сдерживать слезы и прихожане». Похоронен этот Валиулла на 
кладбище Уфы. ... 

Почтенный Марджани сказал об этом человеке следующее: «После смерти муфтия Мухам-
меджана, по просьбе народа, казанский губернатор нашел достойным на эту должность ахуна 
Габдессаттара бине Сагита и предложил его кандидатуру на рассмотрение правительства. Од-
нако Габдессалям хазрат, будучи более просвещенным и на их [правительства] стороне, также 
и по просьбе оренбургского губернатора, был назначен муфтием. В отместку Сагиту бине Ах-

                                                 
16 Ныне д.Урсаево Азнакаевского р-на РТ. 
17 Ныне деревня в Буздякском р-не РБ. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1003

меду, за Габдессаляма был и Ибрагим бин Худжаш из Казани. Муфтий Габдессалям был чело-
веком церемонным, но открытым». 

Дом.  
Дом муфтия находился на востоке от Первой каменной мечети, между улицами Воскресен-

ская и Бельская. После него этот дом был продан Тафтилеву, разделен на две части. В части, ори-
ентированной на киблу, Салимгарей (муфтий) построил себе дом. Северная часть дома и старые 
постройки отошли сиротскому дому. Старые дома по углам этого сиротского дома были вы-
строены еще муфтием Габдессалямом, в доме возле мечети он жил сам, другой дом был отдан 
Духовному управлению в аренду. Землю с западной стороны мечети он подарил одной из своих 
работниц по имени Марьям. Сейчас на этом месте красивый сад. Одно время Марьям была из-
вестной женщиной в Уфе: кантонные и чиновники, приезжающие в Уфу, шакирды, прибываю-
щие для сдачи экзаменов, ахуны и хазраты, определенные на службу в Духовное управление, 
башкиры, продающие землю – все они останавливались в ее доме. Скончалась она давно. 

Письма. В этом разделе приведены письма муфтия, сохранившиеся в его библиотеке. Эти 
письма не представляют ничего важного, но они могут способствовать раскрытию нравствен-
ности и обычаев ученых и нации того времени, определению степени их знаний и просвещен-
ности, способностей и мышления. Часть писем переписана дословно, часть из них переписана с 
изменениями. Для желающих узнать степень учености муфтия будут интересны письма, пере-
писанные полностью. Письма разделены на два раздела, в первом даны официальные и полу-
официальные письма, во второй раздел вошла частная переписка. 

Первый раздел18.  
Второе письмо. Единоверцы и братья по крови! Мы, нижайший раб божий, по воле Аллаха 

и указу императора 30 сентября 1825 года назначены на должность муфтия. Живя и работая в 
городе Уфе, мы обделены возможностью совершать вместе со всем народом обязательный пя-
тикратный намаз из-за отсутствия в городе мечети. Отсутствие мечети в городе, где находится 
муфтий всех ученых и образованных людей, вызывает удивление и унижение. Мы видим необ-
ходимость в постоянном приезде в наш город ученых, проживании здесь купцов и мещан, мурз 
и военных. Мы желаем оставить о себе добрую память, построив нашими силами в этом городе 
каменную соборную мечеть, и возле нее дома, необходимые для имама, муэдзинов, приезжаю-
щих сдавать экзамены, и ученых. Каждый из вас, будучи искренен к Аллаху, сообразно своим 
возможностям и совести может пожертвовать деньги на постройку мечети и остальных зданий, 
о чем будет записано вашей рукой в прилагающейся к этому [воззванию] тетради. Благодаря 
этому им будет святое благодеяние и откроются врата в рай. 1827 год, 24 сентября. 

Четвертое письмо. Во имя Аллаха, милостивого и великодушного. Наставление. Братья по 
религии и мусульмане! Знайте и понимайте. Я, муфтий Габдессалям, сын покойного муллы 
Габдеррахима, переписывая разные риваяты и выражения из уважаемых книг, направляя вме-
сте с этим фетву, приказываю всем ахунам, мухтасибам и ученым: они, каждый в своей махал-
ле, в пятницу и праздничные дни должны давать наставление каждому члену прихода о том, 
чтобы они исполняли только те дела, которые не противоречат шариату, о том, что они нахо-
дятся в подчинении Аллаха, чтобы они не противоречили воле Аллаха, не совершали греха и 
не говорили злых слов, опасались от совершения обмана и клеветы. Великодушный и Великий 
Аллах говорит в священной книге: «Я произвел на свет людей только для того, чтобы они мне 
поклонялись». Как видно из этих слов, необходимо следовать предписаниям Аллаха и посто-
янно поклоняться ему, остерегаться греховных деяний и не идти против его воли. В одном из 
аятов написано: «Дети Адама! Вы считаете, что рождены для бесполезной жизни? Нет, вы ро-
ждены для поклонения и послушания». Как можно, оставив поклонение и послушание, совер-
шать грехи? Считаете, что не сможете возвыситься под нашим покровительством? Обязательно 
возвыситесь. Исходя из ваших деяний, в судный день каждое ваше желание будет подвергнуто 
каре, однако в этот день ваши занятия не будут судимы. То есть если вы совершили благое де-
ло, то и наказание будет мягким, и будете вы вознаграждены, и войдете во врата рая, где вку-
сите наслаждений. Если ваши дела грешны, то и наказанием для вас будут адские страдания. 
Если будете соблюдать обычаи пророка нашего Мухаммеда и следовать шариату, то в судный 

                                                 
18 В данный раздел вошло 11 писем муфтия, написанных в 1826–1837 гг. на татарском, арабском, пер-

сидском и турецком языках. Здесь будут даны переводы писем, написанных по-татарски. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1004

день станете ближе к нему. Так как Мухаммед говорил: «Моими приближенными становятся 
те, кто следует моим обычаям и совершает дела согласно шариату». Вы знаете, что сделал Му-
хаммед, приложив усилия к поклонению и послушанию, вы тоже можете это сделать: есть и 
пить то, что положено по шариату и считается разрешенным, отказываться от запрещенного, не 
собирать безбожные и нечестивые гульбища, не клеветать, не прелюбодействовать – в общем, 
отказываться от всего греховного и противоречащего шариату. Покаявшись по уже совершен-
ным грехам, призывая друг друга к святости и не допуская деяний против шариата, и прислу-
шиваясь к наставлениям своих ученых, оградите себя от мук ада. Совершая святые деяния, в 
судный день вы будете наравне со святыми и осчастливлены милостью Аллаха. Как написано в 
священной книге, в рай войдут те, кто совершил достойные дела, был послушен Аллаху, отка-
зался от вредных и грешных дел, безбожники же будут подвергнуты разным мукам ада, со-
гласно их деяниям. Совершая пятикратный намаз вместе с народом, в праздничные и пятнич-
ные дни совершайте молитву во здравие нашего императора, семьи его и наследников, и при-
лагайте все усилия для исполнения его указов, выплаты налогов и податей, и воздастся вам за 
это на том свете. 

Муфтий Габдессалям, сын дамеллы Габдеррахима. Написано в городе Уфа в 10 день месяца 
мухаррям 1833 г. 

Пятое письмо. Братья по религии! Следуя воле Аллаха, вы должны избегать ослушания и 
грешных дел. Кроме того, обязаны подчиняться воле и приказам великодушного императора 
Николая Павловича, слушать его и проявлять послушание, а для поддержания своего сущест-
вования не жалеть свое тело и душу. 

На основании указа Духовного собрания ахуны и имамы должны распространять и объяс-
нять это наставление среди прихожан своей махалли и предупреждать их от совершения про-
тивоправных дел. Только подчиняясь воле Аллаха, проявляя терпение, можно получить боже-
ственное вознаграждение. Те, кто наносит себе увечья, скрываясь от военной службы, заслу-
живают кары божьей. Членовредительство – это великий грех. В шестидесятой части книги 
«Хадими», где подробно описываются величайшие грехи, говорится, что в число больших гре-
хов входит самоубийство и членовредительство. О людях, которые не согласны с наказаниями 
Аллаха, выражают неудовольствие данными нам благодеяниями, проявляют нетерпение и не 
желают переносить тяготы, есть священный хадис, в котором выносится им предупреждение. В 
34 части книги «Хадими» сказано: «Первое, что написал Аллах на доске судеб: «Воистину, я 
Аллах, и нет другого бога, кроме меня. Если кто-то будет не согласен с моими предписаниями, 
недоволен благодеяниями, будет нетерпелив к тягостям, значит, он отрицает Аллаха». 

Поэтому тем, кто верит в истинную сущность веры, необходимо проявлять осторожность. 
Необходимо подчиняться указам падишаха и хакимов, не оказывать сопротивления исполне-
нию ферманов. В Коране сказано: «Те, кто принял веру, подчиняйтесь Аллаху и пророку его». 
Пророк Мухаммед сказал: «Обязательное правило для мужчин – подчинение приказам и по-
слушание, несмотря на горе или радость». 

(Проверил: заседатель Габденнасир-мулла, сын Алмухаммеда). 
Шестое письмо. По величайшей милости великого императора, для появления врачей среди 

мусульман, было разрешено отправлять представителей мусульманского общества в Казанский 
университет, чтобы они получили медицинское образование. После обучения они должны 
применять свои знания в мусульманской среде, постоянно заботиться о здоровье своего обще-
ства. Основываясь на это пожелание императора, военный губернатор, граф Сухтелен19 обра-
тился в 1831 г. к муфтию со следующим предложением: «Великий император объявил о своем 
великодушном желании мусульманам, не могли бы и вы распорядиться об этом законной фет-
вой по шариату». После фетвы муфтия, после объявления этой монаршей милости на всей тер-
ритории Оренбургской губернии, молодые люди некоторых уездов губернии, с разрешения 
своих родителей, приняли решение обучаться в Казанском императорском университете. Од-
нако простое население и ученые Верхурала, Троицка и Челябинска, опасаясь насильственной 
христианизации, не приняли этого предложения, о чем написали ахунам своих областей. В 
свою очередь ахуны отправили их вместе со своими рапортами в Духовное собрание. Челябин-

                                                 
19 Павел Петрович Сухтелен (23 августа 1788 – 20 марта 1833) – российский генерал, оренбургский 

губернатор. Барон (с 1812), граф (с 1822), генерал-адъютант (с 1828), генерал-лейтенант (с 1826). 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1005

ские ученые, отличающиеся наибольшей непокорностью, отправили свое прошение императо-
ру. Правильным ли будет, если некоторым ученым, не подчинившимся желанию императора и 
фетве муфтия, будет высказано предупреждение, некоторым подстрекателям применено взы-
скание, а некоторые будут сняты со своих должностей? В любом случае, медицина – это святая 
и дозволенная шариатом наука. В некоторых книгах она считается одобряемой, в других – не-
обходимой. Ответ следующий: будет правильным высказать предупреждение некоторым уче-
ным, подстрекателям применить взыскание, а некоторых из них снять с должностей.  

Оренбургский муфтий, мулла Габдессалям, сын муллы Габдеррахима. 
Седьмое письмо. Объявляя о следующем ахунам, приказываю: 30 апреля минувшего года 

Оренбургский гражданский губернатор Жуковский в своем отношении, за № 1292, повелел 
следующее: «Мной было приказано, чтобы каждый земский исправник был в курсе дел вве-
ренного ему народа, охранял бы их от бедственного положения, для чего необходимо пригото-
вить различные семена для посева. Исправник должен контролировать, чтобы простой народ 
не находился в праздности, т.е. вовремя бы занимался посевом и другими делами. Господин 
белебеевский исправник мне сообщает: «Чтобы выполнить ваши приказы, мы известили наше 
население. В некоторых селах муллы мусульманских приходов, отрицая их, говорили [населе-
нию]: «Если у вас есть пища на сегодняшний день, не беспокойтесь о завтрашнем дне» – по-
этому посевные работы они проводят не вовремя, и дни их проходят в праздности и лености. 
Из-за этой лени на них падают тяготы, они более бедны по сравнению с чувашами, марийцами 
и черемисами, проживающими в округе». Слова этих мулл сильно на меня повлияли, почему я 
решился обратиться к вам, милостивый господин. Не могли бы вы донести этим муллам, по-
средством наставления, что ремесло и торговля – не есть противоречащие Аллаху занятия, а 
бездеятельность, наоборот, противоречит. Муллы должны заставлять простой народ работать, 
чтобы выйти из нищеты. Нужно искоренить дурные мысли из их голов, в том числе, что не 
надо беспокоиться о завтрашнем дне, если сегодня есть еда. Не могли бы вы также отправить 
мне копию вашего об этом наставления, если таковое будет». 

Основываясь на отношении господина гражданского губернатора, и считая подобное дело 
нужным для себя, приказываю всем ахунам, мухтасибам и имамам не путать сознание простого 
народа вышеуказанными словами, и призывать их стремиться к ремеслам и другой деятельно-
сти. После выполнения каждого из пяти намазов, вы должны заниматься подходящей вам ра-
ботой, так как обеспечение своей жизни собственным трудом – это обязательное религиозное 
предписание. 

Кроме того, каждый улем обязан разъяснять народу о вреде праздности, необходимости де-
лать что-либо после намаза, чтобы они вовремя сеяли и убирали урожай, остерегались от злых 
умыслов и действий, чтобы выполняли всю необходимую на конкретный день работу и не ос-
тавляли ее на завтрашний. Те, кто откладывает на завтра, те окажутся в беде. 

Оренбургский муфтий, сын Габдеррахима. Уфа. 1834 г., май. 
Девятое письмо. Ответ на прошение башкирского кантонного есаула Бикматова. В связи с 

тем, что в настоящее время большинство народа проводит время на порочных меджлисах, 
употребляет спиртные напитки, из-за чего появилась опасность возникновения неповиновений 
и противоправных дел, желающим пожениться необходимо пока отказаться от этого намере-
ния. Если во времена пророка женщинам разрешалось посещать мечеть для намаза, Гумер за-
претил это. Об этом записано в книгах. 

Десятое письмо. Для каждой тюрьмы уездных городов Оренбургской губернии, в которых 
содержатся мусульмане, будут прикреплены следующие муллы для наставления и увещевания 
заключенных: 

1) имам, старший мухтасиб и мударрис мечети «Шахане», мулла Габдеррауф, сын муфтия 
Габдессаляма – в Оренбург; 

2) в Уфу – ахун Габделгаллям, сын Юсуфа из села Уразбакты; 
3) в город Белебей – имам и мударрис Габделхалик, сын Китапа из села Тукай; 
4) в город Бугульму – имам и мухтасиб Габдерракиб, сын Габделмуэмина из села Абдрах-

маново; 
5) в Бугуруслан – имам Кутлугахмед, сын Мурада из села Гали; 
6) в Бузулук – имам Иманкул, сын Худайвирде из села Джаек; 
7) в Мензелинск – ахун Мухаммедлатиф, сын Яхуди из села Буеч; 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1006

8) в Бирск – ахун Ахмедшах, сын Атйитара из села Аджак; 
9) в Челябинск – ахун Мухаммедвали, сын Ярмухаммеда из села Уркей; 
10) в Троицк – имам, мухтасиб Мухаммедзариф, сын Габдулджалиля; 
11) в Верхнеуральск – имам Габделгаффар, сын Саедкула из села Кузгун Ахмер20. 
12) в Стерлитамак – ахун Шарафетдин, сын Зайнетдина; 
13) в Уральск – помощник ахуна Габделхалик, сын Халила. 
Второй раздел. 
Из личных писем муфтия Габдессаляма у меня имеются 146 писем, написанных им извест-

ному в Казани мухтасибу Ибрагиму эфенди, сыну Худжаша, сыну Нурмухаммеда. Не желая 
увеличивать объем книги, мы воздержались от переписывания всех писем. Кроме того, читате-
лям, привыкшим писать письма в форме телеграммы или газетной статьи, не доставит удоволь-
ствия чтение длинных предложений и приветственных слов казанским баям. Из каждого пись-
ма мы выбрали наиболее полезные сведения и кратко их записали, указав дату написания. 

1) Получил отправленное вами письмо. Очень обрадовался, узнав, что в течение двух дней 
после своего возвращения вы сможете получить решение по моему делу. 1826 г., 15 апреля. 

2) Оренбургский военный губернатор, вследствие обращения к императору через духовного 
министра, наградил нас суммой в четыре тысячи рублей для покупки дома. В Казенную палату 
пришло распоряжение министра финансов. Духовный министр сообщил об этом военному гу-
бернатору, который довел до сведения Казенной палаты, Губернского правления и меня. Мы 
были обрадованы, узнав о получении этого указа из вашего письма от 22 апреля, о чем было 
сообщено в присутственные места и ученым. Губернское правление сообщило об этом Собра-
нию. 1826 г., 29 апреля. 

3) С прошедшей почтой было получено письмо духовного министра Шишкова, в котором 
он пишет: «Из моего доклада император узнал, что вы составили сочинение о молебствии в его 
честь, чем был обрадован, вследствие чего дарит вам норковую шубу. Шуба эта отправлена 
оренбургскому военному губернатору, для передачи ее вам». 1827 г., 14 апреля. 

4) Прибыв по приказу военного губернатора в Оренбург, был обрадован, получив пожалован-
ную мне одежду. По воле Аллаха надеюсь одевать ее в полном здравии; да будут ниспосланы 
долгая жизнь, процветание, радости этого и загробного мира. Из Ургенча прибыл караван из 300 
верблюдов, 13 июня он вошел в Меновный, товары выгрузили в Караван-сарае. Казахи также 
начали хорошо приходить. Вернулись гонцы, отправленные в Бухару; они сообщили, что в Буха-
ре готовится к отправке караван. После смерти бухарского хана Амир Хайдара, ханом стал его 
сын Амир Хусаин, который скончался после 80 дней своего правления. После него ханом стал 
его брат Амир Гумер. В это время брат его, Бахадир-хан, собрав войско, захватил Самарканд и 
другие города; прибыв к Бухаре, осаждал его в течение 50 дней, и хан Гумер был вынужден по-
кинуть город. На рассвете, в 27-й день рамазана, Бахадир-хан вошел в город, убив советников 
Гумер-хана; оказал почести другим ученым и знатным людям. 1827 г., 15 июня. Оренбург. 

5) Габдессаттар-ахун, Вам также отправлены из Собрания указ и тетради с печатями. В эти 
тетради должны быть записаны пожертвования, направленные на постройку каменной соборной 
мечети в Уфе. Надеемся на ваше усердие в этом деле. Для начала вы сами должны пожертвовать 
тысячу или пятьсот рублей, о чем и сделаете правдивую запись. Увидев это, другие тоже будут 
стремиться к этому. Сообщите также, каким образом совершены молебствия для благополучного 
завершения строительства мечети и во имя нашего императора. При встрече с уральским мухта-
сибом, Сайфетдин-муэдзином, передайте ему наши пожелания. 1827 г., 4 августа. 

6) Мы расстроены тем обстоятельством, что нет никаких поступлений для мечети. Удиви-
тельно, что среди такого количества народа не нашлось сочувствующих – как говорится, по кап-
ле озеро собирается. Если каждый сдал бы по 10 или 5 руб., то уже собралась бы большая сумма. 
О том, что мы отправили тетрадь на Макарьевскую ярмарку, было известно вельможам, поэтому 
мы остались в недоумении, когда они нас спросили об этом. Однако после возвращения в Казань 
вы записали добрую весть Юсуфа из Ковала, также, поговорив с Губайдуллой-баем, вы дали сло-
во оказать содействие. На Макарьевской ярмарке я виделся с Губайдуллой-баем и Ахмедом За-
мановым, об их согласии в оказании помощи нам написал наш зять. Поэтому мы сейчас пребыва-
ем в ожидании. Надеемся на их помощь, если пожелает Аллах. Если Аллах поможет, то с этим 

                                                 
20 Кузгун Ахмерово – деревня в Тамьян-Катайском кантоне, ныне Белорецкий р-н РБ. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1007

делом может справиться и один человек. Наставление можно записать в тетрадь, но не обяза-
тельно. Если будет необходимость наставления, перепишите его в тетрадь и поставьте свои под-
писи. Кадий Габдельджаббар направлен на пороховой завод. 1827 г., 6 октября. 

7) Вы написали о назначении <…>21 на должность с платой 300 руб. Да благословит его 
Аллах. Отсюда он уезжал со словами, что больше не будет совершать противозаконных дел, и 
мы не услышим об употреблении им алкогольных напитков. Помня об этом и получив такую 
должность, он должен приложить все усилия для сохранения своего доброго имени. Он не 
должен давать воли своей жене, надо держать ее в строгости, иначе однажды он будет опозо-
рен. Гает прочитали в четверг. 1828 г., 5 апреля. 

8) Муэмин-бай дал обещание построить в Уфе мечеть. Об этом нам сообщил астраханский 
ахунд Гаед Мухаммед, сын Ишмухаммеда. 1828 г., 2 декабря. 

9) Как обещал Муэмин-бай, к нам поступило 2 тыс. рублей для заготовки необходимых мате-
риалов. Сват его, Ахмед Заманов из Казани, посчитав план мечети удачным, предлагает строить 
мечеть по этому рисунку. Копию плана я видел здесь у Зулейхи-бике. 1829 г., 24 января. 

10) Сейчас закупаем кирпич, песок договорились привезти по 4 бумажных рубля за сажень. 
Прошлым летом привезли за 8 бумажных рублей, а зимой он подешевел. Господин Пушкин 
писал, что после возвращения из Петербурга читал с моим сыном по-русски. Сообщите мне о 
его возвращении, я напишу ему благодарственное письмо. 1829 г., 31 января. 

11) Получил разрешение от военного губернатора. Если буду здоров, выеду через 2–3 дня. 
Надеюсь на благоприятный результат поездки. По желанию Муэмин-бая мы одобрили план 
мечети. Вице-губернатор поставил свою подпись, надеемся на одобрение военного губернато-
ра. Согласно этому плану, мы должны закончить каменные работы к началу октября и уло-
житься в 2 250 руб. 1829 г., 16 мая. 

12) Выехав в пятницу 24 мая, погостив в Каргале и других местах, 28 числа после вечернего 
намаза прибыли в Оренбург. Бухарцы, хивинцы, ташкентцы и мусульмане, проживающие в 
Оренбурге, вышли нам навстречу и встретили с достоинством. Были рады увидеть здесь своих 
близких, друзей и знакомых. Хочу навестить военного губернатора. Если Аллах пожелает, на-
меченные планы и желания исполнятся. 1829 г., 29 мая. 

13) По желанию Губайдуллы-бая муэдзин из махалли Сабит, сын Халида, был назначен муэд-
зином в Макарьевскую мечеть, и по письменным прошениям многих людей имамами были опре-
делены Габдессаттар ахунд и орский Мухаммедгалим, сын Хабибуллы-ишана. О выполнении 
вами должности мухтасиба будет сообщено нижегородскому губернатору. 1829 г., 18 июня. 

14) 5 августа родился мальчик, назвали Миргатаулла. Господин Пушкин приезжал к нам в 
Уфу. Несколько раз посоветовал нам обучать сына русскому. Я ответил, что мы согласны 
только в том случае, если это не повредит его урокам. Очень приятный человек. По его воз-
вращении передайте ему наши поклоны, и что мы остались довольны его посещением. 1829 г., 
29 августа. 

15) Рисовая крупа, присланная из Бугульмы с человеком Зулейхи-бике, была передана тес-
тю, а он отправил ее нам. Каменные работы мечети давно завершены. Сейчас покрывают кры-
шу деревом и устанавливают деревянный минарет. Недавно здесь побывал военный губерна-
тор. 1829 г., 3 октября. 

16) Выборы членов Собрания состоятся 13 января. Тогда же будем писать и о вас. Ахмадид-
жан попросил книгу «Намузадж». Если увидите – купите, может быть копия этой книги есть сре-
ди вещей покойного хазрата? Было бы неплохо, если бы вы смогли посмотреть. У нас есть книга 
«Ифтитах» – если будет нужна, отправим. Сообщите, когда приступите к «Шархе мулла», также 
есть «Гыйсам», «Габделгафур», «Абуль-бакаэ». «Шархе мулла» и «Габделгафур» составлены 
хорошо, я их сам переписал, когда находился у эфенди хазрата22. 1829 г., 28 ноября. 

17) 8 числа прошла баллотировка, где проголосовали за благочестивого и ученого человека 
по имени Фахретдин, из села Бахтияр. Из оставшихся были Сабит и Сайдаш из деревни Ша-
ли23. На звание муэдзина для деревни Большая Елга24 экзамен сдал один только Сайдаш. Если 

                                                 
21 Так в тексте документа. 
22 Авт. сн.: Здесь имеется в виду пребывание в медресе Ибрагима эфенди.  
23 Ныне село в Пестречинском р-не РТ. 
24 Рыбнослободский р-н РТ. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1008

это тот Сайдаш, то как вы его выбрали на должность кадия? Может это другой Сайдаш из де-
ревни Сайдаш? Об этом напишите нам подробнее. 1830 г., 12 января. 

18) Выехав из Уфы 27 февраля, в Оренбург прибыли в субботу. Встретились с близкими и 
родственниками. Только хаджи Мухаммедназир-бай отправился в Петербург по приказу импе-
ратора, но неизвестно, по какой причине. Сюда я прибыл, чтобы встретиться с военным губер-
натором. Он был рад нашему приезду, в четверг или пятницу он уезжает; проводив его, мы 
выезжаем в Каргалу. Я написал губернатору, что вместо Сайдаша нужно выбрать другого че-
ловека, сообщите мне о последующем решении. Если прикажет провести новые выборы, выби-
райте более пожилого и благочестивого ученого! 1830 г., 5 марта. Оренбург. 

19) На второй день от этого числа кадий Сабит сел на свое место. Да пошлет ему Аллах 
справедливость в его делах. Сколько мы совершили милосердия, кто с этим не согласен – ис-
полняет должность имама на пороховом заводе. Местное население его не примет, не сможет 
совершать пятикратного намаза, не дождется сбора народа на намаз, люди не смогут понять 
того, что он читает. Ему трудно будет снимать свои сверкающие сапоги, и в основном он будет 
читать намаз, не снимая обуви. Не просите за него у генерала! 1830 г., 1 мая. 

21) Из письма Ахмеда-махдума узнал о кончине его отца. Мухаммедвафа написал письмо с 
просьбой назначить его имамом на Макарьевскую ярмарку. Отправлять туда нового человека 
неприлично, пусть сначала послужит пару лет в своем приходе и заслужит доверие народа. На 
этот год планирую отправить туда Фатхуллу-ахуна, он просил об этом в прошлые годы. У меня 
есть сведения, что Башир бай из Чекан желает видеть в своей махалле чистопольского дамеллу 
Исхака, правда ли это? Хорошие ли у вас отношения с Фатхуллой-ахуном? 1831 г., 18 июня. ... 

23) Оренбургский военный губернатор, сиятельный граф Сухтелен докладывает исполняю-
щему должность министра господину Блудову25 о моих наставлениях единоверцам о необхо-
димости допущения лекарей во время холеры, о действиях, предпринятых на пользу императо-
ра. Основываясь на его докладе, император наградил меня золотой медалью, украшенной 
бриллиантом, на голубой Андреевской ленте, о чем сообщил в своем письме господин Блудов. 
Узнав о такой высокой награде, были обрадованы домочадцы, друзья, и все мы выразили свою 
благодарность. Слава Аллаху! Да продлит Аллах дни вашей жизни, увеличит ваше состояние и 
упрочит имя и авторитет! Я был обрадован, узнав о награждении медалями Ахмади-бая Зама-
нова, Губайдуллы-бая Юнусова, Юсуф-бая и Курбангали-бая. 1831 г., 18 октября. 

24) Я написал благодарственное письмо господину Блудову в связи с моим награждением 
золотой медалью, украшенной бриллиантом, где есть такие слова: «Если бы испросили разре-
шения императора, то я в тот же час, приехав к высочайшему лицу, преклонив колено, побла-
годарил бы его за такой подарок». В ответ на это господин Блудов писал, что сообщил о моем 
желании, на что император передал следующее: «Государь император, удостоив сие ваше вер-
ноподданническое выражение признательностью всемилостивейшего внимания, высочайше 
повелел мне объявить вам о сем, как и о том, что вы будете вызваны в Санкт-Петербург при 
первом удобном случае», чему я был обрадован. Смею надеяться, что смогу увидеть императо-
ра нашего, чем обрадую своих приближенных. Нам нужны были сани и сбруя на трех лошадей, 
было бы хорошо, если бы вы узнали цены на них. Кадий Сабит отправился в Троицк и Челя-
бинск для наблюдения за местными муллами и ахунами. От него пришло одно письмо, в кото-
ром он пишет, что они не закреплены за своими должностями. Больше писем не было. Наде-
юсь, что он вернется здоровым. 1831 г., 24 декабря. 

25) Вследствие большого количества работы, я не смог поехать на свадьбу в Оренбург. 
Кроме того, приближается ураза, поэтому подумали, что если поедем, то нас быстро не отпус-
тят. С этой почтой пришло письмо дамеллы Исхака и сына. Сын выезжает из Чистополя 4, а 
дамелла – 7 числа. 1832 г., 14 января. 

26) Получил письмо из Оренбурга. Пишут, что наш зять Мухаммедрахим очень обижен, из-
за чего мы огорчились. Мы договорились о выплате 1 000 руб. махара во время никаха дочери 

                                                 
25 Блудов Дмитрий Николаевич (5/16.04.1785 – 19.02/2.03. 1864) – литератор, дипломат, государствен-

ный деятель. После событий 14 декабря 1825 г. назначен делопроизводителем Следственного комитета по 
делу декабристов. С ноября 1826 г. – помощник министра народного просвещения. С 1832 г. – министр 
внутренних дел. В 1842 г. возведен в графское достоинство. С 1855 г. – президент Академии наук, с 
1862 г. – председатель Государственного совета и Кабинета министров. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1009

Бибисарвиджихан и господина Шейхульислама, сына Мухаммедрахима Султанова. Никах пла-
нируется на начало марта. Наставление губернского комитета об оспе переведено мной на та-
тарский язык в 30-м году, которое вам и отправляю, русский вариант находится в комитете. 
1832 г., 28 января. ... 

28) Уважаемый сват пишет нам: «Со свадьбы необходимо возвратиться до 15 марта, т.к. на 
нас возложена обязанность подготовки военного полка. 15 марта состоится прием». Поэтому 
празднование никаха пройдет в следующую пятницу. Выезжайте сразу, как только получите 
это письмо. 1832 г., 3 марта. ... 

31) Говорят, что император приедет в Казань. Если это верно, то там, вероятно, идет подго-
товка. Сообщите мне об этом подробнее. Миргинаятулла ждет «Хафтияк», он уже начал пони-
мать уроки. 1833 г., 19 мая. 

32) Из Петербурга мулла Габделвахид26 пишет, что представление на медали отправлено 
губернатору. Вы покажите свои почетные грамоты, у генерала возьмите свидетельство о работе 
на пороховом заводе. Правитель при губернаторе должен их увидеть и ознакомиться. Мулла 
Сагдетдин сдал экзамен, вместе с ним я отправлю сыну «Шархе мулла», «Гасаметдин», 
«Абуль-бакаэ». Сын мой, исправь ошибки в толкованиях, написанных по краям книг, стремись 
отвечать на поставленные вопросы и понимать прочитанное. Если найдешь другие копии 
«Шархе мулла» и «Гасаметдина», перепиши те толкования, которых нет у нас. В настоящее 
время ты ни в чем не нуждаешься. Мы же ходили не доучившись. Слава Аллаху, что мы дос-
тигли такой высокой должности. 1832 г., 4 июня. ... 

34) Скорее всего, что первые две части книги по медицине соединены в один том, потому 
что та часть, которая находится у нас, начинается с 278 страницы и на ней написано, что это – 
окончание второй книги. Было бы неплохо найти [первые две части]. В слободе есть один ле-
карь, его хотел расспросить [об этих книгах] мулла Юсуф. Указ на должность имама в Макарь-
еве будет дан чистопольскому мулле Габделгафуру и слободскому Мухаммедвафе-махдуму. 
Вы говорили, что у вас есть некая изданная книга по истории. Не могли бы вы отправить ее 
мне для прочтения. Сиятельный граф отправил нам одну по истории на тюркском языке, из-
данную в Казани. Это сочинение Абуль-Гази Мухаммед Бахадирхана, сына Гараб Мухаммед-
хана, «Шаджараи тюрк»27. 1832 г., 14 июля. 

35) К нам заезжал зять Мухаммед Назир-бай. Получили письмо из Макарьева от дамеллы 
Габделгафура, написанное им 15 августа. Пишет, что здоров, однако Мухаммедвафа несколько 
обижен. До сих пор нет муэдзина, что с ним могло случиться (это муэдзин самого муфтия по 
имени Габденнасир, сын Габделджалиля)? Скажите нашему зятю Мухаммедрахимджану, что-
бы он при возвращении заехал к нам. 1832 г., 25 августа. 

36) Несмотря на затруднения с астраханским Аллавирде, мы, принимая во внимание вашу 
просьбу, наладили дела. После экзаменов Сабура определили имамом-мударрисом и старшим 
мухтасибом. Население махали, выступающее против него, направило прошение прокурору. 
Мы же написали в губернское правление, что он получит указ, если за него выступит большин-
ство прихожан и строитель мечети. У кого-то в Казани есть книга по медицине «Манафигы ан-
нас», которую я хотел дать Нурмухаммед-махдуму. 1832 г., 8 сентября. 

37) Прошу Вас постоянно следить за моим сыном и давать ему наставления. Он не должен 
выходить из медресе без Вашего разрешения, он не будет нуждаться ни в какой литературе, 
пусть больше читает, я надеюсь, он не будет невеждой, как сын покойного муфтия. Мы на Вас 
надеемся. 1832 г., 6 октября. ... 

39) От господина министра духовных дел пришла бумага, в которой указаны лица, награж-
денные нашим великодушным императором медалями, на основании наших представлений: 1) в 

                                                 
26 Авт. сн.: Будущий муфтий. 
27 Абуль-Гази-Бахадир-хан (1605–1664), прямой потомок Чингисхана, был владетелем Хивы и Урген-

ча, при этом являлся крупным поэтом, литератором и историком той эпохи. Его труд «Шаджараи тюрк» 
(«Родословное древо тюрков») является переработкой множества восточных источников (часть из них не 
дошла до нас), был создан с целью представить всеобщую историю тюрок от легендарных предков до 
времен своего правления (середина 17 в.). В 1726 г. в Лейдене был издан французский перевод, а в 1780 г. 
«Родословное древо тюрков» появилось в немецком переводе; затем французский перевод послужил ори-
гиналом для русского перевода, исполненного В.Тредиаковским и напечатанного в 1770 г., и для англий-
ского, изданного в 1780 г. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1010

Казани – старший мухтасиб Нурмухаммед, сын Ибрагима, Худжашев золотой медалью с надпи-
сью «За пользу»; 2) ахуны Габделгани Амирханов и Ишмухаммед Заидов серебряными медалями 
с надписью «За усердие». Эти медали отправлены казанскому и оренбургскому военным губер-
наторам. Я рад за них больше, чем за себя. До этого времени никто из наших предшественников 
не занимался этим. Слава Аллаху, что министр и император с уважением отнеслись к нашему 
представлению. Да пошлет Аллах уважение к нашим делам. Да снизойдет и на вас великодушие 
нашего императора. Дабы отблагодарить императора за такие благодеяния прилагайте все усилия 
для выполнения своей работы. Эта работа очень авторитетна и для вас, и для нас. Слава Аллаху. 
Вы писали, что прошли выборы кадиев. Я получил письмо от кадия Габденнасира. Мы удиви-
лись, что он оставляет хорошую должность с высоким жалованием ради того, чтобы приехать 
сюда. За короткое время он стал тарханом, ему нужно было продолжать свою работу на прежнем 
месте. Не знаем, что делать с сыном Ахмадиджаном может стоит отправить его в Мачкару28, в 
медресе дамеллы Габдуллы? Дамелла Габдулла приезжал сюда для сдачи экзамена. Он сказал, 
что будет служить всей душой и телом, приложит все усилия для его учебы, чтобы у него не ос-
тавалось времени для праздных дел. Что Вы скажете на это; если посчитаете нужным, и его устаз 
не будет возражать, то мы отправили бы его в Мачкару. 1833 г., 19 января. 

40) Вроде Вы намереваетесь приехать – было бы очень хорошо. Сиятельный граф, отправив 
нам медали, повелел их вручить ахунам. Поэтому мы их позвали, приедут после священного 
гаета, ожидаем и вашего приезда. 1833 г., 9 февраля. 

41) Если кто будет продавать «Ванкули»29 по 20 рублей, покупайте. У нас есть один «Ван-
кули» в двух томах, взятый в долг. В первом томе 666 страниц, во втором томе – 706 страниц, 
издан в 1141 г. в месяц раджаб/ 1729 г., февраль. Окончание покупайте за любую цену. Может 
быть, кто-нибудь продает книгу по зарубежной истории, «Тафсир кабир», «Тафсир Абиллайс», 
«Камус», «Сихах», поспрашивайте и сообщите мне. Сколько стоит возок на рессорах со стек-
лянными дверями, в котором можно ездить зимой? Нужен такой, чтобы внутри могли распо-
ложиться четыре человека, по два – друг против друга, а запрягать можно было бы или четвер-
ку, или пару лошадей. Если стоимость его около 300 рублей, было бы хорошо, если бы Вы 
привезли. Пусть будет хорошим и красивым, сейчас жены богачей и известных людей разъез-
жают только в них. Новый ахун Халид, мулла из Челнов, как-то говорил, что после Салих-
хазрата осталась книга «Фетави хандия», которая сейчас находится у опекуна. Было бы хоро-
шо, если бы вам ее доверили и вы бы привезли ее. 1833 г., 23 февраля. 

42) Наверно вы слышали, что 21 марта скончался сиятельный граф Сухтелен. 20 числа он 
поставил подписи под делами, вечером около 9 часов выслушал рапорты коменданта и город-
ничего, и вскоре после их ухода умер. Он был справедливым человеком, но ему было отпуще-
но мало дней. Зять наш Мухаммедназир возвратился в добром здравии. Он просил написать 
Вам, что он желает поддерживать добрые отношения с Губайдуллой-баем, Якуб-баем и други-
ми. Приедет ли кадий Габденнасир? Если он приедет, Вы должны постараться отправить бла-
гочестивого и хорошего ученого. Состояние прибывших сюда вам известно. Письмо, адресо-
ванное моему сыну, отправьте в Мачкару. 1833 г., 30 марта. 

43) От сына Ахмадиджана получили письмо. Он приступил к занятиям. Он хвалит стара-
тельность дамеллы и научные споры шакирдов. 1833 г., 13 апреля. 

44) Шафи и Джалялетдин обратились с прошением к прокурору о назначении их старшими 
мухтасибами, т.к. им выпало больше всего шаров. В свою очередь прокурор отправил запрос в 
Казань для выяснения, кто из них получил больше шаров. В ответ на это губернское правление 
написало, что сначала идет Габденнасир, потом Джалялетдин, а за ним Шафи. Прокурор, про-
смотрев указ губернского правления, утвердил старшим мухтасибом Габденнасира. Об этом 
мы занесли запись в журнал, где все, в том числе и прокурор, поставили свои подписи. Поэто-
му подача прошения при таком положении дел – недостойно. К тому же Шафи замечен в гряз-
ных делах. 1833 г., 29 июня. 

45) Мы были обрадованы сообщением муллы Ильяса. Я слышал, что на полях книги 
«Ихъя», оставшейся от покойного хаджи Бикбау Хальфина, есть комментарии, написанные 
рукой суфия Аллаяра. Не продается ли эта книга? Сообщите нам ее цену. Может быть, будут 

                                                 
28 Ныне Кукморский р-н РТ, в этом селе находилось одно из знаменитых медресе Заказанья. 
29 «Ванкули» – арабско-турецкий словарь, издан в двух томах в Стамбуле. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1011

Коран и тафсир, и другие книги в хорошем состоянии? Я бы купил сочинения, которых у меня 
нет. 1833 г., 9 ноября. 

46) Прошу Вас купить для меня экипаж, в который можно запрягать тройку лошадей, и от-
править его вместе с теми, кто приедет на ярмарку в Уфу. С этой почтой я отправил министру 
решение, кого из двух известных мулл назначить в Тифлис. Оба достойны похвалы. Один из 
них прослужил в течение трех лет заседателем в Собрании, сейчас – на пороховом заводе в 
Казани; второй обучался в Дагестане, сдав экзамены в Собрании, получил указ. Сообщите мне 
о возвращении паломников и послах, отправленных в Петербург. 1834 г., 4 января. 

47) Отправленное через муллу Нугмана письмо получил. Огорчился, узнав о кончине да-
меллы, хаджия Габида30, и муллы Мухаммеджана. Министр сообщил, что постройка каменной 
мечети в Троицке поручена мирзе Муэмин-баю, сыну Тагира. 1834 г., 7 февраля. 

48) Уже второй раз пишут про … кадия. Надо проклинать тех людей, которые выбирают 
подобных на должность кадия. 1834 г., 22 февраля. 

49) Сожалеем о Вашем горе, но необходимо проявлять терпение. Если будет суждено, то все 
найдется. Вы, наверно, даете закят31, такое имущество не будет украдено и не утонет. В Тифлисе 
утвердили муллу Таджетдина. Он может достичь большого авторитета при хорошей работе, мы 
со своей стороны приветствуем его. Местные мурзы и Ваши знакомые не согласны с тем, что вы 
оставляете [должность]. Они думают, что вы достигли бы большего авторитета, прослужив еще 
два года, после чего, отойдя от царских дел, получили бы тарханство. Показывая свою обиду, Вы 
хотите поднять себе цену, однако позже вы будете писать прошения, чтобы вам выдали обоз для 
объезда уездов. Как больной человек может выезжать в уезды? Уездные муллы жалуются, что 
Вы их незаконно обижаете. Богачи также доносят, что вы не должны столь явно показывать свое 
превосходство. Все эти слова доходят и до нас, Вам необходимо остерегаться. 1834 г., 17 мая. 

50) Доподлинно известно, что император прибудет в Казань. Как бы мы не хотели увидеть 
его, однако сейчас такой возможности не наблюдается. Мы не смогли договориться об этом 
заранее с оренбургским военным губернатором. Сначала его не было дома, потом пришло из-
вестие о его приезде в Уфу, где я думал с ним встретиться. Он, не приезжая в Уфу, 8 сентября 
отправился в Казань. После приезда императора в Казань повелеваю вам и всем имамам со-
вершить пятничное богослужение в мечетях. Сделав копию с приложенного к письму листа, 
раздайте имамам. После богослужения подайте рапорт военному губернатору, что богослуже-
ние было совершено по приказу оренбургского муфтия. Я также написал военному губернато-
ру, генерал-лейтенанту Перовскому32, что по моему приказу старшему мухтасибу Нурмухам-
меду Худжашеву во всех мечетях Казани были совершены богослужения. Если найдете время, 
скажете об этом при личной встрече [с военным губернатором]. 1834 г., 13 сентября. 

51) Стало известно, что император, не заезжая в Казань, вернулся в Петербург. Надеюсь, 
что Аллах пошлет нам встречу с ним. Я был обрадован, узнав, что копии письма муллы Хасан-
бая Апанаева переданы военным губернатором духовному министру. Слава Аллаху, наши 
письма не пропали попусту. Покойный тетюшский уездный мулла Халид говорил, что у него 
есть одна хорошая книга «Безазия»; постарайтесь узнать, к кому она попадет после раздела 
имущества – было бы хорошо, если бы вы купили и отправили ее нам. 1834 г., 11 октября. 

52) Я был обрадован, узнав, что вы купили для нас книгу Губайдуллы-бая «Ихъя» за 200 руб-
лей. Было бы хорошо, если бы он написал в книге следующее: «В дар великому муфтию мусуль-
манского народа Габдессаляму, сыну Габдеррахима». Вы говорили, что адъютант, отправленный 
императором, наблюдал за нашей обеденной молитвой в мечети. Надо было в это время произне-
сти молитвы во имя императора. По приезде царя надо будет сказать, что такую общественную 
молитву произнести повелел великий муфтий. Мулла Камалетдин пишет: книга «Сахих аль-
Бухари» есть у моего деда, если вы его примете, то платить не надо. 1834 г., 25 октября. 

53) Недавно приступил к написанию пятой тетради «Мохит борхани», занимаюсь ей каж-
дую свободную минуту. Если смогу ее закончить, то она, надеюсь, принесет пользу мне, моим 
детям и Аллаху. Я написал Ахмедшах-баю, было бы хорошо найти грамотного человека, кото-

                                                 
30 Авт. сн.: Габид, сын Габделгазиза аль-Кенари.  
31 Закят – подоходный налог в размере 1/40 дохода. 
32 Перовский Василий Алексеевич (1795–1857) – оренбургский военный губернатор в 1833–1842 гг., 

оренбургский и самарский генерал-губернатор в 1851–1857 гг. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1012

рый записал бы шестую часть. По приезде в Казань спросите у него, получил ли он мое пись-
мо? Чтобы переплести их вместе, нужно, чтобы они были одного формата. Поэтому с этим 
письмом я отправил ему размер публикации. Нужно писать на голландской бумаге большого 
формата. Слава Аллаху, у нас все спокойно, в этом году Итиль вышел из берегов. С тех пор, 
как мы приехали в Уфу, такого наводнения не было. Миръякуб написал мне с просьбой назна-
чить муэдзина Сабита в Макарьев. Чтобы уважить его, отправим. 1835 г., 8 мая. 

55)33 Были обрадованы известием, что император пожаловал вам тарханство. 1835 г., 12 
июня. 

56) Если бы вы сделали копию с тарханного свидетельства, мы смогли бы его прочитать и 
порадоваться за вас. В этом году в Макарьев назначены имамами имам-мухтасиб, мулла Габде-
галлям, из деревни Агрыз и Шамсетдин Хафиз из Слободы. Мы слышали, что дамелла Габдул-
ла из Мачкары дал переписывать шестую часть «Мохит борхани» одному имаму из деревни 
Саба. По завершении книги расплатимся. 1835 г., 3 июля. 

57) Один пожилой мулла рассказывал, что у Ибрагим-бая есть книга «Татархания»34, напи-
санная кем-то из дагестанских [ученых], объемом с полторы книги «Джамигъ ар-румуз». Было 
бы хорошо, если бы вы прислали нам эту книгу. Очень хотелось бы ее увидеть, в некоторых 
книгах можно увидеть слова: «Это в Татархании». Если найдутся еще хорошие книги, мы бы 
их приобрели. Старший мухтасиб и мударрис, дамелла Юсуф эфенди из села Исак35 написал 
нам, что у него есть два тома книги имама Раббани «Мактубат», за которые ему предлагали 40 
руб., первый том «Тафсир Кашшаф» и последний том «Тафир Мадарек». Я прошу Вас догово-
риться об этих книгах, и, заплатив за них, отправить мне с надежным попутчиком. Мы догово-
рились о дочери ахуна, дамеллы Шарафетдин-ишана, для нашего сына Ахмадиджана. Надеюсь, 
что они проживут в мире и согласии. 1835 г., 10 июля.  

59) ... Написали в Губернское правление по поводу выборов новых кадиев. Хотелось бы ви-
деть [среди них] добропорядочных, религиозных ученых. Было бы хорошо, если в их выборе 
приняли участие Губайдулла-бай, глава Ахсан-бай, Юсуф-бай из Ковала. 1835 г., 9 октября. 

60) ... Его отправлял мулла Джалялетдин, нужно его расспросить. Священный гает плани-
руем читать на рассвете в четверг. Хорошо читает Миргинаятулла, он каждый вечер присоеди-
нялся к своему устазу для чтения таравиха. Надеемся на содействие Аллаха, да не оставит нас в 
должности. 1836 г., 8 января. 

61) Мулла Фатхулла, сын Сафара из деревни Уразла Царевококшайского уезда, на основа-
нии приговора мулл Казанского и Царевококшайского уездов, был проэкзаменован для опре-
деления на должность ахуна. Однако имамы Тетюшского уезда направили приговор, чтобы он 
был назначен старшим ахуном Казанской губернии. Но мы записали в журнале, что он назна-
чен уездным ахуном Казанского уезда с проживанием в деревне Уразла. Сегодня перед отъез-
дом он простился с нами; из-за того, что он не достиг желаемого, был несколько расстроен. Так 
как у нас нет письма от казанских баев, мы не стали назначать его в город. 1836 г., 22 января. 

62) Были огорчены известием о смерти дамеллы Исхака. Вы писали о болезни хаджия хафи-
за Раббани, если он еще жив, передайте ему наши молитвы, смерть коснется каждого из нас. 

Говорят, что в газетах пишут о составлении нового штата нашего и Крымского Духовных 
собраний. У муфтия останется прежнее жалованье, кадии будут получать 750 руб.; повысится 
содержание секретаря, переводчика и других приказных. 1836 г., 4 марта. ... 

64) Я ждал от вас сообщения о приезде великого императора, но никаких новостей нет. 
Фатхулла-ахун, сын Хусаина, написал нам о встрече с военным губернатором и приезде в авгу-
сте великого императора. Напишите нам, сколько стоят книги «Мактубат», «Гали аль-Кари», 
«Окйанус», оставшиеся после Бикбау-хаджия. 1836 г., 10 июня. ... 

66) Приезд великого императора будет кратковременным. Я планирую поехать в Казань, 
чтобы встретиться с ним. Надеюсь на встречу с ним в добрый час и уповаю на его милостивое 
внимание. Определен ли имам для мечети? Я вспомнил про главного мударриса и старшего 
мухтасиба Астрахани муллу Губайдуллу, сына Сабкула. Знания его совершенны, нрава хоро-

                                                 
33 В оригинале 54 письма нет, возможно, просто допущена ошибка. 
34 Сборник фетв «аль-Фатава ат-татархания» ханафитского имама Алима ибн Аля Ханафи (умер в 800 

году). 
35 Д.Исаково Буинского р-на РТ. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1013

шего, вид приличный, почерк красивый, несколько лет учился в Бухаре. Астраханские ногайцы 
из-за своей невежественности и, особенно, поддержки ногайского кадия Габдуллы, не могут в 
полной мере оценить его [Губайдуллу, сына Сабкула]. В одном письме, спрашивая у меня со-
вета, он пишет: «Могу ли я этой зимой остаться только на должности мухтасиба и мударриса? 
Лучше освободить меня от должности имама и тем самым оградить меня от невежественных 
ногайцев и содержания махали». Я до сих пор не написал ему ответа. Как мне кажется, если 
казанские баи увидят выгоду, то и этот человек сам будет заинтересован. В любом случае, всё в 
их руках. Письмо муллы Губайдуллы отправлю вместе с этим письмом. 1836 г., 1 июля. 

68) Ради Губайдуллы-бая муэдзином в Макарьевскую мечеть был определен Сабит-
муэдзин, ради Хасан-бая на должность имама на скрытых намазах был назначен Шамсетдин-
хафиз. Указы на них отправлены по почте на Ваше имя. Если будут какие-либо новости о при-
езде великого императора, сообщите. Замолвили ли вы слово перед баями об астраханском 
главном мударрисе и старшем мухтасибе Губайдулле, сыне Сабкула? ... 

69) ... Получив ваше письмо, узнали, что зять наш Мухаммедназир-бай хаджи отправился в 
Москву, желаем счастливой дороги и возвращения с почетом. Сообщите, отдали ли Вы в пе-
чать молитву с благословением по поводу приезда в Казань великого императора. 1836 г., 23 
сентября. 

70) Если еще не напечатали то, что было мной отправлено, то было бы хорошо исправить 
несколько слов. Первое: вместо «От меня никогда не будет зла и ущемлений» написать «От 
меня никогда не будет зла и принуждения», и второе: вместо «Каждый в своей религии может 
поклоняться и молиться» написать «Каждый в своей религии спокойно и с радостью может 
поклоняться и молиться». Так будет лучше. Один бай по имени Миклу намерен дать немного 
денег для постройки мечети в деревне нашего деда Габдеррахмана. Было бы хорошо, если бы 
он дал хотя бы одну тысячу рублей; как вы знаете, мечеть надо построить по известному плану, 
сообщите ему об этом, если сможете. 1836 г., 1 октября. ... 

72) 23 ноября получил письмо министра внутренних и духовных дел, достопочтимого гос-
подина Блудова, в котором он пишет следующее: «По милости великого императора и от щед-
рот его к вашему прежнему жалованию добавлено столовое содержание в 1000 бумажных руб-
лей и для поддержания жизни 250 рублей». За столь большие царские милости мы вознесли 
благодарности Аллаху, совершили молитву во имя великого императора и министра, и всех их 
родных. Пусть жизнь их будет долгой; надеемся также, что мы и дети наши будем жить долго в 
счастьи и здравии. Копию этого письма отправил вам, прочитав которое, вместе со всеми 
друзьями и знакомыми, совершите молитву. Дорогой Губайдулла бай, Юсуф бай, Курбангали 
бай, Муртаза бай, Хасан бай, дорогой глава Исхак бай, дорогой Шахимирза, Арслангали мирза, 
дамелла Сагид эфенди, мулла Шахи эфенди, мулла Ахмед эфенди, Мухаммедвафа махдум и 
все имамы, после пятничного намаза пусть совершат молитву за продление жизни великого 
императора и нашей. 1836 г., 25 ноября. 

73) С прошлой почтой получили бумагу от окружного генерала, где сказано об отобрании 
указа у Фатхуллы, сына Абузяра, вследствие нашего расследования согласно закону и шариату. 
Вышеупомянутый сын Абузяра подал следующее прошение: «Мне был дан приказ из заведения 
конторы о захоронении прапорщика Гусмана, скончавшегося 9 числа. На основании бумаги из 
конторы от 11 числа, я захоронил его на третий день. Однако в день, когда мы ожидали приезда 
великого императора в палатах Мусы бая, в обществе Фатхуллы ахунда и других, господин Арс-
лангали, мирза Муратов сказал, что Гусман-офицер скончался прошлым вечером. В пятницу, во 
время пятничного намаза, они пришли в мечеть, чтобы читать заупокойную молитву, однако я не 
разрешил ее читать. Кадий Амин и близкий нам человек сказали, чтобы я не выходил читать за-
упокойную. Более того, сказал, что я не обратил внимания на вопрос, почему поспешили с похо-
ронами. Я начал сомневаться, не исправил ли чего-нибудь в бумаге мулла Абузяр. Поэтому ты 
должен спросить у вдовы, какого числа и в какое время умер ее муж, кроме того, узнать в Казан-
ском общественном приказе о дате смерти приказчика и какого числа приостановлено ему жало-
вание. Ты должен исполнить это как можно скорее. 1836 г., 1 декабря». 

74) Много лет прошло с тех пор, как мне пришло вместе с вашим письмом судебное заклю-
чение. Вышеупомянутый ахун уже скончался. Учитывая, что он написал на имя великого им-
ператора письмо, мы не можем дать ход этому решению и поставить свои подписи, не проводя 
расследования. С этой точки зрения, Фатхулла ахун выходит за рамки подобных дел. Этот че-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1014

ловек способен после расследования судить, проводя границы, на основании прошений, кото-
рые сам же написал. Инша Аллах, с его смертью мы сможем вернуть решение, написанное 
Хамзой ахуном. Вы пишите, что Губайдулла бай не дает книги «Рауза ас-сафа», чтобы мы мог-
ли ее переписать. Мне помнится, что в сочинении нашего университетского знакомого Искан-
дера мирзы «Ат-тухфат аль-хакират фи гильми аль-адаб гыйнд ахле аль-гарб» есть 1, 2, 3 и 6 
тома этой книги. Для переписки, инша Аллах, он даст 2 и 6 тома. Если им нужен будет 4 том, 
мы перепишем его и копию отправим им. После получения этого письма, просим Вас сооб-
щить нам какую-либо новость. Я пригласил к себе главного мударриса и старшего мухтасиба 
Астрахани, муллу Губайдуллу эфенди, инша Аллах, в конце января приедет. Возможно, что в 
эти дни он будет в Казани, поговорите с ним. 1838 г., 17 февраля. ... 

76) Получил письмо, написанное моим дорогим сыном Ахмадиджан ахуном по прибытии 
его в Бухару. Он разместился в медресе Кугельташ, пишет, что берет уроки у кадия Келяна в 
медресе Мухаммед Шариф, другие его наставники – Нигматулла ишан и Шарафетдин ишан. 
Мы очень довольны, слава Аллаху. Мы рады, что при встрече с генералом Порохового завода 
вы передали ему мой поклон. Мы дали указание Собранию назначить туда нашего родственни-
ка. С этой почтой получил бумагу, в которой чиновники Порохового завода просят генерала 
назначить вместо Шамсетдина Баширова его сына Сагдетдина. Однако, как мы знаем, Сагдет-
дин – человек молодой, нрав и дела его неизвестны, у нас нет уверенности в старательном вы-
полнении им государственной должности. Если его отец, пожилой человек, будет делать что-
либо против закона, то назначить на это место молодого человека не представляется возмож-
ным. При встрече с генералом передайте ему мой поклон и скажите, что я велел назначить на 
место Шамсетдина Баширова своего близкого родственника, который вскоре прибудет на По-
роховой завод. 1838 г., 12 июня. 

77) Получил письмо от своего дорогого сына Ахмадиджана. В Оренбург прибыл зять наш, 
Габделкадер, со своим младшим братом и сыном. Они рассказали, что прибывает посол с 
большим караваном и слоном. Ковер, которым покрыт слон, был куплен за 80 золотых. Гово-
рят, что на него поставлен трон, украшенный бирюзой, рубинами, гранатами, изумрудами и 
другими драгоценными камнями и золотом. Написали, что прибудет посол из Хивы. Надеемся, 
что каждый дом здоров и спокоен. Баймурад мулла жалуется, что вы позорите его в обществе 
приличных людей. Желательно, чтобы ученые были в мире между собой. 1838 г., июнь. ... 

Письма, написанные муфтию. 
Первое письмо. Покойный муфтий, во время путешествия в сторону Астрахани, проезжая 

мимо Кузнецкого уезда, заехал в деревню Канай36 к покойному баю Габдеррашиду. По его 
просьбе, но против воли имамов, назначил на должность ахуна его зятя из деревни Большой 
Труёв37. Однако, из-за отсутствия у него учености и благочестивости, он не может давать фет-
вы. Уже сколько раз по пятницам, вступая в спор с имамами своей и соседних деревень по по-
воду шариата, идя на поводу своей невежественности, давал простому народу неверные фетвы. 
Народу, пришедшему попрощаться с покойником в дом человека по имени Биккул, он дал фет-
ву в том, что сын пророка Мухаммеда также был пророком. Присутствующие там муллы про-
читали аят, в котором сказано о том, что ему [Мухаммеду] был ниспослан Коран, он не принял 
этого и не покаялся. Также в своей деревне, в доме старшины Аюба, дал фетву в том, что алко-
голь является разрешенным (халяль). После того, как муллы сказали ему не говорить подобно-
го, он стал поносить их дурными словами, в особенности досталось мулле Абу Талибу из де-
ревни Большие Чирекли38. В то же время у него нет ни одной книги фетв, решения он выносит 
не основываясь на книге. Вы можете узнать об этом, если спросите тех, кто приезжает к вам из 
нашей округи. Разводя законных жен от их мужей, он выдавал их замуж за других без соблю-
дения обычаев. И таких дел он совершил немало. Если ваши хазраты решат провести расследо-
вание, мы все расскажем, инша Аллах. В прошедшем 1815 г. мы написали покойному муфтию 
об этих недостойных делах, но до сих пор почему-то нет ответа. Поскольку Вы фигурируете в 
тетрадях нашего господина, на Вас была возложена обязанность по событиям, происходившим 
в деревне Палданга39 в 1826 г., поэтому, проявив мужественность, он не сообщил муллам на-
                                                 

36 Ныне д.Татарский Канай Пензенской обл. 
37 Ныне село в Кузнецком р-не Пензенской обл. 
38 Ныне с.Большой Чирклей Николаевского района Ульяновской обл. 
39 Ныне село в Пензенской обл. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1015

стоящего числа. Однако после этого те дела, которые поступали Вашим хазратам, не были его 
делами, этот ахун даже не может прочитать написанного на этой бумаге. Наша просьба заклю-
чается в следующем: после ознакомления с нашим прошением, для ограждения его и других от 
беды, просим Вас при расследовании опросить имамов мусульманских сел при посредстве гла-
вы нашего земского суда и служащего в Собрании уважаемого титулярного советника, испол-
няющего обязанности дворянского заседателя Габдессаляма мирзы Еникеева.  

1) Имам деревни Большой Труёв мулла Шафи, сын Гаеда. 
2) Имам деревни Малый Труёв мулла Салих, сын Габбаса. 
3) Имам и мударрис деревни Больших Чирклей Абу Талиб, сын Габдеррашида. 
4) Муэдзин деревни Малый Труёв Сабит, сын Кулшарифа. 
1827 г., апрель. 
Второе письмо. Прошение. По воле Аллаха и личному согласию дочери московского поддан-

ного бухарца Давлетбая, вдовы Бибисалихы, заключил с ней вечером 28 числа в месяц рамазан в 
обществе мусульман и согласно предписаниям шариата договор [брачный]. Обряд провел мулла 
Миргалям Накышбанд. Причина этого [следующая]: отправил к жене своей Бибисалихе ее па-
сынка Габделвахида с известием о проведении обряда, для чего был приглашен дамелла, мулла 
из Татарского. Жена моя сказала пасынку: я никому из Татарского не говорила, я не делаю ниче-
го, что может не понравиться моему сыну, стыдно будет не позвать никого другого, кроме да-
меллы. Дамелла Миргалям Накышбанд – благочестивый человек, пусть он проводит никах, за 
никах дадите [денег] имаму. Услышав от нее такой ответ, дамелла Миргалям Накышбанд совер-
шил никах. Свидетелями были бухарец Аллахназир бай, караванбаши Рахим бай, хаджи Гатия-
тулла Кабли, Хаким бай, астраханец Перемгали и пасынок Габделвахид, младший брат Турсун 
бай, из домашних мать ее, бабушка и две сестры были осведомлены о никахе. После никаха из 
Татарского был приглашен имам, сообщили ему о никахе и заплатили за него 20 рублей. Спустя 
пять месяцев после никаха жена моя заявила: «Я не испытываю к тебе любви, верни мне мое сло-
во». Я не согласился. Я почувствовал, что она поднимет скандал, сказав, что никах был совершен 
не имамом. Муфтий хазрат – законный священный судья, я подал ему прошение; если по святому 
закону наш никах будет признан незаконным и будет отправлено решение по шариату, услышав 
мою просьбу и проявив милосердие, не могли бы вы отправить указ в Москву, чтобы жена моя, 
проявив покорность, не противилась ферману. Вам будут за это великие милости. Бухарец мулла 
Нияз Гавас, сын Мухаммеда. 1834 г., 20 июня (Москва). 

Четвертое письмо. (Перевод с русского). От кантонного есаула Бикматова, из деревни 
Курманов Шадринского уезда Пермской губернии40, муфтию Габдессаляму, сыну Габдеррахи-
ма. 1837 г., 31 декабря, № 2815. В последнее время мусульмане ввели в обычай во время обря-
да никаха не видеть друг друга. Это приводит их к обману и портит повседневную жизнь. По 
моему приказу ахун-помощник Мухаммедшах Балтагулов подобрал из книг по шариату 12 тек-
стов, из которых видно, что подобная традиция мусульман противоречит суннам пророка. Эти 
тексты за подписью Балтагулова отправлены вам, хазрат, на рассмотрение. Просим вас распро-
странить их среди мусульман через соответствующие органы, дабы они оставили эту вредную 
традицию и видели друг друга во время никаха. Кантонный Бикматов41. 

Библиотека. 
Несмотря на увлечение муфтия Габдессаляма собирать книги, в Духовном собрании сохра-

нилось только десять его книг. ... 
Все надписи, сделанные муфтием на этих книгах, относятся только к их покупке или заве-

щанию. Внутри книги ни в одном толковании не встретились его записи, нет даже исправлений 
неправильно написанных слов. Поэтому мне приходит на ум следующее: «Насколько он был 
увлечен собиранием книг, настолько он не интересовался их изучением». По традиции старых 
медресе, он должен был поставить в каких-нибудь местах свои пометки. 

Почерк муфтия красивый, пишет правильно, только в арабских словах допускает грубые 
ошибки. Написал биографию муфтия настолько, сколько было у меня сведений. 

Источник: Фəхретдин Р. Асар. Җиденче җөзьэ. Оренбург, 1904. Б.340–410. 
 

                                                 
40 Сейчас д.Новое Курманово Кунашакского р-на Челябинской обл. 
41 Далее приводятся 10 текстов на арабском языке. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1016

Габделвахид бине Сулейман бине Саглук бине Габделхалик. 
Третий муфтий Оренбургского духовного собрания скончался 4 августа 1862 г. (1279 г., 19 

сафара по хиджре) в возрасте 76 лет. Похоронен на уфимском кладбище, могила его находится 
с правой стороны от входа в кладбище, рядом с могилой казанского купца Ибрагима бине Ис-
хака (этот человек скончался в 1880 г. в возрасте 57 лет). Могила не огорожена. В изголовье 
поставлен камень, на котором написано: «Оренбургский муфтий, тархан Габделвахид Сулей-
манов в возрасте 76 лет перешел в вечный дом...». Дата смерти скорее всего осталась под зем-
лей. По причине своей болезни 2 августа 1862 г. он написал бумагу в Собрание, в которой на-
значает исполняющим должность муфтия старшего заседателя Таджетдина бине Максуда. 

Он родился в семье ахуна Сулеймана, в деревне Арбишча Нижегородской губернии42. Нам 
неизвестно, где он получал образование и кто его преподаватели. В каком-то возрасте он от-
правился в Петербург, где занимался торговлей. Стараниями нижегородских мишарей, прожи-
вающих в Петербурге, он был определен их имамом. Немного зная русский язык, познакомил-
ся с некоторыми известными людьми. После смерти муфтия Габдессаляма бине Габдеррахима 
и назначения его муфтием Духовного собрания, он приехал в Уфу. В то время, когда он жил в 
Петербурге, у него были неприятности, после того как он в 1830 г. совершил никах между мос-
ковским купеческим сыном Ибрагимом бине Макаем и дочерью Искандера мирзы, сына Янпая, 
Тутией, без согласия ее отца, в результате чего попал под следствие. Был освобожден благода-
ря письму, написанному на его имя муфтием Мухаммеджаном про нижегородского сына Та-
мимдара (это письмо вошло в биографию муфтия Мухаммеджана, с.193–194). 

Говорят, что после приезда в Уфу он часто ездил в деревню Ибрагим-Юмран43, в дом кан-
тонного Ишмухаммеда бине Умид бая. Вместе с имамом этой деревни Ишаназаром, сыном 
Ишкелди, и муэдзином Гильманом, сыном Тависа, устраивали соколиную охоту. 

Дом, расположенный на углу улиц Воскресенская и Спасская, напротив каменной соборной 
мечети и здания Собрания, находился в его собственности. Это был высокий каменный дом. В 
настоящее время дом разделен на две части; западная часть находится в собственности невест-
ки муфтия Махфузабике бинте Асфандир, восточная часть принадлежит невестке нынешнего 
муфтия Марьямбике бинте Тимурпулад Акчуриной. 

Официальная биография. «Муфтий Габделвахид бине Сулейман – выходец из деревни 
Габдессалям Стерлитамакского уезда44 (возможно, приписан здесь позже), со 2 марта 1822 г. – 
гражданский имам Петербурга; 10 ноября 1832 г. за заслуги в этой должности, вместе с сыном 
своим Шарафутдином по указу императора получил тарханство. 26 января 1835 г. назначен 
мугаллимом учащихся-мусульман в военную школу. Указом императора от 19 июня 1840 г. 
назначен муфтием Оренбургского духовного управления. 26 сентября 1849 г. правительство 
вознаградило его денежной суммой в размере 1 500 руб. В 1856 г. назначен директором тюрь-
мы, 4 августа 1862 г. скончался». 

Достопочтенный Марджани говорил о нем следующее: «Несмотря на недостаточность зна-
ний, увлекался чтением книг; читал русские и тюркские газеты, занимался перепиской тюрк-
ских сочинений на родной язык; читая книги по медицине, многое узнал о лечении лекарствен-
ными растениями, знал их арабские, персидские, русские и тюркские названия. После назначе-
ния его муфтием стал вхож в высшие круги России, у него было большое стремление в выпол-
нении своих духовных обязанностей, однако слабость его советников и другие причины не 
дали этому возможности. Был очень простым человеком, что даже на охоту ходил с самым 
низшим писарем Собрания. В его время многие начали издавать Коран со своими поправками, 
что повлекло наличие многочисленных ошибок и понижение авторитета Корана. В результате 
этого и по свидетельству и совету шейхов Стерлитамака муфтий обратился с отношением к 
министру внутренних дел45. Также в его время были сняты со своих должностей Габдулла бине 
Яхъя аль-Чиртуши, Фатхулла бине Сафаргали аль-Казаклари. Не совершал хаджа, несмотря на 
его желание». 

                                                 
42 Общее название деревень Большое и Малое Рыбушкино Краснооктябрьского р-на Нижегородской 

обл. 
43 Сейчас д.Ибрагимово Кармаскалинского р-на РБ. 
44 Сейчас д.Абсалямово Дуванского р-на РБ. 
45 Эти события подробно описаны в книге «Коран ва табакат». 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1017

Его письма. 
2) Рапорт уважаемому муфтию в религиозное магометанское управление от хатиба, дамел-

лы Габделвахида, сына Сулейман ахуна, состоящим указным имамом в городе Петербурге. 26 
января скончались проживающие в Петербурге полковница Сахибабике и мать генерала Мак-
суда Гульшекер, дочь Хасана. Закончив подготовку к их погребению, на дженазу начали соби-
раться живущие здесь мурзы, купцы и иностранцы; в это время появился один военный мулла 
по имени Бадамшах и, не имея на руках завещания и доказательств, заявил, что именно он 
должен совершить дженазу, так как об этом его попросил покойный муж Гульшекер. Его спут-
ник, мулла Джамильхан, придал ему уверенности, подтвердив, что именно он должен читать 
заупокойную молитву как имам. В результате указной Бадамшах, сын Харамшаха, стал на этой 
дженазе имамом. Однако молитву дженазу он читал не так как в книгах, а как молитву-гает. То 
есть, когда произносил такбир46, то руки поднимал кверху, как во время молитвы гаета. Гово-
рят, что вышеупомянутый Бадамшах выдержал испытание в присутствии крымского муфтия и 
был назначен имамом для пятивременного намаза, однако у него было много деяний, противо-
речащих шариату. Об одном из них рассказывала полковница Сахиба. Спутник его, зная об 
этих делах, ничего не предпринимает. Просим вас расследовать эти дела по законам шариата. 
Дамелла Габделвахид, сын Сулейман ахуна. 1829 г., 30 января. Петербург. 

3) В ответ на вопрос великого министра, графа Строганова, от 29 ноября 1836 г., за № 2744, 
и 7 сентября 1839 г., за № 2022, по поводу должности кадия, о том, каким образом он связан с 
Духовным управлением и о его местопребывании, имею честь донести, что ответ на эти вопро-
сы взят из книги фетв, перевод которых на русский язык отправлен на высокое рассмотрение. 
Однако должность верховного кадия принадлежит только муфтию. Кадий ничем не ограничен; 
должность хакима, т.е. ахуна, полностью контролируется муфтием. 

По этому поводу я думаю следующее: некоторые должности подходят ученым, некоторые 
не подходят. Во времена двух прежних муфтиев ахуны и кадии получали указ, написанный не 
по-тюркски и не по-персидски, и поэтому, не зная своих обязанностей, приступали к судебным 
делам. Некоторые, проводя лишние расследования, затягивали дела и поэтому в Собрании на-
копилось много бумаг. С моей точки зрения необходимо провести следующие мероприятия: 
а) кадии и сельские судьи – их определение записано по-арабски и по-русски в пятом пункте. 
Верховный кадий, т.е. муфтий, должен определять крайний срок их должности и выдавать им 
фетву (указ) с объяснением их степени, несмотря на то, что в губернском правлении им выда-
ется указ на русском языке. б) С 1829 г. и по настоящее время имянаречение новорожденных, 
чтение хутбы никаха, проверка разводов, захоронение покойников и запись в метрической кни-
ге возлагается на имамов при мечетях. В этом случае имам может рассматривать претензии 
супругов своей махалли и с согласия обеих сторон привести к мировому соглашению. Если же 
стороны не мирятся, имам записывает их претензии и отправляет эту бумагу сельскому кадию, 
т.е. ахуну. с) Уездный кадий независим; судьи, т.е. ахуны, стремятся заканчивать миром и по 
законам шариата рассматривают претензии двух сторон, пришедших с прошениями от имамов 
махалли. Если этого не случилось, то они по шариату и по закону, опросив свидетелей с обеих 
сторон, взяв у каждого подписи, получив от мусульманских ученых фетвы о расследовании, 
после чего обращаются в религиозное магометанское собрание. В случае расставания супругов 
на основе взаимных притязаний, составляется бумага об их разводе (талакнаме) за подписью 
свидетелей со стороны обоих супругов, которая отправляется имаму махалли и фиксируется в 
тетрадь записи актов. г) Бракосочетание сирот, наследство которых очень мало или его совсем 
нет, а также нет опекунов, по закону и шариату является обязанностью уездных кадиев или 
хакимов, т.е. ахунов. д) Без разрешения Магометанского духовного собрания кадии и ахуны не 
могут выезжать в уезд и деревни для рассмотрения возникающих споров. Считающие себя 
учеными людьми должны быть человечными и с хорошим характером, богобоязненными и 
праведными, чтобы простой народ почитал и уважал их. Они сторонятся тех ученых, которые 
заслуживают порицания и смещения. Стараются подчиняться тайным приказам (мусульман-
ские ученые должны хранить любую тайну!). е) Если какая-либо женщина заявит, что она была 
избита до крови, уездные кадии и ахуны должны сразу же направлять ее гражданскому началь-
ству. По шариату муж не может избивать жену до крови, ломать руки, ноги или вырывать во-

                                                 
46 Произносить такбир – произносить «Аллаху Акбар». 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1018

лосы. Если же муж совершил эти действия, то он должен быть подвергнут судебному наказа-
нию. В данном случае это судебное решение не зависит от ученого. 

Отправил это отношение сиятельному графу Строганову оренбургский муфтий Габделва-
хид Сулейманов. 1840 г., 6 декабря. 

4) (Перевод с русского). Уважаемому министру внутренних дел. Оренбургскому генералу 
Игельстрому47, указом императора от 22 сентября 1788 г., было приказано открыть в Уфе Ду-
ховное магометанское собрание, председателем которого должен быть муфтий, а также назна-
чить двух-трех мулл из казанских татар, которые искренне относятся к императору и пользу-
ются уважением народа. Однако эти муллы, назначаемые заседателями, должны быть выбраны 
народом или государством? Об этом в указе императора ничего не сказано. 

Основываясь на указ императора, муллы Казанской губернии выбирают заседателей, кото-
рых утверждает Губернское правление. Я, находясь на этой должности по указу императора и 
основываясь на своем опыте, считаю, что подобные выборы противоречат нашему шариату. Не 
проверив их [кандидатов] на пригодность, можно назначить на должность заседателя совер-
шенно постороннего человека, не осведомленного в шариате и законах. Они совершенно не 
знают как рассматривать дела и выносить решения. Однажды наши секретари стали часто ме-
няться, в результате чего дела в канцелярии заседателей пришли в полный беспорядок48. Одна-
ко стало известно, что Габдешшукур, сын Габдеррахима, из деревни Бикули Чистопольского 
уезда, и Амин, сын Дамина, из деревни Мамадыш Тукелди Свияжского уезда, немного знако-
мы с делопроизводством. В тех, кто был выбран ранее и уже выбыл, и тех, кто сейчас находит-
ся на должности, я не вижу никакого толка. С этой точки зрения я считаю, что необходимо 
прекратить подобный порядок выборов, и заседатели должны назначаться правительством. В 
этом случае, если будет назначен кто-либо несведущий [в этом деле], должен быть человек, 
который будет иметь право обращаться в правительство и снимать с должности49. После этого, 
возможно, заседатели, выбранные на постоянное время, поняли бы суть дела и приложили бы 
усилия для справедливого исполнения своих должностей. Однако сейчас, когда они выбраны 
временно, никакого внимания делам не уделяют. 

Описывая подобное состояние дел, я покорнейше прошу вас окончательно отменить поря-
док выборов заседателей муллами и принять мое предложение, чтобы правительство назначало 
хороших и честных людей, и в дальнейшем такие выборы стали традицией. Я считаю достой-
ными на эти должности упомянутых выше ахунов сына Габдеррахима и сына Дамина, т.к. про-
верил их нрав и дела. Они способны к этой работе. Могу подыскать человека и на место 
третьего заседателя. 

Оренбургский муфтий тархан Габделвахид, сын Сулеймана. 1841 г., 19 июля, №36. 
5) (Перевод с русского). В Департамент. В отношении министру внутренних дел графу 

Строганову от 19 июля 1841 г. за №36 было предложено отменить существующий порядок вы-
боров заседателей Духовного магометанского собрания, с тем, чтобы их выбирало правитель-
ство. Неизвестно, какое решение по этому вопросу принял министр. В связи с тем, что закан-
чивается срок [службы] заседателей, я написал казанскому военному губернатору с просьбой 
выбрать заседателей из больших ученых и практикующих мударрисов. Сейчас приступили к 
работе назначенные Губернским правлением Мухаммедвафа, сын Фазлуллы, Габденнасир, сын 
Алмухаммеда, Габделманнан, сын Аделя. Я надеялся, что они хоть немного сведущи в шариате 
и законах, и будут мне хорошими помощниками. Однако мои надежды не сбылись. У первого 
из них в результате паралича отнялась рука и подписи он ставит левой рукой, и при разговоре с 
трудом может объяснить свою просьбу. Второй из них стар, поэтому он пишет очень медленно 
и плохо. У третьего плохое зрение, он практически слеп. Никто из них не знает делопроизвод-
ства, поэтому от их работы не приходится ждать пользы. 

В связи с этим не будет ли мне дано разрешение назначить Фахредина, сына Фатхуллы, 
вместо сына Фазлуллы. Мне известно, что этот человек хорошо знает делопроизводство, так 
как уже два года обучает моих детей. Собрание уже представляло его Департаменту, так как 27 

                                                 
47 Игельстром Осип Андреевич (1737–1817) – барон, симбирский и уфимский генерал-губернатор в 

1784–1792 гг., оренбургский военный губернатор в 1796–1798 гг. 
48 Авт. сн.: Этим он хочет сказать, что якобы заседатели зависят от секретарей.  
49 Авт. сн.: Этим он хотел сказать, что таким человеком должен быть муфтий.  



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1019

февраля сего года, за №572, министр назначил его имамом махалли. С ожиданием ответа на эту 
просьбу оренбургский муфтий тархан Габделвахид, сын Сулеймана. 1842 г., 7 апреля, №7. 

6) Ахун деревни Бурай Бирского уезда Хушьяр, сын ахуна Габдуллы, передал сообщение 
хорунжего из деревни Калмак, Галиуллы, сына Абульхасана, в котором говорится, что в дерев-
не Калмак мишарин Насретдин, сын Зейниша, под видом обучения простого народа тарикату, 
объявил себя шейхом, и называет ложные пути правильными. Мюриды и женщины собирают-
ся вместе на гульбищах, где пьянствуют. Насретдин, сын Зейниша, тоже бывает на таких сбо-
рищах. Покойный муфтий в 1836 г. получил расписку от сына Зейниша и его последователей-
имамов в том, что они будут остерегаться от подобных дел. Также основываясь на рапорт по-
койного муфтия, генерал Силковский взял сына Зейнаша под надзор четвертого кантона, но все 
равно этот мулла не прекратил свою деятельность. Говорят, что последовавшие за ним муллы 
не совершают пятикратного намаза, не приходят на пятничную молитву, играют на скрипке и 
органе, предаются обжорству и пьянству. В связи с этим просим у оренбургского военного гу-
бернатора выделить из своего окружения одного человека, который расследовал бы дело сына 
Зейниша и передал бы в Собрание его последователей-мулл. Муфтий ибн Сулейман. 1842 г., 
9 июля. (Это письмо написано в сокращении, две трети не вошло). 

7) (Проект, поданный в Департамент) 
1. А) Имамы, муэдзины, и также ахуны и мухтасибы должны быть освобождены от рекрут-

ской повинности. Б) Муллы, согласно закону, должны сдавать экзамены в Собрании и утвер-
ждаться в этом звании Губернским правлением. Имамы других губерний и уездов должны по-
лучить право проживать без паспортов. В) Сыновья указных мулл, изучившие религиозные 
науки, даже не достигшие 23-летнего возраста, если они будут признаны достойными занять 
место приходского имама, должны быть определены на эту должность при появлении вакан-
сии. Если не будут признаны достойными и после 23 [лет], то должны исполнять обязанность 
[воинскую], также как и христианское духовенство, не пригодное к должности [духовной]. 
Г) Государственные повинности и денежные дела имамов должны лежать на плечах населения 
махалли. Д) Во время выбора муллы они [приходское население] должны взять на себя госу-
дарственные и общественные дела мулл, а также их детей, не достигших 23-летнего возраста, 
которые изучают религиозные науки. Е) Если у муллы нет сына, или он не достоин звания 
муллы, тогда население махалли имеет право выбрать себе муллу из простого народа. 

Отправлено 12 июля 1841 г.  
2. Содержание ученых и их детей должно выплачиваться, также как и чиновникам, и воен-

ным, из казны. Поэтому люди, подобные ученым и военным, являются законными заложника-
ми своих должностей в махалле и никуда не могут отлучаться. Если они будут заниматься дру-
гой деятельностью, они будут ущемлять свою основную должность, из-за чего пострадают ин-
тересы населения махалли. Второй пункт этого представления, относительно податей имамов, 
был написан ради защиты интересов простого народов. Мы не осмелились написать, чтобы они 
[повинности] были прощены, так как подати назначены решением нашего императора. Если бы 
деятельность магометанских ученых находилась под контролем высокого начальства, они по-
лучали бы милостивое обращение к ним императора, были бы освобождены от податей как 
русские священники, стояли бы наравне со всеми подданными – все это сильно обрадовало бы 
мусульманских ученых. По шариату ученые не облагаются податями. То есть если ученый не 
исполняет податей, а император не выделяет жалования, этот ученый считается нуждающимся 
и признается достойным получать гошер, фитр и другие обязательные для мусульман пожерт-
вования и берется на содержание. Гошер, фитр и другие садака в действительности должны 
выдаваться бедным, нуждающимся и другим подобным им людям. 

Второе. Имамы махалли освобождаются от податей и других общественных трат по реше-
нию высших инстанций. Если кто-либо, получая согласие общества махалли для вступления в 
должность в приходе, откажется брать на себя общественные расходы, то такой человек не бу-
дет признан подходящим для должности. Это может стать причиной беспорядков. 

Отправлено 15 сентября 1842 г. 
8) Причина написания этого заключается в следующем: «Приказываю имаму деревни Суф-

ман Елабужского уезда, мулле Ахмади, сыну Исхака. Мечеть в вашей деревне была построена 
по разрешению Собрания в 1823 г. Разрешаю совершать в этой мечети пятикратный намаз, 
пятничные и праздничные богослужения, после которых необходимо совершать молебствие за 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1020

здравие великого императора и всего уважаемого царственного семейства». Написал оренбург-
ский муфтий, тархан Габделвахид бин Сулейман. 1844 г., 12 февраля, №9. 

9) Отношение в Духовное магометанское собрание. Рапорт для рассмотрения уфимским гу-
бернским комитетом по наблюдению за оспой: 1. Имамы махалли предупреждены Собранием, 
чтобы они не выезжали куда-либо, оставляя возложенные на них обязанности. 2. У приходских 
имамов нет обязанностей. Есть чиновники, выполняющие приказы императора. 3. В обязанно-
стях имамов махалли законом не прописано, что они должны разъезжать из деревни в деревню, 
из уезда в уезд на обозе. Имамы не имеют лошадей, каждый месяц они вынуждены ездить в 
уездный комитет за 50 и 150 км для сдачи сведений о новорожденных и скончавшихся, и по-
этому деятельность мулл очень затруднена. В связи с вышеизложенным я предлагаю следую-
щее: если это не будет противоречить указам великого императора, то один раз в полугодие 
приходские имамы, составив список новорожденных и умерших и запечатав его в конверт с 
надписью «Ведомость родившихся и умерших в уездный комитет по оспе», должны передать 
его уездному сотнику, сотник передаст его своему становому приставу, а пристав передаст его 
в соответствующую организацию. Если Губернское правление найдет другой законный и 
удобный способ, то может предложить его. 

Муфтий, тархан Сулейманов. 9 января 1845 г. 
10) Фетва оренбургского муфтия. Исходя из слов главы башкир Жуковского, приказываю: 

башкирские мужчины и девушки 6 и 9 кантонов перед совершением никаха должны получить 
медицинское свидетельство об отсутствии у них заразных болезней. Это нужно для того, чтобы 
после никаха муж не развелся с женой по причине отсутствия к ней желания, поэтому необхо-
димо знать о здоровье до бракосочетания. В связи с этим имамы, совершившие никах между 
молодыми, не имеющими подобного свидетельства, будут смещены с должности. 

Написал муфтий мусульман Габделвахид ибн Сулейман аль-Оренбурги. 1846 г., 7 февраля 
(так как не было оригинала данной фетвы, здесь передано только ее содержание). 

11) Фетва. Оренбургский главный начальник, кавалер, господин Эстерхавемский сообщил 
мне 17 мая 1846 г., за №9788, что, якобы во время падежа мусульмане не предпринимают ни-
каких действий для сохранения и предупреждения болезней крупного рогатого скота. Основы-
ваясь на этом, я написал наставление, которое вы должны исполнить с умом и безоговорочно. 
Во-первых, пророк сказал: «Если вы связаны хозяйственными отношениями, то и в этом, и в 
загробном мире с вас будет спрошено о смерти принадлежащих вам людей и животных». Во-
вторых, пророк сказал: «Если услышите, что в каком-то городе началась чума, не входите в 
него. Если это случилось в вашем городе, бегите из него». В-третьих, у чумы есть явные и 
скрытые причины, первая из них – прелюбодеяние; если какой-то народ начнет предаваться 
греховным делам, то тотчас появятся смертельные болезни. Эпидемия появляется и потому, 
что по шариату людей, занимающихся прелюбодеянием, не секут плетью. В-четвертых, во всех 
книгах фетв написано, что покупка и продажа шкур падших [животных] запрещена. В-пятых, 
врачи причиной возникновения эпидемии считают проникновение в реки нечистот от умерших 
и незахороненных животных, в результате чего вода протухает. Однако истинная причина, по 
их мнению, следующая: холера и чума среди людей и животных возникает вследствие большо-
го количества греховных дел людей. Знайте же, по исламу потомкам Мухаммада в то время, 
когда среди животных, принадлежащих хозяйству, возникает мор, необходимо отделить боль-
ных животных и приложить все усилия, чтобы не заразились остальные. Если эпидемия воз-
никла в других городах и селах, нельзя отпускать туда свой скот и приводить оттуда животных. 
Если мор появился в вашей деревне, ничего нельзя привозить кроме сена и соломы. Если позже 
эпидемия снова проявится, все магометанское население должно вспомнить все свои грехи и 
попросить за них прощения, прочитать намаз, и, произнося имя Аллаха и умоляя его, должны 
просить о прекращении мора среди животных. Если кто-то проявит упрямство и сойдет с ис-
тинного пути, продав шкуры больных животных, то причинит вред своим единоверцам и дру-
гим людям. Шкуры умерших животных положено хоронить вдалеке от деревни, чтобы вред-
ные испарения не повлияли на здоровых животных. Также необходимо очистить дом, двор и 
улицы от нечистот. Польза этих действий вам вернется. Вы должны исполнять все приказы 
чиновников, касающиеся больных животных; показывая упрямство, вы приведете себя к гибе-
ли. Вы, уважаемые ахуны и имамы, должны разъяснить всему населению вашего прихода. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1021

12) Законная фетва. Высокодолжностной оренбургский военный губернатор сообщил мне 
следующее: «Башкиры, мишари, тептяри и другое магометанское население не топит дома, 
мерзнет в холода, ест сырую пищу, не обращает внимание на лечение и советы врачей, не об-
ращается в многочисленные лечебницы, не беспокоится о своем здоровье, в результате чего 
многие погибают от холеры». Фетва единоверцам заключается в следующем: «В это опасное 
время эпидемий и болезней мусульманское население обязано постоянно каяться и просить в 
молитвах о снисхождении, а также прилагать усилия для сохранения здоровья. Внимайте сове-
там и приказам врачей по поводу еды и лечения. Вы, уважаемые имамы, собрав в мечети насе-
ление прихода, должны сообщить о содержании этой фетвы, объясняйте появление чумы как 
наказания свыше из-за совершения больших и мелких грехов. Все вместе покайтесь и попроси-
те прощения, произносите имя Аллаха, перебирая четки, и просите, и Аллах своей милостью и 
величием прекратит чуму. После этого – окончательное лечение. Написал муфтий мусульман 
аль-Оренбурги Ибн Сулейман. 1847 г. 

13) Уважаемый господин, казанский глава Ибрагим Юнусов! В 1847 г. я писал Вам, чтобы 
при выборе кадиев предпочтение отдавалось хорошим ученым и мударрисам. 17 января 1848 г. 
я получил от вас письмо, в которое вложен реестр с баллотировкой кадиев. Те, кому выпало 29, 
28 и 24 белых шара не подходят, т.к. в этой баллотировке есть более достойные ученые и му-
даррисы. Это – 1) мударрис Хуснетдин, сын Гумера из Казанской слободы, 2) Фахретдин, сын 
Галимшаха из деревни Урбагар Спасского уезда, 3) Гимадетдин, сын Усмана из деревни Мара-
са Чистопольского уезда50, 4) имам-хатиб и мударрис Тухфатулла, сын Абуйазида из деревни 
Ташлы Елга Мамадышского уезда51. То, что эти четыре мударриса оказались невыбранными, 
видимо, причина заключается в Вас, бай Юнусов; также я написал губернатору, что прежде 
избранные кадии повторно не выбирались, а были выбраны мударрисы. Сообщите об этом в 
Губернское правление. Мулла, получивший 28 белых шаров, виновен перед Собранием, о чем 
было сообщено в Губернское правление 18 января 1848 г. 

14) Имам, сын Яхъи, снимается с должности за то, что 14 мая 1849 г. провел обряд бракосо-
четания между дочерью почетного гражданина, купца первой гильдии Ахмедшаха, сына Габ-
дуллы из деревни Мачкара Малмыжского уезда Вятской губернии, Гайшой, родившейся 1 сен-
тября 1833 г., которой на тот момент исполнилось 15 лет 8 месяцев и 16 дней, и казанским 
купцом Мухаммедгали сыном Курбангали, о чем имеется запись в метрике. 1849 г., 21 ию-
ня52.... 

16) Наставление мусульманам, находящимся под властью оренбургского муфтия и прожи-
вающих на восточной окраине Российской империи. Известно старому и молодому, простому и 
знатному народу, что все мужское и женское население, проживающее на территории нашего 
великого государства под опекой российского падишаха, несмотря на свое происхождение и 
вероисповедание, находится под защитой закона и живет как единый народ. Русские падишахи 
смотрят на подданных как на своих детей, одинаково милостивы ко всем, и начальство отно-
сится к простому народу как к своему младшему брату. 

Мы, мусульмане, потомки пророка, не нашедшие себе падишаха из единоверцев, поддан-
ные России, живем также, как и наши отцы и деды. Нам никто не запрещает жить по законам 
шариата. Что нам нужно, чтобы в этой и загробной жизни быть счастливыми, согласно своей 
религии? Если нужно богатство, то в Российском государстве открыты пути для его добыва-
ния, от русского народа нет особых притязаний; мы можем заниматься ремеслами и торговлей, 
у нас ничего не отбирают силой и никто не наказывает безвинных. Россия и ее границы охра-
няются войсками, поэтому и мы защищены от военных нападений. Однако в исламском мире 
наши единоверцы постоянно находятся в опасности. Если в мирное время мы окажемся перед 
лицом голода, холеры или других бедствий, падишах даст нам семян для посева и лекарств для 
больных. Таким образом, мы, наравне с русскими, достигаем успехов на поприще выбранной 
деятельности, получаем награды за свою службу, и даже достигаем высоких степеней. Видя их 
благодеяния, пролившиеся дождем на нас и наших дедов, мы обязаны жить под властью пади-
шаха, искренне благодарить Аллаха за то, что сделал нас счастливыми, всей душой желать рус-

                                                 
50 Сейчас д.Кульбаево-Мараса Нурлатского р-на РТ. 
51 Сейчас деревня в Кукморском р-не РТ. 
52 Авт. сн.: Это письмо очень длинное, здесь мы ограничились только этим.  



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1022

скому государству процветать до последнего дня, просить у великодушного и милосердного 
долгих дней жизни императору Александру Николаевичу, возвышаться все выше в каждом 
поколении. 

Однако враги не могут спокойно наблюдать процветание России. Во времена великого па-
дишаха Николая Павловича, известного своей высокомерностью, французские и английские 
дворы, показав свою враждебность по отношению к русскому государству, искали пути причи-
нения вреда. Для этого они использовали разногласия, возникшие в последнее время между 
нашим покойным императором и падишахом Стамбула. Посеяв между Россией и Турецким 
государством семена раздора, желая обессилить Россию, приблизили к себе турецкое государ-
ство и стали духовными повелителями проживающих там мусульман. Таким же образом Анг-
лия подчинила себе Индию, Пенджаб53 и Афганистан. В настоящее время такие же намерения 
Англии и Франции полностью распространились на территории турецкого государства. Об-
манным путем, под видом оказания помощи турецкому султану, они ввели свои войска в Стам-
бул, кроме того, солдаты заполнили города Адрианополь, Варну и другие турецкие местности. 
Более того, сдерживая исламского правителя от добровольного отречения, назначили его своим 
полномочным представителем. Оказывали непочтение к религии мусульман, превратив замки 
и мечети в госпитали; насмехаясь над их нравами и обычаями, относились к ним как к скоту. 
Требовали у них еду и отправляли на грязную работу. Турки поняли, что оказались в ловушке 
и начали укорять себя за свою же помощь. Эта помощь привела их к столкновению с Россией, 
в результате которого пролилась кровь, и способствовала их гибели. Однако турки не смогут 
освободиться от них без помощи России, и они очень хотели бы попросить ее помощи. 

Англичане и французы, желая распространить свое правление на территории турецкого го-
сударства, проникли на нашу территорию и, введя свои войска в Крым, взяли в блокаду Сева-
стополь. Вот уже пять месяцев они осаждают город, но постепенно тают, как воск, в результате 
голода и холода. Однако, несмотря на это, с наступлением весны они планируют атаковать на-
ше государство с разных сторон. Пугают, что якобы они уничтожат некоторые южные и запад-
ные губернии. Для противостояния этим двум сильным народам и недопущения их в свой дом 
[государство], покойный император Николай Павлович, известный своими благодеяниями, 
велел вооружиться своим верным сынам, чтобы ополчения под чьим-либо руководством охра-
няли государство, а после окончания войны возвратились в свои деревни и занялись своим ре-
меслом. В этом ополчении были также и мусульмане.  

Братья-мусульмане! Это возможность для проявления своей верности государству, в кото-
ром вы родились и выросли, своими делами вы можете показать искренность падишаху за все 
великое милосердие, оказанное нам и нашим дедам. Каждый, способный воевать, должен про-
сить войти в ополчение; для защиты своего дома и имущества от врагов вы должны пойти вме-
сте с русскими, и, не жалея души своей, должны воевать против врагов и вернуться домой с 
почестями! Также 40 лет назад для уничтожения Бонапарта, вторгшегося в Россию, ваши отцы 
оказали помощь русским и вернулись домой с высоко поднятой головой. В то время эта опас-
ность была намного выше, чем сейчас, но, несмотря на это, Россия победила, бесчисленное 
войско противника было уничтожено и их кости покоятся на нашей земле. Не вступая в войну, 
Россия стала в два раза сильнее чем прежде (смысл непонятен – Р.Ф.). Сейчас мы надеемся: с 
помощью всемогущего и справедливого правое дело победит! Про изворотливых и хитрых Ал-
лах сказал: «Придет день, вы будете наказаны за гордость и за совершенные злодеяния». 

Если кто-то из вас не сможет вступить в ряды ополчения, вы должны, по милости всемогу-
щего Аллаха и падишаха, по возможности ваших сил, подготавливать воинов, содержать их, 
оказывать помощь, жертвуя своим имуществом, и не жалеть средств для проливающих кровь 
ради вашего спокойствия.  

Сказал всемогущий: «Верные и благочестивые люди те, кто верен своему слову и смиренно 
проживает трудные времена». Постоянно помня об этом, мы, как верные подданные, должны 
держать свое слово, данное великому царю Александру Николаевичу. Находясь вдалеке от 
границы, довольствуясь совершением богослужения за безопасность, мы читаем следующие 
молитвы: «Да ниспошлет всемогущий Аллах победу нашему императору Александру Николае-

                                                 
53 Пенджаб – самая северо-западная провинция Британской Индии, образованная в 1849 г. из облас-

тей, принадлежавших королевству Сикхов. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1023

вичу и установит соглашение между императорами и народами». Муфтий мусульман, тархан 
Габделвахид бине Сулейман аль-Оренбурги. 1855 г., апрель. 

(Это письмо было опубликовано, по сравнению с остальными оно написано почти без оши-
бок, предложения составлены красиво. Однако очень много синонимов, поэтому мы сокращали 
те, которые растягивались на целую строку – Р.Ф.).  

17) (Перевод с русского). Оренбургскому и самарскому генерал-губернатору. Из дела о по-
стройке здания Магометанского духовного собрания в городе Уфе видно: одноэтажное здание 
– для Магометанского собрания, флигель на правой стороне – для архива, и один флигель на 
левой стороне – для проживания мулл и кадиев. Флигель позади здания – для служащих. По 
проекту квартиры для муфтия не предусмотрено. Сумма расходов на постройку этих зданий по 
проекту предполагается в размере 45 000 руб. Когда я был в Оренбурге, вы говорили мне, что 
министр по каким-то причинам не одобрил данный проект. По возвращении в Уфу я разгова-
ривал с людьми, знающими цены на подобную работу, которые сказали мне, что постройка 
квартиры для муфтия в виде второго этажа Собрания обойдется недорого. Поэтому просим 
ваше превосходительство, если будет возможно, приказать кому-либо изменить проект в связи 
с вышеизложенным. 12 апреля 1855 г., №1077. 

18) В Оренбургскую строительную комиссию. С одобрения правительства в Уфе началась 
постройка зданий Магометанского духовного собрания, однако здесь, как мне кажется, есть 
недостатки. Нет мест для лошадей и телег, во флигеле для кадиев нет подвала, бани, сада, хотя 
они необходимы. Поэтому для них нужно составить смету. Муфтий Сулейманов. 22 мая 
1861 г., №1471. 

Заключение: Разрешение на постройку зданий Собрания было дано, видимо, из-за того, что 
мусульмане были очень необходимы при защите Севастополя. Смета составила 41 994 руб. 25 
коп., однако на торгах 1 сентября 1860 г. была отдана [постройка зданий] некоему Михаилу 
Абдееву из Оренбурга за 45 000 руб. После завершения Абдеевым строительства, Собрание 
сообщило об этом в строительную комиссию в Оренбурге 22 сентября 1864 г. Несмотря на ак-
тивное участие в постройке зданий муфтия Габделвахида бине Сулеймана, он не смог увидеть 
окончания стройки вследствие своей смерти. Первым из муфтиев вошел в новое здание муфтий 
Салимгирей бине Шахингирей ат-Таукили. Некоторые из кадиев не смогли жить во флигеле 
из-за неприспособленности здания их требованиям, поэтому были вынуждены проживать со-
всем в другом месте. Смотря на них и последующие кадии стали проживать в других местах. ... 

Письма, написанные муфтию. 
Первое письмо: Известно, что наше учебное заведение (Михайловское училище) находится 

под руководством директора и доктора. 12 июня они принимали экзамен у детей, которых мы 
обучали. Доктор, желая поехать на Макарьевскую ярмарку, решил написать Вам письмо. Мы 
же решили поехать на Макарьевскую ярмарку получив только его разрешение. На ярмарке хо-
тели остаться до конца августа. В случае, если мы не успеем вернуться, доктор обещал назна-
чить на наше место муллу Хуснетдина. Поэтому брать разрешение в другом месте не было не-
обходимости. Мулла Габделгафур ибне мулла Махмуд аль-Булгари Мамишев. 1843 г., 4 июля. 
Казань. (Этот человек записан под номером 328. К тому же он был назначен Собранием для 
исполнения должности имама на Макарьевской ярмарке).  

Второе письмо: Уповая на благословение муфтия хазрата, молимся за все Ваше семейство. 
Были очень обрадованы, получив Ваше письмо от 11 ноября. Мы поняли, что вы написали по 
поводу выборов кадиев. Губернское правление сообщило в уезды, чтобы из каждого уезда при-
было по два муллы, которые являются мударрисами, т.е. содержат медресе и обучают шакир-
дов. Мы видели прибывших мулл, не все из них отвечают данному требованию. Посоветовав-
шись с мирзой Алкиным, губернское правление приказало этим муллам вернуться. Правление 
снова написало в уезды, чтобы из каждой уездной деревни прибыло по четыре муллы. Среди 
вновь прибывших мулл нашлись хорошие религиозные и благочестивые мударрисы. Провели 
баллотировку, при этом просили ученых, чтобы они голосовали за самых хороших. Решили 
проводить устное голосование. Мы старались по мере своих возможностей, надеемся на хоро-
ший результат. Баллотировочный лист отправили в виде реестра. В этом году закончился срок 
нашей службы, провели баллотировку, на должность головы был избран Ваш сват Исхак, сын 
Мустафы, Апаков. Скончался Мухаммедвафа махдум, да прольется милость Аллаха. Был по-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1024

хоронен 9 января после пятничного намаза. С надеждой на ваши молитвы Ибрагим, сын Гу-
байдуллы, Юнусов. 1848 г., 12 января, понедельник. Казань. 

Тетрадь с записью мулл по выборам на должность кадиев на трехлетний срок, с 1848 г., 
прошедшим 29 декабря 1847. 

 
Из казанских имамов белые шары черные шары 
1. Мухаммедвафа, сын Фазлы 19 24 
2. Хуснетдин, сын Гумера 12 32 
Казанский уезд   
3. Аухади, сын Искандера из д.Чулпы 8 35 
4. Хибатулла, сын Хабибуллы из д.Арбаш 4 39 
5. Сагдетдин, сын Рахматуллы из д.Чемек 12 31 
6. Сиразетдин, сын Наджметдина из д.Ямаширма 6 37 
Свияжский уезд    
7. Габделджаббар, сын Мустакима из д. Кайбицы 11 32 
8. Тухфатулла, сын Нигматуллы из д. Малые Кайбицы 10 33 
9. Ахмедзян, сын Тагира из д. Шушерма 7 36 
10. Габделвали, сын Нигматуллы из д. Большой Утак 7 36 
Царевококшайский уезд   
11. Хасан, сын Фатхуллы ахуна из д. Казаклар 5 38 
12. Фазлулла, сын Ибрагима из д. Кими 8 35 
13. Мухаммедшариф, сын Мухаммедкарима из д.Кунгар 
(Шаши) 

9 34 

14. Хамид, сын Атнакула из д. Нижние Шаши 11 32 
Чистопольский уезд   
15. Гимадетдин, сын Усмана из д. Мараса 19 24 
16. Габденнасир, сын Валида из д. Старый Адам суы 11 32 
17. Хуснетдин, сын Хасана из д. Гаделшах 13 30 
Спасский уезд   
18. Фахретдин, сын Гаделшаха из д. Урбагар 20 23 
19. Сибгатулла, сын Фахретдина из д. Тиганали 20 23 
20. Раджаб, сын Абузара из д. Старые Чаллы 11 32 
21. Камалетдин, сын Галиакбера из д. Ашнак 12 31 
Лаишевский уезд   
22. Габделджаббар, сын Рахматуллы из д. Юлга 24 9 
23. Сайфетдин, сын Шафи из д. Янтук 13 30 
24. Салих, сын Хибатуллы из д. Малый Ашнак 11 32 
25. Габделлатиф, сын Бахтияра из д. Большой Султан 8 35 
Тетюшский уезд   
26. Батырша, сын Гаделшаха из д. Большие Кариле 13 30 
27. Мифтахетдин, сын Зайни из д. Телянчи 8 35 
28. Тухфатулла, сын Халила из д. Шемек 28 15 
29. Тазетдин, сын Муштари из д. Утямыш 31 12 
Мамадышский уезд   
30. Бикчентай, сын Габделлатифа из д. Тенеки Сабасы 8 35 
31. Тазетдин, сын Сайфетдина из д. Икишерма 8 35 
32. Мухаммеджан, сын Сабита из д. Сикертан 9 34 
33. Джамалетдин, сын Бикаша из д. Шаши 23 19 
34. Набиулла, сын Гайнуллы из д. Малый Кирман 13 29 
35. Тухфатулла, сын Абуязида из д. Ташлы Елга 9 33 
36. Сиразетдин, сын Мухаммедрахима 14 28 

Третье письмо: Муфтию мусульман Габделвахиду Сулейманову. На основании указа от 
1848 г., я отправился на Ирбитскую ярмарку для исполнения духовных дел, находящиеся там 
мусульмане дали приговор о постройке каменной мечети. В прошлом 1849 г., когда я отпра-
вился на Ирбитскую ярмарку, губернатор выдал мне шнуровую тетрадь для записи денег на 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1025

постройку мечети. Но так как тетрадь была мне выдана в последние дни ярмарки, я сказал, что 
мы заполним ее в следующем 1850 г., с чем губернатор согласился. Ахун Габделхалик, сын 
муллы Ахтяма. 1850 г., 24 января.  

Четвертое письмо: В Уфу, муфтию хазрату Габделвахиду бине Сулейману. От исполняю-
щего должность имама в большой каменной мечети в Казанской слободе главного муллы Са-
гида, сына Хамида, с нижайшими поклонениями. После назначения меня на должность имама, 
прежний мулла Шигабутдин, сын муллы Багаутдина, передал мне тетрадь за этот [18]54 год. В 
этой тетради даты рождения, смерти и никаха записаны под названиями астрономических со-
звездий, например, овен, телец… Однако они не соответствуют солнечным месяцам, начи-
нающихся с января, принятых в Московском государстве для исчисления времени. Взять, к 
примеру, созвездие овна, оно начинается 11 марта, заканчивается 9 апреля и составляет 31 
день. 10 марта приходится на последние дни созвездия рыб, а начало марта соответствует 21 
дню созвездия рыб. Февраль начинается в 23 день созвездия водолея, а заканчивается в 20 день 
созвездия рыб. Таким образом, если мулла Шигабутдин, сын Багаутдина, считает январь и со-
звездие водолея за один месяц, то 24 января относится к созвездию козерога. Тогда почему на 
24 число ничего не записано? Ни рождения, ни смерти, ни никаха – не может быть такого, что-
бы в этот день ничего не происходило. 

Четвертый никах был записан на 31 день созвездия водолея. Он записал таким образом, 
считая созвездие водолея и январь за один месяц, в то время как первый состоит из 30 дней. В 
этом никахе мужем является Габбас, сын Габдессаляма. Однако свидетелями записаны сыновья 
жениха Габдеррашид и Габдулла.  

Во втором никахе указан только возраст, слово «жених» пропущено. Написано, что сумма 
махара в размере 200 руб. отсрочена и жених подарил комнату в собственном доме. Здесь не-
понятно, является комната частью махара или же она идет дополнительным подарком, в любом 
случае непонятно, зачем это записано в тетради. <…> 

В четвертом никахе свидетелями Габбаса, сына Габдессаляма, указаны два его родных сына 
– Габдулла и Габдеррашид. Свидетельство двух его сыновей не может служить подтверждени-
ем клятвы Габбаса. Цель записи этого в тетрадь стала понятна после конфликта. 

В седьмом никахе отец невесты Шахиахмед записан без имени отца. 
В тетради записи скончавшихся допустил ошибку при написании названия заболевания; не 

записал имени отца Исмагила Валида Сагди; не указал точный возраст ребенка, которому не 
исполнилось и года; у Валида Сагди не записано имени отца; возраст одной женщины непоня-
тен, у другой не записана причина смерти; номер одной женщины поставлен в мужскую графу, 
поэтому непонятно количество умерших. Эти ошибки, допущенные Шигабутдином, сыном 
Багаутдиновым, в тетради записи никаха и скончавшихся, были выписаны и отправлены на 
рассмотрение хазратов главным мударрисом, муллой Сагидом, сыном муллы Хамида. 3 сен-
тября 1854 г. и 11 декабря 1854 г. ... 

Шестое письмо: Муфтию и шейху ислама. Как вам известно, 20 августа 1860 г. появился 
один невежа, колдун, лжец и самозванец, выдающий себя за шейха. Он представляется как Ху-
саин, сын муллы Бая из Хоканда. Направляет правоверных на ложный путь. Объявил разре-
шенными танцы и музыку. Стукнув друг о друга две железки, приказал громко произнести 
«Нет бога кроме Аллаха», и, несмотря на то, что я, сын имама Абузяра, был против этого, на-
род махалли согласился с этим требованием. Из-за этого между мной и народом махалли был 
посеян раздор. Он говорит, что у него есть разрешение Магометанского собрания. Прогнав 
меня с молитвенного места, назначил имамом мещанина из махалли Хабибуллу, сына Забира. 
До сих пор сын Забира является имамом и занимается неправедными делами. Меня не допус-
кают на пятикратный и пятничный намаз. Муфтий ислама! Я, несчастный, сын Абузяра, горюя 
о попирании священного закона, написал вам рапорт в сентябре 1860 г., неизвестно, дошел он 
или нет. В настоящее время этот самозванец содержится в Саратове. Он написал много писем с 
просьбой назначить его ишаном, однако позже стал отказываться от них, говоря, что никому не 
отправлял таких писем. Говорит, что не умеет читать и писать, ишанством не занимался. Муф-
тий хазрат! У нас нет денег, чтобы писать прошение, мы не получаем за это жалование. В на-
шей махалле семь домов, лживыми обещаниями он склонил их на свою сторону, заставил их 
написать на нас заявления в Губернское правление. Хорошо было бы, чтобы это дело было рас-
смотрено по закону и об этом было сообщено ахуну Кузнецкого уезда Шайхутдину, сыну Са-



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1026

лиха. Хотелось бы собрать вместе благочестивых мулл Кузнецкого уезда Губайдуллу, сына 
Аюба, из селения Гали, хаджия Хабибуллу, сына Дамкая и Мифтахетдина, сына Салиха, из 
деревни Мирзалар, Хуснетдина, сына Биктемира, из деревни Дума. Имам города Вольский 
Хуснетдин, сын Абузяра. 26 февраля 1861 г. 

Жены. 
Вместе с ним приехавшая из Петербурга жена Хабиба, дочь Рахманкула, похоронена рядом 

с ним и сыном, ахуном Шарафетдином. На могильном камне написано: «Супруга муфтия ис-
лама Габделвахида Сулеймана Хабиба, дочь Рахманкула. Рабигуль-ахир 1815 г.». После нее в 
этом же году 20 мая он взял в жены дочь стерлитамакского купца Бахтияра Габделкарима, сы-
на Исмагила ар-Рамеви Уммугульсум. Эта жена похоронена рядом с ним, на ее могильном 
камне написано: «Уммугульсум, дочь Бахтияра, супруга муфтия Габделвахида, сына Сулейма-
на, [скончалась] в возрасте 46 лет в месяц зуль-кагда 1297 г./ 3 сентября 1880 г.». 

Дети. 
Нам известны его дети Шарафетдин, Махбубкамал, Раузателджанан. Махбубкамал роди-

лась 15 августа 1828 г., была выдана за Ибрагима, сына Исхака Апакова из Казани, у нее одна 
дочь Марьям. Раузателджанан вышла замуж за князя Мухаммедхасана, сына Габделгаффара 
Акчурина54, в настоящее время их дети живут в Уфе. Род муфтия продолжен детьми его двух 
дочерей, у сыновей детей нет. 

Шарафетдин родился 10 июля 1823/1238 г., скончался 21 февраля 1888 г./ 23 джумадиель-
ахир 1305 г. в возрасте 67 лет, похоронен в Уфе. На могиле поставлен камень с надписью. Со-
вершил хадж во время путешествия в Хиджаз, учителя его неизвестны.  

Его официальная биография: Шарафетдин, сын Габделвахида ибн Сулейман, родился 10 
июля 1823 года. В июле 1844 г. получил указ на звание имам-хатиба и мударриса. По указу 
Собрания от 9 октября 1844 г. был назначен членом оспенного комитета Уфимского уезда. 23 
апреля 1849 г. был определен членом тюремной комиссии в Уфе. В этом же году по прошению 
муфтия был определен для совершения богослужения для мусульман, содержащихся в уфим-
ской тюрьме. 21 августа 1857 г. был назначен Оренбургским губернским правлением ахуном. В 
1861 г. уфимский губернатор назначил его членом счетного общества. В этом же году вместе с 
муфтием отправился к башкирам в деревню Уса для наставления их в деле воинской повинно-
сти. В 1876 г. был назначен для богослужения больным мусульманам, находящимся в Уфим-
ской земской больнице. 

Одно из его писем: В Оренбургское магометанское собрание.  
Оренбургское магометанское собрание приказало подготовить бревна и подобрать людей, ко-

торые понадобятся при измерении уфимского кладбища в следующем 1858 г. Однако Собрание 
не указало, где брать средства для покупки бревен и выплаты рабочим. Если кладбище не будет 
огорожено, то русские потопчут его галошами. Уже сейчас каменные ограждения могил муфтия 
Габдессаляма и некоторых мурз пришли в полную негодность. Так как у нас нет возможности 
найти денежные средства, то просим Собрание объявить среди мусульман Уфы, особенно бога-
тых, о собрании пожертвований для восстановления ограждений указанных могил  

Старший ахун, тархан Шарафетдин Сулейманов. Уфа. 
26 декабря 1857 г. 
Отец его, Сулейман ахун, был ахуном и имамом в деревне Арбашча. Здесь приводится одно 

из его писем, которое дается в сокращении. В правление Оренбургского собрания. Ахун дерев-

                                                 
54 Авт. сн.: Согласно свидетельству, выданному Оренбургским депутатским собранием 8 января 

1834 г., родословная Акчурина следующая: сын князя Адаша Акчура (родоначальник фамилии), сын Ак-
чуры Булаш, его сын Еники, его сын Бикбулад, его сын Килмаш, его сын Хасан, его сын Урмай, его сын 
Умрай. 

У Булаша, сына Акчуры, были также сыновья Тенгревирде, Ирбак, Тенибек. У Тенибека сын Бучан, 
сыновья Тенгревирде – Илшикай, Нурай, Мавлюд. 

У Бикбулада, сына Еники, также были сыновья – Тимергали, Барбик, Мухаммед. 
Сыновья Килмаша, сына Бикбулада – Сиунбай, Ишгали, Сафар. 
Сыновья Урмая, сына Хасана – Кадерем, Кадершах. Сын Кадерема Ибрай, его сын Якуб, его сын Кут-

лумет. 
Сын Умрая Кали, его сын Габделгаффар, его сын князь Мухаммедхусаин. Это последнее звено, кото-

рое было переписано из свидетельства.  



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1027

ни Большой Арбашча Кузнецкого уезда Сулейман, сын Саглука, написал: «В нашей округе на 
протяжение многих лет существует противоречие между имамами по поводу начала и оконча-
ния священного рамазан. Так, например, не видя луны, начинают и заканчивают [уразу] на два 
дня ранее. Не обращаются к священным хадисам для решения вопроса о видимости луны. Их 
предводителем является имам деревни Куйсуы Юнус, сын Габделджалиля. Остальные призна-
ют его сыном ишана и поэтому подчиняются его словам. Однако мулла Юнус не прислушива-
ется к моим словам. Каждый год ураза начинается на день раньше, чем в Казани (если бы по 
шариату следование Казани было бы обязательным, то, несомненно, Юнус ишан был виновен в 
своих действиях). Раньше следовали за его отцом Габделджалилем, сейчас за муллой Юнусом. 
Наша деревня находится в пяти километрах от Куйсуы. Мусульмане нашей деревни начали 
ходить на пятничные намазы и гает к мулле Юнусу. В прошлом году, не обращая внимания на 
луну, мулла Юнус прочитал гает на день раньше Казани и нашего муфтия. 

Ахун Сулейман, сын Саглука. 10 декабря 1829 г. 

Источник: Фəхретдин Р. Асар. Җилд 2. Җөзъэ 13. Оренбург, 1907. Б.348–389. 
 

Салимгарей бине Шахингирей бине Юсуф бине Кутлугмухаммед бине  
Мамеш ат-Тевкели. 

Четвертый муфтий Духовного собрания, умер в возрасте 80 лет 2 января 1885 года (27 ра-
бигуль-ауваль 1302 г. по хиджре) и похоронен 4 января. Заупокойную молитву прочитал быв-
ший в то время членом Духовного управления казанский имам Мухаммед бине Гумар аль-
Салахи. С разрешения Министерства внутренних дел муфтий был похоронен на западной сто-
роне первой мечети Уфы. Могила его огорожена железной оградой, внутри которой в голове 
установлен белый мраморный камень. Надгробная надпись выполнена красиво, но написана с 
ошибками. 

Официальная биография. 
Муфтий Салимгарей, происходя из уфимских дворян, поступил на военную службу. В 1828–

1829 гг. в русско-турецкой войне служил под командованием графа Балина и генерала, барона 
Будбирха. За мужество, проявленное во время военных действий, награжден орденом Анны 3-й и 
4-й степени, кроме того, ему была пожалована серебряная медаль. За успешные переговоры с 
губернатором Малакии Каймкам пашой был включен в состав посольской комиссии в город Ад-
рианополь55. В 1831 году он был отправлен в область Пулак для подавления возникающих вол-
нений, в результате успешных действий был награжден орденом. Получив звание штаб-
ротмистра, покинул военную службу, и в феврале 1848 г. был выбран председателем уездного 
дворянства города Бугульмы. Здесь он прослужил до 14 декабря 1850 года. Указом императора от 
28 февраля 1865 года Салимгарей Тевкелев назначен муфтием Духовного управления мусульман 
в Уфе. 29 июля 1866 г. назначается директором тюремной комиссии. 30 апреля 1869 года был 
награжден орденом Анны 2-й степени; 16 апреля 1872 года император Александр пожаловал ему 
перстень, украшенный драгоценными камнями и с надписью «Александр». Принимал участие в 
подавлении возмущения пермских башкир, выступавших против всеобщей воинской повинно-
сти, за что император Александр выразил ему официальную благодарность и одарил золотым 
портсигаром. Был награжден орденом Станислава 1-й степени 1 января 1877 года, орденом Анны 
1-й степени 7 марта 1880 года, орденом князя Владимира 2-й степени 6 мая 1884 года. В 1880 
году участвовал в праздновании 25-летия правления императора Александра Николаевича, в 1883 
году присутствовал на короновании императора Александра Александровича, и в честь этого 
праздника был награжден золотой медалью. Умер 2 января 1885 года в возрасте 77 лет и был по-
хоронен в яблоневом саду возле первой соборной мечети Уфы. 

Неофициальная биография. 
Салимгарей муфтий родился 30 декабря 1805 года в деревне Килим Белебеевского уезда 

(поэтому ему не могло быть 77 лет, когда он умер). После окончания военной службы, в 1854 
году, во время путешествия в Хиджаз совершил хадж. В Стамбуле в составе российских послов 
был принят султаном Габделмажидом. В этом же путешествии посетил и Сирию. 

                                                 
55 Адрианополь (Эдирне) – главный город турецкого Адрианопольского вилайета. В 1360–1453 гг. 

служил резиденцией султанов. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1028

Первой женой была дочь мирзы Асфандияра Давлеткильдеева Гайнелхаят. Она умерла в 
возрасте 29 лет в деревне Килем. Потом он женился на родственнице первой жены, дочери 
мирзы Сулеймана Давлеткильдеева Фатиме. С этой женой он прожил 25 лет, и после смерти 
муфтия Фатима прожила ещё 26 лет, умерла 19 июня 1912 года в возрасте 85 лет, была похоро-
нена рядом с мужем. Свой дом, стоимостью 80 тысяч, оставила в вакуф мечети. 

Ни от одной жены у муфтия не было детей. 
Общее состояние. 
Во время муфтиятства Салимгарея Духовное Собрание занималось только официальными 

делами, не предпринимало никаких действий против волнений мусульман. Мусульмане были 
недовольны негативным отношением к ним правительства, были в курсе его ограничительных 
мер против религии. Поэтому, как только мусульмане узнавали тревожную весть, отправляли 
гонца к муфтию. 

В 1878 г. религиозная проблема коснулась всего мусульманского населения. Махалли от-
правляли своих представителей в Уфу. В архиве Собрания сохранилось 83 их прошения. Одна-
ко члены собрания их официально не рассматривали, не выносили по ним решений, а отправ-
ляли прямиком в архив. Трудно оценить такие действия членов Собрания, выбранных казан-
скими мусульманами. 

В период деятельности этого муфтия медресе были переданы в ведение Министерства про-
свещения, однако перевод этого указа на татарский язык не был распространен среди мусуль-
ман, поэтому они не предпринимали никаких действий. 

Почтенный Марджани так говорил о муфтии: «Несмотря на то, что не обладает знаниями по 
фикху и шариатскому праву, он смог добиться назначения на эту должность. Его предшествен-
ники, хотя и не были учеными в полном смысле это слова, но этот муфтий совершил ошибку, 
открыв двери для людей неученых. Несмотря на то, что муфтий действовал из самых искрен-
них побуждений, из-за отсутствия знаний и смелости он был вынужден прислушиваться к чу-
жому мнению, и не мог настоять на своем. Поэтому он мало совершил полезных дел для своей 
нации, часто изменял свое же решение. Было возложено много надежд на этого человека, обла-
дающего широкими взглядами, понимающего указы правительства, но надежды правительства 
не оправдались» ... (Мустафадель-ахбар. Т.2, с.311–312). 

О том, что он не способен к выполнению полезных дел и не может быть на страже нации и 
религии, мы услышали в Уфе от знающих людей. Они говорили: «Растет недовольство члена-
ми собрания, выбранных в Казанском вилайете. Каждый раз избираются известные, но недале-
кие люди, которые ничего не смыслят в работе, не различают левое от правого, и муфтий ос-
тался в беспомощном состоянии». 

Перед назначением муфтием, Салимгарей мирза ездил в Петербург, где встречался с Ху-
саином Фаизхановым и беседовал с ним по поводу открытия для татар высшей научно-
религиозной школы. (Лично я считаю, что эти поездки были нужны Салимгарею, чтобы его 
назначили муфтием, но он скрыл свою истинную цель от Хусаина эфенди). 

В 1864 г. Хусаин эфенди писал из Петербурга Марджани следующее: 1) Тевкелев приложил 
много стараний, разговаривал со многими людьми по поводу предполагаемого медресе. 2) 
Медресе, о котором мы договаривались с Тевкелевым, будет открыто в Казани и полностью 
обеспечено. Из учебной программы будут исключены бесполезные книги, основное внимание 
будет обращено на религиозные и светские науки. Медресе полностью будет регламентирова-
но. Русский язык, география и геометрия будут преподаваться на русском языке. 3) Первона-
чально предполагалось, что в медресе будут преподавать те же предметы, что и в гимназии, и 
само учебное заведение будет пользоваться теми же правами, что и гимназия. Однако учиты-
вая, что среди нас нет людей, которые могут преподавать эти науки, отклонились от этой мыс-
ли. Изучение русского языка на хорошем уровне будет для нас достаточно. 4) Тевкелев соби-
рался разговаривать на эту тему с министром просвещения. 

После назначения Салимгарея мирзы муфтием, Хусаин Фаизханов приехал к нему в качест-
ве гостя в деревню Килем. После этого в 1865 г. написал Марджани письмо, в котором есть 
такие слова: «Муфтий твердо стоит на своем мнении по поводу открытия медресе и хочет во-
плотить в жизнь все свои мысли». 

С одной стороны, муфтий согласился с этой идеей, т.к. муллы Казани причиняли вред Ху-
саину Фаизханову, но, с другой стороны, после смерти Хусаина эфенди муфтий забыл об этом, 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1029

и стал больше говорить, чем делать. Первоначально эту идею должны были воплотить в Учи-
тельской школе, открытой для мусульман в Уфе, что подтверждают архивные документы. 

Официальные письма. 
1880 г. 28 мая, №1282. Министру внутренних дел. Письмо очень длинное, чтобы его пере-

писать, нужно много времени и места. Поэтому приведу только выдержки: 
1) Членами собрания избираются только имамы Казанского вилайета, остальные мусульма-

не этого лишены. Однако в Собрании рассматриваются дела, касающиеся всего мусульманско-
го населения. Поэтому избрание членов только из Казанского вилайета неправильно. В связи с 
этим каждые три года один из трех членов будет избираться в Казани, остальные два – в других 
губерниях. 

В настоящее время выборы в члены Духовного управления происходят в декабре. Это вы-
зывает определенные неудобства для возвращения заканчивающих срок службы и для прибы-
тия новоизбранных. Выборы надо перенести на май месяц – к этому времени открывается вод-
ный путь, что удобно и для уезжающих, и для прибывающих членов Собрания. 

Избрание сразу трех новых членов невыгодно для ведения дел нашего Управления. Новые 
члены долго входят в курс дела. Поэтому их нужно заменять по одному каждый год. Поэтому 
прибытие только одного нового члена не будет задерживать дела Собрания. 

2) (Наставление, написанное по-русски. В начале письма дан русский перевод суры «Фати-
ха». Дата не обозначена, несмотря на то, что наставление было распространено среди имамов). 

Уважаемые муллы и ахуны Оренбургского собрания! 
Обращаться к вам меня вынуждают ошибки некоторых из вас. До меня дошли сведения, что 

некоторые из вас враждебно относятся к христианам. Поэтому считаю необходимым ознако-
мить вас с христианами России. 

Христиане – это люди, которые разрешили строить нам мечети, способствуют развитию у нас 
сельского хозяйства, торговли и ремесел. Это верные сыны своего государя и отчизны, которые 
не ждут от нас благодарности за свои благодеяния. Как мы сможем отблагодарить нашего госу-
даря? Наша благодарность должна выразиться в соблюдении его законов и выполнении указов. 

Если мы не будем знать языка нашего государства, как вы сможете узнать о законах госуда-
ря? Как будете разговаривать с чиновниками? Незнание русского языка приведет вас к боль-
шим бедам. Не понимая того, чего желают чиновники, вы будете вынуждены довольствоваться 
словами переводчиков. Не имея возможности спросить у чиновников необходимых вещей, вы 
многое теряете. Когда нужно будет просить что-либо по своим религиозным потребностям, вы 
будете обращаться за помощью к человеку, знающему русский язык. Они же могут написать 
что-нибудь вредное. 

Некоторые считают, что, изучая русский язык, они будут подвергнуты крещению. Нельзя 
верить этим словам. Сахих аль-Бухари писал, что пророк говорил о пользе изучения еврейско-
го языка. Знание русского языка полезно для вас. Ваше счастье зависит от этого. Тот, кто не 
хочет знать русского языка, не уважает нашего государя. Это также и научная польза. Однако 
некоторые из вас не понимают, что в религии главной наукой является знание русского языка. 

Не зная русского языка, как попросите хлеба у русских? Как будете отвечать в судебных 
делах? Как сможете узнать о налогах на землю и воду? Все указы и законы, касающиеся вашей 
жизни, написаны на русском языке. 

Наш великий государь повелел преподавать на русском языке в новых школах и медресе, 
которые будут открываться для его верных подданных. Для воплощения этого указа именно 
вы, ахуны и муллы, должны оказывать первую помощь. 

Таким образом, я перечислил причины, по которым вы должны знать русский язык. Поэто-
му я приказываю вам: призывайте народ к изучению русского языка. 

Прочитайте 191 суру из 3-го аята священного Корана и докажите, что сможете исполнить 
эти наставления. Да поможет вам Аллах в делах религии! 

(Эта бумага была отпечатана, я нашел ее среди бумаг архива, которые были приготовлены 
для уничтожения. Скорее всего, это наставление было распространено56, но его надо было рас-

                                                 
56 Речь идет о наставлении муфтия С.Тевкелева, составлено не позднее февраля 1873 г. Оно было на-

печатано и распространено среди мусульманского духовенства округа ОМДС. См. русский текст ориги-
нала: Материалы по истории второй половины XIX века. Ч.1. М.-Л., 1936. С.301–302.  



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1030

пространить не на русском, а на своем, тюркском, языке. Было бы неплохо написать его в фор-
ме книг «Фазаилеш-шухур» и «Бадавам». Однако для этого нужен составитель «Фазаилеш-
шухур», но в Собрании не нашлось такого человека. Скорее всего и русский вариант был со-
ставлен его неграмотным секретарем. Если бы это дело было поручено какому-нибудь адвока-
ту, получилось бы намного лучше.) 

Некоторые из писем, написанные муфтию. 
1) Из Министерства внутренних дел, 23 июня 1884 г., № 329. 
Из письма от 28 мая 1880 г. нам стали известны ваши предложения о порядке избрания чле-

нов в Оренбургское собрание. Некоторые опрошенные нами губернаторы отрицательно выска-
зались против созыва совещания для выбора членов. В любом случае ваше предложение идет 
против закона. Поэтому, составив новый проект, отправьте его мне на рассмотрение! (Отлич-
ный ответ спустя четыре года! – Р.Ф.) 

2) (Переписывается в сокращении): «Муфтию Тефкелеву. От Ярмухаммеда, сына Габдес-
саттара из деревни Муслим Чистопольского уезда57».  

(После перечисления имен и званий ишанов и халифов деревни Кизляу – Р.Ф.) пишет: «Я 
был вхож в их среду, поэтому слышал их слова и видел их дела, противоречащие шариату. 
Оказывается, они выступают против хаджа. Мне сейчас 67 лет и я видел много шейхов, кото-
рые не действовали против шариатских законов. У этих же нет честности. Они становятся 
ишанами только для обогащения, чем приносят мучения простому народу. Ни у одного из них 
нет иджазы. Женщины под предлогом посещения ишана общаются с незнакомыми мужчинами. 
Некоторых из женщин по дороге захватывают беглецы и держат у себя до десяти дней. Будучи 
достопочтенными и уважаемыми женщинами, они в то же время распространяют много спле-
тен. В основном муриды и хальфы употребляют алкоголь, угоняют лошадей и воруют, потом 
идут к своему ишану и получают отпущение грехов. Невозможно перечислить все греховные 
деяния муридов. Вся деревня знает, что один известный всем хальфа прелюбодействовал на 
своей пасеке с женщиной. Держа свою семью как пленников, гуляет с чужой женой. Питается 
продуктами, которые украл сын этой падшей женщины. В другой деревне один хальфа остает-
ся наедине с молодыми женщинами в пустом доме, якобы с целью разъяснения им чего-либо. 
Еще в одной деревне хальфа, чтобы провернуть одно дело, спаивает своим приспешникам не-
сколько ведер водки. Он был признан в присвоении чужого добра, но нашел свидетелей, кото-
рых заставил дать ложные показания. 

... Поэтому необходимо, пока не поздно, остановить их. Благодаря им может исчезнуть ре-
лигия ислама. Да будут прокляты ишаны, не знающие основных мусульманских требований. Я 
практически слеп, перо мое мне не подчиняется, я стар, тем не менее, когда я пишу эти строки, 
я боюсь гнева Аллаха. Да сохранит нас Аллах от злых умыслов муридов!  

13 марта 1878 года. 

Некоторые письма, написанные муфтием Салимгареем и пришедшие на его имя, были 
опубликованы в первой части «Правительственных предписаний, касающихся мусульман» 
(Исламнар хакында хөкүмəт тəдбирлəре58). В работе «Ядкарь» Мухаммедсалима Уметбаева59 
были опубликованы письма Тевкелева, написанные муфтиям Крыма и Кавказа. Те, кто хочет 
ознакомиться с письменной традицией российских муфтиев, существовавшей полвека тому 
назад, могут обратиться к этой работе. 

Источник: НА УНЦ РАН, ф.7, оп.1, д.12 (старый акт), л.99–103. Подлинник. 

                                                 
57 Д.Муслюмкино Чистопольского р-на РТ. 
58 См.: Фəхреддин Ризаэддин. Дини вə иҗтимагый мəсьəлəлəр: сайланма хезмəтлəр. Казан, 2011. 

Б.153–203. 
59 Уметбаев Мухаммедсалим Ишмухаммедович (1841–1907) – филолог, публицист, поэт. Автор не-

скольких русско-татарских словарей, грамматики татарского языка, стихов и эссе. «Ядкарь» издан в 
1897 г. 



 
 
 
 
 
 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Р.Фахретдина 
 

 

1031

Мухаммедьяр бине Мухаммедшариф бине Баязид бине Габделджалиль бине Султан бине 
Мамат бине Чубан бине Тутар бине Кузай бине Кутлуш бине Акъюл бине Юлбирде бине 

Тангребирде бине Тавкил бине Шахкули бине Туксыбай. 
Пятый муфтий Оренбургского духовного собрания в Уфе, умер 12 июня 1915 года (12 шаг-

бана 1333 г. по хиджре) в возрасте 80 лет. Похоронен на западной стороне Первой соборной 
мечети, к северу от захоронений муфтия Салимгарея Тевкелева и его жены. 

Муфтий Мухаммедьяр происходит из сословия башкир, его дальние предки были родом из 
деревни Куджака Мензелинского уезда60. Фамилия муфтия пошла от деда Султана бин Мамата. 
Шеджере его включено в сборник «Маглумат»61 под №№24–33. 

Габделджалиль бине Султан служил в должности кантонного начальника у башкир, умер в 
сентябре 1824 г. (1239 г. по хиджре). Его жена и мать муфтия Мухаммедьяра Сагадатдана, дочь 
Габдеррашида Мутина из села Такта Алачык62, скончалась в Уфе в 1891 г. (1308 г. по хиджре) 
и была похоронена на мусульманском кладбище. 

Муфтий Мухаммедьяр в своей автобиографии, написанной в 1905 г., указал, что ему было в 
то время 68 лет, поэтому его год рождения приходится на 1837 г. (1253 г. по хиджре). 

После окончания Казанской гимназии он поступил в университет, но, проучившись там все-
го год, ушел на государственную службу («Шура», том 8, стр.449). 2 января 1886 г. император-
ским указом он был назначен муфтием в Оренбургское духовное собрание с годовым жалова-
нием 5000 руб. (годовая зарплата предыдущего муфтия составляла 2000 руб.) 

Жены: после кончины первой жены, Мухаммедьяр Султанов женился на дочери Шейхуль-
ислама, сына Мухаммедрахима Султанова, Марьям (внучке муфтия Габдессаляма), которая 
умерла после муфтия. 

Источник: НА УНЦ РАН, ф.7, оп.1, д.12 (старый акт), л.282. Подлинник.  
 

Материалы перевела и подготовила Лилия Байбулатова 

                                                 
60 Сейчас д.Кузякино Актанышского р-на РТ 
61 Имеется в виду «Мəгълүмате җəдидə» (Новые сведения) – религиозный еженедельный журнал. 

Издавался в 1908–1917 гг. в Уфе. 
62 Д.Такталачык Актанышского р-на РТ. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 
1032

IV. «Миръат» («Зеркало») Габдерашита Ибрагимова о проблемах 
татарско-мусульманского сообщества на рубеже XIX–XX вв. 

 
Габдерашит Ибрагимов (1857–1940) был одним из первых, кто в начале ХХ в. публично 

обозначил проблемы реформирования татарского сообщества, призывал совместно искать пути 
отказа от схоластики, по превращению татар в конкурентоспособную нацию. Для трансляции 
своих идей он успешно использовал свое публицистическое издание «Миръат» («Зеркало»). 
Г.Ибрагимов родился в семье представителя мусульманского духовенства, начальное образо-
вание получил в сельском медресе, продолжил обучение в учебных заведениях других россий-
ских регионов, а также в Медине. В 1885 г. он был назначен муллой и мугаллимом в родном 
городе Тара Тобольской губ.1, в 1892–1894 гг. состоял заседателем ОМДС, затем уехал в Тур-
цию, где опубликовал публицистическое сочинение «Чулмап йолдызы» («Утренняя звезда»), 
посвященное правовому положению мусульман в Российской империи и первостепенным во-
просам их развития, которые требовали незамедлительного решения, в 1897–1900 гг. совершил 
путешествие по странам Востока и Европы. 

Во время поездок по Волго-Уральскому региону, Западной Сибири и Казахской степи, раз-
бирая жалобы единоверцев в ОМДС, Г.Ибрагимов получил представление о нуждах и чаяниях 
мусульман различных местностей, об их общих проблемах и преградах, мешавших поступа-
тельному развитию татарской нации. Путешествия в европейские и восточные страны позво-
лили ему определить уровень развития русского и татарско-мусульманского обществ в миро-
вом масштабе, глубоко осознать отставание исламских стран и оценить потенциал татарских 
махаллей в российских реалиях. В результате Г.Ибрагимов отошел от критической оценки пра-
вового положения мусульман в России и основное внимание стал обращать на внутренние 
проблемы татарско-мусульманского сообщества, которые он считал главными причинами 
сдерживания прогресса. 

После возвращения из заграничной поездки в Санкт-Петербурге в типографии И.Бора-
ганского и Казани (1900–1909 гг.) Г. Ибрагимов издал серию брошюр публицистического ха-
рактера под названием «Миръат» («Зеркало»). Они принесли автору наибольшую известность 
среди татар. 

Первые 18 номеров «Миръат» вышли в свет в 1900–1903 гг., еще 4 номера – в 1907–1909 гг. 
Название брошюр небольшого формата (16х22 см) объемом до 36 страниц говорило читателю, 
что в них, как в зеркале, будут отражены события, происходящие в среде российских мусуль-
ман. Судя по содержанию брошюр, автора больше всего беспокоили проблемы российских 
мусульман в сфере образования и необходимость ее ускоренного реформирования. Г.Ибра-
гимов призывал не изобретать новые методы и способы преподавания, а использовать те, кото-
рые успешно применялись в русских школах. Отсталость российских мусульман он объяснял 
их нежеланием саморазвиваться, неиспользованием предоставленных российским законода-
тельством возможностей. С просветительских позиций он писал о необходимости распростра-
нения среди мужчин и женщин передовых знаний и обучения их различным ремеслам, об ос-
вобождении женщины от семейного и духовного гнета. 

Второй вопрос, волновавший Г.Ибрагимова, – решение социальных проблем татар в усло-
виях инокультурной городской среды. Урбанизация требовала качественно новых путей орга-
низации социокультурной жизни татарских общин, создала условия для проявления граждан-
ской активности ее членов, превращения общественных благотворительных организаций, 
имевших статус юридического лица, в подлинный центр социальной и культурной жизни еди-
новерцев. Рубеж XIX–XX вв. – это время появления первых мусульманских благотворитель-
ных обществ. Видя в них большую перспективу как общественных светских этноконфесссио-
нальных центров, он стремился предостеречь вновь возникающие от повторения имеющихся 
ошибок и призывал действующие общества к перестройке своей деятельности. 

По его мнению, действующие общества не в должной степени выполняли возложенную на 
них миссию по адресной социальной защите нуждающихся единоверцев. Причину данного 
явления он видел в пассивности и индифферентности членов общества, большинство которых 

                                                 
1 Ныне Тара – административный центр Тарского р-на Омской обл. 



 
 
 
 
 
 
IV. «Миръат» («Зеркало») Г.Ибрагимова о проблемах татарско-мусульманского сообщества... 
 

 

1033

избирались исключительно благодаря своей известности или богатству. Г.Ибрагимов выявлял 
издержки в деятельности обществ, упрекал их правления в том, что они не ведут целенаправ-
ленную и последовательную работу по сбору средств, предвзято относятся к справедливому 
распределению собранных пожертвований, отмечал зависимость членов правления и участни-
ков общих собраний от мнения одного богатого члена общества. Выход из этой ситуации 
Г.Ибрагимов видел в четком исполнении положений устава – нормативного документа благо-
творительного общества, в котором прописаны обязанности всех его членов. Он также считал 
необходимым избирать в правления этих обществ честных и деятельных мусульман. 

Важно отметить, что в условиях отсутствия татарских газет и журналов «Миръат» в опре-
деленной степени стал выполнять функцию национального периодического издания. 
Г.Ибрагимов публиковал в брошюрах отклики читателей на свои статьи, способствуя станов-
лению публичного диалога и обсуждения насущных проблем мусульман, тем самым формируя 
общественное мнение.  

Лилия Байбулатова 
 

Миръат, или зеркало 
 

<…> Наше сочинение раскроет российским мусульманам некоторые события последних 
лет и, давая полезные советы, покажет правильное направление. 

Среди российских мусульман написание книг было возложено на ученых2, в последние го-
ды муллы занимаются исключительно преподаванием и начали порицать людей, занимающих-
ся сочинительством. 

25–30 лет назад хазрет3 дамелла Шигабуддин Марджани написал некоторые вещи по исто-
рии и религии, но много прекрасных произведений остались незаконченными. Также и Каюм 
Насыри известен несколькими рассказами, календарями и переводами. Однако это все мелочи. 
Кажется, что на арабской графике, кроме Корана, ничего не было издано, а арабографичная 
типография есть только при Казанском университете. 

Мы должны быть благодарны и тому, что по сравнению с прошлым периодом мы дожили 
до хороших времен, число типографий увеличивается с каждым днем, каждый год некоторые 
муллы издают новые полезные книги и сочинения. 

Если внимательно посмотреть на прошлые деяния татар и сравнить их с настоящим време-
нем, то становится ясным, что им во всех областях присущи проницательность и способность к 
восприятию. Для прогрессивного развития нет никаких препятствий, указы российского прави-
тельства достаточно лояльны; более того, правительство готово помогать в любом аспекте. 

В Казани и других областях стали издаваться и распространяться книги, напечатанные на 
арабице. Много книг издано в типографии университета и Чирковой; недавно в Крыму в Бахчи-
сарае при мусульманском правлении открылась типография «Тарджеман»; в Санкт-Петербурге 
благодаря стараниям Ильяса мирзы Бораганского4 открылась исламская типография5 для печата-
ния мусульманских книг на арабской графике. В этой типографии за короткое время дважды бы-
ли изданы два тома «Машкуат аль-масабих», первый раз – литографическим способом, второй – 
типографским, всего 5 тыс. экз. Многие из наших мулл открыли для себя много путей для напе-
чатания стихов, рассказов и множества других книг по науке, нравственности, истории, даже в 
иностранных газетах стали появляться произведения, написанные татарами. 

Всем известно, что на пути старательных, смелых и сильных людей не возникает препятст-
вий, кто старается, тот достигнет успеха. Старательный – снесет горы, сильный – разорвет 
стальные канаты; благодаря взаимопомощи и сотрудничеству человек может улучшить состоя-

                                                 
2 В данном случае под словом «ученые» имеются в виду мусульманские священнослужители – муллы, 

имамы, которые составляли наиболее образованную прослойку татарского общества.  
3 Хазрет – почетный титул, прилагаемый к имени, используется и в смысле образованного религиоз-

ного деятеля. 
4 Ильяс мирза Бораганский (1852 – кон. 1920-х гг.) – издатель, полиграфист, педагог. 
5 Типография И.Бораганского была открыта в 1894 г. в Санкт-Петербурге. Печатала научную, общест-

венно-политическую, религиозную литературу на казахском, крымско-татарском, арабском, персидском 
языках. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1034

ние государства. Нельзя все отрицать; первоначально любая вещь может показаться человеку 
отвратительной и будет им отвергаться, однако позже постепенно он сможет ее принять.  

Даже те, кто говорил, что ученым не нужно писать книги, так как обо всем нужном уже на-
писано, сейчас, взяв в руки перо, кто по-татарски, кто по-тюркски, а кто и на смеси этих двух 
языков начали писать и издавать различные сочинения. Все написанное было принято общест-
венностью и продано тысячами экземпляров, ни со стороны правительства, ни с какой другой 
стороны не было никаких препятствий. 

Однако, несмотря на это, желаемый прогресс не виден, потому что в прошлое время было 
много ученых, выдающихся и знаменитых личностей, даже в каждом вилайете и деревне был 
свой круг ученых, сейчас же этого нет. В век прогресса, имея большие возможности, у нас нет 
ученых. Говорить, что нет ученых – это очень серьезный шаг, потому что в каждом вилайете есть 
благоустроенное медресе, поэтому как можно говорить об отсутствии ученых. Однако я буду 
утверждать, что ученых нет, и буду приводить причины, с которыми будут согласны не все. 

Необходимо привести хотя бы одно доказательство отсутствия ученых. Чтобы узнать об их 
наличии или отсутствии, прежде всего мы должны обратить внимание на нравственность, 
жизнь и окружение простого народа. 

20–30 лет тому назад среди татар были распространены взаимовыручка, поддержка, возве-
личивание ученых, уважение к старшим, сострадание к младшим и много других хороших ка-
честв, в особенности женщины отличались чистотой, порядочностью. Татары хорошо относи-
лись к любой другой нации и народу. Употребление алкогольных напитков было незначитель-
ным и не на виду у всех, курение считалось плохим делом. Пятикратный намаз совершался в 
мечетях при большом скоплении народа. Примирение двух людей считалось обязанностью 
ученых. Также они занимались судейством, распространяли знания, за ними оставалось по-
следнее слово в тяжбах. Любой член махалли боялся имама и подчинялся каждому его слову. 

Таким образом, можно сказать, что в прежние времена были истинные ученые, которых ма-
халля уважала и следовала их словам. 

Если обратить внимание на сегодняшнее состояние, то совершенно неясно – есть ученые 
или их нет. Посмотрев внимательно на простой народ, мы можем увидеть в его среде враждеб-
ность. В каждом городе, деревне и даже махалле есть два богача или два аксакала, или один 
богач и один мулла, которые, враждуя между собой, ищут сторонников среди своих друзей и 
родственников, выискивают друг в друге недостатки, тем самым разделяют махаллю на две 
или три части, и целыми днями копают друг другу яму. Враждебность и тяжба распространены 
не только в махалле, но даже между родными или двоюродными братьями, родственниками, 
между матерью и сыном. Нет лучшего способа уничтожить народ или нацию, чем разжигание 
враждебности. Враждебность – это величайшее бедствие: из-за нее проливаются кровь и слезы, 
погибают города, деревни и великие государства, исчезают нации. Для недопущения враждеб-
ности и исправления нынешней ситуации нужны ученые, но найдется ли во всей России хоть 
один ученый? 

У нас не осталось ни капли дружбы, каждый беспокоится только о себе, так как дружба рас-
сматривается только с точки зрения выгоды. Таких понятий, как милосердие, помощь, состра-
дание не существует. Сколько голодных и больных детей бедняков ходят по улицам, которые в 
конце концов пропадают, сколько сирот-девочек, которые выпрашивают милостыню у ворот 
или перед мечетью, а едва повзрослев начинают заигрывать с такими же детьми возле той же 
самой мечети. Впоследствии, попавшись на глаза городовому, идут по плохой дороге… 

Для содержания этих несчастных нет сиротских домов и взрослых для их наставления и 
воспитания. В последние годы благодаря стараниям некоторых чиновников и отдельных лич-
ностей в некоторых городах открылись благотворительные общества, однако и им никто не 
оказывает содействия; более того, чинят препятствия в деле благотворительности. 

По словам одного уважаемого астраханца, в Касимове во время спектакля, устроенного в 
пользу благотворительного общества, местные хазреты выступили с фетвой против посещения 
театра. На другой день, когда сборы от спектакля были направлены в пользу театра, все хазре-
ты вместе с женами отправились на спектакль. Что может сделать общество при таком поло-
жении дел? В некоторых городах построили сиротские дома, однако нет денег на их содержа-
ние. По истечении трех лет после открытия сиротского дома ни одному сироте не дали ни кус-



 
 
 
 
 
 
IV. «Миръат» («Зеркало») Г.Ибрагимова о проблемах татарско-мусульманского сообщества... 
 

 

1035

ка хлеба. Сейчас в России есть 5–6 благотворительных обществ, у них есть название и члены, 
но нет денег. Безденежье, подобно индийской чуме, распространилось повсеместно. 

Удивительно, неужели среди татар нет богатых людей? Или же деньги направлены на что-
то другое? Вроде бы у татар есть деньги, говорят, что есть и миллионеры. Эти люди не могут 
найти законного способа для подачи обязательной по шариату милостыни. Необязательные же 
милостыни забирает случайно появившийся хазрет, и богачи получают за это вознаграждение 
(савап). 

Можно сказать, что наши баи ожидают вознаграждение только с одной стороны, т.е. пожерт-
вовав малые деньги, надеются на большое вознаграждение, о будущем же не задумываются. 
Считая, что о завтрашнем дне подумает ишак, они сами, живя по одному правилу, постепенно 
превращаются в ишаков. Если бы люди задумывались о будущем, то в каком-нибудь городе или 
махалле стали бы беспокоиться о его населении: воспитали бы шакирдов, могущих быть имама-
ми, обучали бы детей неимущих в гимназиях и академиях. Всем известно, что необходимо делать 
для будущего, но ничего этого у татар нет. Если в каком-нибудь городе скончается имам, на его 
место баи, соблазнив деньгами, назначают хорошего имама из бедной деревни. Имам уходит, а 
бедное и несчастное население деревни остается без имама, так как чтобы выбрать нового, у них 
нет или денег, или достойной кандидатуры. Что могут сделать эти бедные люди, как они будут 
воспитывать своих детей, кому могут рассказать о своих горестях… 

Баи всегда смогут найти муллу: когда скончается очередной, они снова заберут муллу из 
другой бедной деревни. Казанские баи уже забрали всех деревенских мулл. Можно сказать, что 
возле Казани не осталось ни одного приличного муллы. Даже если осталось несколько, один 
нужен на место Галлям хазрета, еще один на место Самарканда. Это также может служить до-
казательством отсутствия ученых. 

Еще одна важная причина отсутствия ученых: благословение старого муллы и остабике6. 
Эта также общая беда. Дети священнослужителей, по достижении ими степени махдума7, 
прельщаются общественными деньгами и совершенно не получают образования (особенно, 
если они хоть немного обладают красотой). К 20 годам положение махдума окончательно ста-
новится ясным, старый хазрет и сам начинает уже догадываться о намерениях махдума. 

В один из дней хазрет приглашает к себе домой баев, аксакалов и наиболее разговорчивых 
людей деревни и жалуется им на свою старость: «Ох, я состарился! Здоровья нет! Слава Алла-
ху, вот и махдумы подросли, как же нам не стариться. Бадреддин агай, я вот что хотел вам ска-
зать – не считаете ли вы нужным сделать приговор махдуму? Если он останется от предстоя-
щего набора, то и я смог бы оставить свою должность». 

Старики все в один голос: «Очень хорошо! Очень нужно! Так и надо!». 
Тут же начинают составлять приговор, сдается экзамен, махдум оставляется от набора и 

становится имамом… 
Если хазрет умирает, не закончив это дело, то остабике его завершает. Нет никаких сомне-

ний, что махдум будет имамом. Однако, как только махдум становится имамом, медресе за-
крывается, шакирды расходятся, с благословения остабике все завершается… 

Иногда и бедняки могут стать муллами. Дети неимущих, бегая по улицам (некоторые убе-
жав от мачехи, некоторые от крайней степени бедности или отсутствия наставника) и не найдя 
места для ночлега, заходят в медресе. Переходя из одного медресе в другое и начиная отличать 
белое от черного, они становятся хальфами8 для детей баев, через некоторое время, выучив 
несколько словосочетаний и пару слов из введений <книг>, начинают писать письма, разукра-
сив их подобно «Шархе мулла» и «Таузих», в итоге они попадаются на глаза баям, которые 
назначают их муллами. 

Однако к тому времени, проведя половину жизни в бедности и лишениях, этот человек дос-
тигает 40-летнего возраста. Два года уходит на то, чтобы стать имамом, он ездит в Чебоксары 
или Екатеринбург для сдачи экзамена, на это уходит еще один год, после этого он получает на 
руки указ. Однако сам он беден, жены нет, этого нет, того нет, таким образом проходит еще 5–
6 лет, и ему исполняется 50 лет. <…> 

                                                 
6 Остабика – женщина-настоятельница, обучающая светским и духовным наукам. 
7 Махдум – сыновья духовных лиц. 
8 Хальфа – учитель. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1036

Сейчас нужно приложить все усилия на ниве просвещения, помогая друг другу и как можно 
быстрее нам необходимо изучать науки и обучаться ремеслу; сейчас каждый может обучаться 
тем способом, который наиболее доступен для него; в настоящее время нам еще рано подни-
мать проблему создания собственных программ и методов, так как их необходимость практи-
чески невозможно донести до народа. Во-первых, у нас нет людей, способных заниматься соз-
данием программ и методов, даже если и найдется один человек, это не делается в одиночку. В 
государственных школах есть люди, известные в педагогике, есть учебники, изданные при со-
действии какого-нибудь общества, есть какие-то принятые правила – однако состояние данной 
проблемы до сих пор неудовлетворительное, что постоянно раскрывается на страницах газет и 
журналов. Поэтому сейчас нам рано изучать методы, поскольку мы не знаем, какие из них по-
лезные, у нас нет методов, которые получили общее одобрение и были апробированы. Нам ска-
зали, что самый действенный – это новый метод, и, отправившись в Стамбул, мы привезли но-
вые методы, для разборки которых нужно привести мударриса с рыбного базара. 

Сейчас каждый должен прилагать больше сил, чтобы объяснить и научить чему-либо теми 
способами и правилами, которыми владеет сам, от споров нет никакой пользы, так как цель 
чтения – знание, цель преподавания – обучение. Однако какими бы ни были методы, цель одна. 
Поэтому очевидна бесполезность диспутирования и написания различных сочинений на эту 
тему. Глупо задаваться вопросом – законен ли с точки зрения ислама тот или иной метод пре-
подавания. Лучшим ответом на него будет молчание. <…> 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат яки көзге. Беренче җөзьэ. СПб., 1900. Б.5–29. 
 

Рождение человека 
<…> Есть разумные люди, которые не используют свой ум, поэтому от них нет пользы ни 

им самим, ни другим. Если же человек будет использовать свой ум ежедневно, рассуждать о 
полезных и вредных сторонах какого-либо дела, то его ум будет развиваться ежедневно и еже-
годно настолько, что он сможет спрогнозировать события на 100 лет вперед. Он сможет рас-
сказать, чего ожидать нациям и государствам в будущем, и его слова окажутся правдой. Он 
самостоятельно сможет управлять государством, так как сможет предположить будущие за-
просы и негативные явления. Те, кто не используют свой разум, ничего не знают, они не могут 
сказать даже, что находится у них дома, поэтому не могут быть в нем хозяевами. 

Что я хочу сказать этими словами: у нас, т.е. татар, ум есть, Аллах породил нас разумными 
наравне с другими народами, у нас нет недостатков, однако из-за неиспользования ума мы уже 
в течение 100 лет находимся в одном и том же состоянии, не стремимся сделать шаг вперед, 
мы ничего не знаем о настоящей ситуации, не говоря уже о будущем, не различаем вред и 
пользу, живем так же, как наши деды и родители, едим, пьем, почти не отличаемся от живот-
ных – все это следствие отсутствия мысли, вернее, из-за невежества. Потому что при наличии 
знаний человек постоянно читает книги, мыслит. Если в прежние времена можно было наблю-
дать такую ситуацию и имелись люди, владеющие ремеслом, то сейчас из-за лени они исчезли 
бесследно, не осталось даже их имен. Были также люди и без ремесла, но, приложив усилия, 
они смогли стать хозяевами мира. Постоянное мышление развивает ум, расширяет восприятие 
– все это в конечном итоге полезно и для человека, и для нации. Расширение знаний – это тоже 
наука, поднятие уважения – также наука. Без науки пропадает всякое знание. <…> 

Куда бы мы ни посмотрели, во главе любого хорошего дела вы не найдете мусульманина. В 
столице – Петербурге – находится много министерских учреждений; татары не только не руково-
дят каким-либо стоящим делом, но их нет даже среди помощников руководителей. Сейчас в Пе-
тербурге находится приблизительно около 10 тысяч татар. Среди них выделяется группа астра-
ханских татар, которые занимаются одним ремеслом. Остальные же – это нищие, дворники и 
тому подобные работники. В год несколько раз к ним приезжают ишаны9, которым они по неве-
жеству своему отдают из заработанных денег садаку10 и получают взамен фатиху11. Приезжают к 

                                                 
9 Ишан – суфийский наставник; почетное наименование религиозных авторитетов, знатоков религи-

озных дисциплин, людей, известных своим благочестием. 
10 Садака – милостыня. 
11 Фатиха – название первой суры Корана. Обозначает также благословение. 



 
 
 
 
 
 
IV. «Миръат» («Зеркало») Г.Ибрагимова о проблемах татарско-мусульманского сообщества... 
 

 

1037

ним и муллы, которые собирают деньги на постройку мечети, взамен чего эти несчастные полу-
чают савап12. Они погрязли в невежестве; лучше бы они эти деньги, отданные ишанам и на ме-
четь, потратили бы на строительство мектебе или медресе, где обучали бы своих детей татарско-
му и русскому языкам. Сейчас, наученные опытом, мы знаем, что одного благословения недоста-
точно, нужно прилагать усилия, в каждом деле мы должны брать пример с нашего пророка. Он 
ограничивался одной фатихой, на развалинах он собственными руками копал ямы, пытался найти 
причину происшедшего, великие ученые и последователи Аллаха никогда не собирали копееч-
ную садаку, также и ученые других стран не занимаются таким недостойным делом; вообще, 
закон не разрешает побираться, прикрываясь званием ишана и ученого. Если человек действи-
тельно беден, то он должен повесить на шею мешок, чтобы подающий знал, что дает милостыню 
нищему; мы же подаем ишану. В такой ситуации имамы махалли находятся в исключительном 
положении, так как они получают в своем приходе законное жалованье. Поэтому если мы пра-
вильно воспитаем наших детей, они не поддадутся обману со стороны ишанов, смогут опреде-
лить для себя, где польза, а где вред, и задумаются о будущем. <…> 

До настоящего времени обучение девочек считалось плохим делом. Только редкие люди 
отдавали своих дочерей остабике, которые учились у нее читать по-татарски, изучали несколь-
ко молитв и короткую суру из Корана, – все то, что знала сама остабике. Однако девочкам ни-
когда не давали полного образования, не обучали ремеслам. Хазреты всегда наставляли: «Не 
учите писать девочек, не разрешайте им подниматься на крышу дома». Обучение девочек по-
русски вообще, видимо, считалось грехом. 

Однако сейчас, слава Аллаху, мы слышали, что появились школы для девочек. Стали из-
вестны женщины с прекрасным образованием и широким мировоззрением. Появились книги, 
изданные женщинами. 

В последние годы появились девушки, получившие русское образование. Многим известна 
девушка из одной из деревень Белебеевского уезда, обучавшаяся в Петербурге, где, изучив 
русский, французский и английский языки, она вернулась в свою деревню и стала воспитывать 
девочек-сирот и из бедных семей. Многие старались ей помочь сообразно своим силам и воз-
можностям. Недавно один из прибывших из тех краев сообщил, что эта девушка кормит и обу-
чает на свои средства около 50 девочек. <…> 

В эти годы среди татар проблема женского образования стала активно обсуждаться, неко-
торые баи решились даже дать образование своим женам, которые стали читать Коран и изу-
чать арабский и персидский языки. 

Наши женщины владеют многими ремеслами, татарские девушки работают на телеграфной 
станции и в коммерческой кассе, они входят в состав благотворительных и торговых обществ, 
земских управ, выступают на театральной сцене. Стало известно, что одна татарская девушка 
играла в Венском театре. <…> 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат сани яхуд икенче көзге. СПб., 1900. Б.3–5, 9–12, 17–20. 
 

Благочестие 
В настоящее время мусульмане ассоциируются с ленью, безработицей и бедностью. <…> 

Некоторые пишут, что именно ислам призывает мусульман к праздности и бедности. Однако 
мы пришли к такому состоянию из-за того, что, отложив в сторону книги, составляющие осно-
ву ислама, стали жить, основываясь на книгах, мало имеющих отношение к нашей религии, 
такие как «Ахыр заман»13, «Бадавам»14 и другие тому подобные. Мы бы не дошли до такого 
состояния, если бы руководствовались только Кораном и хадисами пророка. Наш шариат осно-
ван на прекрасных традициях и человечности, охраняет нас от всяких бесполезных деяний. 
Дела, разрешенные исламом, подобны мудрости и свидетельствуют о пользе. Все деяния, за-
прещенные в нашей религии, являются вредными. <…> 

                                                 
12 Савап – вознаграждение за доброе дело. 
13 «Ахыр заман китабы» – памятник религиозно-дидактической литературы. Авторство приписывает-

ся С.Бакыргани. В книге описывается Судный день, киямат, потусторонняя жизнь. 
14 «Бадавам» – памятник татарской религиозно-дидактической литературы. Автор неизвестен. Посвя-

щен критике языческих обычаев и обрядов, пропаганде основ ислама. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1038

В этой связи проблема банка – исключительная ситуация, так как, с одной стороны, они 
вредны, с другой стороны, приносят много пользы. В целом процентные сделки становятся 
харамом15, когда совершаются только между двумя людьми. <…>  

Одна часть банка должна быть государственной, и нет сомнений в том, что государство бу-
дет следить за его развитием. 

Согласно закону и правилам выдача денег под проценты простому и честному человеку 
считается правильной. 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат сани яхуд икенче көзге. СПб., 1900. Б.32–34. 
 

Всякому месту найдется слово, всякой площади – свой деятель 
До этого мы много говорили и еще раз повторяем о небходимости воспитании детей. Для 

нас всегда открыты государственные школы, поэтому это надо использовать, не стоит праздно 
проводить свою жизнь. 

Среди татар распространено много ложных слухов, в последнее время, поверив словам, что 
российское правительство стремится обучить детей русскому языку для дальнейшего их обру-
сения, татарское население стало совершать необдуманные и ненужные поступки. Население 
нескольких деревень решило переселиться в Турцию, некоторые из них, потеряв все состояние 
и переселившись в Турцию, в конечном итоге все равно вернулись в Россию. Скольким опас-
ным заболеваниям они подверглись – все это последствие невежества. В России свобода рели-
гиозного вероисповедания подтверждена законом. Правительство, решая религиозную пробле-
му, открыло для нас Духовное собрание, назначило муфтия и кадиев, утвердило специальные 
законы и порядки. Если бы мы в свое время получили воспитание, то сейчас не стали бы при-
слушиваться к ложным слухам и не обманывались бы. 

Для исправления сложившейся ситуации нам необходимо отдать своих детей в государст-
венную школу. В этом нет ничего вредного для религии, так как эти школы основаны на про-
грамме, постановлениях и правилах. Сверх программы ничего другого преподавать не будут, 
дети мусульман также будут учиться по программе, а во время каникул они могут у себя дома 
учиться по-татарски и по-арабски, этого никто не запрещает. Правительство против этого ни-
чего не скажет, оно не станет привлекать в свою религию, поэтому не стоит верить таким не-
подтвержденным словам. <…> 

Нам, мусульманам, живущим в России, нельзя забывать тех благодеяний, которые совершали 
и совершают для нас российские цари; мы должны благодарить их за все, что они сделали для 
нашей религии. Величие России состоит в том, что после завоевания части Сибири туда были 
отправлены ученые, которые смогли представить российское правительство в таком благоприят-
ном свете, что местные мусульмане, известные как бухарцы, и сарты16 добровольно вошли в со-
став России. Нужно постоянно помнить об этих благих делах и быть благодарными. <…> 

О, мусульмане! Что еще вам нужно? Доброта императора Николая II не знает границ. В на-
стоящее время специальная комиссия рассматривает и обсуждает меры, направленные на то, 
чтобы можно было отвезти мусульман в Хиджаз и устроить им обратный путь. Таким образом, 
правительство само предпринимает полезные меры ради нашей религии. 

Надеемся, что в скором времени наши люди, получившие образование в школах, смогут пе-
ревести научную и художественную литературу с русского языка на татарский, научат мыслить 
наших братьев по религии, будут приносить пользу и нации, и правительству. 

Нельзя попусту тратить свое драгоценное время. Несмотря на то, что мы отстаем от Евро-
пы, по сравнению с <…> мусульманами других стран наше положение намного лучше. У нас 
есть ученые, фабриканты, золотопромышленники, купцы, у нас есть медресе. 

Однако наши хазреты и главы домов, надев на голову мешок, предпринимают много дейст-
вий, чтобы испортить отношения между мусульманами, из-за чего довели их почти до исчезно-
вения. Поэтому правительство, чтобы исправить эту ситуацию, издало указ об обязательном 

                                                 
15 Харам – запретное. 
16 Сарты – общее название некоторых групп населения, живших в Средней Азии в XVIII–XIX вв. До 

революции 1917 г. название «сарт» по отношению к оседлым узбекам и отчасти равнинным таджикам 
употребляли преимущественно полукочевая часть узбеков и казахи.  



 
 
 
 
 
 
IV. «Миръат» («Зеркало») Г.Ибрагимова о проблемах татарско-мусульманского сообщества... 
 

 

1039

знании русского языка тем людям, которые избираются на должность имама в махалле. Если 
имамами станут люди, знающие русский язык, то они не допустят таких невежественных дей-
ствий, и станут причиной всеобщего изменения. Однако в то же время нельзя много порицать 
старых хазретов, они путники; мы должны получить их благословение и отпустить их; нельзя 
их обижать, мы всегда будем нуждаться в их благословении. Есть надежда, что если их фатиха 
и разум молодых сойдутся вместе, то очень скоро наше положение выправится. 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат салис яхуд өченче көзге. СПб., 1900. Б.2–4, 8–11.  
 
 

* * * 
Цель «Миръата» заключается в том, чтобы показывать дорогу и давать необходимые советы 

для будущего братьев-мусульман. Каждый народ для обеспечения своего будущего прилагает 
усилия, ищет пути, уже сейчас задумывается о будущем своих детей и внуков. 

Как видим, в настоящее время наши соотечественники – русские – активно развивают про-
мышленность и используют природные богатства, у них растет число ученых и специалистов, с 
каждым годом их школы улучшаются, торговля простирается с запада до востока. Именно рус-
ские больше всего занимаются полезными ремеслами в городах, каждый из них прилагает боль-
шие усилия для занятия в своем деле. Татары полностью лишены промышленности, некоторые 
из них занимаются торговлей, но по сравнению с другими народами, проживающими на этой же 
территории, их торговая деятельность малочисленна и бедна. Промышленники и миллионеры из 
евреев, армян, поляков, финнов, русских и малороссов ведут торговлю между востоком и запа-
дом, день и ночь работают, чтобы увеличить состояние, наши же довольствуются малым.  

В русских деревнях есть все необходимые мастера: кузнецы, портные, сапожники, плотни-
ки, кирпичники. В татарских же деревнях, несмотря на то, что они большие и богатые, таких 
мастеров нет. Кузнецы и портные приходят, когда необходимо, из русских деревень, татары же 
только заботятся о своем пропитании и, может быть, немного о деньгах. Есть даже такие де-
ревни, где все местное татарское население кормит и поит один русский торговец, а у самих 
татар нет ни одного бакалейного магазина. Или же торговец-еврей открывает в мусульманской 
деревне магазин и начинает активно торговать, и местные женщины покупают у него нитки в 
три раза дороже. 

Как бы мы ни старались, мусульман невозможно изменить, так как у них нет даже тех знаний, 
которые необходимы на начальном этапе общественного реформирования. Невозможно изме-
нить к лучшему народ, который не обладает знаниями и единством. В медресе до сих пор идет 
спор по поводу метода обучения; муллы, положив в свой карман указ, и не вспоминают о право-
верных, никто не беспокоится об образовании детей; более того, могут обругать человека, кото-
рый приведет хальфу для обучения детей, говоря «нечего делать тебе в моем медресе, у меня са-
мого есть хальфа, который уже 30 лет лежит без дела». Таким образом, хазрет и сам не заходит в 
медресе, и других не пускает (т.е. подобно собаке на сене: и сам не ест, и другим не дает). 

Хотелось написать, что таких хазретов большинство, но их не большинство, это общее со-
стояние. Очень мало ценных людей, действительно занимающихся преподаванием, поэтому 
можно сказать, что их совсем нет. Наши имамы не любят преподавать, поэтому и детей не обу-
чают. Есть среди известных и уважаемых хазретов-ишанов такие, которые, отдавая детей халь-
фам, говорят, что не будут платить за обучение, так как это противоречит шариату, и велят обу-
чать детей за садаку17, требуя давать им знания по всем наукам за один рубль в год. Что может 
сделать в такой ситуации несчастный хальфа, проявляя человечность; он берется за обучение, а 
позже хазреты обвиняют хальфу в плохом образовании детей. В то же время эти хазреты платят 
по 25 рублей в месяц, чтобы научить своих дочерей русскому языку. Баи целуют руки таким хаз-
ретам, а в медресе кроме, несчастных хальф, на детей никто не обращает внимания. «Миръат» 
может только сожалеть о таком состоянии дел, ничего другого сделать не может. 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат яки көзге. Унынчы җөзьэ. СПб., 1902. Б.4–6. 

                                                 
17 Садака – милостыня. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1040

Образование и просвещение 
Имя ученого вечно. Даже если сам ученый скончается или у него не останется потомков, имя 

его будет жить. Образованность – это почет и слава и в этом, и в загробном мире. Если собрать 
все хадисы18 и аяты19, посвященные знаниям, можно написать целую книгу. Однако, к сожале-
нию, если взглянуть на сегодняшнее состояние мусульман, мы можем увидеть, что их это (обра-
зованность. – Л.Б.) совершенно не касается. Единственная цель, которую преследуют татары, 
получая образование, – желание стать имамом. Они считают, что только став имамом можно по-
лучить уважение и славу как при жизни, так и после смерти. Как же они заблуждаются!  

Насколько продвинулись вперед русские при помощи образования: она срезают горы, со-
единяют города, общаются между собой посредством телеграфа и телефона, соединив тонким 
проводом две далекие точки, ярко осветили города. Они делают то, что уму непостижимо и 
продолжают этим заниматься. Мы живем с этим народом в одном городе, на одной земле, но 
даже не стараемся достичь их уровня, а только обвиняем. Мы не видим своих ошибок, своих 
недостатков, не понимаем своего упадка.  

Нашим ученым необходимо постоянно и каждую пятницу призывать народ к образованию 
и просвещению, на каждом меджлисе находить нужные слова, которые помогут заинтересовать 
людей в получении знания. Необходимо призывать получать образование в государственных 
школах, гимназиях и университетах. Знание необходимо, и это несомненное богатство, которое 
способно сохранить честь, достоинство, национальность и религию людей. 

Ученый человек никогда не будет нуждаться, не будет унижен или оскорблен. 
Человечность заключается в образовании и просвещении. Мусульмане! Братья! Обучайте 

своих детей; если не будете воспитывать детей, вы будете ответственны перед Аллахом и 
людьми. 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат яки көзге. Уникенче җөзьэ. СПб., 1902. Б.9–11. 
 

Благотворительные общества 
В последние годы российские мусульмане организовали несколько благотворительных об-

ществ, однако какая от них польза, никто не знает…<…> 
Устав – это ценная вещь. По правилам начало года предназначено для отчетов, в наших об-

ществах отчеты пишутся в марте. В правилах должна быть записана определенная сумма, вы-
деляемая на ежегодные нужды. У нас никто не помнит о смете: отчитываясь за выборы, в ста-
тью расходов вносят траты на тех людей, которые аплодировали и кричали «браво» на выбо-
рах, отмечают, что за последние два-три года были такие-то расходы и доходы, но не известно 
– откуда пришли деньги и на что потрачены, так как если они все это будут расписывать, яко-
бы очень многие обидятся… Почему они должны обижаться – это непонятно. 

В действительности, именно такая обида привела татар до такого состояния. По нашему 
мнению, люди, занимающие такие должности в подобных обществах, не должны обращать 
внимания на обидчивость других, и также сами не должны обижаться на правдивые слова, ска-
занные в их адрес, наоборот, они должны благодарить за указанные недочеты, только в таком 
случае нация начинает развиваться. Генералы и офицеры20 должны подавать нам пример, в 
таких делах нельзя покрывать друг друга. Должностные лица, известные личности постоянно 
должны быть образцом для подражания. Такие люди не должны считать умными только себя, 
на собраниях есть люди, которые следят за каждым их словом и вредные действия которых 
могут привести к исключению из членства.  

В отчетных тетрадях за первый год фиксируется только половина от нужного количества чле-
нов, на второй год их вообще нет, и таким образом с каждым годом найти новых членов стано-
вится все труднее. По нашему мнению, в отчетных тетрадях нужно записывать, кому именно ока-
зана помощь, в противном случае помощи даже не стоит и просить. На это нельзя обижаться. В 
общественных делах не может быть обиды, дела нужно вести по принятым правилам.  

                                                 
18 Хадис – предание о словах и действиях пророка Мухаммада, затрагивающее различные религиозно-

правовые стороны жизни мусульманской общины. 
19 Аят – стих коранического текста, имеющий самостоятельное смысловое значение. 
20 Ибрагимов пишет, имея в виду Санкт-Петербургское мусульманское благотворительное общество. 



 
 
 
 
 
 
IV. «Миръат» («Зеркало») Г.Ибрагимова о проблемах татарско-мусульманского сообщества... 
 

 

1041

В чем цель благотворительных обществ? Это необходимо знать и действовать соответст-
венно этой цели. Мое желание заключается в том, чтобы направить деятельность благотвори-
тельных обществ таким образом, чтобы за них не было стыдно. К этому же я призываю и чле-
нов этих обществ. 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат яки көзге. Унөченче җөзьэ. СПб., 1903. Б.13–16. 
 

Снова о благотворительных обществах 
Мы уже писали о благотворительных обществах в 13 номере «Миръата», где показали не-

сколько их недостатков. После этого некоторые члены этих обществ затаили на нас обиду, так 
как не поняли основной сути наших слов, в связи с этим считаем необходимым снова поднять 
данную тему. К тому же в 1902–1903 годах все члены Петербургского благотворительного об-
щества, люди достойные и идеальные, ни одной копейки общества не потратят впустую, нигде 
не допустят оплошности в расходах. Однако премудрость заключается не в том, чтобы потра-
тить деньги – это не проблема. Главное – это сбор денег, а здесь члены общества мало чем мо-
гут помочь, и цель «Миръата» заключается в раскрытии именно этой проблемы. Членам Пе-
тербургского благотворительного общества нужно решать следующие вопросы: где найти 
деньги на пользу общества, каким образом можно увеличить суммы общества и какими путями 
можно порадовать мусульман и вообще всех людей; как ознакомить с состоянием общества 
русских, французов, англичан, башкир, татар и всех остальных, прибывающих в Петербург; на 
что полезное можно потратить 10–15 рублей, или же зарабатывать деньги изданием в пользу 
общества календаря или же заняться опубликованием объявлений или рекламы. Однако ничто 
из вышеперечисленного не беспокоит членов общества. «Миръат» же всегда будет показывать 
эти недостатки. Члены благотворительного общества собираются раз в месяц только для того, 
чтобы распределить денежные средства, но не собрать их. Они не в состоянии попросить денег 
у какого-нибудь богатого человека, прибывшего в город, даже если этот человек объявит о по-
жертвовании во всеуслышание, они не могут попросить у него этих денег, ждут, когда богатый 
человек лично предложит им прийти за деньгами. Однако их никто не приглашает, таким обра-
зом, и деньги, предназначенные для общества, не доходят до него. Конечно, некоторые могут 
подумать, почему это жертвователь сам не приносит деньги, на что «Миръат» отвечает так: 
если дающий деньги – татарин и он решил пожертвовать такую большую сумму, то он ждет к 
себе уважительного отношения. Такие люди предпочитают давать деньги так, чтобы об этом 
было известно всем, поэтому при пожертвовании денег стремится держать руку повыше, дабы 
деньги звенели. Как бы высокомерно не держался жертвующий человек, мы не должны обви-
нять его в этом, получатель должен вести себя смиренно, незаносчиво, благодарить за каждый 
полученный рубль, этому можно поучиться у хазретов, у них в этом деле много опыта. Каждый 
должен учиться на своих ошибках. Любой человек, подавший кому-нибудь 10–15 копеек, рас-
сказывает об этом при любом удобном случае, человек же, жертвующий несколько тысяч руб-
лей, также стремится оповестить об этом окружающих, и нельзя его винить в этом. 

Я не устану повторять: члены благотворительного общества должны действовать в рамках 
своего устава, изыскивать пути к увеличению денежных средств общества, для хорошего веде-
ния дел платить секретарю каждый месяц по 10 рублей и выделять деньги на мелкие расходы, в 
этом случае секретарь будет более внимательно и уважительно относиться к своим делам, во-
время писать благодарственные письма тем членам общества, которые внесли денежные по-
жертвования. В любом случае, нельзя допускать пустых слов, надо действовать. Нельзя пенять 
на зеркало, оно показывает все ваши недостатки, в этом заключается его функция.<…> 

Благотворительное общество должно указывать те места, которым оказывало денежные 
пожертвования: такому-то студенту было выдано столько-то денег, такому-то шакирду столь-
ко-то, столько-то денег пожертвовано на захоронения бедняков, такая-то сумма выделена сиро-
там – все пожертвования нужно записывать поименно. Если будет известен адрес нуждающе-
гося, то кто-то другой может оказать помощь, также это нужно публиковать и в газетах. 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат яки көзге. Унҗиденче җөзьэ. СПб., 1903. Б.7–9. 
 
 
 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1042

Закят и благотворительные общества 
В прошлые времена баи для объявления суммы своего закята собирали бедняков; послед-

ние, услышав, что бай дает закят, собирались со всей округи за неделю до предполагаемого 
события и устраивались на постой в домах таких же бедняков. Ради получения 10 аршин бязи 
или 5 аршин ситца они приезжали за 30 верст и ждали целую неделю. Из-за бая, обещавшего 
дать 2 тыс. рублей закята, сколько сотен людей отрывались от своей работы. В то время, как 
бедняки, получившие частицу от закята бая, отправляются прямиком в кабак, где оставляют за 
бесценок полученный закят, наши ученые ничего не говорят. В нашей нации есть люди, со-
стояние которых составляет два, три и даже пять миллионов, для которых необходимая сумма 
закята составляет 1000, 100 тыс. рублей. Раздавая такие огромные суммы нуждающимся, в то 
же время нельзя давать одному человеку больше причитающейся суммы закята, таким образом, 
перед человеком, дающим закят, возникает много проблем. В этой ситуации именно члены 
благотворительной организации, избранные общим решением мусульманского общества и ут-
вержденные правительством, должны оказывать содействие тем людям, которые дают закят и 
садаку. Людям, собирающим закят, можно платить заработную плату из этих денег. В этом 
случае благотворительное общество выступает как мусульманский банк. Если мусульманские 
ученые согласятся с этим нашим мнением и напишут по этому вопросу свое решение, мы с 
большим удовольствием возьмемся его опубликовать. 

Однако есть один нюанс: в основе любого действия должна лежать очевидная цель. Цель 
большей части мусульман – сохранение ислама, поэтому благотворительные общества должны 
изменить свою деятельность, подчиняясь этой цели, изыскивать денежные средства, необхо-
димые для потребностей мусульман. Для этого в правила благотворительного общества надо 
записать, что его членами могут стать только благочестивые и справедливые люди; избранным 
же членам необходимо выдать инструкцию, в которой будут прописаны их обязанности, толь-
ко в этом случае наши закяты, потраченные согласно шариату, станут полезными перед лицом 
Аллаха. 

В последнее время стала заметна невоспитанность наших женщин, особенно казанских та-
тарок. С виду они вполне здоровы, их речь отличается грамотностью, однако интересуются они 
только одеждой, их не беспокоит окружающая действительность, они не в курсе событий, про-
исходящих за пределами дома, они не задумываются о будущем, более того, не занимаются 
своими прямыми обязанностями – воспитанием детей. Мы просто обязаны воспитать женщин 
так, чтобы они соответствовали сегодняшней жизни и нашему миру, научить их всему необхо-
димому для этого и загробного мира, точно определить их обязанности. Все это уже записано в 
нашей Священной книге. Поэтому в первую очередь нужно хорошо знать ее. По своей природе 
женщина несовершенна, поэтому если их уравнять с мужчинами, то возникнет новый народ. 
Если все будут равны, то женщины должны служить грузчиками, водителями, извозчиками, 
солдатами, но женщины не могут выполнять это. Есть несколько дел, которые не являются для 
женщин основными и обязательными, так как они не в состоянии их выполнить. В таком слу-
чае о каком равноправии между мужчиной и женщиной можно говорить. Не подлежит сомне-
нию, что женщины менее способны. Даже в Европе женскую одежду моделируют мужчины, 
хотя эта деятельность должна быть только женской. В Европе все повара – мужчины, там вы не 
встретите ни одного повара-женщину, в то время как и эта работа чисто женская. Вообще, на-
сколько меньше женщин по сравнению с мужчинами в высших школах, геометрии, математике 
и других точных науках показывают испытания в школах. Только во Франции женщины поль-
зуются свободой и правами наравне с мужчинами. Среди женщин есть врачи, адвокаты, они 
встречаются во всех профессиях, нет только женщин мировых и окружных судей. Если они 
будут полностью равноправны, то чего они еще могут достичь? Женщин нет среди депутатов, 
есть еще много таких ситуаций, в которых они не могут стать равны мужчинам. Чтобы гово-
рить о равноправии, нужно сначала их сбалансировать. У женщин есть их особенные обязан-
ности, которые не могут выполнить мужчины, так, например, разве мужчины могут кормить 
грудью детей? Поэтому, не рассмотрев эту проблему тщательно, нельзя говорить о равнопра-
вии. По шариату женщины обладают большими правами, чем мужчины. Во-первых, мужчины 
должны содержать женщин; во-вторых, воспитание детей – обязанность отцов, а не матерей; 
мужчина должен обеспечить женщину жильем, если жена скажет мужу, что она не может жить 
в одном доме вместе с его родителями, то муж должен предоставить ей отдельный дом; шариат 



 
 
 
 
 
 
IV. «Миръат» («Зеркало») Г.Ибрагимова о проблемах татарско-мусульманского сообщества... 
 

 

1043

не принуждает женщин кормить детей грудью. Поэтому, чтобы вынести окончательное реше-
ние относительно женщин, нужно все взвесить. Конечно, мужчины и женщины никогда не 
смогут быть равны, однако было бы неправильно скрывать законные права женщин. Женщи-
ны, живущие в деревнях, работают больше наемных работников, они ухаживают за скотиной, 
доят коров, топят печь, готовят еду, косят сено, тянут воз, как ишак; этих несчастных женщин 
муж бьет плетью, кидает в них посуду, унижает – после всего этого бедные женщины начина-
ют жалеть, что появились на свет. Однако при этом никто не вспоминает, что у женщин тоже 
есть права. Даже в программах известных русских партий о правах женщин нет ни слова, и мы 
терпим, когда мужик причиняет горе женщине. Социал-демократы не замечают этого, в то 
время как именно женщина является хранительницей крестьянского хозяйства. Почему-то сто-
ронники равноправия больше беспокоятся о городских женщинах, женах баев, сидящих в че-
тырех стенах, стремятся открыть двери их дома. 

Я еще раз хочу повторить: члены благотворительного общества должны принимать закят, а 
общество – распределять эти деньги на нужды мусульман, и тогда не будет никаких сомнений 
в законности этих трат. 

Государство оказывает официальную помощь благотворительным организациям в сборе 
денег на нужды мусульман, имамы читают пятничный намаз во славу государственной помо-
щи. Благодаря государственным указам и помощи, решения кадиев становятся более действен-
ными. Таким образом, на основании этих правил члены благотворительных обществ утвер-
ждаются как чиновники. Поддержка благотворительных организаций обернется для нас только 
благом. 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат яки көзге. Егерме беренче җөзьэ. СПб., 1908. Б.7–11. 
 

Женский вопрос 
Под словами «женский вопрос» российские мусульмане в первую очередь подразумевают 

проблему хиджаба21. Татарские ученые, баи и многие другие знают только два ответа на эту 
проблему – нужно скрываться и скрываться не надо. Объявив о равенстве женщин, мы ни о 
чем, кроме совместной прогулки с мужем в саду и посещения театра, не подумали. 

В действительности же эта проблема очень важна. Здесь нельзя принимать неправильных 
решений. Как и любая другая проблема, касающаяся нашего народа, эта проблема также чрез-
мерно недооценена.  

В первую очередь мы должны выяснить потребности наших женщин. Каково их нынешнее 
положение? В чем заключаются их обязанности? Какие они имеют права? По каждому из этих 
вопросов мы должны подробно рассуждать. 

В чем нуждаются наши несчастные спутницы в настоящее время? Мы не знаем. Что им 
нужно для загробной жизни? Мы также не знаем. Мы даже не знаем, в каком положении они 
находятся.  

Никто не спрашивает: «О, женщины! Зачем вам нужны бриллианты, жемчуга и многочис-
ленные перстни, почему вы превращаетесь в манекены». Если бы у несчастных женщин была 
хоть капля разума, неужели бы они радовались этим пустышкам. Если бы женщины обладали 
умом, они продали бы все свои перстни и серьги, а деньги использовали бы для заполнения 
своих голов мыслями и знаниями. Из-за отсутствия знаний и образования они не знают о своих 
правах; покрывшись золотом и серебром, они не задумываются ни об этом, ни о загробном ми-
ре. Если сегодня у женщины умрет муж, то завтра же она останется голодной, если она оста-
нется богатой вдовой, то она не сумеет распорядиться деньгами. Чтобы потратить их, она снова 
выходит замуж, часто второй муж бывает пьяницей, и за несколько лет они проматывают все 
миллионное состояние. 

Чтобы женщина могла сама себя обеспечивать, ей необходимо изучить какое-нибудь ре-
месло. Если она жена богатого мужа, то ей необходимо научиться вести отчетные книги хотя 
бы по мелким расходам в лавке своего мужа. Если женщина бедна, то она должна, сообразно 
своему состоянию, научиться какому-нибудь ремеслу, хотя бы приготовлению еды. В любой 

                                                 
21 Хиджаб – чадра, накидка, покрывало, надеваемое мусульманкой при выходе на улицу. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1044

ситуации, после развода или оставшись вдовой, женщина не должна плакать, у нее должно 
быть ремесло, которым она сможет обеспечить свою жизнь.  

Источник: Ибраһимов Г. Миръат яки көзге. Егерме беренче җөзьэ. СПб., 1908. Б.4–5. 
 

Письма читателей 
 

Письмо из Оренбурга 
Уважаемому Габдерашит эфенди хазрету. 

Габдерашит эфенди! Я знал вас давно, но с выходом «Зеркала» стал понимать вас еще луч-
ше. С давних пор я хотел написать вам письмо, но не было удобного случая. Однако сейчас я 
нахожусь в таком состоянии, что готов забросить все свои дела, так как не могу не написать 
вам. Сам я купец, живу в Сибири; в данный момент для закупки товара отправился в Москву, и 
по пути мне пришлось остановиться на один день в Челябинске. Воспользовавшись этой оста-
новкой, я решил встретиться с хазретами, которые были крайне недовольны, узнав себя в ва-
шем «Зеркале». После Челябинска я отправился в Троицк, где повторилась та же ситуация: у 
многих так заболело сердце после первого «Зеркала», что второе они уже не могли даже ви-
деть. Однако были и те, кто хвалил «Зеркало», среди них были и ученые люди, но эти ученые 
были не из тех мулл, предпочитающих сдобное хрустящее донышко пирога… 

В день Курбан-байрама я находился в Оренбурге, где происходило самое интересное. На 
праздничную молитву я пошел в мечеть нижней махалли. Народу было очень много, однако по 
их движениям было видно, что они мало знакомы с исламом. Все понимают, что такому необра-
зованному народу муллы обязаны разъяснять о необходимости изучения ремесел, об активном 
вовлечении в торговлю для увеличения доходов и о воспитании детей на собственном примере. 
Однако у нас таких имамов, слава Аллаху, до сих пор нет. В этом плане я надеялся, что в Орен-
бурге будет хоть один такой человек, но, к сожалению, мои надежды не оправдались. После 
праздничного намаза местный хазрет произнес наставление, в котором раскритиковал джадиди-
стов и запретил читать новые книги. Я уже устал слушать о том, что нельзя обучать детей по но-
вому методу, нельзя обучать девочек, последнее же наставление хазрета стало последней каплей. 
Мулла отрицает джадидистов, в то время как многие мужики, толком не знающие своего родного 
языка, мало сведущи в мусульманской вере. Что может быть хуже этого? 

В Оренбурге я задержался на несколько дней, чтобы повидаться со своими друзьями. По 
поводу праздника мне пришлось посетить нескольких мусульман. Сколько бы ни называли они 
свои меджлисы учеными, ничего подобного там не наблюдалось, речь шла в основном о ваших 
«Зеркалах». 

Оренбургские муллы сильно испугались, узнав себя в «Зеркалах»; они, конечно, не отрица-
ли сходства, но, не желая выглядеть неприглядно в глазах читателей, решили искать недостат-
ки в самом «Зеркале». 

Вам, наверное, известно, что больше всего татарским муллам нравится назвать кого-нибудь 
неверным (кяфир). Например, кто не подстриг усы – кяфир, обучает письму – кяфир, воротник 
с засечками – опять кяфир. Они всегда готовы произнести слово «кяфир».  

Недавно был на одном меджлисе, на котором было много мулл, мужиков и богачей. Медж-
лис начался как всегда разговором о «Миръате», притом этот разговор был в продолжение пре-
дыдущего меджлиса. Некто в чалме начал говорить, что там <в «Миръате». – Л.Б.> есть разно-
гласия, возникает опасность богохульства. Второй, подтверждая его слова, добавил, что он на-
смехается над шариатом, запрещая загонять девочек на чердак, поэтому нет никаких сомнений 
в его безбожии. Другой мулла заявил, что автор «Зеркала» назвал татар грязными и вонючими, 
а это также указывает на его богохульство. Еще один мулла привел в качестве доказательства 
его неверности обучение девочек русскому языку. В то время как муллы старались обличить 
его в безбожии, один из присутствующих сказал им следующее: «Хазреты! Как вам не стыдно 
проводить свое время за такими пустыми разговорами. Вы сидите в красном углу и, поедая 
пирог, обвиняете человека в богохульстве. Неужели вы думаете, что если назвать человека кя-
фиром, он действительно является таким? Кто вам дал право обвинять человека в безбожии? 
Вы надеетесь, что только благодаря вашим обвинениям автор «Миръата» перестанет писать? 
Вы же последователи пророка и хранители ислама; если в «Миръате» есть что-то противоре-
чащее шариату и знаниям, то возьмите в руки перо и напишите об этом, укажите на его ошиб-



 
 
 
 
 
 
IV. «Миръат» («Зеркало») Г.Ибрагимова о проблемах татарско-мусульманского сообщества... 
 

 

1045

ки. Какая польза от того, что вы, подобно индюкам, спорите на этом меджлисе. Если напугать 
индюков, то они, распушив свои хвосты, начинают курлыкать; так и вы ничем от них не отли-
чаетесь: и друг друга не слышите, и даже ваши уши не слышат того, что произносит рот. Слова 
ваши грязные, существование наполнено догадками и домыслами. Хорошо, что мы живем в 
России, если бы это происходило в Бухаре, вы давно бы уже вынесли фетву о повешении авто-
ра «Миръата», и какой-нибудь неграмотный мужик приладил бы веревку на висельницу, по-
считав это богоугодным делом. Прежде вы постоянно говорили о новом методе, его сторонни-
ков называли безбожниками; прошло немного времени, и вы сами стали использовать этот ме-
тод в обучении. Если бы у вас была совесть, вы бы постеснялись показываться людям на глаза 
и не стали бы называть кяфирами тех, кто служит своей нации и религии». 

Я очень удивился, услышав эти слова. Я обрадовался, что нашелся человек, сумевший выска-
зать все это прямо в лицо муллам, которые ничего не смогли ответить на эти обвинения. После 
меджлиса я стал расспрашивать об этом человеке, оказалось, что это служащий Собрания. 

Господин, вы не расстраивайтесь, немало людей, которые хорошо принимают вашу работу, 
продолжайте ее. 

Эфенди, этих ученых мулл я сравниваю с червяками (микробами), которые медленно пожи-
рают все окружающее, и «Миръат» является для них как бы порошком, которым посыпают 
червяков и после это они начинают биться в предсмертной агонии. Возможно, если рассыпать 
больше «Миръата», то ученое сословие очистится от подобных червяков. 

Эфенди, я еще раз повторю, есть много людей, которые высоко возносят ваше имя, поэтому 
не прекращайте свою работу. 

Сибирский купец Шарифулла. 3 апреля 1900 г. 
Источник: Ибраһимов Г. Миръат ат-тасигъ яхуд тугызынчы көзге. СПб., 1902. Б.4–8. 

 
Письмо из Петропавловска 
Уважаемый автор «Миръата». 

В наших краях, а возможно и по всей России, существует следующая проблема: когда мы 
обращаемся к нашим муллам с вопросом, то они стремятся нам его разъяснять исходя из своей 
выгоды. Например, нас интересует, сколько денег по шариату и правилам должны брать муллы 
за никах, за запись новорожденного и чтение заупокойной молитвы. По этому поводу у нас 
возникает много споров. Больше всего сельские имамы притесняют бедное население: если 
бедняк женится на дочери бедняка, то все расходы, в том числе и махр22, составляют 10 рублей, 
и имам за чтение никаха просит 10 рублей. Если у кого-нибудь умирает мать, то имам просит 
за чтение заупокойной очень большую сумму. Было бы очень хорошо, если бы «Миръат» дал 
разъяснение по этому вопросу. 

Х.Б. 
«Миръат»: 

Эта проблема давно нас интересовала, и настало время сказать здесь об этом несколько слов. 
В России ученые не имеют специальных обязанностей; когда приход выбирает имама, он обеща-
ет брать на себя все его расходы, но после назначения имама приход денег не дает. По приговору 
жалованье имама лежит на обществе, поэтому имамы не должны брать денег за запись новорож-
денных, чтение заупокойной и никаха. Однажды в Сибири один имам за выдачу справки о разво-
де из метрики запросил 25 рублей. Наши имамы, не зная законных путей получения своего жало-
ванья, начинают брать деньги у других. Все это – следствие отсутствия необходимых мероприя-
тий. Ученые назначили размер фитра23 в 8 копеек, и собирают его с бедняков, которым нечего 
есть, и с богачей с состоянием в несколько тысяч. Это также результат отсутствия мероприятий. 
Истинный смысл обязательного подаяния милостыни после уразы заключается в том, чтобы по-
казать, насколько мы зависимы от еды, которую едим целый день подобно животным, в то время 
как согласно воле Аллаха мы должны помнить о тех, кому не хватает пищи. Фитра должна пока-
зывать нашу благодарность перед Аллахом за предоставленные нам богатства, оказывать помощь 
нуждающимся, оберегать их от голода. Несомненно, размер подаяния богачей должен соответст-
вовать их состоянию, именно это должны понять наши имамы и донести до народа, поэтому там, 
                                                 

22 Махр – имущество, выделяемое мужем жене при заключении брака. 
23 Фитра – милостыня, раздаваемая мусульманами в последний день поста Рамазан. 



 
 
 
 
 
 

ПРИЛОЖЕНИЯ 
 

 

1046

где они собирали по 8 копеек с десяти человек, они могут собрать с пяти человек по 10 или по 5 
рублей. <…> Однако жалованье мулл должно лежать на обществе, по приговору приход должен 
полностью обеспечивать существование имамов. 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат яхуд көзге. Гадəд 15. СПб., 1903. Б.8–10. 
 

Никах в Астрахани 
В сентябрьском номере газеты «Тарджеман» нам довелось прочитать много интересного о 

том, как проводят никах в Астрахани. В связи с этим мы думаем, что большой интерес вызовет 
присланное нам письмо: 

«У татар, т.е. мусульман, проживающих на территории России, нет никаких возможностей 
тратить свои деньги. Конечно, многие удивятся этим словам, но если я приведу подтвержде-
ние, каждый согласится со мной. 

У каждой нации есть школа, больница, сиротские дома, приюты для бедных и общества, ко-
торые их поддерживают. Для этого кто-нибудь выделяет сумму на определенные расходы или 
упоминает эти расходы в своем завещании, и в дальнейшем он может быть уверен в строгом и 
правильном расходовании своих денег. У нас же ничего подобного нет: нет мест, куда богатый 
человек может вложить свои средства, если он делит деньги между своими детьми, то на бла-
готворительность он не будет ничего жертвовать. Поэтому они вынуждены тратить деньги на 
проведение никаха и другие бесполезные мероприятия. У нас выдать дочь замуж или женить 
сына по расходам равняется постройке одного сиротского дома; подарки сватов, сундуки с 
тряпьем, еда и питье – все это не поддается счету. Женитьба детей татар является доходной 
статьей московских фабрикантов. На этих мероприятиях каждый старается перещеголять дру-
гого по расходам, бывало и так, что свадьба дочери являлась причиной банкротства. К свадьбе 
подготавливают 15–20 троек из белых лошадей, для кучера специально заказывают часы, кото-
рые по петербургской моде крепятся на спине, однажды из-за того, что эти часы задержались в 
пути, и свадьбу пришлось отложить на три дня. Употребление алкогольных напитков стано-
вится приметой никаха. Каков объем махра невесты? Во время никаха сваты договариваются 
между собой, что все, что останется после свадебных расходов, еды и питья, – это и есть махр, 
который мулла записывает в тетрадь. Бедная невеста не видит ни копейки из этого махра. Но и 
кроме этого, у мусульман Астрахани достаточно возможностей бесполезной траты денег. Наши 
муллы также не согласны с таким положением дел, но они могут противостоять богачам. Бога-
чам также не нравится подобная ситуация, но они вынуждены так поступать, опасаясь осужде-
ния со стороны других. Но этого уже не остановить, к тому же нет мест, куда можно было бы 
вложить большие деньги. Несмотря на наличие у нас медресе и мектебе, мы по старинке дума-
ем: так чье медресе, тот пусть и содержит. Но даже если кто-то пожелает пожертвовать сумму, 
то в медресе нет специального сундука для денег; если он отдаст деньги мулле, то он их про-
ест; мечети также не знают, куда применить деньги. Нам нужны разъяснения по этому вопросу. 

Закяты наших баев расходуются бессмысленно. В священный месяц Рамазан в город собира-
ется множество людей, желающих получить часть от закята. Ради получения 10 аршин ткани они 
целую неделю проводят в городе, причиняют беспокойство горожанам, в результате, получив 
кусок ткани, продают его за 80 копеек, которые тут же пропивают. Какая польза от этого? Было 
бы намного лучше потратить эти деньги на нуждающихся, однако наши хазреты считают, что 
такой способ траты денег неправильный; или же было больше пользы, если бы эти деньги были 
бы перечислены в благотворительные общества. Другие нации жертвуют нуждающимся миллио-
ны, наша же нация за неимением мест, куда можно пожертвовать деньги, довольствуется тем, что 
выделяет суммы на тахлил24, чтение Корана или искупление грехов покойного (фидая). 

Господин! Мы надеемся на ваше суждение по этому вопросу и ждем ответа на страницах 
«Миръата». 

Источник: Ибраһимов Г. Миръат-Көзге. Гадəд 15. СПб., 1903. Б.10–13. 
 

Материалы перевела и подготовила Лилия Байбулатова 

                                                 
24 Тахлил – произнесение «нет бога кроме Аллаха». 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1047

Источники и литература 
 
 

Неопубликованные источники 
 

Архивные дела и частные коллекции 
Архив ИВР СПб., ф.131 (Риза Фахретдин. Ма-

териалы к тому «Асар»), оп.1, д.2. 
Архив Н.А.Толмачева. Путевые заметки по Ка-

занской губ. 1849–1850 г. // ОРРК НБ КГУ, 
№4107.  

Архив РАН, ф.177 (Радлов Василий Василье-
вич), оп.2, д.11. 

ГА РМЭ, ф.25 (Церковно-приходская летопись 
Владимирской церкви Козьмодемьянского у. Ка-
занской губ.), оп.1, д.8. 

ГААО, ф.1 (Канцелярия астраханского граж-
данского губернатора), оп.2, д.1730; оп.12, д.722. 

ГААО, ф.2 (Канцелярия астраханского военно-
го губернатора), оп.1, д.238.  

ГААО, ф.286 (Астраханское губернское жан-
дармское управление), оп.2, д.297, 514. 

ГАИО, ф.2 (Иваново-Вознесенская городская 
управа), оп.1, д.369, 1090, 4736.  

ГАИО, ф.4 (Иваново-Вознесенское городское 
полицейское управление), оп.1, д.1606. 

ГАКО, ф.56 (Малмыжский уездный суд), оп.1, 
д.278, 300. 

ГАКО, ф.869 (Слободская уездная земская 
управа), оп.1, ед.хр.39. 

ГАКО, ф.957 (Малмыжская уездная земская 
управа), оп. 1, ед.хр.38б. 

ГАКО, ф.1280 (Вятский губернский комитет 
по исследованию и улучшению кустарной про-
мышленности), оп.1, ед.хр.3. 

ГАОО, ф.5 (Оренбургская экспедиция погра-
ничных дел), оп.1, д.17.  

ГАОО, ф.6 (Канцелярия оренбургского гене-
рал-губернатора), оп.1, д.160; оп.4, д.10037; оп.6, 
д.11811, 14017/1; оп.7, д.279а; оп.8, д.169; оп.10, 
д.105, 291, 402, 2060, 2096а, 3238, 3717, 5280, 
5515; , оп.12, д.2173; оп.13, д.3574, 3394(б).  

ГАОО, ф.10 (Канцелярия оренбургского гу-
бернатора), оп.1, д.175; оп.2, д.114. 

ГАОО, ф.11 (Оренбургское губернское прав-
ление), оп.3, д.4143.  

ГАОО, ф.32 (Земский начальник 3-го участка 
Оренбургской губ.), оп.1, д.382. 

ГАОО, ф.41 (Оренбургская городская управа), 
оп.1, д.690.  

ГАОО, ф.56 (Оренбургский сиротский суд), 
оп.1, д.3743. 

ГАОО, ф.98 (Оренбургская казенная палата), 
оп.2, д.58. 

ГАОО, ф.164 (Оренбургский губернский ста-
тистический комитет), оп.1, д.5, 6, 21, 64а, 80–82, 
185, 42, 209. 

ГАОО, ф.167 (Чернов Иван Васильевич), оп.1, 
д.24, 2428. 

ГАОО, ф.290 (Лесничий Бузулукского лесни-
чества), оп.3, д.521.  

ГАОО, ф.339 (Начальник Оренбургского та-
моженного округа), оп.1, д.29.  

ГАОО, ф.364 (Оренбургско-Тургайская район-
ная управа по кожевенным делам), оп.1, д.32. 

ГАОО, ф.394 (Астраханская губернская канце-
лярия), оп.1, т.1, д.5521. 

ГАОО, ф.476 (Кавказское наместническое 
правление), оп.1, д.113.  

ГАОО, ф.498 (Кавказская казенная палата), 
оп.1, д.327. 

ГАОО, ф.687 (Астраханская казенная палата), 
ед.хр.522. 

ГАПО, ф.60 (Пензенская губернская казенная 
палата), оп.1, д.4011, 4602. 

ГАРФ, ф.102, ДПОО, оп.226 (1898 г.), д.11, ч.3. 
ГАРФ, ф.586 (Вячеслав Константинович Пле-

ве), оп.1, д.115, 586. 
ГАРФ, ф.678 (Александр II), оп.1, д.684. 
ГАСО, ф.3 (Канцелярия Самарского губерна-

тора), оп.10, д.1097; оп.233, д.1373, 1492. 
ГАСО, ф.32 (Самарская духовная консисто-

рия), оп.1, д.232. 
ГАСО, ф.150 (Самарская казенная палата), 

оп.3, д.296. 
ГАТО, ф.144 (Чертежная Томского губернско-

го управления), оп.1, д.1. 
ГАТО, ф.321 (Ревизские сказки 1-ой, 5-ой, 6-

ой, 7-ой, 8-ой, 9-ой, 10-ой ревизий), оп.1, д.10.  
ГАУО, ф.76 (Канцелярия Симбирского губер-

натора), д.1418.  
ГАУО, ф.134 (Симбирская духовная консисто-

рия). 
ГАУО, ф.322 (Сызранская удельная контора), 

оп.3, д.8. 
ГАУО, ф.537 (Казанская удельная экспеди-

ция), оп.1, д.161. 
ГИА ЧР, ф.15 (Чебоксарская земская управа), 

оп.1, д.2087. 
ГИАОО, ф.2 (Сибирский генерал-губернатор), 

оп.1, д.158. 
ГУТО ГАТ, ф.479 (Окружное по крестьянским 

делам присутствие), оп.2, д.51. 
ГУТО ГАТ, ф.154 (Тобольская казенная пала-

та), оп.8, д.4, 354, 427, 804. 
ГУТО ГАТ, ф.329 (Тобольское губернское 

правление), оп.13. 
ГУТО ГАТ, ф.335 (Отделение по крестьянским 

делам Тобольского губернского управления), оп.1, 
д.26.  

ГУТО ГАТ, ф.417 (Тобольский губернский 
статистический комитет), оп.2, д.478–506, 1811–
1816, 2266–2285. 

НА РТ, ф.1 (Канцелярия казанского губерна-
тора), оп.2, д. 292, 483; 745, 2111; оп.3, д.221, 228, 
231, 270, 1278, 1823, 1834, 1837, 3068, 3697, 4467, 
4468, 4627, 4659, 4882, 5720, 5752, 5836, 5881, 
5883, 6541, 6811, 6930, 7142, 7482, 7797, 7798, 
8447, 9077, 9126, 9602, 9603, 9605, 9690, 9740, 
10050, 12198; оп.4, д.94, 22, 6191; оп.6, д.99; оп.85, 
д.72; оп.109, д.6. 

НА РТ, ф.2 (Казанское губернское правление), 
оп.1, д.1269, 1372; оп.2, д.3089, 3741, 5152; оп.3, 
д.318а, 413, 912; оп.13. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1048 

НА РТ, ф.3 (Казанская губернская казенная 
палата), оп.1, д.812, 6550, 12804. 

НА РТ, ф.4 (Казанская духовная консистория), 
оп.1, д.6578; оп.72, д.12; оп.86, д.66; оп.94, д.22; 
оп.97, д.34; оп.98, д.34; оп.101, д.23; оп.102, д.9; 
оп.131, д.26. 

НА РТ, ф.10 (Казанская Духовная академия), 
оп.1, д.292, 463, 822, 827, 1185, 1324; оп.2, д.1119. 

НА РТ, ф.11 (Правление Московской Духов-
ной академии по Казанскому учебному духовному 
округу), оп.1, д.102, 181. 

НА РТ, ф.12 (Казанская палата гражданского 
суда), оп.17, д.65; оп.19, д.8; оп.160, д.21. 

НА РТ, ф.13 (Казанская палата уголовного су-
да), оп.1, д.67, 99, 322, 1043. 

НА РТ, ф.22 (Казанская татарская ратуша), 
оп.2, д.21. 

НА РТ, ф.37 (Казанский татарский торговый 
словесный суд), оп.1, д.8а, 26. 

НА РТ, ф.41 (Казанский окружной суд), оп.1, 
д.1, 2195. 

НА РТ, ф.51 (Казанская судебная палата), оп.5, 
д.29, 347, 885, 1033, 1258, 2875. 

НА РТ, ф.81 (Казанская губернская земская 
управа), оп.11, 1870 г. д.110 а. 

НА РТ, ф.92 (Попечитель Казанского учебного 
округа), оп.1, д.197, 250, 386, 518, 765, 1901, 2237, 
2301, 2319, 2340, 2711, 3829, 3833, 4251, 4527, 4719, 
4814, 5007, 5357, 5472, 5871, 6157, 6721, 6747, 7267, 
7754, 7997, 8759, 9940, 10464, 10685, 15539, 15877. 

НА РТ, ф.93 (Казанская учительская семина-
рия), оп.1, д.4. 

НА РТ, ф.98 (Казанская городская управа), 
оп.1, д.68, 90, 321, 959, 2219; оп.3, д.1096, 1133; 
оп.4, 378, 380, 381, 387; оп.7, д.59. 

НА РТ, ф.114 (Казанская городская общая и шес-
тигласная дума), оп.1, д.1, 2, 171, 216, 557, 593, 3357. 

НА РТ, ф.116 (Казанская духовная семинария), 
оп.1, д.111; ф.1207, оп.1, д.1. 

НА РТ, ф.156 (Податный инспектор 1-го уча-
стка Казанского уезда), оп,1, д.17. 

НА РТ, ф.199 (Казанское губернское жандарм-
ское управление), оп.1, д.773. 

НА РТ, ф.299 (Казанская Купеческая управа), 
оп.1, д.20, 21, 62, 112. 

НА РТ, ф.350 (Казанское губернское дворян-
ское собрание), оп.1, д.11; оп.2, д.676. 

НА РТ, ф.359 (Казанский губернский стати-
стический комитет), оп.1, д.259. 

НА РТ, ф.408 (Казанская губернская строи-
тельная и дорожная комиссия), оп.36. 

НА РТ, ф.418 (Казанское губернское попечи-
тельство о детских приютах), оп.1, д.240. 

НА РТ, ф.551 (Податный инспектор 1-го участ-
ка Мензелинского уезда Уфимской губ.), оп.1, д.65. 

НА РТ ф.968 (Ильминский Николай Ивано-
вич), оп.1, д.1, 16, 83.  

НА РТ, ф.969 (Катанов Николай Федорович), 
оп.1–2. 

НА РТ, ф.977 (Казанский университет), 
оп.ИФФ, д.864, 897, 1187, 1188, 1249, 1370, 1500, 
1530, 1642, 2175, 2176; оп.Совет, д.1266, т.1; 
д.1267, т.2; д.2283, 2450; оп.Ректор, д.654, 837. 

НА РТ, ф.1153 (Фабричный инспектор Казан-
ской губернии), оп.1, д.1а. 

НА РТ, ф.1311 (Симбирская губернская по Бу-
инскому уезду), оп.1, д.204.  

НА ЧГИГН, отд.I, фонд Н.В.Никольского, 
ед.хр.151, 158, 166, 174, 176, 179, 183, 184, 195, 
206, 208, 217, 233, 237, 242, 251, 266, 271, 310, 587.  

НА ЧГИГН, отд.X, отдел редких книг и стати-
стических сборников, ед.хр.1070.  

ОАТР, ф.C, HR, д.714;  
ОАТР, ф.DH, SAİD, оп.1, д.244;  
ОАТР, ф.Y, MTV, оп.57, д.50. 
Опись дел Государственного Совета. Т.6. 

СПб., 1911. 
ОР РГБ, ф.424 (Николай Иванович Ильмин-

ский), оп.1, картон 1, д.11, л.1–5. 
ОРРК, ф.7 (Малов Ефимий Александрович), 

оп.1, д.1-30; 182-т, 1-5; 680-т; 999-г, 132-135; 1204-
1206-г, 1–85; 1204–1206-т; 1635-г, 3–6; 2387-т; 
2400g, 63–68; 2400-г, 76–87; 2673-т, 4478, 4485. 

Отдел – Отдел рукописей, научный и архивный 
фонд ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова, ф.56, оп.1, д.1–5. 

ПМА, 1998 – Полевые материалы В.М.Викто-
рина, эксп. 1998 г. и последующих лет 

РГАВМФ, ф.159 (Департамент корабельных ле-
сов морского министерств), оп.1, д.24, 26, 411, 689. 

РГАДА, ф.16 (Разряд XVI (Внутреннее управ-
ление), оп.1, д.636, 931. 

РГАДА, ф.248 (Сенат и его учреждения), 
д.803; оп.53, д.4342. 

РГАДА, ф.350 (Ландратские книги и ревизские 
сказки), оп.2, д.2450, 2977, 2988, 3005. 

РГВИА, ф.324 (Управление училищ военного 
ведомства (1858–1863)), оп.1, д.511.  

РГВИА, ф.405 (Департамент военных поселе-
ний), оп.6, д.5874, 9049, 9969, 12941;  

РГВИА, ф.414 (Статистические, экономиче-
ские, этнографические, военно-топографические 
сведения о Российской империи. Коллекция воен-
но-ученного архива), оп.1, д.312;  

РГВИА, ф.489 (Военно-ученный архив), оп.1, 
д.3092, 3758, 3764, 3770;  

РГВИА, ф.846 (Формулярные списки), оп.16, 
д.18900. 

РГИА, библиотека, ед. хр.№35А.  
РГИА, ф.44 (Штаб корпуса горных инжене-

ров), оп.3, д.252. 
РГИА, ф.91 (Вольное экономическое общест-

во), оп.2, д.756, 768, 777. 
РГИА, ф.379 (Департамент государственных 

имуществ). 
РГИА, ф.383 (Первый департамент МГИ), 

оп.7, д.6190а, 6190б; оп.9, д.7674; оп.22, д.32226, 
оп.30, д.416. 

РГИА, ф.515 (Главное управление уделов Ми-
нистерства Двора), оп.8, д.2310. 

РГИА, ф.558 (Государственная экспедиция для 
ревизии счетов Сената), оп.2, д.51; ф.571, оп.9, 
д.10, 35. 

РГИА, ф.560 (Общая канцелярия министра фи-
нансов), оп.1, д.809. 

РГИА, ф.573 (Департамент окладных сборов 
Министерства финансов), оп.1, д.117, 325, 1254–
1274; оп.17, д.23734, 23750, 23756, 23759, 24091, 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1049

24093, 24101, 24117, 24134, 24141, 24144, 24184, 
24185; оп.18, д.24261, 24399, 24428, 24512, 24611, 
24699, 25267, 25273, 24720, 24819, 24830, 27156, 
27171, 27177, 27180; оп.25, д.332–354, 789–805, 
1005–1023, 1078–1098. 

РГИА, ф.733 (Департамент народного просвеще-
ния), оп.40, д.182; оп.42, д.90, 306, 289; оп.46, д.4; 
оп.48, д.91, 212; оп.170, д.143; оп.171, д.656, 2271. 

РГИА, ф.777 (Петербургский цензурный коми-
тет МВД), 1881 г. оп.3, д.5.  

РГИА, ф.796 (Канцелярия Синода), оп.84, д.4; 
оп.108, д.595; оп.177, д.876; оп.191, отд.6, стлб.3. 
д.163. 

РГИА, ф.797 (Канцелярия обер-прокурора Си-
нода), оп.3, д.12630, 12644; оп.15, д.35644, 5644; 
оп.36, отд.2, д.251; оп.77, отд.2, ст.3, д.291. 

РГИА, ф.815 (Александро-Невская лавра Си-
нода), оп.15, д.237. 

РГИА, ф.821 (Департамент Духовных дел ино-
странных исповеданий), оп.8, д.594, 601, 611, 616, 
621, 633, 652, 655, 666, 675, 695, 706, 720, 759, 763, 
774, 782, 785, 786, 788, 791, 807, 817, 829, 831,897, 
954, 1051, 1064, 1072, 1075, 1076, 1158, 1159, 
1175,1181; оп.10, д.38, 252, 1204; оп.15, д.404; 
оп.133, д.477, 478, 574; оп.150, д.13, 404, 411. 

РГИА, ф.970 (Иван Петрович Корнилов (1811–
1901)), оп.1, д.99. 

РГИА, ф.1250 (Дела и бумаги председателей и 
членов государственного совета (коллекция)), 
оп.6, ед.хр.76. 

РГИА, ф.1263 (Комитет Министров (1802–
1906)), оп.1, д.2340. 

РГИА, ф.1264 (Первый сибирский комитет), 
оп.1, д.4, 71, 546. 

РГИА, ф.1265 (Второй сибирский комитет), 
оп.4, 1855 г., д.40; оп.9, д.226.  

РГИА, ф.1284 (Департамент общих дел МВД), 
оп.185, д.29; оп.232, д.52, 206. 

РГИА, ф.1286 (Департамент полиции исполни-
тельной МВД), оп.2, д.347. 

РГИА, ф.1290 (Центральный статистический 
комитет МВД), оп.6, ед.хр.76; оп.10, д.244. 

РГИА, ф.1291 (Земский отдел МВД), оп.81, 
д.178; оп.82, д.4. 

РГИА, ф.1294 (Медицинский совет при МВД), 
оп.84, д.5. 

РГИА, ф.1341 (Первый департамент Сената), 
оп.1, д.295.  

РГИА, ф.1356 (Ревизия сенатора М.Е.Кова-
левского Казанской, Оренбургской и Уфимской 
губерний), оп.1, д.46. 

РФ НИИГН при Правительстве РМ, И-1234.  
РЭМ, ф.7 («Этнографическое бюро» князя 

В.Н.Тенишева), оп.1, д.466, 1339. 
ЦГА РК, ф.4 (Областное правление оренбург-

скими киргизами), оп.1, д.414, 2126, 2236, 2467, 
2703, 2728, 2786, 3516, 4910, 5410, 5440, 5450.  

ЦГА РК, ф.25 (Областное управление Тургай-
ской области (1869–1917)), оп.2, д.290; оп.5, д.245.  

ЦГА РК, ф.338 (Омское областное правление 
(1798–1867)), оп.1, д.184, 396, 436, 637, 767, 834.  

ЦГА РК, ф.369 (Акмолинское областное прав-
ление МВД), оп.1, д.2040а.  

ЦГА РК, ф.374 (Пограничное управление си-
бирскими киргизами (1826–1870 гг.), оп.1, д.166, 
254а, 465, 613, 688. 

ЦГА РУз, ф.1 (Канцелярия Туркестанского ге-
нерал-губернатора), оп.17, ед.хр.1021; оп.19, д.3; 
оп.31, ед.хр.123;  

ЦГА РУз, ф.87 (Туркестанская казенная пала-
та), оп.1, д.25077;  

ЦГА РУз, ф.98 (Ташкентская контора торгово-
го дома братьев Яушевых), оп.1, д.15.  

ЦГА УР, ф.4 (Ижевские оружейный и сталеде-
лательный заводы), оп.1, д.34, 417.  

ЦГА ЧР, ф.193 (Алатырская удельная конто-
ра), оп.1, д.4178. 

Центр исследования письменного и музыкаль-
ного наследия при ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АН 
РТ: кол.39, ед.хр. №36, 60, 317, 532, 565, 593, 748, 
1846, 1953, 2084, 2463, 2465, 2268, 2797, 2811, 
2826, 2838, 2895, 2896, 3021, 3029, 3089, 3104, 
3129, 3274, 3323, 3432, 3512, 3520, 3534, 3878, 
3903, 4196, 4458, 5146, 5147, 5148, 5341, 6404, 
6614, 7052, 7076, 7197, 7350. 

ЦИА РБ, ф.И-2 (Канцелярия Оренбургского 
генерал-губернатора), оп.1, оп.1, д. 4969, 5017, 
5245, 6154,6755, 7865, 9776, 10120, 10618, 10808.  

ЦИА РБ, ф.И-9 (Уфимское губернское правле-
ние), оп.1, д.655. 

ЦИА РБ, ф.И-10 (Уфимское губернское по 
крестьянским делам присутствие), оп.1, д.892. 

ЦИА РБ, ф.И-11 (Канцелярия Уфимского гра-
жданского губернатора), оп.1, д.1390.  

ЦИА РБ, ф.И-110 (Директор народных учи-
лищ), оп.1, д.860, 874. 

ЦИА РБ ф.И-295 (Оренбургское магометан-
ское духовное собрание), оп.2, д.40, 143; оп.3, 
д.451, 910,5944, 5988, 6281, 6391, 6536, 9111; оп.4, 
д.15035; оп.6, д.1386, 3237; оп.8, д.554, 8036; 
оп.11, д.614, 672, 13629. 

ЦИАМ, ф.16 (Управление московского гене-
рал-губернатора, г. Москва), оп.84, д.179. 

ЦИАМ, ф.199 (Московский столичный и гу-
бернский статистический комитет, г.Москва), оп.2, 
д.39, 574.  

ЦИАМ, ф.203 (Московская духовная консис-
тория, г.Москва), оп.377, д.85, 86. 

 
Неопубликованные материалы 

 
Балышев, 1879 – Отчет студента миссионер-

ского противомусульманского отделения Казан-
ской духовной академии Н.Балышева о поездке по 
селениям старокрещеных татар Казанской губер-
нии (1879 г.) // НА РТ, ф.967, оп.1, д.168. 

Будилович, 1904 – Отчет члена училищного со-
вета МНП А.С.Будиловича о поездке по Казанско-
му, Оренбургскому и Западно-Сибирскому учеб-
ным округам в 1904 г. // РГИА, ф.733, оп.173, д.101. 

Викторин, 1988 – Викторин В.М. Этнографи-
ческое краеведение Саратовской области (Этно-
историческая география региона). Астрахань, 
1988. Машинопись // НАСМК. 

Даулей, 1903б – Письмо кандидата Казанской 
духовной академии Романа Даулея члену Учебно-
го комитета Святейшего Синода протоиерею 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1050 

А.В.Преображенскому от 27 сентября 1903 г. // 
РГИА, ф.1109, оп.1, д.123. 

Докладная записка – Докладная записка упол-
номоченных от Казанского мусульманского обще-
ства Председателю Кабинета Министров (1905), 
РГИА, печатные записки, папка 2349. 

Ильминский, 1848 – Отчет бакалавра Казан-
ской духовной академии Н. Ильминского о путе-
шествии по татарским селениям в августе-октябре 
1848 г. // ОР РНБ, ф.СПбДА, оп.АI, д.232. 

Ильминский, 1849 – Проект миссии для татар 
бакалавра Казанской духовной академии Н.И.Иль-
минского (1849 г.) // ОР РНБ, ф.573 (СПбДА), 
оп.АI, д.232. 

Ильминский, 1849а – Отчет бакалавра Казан-
ской духовной академии Н.Ильминского о путеше-
ствии по татарским селениям в августе-сентябре 
1849 г. // ОР РНБ, ф.573 (СПбДА), оп.АI, д.232. 

Ильминский, 1856 – Отчет бакалавра Казанской 
духовной академии Н.Ильминского о путешествии 
по татарским селениям в августе-сентябре 1856 г. // 
ОР РНБ, ф.СПбДА, оп.АI, д.232. 

Ильминский, 1858 – Отзыв профессоров Казан-
ской духовной академии Н.И.Ильминского и 
Г.С.Саблукова в академическое правление о при-
чинах отпадения крещеных татар из православия в 
магометанство (1858 г.) // НА РТ, ф.10, оп.1, 
д.1655, л.15–23 об. 

Ильминский, 1859 – Мысли Н.И.Ильминского 
экстраординарного профессора Казанской духов-
ной академии о мерах к усилению миссионерской 
деятельности среди татар (1859 г.) // ОР РНБ, 
ф.СПбДА, оп.АI, д.214. 

Ильминский, 1880 – Ильминский Н.И. О рас-
пространении магометанства среди казанских 
татар (1880 г.). Рукопись // ОР РГБ, ф.424, оп.1, 
картон 1, д.11. 

Ильминский, 1882 – Выписка из представлен-
ной по поручению преосвященного Сергия, архи-
епископа Казанского, Н.И.Ильминским обер-про-
курору Святейшего Синода записки об отпавших 
крещеных татарах от 30 августа 1882 г. // РГИА, 
ф.821, оп.8, д.743, л.87–98об. 

Кедров – Кедров К. Школа как средство хри-
стианского просвещения инородцев. Рукопись // 
НА РТ, ф.10, оп.2, д.1119. 

Коблов, 1915 – Записка окружной начальник 
Киевского учебного округа Якова Коблова подан-
ная на имя министра народного просвещения 
П.Н. Игнатьева, «Некоторые соображения о поста-
новке образования у восточных инородцев России» 
(1915 г.) // РГИА, ф.733, оп.182, д.168, л.214–230.  

Крыжановский, 1866 – Извлечение из отчета 
генерал-адъютанта Н.А.Крыжановского по управ-
лению Оренбургским краем с февраля 1865 до 
марта 1866 г. // РГИА, ф.821, оп.8, д.594, л.28–34. 

Крыжановский, 1870 – Извлечение из всепод-
даннейшего отчета генерал-адъютанта Н.А.Кры-
жановского с марта 1868 по октябрь 1870 года 
относительно преобладания в вверенном ему крае 
магометанского населения над православным // 
РГИА, ф.821, оп.8, д.772, л.5–14 об. 

Ляпидовский, 1848 – Ляпидовский И. Записка 
священника Иоанна Ляпидовского составленная 

для РГО о татарах живущих в приходе села Чуры 
Мамадышского уезда Казанской губернии 
(1848 г.) // ОР РНБ, ф.СПбДА, оп.АI, д.232.  

Мацузато, 2003 – Мацузато К. Генерал-губерна-
торства в Российской империи: от этнического к про-
странственному подходу // Личный архив А.Ремнева. 

Никольский – Никольский Н.В. Чувашские пос-
ловицы на чувашском, русском и французском язы-
ках // НА ЧГИГН, отд.III, фонд Н.В.Никольского, 
ед.хр.53.  

Охотников – Охотников Н.М. Записки чува-
шина о своем воспитании // НА ЧГИГН, отд.II, 
ед.хр.2248, инв. №8644, л.1–63.  

Памфилов – Памфилов П. Село Никифорово 
Мамадышского уезда (о причинах отпадения кре-
щеных татар от православия). Рукопись // НА РТ, 
ф.967, оп.1, д.179. 

Преображенский – Преображенский А. Об ос-
татках язычества у православных инородцев По-
волжья. Рукопись // НА РТ, ф.10, оп.2, д.1384. 

Примогенов – Примогенов Н. Распространение 
христианства между русскими инородцами в цар-
ствование Александра I. Рукопись // НА РТ, ф.10, 
оп.2, д.1119. 

Романов, 1956 – Романов Н.Р. Культ киреметя 
у чуваш. Рукопись // ОРРК КГУ. 

РЭМ, фотофонд, кол.271 – Моление о дожде у 
татар-кряшен с.Янцовары. Фотоснимки // РЭМ, 
фотофонд, кол.271. 

Спешков, 1904 – Докладная записка попечителя 
КУО С.Ф.Спешкова министру народного просве-
щения В.Г.Глазову с разбором критической статьи 
С.В.Чичериной «В защиту системы Ильминского» 
от 27 июня 1904 г. // РГИА, ф.922, оп.1 д.198. 

Статистические сведения – Статистические 
сведения по Оренбургскому и Уральскому ка-
зачьим и Башкирскому войскам на 1859 год // 
ГАОО, ф.6, оп.8, ед.хр.117.  

Статистические ведомости – Статистические 
ведомости по переписи населения Оренбургской 
губернии за 1868 г. Ч.2. 1870 г. // ГАОО, ф.164, 
оп.1, ед.хр.6. 

Чичерина, 1904 – Письмо С.Чичериной обер-
прокурору Св. Синода К.П.Победоносцеву о впе-
чатлениях вынесенных во время поездки по ино-
родческим селениям Среднего Поволжья (1904 г.) 
// РГИА, ф.1574, оп.2, д.205. 

Ячевский – Записка и.д. должность ДДДИИ 
Ячевского М.Э., об отпавших из православия в ино-
верие (1905) // РГИА, печатные записки, папка 2349. 
 
На татарском языке 

Бикколов – Бикколов К. Яңа Тинчəле авылы 
тарихы // ОРРК НБ КГУ, т2452. 

Фəхреддин, Асар, рукопись – Фахреддин Р. 
Асар. Т.3 (рукопись) // НА УНЦ РАН, ф.7, оп.1, 
д.12 (старый акт). 
 
На арабском языке 

«Ихатат аз-зат» // Ташкентский институт им. 
Беруни, B-3122, датируемой 1217/1802–1803 гг. 

 
 
 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1051

Опубликованные источники  
и материалы 

 
Агафонов, 1906 – Агафонов Н.Я. Из казанской 

истории. Казань, 1906. 
Административно, 1999 – Административно-

территориальные преобразования в Крыму. 1783–
1998 гг. / Справочник. Симферополь, 1999. 

Адрес-календарь, 1893 – Адрес-календарь 
г.Оренбурга на 1894 год и справочная книжка по 
Оренбургской губернии. Оренбург, 1893.  

Адресная книга, 1900 – Адресная книга Казан-
ской губернии на 1900 год. Ч.3. Казань, 1900. 

Адресная, 1906 – Адресная книга города Каза-
ни на 1906 года. Казань, 1906. 

Акт, 1872 – Акт открытия Казанской учитель-
ской семинарии. Казань, 1872. 

Акты, 1836 – Акты археографической экспе-
диции. СПб., 1836. Т.1, №241/II. 

Акты, 1906 − Акты о литовских татарах. Т.21, 
31. Вильно, 1906. 

Акционерно-паевые, 1915 – Акционерно-пае-
вые предприятия России. Пг., 1915. 

Алекторов, 1890 – Алекторов А.Е. Чем и как 
мы способствовали укреплению мусульманства в 
киргизах // Оренбургский листок. 1890. №48.  

Алекторов, 1906 – Алекторов А.Е. Инородцы в 
России. Современные вопросы. СПб., 1906.  

Алов, 1900 – Алов А.А. Кустарное производст-
во земледельческих орудий и машин // Отчеты и 
исследования по кустарной промышленности Рос-
сии. 1900. Т.6. 

Алфеев, 1898 – Алфеев П. Касимовская поти-
вомусульманская миссия // Рязанские епархиаль-
ные ведомости. Рязань, 1898. №13.  

Аль-иршад лил-ибад – Абу-н-Наср Курсави. На-
ставление людей на путь истины (ал-Иршад ли-л-
'ибад) / пер. с араб. Г.Идиятуллиной. Казань, 2005. 

Амирханов, 2010 – Амирханов Х. Таварих-е 
Булгарийа (Булгарские хроники) пер. со старота-
тар., вступ. ст., коммент. А.М.Ахунова. М., 2010. 

Анастасиев, 1893 – Анастасиев А.И. Магоме-
танские духовные школы (мектебы и медресе) в 
Симбирском и Сенгилеевском уездах Симбирской 
губернии // Отд. отт. из «Симбирских губернских 
ведомостей». 1893. №65–68. 

Анастасиев, 1904 – Анастасиев А.И. Вятские 
инородцы и их школы // Отд. отт. из ЖМНП за 
1904 г. С.75–103. 

Андриевский, 1908 – Андриевский Ф.Н. Му-
сульманский мектебе и его роль среди татарского 
народа на Крымском полуострове (Исторический 
очерк). Симферополь, 1908. 

Андроников, 1911 – Андроников И.А. Мате-
риалы по землевладению и экономическому быту 
оседлых инородцев Тобольской губернии. То-
больск, 1911. 

Анучин, 1881 – Анучин Е.Н. Бюджет крестьян-
ского двора в Самарской губернии // Правительст-
венный вестн. 1881. №241. 29 окт. 

Апаков, 1876 – Апаков М.В. Рассказы креще-
ных татар деревень Тавалей и Алексеевского вы-
селка Ямашевского прихода Чистопольского уезда 

о происхождении киреметей // ИКЕ. 1876. №11. 
С.322–338. 

Аппаков, 1877 – Аппаков М. Святочные игры у 
крещеных татар Казанской губернии. Казань, 
1877. 

Аристов, 1873 – Аристов Н. Наши отношения 
к дунганам, Кашгару и Кульдже // МСТК. Вып.2. 
С.-Петербург, 1873. С.170–181. 

Арнольдов, 1868 – Арнольдов М. От Симбир-
ска до Нагаткина (Из путевых заметок по Симбир-
ской губернии) // СимГВ. 1868. №45. 

Архангельский, 1911 – Архангельский Н. Гос-
теприимство в семейном быту чуваш // ИОАИЭ. 
1911. Т.26. Вып.6. 

Астафьев, 1889 – Астафьев Н. Опыт истории 
Библии в России в связи с просвещением и нрава-
ми. СПб., 1889. 

Ахмаров, 1903 – Ахмаров Г. О языке и народ-
ности мишарей // ИОАИЭ. 1903. №19. С.91–160. 

Ахмаров, 1907 – Ахмаров Г.Н. Свадебные об-
ряды казанских татар. Казань, 1907. 

Ахмаров, 1907а – Ахмаров Г.Н. Тептяри и их 
происхождение. Казань, 1907. 

Ахмеров, 1896, вып.6 – Ахмеров П.Н. Надпись 
мечети Ахмеда Ясави // ИОАИЭ. Т.13. Вып.6. Ка-
зань, 1896. 

Ахмеров, 1903 – Ахмеров Г. Этнические груп-
пы и традиции татарского народа // ИОАИЭ. Ка-
зань, 1903.  

Ахмет, 1997 – Ахмет бай / сост. М.Ф.Рахимку-
лова. Оренбург, 1997. 

Ашмарин, 1892 – Ашмарин Н.И. Очерк народ-
ной поэзии чуваш // ЭО. 1892. №2. С.42–64. 

Багин, 1909 – Багин С.А. Из дневника миссио-
нера (беседы с магометанами). Казань, 1909. 

Багин, 1910 – Багин С. Об отпадении в маго-
метанство крещеных инородцев Казанской епар-
хии и о причинах этого печального явления // ПС. 
1910. Март. 

Байраш, 1999 – Байраш китабы. Е.Малов. О та-
тарах, еврееях и других инородцах в Российской 
империи. Выписки из рукописей и миссионерских 
дневников / сост. Мурад Алиш. Казань, 1999. 

Баранович, 1860 – Баранович М. Материалы 
для географии и статистики России, собранные 
офицерами Генерального штаба. Рязанская губер-
ния. СПб., 1860. 

Бахтияров, 1994 – Бахтияров А.А. Брюхо Пе-
тербурга. Очерки столичной жизни. Л., 1994. 

Баязитов, 1898 – Баязитов А. Ислам и прог-
ресс. СПб., 1898. 

Баязитов, 2005 – Баязитов Г. Ислам и прог-
ресс. Казань, 2005. 

Безносиков, 1852 – Безносиков К.С. Военно-
статистическое обозрение Российской империи. 
Саратовская губерния. Т.4. Ч.4. СПб.,1852. 

Бектеева, 1902 – Бектеева Е.А. Нагайбаки 
(крещеные татары Оренбургской губернии) // Жи-
вая старина. 1902. Вып.2. С.165–181. 

Бекчурин, 1859 – Бекчурин М.М. Начальное 
руководство к изучению арабского, персидского и 
татарского языков с наречием бухарцев, башкир и 
киргизов и жителей Туркестана и с русско-пер-
сидско-тюркскими словами, расположенными по 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1052 

предметам разговорами и прописями. Изд. Казан. 
ун-та, 1859. Изд. второе, доп. в 1859 г. 

Бекчурин, 1866 – Бекчурин М.М. Описание ме-
чети Азрета, находящейся в Туркестане // Воен-
ный сборник. 1866. №8. 

Бекчурин, 1872 – Бекчурин М.М. Туркестан-
ская область. Казань, 1872. 

Бекчурин, 1916 – Журнал, учиненный с описа-
нием из держанных коллежским регистратором и 
переводчиком Мендияром Бекчуриным во время 
путешествия по порученной ему секретной экспе-
диции в Бухарию по возвращению в Оренбург, 
записок лежащему по тракту // Восточный сбор-
ник. Кн.2. Пг., 1916. 

Белавин, 1891 – Белавин К. Оренбург: геогра-
фическо-статистический очерк. Оренбург, 1891. 

Белоногов, 1903 – Белоногов Т.П. и др. Кир-
гизский край // Россия. Полное географическое 
описание нашего Отечества / под ред. В.П.Семе-
нова. Т.18. СПб., 1903. 

Белькович, 1887 – Белькович Н.П. Отчет о по-
ложении некоторых селений Царевококшайского 
уезда. Казань, 1887. 

Бердников, 1889 – Бердников И.С. Дополнение 
к краткому курсу церковного права православной 
греко-российской церкви. Казань, 1889. 

Бердников, 1892 – Бердников И.С. Краткий 
очерк учебной и ученой деятельности Казанской 
духовной академии за пятьдесят лет ее существо-
вания. 1842–1892 гг. Казань, 1892. 

Березин, 1846 – Березин И.Н. Дополнение к 
тюркской грамматике. СПб., 1846. 

Березин, 1853 – Березин И.Н. Грамматика пер-
сидского языка, составленная И.Березиным, проф. 
Казанского ун-та. Казань, 1853. 

Березин, 1857, 1862, 1876, 1890 – Березин И.Н. 
Турецкая хрестоматия. Т.1. Казань, 1857; Т.2. 
Вып.1. Казань, 1862; Т.3. Казань, 1876; Т.2. Вып.2. 
СПб., 1890. 

Бехтеев, 1902 – Бехтеев С.С. Хозяйственные 
итоги истекшего сорокалетия и меры к хозяйст-
венному подъему. СПб., 1902.  

Библиографический словарь, 1974 – Библио-
графический словарь отечественных тюркологов. 
Дооктябрьский период / под ред. А.Н.Кононова. 
М., 1974. 

Бигиев, т.1 – Бигиев М. Избранные труды: В 
2 т. / сост. и пер. с осман. А.Хайрутдинова. Т.1. 
Казань, 2005. 

Бигиев, т.2. – Бигиев М. Избранные труды: В 
2 т. / сост. и пер. с осман. А.Хайрутдинова. Т.2. 
Казань, 2006. 

Бирюкович, 1903 – Бирюкович В.В. Сельскохо-
зяйственная техника. Свод трудов местных комите-
тов по 49 губерниям Европейской России. СПб., 
1903. 

Бичурин, 1842 – Бичурин И. Статистическое опи-
сание Китайской империи. Санкт-Петербург, 1842. 

Бларамбер, 1852 – Бларамберг И.Ф. Статистиче-
ское описание Персии // ЗРГО. 1852. Кн.4. С.1–190. 

Бобровников, 1899 – Бобровников Н.А. Ино-
родческое население Казанской губернии. Вып.1. 
Татары, вотяки, мордва. Казань, 1899. 

Бобровников, 1900 – Бобровников Н.А. Как 
следует переводить учебно-миссионерские книги 
на татарский язык? // ПБ. 1900. №17. С.3–9. 

Бобровников, 1905 – Бобровников Н.А. Ино-
родческое духовенство и богослужение на ино-
родческих языках в Казанской епархии // ПС. 
1905. Ч.2. С.177–181. 

Бобровников, 1913 – Бобровников Н.А. Русско-
туземные училища, мектебы и медресы Средней 
Азии. СПб., 1913. 

Богородицкая, 2000 – Богородицкая Н.А. Ни-
жегородская ярмарка в воспоминаниях современ-
ников. Н.Новгород, 2000. 

Богословский, 1896 – Богословский Г. Краткий 
исторический очерк Казанской епархии с прило-
жением биографических сведений о казанских 
архипастырях. Казань, 1896. 

Бородин, 1891 – Бородин Н.А. Уральское каза-
чье войско. Уральск, 1891.  

Бочагов, 1891 – Бочагов А. Наша торговля и 
промышленность в старину и ныне. СПб., 1891.  

Бржевский, 1908 – Бржевский Н.К. Натураль-
ные повинности крестьян и мирские сборы. СПб., 
1908.  

Броссе и Кеппен, 1841 – Броссе и Кеппен. Раз-
бор сочинения г.Шопена «Статистическое описа-
ние Армянской области». СПб., 1841. 

Булич, 1887, ч.1 – Булич. Н. Из первых лет Казан-
ского университета (1805–1819). Казань, 1887. Ч.1. 

В память столетия, 1891 – В память столетия 
Оренбургского магометанского духовного собра-
ния, учрежденного в Уфе. Уфа, 1891. 

Вавилов, 1846 – Вавилов И. Беседы русского 
купца о торговле. Практический курс коммерче-
ских знаний. СПб., 1846. 

Валиханов, 1985 – Валиханов Ч.Ч. Собрание 
сочинений в пяти томах. Т.2. Алма-Ата, 1985. 

Варадинов, 1859 – Варадинов Н. История Ми-
нистерства внутренних дел. СПб., 1859. Ч.1. Кн.1.  

Варадинов, 1862 – Варадинов Н. История Ми-
нистерства внутренних дел. СПб., 1862. Ч.3. Кн.1. 

Васильев, 1851 – Васильев В.П. О китайской 
траве Му-сюй // КГВ. 1851. №50. 

Васильев, 1852 – Васильев В.П. Китайская тра-
ва Му-сюй // Библиотека для чтения. 1852. Т.113. 

Васильев, 1852а – Васильев В.П. Центральная 
Азия и главные хребты гор в китайских владениях 
// ЖМНП. 1852. Ч.73. 

Васильев, 1855 – Васильев В.П. О существова-
нии огнедышащей горы в Маньчжурии // Вестник 
Географического общества. 1855. Ч.15. Отд. 
«Смесь». 

Васильев, 1857 – Васильев В.П. Буддизм. Его 
догматы, история и литература. СПб., 1857. Ч.1. 

Васильев, 1857а – Васильев В.П. Записки о вос-
точных книгах в С.-Петербургском университете 
В.П.Васильева // Русский вестник. 1857. Т.9, кн.2. 

Васильев, 1862 – Шерстяная промышленность 
// Обзор различных отраслей мануфактурной про-
мышленности России. Т.1. СПб., 1862. 

Васильев, 1898 – Васильев А.В. Материалы к 
характеристике взаимных отношений татар и кир-
гиз с предварительным кратким очерком этих от-
ношений. Оренбург, 1898.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1053

Васильчиков, 1870 – Васильчиков А. И. О са-
моуправлении: Сравнительный обзор русских и 
иностранных земских и общественных учрежден-
ных. В 4 т. СПб., 1870. Т.2.  

Ведомость, 1908 – Ведомость о числе зданий в 
городах Оренбургской губернии за 1907 г. // Ста-
тистический обзор Оренбургской губернии за 
1907 г. Оренбург, 1908. 

Вернер, 1889 – Вернер К.А. Сборник статисти-
ческих сведений по Таврической губернии. Т.9. 
Памятная книжка Таврической губернии. Симфе-
рополь, 1889. Отд.2. 

Веселовский, 1887 – Веселовский Н.И. В.В.Гри-
горьев по его письмам и трудам. 1818–1881. СПб., 
1887. 

Веске, 1889 – Веске М. Исследование о наре-
чиях черемисского языка доктора М.Веске. 1. Ка-
зань, 1889. 

Веске, 1890 – Веске М. Славяно-финские куль-
турные отношения по данным языка. Казань, 1890. 

Весновский, 1903 – Весновский В.Л. Весь Ека-
теринбург. С планом города Екатеринбурга. Спра-
вочник-ежегодник. Екатеринбург, 1903. 

Вечеслав, 1870 – Вечеслав Н. Экономический 
быт крестьян Казанской губернии // ТКГСК. 
Казань, 1870. Вып.1. 

Вечеслав, 1871 – Вечеслав Н.Н. Уезд Цивиль-
ский // ТКГСК. Казань, 1871. Вып.1–2. С.3–75. 

Вечеслав, 1879 – Вечеслав Н.Н. Сведения о 
сельских поземельных общинах Казанской губер-
нии. Казань, 1879. 

Вечеслав, 1879a – Вечеслав Н.Н. Статистиче-
ские очерки Казанской губернии. Казань, 1879. 

Вешняков, 1857 – Вешняков В.И. Историче-
ский обзор происхождения разных названий госу-
дарственных крестьян // ЖМГИ. 1857. №4. 

Витевский, 1891 – Витевский В.Н. Сказки, за-
гадки и песни нагайбаков Верхнеуральского уезда 
Оренбургской губернии // Труды IV археологиче-
ского съезда. Т.2. Казань, 1891. 

Витевский, 1892 – Витевский Н.И. Н.И.Иль-
минский. Директор Казанской учительской семи-
нарии. Казань, 1892.  

Вихман, 1893 – Вихман Г. Письма из Гельсинг-
форса. Казань, 1893. 

Военно-статистический сборник, вып.4 – Во-
енно-статистический сборник. Вып.4. Россия / 
сост. В.Ф.Де-Ливрон и др.; под ред. Н.Н.Обручева. 
СПб., 1871. 

Военно-статистическое обозрение, т.14, ч.2 – 
Военно-статистическое обозрение Российской импе-
рии. Оренбургская губерния. Т.14. Ч.2. СПб., 1848. 

Военно-статистическое обозрение, т.14, ч.1 – 
Военно-статистическое обозрение Российской им-
перии. Т.14. Ч.1. Пермская губерния. СПб., 1852. 

Вольский, 1908 – Вольский З. Вся Сибирь. 
СПб., 1908.  

Воронец, 1873 – Воронец Е. Казанская учи-
тельская семинария по отношению к местному 
населению / отд. отт. без библиогр. данных. 1873. 

Воскресенский, 1904 – Воскресенский А.А. 
Вступительная статья // Ильминский Н.И. Записки 
об устройстве учебных заведений. Казань, 1904.  

Всеподданнейшие отчеты, 1886–1914 – Все-
подданнейшие отчеты обер-прокурора Св. Синода 
за 1885–1914 гг. СПб., 1886–1914. 

Всеподданнейший, 1908 – Всеподданнейший 
отчет обер-прокурора Святейшего Правительст-
вующего Синода за 1905–1907 годы. СПб., 1908. 

Всесоюзная перепись – Всесоюзная перепись 
населения 1926 года. Национальный состав насе-
ления по регионам РСФСР // Демоскоп [Элект-
ронный ресурс]. Режим доступа: 
http://demoscope.ru/weekly/ssp/rus_nac_26.php. Дата 
обращения: 1.10.2012. 

Вся Астрахань, 1911 – Вся Астрахань и весь 
астраханский край. Астрахань, 1911. 

Вся Волга, 1907 – Вся Волга. Коммерческий 
справочник и общий адрес-календарь. Казань. 1907. 

Вся Казань, 1899 – Вся Казань. Адресная и 
справочная книга с приложением плана города. 
Ред. Н.Г.Шебуев. Казань, 1899. 

Вся Сибирь, 1908 – Вся Сибирь: Справочная 
книга по всем отраслям культурной и торгово-про-
мышленной жизни Сибири. Изд. 1-е. СПб., 1908. 

Вся Россия, 1902 – Вся Россия. Русская книга 
промышленности, торговли, сельского хозяйства и 
администрации; Адрес-календарь Российской им-
перии. СПб., 1902.  

Высочайше утвержденное, 1845 – Высочайше 
утвержденное 15 августа 1845 г. Уложение о нака-
заниях уголовных и исправительных. СПб., 1845. 

Г.Троицк, 1912 – Г.Троицк и его уезд. Спра-
вочник и адрес-календарь на 1912–1913 гг. Тро-
ицк, 1912. 

Гаврилов, 1874 – Гаврилов Б.Г. Погребальные 
обычаи и поверья старокрещеных татар. Казань, 
1874. 

Гаврилов, 1877 – Гаврилов Б.Г. Погребальные 
обычаи и поверья старокрещеных татар деревни 
Никофоровой Казанской губернии Мамадышского 
уезда // ИКЕ. 1877. №9. С.250–260. 

Гаврилов, 1880 – Гаврилов Б.Г. Произведения 
народной словесности, обряды и поверья вотяков 
Казанской и Вятской губерний. Казань, 1880.  

Гаврилов, 1891 – Гаврилов Б.Г. Поверья, обря-
ды и обычаи вотяков Мамадышского уезда Урясь-
Учинского прихода // Труды Четвертого археоло-
гического съезда. Т.2. Казань, 1891. 

Газиз, 1994 – Газиз Г. История татар / сокр. 
пер. с татар. С.Г. и А.Х.Губайдуллиных. М., 1994.  

Галанов, 1894 – Галанов М. Отчет о времен-
ных учительских курсах по садоводству, огород-
ничеству и сельскому хозяйству, бывших в г. Бир-
ске для учителей начальных народных училищ 
Уфимской губернии с 15 июня по 20 июля 1894 г. 
Орск, 1894. 

Гаспринский, 1881 – Гаспринский И. Русское 
мусульманство. Мысли, заметки и наблюдения му-
сульманина. Симферополь, 1881.  

Гаспринский, 1993 – Гаспринский И. Россия и 
восток. Казань, 1993. 

Гвоздев, 1868 – Гвоздев И.А. 25-летие Казан-
ской духовной академии. Казань, 1868. 

Гейер, 1909 – Гейер И.И. Туркестан. Ташкент, 
1909. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1054 

Гейнс, 1897 – Гейнс А.К. Собрание литератур-
ных трудов. СПб., 1897.  

Георги, ч.2 – Георги И. Описание всех обитаю-
щих в Российском государстве народов, их житей-
ских обрядов, обыкновений, одежд, жилищ, упраж-
нений, забав, вероисповеданий и других достопри-
мечательностей. В 4-х частях. Ч.2. О народах татар-
ского племени и других не решенного еще проис-
хождения северных сибирских. СПб., 1799.  

Герцен, 1838 – Герцен А.И. Вотяки и черемисы 
// ВГВ. 1838. №5 (Прибавление к ВГВ №3). 

Гмелин, 1777 – Гмелин, С.Г. Путешествие по 
России для исследования трех царств природы. 
Ч.2. Путешествие от Черкасска до Астрахани и 
пребывание в сем городе; с начала августа 1769 по 
пятое июня 1770 года. СПб., 1777. 

Головачев, 1914 – Головачев П. Сибирь. М., 
1914.  

Голодников, 1882 – Голодников К. Тобольская 
губерния накануне 300-летней годовщины завое-
вания Сибири. Тобольск, 1882. 

Голубев, 1896 – Голубев П.А. Историко-ста-
тистический сборник сведений по вопросам эко-
номического и культурного развития Вятского 
края. Вятка, 1896. 

Город Екатеринбург, 1889 – Город Екатерин-
бург. Сборник историко-статистических и спра-
вочных материалов по городу с адресным указате-
лем и присоединением некоторых сведений по 
Екатеринбургскому уезду. Екатеринбург, 1889.  

Города России, 1914 – Города России в 1910 
году. СПб., 1914. 

Городовое положение, 1892 – Городовое по-
ложение, изд. 1892 г. // СЗРИ. Т.2. Ч.1.  

Григорьев, 1876 – Григорьев В.В. Россия и 
Азия: Сборник исследований и статей по истории, 
этнографии и географии, написанных в разное вре-
мя В.В.Григорьевым ориенталистом. СПб., 1876.  

Григорьев, 1906 – Григорьев Д. «Зовите нас 
крещенами» // ИКЕ. 1906. №14–15.  

Губайдуллин, 1925а – Губайдуллин Г. Доку-
менты движения среди татарских крестьян в 
1878 г. // ВНОТ. 1925. №1–2.  

Гуляев, 1876 – Гуляев К. Статистическое опи-
сание Янгуловской волости 1-го стана Малмыж-
ского уезда. Вятка, 1876. 

Гуляев, 1897 – Гуляев А.М. Право общее и ме-
стное. Киев, 1897.  

Гурвич, 1879 – Гурвич Н. Племенной состав 
населения Уфимской губернии и приблизительная 
численность его в 1878 году. Уфа, 1879. 

Далингер, 1887 – Далингер А. Медико-статис-
тическое исследование татарского населения Аст-
раханского уезда. СПб., 1887. 

Даневский, 1857 – Даневский П. Об источни-
ках местных законов некоторых губерний и облас-
тей России. СПб., 1857. 

Даниил, 1837 – Даниил (Сивиллов). Перевод с 
китайского языка из книги под заглавием «Драго-
ценное зеркало для просвещенного ума» // УЗКУ. 
1837. Кн.II–III. 

Даниил, 1837а, 1838 – Даниил (Сивиллов). Все-
общая история Китая // УЗКУ. 1837. Кн.IV; 1838. 
Кн.II и IV. 

Даулей, 1903 – Даулей Р. Святки у крещеных 
татар Мамадышского и Лаишевского уездов Ка-
занской губернии // ИОАИЭ. Т.19. Вып.3–4. Ка-
зань, 1903. 

Даулей, 1903а – Даулей Р.П. Святки у креще-
ных татар Мамадышского и Лаишевского уездов 
Казанской губернии. Казань, 1903. 

Дебу, 1837 – Дебу И. Топографическое и ста-
тистическое описание Оренбургской губернии в 
нынешнем ее состоянии. М., 1837. 

Денисов, 1911 – Денисов В.И. Ярмарки. СПБ., 
1911.  

Державин, 2000 – Державин Г.Р. Записки. М., 
2000. 

Доклад высочайше, 1873 – Доклад высочайше 
учрежденной комиссии для исследования нынеш-
него положения сельского хозяйства и сельской 
производительности в России. СПб., 1873. 

Долгоруков, 1898 – Долгоруков В.А. Путеводи-
тель по всей Сибири и среднеазиатским владениям 
России. Томск, 1898. 

Дудкин, 1884 – Дудкин А.А. Кощаковская во-
лость Казанского уезда. Опыт подворно-статис-
тического исследования крестьянского хозяйства. 
Казань, 1884. 

Дудкин, 1890 – Дудкин А. Джиин у татар // Се-
верный вестник. 1890. №8. 

Дремков, 1912 – Дремков В.В. О муллах Аст-
раханской губернии. Астрахань, 1912. 

Дунин-Горкавич, 1909 – Дунин-Горкавич А.А. 
Этнографический состав населения Тобольской 
губернии в 1907 году. Тобольск, 1909. 

Дьяконов, 1882 – Дьяконов А.Н. Общий очерк 
состояния народных училищ Таврической губер-
нии за 1881. Бердянск, 1882. 

Дьяконов, 1894 – Дьяконов А.Н. Общий очерк 
состояния народных училищ Таврической губер-
нии за 1892. Бердянск, 1894. 

Евтихиев, 1890 – Евтихиев В. Царевококшай-
ский уезд по отношению к скотоводству и ветери-
нарии. Казань, 1890. 

Емкеев, 1902 – Емкеев С. Ногайбаки // ПБ. 
1902. №24. С.343–346. 

Ефремов, 1913 – Ефремов С. О язычниках Ци-
вильского уезда // ИКЕ. 1913. №23–24.  

Железнов, ч.1 – Железнов И.И. Уральцы. 
Очерки быта зауральских казаков. Ч.1. М., 1858.  

Жертвоприношения, 1895 – Жертвоприноше-
ния крещеных татар // КТ. 1895. №569. 

Журнал, 1875 – Журнал по обозрению церквей 
и братских училищ, произведенному Преосвящен-
ным Викторином, епископом чебоксарским, вика-
рием казанским 20–29 августа 1874 года // ИКЕ. 
1875. №5. 

Журнал, 1895 – Журнал заседаний от 2 мая 
1895 // ЖПЗ за первое полугодие. 1895. Казань, 
1896.  

Журнал, 1895а – ЖПЗ за второе полугодие 
1895. Казань, 1896.  

Журнал, 1896 – Журнал заседаний от 10 сен-
тября 1896 // ЖПЗ за 1896. Казань, 1897.  

Журналы, 1908 – ЖПЗ за 1908. Казань, 1910.  
Журналы, 1909 – ЖПЗ за 1909. Казань, 1911.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1055

Журналы, 1911 – Журналы КГД и доклады 
управы за сентябрь 1911. Казань, 1911.  

Журналы, 1913 – Журналы КГД и доклады 
управы за апрель 1913. Казань, 1913. 

Заблонский, 1832 – Заблонский Е. Российская 
статистика. Ч.2. СПб., 1832. 

Завилишин, 1867, т.3 – Завилишин И. Описа-
ние Западной Сибири. Т.3. М., 1867.  

Загоскин, 1895 – Загоскин Н.П. Спутник по 
Казани. Казань, 1895.  

Загоскин, 1902 – Загоскин Н.П. История Импе-
раторского Казанского университета. Т.1. Казань, 
1902.  

Загоскин, 1906 – Загоскин Н.П. История Импе-
раторского Казанского университета за 100 лет его 
существования. В 4 т. Т.4. Казань, 1906. 

Загоскин, 2005 – Загоскин Н.П. Спутник по Ка-
зани. Иллюстрированный указатель достоприме-
чательностей и справочная книжка города. Казань, 
2005. 

Задолженность сельских, 1894 – Задолжен-
ность сельских обществ по казенным, земским и 
мирским окладным сборам и в продовольственный 
капитал из обследования 1893 г. о сельских обще-
ствах 46-ти губерний Европейской России. СПб., 
1894. Т.32. 

Законы гражданские, 1857 – Законы граждан-
ские, 1857 г. // СЗРИ. Т.10. Ч.1.  

Законы гражданские, 1900 – Законы граждан-
ские, 1900 г. // СЗРИ. Т.10. Ч.1. 

Законы о браке и разводе, 1899 – Законы о бра-
ке и разводе / сост. Я.А.Канторович. СПб., 1899. 

Законы о состояниях – Законы о состояниях // 
СЗРИ. Т.9.  

Законы о судопроизводстве, 1892 – Законы о 
судопроизводстве по делам о преступлениях и 
проступках. Изд. 1892 г. // СЗРИ. Т.15. 

Законы, 1902, 1908 – Законы о крестьянах и 
крестьянских учреждениях. Вып.1–2 / сост. П.Бо-
гомазов. М., 1902, 1908. 

Законы, 1999 – Законы Российской империи о 
башкирах, мишарях, тептярях и бобылях / сост., авт. 
вступ. статей и прим. Ф.Х.Гумеров. Уфа, 1999. 

Записка, 2007 – Записка младшего переводчи-
ка Оренбургской пограничной комиссии Исканде-
ра Батыршина о Хивинском ханстве и хане при-
сырдиарьинских казахов Ермухамеде Касымове // 
История Казахстана в русских источниках XVI–
XX веков. Путевые дневники и служебные запис-
ки о поездках по южным степям. XVIII–XIX вв. 
Т.6. Алматы. 2007. 

Записки, 1907 – Записки генерал-майора Ивана 
Васильевича Чернова // ТОУАК. 1907. Вып.18. 

Записки, 1983 – Записки о Бухарском ханстве 
(Отчеты П.И.Демезона и И.В.Виткевича). М., 
1983. 

Захарьевский, 1909 – Захарьевский П. Церков-
ные школы казанской епархии за 25 лет их суще-
ствования (1884–1909). (Историко-статистический 
обзор). Казань, 1909. 

Зиммель, 1905 – Зиммель Г. Большие города и 
духовная жизнь // Большие города, их обществен-
ные, политические и экономическое значение. 
СПб., 1905.  

Златоверховников, 1899 – Златоверховни-
ков И. Уфимская епархия. Географический, этно-
графический, административно-исторический и 
статистический очерк. Уфа, 1899. 

Змеев, 1883 – Змеев Л.Ф. Медико-топогра-
фическое описание и статистический очерк народо-
населения Бугульминского уезда Самарской губер-
нии: дис. … на степень доктора медицины. М., 
1883. 

Знаменский, 1868 – Знаменский П. О креще-
ных татарах деревни «Большой Арняш» (Извлече-
ние из дневника) // ЖМНП. 1868. Ч.137. №3. 
С.348–364. 

Знаменский, 1892 – Знаменский П.В. История 
Казанской духовной академии за I (дореформен-
ный) период ее существования. 1842–1870 гг. 
Вып.2. Казань, 1892.  

Знаменский, 1892а – Знаменский П.В. На па-
мять о Н.И.Ильминском. К двадцати пятилетию 
братства святителя Гурия. Казань, 1892. 

Знаменский, 1894 – Знаменский П.В. О татар-
ских переводах христианских книг / отд. отт. без 
библиогр. данных. 1894. 

Знаменский, 1910 – Знаменский П. Казанские 
татары. Казань, 1910.  

Значение, 1911 – Значение железной дороги 
Казань – Сарапул – Екатеринбург для Казанской 
губернии. Казань, 1911.  

Золотницкий, 1875 – Золотницкий Н.И. Корне-
вой чувашско-русский словарь, сравненный с язы-
ками и наречиями разных народов тюркского, 
финского и других племен. Казань, 1875. 

Зорин, 1912 – Зорин Б.И. Свадебные обычаи и 
обряды у татар Оренбургской и Уфимской губер-
ний // ВОУО. 1912. №2. Отд.3. 

Зорин, 1914 – Зорин Б.И. Мектабы и медресе 
русских мусульман // ВОУО. 1914. №1. Отд.3. 
С.41–49. 

Зябловский, 1808 – Зябловский Е. Статистиче-
ское описание Российской империи в нынешнем 
ее состоянии. Кн.2. СПб., 1808. 

Ибрагимов, 1872 – Ибрагимов И.И. Этногра-
фические очерки киргизского народа // Русский 
Туркестан. Вып.2. М., 1872. 

Ибрагимов, 1873 – Ибрагимов И.И. Объясне-
ние некоторых терминов, встречающихся в кир-
гизском судопроизводстве // ТВ. 1873. №42. С.167. 

Ибрагимов, 1878 – Ибрагимов И.И. Заметки о 
киргизском суде // ЗРГО по отделению этногра-
фии. Т.3. СПб., 1878. 

Иванин, 1874 – Иванин М. Описание зимнего 
похода в Хиву 1839–1840 гг. СПб., 1874. 

Иванова, 1889 – Иванова Е.В. Путевые воспо-
минания о Крыме. 1886 г. М., 1889. 

Ивановский, 1899 – Ивановский В.В. Описание 
экономического состояния Казанской губернии. 
Казань, 1899. 

Игнатьев, 1870 – Игнатьев Р.Г. Однодневное 
исчисление жителей г.Орска, произведенное 15 
января 1870 г. // ОГВ. 1870. 11 апреля. 

Извлечения из всеподданнейших, 1837–1885 – 
Извлечения из всеподданнейших отчетов обер-
прокурора Святейшего Правительствующего Си-
нода за 1836–1884 гг. СПб., 1837–1885. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1056 

Извлечения, 1867 – Извлечения из всеподдан-
нейшего отчета обер-прокурора Святейшего Пра-
вительствующего Синода за 1866 год. СПб., 1867. 

Извлечения, 1869 – Извлечения из всеподдан-
нейшего отчета обер-прокурора Святейшего Пра-
вительствующего Синода за 1868 год. СПб., 1869. 

Извлечения, 1870 – Извлечения из всеподдан-
нейшего отчета обер-прокурора Святейшего Пра-
вительствующего Синода за 1869 год. СПб., 1870.  

Извлечения, 1874 – Извлечения из отчета вы-
сокопреосвященнейшего Антония, архиепископа 
Казанского и Свияжского о состоянии Казанской 
епархии за 1873 год // ИКЕ. 1874. №16. 

Износков, 1893 – Износков И.А. Материалы 
для истории христианского просвещения инород-
цев Казанского края: В 3 вып. М., 1893. 

Износков, 1893а – Износков И.А. Материалы 
для истории христианского просвещения инород-
цев Казанского края // ПБ. 1893. Т.4. Кн.2.  

Износков, 1901 – Износков И.А. Инородческие 
школы Братства святителя Гурия // ПБ. 1901. №4, 
5–6.  

Износков, 1904 – Износков И.А. Обучение и 
воспитание инородцев в Казанском крае // ПБ. 
1904. №3, 4. 

Износков, 1909 – Износков И.А. Об образова-
нии инородцев и о миссии в Казанской епархии. 
Исторический очерк. М., 1909. 

Износков, вып.2 – Износков А.Н. Краткий 
предварительный отчет о командировке г.г. со-
трудников статистического бюро летом 1900 года 
в Чистопольский уезд для собирания сведений о 
крестьянских бюджетах. Вып.2. Казань, 1900. 

Износков, вып.3 – Износков Д.Н. Краткий 
предварительный отчет о командировке г.г. со-
трудников статистического бюро летом 1900 года 
в Чистопольский уезд для собирания сведений о 
крестьянских бюджетах. Вып.3. Казань, 1900. 

Ильминский, 1864 – Ильминский Н.И. Мате-
риалы для истории христианского просвещения 
татар. Казань, 1864. 

Ильминский, 1865 – Ильминский Н.И. Еще о 
школе для первоначального обучения детей кре-
щеных татар // ПО. 1865. Т.26.  

Ильминский, 1866 – Ильминский Н. О количе-
стве печатаемых в Казани магометанских книг и о 
школе для детей крещеных татар // Заметки право-
славного обозрения. 1866. Январь. С.78–85. 

Ильминский, 1867 – Ильминский Н.И. Школа 
для первоначального обучения крещеных татар в 
Казани // ЖМНП. 1867. Т.134.  

Ильминский, 1876 – Записка Н.И.Ильминского 
о Переводческой комиссии // ОДБСГ от 4 октября 
1874 года по 4 октября 1875 года. Казань, 1876. 

Ильминский, 1883 – Ильминский Н.И. Опыты 
переложения христианского вероучительных книг 
на татарский и другие инородческие языки в нача-
ле текущего столетия. Казань, 1883. 

Ильминский, 1883а – Ильминский Н.И. Из пе-
реписки по вопросу о применении русского алфа-
вита к инородческим языкам. Казань, 1883. 

Ильминский, 1890 – Ильминский Н.И. Учебная 
мастерская Казанской учительской семинарии. 
Казань, 1890. 

Ильминский, 1891 – Ильминский Н.И. Воспо-
минания об И.Алтынсарине. Казань, 1891. 

Ильминский, 1892 – Ильминский Н.И. Избран-
ные места из педагогических сочинений, некото-
рые сведения о его деятельности. Казань, 1892. 

Ильминский, 1898 – Письма Н.И.Ильминского 
к обер-прокурору Святейшего Синода К.П.Побе-
доносцеву. Казань, 1898. 

Ильминский, 1901 – Ильминский Н.И. Одна из 
неизданных записок Н.И. Ильминского по вопросу 
об устройстве учебных заведений. Казань, 1901. 

Ильминский, 1904 – Ильминский Н.И. Записка 
об устройстве учебных заведений. Казань, 1904. 

Ильминский, 1913 – Ильминский Н.И. О сис-
теме просвещения инородцев и о Казанской цен-
тральной крещено-татарской школе. Казань, 1913.  

Инородческая, 1893 – Инородческая сельско-
хозяйственная школа в крещено-татарском селе 
Шемуртбашах Казанской губернии // ПБ, 1893, 
№23, с.50–51. 

Инородческие, 1903 – Инородческие и иновер-
ческие училища: Систематический свод законов, 
распоряжений, правил, инструкций и справочных 
сведений об училищах: колонистских, протестант-
ских, католических, армянских, для раскольников 
сектантов, инородческих, магометанских, караим-
ских и еврейских / сост. Г.М.Фальборк, В. Чарно-
луский. Изд. неофиц. СПб., 1903. 

ИОАЭИ, вып.6 – Ответы капитана Стрижев-
ского (о башкирах) на программу В.Н.Татищева // 
ИОАЭИ. Т.25. Вып.6. 

Иоксимович, 1912 – Иоксимович Ч.М. Прибы-
ли и дивиденды мануфактурных предприятий за 
1902–1911 годы. М., 1912 (Табл.8). 

Исмаил, 1890 – Исмаил. Что значит слово «кя-
фир»? // Тəрҗеман. 1890. №11. 2 апреля. 

Исследования о состоянии, 1860 – Исследова-
ния о состоянии рыболовства в России. Описание 
Уральского рыболовства. СПб., 1860. Т.3. 

Историко-статистический обзор, 1883 – 
Историко-статистический обзор промышленности 
России. СПб., 1883. Т.1. 

Историко-статистическое описание церквей, 
1904 – Историко-статистическое описание церквей 
и приходов Казанской епархии. г.Мамадыш и Ма-
мадышский уезд. Казань, 1904. Вып.6. 

Исторический очерк, 1910 – Исторический 
очерк учреждений по горной части. СПб., 1910. 

История, 2007 – История Казахстана в рус-
ских источниках XVI–XX вв. Т.6. Алматы, 2007. 

Итоги оценочно-статистического, 1923 – 
Итоги оценочно-статистического исследования 
Пензенской губернии 1909–1913 гг. Под руково-
дством В.Г.Громана. Сер.III. Ч.3. Бюджетные ис-
следования крестьянского хозяйства. Вып.1. Бюд-
жеты отдельных хозяйств. Пенза, 1923. 

Кабдулвахидов, 2006 – Сто мечетей Тюмен-
ской области. Фотоальбом. Авт.-сост. К.Кабдул-
вахидов. Тюмень, 2006. 

Казанская – Казанская духовная академия. Ка-
зань, б/г.  

Казанский календарь, 1872 – Казанский кален-
дарь и справочная книга на 1873 год / сост. Редни-
ков. Казань, 1872.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1057

Казанский, 1883 – Казанский календарь на 
1884 год. Казань, 1883. 

Казанцев, 1887 – Казанцев Н. Описание баш-
кирцев. СПб., 1887. 

Казем-Бек, 1839 – Казем-Бек А.К. Грамматика 
турецко-татарского языка. Казань, 1839. 

Казем-бек, 1845 – Казем-бек А.К. Мюхтесе-
рюль-вигкает. Курс мусульманского законоведе-
ния по школе ханефидов. Казань, 1845. 

Казем-Бек, 1846 – Казем-Бек А.К. Общая грам-
матика турецко-татарского языка. Казань, 1846. 

Календарь, 1897 – Календарь и памятная книж-
ка Вятской губернии на 1898 год. Вятка, 1897. 

Календарь, 1900 – Календарь и памятная 
книжка Таврической губернии на 1900 год. Сим-
ферополь, 1900. 

Канделаки, 1914 – Канделаки И. Роль ярмарок 
в русской торговле. СПб., 1914. 

Кандидат Пелль, 1845 – Кандидат Пелль. Хо-
зяйственные заметки // ЖМГИ, 1845. Ч.16.  

Карнович, 1897 – Карнович Е. Русские чинов-
ники в былое и настоящее время. СПб., 1897. 

Каталог, 1890 – Каталог Казанской научно-
промышленной выставки 1890 года. Казань, 1890. 

Катанов, 1896 – Катанов Н.Ф. Исторические 
песни казанских татар // ИОАИЭ. 1896. №15. 

Катанов, 1898 – Катанов Н. [Выступление на 
общем собрании ОАИЭ 2 января 1895 г.] // 
ИОАИЭ. Казань, 1898. Т.14. Вып.4. 

Катанов, 1900 – Катанов Н.Ф. Отчет о поезд-
ке, совершенной летом 1898-го года по поручению 
Историко-филологического факультета Импера-
торского Казанского университета в Уфимскую 
губернию. Казань, 1900. 

Катанов, 1904 – Катанов Н.Ф. Некролог. 
Проф. И.Н.Смирнов, живший с 1856 по 1904 г. // 
ЖМНП. 1904. №9. 

Катанов, 1904а – Катанов Н.Ф. О трудах 
И.Н.Смирнова по этнографии инородцев Восточ-
ной России // УЗИКУ. 1904. Т.71, кн.IX. 

Катанов, 1904б – Катанов Н. Прошлое и на-
стоящее Казани по одному татарскому рассказу // 
Деятель, 1904, №10.  

Катанов, 1909 – Катанов Н.Ф. Новые данные о 
мусульманской секте Ваисовцев. Казань, 1909.  

Каульбарс, 1874 – Каульбарс А.В. Заметки о 
Кульджинском крае // МСТК. Вып.3. СПб., 1874.  

Кеппен, 1841 – Кеппен П.И. О мочальном про-
мысле // ЖМГИ. 1841. Ч.2. Кн.3. 

Кеппен, 1857 – Кеппен П. Девятая ревизия. Ис-
следование о числе жителей в России в 1851 году. 
СПб., 1857. 

Киргизская степь, 1854 – Киргизская степь 
сибирского ведомства и новоучрежденная в ней 
Семипалатинская область // ЖМВД. 1854. Август. 

Киттары, 1849 – Киттары М.Е. Ставка хана 
Внутренней киргизской Орды // ЖМВД. 1849. 
Ч.28. С.107–133. 

Коблов, 1906 – Коблов Я.Д. Татарские мусуль-
манские школы (медресе) // ЦОЖ. 1906. №9. 
С.323–325. 

Коблов, 1907 – Коблов Я. О магометанских 
муллах. Религиозно-бытовой очерк. Казань, 1907. 

Коблов, 1907а – Коблов Я.Д. О татарских му-
сульманских праздниках. Казань, 1907. 

Коблов, 1908 – Коблов Я.Д. Мечты татар-маго-
метан о национальной общеобразовательной шко-
ле. Казань, 1908. 

Коблов, 1908а – Коблов Я.Д. Религиозные об-
ряды и обычаи татар магометан. Казань, 1908. 

Коблов, 1910 – Коблов Я. Мифология казан-
ских татар. Казань, 1910. 

Коблов, 1910а – Коблов Я.Д. О татаризации 
инородцев Приволжского края. Казань, 1910. 

Коблов, 1911 – Коблов Я.Д. О татаризации 
инородцев Приволжского края // ПС. 1911. Июль–
август. 

Коблов, 1916 – Коблов Я.Д. Конфессиональ-
ные школы казанских татар. Казань, 1916. 

Коблов, 1998 – Коблов Я. О магометанских 
муллах. Религиозно-бытовой очерк. Казань, 1998. 

Ковалевский, 1834 – Ковалевский О.М. Ката-
лог санскритским, монгольским, тибетским, мань-
чжурским и китайским книгам и рукописям, в 
библиотеке Имп. Казанского университета храня-
щимся // УЗИКУ. 1834. Т.II.  

Ковалевский, 1834а – Ковалевский О.М. Со-
держание монгольской книги под заглавием «Мо-
ре притч». Казань, 1834. 

Ковалевский, 1835 – Ковалевский О.М. О ки-
тайском календаре. Казань, 1835. 

Ковалевский, 1835а – Ковалевский О.М. Крат-
кая грамматика монгольского книжного языка. 
Казань, 1835. 

Ковалевский, 1836, 1837а – Ковалевский О.М. 
Монгольская хрестоматия. Т.1. Казань, 1836; Т.II. 
Казань, 1837. 

Ковалевский, 1837 – Ковалевский О.М. Буд-
дийская космология. Казань, 1837. 

Колмогоров, 1855 – Колмогоров Г. О промыш-
ленности и торговле в киргизских степях Сибир-
ского ведомства // ВРГО. 1855. Т.13. Отд.2.  

Комаров, 1900 – Комаров М. И. Краткий пред-
варительный отчет о командировке г.г. сотрудни-
ков статистического бюро летом 1900 года в Чис-
топольский уезд для собирания сведений о кресть-
янских бюджетах. Вып.1. Казань, 1900. 

Комиссаров, 1911 – Комиссаров Г.И. Чуваши 
Казанского Заволжья // ИОАИЭ. 1911. Т.27. 
Вып.5.  

Комиссаров, 1912 – Комиссаров Г.И. К этно-
графической карте Козьмодемьянского, Цивиль-
ского, Чебоксарского и Ядринского уездов. Ка-
зань, 1912. 

Коншин, 1898 – Коншин Н. По Усть-Камено-
горскому уезду. Путевые заметки. Ч.9 // СОВ. 
1898. №45–46. 

Кор, 1861 – Кор С. Очерк Елабужского уезда // 
Северная пчела. 1861. №82–84. 

Корнилов, 1903 – Корнилов Л.Г. Кашгария или 
Восточный Туркестан. Опыт военно-статистиче-
ского описания. Ташкент, 1903. 

Королев, 1912 – Королев С.А. Поволжье. М., 
1912. 

Корсак, 1857 – Корсак А.К. Историко-ста-
тистическое обозрение торговых отношений Рос-
сии с Китаем. Казань, 1857. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1058 

Косолапов, 1905 – Косолапов В.Н. Кустарные 
промыслы в Казанской губернии. Казань, 1905. 
Вып.7. 

Костенко, 1872 – Костенко Л.Ф. Очерки Семи-
реченского края: путевые письма // ВС. 1872. №11.  

Костенко, 1887 – Костенко Л.Ф. Чжунгария. 
Военно-статистический очерк Генерального штаба 
полковника Л.Ф.Костенко // Сборник географиче-
ских, топографических и статистических материа-
лов по Азии. Вып.28. С.-Петербург, 1887. 

Краснодубовский, 1903 – Краснодубовский 
Г.С. Инородческая школа Казанского края // МВ. 
1903. №286–289. 

Краткая заметка – Краткая заметка об инород-
цах Волжско-Камского края // СимЕВ. 1897. №1.  

Краткие бюджетные, 1915 – Краткие бюд-
жетные сведения по хуторским и общинным кре-
стьянским хозяйствам Симбирской губернии. 
Симбирск, 1915. 

Краткие, 1905 – Краткие общие сведения по 
империи. Распределение населения обоего пола по 
главнейшим сословиям, вероисповеданиям, род-
ному языку и некоторым занятиям. СПб., 1905. 

Краткий, 1896 – Краткий очерк деятельности 
казанского городского общественного управления 
за 25-летие (1871–1895). Казань, 1896.  

Кремлев, 1902 – Кремлев А. Крещение 48 чело-
век язычников-черемис в приходе Большая Муше-
рань Царевококшайского уезда // ИКЕ. 1902. №9. 

Кремлев, 1913а – Кремлев А. Отчет казанского 
епархиального инородческого мисионера за 
1912 г. // ИКЕ. 1913. №36.  

Крестьянское землевладение, вып.8 – Кресть-
янское землевладение Казанской губернии. Мама-
дышский уезд. Вып.8. Казань, 1907. 

Крестьянское землевладение, вып.13 – Кресть-
янское землевладение в Казанской губернии. Свод 
по губернии. Вып.13. Казань, 1907.  

Критическое, 1838 – Критическое исследова-
ние географии Нового Света и успехов географии 
и морской астрономии в XV и XVI столетиях. 
Сочинение А.Гумбольдта // Библиотека для чте-
ния. 1838. Т.26.  

Круковский, 1909 – Круковский М.А. Южный 
Урал: путевые очерки. М., 1909. 

Крымский, 1899 – Крымский М.А. Мусуль-
манство и его будущность. М., 1899.  

Крымский, 1904 – Крымский А. История му-
сульманства. Самостоятельные очерки, обработки и 
дополнительные переводы из Дози и Гольдциэр. 
Изд. 2-е, значительно измен. и доп. Ч.1–2. М., 1904.  

Кукляшев, 1862 – Кукляшев С. Словарь к та-
тарской хрестоматии. Казань, 1862. 

Кулябко-Корецкий, 1903 – Кулябко-Корецкий 
Н.Г. Районы хлебной производительности Евро-
пейской России и Западной Сибири. СПб., 1903. 

Кунанбаев, 1954 – Абай Кунанбаев. Собрание 
сочинений в одном томе. Стихотворения, поэмы, 
проза / пер. с казах. М.,1954. 

Курсави, 2005 – Курсави Абу-н-Наср. Настав-
ление людей на путь истины (ал-Иршад ли-л-
'ибад) / пер. с араб. Казань, 2005. 

КЦКТШ, 1887 – Казанская Центральная Кре-
щено-татарская школа: материалы для истории 

христианского просвещения крещеных татар, ред. 
Н.И.Ильминский. Казань, 1887. 

Лаппо, 1901 − Лаппо И. Великое княжество 
Литовское за время от заключения Люблинской 
унии до смерти Стефана Батория (1569–1586). 
СПб., 1901. Т.1. 

Лаптев, 1866 – Лаптев М. Материалы для гео-
графии и статистики России, собранные офицера-
ми Генерального штаба. Казанская губерния. 
СПб., 1866. 

Левшин, 1832 – Левшин А.Н. Описание кир-
гиз-казачьих или киргиз-кайсацких орд и степей. 
Ч.3. СПб., 1832. 

Леонтьев, 1914 – Леонтьев А. А. Крестьянское 
право: Систематическое изложение особенностей 
законодательства о крестьянах. Изд. 2-е пересм. и 
доп. СПб., 1914. 

Лепехин, 1771 – Лепехин И. Дневные записки 
путешествия доктора и Академии наук адъюнкта 
Ивана Лепехина по разным провинциям Российско-
го государства в 1768 и 1769 гг. СПб., 1771. Ч.I. 

Линдегрен – Линдегрен. Царство животных 
Чистопольского уезда Казанской губернии // АГО. 
Р.14. Оп.I. №42. 

Липинский, 1868 – Липинский А. Материалы 
для географии и статистики России, собранные 
офицерами Генерального штаба. Симбирская гу-
берния. Ч.1–2. СПб., 1868. 

Литуновский, 1878 – Литуновский Н. Медико-
топографическое описание Оренбургской губер-
нии: дис… докт. медицины. М., 1878. 

Лоранский, 1900 – Лоранский А.М. Краткий 
исторический очерк административных учрежде-
ний горного ведомства в России, 1700–1900. СПб., 
1900. 

Луппов, 1911 – Луппов П.Н. Материалы для 
истории христианства у вотяков в первой полови-
не XIX века. Вятка, 1911. 

Любимов, 1914 – Любимов А.А. Мектабы и 
медресе г.Уфы и 1-го района Уфимского уезда // 
ВОУО. 1914. №2. Отд.3.  

Лядов, 1861 – Лядов В.И. Европейская Россия 
в физическом и этнографическом отношениях. 
СПб., 1861. 

Магницкий – Магницкий В. Из быта чуваш Ка-
занской губернии (Ирихи – Киремети – браки) // 
Отд. отт. из ЭО. Т.18.  

Магницкий, 1896 – Магницкий В. Несколько 
данных о «мишарях» (мещера, мещеряки) и селе-
ниях их в Казанской и Симбирской губерниях // 
ИОАИЭ. 1896. Т.13. Вып.4.  

Максимов, 1876 – Максимов С. Остатки языче-
ства в современных верованиях крещеных татар 
Казанской губернии. Казань, 1876. 

Максимов, 1894 – Максимов А.К. К вопросу об 
ассимиляционной способности русского народа // 
ЭО. 1894. Вып.4. 

Максимов, 1902 – Максимов А. Из истории 
семьи у русских и инородцев. // ЭО. 1902. Вып.2. 

Малов, 1865 – Малов Е.А. Приходы старокре-
щеных и новокрещеных татар в Казанской епар-
хии // ПО. 1865. №17. 

Малов, 1866 – Малов Е.А. Статистические све-
дения о крещеных татарах Казанской и некоторых 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1059

других епархий в Волжском бассейне. Казань, 
1866. 

Малов, 1868 – Малов Е.А. О новокрещенских 
школах в XVIII веке // Отд. отт. из ПО за 1868 г.  

Малов, 1868а – Малов Е.А. О татарских мече-
тях в России. Казань, 1868. 

Малов, 1868–1870 – Малов Е.А. Православная 
противомусульманская миссия в Казанском крае в 
связи с историей мусульманства в первой полови-
не XIX в. // ПС. 1868. №2; №3; 1869. №1; 1870. 
№1; №2. 

Малов, 1872 – Малов Е.А. Очерк религиозного 
состояния крещеных татар, подвергшихся влия-
нию магометанства (миссионерский дневник). Ка-
зань, 1872. 

Малов, 1878 – Малов Е.А. О Новокрещенской 
конторе. Казань, 1878. 

Малов, 1882 – Малов Е.А. О влиянии еврейст-
ва на чуваш. Опыт объяснения некоторых слов. 
Казань, 1882. 

Малов, 1885 – Малов Е. А. Сведения о Миша-
рях. Этнографический очерк. Казань, 1885. 

Малов, 1892 – Миссионерство среди мухамме-
дан и крещеных татар. Дневник миссионера: Сб. 
статей. Казань, 1892. 

Малов, 1993 – Малов Е.А. Крестом и мечом. 
Дневник миссионера // Идель. 1993. №5–7.  

Малов, 1997 – Малов Е. О татарских мечетях в 
России. // ЭВ-ГА. 1997. №3–4. 

Малов, 1999 – Малов Е.А. О татарах, евреях и 
других инородцах в Российской империи. Выпис-
ки из рукописей и миссионерских дневников / 
сост. М.Алиш. Казань, 1999. 

Маргинани, 2008 – Маргинани Б. Хидоя. Ком-
ментарии мусульманского права. Ч.1. М., 2008. 

Марджани, 1884 – Марджани Ш. Очерк исто-
рии Болгарского и Казанского царств муллы Ши-
хабуддина Багауддина // Труды Четвертого архео-
логического съезда. Казань, 1884. Т.1. Отд.2.  

Марков, 1869 – Марков Е.Л. Материалы по во-
просу об образовании крымских татар, извлеченные 
из дел таврической дирекции училищ и других, 
местных источников директором Таврических учи-
лищ Марковым // Сборник документов и статей по 
вопросу об образовании инородцев. СПб., 1869. 

Мартынов, 1903 – Мартынов П.Л. Селения 
Симбирского уезда. (Материалы для истории сим-
бирского дворянства и частного землевладения в 
Симбирском уезде). Симбирск, 1903. 

Масальский, 1913 – Масальский В. Туркестан-
ский край // Россия: Полное географическое опи-
сание нашего Отечества. Настольная и дорожная 
книга / под общ. ред. В.П. Семенова-Тянь-Шань-
ского. Т.19. СПб., 1913.  

Матвеев, 1896 – Матвеев С.М. Свадебные 
обычаи и обряды крещеных татар Уфимской гу-
бернии // ИОАИЭ. 1896. №6.  

Матвеев, 1910 – Матвеев С.М. О крещеных 
инородцах Уфимской епархии. Доклад Миссио-
нерскому съезду в г.Казани по вопросу о христи-
анском просвещении инородцев Уфимской епар-
хии. Уфа, 1910. 

Материалы высочайше, ч.1 – Материалы Вы-
сочайше учрежденной 16 ноября 1901 г. комиссии 

по исследованию вопроса о движении с 1861 по 
1901 год благосостояния сельского населения 
средневолжских губерний сравнительно с другими 
местностями Европейской России. Ч.1 СПб., 1903.  

Материалы высочайше, ч.2 – Материалы вы-
сочайше учрежденной 16 декабря 1901 г. комис-
сии … СПб., 1903.  

Материалы высочайше, ч.3 – Материалы вы-
сочайше учрежденной 16 декабря 1901 г. комис-
сии … СПб., 1903.  

Материалы для изучения, 1880 – Материалы 
для изучения современного положения землевла-
дения и сельскохозяйственной промышленности в 
России, собранные по распоряжению министра го-
сударственных имуществ. Вып.1. СПб., 1880. 

Материалы для истории, 1866 – Материалы 
для истории и статистики Симбирской губернии. 
Вып.1. Симбирск, 1866.  

Материалы для сравнительной, вып.1 – 
МСОЗ. Вып.1.Свияжский уезд. Казань, 1886.  

Материалы для сравнительной, вып.3 – 
МСОЗ. Вып.3. Уезд Казанский. Казань, 1887.  

Материалы для сравнительной, вып.6 – 
МСОЗ. Вып.6. Мамадышский уезд. Казань, 1888.  

Материалы для сравнительной, вып.7 – 
МСОЗ. Вып.7. Уезд Лаишевский. Казань, 1889.  

Материалы для статистики, вып.4 – Мате-
риалы для статистики России, собираемые по ве-
домству Министерства государственных иму-
ществ. Вып.4. СПб., 1861. 

Материалы для статистики 1891, вып.1 – 
МСКУ. Вып.1. Казань, 1890. 

Материалы для статистики 1891, вып.2 – 
МСКУ. Вып.2. Казань, 1891.  

Материалы для статистики 1891, вып.4 – 
МСКУ. Вып.4. Казань, 1893. 

Материалы по статистике, вып.1 – Материа-
лы по статистике, географии, истории и этногра-
фии Оренбургской губернии, издаваемые Орен-
бургским Губернским Статистическим комитетом. 
Вып.1. Оренбург, 1877. 

Материалы по статистике, т.1 – МСВГ. Т.1. 
Малмыжский уезд. М., 1886. 

Материалы по статистике, вып.10, ч.2 – 
МСВГ. Вып.10. Ч.2. Слободской уезд. Подворная 
опись. Вятка, 1896. 

Материалы по статистике, т.12 – МСВГ. 
Т.12. Ч.2. Вятка, 1901. 

Материалы, 1866 – Материалы для географии 
и статистики России, собранные офицерами Гене-
рального штаба: Уральское казачье войско. Ч.1 / 
сост. А.Рябинин. СПб., 1866.  

Материалы, 1905 – МИСО. Вып.4. Оренбург, 
1905. 

Материалы, 1913 – МИСО. Вып.11. Оренбург, 
1913. 

Махмудов, 1857 – Махмудов М. Практическое 
руководство к изучению татарского языка, состав-
ленное старшим учителем 1-й Казанской гимназии 
Махмудовым. Казань, 1857. 

Машанов, 1875 – Машанов М. Заметка о рели-
гиозно-нравственном состоянии крещеных татар 
Казанской губернии Мамадышского уезда. Казань, 
1875. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1060 

Машанов, 1892 – Машанов М.А. Обзор дея-
тельности Братства св. Гурия за двадцать пять лет 
его существования (1867–1892 гг.). Казань, 1892.  

Машанов, 1910 – Машанов М.А. Современное 
состояние татар-мухаммедан и их отношение к 
другим инородцам. Казани, 1910. 

Машанов, 1911 – Машанов М. Современное 
состояние татар-мухамедан и их отношение к дру-
гим инородцам // ПС. 1911. Июль-август.  

Машанов, 1892 – Машанов М.А. Обзор дея-
тельности Братства св. Гурия за двадцать пять лет 
существования его. 1867–1892. Казань, 1892.  

Мелкая промышленность, 1911 – Мелкая про-
мышленность Казанской губернии. Казань, 1911.  

Мельников, 1846 – Мельников П. Нижегород-
ская ярмарка в 1843, 1844, 1845 годах. Н.Нов-
город, 1846. 

Менделеев, 1907 – Менделеев Д.И. К познанию 
России. СПб., 1907. 

Мечети, 2001 – Мечети России: Фотоальбом / 
авт.-сост. М.Муртазин. М., 2001. 

Мечети, 2001а – Мечети Татарстана. Альбом / 
авт.-сост.: Х.Г.Надырова, Р.Р.Салихов, Р.Р.Хай-
рутдинов. Казань, 2000. 

Миллер, 1791 – Миллер Г. Описание живущих 
в Казанской губернии языческих народов яко то 
черемис, чуваш и вотяков. СПб., 1791.  

Министерство финансов, ч.1 – Министерство 
финансов. 1802–1902. В 2 ч. СПб., 1902. Ч.1. 

Министерство финансов, 1914 – Министерст-
во финансов. 1904–1913. СПб., 1914. 

Миронова, 1907 – Миронова О. География 
Уфимской губернии. Краткое описание. Уфа, 1907. 

Миропиев, 1901 – Миропиев М.А. О положе-
нии русских инородцев. СПб., 1901. 

Мирские доходы, 1895 – Мирские доходы и 
расходы крестьян за 1891 год в 50-ти губерниях 
Европейской России. СПб., 1895. 

Мирские доходы, 1909 – Мирские доходы и 
расходы за 1905 г. по 50 губерниям Европейской 
России. СПб., 1909. 

Можаровский, 1880 – Можаровский А. Изло-
жение хода миссионерского дела по просвещению 
казанских инородцев с 1552 по 1867 года. М., 
1880. 

Молоствова, 1912 – Молоствова Е.В. Ваисов 
Божий полк // Мир ислама. 1912. Т.1, №2. 

Мошков, 1898 – Мошков В.А. Материалы для 
характеристики музыкального творчества инород-
цев Волжско-Камского края. Ч.2. Мелодии Ногай-
ских и Оренбургских татар // ИОАИЭ. Т.14. 
Вып.1–6. Казань, 1898. 

Муфтийзаде, 1899 – Муфтийзаде И.М. Очерк 
военной службы крымских татар с 1783 по 1899 
год // ИТУАК. 1899. №30. 

Мухин, 1898 – Мухин В.Ф. Очерк магометан-
ского права наследования. СПб., 1898. 

Мухлинский, 1857 − Мухлинский А. Исследо-
вание о происхождении и состоянии литовских 
татар. СПб., 1857.  

Наиболее важные, 1912 – Наиболее важные 
сведения об инородцах Восточной России и За-
падной Сибири, подверженных влиянию ислама / 
сост. Н.В.Никольский. Казань, 1912. 

Народные училища, 1888 – Народные училища 
в Казанской губернии: материалы для истории 
народного образования. Мамадышский уезд. Ка-
зань, 1888; Свияжский уезд. – 1888; Тетюшский 
уезд. – 1888.  

Насыри, 1896 – Насыри К. Образцы народной 
литературы казанских татар // ИОАИЭ. 1896. №6. 

Насыри, 1977 – Насыри К. Избранные произ-
ведения / пер. с татар. языка. Казань, 1977. 

Наши соседи, 1873 – Наши соседи в Средней 
Азии: Хива и Туркмения // Издание редакции жур-
нала «Всемирный путешественник». СПб., 1873.  

Неболсин, 1835 – Неболсин Г.П. Статистиче-
ские записки о внешней торговле России. Ч.1. 
СПб., 1835. 

Небольсин, 1850 – Небольсин П.И. Рассказ 
троицкого 2-й гильдии купца Абдул-Вали Абдул-
Вагапова Абу-Бакирова о путешествии его с това-
рами из Троицка в Чугучак и о прочем // Геогра-
фические известия. 1850. Вып.2. 

Небольсин, 1852 – Небольсин П.И. Очерки 
Волжского низовья. СПб., 1852. 

Невзоров, 1803 – Невзоров М. Путешествие в 
Казань, Вятку и Оренбург в 1800 г. М., 1803. 

Нечаев, 1891 – Нечаев И. Игры и песенки де-
ревенских ребят Лаишевского уезда Казанской 
губернии // Живая старина. 1891. Вып.4.  

Никольский, 1895 – Никольский А. Православ-
ное миссионерское общество. Историческая за-
писка о деятельности общества за истекшее двад-
цатипятилетие. (1870–1895 гг.). М., 1895. 

Никольский, 1911 – Никольский Н.В. Краткий 
конспект по этнографии чуваш // ИОАИЭ. 1911. 
Т.26. Вып.6. 

Никольский, 1911а – Никольский Н.В. Этно-
графические заметки о чувашах Козьмодемьян-
ского уезда Казанской губернии // ОАИЭ. 1911. 
Т.27. Вып.4. 

Никольский, 1912 – Никольский Н.В. Наиболее 
важные сведения об инородцах Восточной России 
и Западной Сибири, подверженных влиянию ис-
лама. Казань, 1912. 

Никонов, 1869 – Никонов М. Справочная книга 
для должностных лиц центральных и заграничных 
установлений Министерства иностранных дел. 
СПб., 1869. 

Новое миссионерское, 1865 – Новое миссио-
нерское общество в России. СПб., 1865.  

Нофаль, 1886 – Нофаль И. Курс мусульман-
ского права, читанный в 1884/85 г. в учебном от-
делении воспитанников языков при Азиатском 
департаменте. Вып.1. О собственности. Перев. с 
франц. Изд. Военно-ученого комитета Главного 
штаба. СПб., 1886. 

Нужды деревни, 1904 – Нужды деревни по ра-
ботам комитетов о нуждах сельскохозяйственной 
промышленности. СПб., 1904. Т.1. 

Нурминский, 1863 – Нурминский С. Инородче-
ские приходы // ПО. 1863. Т.12.  

Нурминский, 1864 – Нурминский С. Инородче-
ские школы // ПО. 1864. Т.2. 

Н-чъ, 1869 – Н-чъ Н. Народные юридические 
обычаи у татар Казанской губернии // ТКГСК. 
Вып.3. Казань, 1869. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1061

О киреметях, 1876 – О киреметях крещеных 
татар (из лекций в Казанском миссионерском 
приюте // Миссионер. 1876. №11.  

О Мекке и Медине, 1807 – О Мекке и Медине // 
Политический, статистический и географический 
журнал, или Современная история света. 1807. 
Январь.  

О религиозно-политическом, 1866 – О религи-
озно-политическом движении крещеных татар // 
Современный листок. 1866. №24. 23 марта. 

О церковном, 1883 – О церковном богослуже-
нии на инородческих языках // Отд. отт. из «Право-
славного собеседника» за март 1883 г. Казань, 1883. 

Об орудии, 1843 – Об орудии горбуше // 
ЖМГИ. 1843. №1. Ч.7. 

Об условиях торгового, 1882 – Об условиях 
торгового сношения Европы с Западной Сибирью 
(соч. К.Гаге и Г.Тегнера). Пер. с нем // Записки За-
падно-Сибирского отдела РГО. Кн.4. Омск, 1882.  

Обзор за 1885 г. – Обзор Оренбургской губер-
нии за 1885 г. Оренбург, 1886. 

Обзор за 1890 г. – Обзор Оренбургской губер-
нии за 1890 г. Оренбург, 1891. 

Обзор за 1895 г. – Обзор Оренбургской губер-
нии за 1895 г. Оренбург, 1896. 

Обзор Уфимской, вып.1 – Обзор Уфимской гу-
бернии в сельскохозяйственном отношении за 
1889–1900 год. Уфа, 1900. Вып.1. 

Обзор Уфимской, вып.2 – Обзор Уфимской гу-
бернии в сельскохозяйственном отношении за 
1889–1900 год. Уфа, 1901. Вып.2. 

Обзор, 1867 – Обзор общих законоположений 
о содержании православного приходского духо-
венства в России со времени введения штатов по 
духовному ведомству (1764–1863 г.) / сост. Н.Гри-
горович. СПб., 1867. 

Обзор, 1897 – Обзор Сыр-Дарьинской области 
за 1894 год: Приложение к Всеподданнейшему 
отчету Военного губернатора. Ташкент, 1897.  

Обороты, 1858 – Обороты главнейших ярма-
рок в 1858 г. // ЖМВД. 1858. Т.33.  

Обороты, 1870 – Обороты промышленности и 
торговли Казани. Казань, 1870.  

Образование в Башкирии, 1862 – Образование 
в Башкирии // Экономист. 1862. Кн.1. 

Обряды, 1930 – Обряды крещеных татар (име-
нуемых кряшен) // Краеведческий сборник. Уфа, 
1930. №2–3. 

Общее Учреждение, 1892 – Общее Учрежде-
ние Губернское // СЗРИ. Издание неофициальное / 
под ред. И.Д.Мордухай-Болтовского. Кн.1. Т.2. 
СПб., 1912. 

Общие сведения об Оренбургской, 1891 – Об-
щие сведения об Оренбургской губернии. Орен-
бург, 1891. 

Общий свод, 1896 – Общий свод данных хозяй-
ственно-статистического исследования Казанской 
губернии. Часть экономическая. Казань, 1896. 

Овсяников, 1878 – Овсяников А. Географиче-
ские очерки и картины. Очерки и картины Повол-
жья. Т.1. СПб., 1878. 

Одигитриевский, 1895 – Одигитриевский Н. 
Крещеные татары Казанской губернии. Этногра-
фический очерк. М., 1895. 

Однодневная перепись 1870 г. – Однодневная 
перепись, произведенная в Сеитовском посаде 3-
го октября 1870 г. // ОГВ. 1871. 9 янв.  

Однодневная перепись 1889 г. – Однодневная 
перепись, произведенная в Сеитовском посаде 19-
го февраля 1889 г. // ОГВ. 1890. 7 апр. 

Озеров, 1905 – Озеров И.Х. Экономическая 
Россия и ее финансовая политика. М., 1905.  

Ольдекоп, 1870 – Ольдекоп Ф.И.М. Медико-то-
пография города Астрахани и его ближайшей ок-
ружности. СПб., 1870. 

Опись дел, т.6 – Опись дел Государственного 
Совета. Т.6. СПб., 1911.  

Опросные листы, 1901 – Опросные листы Ас-
траханского губернского статистического комите-
та, по поселениям // ААОГИАмз. 

Опыты, 1883 – Опыты переложения христиан-
ских вероучительных книг на татарский и другие 
инородческие языки в начале текущего столетия. 
Казань, 1883. 

Орлов, 1887 – Орлов П.А. Указатель фабрик и 
заводов Европейской России и Царства Польского. 
СПб., 1887. 

Орлов, 1894 – Орлов П.А., Будагов С.Г. Указа-
тель фабрик и заводов Европейской России с Цар-
ством Польским и Великим княжеством Финлянд-
ским. Материалы для фабрично-заводской стати-
стики. Сост. по официальным сведениям Департа-
мента торговли и мануфактур. Изд. 3-е. СПб., 1894. 

Остроумов, 1872 – Остроумов Н.П. Заметка об 
отношении мухаммеданства к образованию кре-
щеных татар // ЖМНП. 1872. Ч.CLXI.  

Остроумов, 1876 – Остроумов Н.Н. Первый 
опыт словаря народно-татарского языка по выго-
вору крещенных татар Казанской губернии. Ка-
зань, 1876. 

Остроумов, 1888 – Остроумов Н.П. Историче-
ский опыт взаимоотношений между христианст-
вом и мусульманством. СПб., 1888. 

Остроумов, 1894 – Остроумов Н.П. Историче-
ское и современное значение христианского мис-
сионерства среди мухаммедан. Казань, 1894.  

Остроумов, 1910 – Остроумов Н.П. Колебания 
русского правительства во взглядах на миссионер-
скую деятельность православной русской церкви // 
Миссионерский съезд в г.Казани 13–26 июня 1910 
года. Казань, 1910.  

Отчет Братства, 1873 – ОДБСГ от 4 октября 
1871 года по 4 октября 1872 года. Казань, 1873.  

Отчет Братства, 1876 – ОДБСГ от 4 октября 
1874 года по 4 октября 1875 года. Казань, 1876. 

Отчет Братства, 1883 – ОДБСГ за 16 брат-
ский год с 4 октября 1882 года по 4 октября 1883 
года. Казань, 1883. 

Отчет Братства, 1884 – ОДБСГ за семнадца-
тый учебный год. С 4 октября 1883 года по 4 ок-
тября 1884 года. Казань, 1884.  

Отчет Братства, 1899 – ОДБСГ за тридца-
тый учебный год. С 4 октября 1897 года по 4 ок-
тября 1898 года. Казань, 1899.  

Отчет Вятского комитета, 1872 – ОВКПМО 
за 1871. Вятка, 1872. 

Отчет Вятского комитета, 1878 – ОВКПМО 
за 1877. Вятка, 1878. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1062 

Отчет КЦКТШ, 1904 – Отчет Казанской цен-
тральной крещено-татарской школы за 1903–1904 
учебный год. Казань, 1904. 

Отчет о деятельности – ОДБСГ за шестна-
дцатый братский год с 4 октября 1882 года по 4 
октября 1883 года // ИКЕ. 1883. №23; №24.  

Отчет о деятельности, 1893 – ОДБСГ за два-
дцать пятый братский год с 4 октября 1891 года по 
4 октября 1892 года // ИКЕ. 1893. №2. Часть не-
официальная. 

Отчет о деятельности, 1905 – ОДСБГ за три-
дцать седьмой учебный год. С 4 октября 1904 года 
по 4 октября 1905 года. Казань, 1905. 

Отчет Переводческой комиссии, 1894 – Отчет 
Переводческой комиссии Православного миссио-
нерского общества, учрежденной при Братстве св. 
Гурия в г.Казани, за 1893 год. Казань, 1894.  

Отчет ПМО, 1871 – Отчет Православного 
миссионерского общества за 1870 год. М., 1871. 

Отчет по Государственному – Отчет по Госу-
дарственному совету за сессию 1896–1897 гг. 
СПб., 1898. 

Отчет правления, 1900 – Отчет правления по-
печительства о бедных мусульманах города Аст-
рахани за 1899 гражданский год. Астрахань, 1900.  

Отчет правления, 1901 – Отчет правления по-
печительства о бедных мусульманах гор. Уфы за 
1900 год (с 15 октября 1899 года). Уфа, 1901. 

Отчет, 1901 – ОПО за 1900 год. Казань, 1901.  
Отчет, 1903 – ОПО за 1902 год. Казань, 1903. 
Отчет, 1906 – ОПО за 1905 год. Казань, 1906. 
Отчет, 1909 – ОМБОСПб за 10-й год его дея-

тельности с 1 марта 1907 года по 1 марта 1908 
года с обзором деятельности Общества за десяти-
летие (с 1 марта 1898 года по 1 марта 1908 года). 
Санкт-Петербург, 1909.  

Отчет, 1910 – ОМБОСПб за одиннадцатый 
год его деятельности (с 1 марта 1908 года по 1 
марта 1909 года). Санкт-Петербург, 1910.  

Отчет, 1912 – ОПО с состоящими при нем бо-
гадельней, детским приютом, амбулаторией и 
родовспомогательным лечебным заведением за 
1911 год. Казань, 1912. 

Отчет, 1912а – Отчет Уфимского мусульман-
ского дамского общества за 1911 год. С 1-го янва-
ря 1911 г. по 1-е января 1912 года. Уфа, 1912. 

Отчет, 1914 – ОМБОСПб за 16-й год его дея-
тельности (с 1 января 1913 года по 1 января 1914 
года). Санкт-Петербург, 1914. 

Отчет, 1915 – ОПО с состоящими при нем бо-
гадельней, детским приютом, школой и … за 1914 
год. Казань, 1915. 

Отчет, 1916 – Отчет Уфимского мусульман-
ского благотворительного общества за время с 29 
ноября 1915 г. по 1-е января 1916 г. Уфа, 1916. 

Отчет, 1917 – Отчет правления Касимовского 
Мусульманского благотворительного общества и 
библиотеки-читальни за 1916 год. Касимов, 1917. 

Отчеты Братства, 1868–1914 – ОДСБГ за 
1867–1914 гг. Казань, 1868–1914. 

Отчеты Вятского комитета, 1872–1906 – 
ОВКПМО, 1871–1906. Вятка, 1872–1906. 

Отчеты обер-прокурора, 1838–1862 – Отчеты 
обер-прокурора Святейшего Правительствующего 
Синода за 1837–1861 гг. СПб., 1838–1862. Табл.11. 

Отчеты Переводческой комиссии, 1892–1915 
– Отчеты Переводческой комиссии Православного 
миссионерского общества при Братстве св. Гурия 
за 1892–1914 гг. Казань, 1892–1915. 

Отчеты ПМО, 1871–1906 – Отчеты Право-
славного миссионерского общества за 1870–
1905 гг. М., 1871–1906. 

Палицын, 1890 – Палицин С.М. Отчет об эко-
номическом положении Больше-Кибяк-Козинской 
волости Лаишевского уезда. Казань, 1890. 

Памятная книжка, 1860 – Памятная книжка 
по Казанской губернии за 1860 год. Казань, 1862. 

Памятная книжка, 1863 – Памятная книжка 
Казанской губернии на 1863 год. Казань, 1863.  

Памятная книжка, 1865 – Памятная книжка 
Оренбургской губернии на 1865 г. Оренбург, 1865. 

Памятная книжка, 1868–1869 – Памятная 
книжка Казанской губернии на 1868–1869 годы. 
Казань, 1869.  

Памятная, ч.2 – Памятная книжка Казанской 
губернии на 1891–1892 годы. Ч.2. Казань,1892. 

Памятная книжка, 1901 – Памятная книжка и 
адрес-календарь Семиреченской области на 1901 
год. Верный, 1901.  

Памятная книжка, 1912 – Памятная книжка 
Томской губернии за 1912 год. Томск, 1912. 

Патканов, 1888 – Патканов С.К. Материалы 
для изучения экономического быта государствен-
ных крестьян и инородцев Западной Сибири. 
Вып.1. СПб., 1888. 

Патканов, 1891 – Патканов С.К. Экономиче-
ский быт государственных крестьян и инородцев 
Тобольского округа Тобольской губернии. СПб., 
1891. Ч.1–2. 

Патканов, 1912 – Патканов С.К. Статистиче-
ские данные, показывающие племенной состав на-
селения Сибири, язык и роды инородцев. Т.1, 3. 
СПб., 1912; Т.2. СПб., 1911. 

Пашкевич, вып.5, 10 – Пашкевич В.В. Плодо-
водство в России. Материалы и исследования. 
СПб.- Пг., 1899–1914.  

Певцов, 1949 – Певцов М.В. Путешествие в 
Кашгарию и Кун-Лунь. Москва, 1949. 

Первая всеобщая – Первая всеобщая перепись 
населения Российской Империи, 1897 г. Т.2. Аст-
раханская губ. СПб., 1904; т.4. Виленская губ. 
СПб., 1904; т.8. Волынская губ. СПб., 1904; т.10. 
Вятская губ. СПб., 1904; т.11. Гродненская губ. 
СПб., 1904; т.14. Казанская губ.; СПб., 1904; т.16. 
Киевская губ. СПб., 1904; т.17. Ковенская губ. 
СПб., 1904; т.22. Минская губ. СПб., 1904; т.24. 
Московская губ. СПб., 1905; т.25; Нижегородская 
губ. Тетрадь 2. СПб., 1904; т.28. Оренбургская губ. 
СПб., 1904; т.30. Пензенская губ. СПб., 1904; т.31. 
Пермская губ. СПб., 1904; т.35. Рязанская губ. 
СПб., 1904; т.36. Самарская губ. СПб., 1904; т.38. 
Саратовская губ. СПб., 1904; т.39. Симбирская 
губ. СПб., 1904; т.41. Таврическая губ. СПб., 1904; 
т.42. Тамбовская губ. СПб., 1904; т.45. Уфимская 
губ. СПб., 1904; т.81. Акмолинская обл. СПб., 
1904; т.82. Закаспийская обл. СПб., 1905; т.83. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1063

Самаркандская обл. СПб., 1905; т.85. Семиречен-
ская обл. СПб., 1905; т.86. Сырдарьинская обл. 
СПб., 1905; т.89. Ферганская обл. СПб., 1905.  

Перечень фабрик, 1897 – Перечень фабрик и 
заводов. СПб., 1897. 

Периодическое, 1805 – Периодическое сочине-
ние об успехах народного просвещения. СПб., 
1805. №11.  

Петин, 1899 – Петин С. Собственно Его Им-
ператорского Величества конвой. Исторический 
очерк. СПб., 1899. 

Петров, 1842 – Петров П.Я. Программа для 
преподавания санскритского языка и литературы 
при Имп. Казанском университете // УЗКУ. 1842. 
Кн.2. 

Петров, 1844 – Петров П.Я. Гъата-карпарам, 
или Разбитый сосуд. Лирическая поэма. Казань, 
1844. 

Петров, 1845 – Петров П.Я. О духовной лите-
ратуре индусов // ЖМНП. 1845. Ч.48. №11. 

Петров, 1846 – Петров П.Я. Санскритская ан-
тология. Изд. исправ. должность адъюнкта П.Пет-
рова. Казань, 1846. 

Петров, 1849 – Петров П.Я. О музыке древних 
индусов // С.-Петербургские ведомости. 1849. №18. 

Пинегин, 1890 – Пинегин М. Казань в ее прош-
лом и настоящем. СПб., 1890. 

Пинегин, 1891 – Пинегин М.Н. Свадебные 
обычаи казанских татар // ИОАИЭ. 1891. №9.  

Пирогов, 1881 – Пирогов В. Татарская деревня 
под Костромой // Материалы для статистики Ко-
стромской губернии. Кострома, 1881. Вып.4.  

План города Калуги – План города Калуги. 
Схема. Калуга, 1912. 

Податная инспекция, 1910 – Податная инспек-
ция в России (1885– 910 гг.). СПб., 1910. 

Подворная перепись, вып.3 – Подворная пере-
пись Симбирской губернии 1910–1911 гг. Вып.3. 
Ардатовский уезд. Симбирск, 1913.  

Подворная перепись, вып.4 – Подворная пере-
пись Симбирской губернии 1910–1911 гг. Вып.4. 
Симбирск, 1914.  

Подворная, 1910–1911 – Подворная перепись 
Симбирской губернии 1910–1911 гг. Вып.3. Арда-
товский уезд. Симбирск, 1913; Вып.4. Буинский 
уезд. Симбирск, 1914.  

Покровский, 1900 – Покровский И. К столетию 
кафедры татарского языка в духовно-учебных за-
ведениях г. Казани (1800–1900 г.) // ПС. 1900. Ч.1.  

Полное собрание – Полное собрание постанов-
лений и распоряжений по ведомству православного 
вероисповедания Российской империи. Сер.II: В 4 т. 
СПб., 1899–1912; Сер.III. В 3 т. СПб., 1910–1915. 

Положение о губернских, 1892 – Положение о 
губернских и уездных земских учреждениях // 
СЗРИ. Т.2. Ч.1.  

Положение о сельском, 1903 – Положение о 
сельском состоянии // СЗРИ. Особое приложение к 
т.9. СПб., 1903. 

Положение, 1849 – Положение о Тобольском 
пешем казачьем батальоне и Тобольском конном 
полку (Расписание Тобольского конного казачьего 
полка, составленное в 1849 г. директором Депар-

тамента Военных поселений генерал-лейтенантом 
Корфом). СПб., 1849. 

Пономарев, 1895 – Пономарев Н.В. Кустарная 
промышленность в Казанской губернии // ОИКПР. 
СПб., 1895. Т.III. 

Попов, 1836 – Попов А.В. Монгольская хре-
стоматия для начинающих обучаться монгольско-
му языку. Казань, 1836. Ч.I–II. 

Попов, 1839 – Попов А.В. Краткие замечания о 
приволжских калмыках // ЖМНП. 1839. Ч.22. 
Отд.2. 

Попов, 1847 – Попов А.В. Грамматика калмыц-
кого языка, сочиненная А.Поповым. Казань, 1847. 

Попов, 1850 – Попов А.В. Ответ на рецензию 
проф. Ковалевского, присланную им на «Грамма-
тику калмыцкого языка» // ЖМНП. 1850. Ч.67. 

Попов, 1891 – Попов И. Чувашско-черемис-
ский крупный рогатый скот и его культура в Ка-
занской губернии. СПб., 1891. 

Попов, 1893 – Попов И. Крестьянская лошадь в 
Казанской губернии. Казань, 1893. 

Попов, 1894 – Попов И. О крестьянской ра-
бочей лошади. Казань, 1894. 

Попов, 1898 – Попов И. О движении крестьян-
ского скотоводства Казанской губернии. Казань, 
1898. 

Попов, 1909 – Попов И. Породы домашних жи-
вотных и птиц. СПб., 1909. 

Попов, 1915 – Попов В.И. Экономическо-
статистические исследования. Труды организации 
по изысканиям и работам в Среднем и Нижнем 
Поволжье. Т.3. Вып.2. Общественные работы, на-
меченные приговорами сельских обществ Самар-
ской губернии. Саратов, 1915. 

Постановления, 1896 – Постановления 33 
чрезвычайного Казанского уездного земского соб-
рания 12 и 13 марта 1896. Казань, 1896.  

Поход русской армии, 1964 – Поход в русской 
армии против Наполеона в 1813 году и освобож-
дение Германии: Сб. документов. М., 1964. 

Приказы и приказания, 1902 – Приказы и при-
казания по Казанскому военному округу за 1902 г. 
Казань, 1902. 

Приказы, 1887 – Приказы по военному ведом-
ству. 1887 г. СПб., 1887. 

Программа, 1893 – Программа школы для кре-
щеных инородцев Восточной России. Казань, 1893.  

Прозин, 1866 – Прозин Н.В. Татары и татар-
ские деревни // ПГВ. 1866. №30–32. 

Прокопьев, 1905 – Прокопьев К.П. Школьное 
просвещение инородцев Казанского края в XIX веке 
до введения просветительной системы Н.И.Иль-
минского. Казань, 1905.  

Прокопьев, 1905а – Прокопьев К.П. Религиоз-
ное состояние инородцев в настоящее время // 
Чичерина С. У приволжских инородцев. Путевые 
заметки. СПб., 1905. Прил. 14. 

Прокопьев, 1906 – Прокопьев А.П. Просвети-
тели и защитники христианства среди чуваш и 
черемис Козьмодемьянского уезда // ИКЕ. 1906. 
№11.  

Прокофьев, 1910 – Прокофьев Н.О. Полный пу-
теводитель по Казани и окрестностям. Справочная 
книга для приезжающих в Казань. Казань, 1910. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1064 

Протокол – Протокол Уфимского губернского 
совещания, образованного с разрешения г. Мини-
стра внутренних дел из доверенных башкирских 
волостей Уфимской губернии для обсуждения 
вопросов, касающихся магометанской религии и 
вообще нужд башкирского населения, 22, 23 и 25 
июня 1905 г. Уфа, б.г.  

Протоколы, 1870 – ПЗСКДА за 1870 г. Казань, 
1870.  

Протоколы, 1876 – ПЗСКДА за 1876 г. Казань, 
1876.  

Протоколы, 1884 – Протоколы заседаний Ка-
занской городской думы за первую половину 1884 
года. Казань, 1884.  

Протоколы, 1891 – ПЗСКДА за 1891 г. Казань, 
1891.  

ПСЗ-1. 1798. №18477. 
ПСЗ-1. №14275.  
ПСЗ-1. №21634. 
ПСЗ-1. Т.5. №3149, 3245. 
ПСЗ-1. Т.6. №3481, 3747, 3816.  
ПСЗ-1, Т.7. №4145, 4533, 4536. 
ПСЗ-1. Т.8. №5333, 5717. 
ПСЗ-1. Т.12. №8893. 
ПСЗ-1. Т.15. №13304. 
ПСЗ-1. Т.17. №12474, 12659. 
ПСЗ-1. Т.18. №12949. 
ПСЗ-1. Т.19. №13996. 
ПСЗ-1. Т.20. №7275, 14327, 14392, №14540. 
ПСЗ-1. Т.21. №15141, 15170, 15653, 15774, 

15861, 20551. 
ПСЗ-1. Т.22. №16089, 16187, 16188, 16710. 
ПСЗ-1. Т.23.  
ПСЗ-1. Т.24. №17624, №17634, 17772, 17906, 

20075. 
ПСЗ-1. Т.25. №18477, 19224. 
ПСЗ-1. Т.26. №19455, 19786, 19856, 19885. 
ПСЗ-1. Т.27. №20426, 20535, 20548, 20786, 

20868, 220868.  
ПСЗ-1. Т.28. №21498, 21499, 21500, 21501, 

21634. 
ПСЗ-1. Т.29. №22418, 22590. 
ПСЗ-1. Т.30. №22971, 23362, 29033. 
ПСЗ-1. Т.31. №24307, 24819. 
ПСЗ-1. Т.32. №25198, 25594. 
ПСЗ-1. Т.33. №25943. 
ПСЗ-1. Т.34. №27023, 27106, 246633. 
ПСЗ-1. Т.37. №28791, 29131.  
ПСЗ-1. Т.38. №28891, №29126.  
ПСЗ-1. Т.39. №22030, 29770, 29772, 30115. 
ПСЗ-1. Т.44. №17494, 18701. 
ПСЗ-2. №5500. 
ПСЗ-2. Т.1. №386, 409, 410, 564. 
ПСЗ-2. Т.3. №2296, 2377 
ПСЗ-2. Т.4. №2902, 3054, 3349. 
ПСЗ-2. Т.5. №3559, 3659. 
ПСЗ-2. Т.6. №4219 б, 4677. 
ПСЗ-2. Т.7. №5284, 5287, 5870, 5885. 
ПСЗ-2. Т.9. Ст.664; №7440. 
ПСЗ-2. Т.11. Отд.1. №8771. 
ПСЗ-2. Т.16. №14792. 
ПСЗ-2. Т.17. Отд.1. №15794; Отд.2. №16248 
ПСЗ-2. Т.20. Прибавление к т.19. №17962а. 
ПСЗ-2. Т.24. Отд.2. №23616. 

ПСЗ-2. Т.32. Отд.1. №33282. 
ПСЗ-2. Т.35. Отд.1. №35485, 35946. 
ПСЗ-2. Т.10. №7990, 8021, 8480; №8663. 
ПСЗ-2. Т.11. №8742, 8771, №8812, 9158, 9610. 
ПСЗ-2. Т.11. отд.1.  
ПСЗ-2. Т.12. №10135, 10303, 10594, 9285а. 
ПСЗ-2. Т.13. №11189. 
ПСЗ-2. Т.14. №12867, 13022. 
ПСЗ-2. Т.16. №14409, 14603. 
ПСЗ-2. Т.17. №15195, 15803. 
ПСЗ-2. Т.18. №16599, 17099, 17136. 
ПСЗ-2. Т.19. №17539, 17988, 17998, 18137, 

18188, 18286. 
ПСЗ-2. Т.20. №18650, 19227, 19283. 
ПСЗ-2. Т.22. Отд.1. №21741. 
ПСЗ-2. Т.23. №22297. 
ПСЗ-2. Т.24. №12867, 23062, 23064, 23155, 

23616,  
ПСЗ–2. Т.25. отд.1, №20036, 23817, 23892, 

24116, 24117, 24359, 24431, 23932. 
ПСЗ-2. Т.26. №25314. 
ПСЗ-2. Т.27. №25972. 
ПСЗ-2. Т.29. 28704. 
ПСЗ-2. Т.30. №29040, 29483, 29903, 29904. 
ПСЗ-2. Т.31. №31332. 
ПСЗ-2. Т.35. №28160, 35611, 35941. 
ПСЗ-2. Т.38. №39118, 39594, 40350. 
ПСЗ-2. Т.39. №41476 
ПСЗ-2. Т.40. №41779, 42058, 42060. 
ПСЗ-2. Т.41. №43138, 43888.  
ПСЗ-2. Т.43. отд.1. 
ПСЗ-2. Т.45. отд. 1, №48498. 
ПСЗ-2. Т.50. №55008. 
ПСЗ-2. Т.52. Отд.1. №57518. 
ПСЗ-3. №26126.  
ПСЗ-3. Т.2. №886. 
ПСЗ-3. Т.4. №2282. 
ПСЗ-3. Т.5. №2664. 
ПСЗ-3. Т.6. №4098. 
ПСЗ-3. Т.9. №883, 989. 
ПСЗ-3. Т.10. Отд.1. №6528. 
ПСЗ-3. Т.18. №14908, 15503, 15601. 
Пчелов, 1913 – Пчелов А. Чуваши или татары. 

Несколько слов о деревне Кущелге Тетюшского 
уезда и о других деревнях Тетюшского и Цивиль-
ского уездов // ПС. 1913. Кн.2. 

Равинский, 1809 – Равинский И.В. Хозяйст-
венное описание Астраханской и Кавказской гу-
берний по гражданскому и естественному их со-
стоянию в отношении к земледелию, промышлен-
ности и домоводству. СПб., 1809. 

Рагозин, 1906 – Рагозин В. Казанские татары // 
Европейская Россия. Иллюстрированный геогра-
фический сборник. М., 1906. 

Радде, 1856 – Радде Г. Крымские татары // 
ВРГО. 1856. Т.18.  

Радлов, 1989 – Радлов В.В. Из Сибири. Стра-
ницы дневника. Москва, 1989. 

Распопов, 1884 – Распопов П.Н. Оренбургская 
губерния в современном ее состоянии. Статисти-
ческий очерк. Оренбург, 1884. 

Распопов, 1884 – Распопов П.Н. Оренбургская 
губерния в современном ее состоянии. Статисти-
ческий очерк. Оренбург, 1884. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1065

Распределение, 1901 – Распределение населе-
ния по главным исповеданиям. СПб., 1901. 

Редников, 1839 – Редников И.А. Описание Гла-
зова и его уезда // ВГВ. 1839. №6 (Прибавление к 
ВГВ №3).  

Рейснер, 1905 – Рейснер М.А. Государство и 
верующая личность. СПб., 1905. 

Решения Гражданского, 1905 – Решения Граж-
данского кассационного департамента Правитель-
ствующего Сената за 1900 г. Екатеринослав, 1905. 

Риттих, 1870 – Риттих А.Ф. Материалы для 
этнографии России. Казанская губерния. Т.14. Ч.2. 
Казань, 1870. 

Риттих, 1875 – Риттих. Племенной состав 
контингентов русской армии и мужского населе-
ния Европейской части России. СПб., 1875. 

Рождественский, 1912 – Рождественский С.В. 
Очерки по истории систем народного просвеще-
ния в России в XVIII–XIX веках. Т.1. СПб., 1912. 

Ромишевский, 1850 – Ромишевский. Военно-
статистическое обозрение Российской империи. 
Т.5. Ч.1: Казанская губерния. СПб., 1850. 

Ронин, 1913 – Ронин П. Страшная шутка // Ис-
торический вестник. 1913. т.130, №1. 

Россия, 1900 – Россия в конце XIX века / под 
ред. В.И.Ковалевского. СПб., 1900. 

Россия, 1901 – Россия. Полное географическое 
описание нашего отечества. СПб., 1901. Т.6. 

Руководственные, 1878 – Руководственные для 
православного духовенства указы Святейшего Пра-
вительствующего Синода. 1721–1878 гг. М., 1879. 

Руководственные, 1879 – Руководственные для 
православного духовенства Указы Святейшего Пра-
вительствующего Синода. 1721–1878 гг. М., 1879. 

Русское гражданское право, 1864 – Русское 
гражданское право, чтения Д.И.Мейера / Под ред. 
А.Вицина. СПб., 1864. 

Рыбаков, 1895 – Рыбаков С.Г. О поэтическом 
творчестве Уральских мусульман: (татар, башкир 
и тептярей). СПб., 1895. 

Рыбаков, 1897 – Рыбаков С.Г. Музыка и песни 
уральских мусульман с очерков их быта. СПб., 
1897. 

Рыбаков, 1899 – Рыбаков С.Г. По Уралу, среди 
башкир: путевые очерки // Наблюдатель. 1899. 
№9, 10. 

Рыбаков, 1917 – Рыбаков С.Г. Устройство и 
нужды управления духовными делами мусульман 
в России. Пг., 1917. 

Рыбаков, 2001 – Рыбаков С.Г. Устройство и 
нужды управления духовными делами мусульман 
в России // Ислам в Российской империи (законо-
дательные акты, описания, статистика) / сост. 
Д.Ю.Арапов. М., 2001. 

Рыбушкин, 1834 – Рыбушкин М.С. Краткая ис-
тория города Казани. Казань, 1834.  

Рыбушкин, 1848–1849 – Рыбушкин М. Краткая 
история города Казани. Казань, 1848–1849.  

Рычков, 1767 – П.И. Ответы на экономические 
вопросы, касающиеся до земледелия… // Труды 
Вольного экономического общества. СПб., 1767. 
Ч.7. 

Рычков, 1770 – Рычков Н.П. Журнал, или днев-
ные записки путешествия капитана Н.Рычкова по 

разным провинциям Российского государства. 
СПб., 1770. 

Саблуков, 1884 – Саблуков Г.С. Сведения о 
Коране, законоположительной книге мухаммедан-
ского вероучения. Казань, 1884. 

Савельев, 1913 – Савельев Е. Племенной и об-
щественный состав казачества (исторические на-
броски) // Донские областные ведомости. 1913. 
№160.  

Самарин, 1997 – Самарин Ю.Ф. Статьи. Вос-
поминания. Письма / сост. Т.А.Медовичева. М., 
1997. 

Сбоев, 1856 – Сбоев В.А. Исследования об 
инородцах Казанской губернии (заметки о чува-
шах). Казань, 1856. 

Сбоев, 1856а – Сбоев В.А. О быте крестьян в 
Казанской губернии. Казань, 1856. 

Сборник, 1892 – Сборник статистических све-
дений по Рязанской губернии. Рязань, 1892. Т.11. 

Сборник постановлений, 1899 – Сборник по-
становлений и распоряжений по Самарской епар-
хии / сост. В.Соловьевым. Т.1. Самара, 1899.  

Сборник сведений, 1911 – Сборник сведений о 
действующих в России акционерных обществах и 
товариществах на паях. СПб., 1911. 

Сборник статистических, т.7 – Сборник ста-
тистических сведений по Тамбовской губернии. 
Т.7. Елатомский уезд. П., 1884. 

Сборник статистических, т.5 – Сборник ста-
тистических сведений по Самарской губернии. 
Т.5. Бугульминский уезд. Самара, 1886. 

Сборник статистических, т.5 – Сборник ста-
тистических сведений по Саратовской губернии. 
Т.5. Хвалынский уезд. Саратов, 1886. 

Сборник статистических, т.7 – Сборник ста-
тистических сведений по Рязанской губернии. Т.7. 
Касимовский уезд. Рязань, 1887. 

Сборник статистических, т.1 – ССССГ. Т.1. 
Самарский уезд. Самара, 1883. 

Сборник статистических, т.2 – ССССГ. Т.2. 
Ставропольский уезд. Самара, 1884.  

Сборник статистических, т.3 – ССССГ. Т.3. 
Бузулукский уезд. Самара, 1885.  

Сборник статистических, т.4 – ССССГ. Т.4. 
Бугурусланский уезд. Самара, 1886.  

Сборник статистических, т.5 – ССССГ. Т.6. 
Николаевский уезд. Самара, 1889.  

Сборник статистических, т.6 – ССССГ. Т.7. 
Новоузенский уезд. Самара, 1890. 

Сборник циркулярных, 1880 – Сборник цирку-
лярных распоряжений и инструкций по тюремной 
части, изданный Министерством внутренних дел с 
1859 по 1879 гг. СПб., 1880. 

Сборник циркуляров МВД, 1906 – Сборник 
циркуляров Министерства внутренних дел по воп-
росам воинской и военно-конской повинностей. 
1874–1906 гг. СПб., 1906.  

Сборник циркуляров, 1902 – Сборник циркуляров 
и иных руководящих распоряжений по округу Орен-
бургского магометанского духовного собрания. 
1841–1901 гг. / сост. Р. Фахретдинов. Уфа, 1902. 

Сборник циркуляров, 1905 – Сборник циркуля-
ров и иных руководящих распоряжений Орен-



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1066 

бургского магометанского духовного собрания. 
1836–1903 гг. / сост. Р. Фахретдинов. Уфа, 1905. 

Сборник циркуляров, 2004 – Сборник циркуля-
ров и иных руководящих распоряжений по округу 
Оренбургского Магометанского Духовного Соб-
рания. 1836–1903 г. Казань, 2004. 

Сборник, 1869 – Сборник документов и статей 
по вопросу об образовании инородцев. СПб., 1869. 

Сборник, 1887 – Сборник статистических све-
дений по Рязанской губернии. Рязань, 1887. Т.7. 

Сборник, 1894 – Сборник циркуляров и распо-
ряжений Министерства внутренних дел, относя-
щихся до гг. губернаторов, вице-губернаторов, 
советников губернских правлений, канцелярий гг. 
губернаторов, губернских типографий, строитель-
ных и врачебных отделений с 1858 по 1894 год / 
сост. В.П. Урусов. М., 1894. 

Сборник, 1896 – Сборник статей, заметок и 
корреспонденций Н.П. Штейнфельда. 1888–
1895 гг. Казань, 1896. 

Сборник, 1901 – Сборник законов о российском 
дворянстве: На основании официальных изданий и 
законов о состояниях 1899 г., с дополнениями из 
других частей Свода законов, из Полного собрания 
законов и по новейшим узаконениям и с разъясне-
ниями по решениям и определениям правительст-
венного Сената, по циркулярам Министерства 
внутренних дел / сост. Г.Блосфельдт. СПб., 1901. 

Сведения, 1893 – Сведения о торговых домах, 
действовавших в России в 1892 году. СПб.,1893.  

Сведения, 1915 – Сведения о кустарных про-
мыслах по Рязанской губернии. Данные переписи 
крестьянских хозяйств, занимающихся кустарны-
ми промыслами, произведенной в 1912 году. Ря-
зань, 1915. Вып.1.  

Свод главнейших, 1882 – Свод главнейших за-
коноположений и распоряжений о начальных на-
родных училищах и учительских семинариях. Ч.1. 
Законоположения и распоряжений о начальных 
народных училищах в губерниях в коих введены 
земские учреждения. СПб., 1882.  

Свод данных, 1902 – Свод данных о поступле-
нии казенных окладных сборов по империи за 
десятилетие. 1888–1897 гг. СПб., 1902. 

Свод законов гражданских, 1900 – Свод зако-
нов гражданских. Изд.1900 г. // СЗРИ. Т.10. Ч.1. 

Свод сведений, 1898 – ССП за 1891 год. По от-
четам податных инспекторов. СПб., 1898.  

Свод сведений, 1899 – ССП на 1899 год. СПб., 
1899. 

Свод сведений, 1902 – ССП за 1895–99 гг. По 
отчетам податных инспекторов. СПб., 1902.  

Свод сведений, 1907 – ССП за 1900 г. По отче-
там податных инспекторов. СПб., 1907.  

Свод сведений, 1909 – ССП за 1901–1903 гг. 
По отчетам податных инспекторов. СПб., 1909.  

Свод сведений, 1910 – ССП за 1904–1906 гг. 
По отчетам податных инспекторов. СПб., 1910. 

Свод сведений, ч.1, 1902 – ССП за 1892–94 гг. 
Ч.1. С надельных земель крестьян. По отчетам 
податных инспекторов. СПб., 1902.  

Свод статистических, 1894 – Свод статиче-
ских материалов, касающихся экономического 

положения сельского населения Европейской Рос-
сии. СПб., 1894. 

Свод уставов ученых, 1893 – Свод уставов 
ученых учреждений и учебных заведений ведом-
ства Министерства народного просвещения. Изд. 
1893 г. // СЗРИ. Т.11. Ч.1. 

Свод учреждений, 1857 – Свод учреждений 
управления духовных дел иностранных исповеда-
ний христианских и иноверных. Изд. 1857 г. // 
СЗРИ. Т.11. Ч.1. 

Свод учреждений, 1896 – Свод учреждений и 
уставов управлений духовных дел иностранных 
исповеданий христианских и иноверных. Изд. 
1896 г. // СЗРИ. Т.11. Ч.1. 

Сводный сборник, вып.1 – Сводный сборник 
статистических сведений по Самарской губернии. 
Т.8, вып.1. Самара, 1892. 

Севастьянов, 1896 – Севастьянов С.Н. Народ-
ное образование в Оренбургском казачьем войске 
в XVIII – начале XIX столетия и начало учрежде-
ния войсковых школ. Оренбург, 1896. 

Сельский священник, 1874 – Сельский священ-
ник. Несколько слов о доходах православного 
священника и магометанского муллы // ИПКЕ. 
1874. №18. 

Сельскохозяйственная статистика, 1859 – 
Сельскохозяйственная статистика Саратовской 
губернии. СПб., 1859. 

Семенов, 1859 – Семенов А. Изучение истори-
ческих сведений о российской внешней торговле и 
промышленности с половины XVII-го столетия по 
1858 год. Ч.3. СПб., 1859. 

Семенов, 1865 – Семенов П. Географическо-
статистический словарь Российской империи. 
СПб., 1865. Т.2. 

Семенов-Тянь-Шанский, 1910 – Семенов-Тянь-
Шанский П.П. Город и деревня в Европейской 
Росси // Записки Императорского русского гео-
графического общества по отделению статистики. 
Т.10. Вып.2. СПб., 1910. 

Скоропортящиеся продукты, 1913 – Скоро-
портящиеся продукты казанского рынка. К вопро-
су об устройстве земских холодильников. Казань, 
1913. 

Словцов, 1881 – Словцов И.Я. Путевые запис-
ки, виденные во время поездки в 1878 г. в Кокче-
тавский уезд // Записки Западно-сибирского отде-
ла РГО. Омск, 1881. Кн.III. 

Смелов, 1880 – Смелов В. Нечто о чувашских 
языческих верованиях и обычаях // ИКЕ. 1880. 
№20. С.520–543. 

Смирнов, 1889 – Смирнов И.Н. Черемисы. Ис-
торико-этнографический очерк. Казань, 1889. 

Смирнов, 1895 – Смирнов И.Н. Мордва. Ка-
зань, 1895. 

Собрание, 1808 – Собрание костюмов Е. Кор-
неева. СПб., 1808–1809. 

Собрание, 1897 – Собрание передовых статей 
«Московских ведомостей». 1866. М., 1897. 

Соколов, 1889 – Соколов П.И., Горемы-
кин В.Н. Материалы для изучения экономического 
быта государственных крестьян и инородцев За-
падной Сибири. СПб., 1889. Вып.4. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1067

Соловьев – Соловьев Я.А. Очерк хозяйства и 
промышленности Самарской губернии // ЖМГИ. 
1852. Ч.12; 1857. Ч.62. 

Соловьев, 1888 – Соловьев Е.Т. Гражданское 
право. Очерки народного юридического быта. 
Вып.1. Казань, 1888. 

Сорокин, 1896 – Сорокин П.М. Татары Глазов-
ского уезда // Календарь и памятная книжка Вят-
ской губернии на 1897 год. Вятка, 1896. Отд.3. 

Сословно-правовое – Сословно-правовое по-
ложение и административное устройство корен-
ных народов Северо-Западной Сибири (конец XVI 
– начало XX в.): Сборник правовых актов и доку-
ментов. Тюмень, 1999. 

Софийский, 1878 – Софийский И.М. Заговоры 
и заклинания крещеных татар Казанского края. 
Лекция в Казанском миссионерском приюте. Ка-
зань, 1878.  

Софийский, 1891 – Софийский И.М. О киреме-
тях крещеных татар из деревни Тавель Чистополь-
ского уезда Казанской губернии // Труды Четвер-
того археологического съезда в России, бывшего в 
Казани с 31 июля по 18 августа 1877 года. Казань, 
1891. Т.2. 

Софийский, 1893 – Софийский И. О начальном 
образовании у вотяков и татар Ярославской волос-
ти Слободского уезда Вятской губ. и о названии 
татары // Календарь и памятная книжка Вятской 
губернии за 1894 год. Вятка, 1893. 

Спасский, 1900 – Спасский Н.А. Просветитель 
инородцев Казанского края Н.И.Ильминский. Са-
мара, 1900. 

Сперанский, 1914 – Сперанский А. Казанские 
татары (историко-этнографический очерк). Казань, 
1914. 

Спиридонов, 1909 – Спиридонов Г. К вопросу 
о христианском просвещении чуваш // ИКЕ. 1909. 
№18.  

Список населенных мест, т.14 – Список насе-
ленных мест по сведениям 1859 года. XIV. Казан-
ская губерния. СПб., 1866.  

Список населенных мест, т.31 – Список насе-
ленных мест по сведениям 1869 года. XXXI. 
Пермская губерния. СПб., 1875.  

Список фабрик, 1910 – Список фабрик и заво-
дов России 1910 г. М.; СПб.; Варшава, 1910. 

Список фабрик, 1912 – Список фабрик и заво-
дов Российской империи. СПб., 1912. 

Список, 1890 – Список наград, присужденных 
на казанской научно-промышленной выставке 
1890 г. Казань, 1890.  

Спицын, 1884 – Спицын А.А. Обиженные кня-
зья // Календарь Вятской губернии на 1885. Вятка, 
1884. 

СПМНП, т.9 – Сборник постановлений по 
Министерству народного просвещения. Т.9. Цар-
ствование императора Александра III. 1884 год. 
Изд. 2-е. СПб.,1893. 

Справочник, 1911 – Справочник. Полный и под-
робный алфавитный указатель приказов по военно-
му ведомству, циркуляров, предписаний и отзывов 
Главного штаба и прочих Главных управлений и 
приказов, предписаний и циркуляров по всем воен-
ным округам за 52 года, с 1859 по 1910 г. Настоль-

ная книга для штабов, канцелярий, управлений, 
учреждений и заведений / сост. К.Патин; под ред. 
Л.Васильева. Изд.3-е, доп. В 2-х кн. СПб., 1911. 

Справочник, кн.1 – Справочник. Полный и под-
робный алфавитный указатель приказов … Кн.1. 
СПб., 1911. 

Справочник, кн.2 – Справочник. Полный и под-
робный алфавитный указатель приказов … Кн.2. 
СПб., 1911. 

Справочник, 1915 – Справочник по Уфимском 
городскому общественному управлению. Уфа, 
1915. 

Станишевский, 1899 – Станишевский К.М. 
Краткий предварительный отчет о командировке гг. 
сотрудников статистического бюро летом 1899 года 
в Царевококшайский уезд для собирания сведений 
о крестьянских бюджетах. Вып.1. Казань, 1899. 

Стариков, 1890 – Стариков Ф.М. Историко-
статистический очерк Оренбургского казачьего 
войска с приложением статьи о домашнем быте 
оренбургских казаков, рисунков со знамен и кар-
ты. Оренбург, 1890. 

Статистика поземельной, вып.4 – Статистика 
поземельной собственности и населенных мест 
Европейской России. Губернии Нижневолжской 
области. СПб., 1884. Вып.4. 

Статистика Российской империи, 1914 – 
Статистика Российской империи. Т.31. Урожай 
1913 года в Европейской и Азиатской России. 
СПб., 1914. 

Статистические данные, 1883 – Статистиче-
ские данные по прямым налогам. СПб., 1883. 

Статистические труды, 1858 – Статистиче-
ские труды И.Ф.Штукенберга. Описание 24 губер-
ний. Т.1. СПб., 1858.  

Статистический временник, вып.13 – СВРИ. 
Мирские расходы крестьян за 1881 г. Разработано 
П.Охочинским. Вып.13. Сер. 3. Мирские расходы 
крестьян за 1881 г. СПб., 1886. 

Статистический временник, вып.15 – СВРИ. 
Вып.15. Сер.3. СПб., 1886. 

Статистический временник, т.2, вып.3 – 
СВРИ. Т.2. Изучения кустарной промышленности 
и ручного труда в России. СПб., 1872. Ч.1. 

Статистический обзор за 1900 г. – Статисти-
ческий обзор Оренбургской губернии за 1900 г. 
Оренбург, 1901. 

Статистический обзор за 1912 г. – Статисти-
ческий обзор Оренбургской губернии за 1912 г. 
Оренбург, 1913. 

Статистическое описание, 1876 – Статисти-
ческое описание Нижнечетавской волости дейст-
вительного члена Вятского губернского статисти-
ческого комитета, волостного писаря Капитона 
Гуляева. Составлено 30-го января 1876 года. Вят-
ка, 1876. 

Стефановский, 1864 – Стефановский В. Ста-
тистическое описание Тюменского округа в про-
мышленном отношении // ТГВ. 1864. №7, 20, 21. 

Столетие, 1911 – Столетие Военного мини-
стерства. 1802–1902. Т.11. Ч.4. СПб., 1911. 

Страховский, 1913 – Страховский И. М. Гу-
бернское устройство // ЖМЮ. 1913. №7.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1068 

Субботин, 1892 – Субботин А.П. Чай и чайная 
торговля в России и других государствах. Произ-
водство, потребление и распределение чая. СПб., 
1892. 

Суворов, 1912 – Суворов Н., Суворов И. Учеб-
ник церковного нрава. 4-е изд. М., 1912. 

Султанов, 1901 – Султанов Х.-С.-Г. Наблюде-
ния над жизнью казанских татар // Наблюдатель. 
1901. №6.  

Сумароков, 1803 – Сумароков П. Досуги крым-
ского судьи или второе путешествие в Тавриду. 
Ч.1. СПб., 1803. 

Тарапыгин, 1914 – Тарапыгин Ф.А. Волга-ма-
тушка. Образовательное путешествие по Волге. 
Пг., 1914. 

Татарский, 1909 – Татарский театр в Ташкенте 
// Туркестанский сборник. Т.502. Ташкент, 1909.  

Татарский, 2009 – Татарский шамаиль: слово 
и образ / сост. И.Л.Алексеев и др. М., 2009. 

Татреспублика, 1923 – Татреспублика в циф-
рах. Изд. Статистического управления ТССР. 
1923. №12.  

Текущая статистика, 1898 – Текущая стати-
стика кустарных промыслов // ОИКПР. СПб.,1898. 
Т.5. 

Терновский, 1892 – Терновский С.П. Истори-
ческая записка о состоянии Казанской духовной 
академии после ее преобразования. 1870–1892. 
Казань, 1892. 

Тимерязев, 1869 – Тимерязев Д.А. Статистиче-
ский атлас главнейших отраслей фабрично-завод-
ской промышленности Европейской России. 
Вып.1. СПб., 1869.  

Тимофеев, 1872 – Тимофеев В. Поездка в при-
ходы крещеных татар по поводу последних отпа-
дений в магометанство // ПО. 1872. 

Тимофеев, 1887 – Тимофеев В. Дневник старо-
крещеного татарина // Казанская центральная кре-
щено-татарская школа. Казань, 1887.  

Торгово-промышленная, 1899 – Торгово-про-
мышленная Россия. Справочная книга для купцов 
и фабрикантов. СПб., 1899.  

Торнау, 1850 – Торнау Н. Изложение начал 
мусульманского законоведения. СПб., 1850.  

Труды комиссии, 1869 – Труды комиссии, вы-
сочайше учрежденной для пересмотра системы 
податей и сборов. Т.3. Прямые налоги. Ч.2. Об 
изменении подушной системы сборов. СПб., 1869. 

Труды комиссии, 1872 – Труды комиссии, вы-
сочайше учрежденной для пересмотра системы 
податей и сборов. Т.22. Свод отзывов губернских 
земских собраний, земских управ и особых зем-
ских комиссий по проекту преобразования подуш-
ной системы сборов, составленному в министерст-
ве финансов. Ч.1. Разбор соображений и предло-
жений комиссий, составивший сей проект / сост. 
В.Майнов. СПб., 1872. 

Труды комиссии, 1879 – Труды комиссии, вы-
сочайше учрежденной для пересмотра системы 
податей и сборов. Т.3. Прямые налоги. Ч.3. СПб., 
1879. 

Труды, 1884 – Труды статистической экспеди-
ции, снаряженной в 1883 г. казанским земством. 
Казань, 1884. 

Турин, 1834 – Перспективные виды губернско-
го города Казани, рисованы с натуры, литографи-
рованы и изданы Василием Туриным. М., 1834. 

Турнерелли, 1839 – Турнерелли Э. Собрание 
видов города Казани, рисованных с натуры. Лон-
дон, 1839. 

Уголовное уложение, 1904 – Уголовное уложе-
ние 22 марта 1903 г. С мотивами, извлеченными из 
объяснительной записки редакционной комиссии, 
представления Мин. Юстиции в Государственный 
Совет и журналов – особого совещания, особого 
присутствия департаментов и общего собрания 
Государственного Совета. СПб., 1904. 

Уложение о наказаниях, 1857 – Уложение о 
наказаниях уголовных и исправительных. Изд. 
1857 г. // СЗРИ. Т.15. 

Уложение о наказаниях, 1885 – Уложение о 
наказаниях уголовных и исправительных. Изд. 
1885 г. // СЗРИ. Т.14. 

Усиление губернаторской, 1904 – Усиление 
губернаторской власти. Проект фон Плеве. С пре-
дисловием П.Струве и с приложением дела орлов-
ского губернатора Неклюдова. Париж, 1904. 

Устав о земских, 1903 – Устав о земских по-
винностях // СЗРИ. Т.4. СПб., 1903. 

Устав о предупреждении, 1857 – Устав о пре-
дупреждении и пресечении преступлений. Изд. 
1857 г. // СЗРИ. Т.14. 

Устав о предупреждении, 1890 – Устав о пре-
дупреждении и пресечении преступлений. Изд. 
1890 г. // СЗРИ. Т.14.  

Устав о промышленности, 1893 – Устав о 
промышленности. Изд. 1893 г. // СЗРИ. Т.11. Ч.2. 

Устав о прямых налогах – Устав о прямых на-
логах, 1903 // СЗРИ. Т.5. 

Устав о цензуре и печати – Устав о цензуре и 
печати. Изд.1892 г. // СЗРИ. Т.14. 

Устав Общества, 1903 – Устав Общества посо-
бия бедным мусульманам г. Казани. Казань, 1903.  

Устав ремесленный, 1879 – Устав ремеслен-
ный, 1879 г. // СЗРИ. Т.11. Ч.2.  

Устав рекрутский, 1832 – Устав рекрутский, 
1832 г. // CЗРИ. Т.4. Ч.1. 

Устав строительный, 1857 – Устав строи-
тельный, 1857 // СЗРИ. Т.12. Ч.1. 

Устав Торговый, 1903 – Устав Торговый / 
сост. А.Добровольский. Издание неофициальное. 
СПб., 1903. 

Устав уголовного, 1892 – Устав уголовного 
судопроизводства. Изд. 1892 г. // СЗРИ. Т.16. Ч.1. 

Устав, 1908 – Устав Уральского мусульманско-
го благотворительного общества. Уральск, 1908. 

Устав, 1916 – Устав Уфимского мусульман-
ского общества потребителей. Уфа, 1916. 

Уставы духовных дел, 1857 – Уставы духов-
ных дел иностранных исповеданий. Изд.1857 г. // 
СЗРИ. Т.11. Ч.1. 

Уставы духовных, 1896 – Уставы духовных 
дел иностранных исповеданий. Изд.1896 г. // 
СЗРИ. Т.11. Ч.1. 

Утыз-Имяни, 2007 – Утыз-Имяни Габдрахим. 
Избранное / сост. и пер. с араб. Р.Адыгамова; 
Трактат о выделке кож; Жемчужины разъяснения; 
Спасение погибающих; Наставительный трактат; 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1069

Трактат о закяте; Острый меч; Подарок любимым 
о правильном чтении книги Господа; Порицание 
чаепития; Трактат о важном. Казань, 2007. 

Уфимский, 1887 – Уфимский юбилейный сбор-
ник, в память празднования трехсотлетнего юби-
лея города Уфы / сост. Н.А.Гурвич. Уфа, 1887. 

Ухтомский, 1863 – Ухтомский Л. От Петер-
бурга до Астрахани (Из дневника в навигацию 
1862 г.) // Морской сборник. 1863. №9.  

Учреждения судебных, 1892 –Учреждения су-
дебных установлений. Изд. 1892 г. // СЗРИ. Т.1. 
Ч.1. 

Фальк, 1824 – Фальк И. Записки путешествия 
от С.-Петербурга до Томска // ПСУППР. Т.6. СПб., 
1824. 

Фахреддин,1905 – Фахреддинов Р. По поводу 
уфимского совещания // Таржеман-Переводчик. 
1905. №668. 30 августа. 

Федоров, 1903 – Федоров Д. Опыт военно-
статистического описания Илийского края. Таш-
кент, 1903. 

Филиппов, 1915 – Филиппов Г. Чуваши и тата-
ры. Татарско-чувашские девичьи хороводы в Те-
тюшском и Цивильском уездах Казанской губер-
нии // ПС. 1915. Июль-август.  

Филиппов, 1915а – Филиппов Г.А. Из истории 
христианского просвещения крещеных татар-ме-
щеряков Цивильского и Тетюшского уездов Ка-
занской губернии // ИКЕ. 1915. №37, 39. 

Филиппов, 1915б – Филиппов Г.А. Татарско-
чувашские девичьи хороводы в Тетюшском и Ци-
вильском уездах Казанской губернии. С приложе-
нием нот. Казань, 1915.  

Фирсов, 1902 – Фирсов Н.Н. Правительство и 
общество в их отношении к внешней торговле 
России в царствование Екатерины II. Очерк исто-
рии торговой политики. Казань, 1902.  

Фирстов, 1854 – Фирстов Г.В. Грубые пахот-
ные орудия восточной полосы России // Записки 
КЭО. 1854. Т.1. Ч.1. Кн.1. 

Фукс, 1840 – Фукс А. Заметки о чувашах и че-
ремисах Казанской губернии. Казань, 1840. 

Фукс, 1844 – Фукс К. Казанские татары в ста-
тистическом и этнографическом отношениях. Ка-
зань, 1844. 

Фукс, 1991 – Фукс К. Казанские татары в стати-
стическом и этнографическом отношениях. Краткая 
история Казани. Репринт. изд. Казань, 1991. 

Хабибуллин, 2008 – Хабибуллин Наджиб. Вос-
поминания молодости (Яшьлек хəтирəсе) // Ре-
формы образования: Татары Нижегородчины и 
мусульманский мир России. Н.Новгород, 2008. 

Хальфин, 1809 – Хальфин Ибрагим. Азбука и 
грамматика татарского языка с правилами араб-
ского чтения, преподаваемые в Императорской 
Казанской гимназии. Казань, 1809. 

Харбинский, 1908 – Харбинский С. Что такое 
Китайская Восточная дорога и куда идут ее мил-
лионы. СПб., 1908.  

Харлампович, 1905 – Харлампович К.В. Казан-
ские новокрещенские школы. (К истории христиа-
низации инородцев Казанской епархии в XVIII 
веке). Казань, 1905. 

Харлампович, 1907 – Харлампович К.В. Казан-
ская духовная академия. (1842–1907 гг.). Истори-
ческий очерк // Православная богословская энцик-
лопедия. СПб., 1907. Т.VIII. 

Харузин, 1888 – Харузин А.Н. Степные очерки 
(Киргизская Букеевская орда). Странички из  

Ходский, 1891 – Ходский Л.В. Земля и земле-
делец. Экономическое и статистическое исследо-
вание. В 2-х т. Т.2. СПб., 1891. 

Хозяйственные заметки – Хозяйственные за-
метки о Казанской губернии. Промышленность // 
КГВ. 1845. №45. 

Хронологический, 1910 – Хронологический ка-
талог изданий Православного миссионерского об-
щества на русском языке и на языках инородцев 
приволжских, сибирских и кавказских с 1862 г. по 
май месяц 1910 г. Казань, 1910. 

Хрусталев, 1897 – Хрусталев А. Очерк распро-
странения христианства между инородцами Ка-
занского края // Миссионерский противомусуль-
манский сборник. Труды студентов миссионерско-
го противомусульманского отделения при Казан-
ской духовной академии. Вып.5. Казань, 1897. 

Цуциев, 2006 – Цуциев А.А. Атлас этнополи-
тической истории Кавказа (1774–2004). М., 2006. 

Чекалин, 1876 – Чекалин Ф.Ф. Материалы для 
статистики мануфактурной промышленности Куз-
нецкого уезда Саратовской губернии. Пенза, 1876. 

Череванский, 1901 – Череванский В. Мир ис-
лама и его пробуждение. СПб., 1901. 

Черемшанский, 1859 – Черемшанский В.М. 
Описание Оренбургской губернии в хозяйственно-
статистическом, этнографическом и промышлен-
ном отношениях. Уфа, 1859. 

Чичерина, 1906 – Чичерина С.В. У приволж-
ских инородцев. Путевые заметки. СПб., 1906.  

Чулков, 1786 – Чулков М. Историческое опи-
сание российской коммерции при всех портах и 
границах от древнейших времен до ныне настоя-
щего. Т.6, кн.4. М., 1786. 

Шариатные, 1910 – Шариатные статьи о пра-
вовых отношениях мусульманского населения 
Туркестанского края. Ч.1. Ташкент, 1910. 

Шванебах, 1903 – Шванебах П.Х. Наше подат-
ное дело. СПб., 1903. 

Шеин, 1907 – Шеин В.П. По вопросу о сме-
шанных браках. СПб., 1907. 

Шерих, 1899 – Шерих Г.М. Краткий предвари-
тельный отчет о командировке гг. сотрудников 
статистического бюро летом 1899 года в Царево-
кокшайский уезд для собирания сведений о кре-
стьянских бюджетах. Вып.2. Казань, 1899.  

Шестаков, 1859 – Шестаков В. Глазовский 
уезд // Вестник РГО. 1859. №8. 

Шестаков, 1884 – Шестаков П.Д. Заметки о 
влиянии русского языка на языки инородческие // 
Труды ΙV археологического съезда. Казань, 1884. 
Т.2. 

Шиле, 1879 – Шиле. Народы России. Крым-
ские татары // Природа и люди. 1879. №1.  

Шиле, 1879а – Шиле. Народы России. Татар-
ское племя: I. Казанские татары. II. Сибирские 
татары: этнографический очерк // Природа и люди. 
1879. №1.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1070 

Шино, т.81 – Шино П.А. Волжские татары // 
Современник. 1860. Т.81. 

Шино, т.82 – Шино П.А. Волжские татары // 
Современник. 1860, Т.82.  

Штейнфельд, 1893 – Штейнфельд Н.П. Мал-
мыжские татары, их быт и современное состояние 
// Календарь и памятная книжка Вятской губернии 
на 1894 г. Вятка, 1893. 

Штейнфельд, 1894 – Штейнфельд Н.П. Бесер-
мяне. Опыт этнографического исследования // 
Календарь и памятная книжка Вятской губернии 
на 1895 год. Вятка, 1894. 

Штейнфельд, 1894а – Штейнфельд Н.П. Мал-
мыжские татары, их быт и современное положе-
ние // Календарь и памятная книжка Вятской гу-
бернии на 1895 год. Вятка, 1894. 

Штейнфельд, 1910 – Бийский уезд Томской 
губернии. Топографический, экономический и эт-
нографический очерк уезда. Бийск, 1910. 

Щеглов, 1883 – Щеглов И.В. Хронологический 
перечень важнейших данных из истории Сибири 
(1032–1882 гг.). Иркутск, 1883. 

Щепкин, 1882 – Щепкин М.П. Опыт изучения 
общественного хозяйства и управления городов. 
Ч.1. М., 1882.  

Эвлия, 1979 – Эвлия Челеби. Книга путешест-
вия. Извлечения из сочинения турецкого путеше-
ственника XVII века). Вып.2. Земли Северного 
Кавказа, Поволжья и Подонья / сост. и отв. ред. 
А.Д.Желтяков. М., 1979. 

Эглит, 1955 – Эглит А. Карл Федорович Гун. 
1830–1877. Рига, 1955. 

Экономические записки, 1861 – Экономические 
записки, 1861, №40. 

Энгельгардт, 1892 – Энгельгардт А.П. Очерки 
крестьянского хозяйства в Казанской и других 
Средне-Волжских губерниях. Казань, 1892. 

Эсливанов, 1915 – Эсливанов В.Н. Трудности и 
нужды Казанской инородческой миссии // ИКЕ. 
1915. №42. 

Эфендиев, 1911 – Эфендиев Р. Мухтасар ша-
риат: Учебник магометанского вероучения сун-
нитского толка. Ч.2. Тифлис, 1911. 

Юдин, 1902 – Юдин М.Л. Положение торговли 
со среднеазиатскими ханствами до занятия Турке-
станского края // ТОУАК. 1902. Вып.9. Т.9.  

Юдин, 1912 – Юдин М. Л. Взятие Ак-Мечети в 
1853 году как начало завоевания Кокандского 
ханства. М., 1912.  

Юзефович, 1883 – Юзефович Б. Христианство, 
магометанство и язычество в восточных губерниях 
России. (Казанская и Уфимская губерния) // Рус-
ский вестник. 1883. №164 (3–4).  

Языков, 1880 – Языков М.Г. Очерки быта кре-
стьян в Кузнецком уезде // Саратовские губерн-
ские ведомости. 1880. №48. 

Яковлев, 1892 – Яковлев Г. О черемисах де-
ревни Большой Ашламаш // ИКЕ. 1892. №1. 

Яковлев, 1904 – Яковлев И. Из записок ино-
родческого миссионера // ИКЕ. 1904. №3.  

32 годовщина, 1904 – 32 годовщина открытия 
Казанской учительской семинарии (26 октября 
1904 г.). Казань, 1904. 

 

На татарском языке 
Акчурина, 1911 – Акчурина М. Иске əдəбия-

тыбыз // Шура. 1911. №16. 508–510 бб. 
əл-Булгари, 1874 – əл-Болгари Б. Тарики хва-

җаган. Казан, 1874. 
Ахмер, 1909 – Ахмер Ш. Матбагачлык тарихы. 

Казан, 1909.  
Баруди, 1906 – Баруди Г. Мəүлид бəйрəменең 

дөреслегендə минем уем // Əд-дин вəл-əдəб. 
1324/1906. №2. Б.15–16. 

Баруди, 1916 – Баруди Г. Мəүлид бəйрəме // 
Əд-дин вəл-əдəб. 1335/1916. №3. Б.63–65. 

Баруди, 1997 – Баруди Галимҗан. Хатирə дəф-
тəре // Казан. 1997. №12. 

Вəлиди, 1912 – Вəлиди Җ. Татар əдəбиятының 
барышы. Оренбург, 1912.  

Вəлиди, 1914 – Вəлиди Ə.-З. Шиһаб хəзрəтнең 
Урта Азия тарихына гаид бөек хезмəте // Аң. 1914, 
№4.  

Габдерəхим, 1986 – Габдерəхим Утыз Имəни 
əл-Болгари / төз. Ə.Шəрипов. Казан, 1986. 

Газиз, 1915 – Газиз Г. Мəрҗанинең тарихи 
хезмəтлəре // Мəрҗани: Шиһабетдин Мəрҗани 
хəзрəтлəре виладəтенə йөз ел тулу (1233–1333) 
мөнəсəбəте илə нəшер ителде. Казан, 1915. 

Гасрый, 1915 – Гасрый Н. «Хисаметдин мел-
ла» //Аң. 1915. №9–10. Б.189–194. 

Диван-и Шах, 1874 – Диван-и Шах-и Накш-
банд. Казань, 1874. 

Динмөхəммəтов, 1906 – Динмөхəммəтов И. 
Тəргибел-фөзаль илə тəхлиси шəригать. Казань, 
1906.  

Динмөхəммəтов, 2000 – Динмөхəммəтов И. 
Шəригатьне торгызу шартлары. Казан, 2000.  

Əдəбиятка, 1908 – Əдəбиятка гаид // Əл-ислах. 
1908. 8 сентябрь (№44); 30 сентябрь (№47). 

Əмирхан, 1883 – Əмирхан Х. Тəварихе Болга-
рия. Казан, 1883. 

Əмирхан, 1884 – Əмирхан Х. Шəҗəрəи галия 
фи бəян əл-əнсаб = Нөҗүмет-тəварих. СПб., 1884. 

Əсами көтеп, 1909 – Əсами көтеп. «Хезмəд» 
нəшрия вə сəхафия ширкəтенең Троицки(да). 
(Оренбургия). Казан, 1904. 

Жыен, 1884 – Жыен кыйесасы. Казан, 1884. 
Зөбдəте мин – Зөбдəте мин тəварихе əр-Руси / 

тəрҗ. К.Насыйри. Казан, 1890. 
Ибраһимов, 1900 – Ибраһимов Г. Миръат яки 

көзге. Беренче җөзьэ. СПб., 1900. 
Ибраһимов, №17, 1903 – Ибраһимов Г. Миръат 

яки көзге. Унҗиденче җөзьэ. СПб., 1903. 
Ибраһимов, 1908 – Ибраһимов Г. Миръат яки 

көзге. Егерме беренче җөзьэ. СПб., 1908. 
Ибраһимов, 1915 – Ибраһимов Г. Бөек оста-

зымызның кайбер тəэлифлəре // Аң. 1915. №1. 
Ибраһимов, 2001 – Ибраһимов Г. Тəрҗемəи 

хəлем. Казан, 2001. 
Ибраһимов, т.7 – Ибраһимов Г. Əсəрлəр. 8 

томда. Т.7. Казан, 1984. 
Ильяс мулла, 1872 – Ильяс мулла атасыннан 

ишеткəне // Образцы народной литературы тюрк-
ских племен, живущих в Южной Сибири и Дзун-
гарской степи. Часть 4. Наречия барабинцев, тар-
ских, тобольских и тюменских татар / собраны 
В.В.Радловым. СПб., 1872. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1071

Исхакый, 1906 – Исхакый. Шəйх Зəйнула хəз-
рəтлəренə ачык хат // Вакыт. 1906. 18 ноябрь.  

Исхакый, 1908 – Исхакый Г. Мəварəэннəһердə 
сəяхəт // Бəянелхак. 1908. 1 6 март. 

Кандалый, 1960 – Кандалый Г. Шигырьлəр / 
төз. Х.Госман. Казан, 1960. 

Кандалый, 1988 – Кандалый Г. Шигырьлəр / 
төз., текст һəм искəрмəлəрне хəзерлəүче, кереш 
сүз авт. М.Госманов, Х.Госман. Казан, 1988. 

Каюм Насыйриның – Каюм Насыйриның мо-
ңарчы басылмаган əсəрлəре һəм йөз еллык бəй-
рəме материаллары: Мəҗмуга / Г.Рəхим карама-
гында. Казан, 1926. 

Кəрими, 1909 – Кəрими Ф. Əдəбиятыбыз // 
Шура. 1909. №2. 57–58 бб. 

Кəрими, 1996 – Кəрими Ф.Г. Морза кызы Фа-
тыйма. Сайланма əсəрлəр. Казан, 1996. 

Кильдишев, 1908 – Кильдишев А.И. Гайнан 
Ваисовның тозагы. Казан, 1908. 

Мəгази, 1913 – Рихлəт ибнел-Мəгази əл-Хи-
җаз. Оренбург, 1913. 

Мəрҗани мəҗмугасы, 1915 – Мəрҗани мəҗ-
мугасы. Казан, 1915. 

Мəрҗани, 1885 – Мəрҗани Ш. Əл-кыйсме əл-
əүвəл мин китаби Мөстəфадел-əхбар фи əхвали 
Казан вə Болгар. Казан, 1885. 

Мəрҗани, 1900 – Мəрҗани Ш. Əл-кыйсме əс-
сани мин китаби Мөстəфадел-əхбар фи əхвали 
Казан вə Болгар. Казан, 1900. 

Мəрҗани, 1989 – Мəрҗани Ш. Мөстафадел-
əхбар фи ахвали Казан вə Болгар (Казан һəм Бол-
гар хəллəре турында файдаланылган хəбəрлəр). 
Кыскартып төзелде. Казан, 1989. 

Мифтахетдин, 1899 – Мифтахетдин С. Наугы 
бəшəр. Казан, 1899. 

ТХИ, 1977–1978 – Татар халык иҗаты. 14 том-
да. Казан, 1972–1988: Татар халык иҗаты (ТХИ): 
Əкиятлəр. 1–2 китап. Казан, 1977–1978. 

Татар, 1956 – Татар поэзиясе антологиясе / 
төз. М.Гайнуллин, Х.Госман, Ə.Исхак, Ш.Маннур, 
Х.Мөхəммəтов, Ə.Юнус, Х.Ярми. Казан, 1956. 

Төрек, 1991 – Төрек сугышы бəете // Мирас. 
1991. №1.  

ТХИ, 1980 – ТХИ: Йола һəм уен җырлары. Ка-
зан, 1980. 

ТХИ, 1981 – ТХИ: Əкиятлəр. 3 китап. Казан, 
1981. 

ТХИ, 1983 – ТХИ: Бəетлəр. Казан, 1983. 
ТХИ, 1984 – ТХИ: Дастаннар. Казан, 1984. 
ТХИ, 1987 – ТХИ: Риваятьлəр һəм легендалар. 

Казан, 1987. 
ТХИ, 1988 – ТХИ: Тарихи һəм лирик җырлар. 

Казан, 1988. 
Фəхреддин, 1900–1908 – Фəхреддин Р. Асар. 

Җөзъэ 1–15. Казан; Оренбург, 1900–1908. 
Фəхреддин, 1910 – Фəхреддин Р. Əхмəд бай. 

Оренбург, 1910. 
Фəхреддин, 1913 – Фəхреддин Р. Нигъмəтулла 

хаҗи // Шура. 1913. №17–18. 
Фəхреддин, 1914 – Фəхреддин Р. Мөкъра Əбү-

бəкер (Шаһмирза хəзрəт) // Шура. 1914. №3. 
Фəхреддин, 1915 – Фəхреддин Р. Сəлимгəрəй 

мөфти Тəүкилев // Шура. 1915. №2–4. 

Фəхреддин, 1917 – Фəхреддин Р. Князь Максу-
довлар шəҗəрəсе // Шура. 1917. №6. 

Фəхреддин, 1917а – Фəхреддин Р. Шəйхе Зəй-
нулла хəзрəтнең тəрҗемəи хəле. Оренбург, 1917. 

Фəхреддин, 2006 – Ризаэддин Фəхреддин. 
Асар. Беренче том. Казан, 2006.  

Фəхреддин, 2009 – Ризаэддин Фəхреддин. 
Асар. Икенче том. Казан, 2009. 

Фəхреддин, 2010 – Фəхреддин Р. Асар. 3 һəм 4 
томнар. Казан, 2010. 

Фəхретдин, 1901 – Ризаэтдин бине Фəхретдин. 
Асар. II җөзья. Оренбург, 1901. 

Фəхретдин, 1907 – Фəхретдин Р. Исламнар ха-
кында хөкүмəт тəдбирлəре. Беренче җөзьэ. Орен-
бург, 1907. 

Фəхретдин, 1908 – Фəхретдин Р. Исламнар ха-
кында хөкүмəт тəдбирлəре. Икенче җөзьэ. Орен-
бург, 1908. 

Фəхретдин, 1908а – Фəхретдин Р. Əдəбияты-
бызның нигезлəре // Шура. 1908. №21. Б.673–675. 

Фəхретдин, 1915 – Фəхретдин Р. Тəрҗемəи 
халь вə табəкат китаплары // Шура. 1915. №2. 

Фəхретдин, 1917 –Фəхретдин Р. Шəех Зəй-
нулла хəзрəтнең тəрҗемəи хəле. Оренбург, 1917.  

Фəхретдин, 2012, №2–3 – Ризаэтдин Фəхрет-
дин. Уйгану вə яңалык тарихы // Чын мирас. 2012. 
№2–3.  

Хəлфин, 1819 – Хəлфин Н. Əхвале Чыңгызхан 
вə Аксак Тимер вə тəварихлəре махсус бəгъзы 
кыйсем кыйтгалар замим вə тилмизлəрə сəһлəте 
өчен җəмигъ лөгатьлəрене хоруфе һəҗа үзрə 
тəртип əйлəйеп Императорның Казан университе-
ты димəк илə мəгъруф баш мəдрəсəсе нəфегъ өчен 
мəзкүр университетның лекторы титулярный со-
ветник Ибраһим бине Исхак Хəлфин иҗад вə 
тəкърир əйлəмешем. Казан, 1819.  

Шəрəф, 1915 – Шəрəф Ш. Мəрҗанинең тəр-
җемəи хале // Мəрҗани: Шиһабетдин Мəрҗани 
хəзрəтлəре виладəтенə йөз ел тулу (1233–1333) 
мөнəсəбəте илə нəшер ителде. Казан, 1915. 

Юбилей, 1911 – Юбилей ядкаре. 1888–1911. 
СПб., 1911. 

 
На чувашском языке 

Шилĕк – Шилĕк // ИКЕ. 1913. №30–31.  
 

На английском языке 
Arminus Ambery, 1892 − Arminus Ambery, The 

Turco-Tatars: An Ethnographical Sketch // The 
Journal of the Manchester Geographical Society. 
1892. №18(1).  

Arminus Ambery, 1906 − Arminus Ambery, Wes-
tern Culture in Eastern Lands. London, 1906.  

Baron von Haxthausen,1856 − Baron von Hax-
thausen, The Russian Empire: Its People, Institutions 
and Resources, 2 vols / trans. Robert Farie. London, 
1856.  

Friedrich Wilhelm Radloff1, 1884 − Friedrich 
Wilhelm Radloff, Aus Sibirien, lose Blätter aus dem 
Tagebuche eines reisenden Linguisten. Leipzig, 1884.  

Gabriel Balint, 1889 − Gabriel Balint, Kazan-
Tatar Philological Studies – Budapest, 1875−1876 
цит. по: Theodore Duka, The Ugor Branch of the 
Ural-Altaic Family of Languages // Journal of the 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1072 

Royal Asiatic Society of Great Britain and Ireland. 
1889. V.21.  

Robert Gordon Latham, 1878 − Robert Gordon La-
tham, Russian and Turk: from a Geographical, Eth-
nological, and Historical Point of View. London, 1878.  

Robert Needham Cust, 1891 − Robert Needham 
Cust, Linguistic and Oriental Essays. London, 1891.  

Sophy Bobrovnikoff, 1911 − Sophy Bobrovnikoff, 
Moslems in Russia // The Moslem World. 1911. 
№1(1).  

The Modern Traveler, 1825 − The Modern Tra-
veler: A Popular Description of Various Countries of 
the Globe. Russia-London, 1825.  

 
 

Сборники документов и материалов,  
публикации источников 

 
Абдурахман Умеров, 2002 – Абдурахман Уме-

ров: Научно-биографический очерк / авт.-сост. 
С.Т.Рахимов. Казань, 2002. 

Арапов, 2001 – Ислам в Российской империи 
(законодательные акты, описания, статистика) / 
сост. и авт. ввод. ст., коммент. и прил. Д.Ю.Ара-
пов. М., 2001.  

Арапов, 2004а – «Трудностей разрешения му-
сульманского вопроса не отрицают и сами мусуль-
мане». Материалы Министерства внутренних дел 
России. 1916 г. // Исторический архив. 2004. №1. 

Асфендияров, 1998 – Прошлое Казахстана в 
источниках и материалах / под ред. С.Асфендия-
рова. Алматы, 1998. Т.2. 

Вакуфная собственность – Вакуфная собст-
венность. Мусульманские завещания / отв. за вы-
пуск Валиулла хазрат Ягъкуб. Казань, 2002. 

Вишленкова, 1998 – Вишленкова Е.А. Профес-
сор Петр Кондырев: «Магометанам необходимо, 
по мнению, моему, особенно высшее училище…» 
// ГА-ЭВ. 1998. №3–4. 

Восстание, 1942 – Восстание чувашского кре-
стьянства в 1842 г. Сборник архивных докумен-
тов. Чебоксары, 1942. 

Императорская, 2006 – Императорская Россия 
и мусульманский мир (конец XVIII – начало 
ХХ в.): Сб. документов и материалов / сост. 
Д.Ю.Арапов. М., 2006. 

Ислам, 1998 – Ислам в законодательстве Рос-
сии. 1554–1929 гг. Сборник законодательных ак-
тов, постановлений и распоряжений правительства 
России: Учеб. пособие для студентов ист. и юрид. 
факультетов / сост.: А.Б.Юнусова, Ю.Н.Сергеев, 
В.И.Латыпов. Уфа, 1998. 

Ислам, 2001 – Ислам в Российской империи 
(законодательные акты, описания, статистика) / 
сост. Д.Ю.Арапов. М., 2001. 

История Казани, кн.1 – История Казани в до-
кументах и материалах. XIX век. Кн.1. Промыш-
ленность, торговля, финансы. Авторы-сост. 
И.К.Загидуллин, Н.С.Хамитбаева, Л.М.Свердлова, 
М.З.Гибадуллин, Л.Ф.Байбулатовна, Х.З.Багаут-
динова / под ред. И.К.Загидуллина. Казань, 2005. 

История Казани, кн.2 – История Казани в до-
кументах и материалах. XIX век. Кн.2. Промыш-
ленность, торговля, финансы / Авторы-сост.: 

И.К.Загидуллин, Н.С.Хамитбаева, Л.М.Свердлова, 
Л.Ф.Байбулатовна, Х.З.Багаутдинова / под ред. 
И.К.Загидуллина. Казань, 2011. 

История Казани, кн.3 – История Казани в до-
кументах и материалах. XIX век. Кн.3. Промыш-
ленность, торговля, финансы / Авторы-сост. И.К.За-
гидуллин, Д.И. Ибрагимов, Н.С.Хамитбаева, 
Л.Ф.Байбулатовна, Х.З.Багаутдинова, Л.М.Сверд-
лова / под ред. И.К.Загидуллина. Казань, 2011. 

История Татарии, 1937– История Татарии в 
документах и материалах. М, 1937. 

История, 2002 – История Букеевского ханства 
(1801–1852). Сборник документов и материалов / 
сост. Жанаев Б.Т. и др. Алматы, 2002. 

Казанская, 2005 – Казанская татарская учитель-
ская школа 1876–1917 гг.: Сб. документов и мате-
риалов / отв. ред. Л.В.Горохова; сост. Н.С.Горицкая, 
Н.А.Шарангина; Под общ. ред. Д.Ш.Ибрагимова; 
отв. ред. Д.Р.Шарафутдинов. Казань, 2005. 

Крестьянская реформа, 1954 – Крестьянская 
реформа в России 1861 года. Сборник законода-
тельных актов. М., 1954. [Электронный ресурс]. 
Режим доступа: http://on-island.net/History/1861 
/Docs1861.pdf. Дата обращения: 23.09. 2012. 

Крестьянское движение, 1959 – Крестьянское 
движение в России в 1890–1900 гг.: Сб. докумен-
тов под ред. А.В.Шапкарина. М., 1959. 

Крестьянское движение, 1960 – Крестьянское 
движение в России в 1881–1889 гг.: Сб. докумен-
тов под ред. А.С.Нифонтова и Б.В.Златоустов-
ского. М., 1960.  

Крестьянское движение, 1968 – Крестьянское 
движение в России в 1870–1880 гг.: Сб. докумен-
тов под ред. П.А.Зайончковского. М., 1968. 

Крестьянское движение, 1998 – Крестьянское 
движение в России в 1901–1904 гг.: Сб. докумен-
тов / отв. ред. А.М.Анфимов. М., 1998. 

Материалы по истории, 1960 – Материалы по 
истории политического строя Казахстана (со вре-
мени присоединения Казахстана к России до Вели-
кой Октябрьской революции). Т.1. Алма-Ата, 1960. 

Материалы по истории, 2002 – Материалы по 
истории Башкортостана. Оренбургская экспедиция 
и башкирские восстания 30-х годов XVIII в. / авт.-
сост. Н.Ф.Демидова. Т.6. Уфа, 2002. 

Материалы по истории, т.5 – Материалы по 
истории Башкирской АССР. Т.5 / сост. Н.Ф.Де-
мидова. Под ред. С.М. Васильева. М., 1960. 

Материалы, 1936 – Материалы по истории Та-
тарии второй половины XIX века. Ч.1. М.; Л., 
1936. 

Материалы, 1998 – Материалы по казахскому 
обычному праву. Алматы, 1998. 

Медресе, 2007 – Медресе г. Казани XIX – нач. 
XX вв.: Сб. документов и материалов. Казань, 
2007.  

Медресе, 2012 – Медресе Казанской губернии 
второй трети XIX – начала XX в.: сборник доку-
ментов и материалов / отв. сост. Л.В.Горохова; 
сост.: Р.А.Гимазова, О.В.Федотова, Н.А.Шаран-
гина; под общ. ред. Д.И.Ибрагимова. Казань, 2012. 

Народное ополчение, 1962 – Народное ополче-
ние в Отечественной войне 1812 года: Сб. доку-
ментов. М., 1962. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1073

Национальный, 2009 – «Национальный вопрос» 
в России в зеркале общеимперского законодатель-
ства (XIX – начало ХХ вв.): Сб. материалов / сост., 
авт. вступ. ст., списка сокр. назв. законод., норм. 
актов и терминов И.К.Загидуллин. Казань, 2009.  

Объяснительная записка, 1930 – Объяснитель-
ная записка к проекту учреждения татарского учи-
тельского института в г.Казани, подготовленная 
инспектором татарских, башкирских и киргизских 
школ КУО В.В.Радловым (1873 г.) // ВНГОТ. 
1930. №9–10. 

Особое Совещание, 2011 – Особое Совещание 
по мусульманским делам 1914 года: Журналы / 
сост., авт. предисл., прим. и сокр. И.К.Загидуллин. 
Казань, 2011. 

Фархшатов, 2009 – Фархшатов М.Н. «Дело» 
шейха Зайнуллы Расулева (1872–1917): Власть и 
суфизм в пореформенной Башкирии: Сб. докумен-
тов / сост., авт. предисл., введения, коммент., прим., 
указ. и глоссария М.Н.Фархшатов. Уфа, 2009. 

Христианское просвещение, 2012 – Христиан-
ское просвещение и религиозные движения (реис-
ламизация) крещеных татар в XIX – начале 
ХХ вв.: Сборник материалов и документов / сост., 
авт. вступ. статьи, прим., науч.-справ. аппарата 
Р.Р.Исхаков. Казань, 2012. 

Чуч, 1990 – Чуч Ш. Письма Юрье Вихманна с 
удмуртских земель // Пермистика 2: Вихманн и 
пермская филология. Ижевск, 1990. 

 
На татарском языке 

Габдерəшит, 2011 – Габдерəшит Ибраһимов. 
Фəнни-биографик җыентык / төз. М.Госманов, 
Ф.Галимуллин. Казан, 2011. 

Губайдуллин, 2002 – Губайдуллин Г. Из прош-
лого татар // Газиз Гобəйдуллин. Фəнни-биогра-
фик җыентык. Газиз Губайдуллин. Научно-биб-
лиографический сборник. Казан, 2002. 

Ризаэтдин, 1999 – Ризаэтдин Фəхретдин: Фəн-
ни-биографик җыентык. Казан, 1999. Б.7–38. 

Фəезханов, 2006 – Хөсəен Фəезханов: Тарихи-
документаль җыентык / төз.-авт. Р.Мəрданов. Ка-
зан, 2006. 

 
Периодическая печать 

 
Вакыт (1906–1918). 1913. 29 августа. 
Вестник золотопромышленности и горного де-

ла вообще (1892–1903). 1898. №3–4, 12. 
Вестник финансов, промышленности и торгов-

ли (1883–1917). 1884. №4.  
ГА-ЭВ (с1995). 1996. №1–2. 
ЖМВД (1829–1861). СПб., 1831.  
Известия ОАЭИ (1878–1929). 1904. Т.20. При-

ложение; 1905. Т.21.  
ИКН. 2009. Сентябрь. 
Казахстанская правда (с 1920). 2006. 4 апр. 
Камско-Волжская газета (1872–1874). 1873. 16 

сент. 
КБЛ (1869–1892). 1869. 26 янв., 30 окт., 7 но-

яб.; 1870. 27 июля; 1871. 27 июня; 1872. 27 янв.; 
1873. 18, 25 марта; 1874. 17 марта; 1876. 22 февр.; 
1878. 22 февр.; 1879. 15 нояб.; 1883. 6 февр., 13 
февр.; 1884. 18 янв.; 1886. 24 янв.; 1888. 5 апр., 29 

авг.; 1890. 1, 14 марта, 29 апр., 3, 18, 26 июля; 18 
нояб. 28 нояб.; 1891. 23 марта, 21 апр., 26 нояб.; 
1892. 11 апр.; 1896. 6 нояб.  

КГВ (1838–1917). 1845. №48; 1872. 21 июня; 
1877. 16 апреля. 

КИ (1811–1820). 1812. 25 мая; 1814. 5, 8, 12 
дек.; 1815. 20 янв. 

КТ (1893–1917). 1894. 23 февр.; 1896. 30 мая; 
1897. 14 дек.; 1901. 21 февр.; 1912. №5727. 

Мирас (1991–2009). 2004. №12. Б.73. 
ОГВ (1838–1865). 1846. №12; 1876. 29 мая; 

1879. 23 июня; 1880. 5 июля; 1883. 11 июня; 1883. 
9 июля; 1884. 30 июня; 1889. 11 марта; 1894. 29 
янв.; 1909. 11 апр. 

ОЛ (1876–1906). 1878. №45; 1887. 3, 10, 17 
мая; 1892. 1 марта. 

Русский вестник (1856–1906). 1857. Т.11. 
Санкт-Петербургские ведомости (1728–1914), 

1839, №17. 
Северная почта (1809–1819). 1815. №8. 
Тəрҗеман-Переводчик (1885–1918). 1885. 7 

окт.; 1886. 21 нояб.; 1887. 11 янв.; 1890. 6 нояб.; 
1894. 1, 12 июня; 1895. 7 янв.; 1905. 4 марта, 5 апр., 
12 апр.  

Тормыш (1913–1918), 1914, 12 февр. 
ЦОУО. 1878. №3–4; 1899. №3. 
Шура (1908–1918). 1913. №1. 
Экономические записки. 1861. №40. 
 

Авторефераты и диссертации 
 
Абдрашитова, 2001 – Абдрашитова А.Р. Дея-

тельность Оренбургского магометанского духов-
ного собрания в 1889–1917 годах и его взаимоот-
ношения с государственными органами власти: 
дис. … канд. ист. наук. М., 2001. 

Абдуллин, 2007 – Абдуллин Х.М. Мусульман-
ское духовенство и военное ведомство Российской 
империи (конец XVIII – начало ХХ вв.): дис. … 
канд. ист. наук. Казань, 2007. 

Адыгамов, 2006 – Адыгамов Р.К. Роль Габдра-
хима Утыз-Имяни в изучении социокультурных и 
религиозных традиций татарского общества конца 
XVIII – первой трети XIX вв.: дис. … канд. ист. 
наук. Казань, 2006. 

Андреев, 2007 – Андреев В.В. Московско-Ка-
занская железная дорога в конце XIX – начале 
XX вв. и модернизационные факторы в экономи-
ческом развитии региона: дис. … канд. ист. наук. 
Чебоксары, 2007. 

Андреева, 2006 – Андреева Н.Б. Губернский и 
уездные города Казанской губернии (1760–1860): 
проблемы политической и социально-экономи-
ческой истории города в политэническом регионе: 
автореф. дис. … канд. ист. наук. Чебоксары, 2006. 

Арсентьев, 2004б – Арсентьев В.М. Модели 
производственно-отраслевой специализации и 
социальная организация промышленности России 
в первой половине XIX века. По материалам Сред-
него Поволжья: автореф. дис. … д-ра ист. наук. 
Саранск, 2004. 

Асфандияров, 1969 – Асфандияров А.З. Введе-
ние кантонной системы управления в Башкирии: 
автореф. дис… канд. ист. наук. Уфа, 1969. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1074 

Банникова, 2011 – Банникова Е.В. Повседнев-
ная жизнь провинциального купечества (на мате-
риалах губерний Урала дореформенного периода): 
автореф. дис. … д-ра ист. наук. Оренбург, 2011.  

Баширова, 2000 – Баширова И.Б. Татарский 
литературный язык конца XIX – начала ХХ века: 
литературная норма, вариативность нормы и 
функционально-стилистическая вариативность в 
категориях имени существительного и наклонени-
ях глагола: автореф. дис. … д-ра филол. наук. Ка-
зань, 2000.  

Булдашова, 2005 – Булдашова И.В. Государст-
венная деревня Южного Урала в конце XVIII – 
первой половине XIX вв.: дис. … канд. ист. наук. 
Челябинск, 2005. 

Бутылов – Бутылов Н.В. Тюркские заимство-
вания в мордовских языках: дис. … канд. филол. 
наук. Саранск, 1998. [Электронный ресурс] Режим 
доступа: http://www.scribd.com/doc/27955542/. Да-
та обращения: 7.10.2012 

Валеев, 1999 – Валеев Р.М. Казанское востоко-
ведение. Истоки и развитие. (XIX – 20 г. XX в.): 
дис. … д-ра ист. наук. Казань, 1999. 

Васильев, 1950 – Васильев С.М. Припущенни-
ки в башкирских землях в первой половине 
XVIII в.: дис. … канд. ист. наук. М., 1950. 

Владимирова, 2011 – Владимирова Л.М. Роль 
земств Самарской губернии в жизни крестьян му-
сульман (1865–1914 гг.): автореф. дис. … канд. 
ист. наук. Казань, 2011. 

Воробьева, 1999 – Воробьева Е.И. Мусульман-
ский вопрос в имперской политике Российского 
самодержавия (вторая половина XIX в. – 1917 г.): 
дис. … канд. ист. наук. СПб., 1999. 

Воробьева, 2002 – Воробьева Л.В. Пореформен-
ная русская крестьянская община как юридический 
феномен (1861–1905 гг.): историко-правовое иссле-
дование: дис. …канд. ист. наук. М., 2002.  

Выборнов, 2004 – Выборнов А.О. Нижегород-
ская ярмарка в системе международных торговых 
связей России XIX – начала XX в.: автореф. дис. 
… канд. ист. наук. Н.Новгород, 2004. 

Газиев, 2009 – Газиев И.М. Формирование и 
развитие профессионализма в вокальной культуре 
волго-уральских мусульман. автореферат дис. … 
канд. искус. наук. Казань, 2009. 

Галимзянова, 2006 – Галимзянова Л.Р. Просве-
тительство как фактор становления и развития 
татарской общественно-политической мысли на 
рубеже XIX–ХХ веков: дис. … канд. ист. наук. 
Казань, 2006. 

Галимуллин, 2003 – Галимуллин Ф.Ф. Публи-
цистические произведения Г.-Р.Ибрагимова как 
источники для изучения татарского общественно-
политического движения (начало ХХ в.): дис. ... 
канд. ист. наук. Казань, 2003. 

Ганин, 2006 – Ганин А.В. Оренбургское казачье 
войско в конце XIX – начале XX вв. (1891–1917 
гг.): автореф. дис. … канд. ист. наук. М., 2006. 

Гарипов, 2003 – Гарипов Н.К. Политика Рос-
сийского государства в этноконфессиональной 
сфере в конце XVIII – начале ХХ в.: опыт духов-
ного управления мусульман: дис. … канд. ист. 
наук. Казань, 2003. 

Гибадуллин, 2001 – Гибадуллин М.З. Общие 
тенденции и особенности формирования капита-
лов татарской буржуазии России (1861–1913 гг.): 
дис. … канд. экон. наук. Казань, 2001. 

Гибадуллина, 2007 – Гибадуллина Э.М. Му-
сульманские приходы в Самарской губернии во II 
половине XIX – начале XX вв.: дис. … канд. ист. 
наук. Казань, 2007 

Гильмутдинов, 2005 – Гильмутдинов Д.Р. Ис-
лам и государство в средневолжском регионе Рос-
сии в 1870–1917 гг. (на материале Казанской гу-
бернии): дис. … канд. ист. наук. Казань, 2005. 

Гилязов, 1982 – Гилязов И.А. Татарское кре-
стьянство Среднего Поволжья во второй половине 
XVIII в.: дис. … канд. ист. наук. М., 1982. 

Гимазова, 2004а – Гимазова Р.А. Просвети-
тельская деятельность Нигматуллиных – Буби (ко-
нец XIX – начало ХХ вв.): дис. … канд. ист. наук. 
Казань, 2004. 

Голубкина, 2005 – Голубкина Т.М. Самодержа-
вие и мусульмане Среднего Поволжья в конце 
XIXв. – 1917 г. (по материалам Казанской, Самар-
ской, Симбирской губерний): дис. … канд. ист. 
наук. Владимир, 2005. 

Гранкина, 2006 – Гранкина С.В. Торгово-
промышленное предпринимательство Самарской 
губернии в конце XIX – начале XX вв.: автореф. 
дис. … канд. экон. наук. Самара, 2006. 

Даишев, 1955 – Даишев С.И. Развитие капита-
листических отношений в сельском хозяйстве 
Казанской губернии в конце XIX века (60-90-е гг.): 
дис. … канд. ист. наук. Казань, 1955. 

Дубовиков, 2000 – Дубовиков А.М. Уральское 
казачество в пореформенный период 1861–1904 гг.: 
автореф. дис. … канд. ист. наук. Самара, 2000.  

Еналиев, 1998 – Еналиев З.Х. Идеология на-
ционального образования в общественно-полити-
ческой мысли XIX – начала ХХ вв.: дис. … канд. 
ист. наук. Казань, 1998. 

Еналиев, 1998а – Еналиев З.Х. Идеология та-
тарского национального образования в общест-
венно-политической мысли XIX – начала ХХ ве-
ков: автореф. дис. … канд. ист. наук. Казань, 1998. 

Есиева, 2004 – Есиева И.В. Купеческая дина-
стия Ушковых (первая половина XIX в. – 1918 г.): 
дис. … канд. ист. наук. Казань, 2004. 

Жестовская, 2004 – Жестовская Ф.А. Пробле-
мы татарского просветительства в XIX – начале 
ХХ веков в историко-политическом измерении: 
дис. … канд. ист. наук. Казань, 2004. 

Жестовская, 2004а – Жестовская Ф.А. Проб-
лемы татарского просветительства в XIX – начале 
ХХ веков в историко-политическом измерении: 
автореф. дис. … канд. ист. наук. Казань, 2004. 

Журавский, 1999 – Журавский А.В. Казанская 
духовная академия на переломе эпох (1884–
1921 гг.): дис. … канд. ист. наук. М., 1999. 

Загидуллин, 1966 – Загидуллин А.А. Семейный 
быт татарских крестьян (вторая половина XIX – 
начало XX вв.): дис. … канд. ист. наук. М., 1966. 

Загидуллин, 1966а – Загидуллин А.А. Семей-
ный быт татарских крестьян (вторая половина XIX 
– начало XX вв.): автореф. дис. … канд. ист. наук. 
М., 1966. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1075

Загидуллин, 1992 – Загидуллин И.К. Татарские 
крестьяне Казанской губернии во второй половине 
XIX в. (60–90-е гг.): дис. … канд. ист. наук. Ка-
зань, 1992. 

Зайни, 2004 – Зайни Р.Л. Татарские печатные 
календари: становление и развитие (вторая пол. 
ХIХ – нач.ХХ вв.): дис. … канд. филол. наук. Ка-
зань, 2004. 

Зайнуллина, 2008 – Зайнуллина Ф.Г. Татарская 
деревня Казанской губернии: социально-эконо-
мическая и этнокультурная трансформация (1861–
1917 гг.): дис. … канд. ист. наук. Казань, 2008. 

Зайнуллина, 2008а – Зайнуллина Ф.Г. Татар-
ская деревня Казанской губернии: социально-эко-
номическая и этнокультурная трансформация 
(1861–1917 гг.): автореф. дис. … канд. ист. наук. 
Казань, 2008. 

Идиятуллина, 2001 – Идиятуллина Г.Г. Абу 
Наср Курсави и среднеазиатские истоки татарской 
общественной мысли конца XVIII – начала XIX 
веков (по материалам трактата «ал-иршад ли-л-
‘ибад»: автореф. дис. … канд. ист. наук. Казань, 
2001.  

Измайлов, 2009 – Измайлов Б.И. Казанская та-
тарская ратуша (1781–1855 гг.): дис. … канд. ист. 
наук. Казань, 2009. 

Исаева, 2010 – Исаева А.А. Купечество в сис-
теме городского самоуправления во второй поло-
вине XIX – начале XX века (на материалах Самар-
ской и Симбирской губерний): автореф. дис. … 
канд. ист. наук. Оренбург, 2010. 

Исхаков, 1981 – Исхаков Д.М. Расселение и 
численность татар в Поволжско-Приуральской в 
XVIII–XIX вв. (этностатическое исследование): 
дис. … канд. ист. наук. М., 1981. 

Исхаков, 2008 – Исхаков Р.Р. Миссионерская 
деятельность русской православной церкви в от-
ношении мусульман Среднего Поволжья в XIX – 
начале ХХ вв. (1800–1917 гг.): дис. … канд. ист. 
наук. Казань, 2008. 

Исхаков, 2008а – Исхаков Р.Р. Миссионерская 
деятельность Русской православной церкви в от-
ношении мусульман Среднего Поволжья в XIX – 
начале ХХ вв. (1800–1917 гг.): автореф. дис. … 
канд. ист. наук. Казань, 2008. 

Кабанова, 2004 – Кабанова Е.Е. Торгово-ры-
ночные отношения в Уфимской губернии во вто-
рой половине XIX – начале XX вв.: дис. … канд. 
ист. наук. М., 2004. 

Каплуновский, 1998 – Каплуновский А.П. Рус-
ская мещанская община в городах Казанского По-
волжья. 1870–1918 гг. (Этно-историческое иссле-
дование): дис. … канд. ист. наук. М., 1998. 

Карпенкова, 2004 – Карпенкова Т.В. Политика 
самодержавия в отношении мусульманского насе-
ления России (вторая половина XIX в. – февраль 
1917 г.): дис. … канд. ист. наук. М., 2004. 

Кашафутдинов, 1969 – Кашафутдинов Р.Г. 
Народные (общественные и семейные) праздники 
Казанских татар: дис. … канд. ист. наук. Казань, 
1969. 

Колесова, 2000 – Колесова Е.В. Востоковеде-
ние в синодальных учебных заведениях Казани 

(середина XIX – начало XX вв.): дис. … канд. ист. 
наук. Казань, 2000.  

Коновалов, 2006 – Коновалов А.В. Государст-
венное управление развитием городов Поволжья 
во второй половине XIX века: дис. … канд. ист. 
наук. Самара, 2006. 

Кортунов, 2004 – Кортунов А.И. Численность 
и национальный состав Оренбургского войска в 
ХVIII–ХIХ вв.: автореф. дис. … канд. ист. наук. 
Оренбург, 2004.  

Кравцова, 2011 – Кравцова Е.С. Модернизация 
налоговой системы России: 1885–1917 гг.: дис. … 
д-ра ист. наук. Курск, 2011. 

Кравцова, 2011 – Кравцова Е.С. Модернизация 
налоговой системы России. 1885–1917 гг.: авто-
реф. дис. … д-ра ист. наук. Курск, 2011.  

Кравчук, 2005 – Кравчук В.Р. Проблема свобо-
ды вероисповеданий в русской армии во второй 
половине ХIХ – начале ХХ вв. (исторический ас-
пект): автореф. дис. … канд. ист. наук. СПб., 2005. 

Кругликов, 1981 – Кругликов А.Л. Рабочий 
класс текстильной промышленности Поволжья в 
период империализма (90-е гг. XIX — 1917 г.): 
автореф. дис. … канд. ист. наук. Куйбышев, 1981.  

Леджинова, 2005 – Леджинова Н.П. Реформа 
1892 года в Калмыкии: отмена личной зависимо-
сти калмыков-простолюдинов от нойнов и зайсан-
гов: автореф. дис. … канд. ист. наук. Астрахань, 
2005. 

Максимов, 2008 – Максимов С.Е. Развитие 
удельного предпринимательства в Среднем По-
волжье во второй половине 80–90-е гг. XIX века: 
автореф. дис. … канд. ист. наук. Ижевск, 2008.  

Маслова, 2000 – Маслова И.В. Купеческая ди-
настия Стахеевых (вторая половина XIX в. – 1917 
год): автореф. дис. … канд. ист. наук. Казань, 2000. 

Милюков, 2006 – Милюков И.И. Деятельность 
благотворительных организаций в г. Казани (60-е 
гг. XIX – начало XX вв.): автореф. дис. … канд. 
ист. наук. Казань, 2006. 

Миннуллин, 1988 – Миннуллин З.С. Источни-
коведческая характеристика татарских частных 
актов XVIII – 1-й половины XIX вв.: автореф. дис. 
… канд. ист. наук. Казань, 1988. 

Миннуллина, 2006 – Миннулина Л.З. Татарские 
печатные календари XIX – начала ХХ вв. как па-
мятник культуры: дис. … канд. ист. наук. Казань, 
2006. 

Миннуллина, 2006а – Миннуллина Л.З. Татар-
ские печатные календари XIX – начала ХХ вв. как 
памятник культуры: автореф. дис. … канд. ист. 
наук. Казань, 2006.  

Морозова, 2000 – Морозова Е.Н. Формирова-
ние концепции и разработка проектов земской 
реформы (1856–1864 гг.): дис. … д-ра ист. наук. 
Саратов, 2000. 

Мударисов, 2003 – Мударисов Р.З. Промыш-
ленность Южного Урала в первой половине XIX 
века: 1801–1861 гг.: автореф. дис. … д-ра ист. на-
ук. Уфа, 2003.  

Муллагалиев, 2011 – Муллагалиев Р.М. Соци-
ально-экономическая жизнь татарской крестьян-
ской общины Казанской губернии в пореформен-



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1076 

ный период (60–90-е гг. XIX в.): дис. … канд. ист. 
наук, 2011. 

Муфтахутдинова, 1999 – Муфтахутдино-
ва Э.Ш. Эволюция политики российского государ-
ства по отношению к мусульманам Поволжья и 
Приуралья (вторая половина XVI – начало 
ХХ вв.): дис. … канд. ист. наук. Казань, 1999. 

Мухамадеева, 2008 – Мухамадеева Л.А. Торго-
во-промышленная и общественная деятельность 
купеческой династии Сайдашевых (вторая поло-
вина XIX – начала ХХ вв.): дис. … канд. ист. наук. 
Казань, 2008. 

Мухина, 2007 – Мухина Н.Е. История создания 
Юго-Восточной железной дороги и ее роль в эко-
номическом развитии Центрального Чернозе-
мья.1865–1913: автореф. дис. … канд. ист. наук. 
Воронеж, 2007. 

Назаров, 2010 – Назаров А.М. Иностранный 
капитал в Среднем Поволжье в конце XIX – нача-
ле XX вв.: автореф. дис. … канд. ист. наук. Сама-
ра, 2010. 

Найденова 2006 – Найденова И.А. Государст-
венная деревня Оренбургской губернии в период 
аграрных реформ (вторая половина 1830–1860-е 
гг.): дис. … канд. ист. наук. Оренбург, 2006.  

Насырова, 2002 – Насырова Г. Деятельность 
Каюма Насыри в области татарского языкознания: 
автореф. дис. … канд. филол. наук. Казань, 2002.  

Негматуллов, 1984 – Негматуллов М.М. Роль и 
место огузских элементов в истории развития та-
тарского языка: дис. … канд. филол. наук. Казань, 
1984.  

Нигамедзингов, 2004а – Нигамедзинов Ф.Ф. 
Татарское купечество Казанской губернии (конец 
XIX – начало ХХ веков): автореф. дис. … канд. 
ист. наук. Казань, 2004. 

Нигамедзинов, 2004 – Нигамедзинов Ф.Ф. Та-
тарское купечество Казанской губернии (конец 
XIX – начало ХХ вв.): дис. … канд. ист. наук. Ка-
зань, 2004.  

Нугманова, 2001 – Нугманова Г.Г. Татарская 
городская усадьба Казани середины XIX – начала 
XX века: автореф. дис. … канд. искус. наук. М., 
2001.  

Петров, 2005 – Петров В. И. Состав населения 
Среднего Поволжья и Южного Урала во второй 
половине XIX века: дис. … канд. ист. наук. Орен-
бург, 2005.  

Рахимов, 1993 – Рахимов Р.Н. Тептяри Башки-
рии в XVII – 60-х гг. XIX в. (социально-экономи-
ческое развитие): дис. … канд. ист. наук. Уфа, 1993. 

Рахматуллин, 1975 – Рахматуллин У.Х. Засе-
ление Башкирии (30–90-е гг. XVIII в.): автореф. 
дис.… канд. ист. наук. М., 1975. 

Роднов, 2004 – Роднов М.И. Крестьянство 
Уфимской губернии в начале ХХ века (1900–1917 
гг.): дис. … д-ра ист. наук. Уфа, 2004.  

Ромашин, 1956 – Ромашин И.С. Возникнове-
ние и развитие суконной промышленности Сим-
бирской губернии: дис. … канд. ист. наук. Казань, 
1956. 

Сабиров, 2000 – Сабиров И.Т. Эволюция либе-
рализма в татарском обществе на рубеже XIX–ХХ 
веков: дис. … канд. ист. наук. Казань, 2000. 

Садиков, 2011а – Садиков Р.Р. Религиозные 
верования и обрядность закамских удмуртов (со-
хранение и преемственность традиции): автореф. 
дис. … д-ра ист. наук. Ижевск, 2011.  

Саетгараев, 2008 – Саетгараев И.И. Становле-
ние и развитие финансового капитала в Казанской 
губернии во второй половине XIX – начале 
XX вв.: дис. … канд. ист. наук. Казань, 2008. 

Салахов, 2000 – Салахов И.Ж. Модернистские 
тенденции в татарском обществе в XIX – начале 
ХХ вв.: историко-политический анализ: дис. … 
канд. ист. наук. Казань, 2000. 

Салахова, 2003 – Салахова Э.К. Научно-исто-
рическое наследие Г.Н.Ахмарова (1864–1911): 
дис. … канд. ист. наук. Казань, 2003. 

Салихов, 1998 – Салихов Р.Р. Общественно-
реформаторская деятельность татарской буржуа-
зии Казани (вторая половина XIX – начало 
XX вв.): дис. … канд. ист. наук. Казань, 1998. 

Салихов, 2006 – Салихов Р.Р. Татарская буржуа-
зия Российской империи: взаимодействие с обще-
ством и властью (вторая половина ХIХ – начало ХХ 
века): дис. … д-ра ист. наук. Казань, 2006. 

Саматова, 2010 – Саматова Ч.Х. Школьная 
политика самодержавия в отношении татар-му-
сульман во второй половине XIX – начале XX вв. 
(на примере Казанского учебного округа): дис. … 
канд. ист. наук. Казань, 2010. 

Самоделкин, 2003 – Самоделкин Я.А. Горноза-
водской Урал в системе российской геополитики в 
середине 1890-х гг. – начале ХХ в.: автореф. дис. 
… канд. ист. наук. Екатеринбург, 2003. 

Севастьянов, 2005 – Севастьянов С.А. Земское 
самоуправление в Уфимской губернии 1874–
1914 гг.: дис. … канд. ист. наук. Уфа, 2005. 

Сибгатуллина, 2000 – Сибгатуллина А.Т. Су-
физм в татарской литературе (истоки, тематика и 
жанровые особенности): автореф. дис. … д-ра 
филол. наук. Казань, 2000.  

Сиразиев, 2002 – Сиразиев И.И. Арабский пласт 
лексики современного татарского литературного 
языка: дис. … канд. филол. наук. Казань, 2002.  

Смыков, 1982 – Смыков Ю.И. Крестьяне 
Среднего Поволжья в период капитализма 1861–
1900 гг.: дис. … д-ра ист. наук. Казань, 1982. 

Софронов, 1952 – Софронов М.Г. Государст-
венные крестьяне Казанской губернии и реформа 
П.Д.Киселева: дис. … канд. ист. наук. Казань, 
1952. 

Старостин, 2002 – Старостин В.А. Роль земств 
в аграрном развитии Казанской губернии в 1906–
1914 гг.: дис. … канд. ист. наук. Казань, 2002. 

Таймасов, 2004 – Таймасов Л.А. Христианское 
просвещение нерусских народов и этноконфес-
сиональные процессы в Среднем Поволжье в по-
следней четверти XVIII – начале ХХ века: дис. … 
д-ра ист. наук. Чебоксары, 2004. 

Таркова, 2007 – Таркова Р.А. Развитие водного 
транспорта в системе социально-экономических 
связей Нижнего Поволжья 1861–1914 гг.: автореф. 
дис… канд. ист. наук. Астрахань, 2007. 

Хабибуллин, 1979 – Хабибуллин А.А. Изучение 
истории народов Среднего Поволжья и Приуралья 
в Обществе археологии, истории и этнографии 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1077

при Казанском университете (1878–1917 гг.): дис. 
… канд. ист. наук. Казань, 1979.  

Хазиахметова, 1978 – Хазиахметова В.С. Го-
сударственная деревня Камско-волжского края 
эпохи падения крепостного права: дис… канд. ист. 
наук. Казань, 1978. 

Хайруллина, 1993 – Хайруллина А.Д. Казан-
ские газеты как исторический источник изучения 
благотворительности (1861–1895 гг.): дис. … канд. 
ист. наук. Казань, 1993. 

Хайруллина, 2004 – Хайруллина Г.Х. Издатель-
ское дело в Уфимской губернии во второй поло-
вине XIX – начале XX вв.: дис. … канд. ист. наук. 
Уфа, 2004. 

Хайрутдинов, 1993 – Хайрутдинов Р.Р. Управ-
ление государственной деревней Казанской гу-
бернии в конце XVIII – первой трети XIX вв.: дис. 
… канд. ист. наук. Казань, 1993. 

Хайрутдинов, 2004 – Хайрутдинов А.Г. Соци-
ально-философские аспекты татарского мусуль-
манского религиозного реформаторства (на мате-
риалах творческого наследия Мусы Джаруллаха 
Бигиева): дис. … канд. ист. наук. Казань, 2004. 

Хаков, 1971 – Хаков В.Х. Развитие татарского 
национального литературного языка и ее стилей. 
(Вторая половина ХIX – начало ХХ вв.): автореф. 
дис. … д-ра филол. наук. Алма-Ата, 1971.  

Халин, 2006 – Халин А.А. Развитие системы 
путей сообщения Нижегородского Поволжья и ее 
роль в социально-экономическом развитии регио-
на. 1830-е – 1900 гг.: автореф. дис. … д-ра ист. 
наук. М., 2006. 

Хамитуллина, 2007 – Хамитуллина З.С. Про-
светительские идеи и идеалы в творчестве поэта 
ХIХ века М.Акмуллы: дис. … канд. филол. наук. 
Тобольск, 2007.  

Хафизов, 2006 – Хафизов Г.Г. Культурно-
просветительская деятельность татарской интел-
лигенции в XIX – первой четверти XX веков: дис. 
… д-ра. ист. наук. Казань, 2006. 

Хисамова, 1995 – Хисамова Ф.М. Функциони-
рование и развитие старотатарской деловой пись-
менности (XVII – начала XIX вв.): автореф. дис. 
… д-ра филол. наук. Казань, 1995. 

Целиков, 2006 – Целиков С.А. Строительство и 
эксплуатация Самаро-Златоустовской железной 
дороги и ее влияние на развитие экономики Са-
марской, Оренбургской и Уфимской губерний 
(вторая половина XIX – 1917 гг.): автореф. дис. … 
канд. ист. наук. Самара, 2006. 

Чекменева, 1985 – Чекменева Т.Г. Казанская 
«инородческая» учительская семинария, и ее роль 
в просвещении нерусских народов Поволжья: ав-
тореф. дис. … канд. ист. наук. Казань, 1985. 

Черноухов, 1998 – Черноухов Э.А. Горнозавод-
ское образование на Урале в XIX в.: дис. … канд. 
ист. наук. Екатеринбург, 1998. 

Шагавиев, 2010 – Шагавиев Д.А. Роль Шига-
бутдина Марджани в развитии татарской бого-
словской мысли XIX века: дис. … канд. ист. наук. 
Казань, 2010. 

Шайдуллина, 2010 – Шайдуллина Р.Р. Торгово-
предпринимательская и благотворительная дея-
тельность братьев Хусаиновых (вторая половина 

XIX – начало ХХ вв.): дис. … канд. ист. наук. Ка-
зань, 2010. 

Шайхисламов, 2007 – Шайхисламов Р.Б. Соци-
ально-экономическое положение крестьянства 
Южного Урала в первой половине XIX века: авто-
реф. дис. … д-ра ист. наук. СПб., 2007. 

Шакирова, 2009 – Шакирова А.М. Мусульман-
ское сообщество Среднего Поволжья в этнокон-
фессиональном дискурсе имперской политики 
России во второй половине XIX – начале XX в. 
(историко–политический анализ). автореф. дис. … 
канд. ист. наук. Казань, 2009. 

Шамсутдинов, 2001 – Шамсутдинова М.И. 
Маулид – байрам у мусульман Среднего Поволжья: 
автореф. дис. … канд. филос. наук. СПб., 2001.  

Шапошникова, 2007 – Шапошникова О.Б. 
Ю.С.Нечаев-Мальцов – предприниматель и меце-
нат: автореф. дис. … канд. ист. наук. Саранск, 
2007. 

Шарафутдинов, 2004а – Шарафутдинов Д.Р. 
Исторические корни и развитие традиционной 
культуры татарского народа: XIX – начало XXI вв: 
дис. … д-ра ист. наук. Казань, 2004. 

Юлдашев, 1949 – Юлдашев А.А. Язык тептя-
рей: дис. …канд. филол. наук. М., 1949. 

Юсупова, 2009 – Юсупова А.Ш.Татарско-
русские и русско-татарские словари ХΙХ века как 
лексикографические памятники и источники изу-
чения лексики татарского языка: автореф. дис. д-
ра филол. наук. Казань, 2009. 

Юткин, 2007 – Юткин В.П. Лесное хозяйство 
алатырского удельного округа во второй половине 
XIX – начале XX в.: автореф. … дис. канд. ист. 
наук. Пенза, 2007. 

 
На английском языке 

Agnès Kefeli-Clay, 2001 − Agnès Kefeli-Clay, 
Kräshen Apostasy: Popular Religion, Education, and 
the Contest over Tatar Identity (1856−1917) – дис-
сертация, Аризонский государственный универси-
тет, 2001.  

Isabelle Teitz Kreindler, 1969 − Isabelle Teitz 
Kreindler, Edication Policies Toward the Eastern 
Nationalities in Tsarist Russia: A Study of Il’minskii’s 
System – диссертация, Колумбийский универси-
тет, 1969.  

James N. Meyer, 2007 − James N. Meyer, Turkic 
Worlds: Community Representation and Collective 
Identity in the Russian and Ottoman Empires, 1870-
1914 – диссертация, университет Браун, 2007.  

Mustafa Özgür Tuna, 2009 − Mustafa Özgür 
Tuna, Imperial Russia’s Muslims: Inroads of Mo-
dernity – диссертация, Принстонский университет, 
2009.  

 
На украинском языке 

Абібуллаєва, 2005 – Абібуллаєва Д.І. Форму-
вання і розвиток державної системи народної 
освіти кримських татар (1870–1920 рр.): автореф. 
дис… канд.iст.наук. Київ, 2005. 

Ганкевич, 2000б – Ганкевич В.Ю. Джадидист-
ська реформа просвіти кримських татар (межа ХІХ 
– ХХ ст.): автореф. дис… д-ра іст. наук. Киев, 
2000. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1078 

Золотарьов, 2001а – Золотарьов Д.Ю. Кримсь-
котатарська еміграція останньої третини ХІХ – 
початку ХХ ст.: Історіографічний і джерелознав-
чий аспекти: дис. … канд. iст. наук. Київ, 2001. 

Золотарьов, 2001б – Золотарьов Д.Ю. Кримсь-
котатарська еміграція останньої третини ХІХ – по-
чатку ХХ ст.: Історіографічний і джерелознавчий 
аспекти: автореф. дис. … канд. iст. наук. Київ, 2001. 

 
 

Литература 
 

Алексеев, 2008 – Алексеев В.В., Гаврилов Д.В. 
Металлургия Урала с древнейших времен до на-
ших дней. М., 2008. 

Абдуллин, 1976 – Абдуллин Я.Г. Татарская 
просветительская мысль. Социальная природа и 
основная проблематика. Казань, 1976. 

Абдуллин, 1977 – Абдуллин М., Батыев С. Та-
тарская АССР: реальность и буржуазные мифы. 
Казань, 1977. 

Абдуллин, 1998 – Абдуллин Я.Г. Джадидизм 
среди татар: возникновение, развитие и историче-
ское место. Казань, 1998. 

Абрамишвили, 1956 – Абрамишвили А.З. Из 
истории азербайджанской периодической печати // 
Ученые записки гос. университета им. С.М.Киро-
ва. 1956. №6. С.69–86. 

Авксентьев, 1973 – Авксентьев А.В. Ислам на 
Северном Кавказе. Ставрополь, 1973. 

Адыгамов, 2005 – Адыгамов Р.К. Габдрахим 
Утыз-Имяни. Казань, 2005.  

Азаматов, 1996 – Азаматов Д.Д. Оренбургское 
магометанское духовное собрание в конце XVIII – 
XIX вв. Уфа, 1996. 

Азаматов, 1999 – Азаматов Д.Д. Оренбургское 
Магометанское Духовное Собрание в конце 
XVIII–XIX вв. Уфа, 1999.  

Азаматов, 2000 – Азаматов Д.Д. Из истории 
мусульманской благотворительности. Вакуфы на 
территории Европейской части России и Сибири в 
конце XIX – начале XX вв. Уфа, 2000.  

Азаматова, 2005 – Азаматова Г.Б. Уфимское 
земство (1874–1917 гг.): Социальный состав, бюд-
жет, деятельность в области народного образова-
ния). Уфа, 2005.  

Азаматова, 2008 – Азаматова Г.Б. Интеграция 
национального дворянства в российское общество. 
На примере рода Тевкелевых. Уфа, 2008. 

Азизова, 2009 – Азизова Н.Р. Обряды жизнен-
ного цикла астраханских (юртовских) татар: со-
циокультурный анализ. М., 2009. 

Айдарова-Волкова, 1999 – Айдарова-Волко-
ва Г.Н. Татарские слободы Казани: архитектурно-
градостроительное развитие и методологические 
аспекты реконструкции. Казань, 1999. 

Акашкин – Акашкин М. В древности у миша-
рей и мордвы были одинаковые свадьбы. [Элект-
ронный ресурс] Режим доступа: http://tatar. 
yuldash.com/162.html. Дата обращения: 12.03.2012. 

Акманов, 2000 – Акманов А.И. Башкирское 
землевладение в XIX – начале XX вв. Уфа, 2000. 

Акманов, 2007 – Акманов А.И. Земельные от-
ношения в Башкортостане и башкирское земле-

владение во второй половине XVI – начале ХХ в. 
Уфа, 2007. 

Акчура, 1994 – Акчура Ю. Три вида политики 
// Татарстан. 1994. №9–10. 

Алексеев, 2001 – Алексеев И.Л. Казанское мис-
сионерское исламоведение и проблема восприятия 
ислама в русском обществе // Религиоведение. 
2001. №2.  

Алексеев, 2004 – Алексеев А.И. К проблеме 
культурного диалога: ислам и Казанское миссио-
нерское исламоведение // Ислам в советском и 
постсоветском пространстве: история и методоло-
гические аспекты исследования: Материалы Все-
российской конференции «Ислам в советском и 
постсоветском пространстве: формы выживания и 
бытования», Казань, май 2003 г. / под ред. 
Р.М.Мухаметшина. Казань, 2004. 

Алексеев, 2010 – Алексеев И.Е. Православная 
миссия в Казанской епархии в конце XIX – начале 
ХХ вв. Вып.1. Статьи и документы по истории 
православного миссионерства, храмов и монасты-
рей. Казань, 2010. 

Алишев, 1973 – Алишев С.Х. Татары Среднего 
Поволжья в Пугачевском восстании. Казань, 1973. 

Алишев, 1984 – Алишев С.Х. Социальная эво-
люция служилых татар во второй половине XVI – 
XVIII веков // Исследования по истории крестьян-
ства Татарии дооктябрьского периода. Казань, 1984. 

Алишев, 1986 – Алишев С.Х. По следам минув-
шего. Казань, 1986. 

Алишев, 1990 – Алишев С.Х. Исторические 
судьбы народов Среднего Поволжья. XVI – начало 
XIX в. М., 1990. 

Алишев, 2000 – Алишев С.Х. Тернистый путь 
борьбы за свободу. Казань, 2000.  

Алишев, 2005 – Алишев С.Х. Все по истории 
Казани. Казань, 2005. 

Аллен Дж. Франк, 2008 – Аллен Дж. Франк. 
Исламская историография и «булгарская идентич-
ность» татар и башкир в России / пер. с англ. 
И.Хайбутдиновой, науч. ред. В.Якупов, Г.Идиа-
туллина, Д.Шагавиев. Казань, 2008.  

Алмазова, 2010 – Алмазова Л. Зыяэтдин Кама-
ли. Философия ислама в двух томах. Т.1. Казань, 
2010. 

Альмухамедова, 1958 – Альмухамедова З.М. 
Заметки о диалектных особенностях русской речи 
в Казани и деревнях Подказанья // УЗКГП. 
Вып.15. Казань, 1958.  

Аминов, 1994 – Аминов Д.А. Татары в Санкт-
Петербурге. Исторический очерк. СПб., 1994. 

Амирханов, 1988 – Амирханов Р.У. Татарская 
демократическая печать (1905–1907). М., 1988. 

Амирханов, 1992 – Амирханов Р.У. Некоторые 
особенности развития народного образования у 
татар в дооктябрьский период // Народное про-
свещение у татар в дооктябрьский период: Сб. 
статей. Казань, 1992. 

Амирханов, 1998 – Амирханов Р.М. Ислам и на-
ция в концепции национальной истории Ш.Мард-
жани // Ш.Марджани: Наследие и современность: 
Материалы Междунар. науч. конф. Казань, 1998.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1079

Амирханов, 2001 – Амирханов Равиль. Закир 
ишан Камалов и татарское просвещение // ГА-ЭВ. 
2001. №1/2. 

Амирханов, 2002 – Амирханов Р. Татарская до-
революционная пресса в контексте «Восток-За-
пад» (на примере развития русской культуры). 
Казань, 2002. 

Амирханов, 2005 – Амирханов Р.У. Татарский 
народ и Татарстан в начале ХХ века: Историче-
ские зарисовки. Казань, 2005. 

Амирханов, 2006 – Амирханов Р. Система кон-
фессионального образования у татар: становление 
и формы функционирования // Ислам и мусуль-
манская культура в Среднем Поволжье: история и 
современность. Казань, 2006.  

Амирханов, 2010 – Амирханов Р.Х. От Урала 
до Вятки: земли татар племени минг // Татарские 
мурзы и дворяне: история и современность: Сб. 
статей. Вып.1. Казань, 2010. 

Ананьич, 1974 – Ананьич Н.И. К истории от-
мены подушной подати в России // Исторические 
записки. №94. М., 1974. 

Аникин, 1984 – Аникин В.П. Былины. Метод 
выяснения исторической хронологии вариантов. 
М., 1984. 

Антонов, 2006 – Антонов Д.Н., Антонова И.А. 
Метрические книги в России XVIII – начала ХХ в. 
М., 2006. 

Анфимов, 1976 – Анфимов А.М. Преобразова-
ние оброчной подати бывших государственных 
крестьян в выкупные платежи // Из истории эко-
номической и общественной жизни России: Сб. 
статей к 90-летию академика Н.М.Дружинина. М., 
1976. 

Анфимов, 1984 – Анфимов А.М. Экономиче-
ское положение и классовая борьба крестьян Ев-
ропейской России: 1881–1904 гг. М., 1984.  

Аполлова, 1960 – Аполлова Н.Г. Экономиче-
ские и политические связи Казахстана с Россией в 
XVIII – начале XIX в. М., 1960.  

Арабские рукописи, 1986 – Арабские рукописи 
Института востоковедения. Краткий каталог / под 
ред. А.Б.Халидова. Ч.1. М., 1986.  

Арапов, 2000 – Арапов Д.Ю. Мусульмане в 
российской гвардии // За веру и верность. 300 лет 
императорской гвардии. СПб., 2000.  

Арапов, 2002 – Арапов Д.Ю. Правила устрой-
ства духовной жизни татар-мусульман в Тоболь-
ском конном полку (1853 г.) // Материалы V Си-
бирского симпозиума «Культурное наследие на-
родов Западной Сибири: Тюркские народы». То-
больск-Омск, 2002. 

Арапов, 2003 – Арапов Д.Ю. «Учредить штат-
ные должности военных магометанских мулл» // 
Военно-исторический журнал. 2003. №4. 

Арапов, 2004 – Арапов Д.Ю. Система государ-
ственного регулирования ислама в Российской 
империи (последняя треть XVIII – начало ХХ в.). 
М., 2004. 

Арсентьев, 2004а – Арсентьев В.М. От прото-
индустрии к фабрике: модели производственно-
отраслевой специализации и механизм функцио-
нирования промышленностиРоссии в первой по-

ловине XIX века (по материалам Среднего Повол-
жья). Саранск, 2004. 

Арсланов – Арсланов Л.Ш. Марийский пласт в 
топонимии Елабужского района Татарской АССР. 
– [Электронный ресурс]. Режим доступа: 
http://elabuga.egpu.ru/nmzegpu/material/m1/arslanov
4.aspx. Дата обращения: 21.05.2012. 

Арсланов, 1995 – Арсланов Л.Ш. Татары Ниж-
него Поволжья и Ставрополья. (Язык. Фольклор. 
Словарь). Наб. Челны. 1995. 

Арсланова, 2005 – Арсланова А.А. Описание 
рукописей на персидском языке Научной библио-
теки им. Н.И.Лобачевского Казанского государст-
венного университета. Вып.1. М.; Казань, 2005.  

Аршаруни, 1931 – Аршаруни А., Габидул-
лин Х. Очерки панисламизма и пантюркизма в 
России. М., 1931. 

Асфандияров, 1968 – Асфандияров А.З. Введе-
ние кантонной системы управления в Башкирии // 
Из истории Башкирии (дореволюционный пе-
риод). Уфа, 1968.  

Асфандияров, 1987 – Асфандияров А.З. Тептя-
ри (социально-экономическое и лингвистическое 
содержание термина) // Башкирская этнонимия. 
Уфа, 1987. 

Асфандияров, 1988 – Асфандияров А.З. Баш-
кирские полки в Париже (К истории Отечествен-
ной войны 1812 года) // Сохраним выцветшие 
строки… Уфа, 1988. 

Асфандияров, 2005 – Асфандияров А.З. Кан-
тонное управление Башкирии (1798–1865 гг.). 
Уфа, 2005. 

Асфандияров, 2006 – Асфандияров А.З. Баш-
кирия после вхождения в состав России (вторая 
половина XVI – первая половина XIX в.). Уфа, 
2006.  

Атаманов, 2005 – Атаманов М.Г. От Дондыка-
ра до Урсыгурта. Из истории удмуртских регио-
нов. Ижевск, 2005. 

Ахметзянов, 1991 – Ахметзянов М.И. Татар-
ские шеджере. (Исследование татарских шеджере 
в источниковедческом и лингвистическом аспек-
тах по спискам XIX–XX вв.). Казань, 1991. 

Ахметзянов, 1997 – Ахметзянов М.И. Храни-
лище отдела рукописей ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова 
АН РТ. История становления // ГА-ЭВ. 1997. №1–2. 

Ахметзянов, 2000 – Ахметзянов М. Краткая 
научная опись рукописей собранных в июне-
августе 1977 года во время археографической экс-
педиции по Агрызскому и Тукаевскому районам 
Республики Татарстан // ГА-ЭВ. 2000. №3–4. 

Ахметзянов, 2001 – Ахметзянов М. Краткая 
научная опись рукописей, собранных в июне-июле 
1978 года в ходе археографической экспедиции по 
Апастовскому, Агрызскому и Арскому районам 
Республики Татарстан // ГА-ЭВ. 2001. №3–4. 

Ахметзянов, 2009 – Ахметзянов М.И. О спи-
сках литературных памятников татарского народа 
времен Золотой Орды из хранилища Отдела руко-
писей, научного и архивного фонда ИЯЛИ им. 
Г.Ибрагимова Академии наук РТ // Золотоордын-
ское наследие: Материалы Междунар. науч. конф. 
«Политическая и социально-экономическая исто-



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1080 

рия Золотой Орды (XIII–XV вв.). Казань, 17 марта 
2009 г. Казань, 2009. 

Ахметзянов, 2010 – Ахметзянов М.И., Шари-
фуллина Ф.Л. Касимовские татары (по генеалоги-
ческим и этнографическим материалам). Казань, 
2010.  

Ахметзянов, 2011 – Ахметзянов М. Татарская 
археография. Отчеты о результатах археографиче-
ских экспедиций (1972–2010 гг.). Ч.1, 2, 8. Казань, 
2011. 

Ахметзянов, 2012 – Ахметзянов М.И. О татар-
ских рукописях // Научный Татарстан. 2012. №2. 

Ахметшин, 2005 – Ахметшин Ш.К., Насеров 
Ш.А. Татары на службе Отечеству. Страницы ис-
тории Военно-морского флота России. СПб., 2005. 

Ахметшин, 2006 – Ахметшин Ш.К., Насеров 
Ш.А. Долг. Отвага. Честь. Страницы истории та-
тарских воинских частей в Российской армии и 
Императорской гвардии. СПб., 2006. 

Ахметьянов, 1978 – Ахметьянов Р.Г. Сравни-
тельное исследование татарского и чувашского 
языков (фонетика и лексика). М., 1978. 

Ахметьянов, 1981 – Ахметьянов Р.Г. Общая 
лексика духовной культуры народов Среднего 
Поволжья. М., 1981.  

Ахун, 1929 – Ахун М.И., Петров В.А. Царская 
армия в годы империалистической войны. М., 1929. 

Ашмарин, 1923 – Ашмарин Н.И. Опыт иссле-
дования чувашского синтаксиса. Ч.2. Симбирск, 
1923. 

Базили, 1991 – Базили К.М. О мануфактурной 
промышленности в Сирии // Сирия, Ливан и Пале-
стина в описаниях российских путешественников, 
консульских и военных обзорах первой половины 
XIX века. М., 1991.  

Байбулатова, 2006 – Байбулатова Л. «Асар» 
Ризы Фахреддина. Казань, 2006. 

Байкиева, 1971 – Байкиева Л., Хакимов Х. Ме-
тодические взгляды академика В.В.Радлова на 
преподавание русского языка в татарской школе // 
Русский язык в национальной школе. 1971. №5. 

Бакиева, 2003 – Бакиева Г.Т. Сельская община 
тоболо-иртышских татар (XVIII – начало XX в.). 
Тюмень-М., 2003. 

Бакиева, 2011 – Бакиева Г.Т. Мусульманское 
духовенство у сибирских татар в XIХ – начале 
XX в. // Оренбургское магометанское духовное 
собрание и духовное развитие татарского народа в 
последней четверти XVIII в. – начале ХХ вв.: Ма-
териалы одноименного научного семинара, посвя-
щенного 220-летию учреждения религиозного 
управления мусульман внутренней России и Си-
бири (Казань, 18 декабря 2009 г.). Казань, 2011.  

Бакиева, 2011а – Бакиева Г.Т. Обычай и закон. 
Очерки правовой культуры сибирских татар в 
XVIII – начале XX века. Новосибирск, 2011. 

Бартольд, 1925 – Бартольд В.В. История изу-
чения Востока в Европе и России. Изд. 2-е. Лек-
ции. Л., 1925. 

Бартольд, 1927 – Бартольд В.В. История куль-
турной жизни Туркестана. Л., 1927. 

Бартольд, 1966 – Бартольд В.В. От редакции 
журнала «Мир ислама // Бартольд В.В. Сочинения. 
Т.VI. М., 1966.  

Баскаков, 1979 – Баскаков Н.А. Русские фами-
лии тюркского происхождения. М., 1979. 

Батунский, 2003 – Батунский М.А. Россия и 
ислам. Т.3. М., 2003.  

Батыргарей, 2004 – Батыргарей Ф. Татары в 
Тверском крае (Историко-этнографический очерк). 
Тверь, 2004. 

Бахлов, 2009 – Бахлов И.Г., Напалкова И.Г. 
Территориальная организация имперских систем и 
политические механизмы управления националь-
ной периферией. Саранск, 2009. 

Бахрушин, 1955 – Бахрушин С.В. Сибирские 
служилые татары в XVII в. // Научные труды. Т.3. 
Ч.2. М., 1955.  

Баязитова, 1986 – Баязитова Ф.С. Говоры та-
тар-кряшен в сравнительном освещении. М., 1986. 

Беззубов, 1960 – Беззубов В.И. Научно-пе-
дагогическая деятельность М.Е.Евсевьева. Са-
ранск, 1960.  

Бекмаханова, 1986 – Бекмаханова Н.Е. Много-
национальное население Казахстана и Киргизии в 
эпоху капитализма (60-е годы ХIХ в. – 1917 г.). 
М., 1986.  

Бекмаханова, 2002 – Бекмаханова Н., Коблан-
дин К. Французской кавалерии лучше бы не схо-
диться со степняками // Татарский мир. №3. 2002. 

Белевцова, 2010 – Белевцова В.О. Свадебная 
обрядность восточных марийцев в контексте меж-
культурного взаимодействия в Восточном Закамье 
// ЭО. 2010. №6.  

Беннигсен, 1983 – Беннигсен А. Мусульмане в 
СССР. Париж, 1983.  

Беркутов, 1968 – Беркутов В.М. О преподава-
нии математики в татарских школах на террито-
рии Казанского учебного округа // Ученые записки 
Казанского государственного педагогического 
института. Вып.60. 1968.  

Бикбулатов, 1970 – Бикбулатов Н.В. Этниче-
ские процессы и вопрос о национальном самосоз-
нании // Советская Башкирия. 1970. 10 янв. 

Биктимирова, 2003 – Биктимирова Т.А. Сту-
пени образования до Сорбонны. Казань, 2003. 

Благова, 1976 – Благова Г.Ф. О соотношениях 
прозаического и поэтического варианта средне-
азиатского-тюркского литературно-письменного 
языка XV – начала XVI в. // Turcologica. К семиде-
сятилетию академика А.Н.Кононова. Л., 1976.  

Благова, 1977 – Благова Г.Ф. О методике изуче-
ния морфологии средневековых тюркских поэтиче-
ских текстов // Вопросы языкознания. 1977. №3.  

Богатырев, 2006 – Богатырев Э.Д. Проблема 
обеспечения российской казенной поташной про-
мышленности рабочей силы во второй трети 
XVIII в. // Индустриальное наследие. Сборник ма-
териалов II Международной научной конференции. 
г.Гусь-Хрустальный, 26-27 июня 2006 г. Саранск, 
2006. 

Богородицкая, 1989 – Богородицкая Н.А. Ни-
жегородская ярмарка – крупнейший центр внут-
ренней и международной торговли в первой поло-
вине XIX в.: Учеб. пособие. Горький, 1989.  

Боханов, 1985 – Боханов А.А. Российское ку-
печество в конце XIX – начале XX века // История 
СССР. 1985. №4.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1081

Брегель,1972 – Брегель Ю.Э. Восточные руко-
писи в Казани // Письменные памятники Востока. 
Ежегодник. 1969. М., 1972. 

Булгаков, 2001 – Булгаков Р.М. Каталог арабо-
графичных книг. Уфа, 2001. 

Бурганова, 1985 – Бурганова Н.Б. О формиро-
вании татарских говоров Заказанья // К формиро-
ванию языка татар Поволжья и Приуралья. Казань, 
1985.  

Бурдина, 1996 – Бурдина О.Н. Крестьяне-
дарственники в России. 1861–1907. М., 1996. 

Бусыгин, 1966 – Бусыгин Е.П. Русское сель-
ское население Среднего Поволжья. Историко-эт-
нографическое исследование материальной куль-
туры (середина XIX – нач. ХХ вв.). Казань, 1966. 

Бусыгин, 2005 – Бусыгин Е.П. К.Ф.Фукс – пер-
вый исследователь быта казанских татар // Карл 
Фукс: Научно-биографический сборник. Казань, 
2005. 

Бусыгин, 2007 – Бусыгин Е.П. Многоцветье 
содружества. Этнографические материалы в про-
изведениях первого студента Казанского универ-
ситета С.Т.Аксакова // Счастье жить и творить. 
Казань, 2007.  

Быт – Быт населения Урала. – [Электронный 
ресурс]. Режим доступа: http://protown.ru 
/information/hide/4706.html. Дата обращения: 
21.05.2012. 

Вайнштейн, 2000 – Обложение и платежи кре-
стьянства в довоенное и революционное время 
(опыт статистического исследования) // Вайнш-
тейн А.Л. Избр. тр. М., 2000. Кн.1.  

Валеев, 1980 – Валеев Ф.Т. Западносибирские 
татары во второй половине XIX – начале ХХ вв. 
Историко-этнографические очерки. Казань, 1980. 

Валеев, 1984 – Валеев Ф.Х. Народное декора-
тивное искусство Татарстана. Казань, 1984.  

Валеев, 1993 – Валеев Р.М. Из истории казан-
ского востоковедения середины – второй полови-
ны XIX в.: Гордий Семенович Саблуков – тюрко-
лог и исламовед. Казань, 1993. 

Валеев, 1993а – Валеев Ф.Т. Сибирские тата-
ры: культура и быт. Казань, 1993. 

Валеев, 2007 – Валеев М.А. Революция 1905–
1907 гг. в Уфе // Россия и Башкортостан: история 
отношений. Состояние и перспективы: Материалы 
Междунар. науч.-практ. конф., посв. 450-летию 
добровольного вхождения Башкирии в состав Рос-
сии (Уфа, 5–6 июня 2007 г.). Уфа, 2007. 

Валеев, Тугужекова, 2008–2009 – Валеев Р.М., 
Тугужекова В.Н. и др. Н.Ф.Катанов и гуманитар-
ные науки на рубеже веков: Очерки истории рос-
сийской тюркологии. Казань-Абакан, 2008–2009. 

Валеева-Сулейманова, 2008 – Валеева-Сулей-
манова Г.Ф. Мусульманское искусство в Волго-
Уральском регионе. Казань, 2008. 

Валиди, 1992 – Валиди Дж. Очерк истории об-
разованности и литературы татар до революции 
1917 года (фрагменты книги) // Библиотека жур-
нала «Казань». 1992. №6. 

Валидов, 1923 – Валидов Дж. Очерк истории 
образованности и литературы татар. М.-Пг., 1923. 

Валидов, 1998 – Валидов Дж. Очерки истории 
образованности и литературы татар. Казань, 1998. 

Валиуллин, 2005 – Валиуллин И. Мурад мулла 
// Татарские интеллектуалы. Казань, 2005. 

Валиуллин, 2009 – Валиуллин И. «На пожерт-
вование в пользу Отечества» (Татарская община 
г. Казани в 1812 г.) // ГА-ЭВ. 2009. №1. 

Валиханов, 1985 – Валиханов Ч.Ч. Собрание 
сочинений в пяти томах. Алма-Ата, 1985. Т.4. 

Ван ден Берг, 2005 – Ван ден Берг Л.В.С. Ос-
новные начала мусульманского права согласно 
учению имамов Абу Ханифы и Шафии. М., 2005. 

Васина, 2006 – Васина Т.А. Камские заводы: 
население, культура, быт (конец XVIII – первая 
половина XIX в.). Ижевск, 2006.  

Васькин, 1973 – Васькин Н.М. Заселение Аст-
раханского края. Волгоград. 1973. 

Введение, 1960 – Введение // Положение рабо-
чих Урала во второй половине XIX – начале ХХ 
века. 1861–1904. Сборник документов. М.-Л., 1960.  

Верещагин, 1996 – Верещагин Г.Е. Собрание 
сочинений: В 6 т. Т.2: Вотяки Сарапульского уезда 
Вятской губернии. Ижевск, 1996.  

Верт, 2005 – Верт П. От «сопротивления» к 
«подрывной деятельности»: власть империи, про-
тивостояние местного населения и их взаимозави-
симость // Российская империя в зарубежной ис-
ториографии. Работы последних лет / сост. 
П.Верт, П.С.Кабытов, А.И.Миллер. М., 2005. 

Викторин, 1994 – Викторин В.М. Татары // 
Астраханские известия. 1994. №14 (170). 7 апр.  

Викторин, 2003 – Викторин В.М. Татары Аст-
раханской области: страницы этнической истории 
// АСТРАПОЛИС. 2003. №1 (4). 

Викторин, 2006 – Викторин В.М. Ногайский 
этнический элемент в составе иных современных 
тюркских народов Поволжья и Приуралья // Со-
временное положение и перспективы развития 
ногайского народа в XXI веке. Мат. научн.-практ. 
конф. (г.Санкт-Петербург, СПбГУ, 2–4 ноября 
2006 г.). СПб., 2006. 

Викторин, 2008 – Викторин В.М. Этнические 
«круговороты» и «схождениия» в судьбах людей и 
их потомков. Пути из Среднего Поволжья, Поокья 
и Приуралья в низовья Волги и Предкавказье // 
Идель. 2008. 25 марта. №6 (713). 

Виноградова, 1982 – Виноградова Л.Н. Зимняя 
календарная поэзия западных и восточных славян. 
М., 1982. 

Вишленкова, 1997 – Вишленкова Е.А. Религиоз-
ная политика: официальный курс и «особое мне-
ние». Россия Александровской эпохи. Казань, 1997. 

Вишленкова, 2002 – Вишленкова Е.А. Заботясь 
о душах подданных: религиозная политика в Рос-
сии первой четверти XIX века. Саратов, 2002.  

Владимирова, 2009 – Владимирова Л.М. Зем-
ские учреждения и татарское просвещение в Са-
марской губернии во второй половине XIX – на-
чале ХХ вв. // Источники существования ислам-
ских институтов в Российской империи: Сб. ста-
тей. Казань, 2009. 

Владимирова, 2011 – Владимирова Л.М. Уча-
стие мусульман-гласных в деятельности Самар-
ского земства в 1865–1914 гг. // Исторические 
судьбы народов Поволжья и Приуралья. Вып.2. 
Казань, 2011. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1082 

Владыкин, 1990 – Владыкин В.Е. Из истории 
религиозного синкретизма у удмуртов // Мировоз-
зрение финно-угорских народов. Новосибирск, 
1990. С.35–49. 

Власть и реформы, 1996 – Власть и реформы. 
От самодержавной к советской России. СПб., 
1996. 

Водарский, 1972 – Водарский Я.Е. Промыш-
ленные селения центральной России в период 
генезиса и развития капитализма. М., 1972. 

Водарский, 1973 – Водарский Я.Е. Население 
России за 400 лет (XVI – начала XX вв.). М., 1973. 

Водарский, 1979 – Водарский Я.Е., Кабу-
зан В.М. Население городов России в XVI – нача-
ле ХХ века (к вопросу о методике изучения чис-
ленности и состава) // Численность и классовый 
состав населения России и СССР (XVI–ХХ вв.): 
Сб. статей. Таллин, 1979. 

Воробьев, 1925 – Воробьев Н.И. Казанские та-
тары. (Этнографический очерк) // Материалы по 
изучению Татарстана. Казань, 1925. 

Воробьев, 1929 – Воробьев Н.И. Кряшены и 
татары: некоторые данные по сравнительной ха-
рактеристике быта // Отд. оттиск из журнала 
«Труд и хозяйство». 1929. №5.  

Воробьев, 1930 – Воробьев Н.И. Материальная 
культура казанских татар (опыт этнографического 
исследования). Казань, 1930. 

Воробьев, 1953 – Воробьев Н.И. Казанские та-
тары (этнографическое исследование материаль-
ной культуры дооктябрьского периода). Казань, 
1953. 

Воробьева, 1997 – Воробьева Е.И. Христиани-
зация мусульман Поволжья в имперской политике 
самодержавия // Имперский строй России в регио-
нальном измерении (XIX начало XX века). М., 
1997. 

Воробьева, 1998 – Воробьева Е.И. Власть и 
мусульманское духовенство в Российской импе-
рии (вторая половина XIX в. – 1917 г.) // Истори-
ческий ежегодник. Омск, 1998. 

Вортман, 2004 – Вортман Р. Сценарии власти: 
Мифы и церемонии русской монархии: т.2. М., 
2004. 

Востров, 1980 – Востров В., Масанов Н. Насе-
ление // Хозяйство казахов на рубеже ХIХ–ХХ вв. 
Алма-Ата, 1980. 

Выдро, 1976 – Выдро М.Я. Население Москвы 
(по материалам переписей населения 1871–
1970 гг.). М., 1976. 

Габдельганеева, 2005 – Габдельганеева Г.Г. 
Полиграфия и печать в Казанской губернии. 1800–
1917 гг. Казань, 2005. 

Габдельганеева, 2006 – Габдельганеева Г.Г. 
Книжная торговля в Казанской губернии. Вторая 
половина ХVIII в. – 1917 г. Казань, 2006. 

Габдуллин, 2006 – Габдуллин И.Р. От служи-
лых татар к татарскому дворянству. М., 2006. 

Габдуллин, 2010 – Габдуллин И.Р. Институт 
тарханства в постзолотоордынских и Российском 
государствах в XV–XVIII вв. // Татарские мурзы и 
дворяне: история и современность: Сб. статей. 
Вып.1. Казань, 2010. 

Газиз, 1994 – Газиз Г. История татар. М., 1994.  

Газизуллин, 1979 – Газизуллин Ф.Г. Дорогой к 
правде. (Социально-экономические интересы 
классов и татарская экономическая литература 
1880–1917 гг.). Казань, 1979. 

Гайнуллин, 1955 – Гайнуллин М.Х. Каюм На-
сыров и просветительское движение среди татар. 
Казань, 1955. 

Гайнуллин, 1975 – Гайнуллин М. Татарская ли-
тература XIX века. Казань, 1975.  

Гайнуллин, 1975а – Гайнуллин М.Х. Каюм На-
сыри: Очерк жизни и творчество. К 150-летию со 
дня рождения. Казань, 1975. 

Гайнуллин, 1983 – Гайнуллин М.Х. Татарская 
литература и публицистика начала ХХ века. Ка-
зань, 1983. 

Галанин, 2008 – Галанин С.Ф. Казань и казан-
цы: реклама второй половины XIX века. Казань, 
2008.  

Галеев, 1997 – Галеев Н.Р. XIX век в истории 
Казанского татарского купечества // Культура и 
этика бизнеса: история, традиции, проблемы пере-
ходного периода: сб. Междунар. науч.-прак. конф., 
17–18 сентября 1997 года. Казань, 1997.  

Галеев, 2000 – Галеев Н. Татарские торгово-
промышленные фирмы Казани (XIX – нач. ХХ вв.) 
// ГА-ЭВ. 2000. №1/2. С.251–259. 

Галиев, 1994 – Галиев В.З. Караванные тропы 
(из истории общественной жизни Казахстана 
XVII–XIX веков). Алматы, 1994. 

Галимзянов – Галимзянов А.Татаро-марийское 
родство и в языке, и в генах [Электронный ре-
сурс]. Режим доступа: http://ayratgalim.narod.ru 
/stat/tatarmari.htm. Дата обращения: 21.05.2012. 

Галушкин, 1961 – Галушкин Н.В. Собственный 
Его Императорского Величества Конвой. Сан-
Франциско, 1961.  

Галяутдинов, 1989 – Галяутдинов И.Г. Из исто-
рии башкирского литературного языка XIX – нача-
ла XX века // Исследования по башкирскому языку 
и письменной культуре Башкирии. Уфа, 1989.  

Ганиева, 2002 – Ганиева Р.К. Татарская лите-
ратура: традиции, взаимосвязи. Казань, 2002.  

Ганкевич, 1998 – Ганкевич В. На службе прав-
де и просвещению. Симферополь, 1998. 

Ганкевич, 2000а – Ганкевич В.Ю. На службе 
правде и просвещению. Краткий биографический 
очерк Исмаила Гаспринского (1851–1914). Сим-
ферополь, 2000. 

Ганкевич, 2009а – Ганкевич В.Ю., Хайретди-
нова З.З. Развитие мусульманской общины в Тав-
рической губернии // Бойцова Е.В., Ганкевич 
В.Ю., Муратова Э.С., Хайрединова З.З. Ислам в 
Крыму: Очерки истории функционирования му-
сульманских институтов. Симферополь, 2009. 

Гараева – Гараева Н.Г. Арабографические ру-
кописи [Электронный ресурс]. Режим доступа: 
http://www.vatanym.ru/?an=vs112_book1. Дата об-
ращения: 1.10.2012. 

Гараева, 1998 – Гараева Н.Г. Материалы «Ва-
фийат ал-аслаф…» Ш.Марджани по истории По-
волжья // Мəрҗани: тарих һəм хəзерге заман: Халы-
кара фəнни конференциясе материаллары = Мард-
жани: наследие и современность: Материалы меж-
дународной научной конференции. Казань, 1998.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1083

Гарзавина, 1993 – Гарзавина А. Читая Держа-
вина (Державин и Казань) // Г.Державин: История 
и современность. Казань, 1993.  

Гарипова, 2011 – Гарипова Р.Р. Политика бра-
ка и развода у Волго-Уральских мусульман в им-
перской России конца XIX – начала XX вв. // Ис-
торические судьбы народов Поволжья и Приура-
лья: Сб. статей. Вып.2. Казань, 2011. 

Гарифуллин, 1996 – Гарифуллин И.Б. Из исто-
рии хозяйственной жизни татарского населения 
Тюменской области. Тюмень, 1996. 

Гвоздикова, 1999 – Гвоздикова И.М. Башкор-
тостан накануне и в годы Крестьянской войны под 
предводительством Е.И.Пугачева. Уфа, 1999. 

Геллнер, 1991 – Геллнер Э. Нации и национа-
лизм / пер. с англ.; ред. и послесл. И.И.Купника. 
М., 1991. 

Генинг, Халиков, 1964 – Генинг В.Ф., Хали-
ков А.Х. Ранние болгары на Волге (Больше-Тар-
ханский могильник). М., 1964. 

Гибадуллина, 2008 – Гибадуллина Э.М. Му-
сульманские приходы в Самарской губернии во 
второй половине XIX – начале XX вв. Н.Новгород, 
2008. 

Гилязутдинов, 2002 – Гилязутдинов С.М. Опи-
сание рукописей на персидском языке из храни-
лища Института языка, литературы и искусства. 
Вып.1. Казань, 2002. 

Гилязутдинов, 2006 – Гилязутдинов С.М. Опи-
сание рукописей на персидском языке из храни-
лища Института языка, литературы и искусства. 
Вып.2. Казань, 2006. 

Гилязутдинов, 2007 – Гилязутдинов С.М. Опи-
сание рукописей на персидском языке из храни-
лища Института языка, литературы и искусства. 
Вып.3. Казань, 2007. 

Гимазова, 2004 – Гимазова Р.А. Просветитель-
ская деятельность Нигматуллиных-Буби (конец 
XIX – начало XX вв.). Казань, 2004. 

Глотов, 1929 – Глотов С.В. Сергачская дерев-
ня. Экономическое и санитарно-гигиеническое 
состояние селений Сергачского уезда Нижегород-
ской губернии по материалам сплошного обследо-
вания ряда селений и состояния здоровья их жите-
лей. Н.Новгород, 1929. 

Годовова, 2007 – Годовова Е.В. Оренбургское 
казачье войско в 1798–1865 гг.: монография. Са-
мара, 2007. 

Гозулов, 1972 – Гозулов А.И. Очерки истории 
отечественной статистики. М., 1972. 

Голикова, 1982 – Голикова Н.Б. Очерки по ис-
тории городов России конца ХVII – начала 
ХVIII вв. М., 1982.  

Гольдберг, 1967 – Гольдберг Г., Мишуков Ф. и 
др. Русское золотое и серебряное дело XV–XX вв. 
М., 1967.  

Гончаренко, 1984 – Гончаренко Л.Н. Крестьян-
ское сословное управление в Казанской губернии 
в пореформенный период (60–90-е годы XIX в.) // 
Исследования по истории крестьянства Татарии 
дооктябрьского периода. Казань, 1984. 

Гончаренко, 1994 – Гончаренко Л.Н. Города 
Среднего и Нижнего Поволжья во второй полови-

не XIX в. (Социально-экономическое исследова-
ние). Чебоксары, 1994. 

Гончаров, 2006 – Гончаров Ю.М., Ивонин А.Р. 
Очерки истории города Тары конца XVI – начала 
XX вв. Барнаул, 2006.  

Гончаров, Чутчев, 2004 – Гончаров Ю.И., Чут-
чев В.С. Мещанское сословие Западной Сибири 
второй половины XIX – начала XX в. Барнаул, 
2004. 

Гордлевский, 1922 – Гордлевский В.А. Памяти 
Н.Ф.Катанова. 1862–1922 // Новый Восток. Кн.1. 
М., 1922. 

Гордон-Полонская, 1963 – Гордон-Полон-
ская Л. История Пакистана. М., 1963.  

Горланов, 1986 – Горланов Л.Р. Удельные кре-
стьяне в России 1797–1865 г.: Учеб. пособие по 
спецкурсу. Смоленск, 1986. 

Город, 1982 – Город, проблемы социального 
развития. Л., 1982. 

Городчанинов, 2002 – Городчанинов Г. Казан-
ское ополчение // Республика Татарстан. 2002. 
12 сент. 

Горохов, 1941 – Горохов В.М. Реакционная 
школьная политика царизма в отношении татар в 
Поволжье. Казань, 1941. 

Григорьев, 1948 – Григорьев А.Н. Христиани-
зация нерусских народностей как один из методов 
национальной политики царизма в Татарии. Со 
второй половины XVI в. до февраля 1918 года // 
Материалы по истории Татарии: Сб. статей. Ка-
зань, 1948. 

Григорьев, 2002 – Григорьев С.Е., Харатишви-
ли Г.С. Россия и Афганистан // Россия и Восток. 
СПб., 2002. 

Гриценко, 1950 – Гриценко Н.П. Волнения ра-
бочих на фабрике Акчурина // Уч. зап. УГПИ. 
Вып.4. Ульяновск, 1950. 

Гриценко, 1959 – Гриценко Н.П. Удельные 
крестьяне Среднего Поволжья. Очерки. Грозный, 
1959. 

Гришин, 1995 – Гришин Я.Я. Польско-литов-
ские татары (Наследники Золотой Орды). Казань, 
1995. 

Гришин, 2001 − Гришин Я.Я., Шарафутди-
нов Д.Р. Отчизны верные сыны. Казань, 2001. 

Гришин, 2005 – Гришин Я.Я. Татарский след в 
истории Литвы и Польши (XIV–XIX вв.). Казань, 
2005.  

Гришкина, 2009 – Гришкина М.В. Город-завод и 
сельская округа Удмуртии в первой половине XIX 
века: взаимодействие и конфликт // Проблемы изу-
чения взаимосвязей города и деревни Среднего 
Поволжья: Материалы II Всерос. (X межрегиональ-
ной) конф. историков-аграрников Среднего Повол-
жья / Мар. гос. ун-т. Йошкар-Ола, 2009. 

Губаева, 1991 – Губаева С.С. Население Фер-
ганской долины в конце XIX – начале ХХ вв. Таш-
кент, 1991.  

Губайдуллин, 1925 − Губайдуллин Г.С. Из 
прошлого татар. Вып.2. Казань, 1925. 

Губайдуллин, 1926 – Губайдуллин Г. Развитие 
исторической литературы у тюрко-татарских на-
родов // Первый Всесоюзный тюркологический 
съезд. Баку, 1926. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1084 

Губайдуллин, Губайдуллина, 1926 – Губайдул-
лин К., Губайдуллина М. Пища казанских татар // 
ВНОТ. Казань, 1926. №6.  

Гулова, 1983 – Гулова Ф.Ф. Татарская нацио-
нальная обувь (искусство кожаной мозаики). Ка-
зань, 1983.  

Гусева, 2008 – Гусева Ю.Н. Переселенческое 
движение мусульман Самарской губернии в Тур-
цию в конце XIX – начало ХХ вв.: к истории во-
проса // Фаизхановские чтения. Материалы чет-
вертой научно-практической конференции: «Фа-
изхановские чтения. Н.Новгород, 2008.  

Давлетбаев, 1984 – Давлетбаев Б.С. К эволю-
ции социально-политического положения тептя-
рей в первой половине XIX в. // XXVI съезд КПСС 
и проблемы аграрной истории СССР. Уфа, 1984. 

Давлетбаев, 1986 – Давлетбаев Б.С. Тептяри и 
их землепользование // Малоизученные источники 
по истории Башкирии. Уфа, 1986. 

Давлетшин, 2004 – Давлетшин Г. Очерки по 
истории духовной культуры предков татарского 
народа. Казань, 2004. 

Давлетшина, 2001 – Давлетшина З.М. Татар-
ское население Башкортостана. Этнодемографиче-
ское исследование. Уфа, 2001. 

Даишев, 1957 – Даишев С.И. Из истории клас-
совой борьбы в деревне Казанской губернии в 
конце XIX века // УЗКГУ. Т.117. Кн.2. Вып.1. Ка-
зань, 1957. 

Даишев, 1978 – Даишев С.И. Лашманы Сред-
него Поволжья в первой половине XIX века // Во-
просы аграрной истории Среднего Поволжья. До-
октябрьский период. Йошкар-Ола, 1978. 

Даишев, 1980 – Даишев С.И., Смыков Ю.И. 
Социально-политическое и правовое положение 
национального крестьянства Поволжья во второй 
половине XIX в. // Социально-политический и 
культурный облик деревни в его историческом 
развитии. М., 1980.  

Даишев, 1981 – Даишев С.И. Классовая борьба 
в татарской деревне Казанской губернии во второй 
половине XIX века (Историография вопроса) // 
Историография и источники по аграрной истории 
Среднего Поволжья. Саранск, 1981. С.117–123. 

Данциг, 1973 – Данциг Б.М. Ближний Восток в 
русской науке и литературе. М., 1973.  

Двоеносова, 2001 – Двоеносова Г.А. Казанское 
дворянство 1785–1917 гг. Генеалогический сло-
варь. Казань, 2001.  

Демидов, 1978 – Демидов С.М. Суфизм в Турк-
мении (Эволюция и пережитки). Ашхабад, 1978. 

Денисов, 1959 – Денисов П.В. Религиозные ве-
рования чуваш. Чебоксары, 1959. 

Денисов, 2001 – Денисов П.В. Религиозный 
фактор в истории и традиционной культуре наро-
дов Поволжья // Христианизация народов Средне-
го Поволжья и ее историческое значение: Мате-
риалы региональной науч. конф. Йошкар-Ола, 23–
24 ноября 2000 г. Йошкар-Ола, 2001. 

Денисов, 2006 – Денисов Д.Н. Исторические 
мечети Оренбурга // Мечети в духовной культуре 
татарского народа (XVIII в. – 1917 г.). Мат. Все-
росс. научно-практ. конф. (25 апреля 2006 г., Ка-
зань). Казань, 2006.  

Денисов, 2006а – Денисов Д.Н. История засе-
ления и этнокультурное развитие татар Оренбург-
ского края (XVIII – начало ХХ вв.). Оренбург, 
2006. 

Денисов, 2008 – Денисов Д.Н. Исторические ме-
чети Орска // Государство и религиозные объедине-
ния – социальное служение и партнерство: пробле-
мы и пути их решения: мат. научно-практ. конф. / 
под общ. ред. В.В.Амелина. Оренбург, 2008.  

Денисов, 2009 – Денисов Д. Н. Мусульманская 
община Троицка во второй половине XVIIII – на-
чале XX вв. // Вестник ЧГУ. 2009. №10. История. 
Выпуск 39.  

Денисов, 2009а – Денисов Д.Н. Абдрахманов 
Мансур // Ислам на Урале: энциклопедический 
словарь / коллект. автор. Сост. А.Н.Старостин. 
Отв. ред. Д.З.Хайретдинов. М., 2009.  

Денисов, 2009б – Денисов Д.Н. Вакуфы на тер-
ритории Оренбургского края // Источники суще-
ствования исламских институтов в Российской 
империи: Сб. статей. Казань, 2009.  

Денисов, 2009в – Денисов Д.Н. Троицкое му-
сульманское благотворительное общество // Ислам 
на Урале: энциклопедический словарь / коллект. 
автор. сост. А.Н.Старостин. Отв. ред. Д.З.Хайрет-
динов. М., 2009. 

Денисов, 2010 – Денисов Д.Н. Роль Оренбург-
ского медресе «Хусаиния» в развитии мусульман-
ского образования // УЗКГУ. Т.152. Кн.3. Ч.2. Се-
рия: Гуманитарные науки. С.68–78. 

Денисов, 2011 – Денисов Д.Н. Роль муллы в 
обеспечение религиозно-нравственных пред-
писания (на материалах Оренбургской губернии) // 
URL: http://orenport.ru/conf/files/39/527 
/report527.doc. Дата обращения 10.07.2011. 

Димитриев, 1969 – Димитриев В.Д. О динами-
ке численности татарского и чувашского населе-
ния Казанской губернии в конце XVIII – начале 
XIX в. // Уч. зап. Чувашского НИИ». В.4. Чебокса-
ры, 1969. 

Дихтяр, 1960 – Дихтяр Г.Л. Внутренняя тор-
говля дореволюционной России. М., 1960.  

Дмитриев, 2004 – Дмитриев А. Ирбитская яр-
марка // Урал. 2004. №5 (542). С.180. 

Дмитриева, 1965 – Дмитриева Л.В., Мугинов 
А.М., Муратов С.Н. Описание тюркских Институ-
та народов Азии. Т.1. История. М., 1965. 

Дмитриева, 2002 – Дмитриева Л.В. Каталог 
тюркских рукописей Института востоковедения 
Российской Академии наук. М., 2002. 

Добросмыслов, 1912 – Добросмыслов А. Тур-
гайская область. Исторический очерк // Известия 
Оренбургского отделения РГО. Оренбург, 1912. 
Вып.17. С.255–524. 

Добросмыслов, 1912а – Добросмыслов, А.И. 
Ташкент в прошлом и настоящем. Исторический 
очерк. Ташкент, 1912.  

Долбилов, 2010 – Долбилов Д.М. Русский край, 
чужая вера: этноконфессиональная политика им-
перии в Литве и Белоруссии при Александре II. 
М., 2010. 

Дорофеев, 1988 – Дорофеев В.В. Над Уралом-
рекой. Челябинск, 1988. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1085

Дружинин, 1946 – Дружинин Н.М. Государст-
венные крестьяне и реформа П.Д.Киселева. Т.1. 
М., 1946. 

Дружинин, 1958 – Дружинин Н.М. Государст-
венные крестьяне и реформа П.Д.Киселева. Т.2. 
М., 1958. 

Дружинин, 1978 – Дружинин Н.М. Русская де-
ревня на переломе. 1861–1880. М., 1978. 

Дружинин, 1987 – Дружинин Н.М. Ликвида-
ция феодальной системы в русской помещичьей 
деревне (1862–1882 гг.) // Изб. тр. Социально-
экономическая история России. М., 1987. 

Дубицкий, 1959 – Дубицкий А. Акмола – город 
славный. Исторический очерк. Акмолинск, 1959.  

Дюдуаньон, 1997 – Дюдуаньон С.А. Кадимизм: 
элементы социологии мусульманского традицио-
нализма в татарском мире и в Мавераннахре (ко-
нец XVIII – начало XX вв.) // Ислам в татарском 
мире: история и современность, 1997, №12.  

Дякин, 1998 – Дякин С. В. Национальный во-
прос во внутренней политике царизма (XIX – на-
чало ХХ вв.). СПб., 1998.  

Евсевьев, 1925 – Евсевьев М.Е. Мордва Тат-
республики // Материалы по изучению Татарста-
на: Сб. статей. Вып.2. Казань, 1925. 

Егиазарова, 1959 – Егиазарова Н.А. Аграрный 
кризис конца XIX века в России. М., 1959.  

Егоров, 1985 – Егоров Н.И. Чувашская диалек-
тология и этимология // Теория и практика этимо-
логических исследований. М., 1985. 

Емельянова, 2001 – Емельянова Н. Ислам и 
армия в России // Вестник Евразии. 2001. №2.  

Еникеев, 1999 – Еникеев Саид мурза, князь. 
Очерк истории татарского дворянства. Уфа, 1999. 

Еникеев, 1948 – Еникеев А.К. О подготовке 
учительских кадров из нерусских народностей в 
дореволюционное время // Сборник трудов кафед-
ры психологии и педагогики Башкирского гос. 
пед. ин-та им. К.А.Тимирязова и Башкирской пси-
хиатрической больницы. Вып.2. Уфа, 1948. 

Ерофеева, 2000 – Ерофеева И.В. Южный Ка-
захстан во внешнеполитической стратегии России 
и Англии на Среднем Востоке // История Казах-
стана с древнейших времен до наших дней. В 5 т. 
Т.3. Алматы, 2000.  

Ефимов, 1986 – Ефимов А.В. Колористика / 
Теория композиции в советской архитектуре. М., 
1986. 

Жанаев, 2010 – Жанаев Б.Т. Чала-казахи в ХIХ 
– начале ХХ вв.: происхождение, расселение, за-
нятия // Роль номадов в формировании культурно-
го наследия Казахстана. Научные чтения памяти 
Н.Э.Масанова. Алматы, 2010. 

Жданов, 1989 – Жданов Н.В., Игнатенко А.А. 
Ислам на пороге XXI века. М., 1989.  

Загидуллин, 1990 – Загидуллин И.К. К вопросу 
отпадения крещеных татар Казанской губернии в 
мусульманство 1866 года // Национальный вопрос 
в Татарии в дооктябрьский период: Сб. статей. 
Казань, 1990.  

Загидуллин, 1992а – Загидуллин И.К. Татар-
ская школа и русификаторская политика царизма 
во второй половине XIX в. // Народное просвеще-

ние у татар в дооктябрьский период: Сб. статей. 
Казань, 1992. С.60–84. 

Загидуллин, 2000 – Загидуллин И.К. Перепись 
1897 года и татары Казанской губернии. Казань, 
2000.  

Загидуллин, 2002 – Загидуллин И.К. Правила 
строительства мечетей, как элемент реализации 
религиозных прав мусульман Волго-Уральского 
региона в XIX в. // Ислам и мусульманская куль-
тура в Среднем Поволжье: История и современ-
ность. Очерки. Казань, 2002.  

Загидуллин, 2002а – Загидуллин И.К. Праздно-
вание в России покорения Казани во второй поло-
вине ХVI – начале ХХ в. // Казанское ханство: 
актуальные проблемы исследования. Материалы 
научного семинара «Казанское ханство: актуаль-
ные проблемы исследования». Казань, 5 февраля 
2002 г. Казань, 2002. 

Загидуллин, 2003 – Загидуллин И.К. Исламские 
институты в Российской империи: Мусульманская 
община в Санкт-Петербурге. XVIII – начало 
ХХ вв. Казань, 2003. 

Загидуллин, 2004 – Загидуллин И.К. Царизм и 
мусульманский вопрос в Волго-Уральском регио-
не во второй половине XIX века // Доклады меж-
дународной конференции «Исламская культура в 
Волго-Уральском регионе». Казань, 8–11 июня 
2001 г. Истамбул, 2004.  

Загидуллин, 2006 – Загидуллин И.К. Мусуль-
манское богослужение в учреждениях Российской 
империи (Европейская часть России и Сибирь). 
Казань, 2006.  

Загидуллин, 2006а – Загидуллин И.К. Вакуфы в 
имперском правовом пространстве // Ислам и бла-
готворительность: Материалы Всероссийского се-
минара «Ислам и благотворительность» (Казань, 
январь 2005 г.). Казань, 2006. 

Загидуллин, 2006б – Загидуллин И.К. Махалля 
в промышленных поселениях в европейской части 
России и Сибири (XIX – начало XX в.) // Татар-
ские мусульманские приходы Российской импе-
рии: Материалы всероссийской научно-практи-
ческой конференции, г.Казань, 27–28 сентября 
2005 г. / редколлегия: И.К.Загидуллин (отв. ред. и 
сост.), Л.Ф.Байбулатова, Н.С.Хамитбаева. Казань, 
2006. 

Загидуллин, 2007 – Загидуллин И.К. Исламские 
институты в Российской империи: Мечети в евро-
пейской части России и Сибири. Казань, 2007. 

Загидуллин, 2007а – Загидуллин И.К. Мусуль-
мане в г.Семипалатинске (XVIII–XIX вв.) // Су-
леймановские чтения: Материалы Х Всероссий-
ской научно-практической конференции (Тюмень, 
18–19 мая 2007 г.) / Под ред. А.П.Яркова. Тюмень, 
2007.  

Загидуллин, 2008 – Загидуллин И.К., Гибадул-
лина Э.М. Антиправительственные выступления 
сельского мусульманского населения Самарской 
губернии во второй половине XIX в. // Нация. 
Эпоха. Личность. Сборник памяти доктора исто-
рических наук Г.Л.Файзрахманова. Казань, 2008.  

Загидуллин, 2009 – Загидуллин И.К. Мусуль-
манское духовенство в Крымском ханстве // Сред-



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1086 

невековые тюрко-татарские государства: Сб. ста-
тей. Вып.1. Казань, 2009.  

Загидуллин, 2009а – Загидуллин И.К. Татар-
ские купцы и выборы в 1883 г. заседателей Орен-
бургского магометанского духовного собрания // 
Источники существования исламских институтов 
в Российской империи. Казань, 2009.  

Загидуллин, 2010 – Загидуллин И.К. Урало-По-
волжский регион как «внутренняя периферия» 
империи (управленческий контекст) // Местное 
управление в пореформенной России: механизмы 
власти и их эффективность. Сводные материалы 
заочной дискуссии. Екатеринбург; Ижевск, 2010. 

Загидуллин, 2011 – Загидуллин И.К. Татарские 
национальные элиты и власть: проблема выбора 
нового оренбургского муфтия в 1885 г. // Актуаль-
ные проблемы истории и культуры татарского на-
рода: Материалы к учебным курсам: в честь юбилея 
академика АН РТ М.А.Усманова. Казань, 2011. 

Загидуллин, 2011а – Загидуллин И.К. Много-
национальное крестьянское движение в Волго-
Уральском регионе как общественно-политиче-
ское явление (вторая половина XVI – XIX вв.) // 
Исторические судьбы народов Поволжья и При-
уралья: Сб. статей. Вып.2: Материалы Всерос. 
науч. конф. «Исторический опыт этноконфессио-
нального взаимодействия в Среднем Поволжье и 
Приуралье (XVI – начало XX вв.)». Казань, 5–6 
октября 2011 г. Казань, 2011.  

Зайончковский, 1973 – Зайончковский П.А. Са-
модержавие и русская армия на рубеже XIX–ХХ 
столетий. 1881–1903. М., 1973. 

Зайцев, 2006 – Зайцев Я.А. Миссионер и про-
светитель удмуртов Кузьма Андреев. Дипломное 
сочинение по Истории христианства в Казанском 
крае студента V курса Казанской духовной семи-
нарии Зайцева Я.А. науч. рук. Е.В.Липаков. Ка-
зань, 2006. [Электронный ресурс]. Режим доступа: 
http://yagul.orthodoxy.ru/content/view/55/45/. Дата 
обращения: 23.9.2012. 

Зайцева, 1996 – Зайцева Ирина. Первая мечеть 
г.Ижевска // ЭВ-ГА. 1996. №3–4, С.240–243. 

Зарконе, 1997 – Зарконе Тьерри. Суфизм в та-
тарском мире в начале XX века (Муса Ярулла Би-
гиев и один из полемических аспектов этой проб-
лемы) // Ислам в татарском мире: история и со-
временность: Материалы междунар. симпозиума, 
Казань 29 апреля–1 мая 1996 г. Казань, 1997. 

Зеленеева, 2011 – Зеленеева Г.С. Исторический 
обзор межконфессиональных отношений в Ма-
рийском крае дореволюционного периода // Исто-
рические судьбы народов Поволжья и Приуралья. 
Вып.2. Казань, 2011.  

Зеткина, 2002 – Зеткина И.А. Национальное про-
светительство Поволжья // Педагогика. 2002. №8. 

Зияев, 1968 – Зияев Х.З. Узбеки в Сибири 
(XVI–XIX вв.). Ташкент, 1968.  

Зобов, 1997 – Зобов Ю.С. Начальный этап 
формирования татарского населения Оренбуржья 
(40–50-е гг. XVIII в.) // Татары в Оренбургском 
крае. Оренбург, 1997. 

Золотарев, 1999 – Золотарев Д.Ю. Изучение 
историии крымскотатарской эмиграции в период 
существования Крымской АССР (1921–1941 гг.) // 

Амет Озенбашлы – видный общественно-полити-
ческий деятель Крыма, писатель-публицист. Годы, 
люди, судьбы (Материалы международной науч-
ной конференции). Симферополь, 1999. 

Золотые, 2001 – Золотые страницы купечест-
ва, промышленности и предпринимательства Та-
тарстана: в 2 т. Казань, 2001. 

Зорин, 2001 – Зорин А.Н. Города и посады до-
революционного Поволжья. Казань, 2001. 

Ибнеева, 2006 – Ибнеева Г.В. Путешествия 
Екатерины И: Опыт освоения имперского про-
странства. Казань, 2006. 

Ибрагимов, 1926 – Ибрагимов Г.Г. Татары в 
революции 1905 года / пер. с татар. яз. Г.Мухаме-
довой; под ред. Г.Ф.Линсцера. Казань, 1926. 

Ибрагимов, 2006 – Ибрагимов Д.И. Значение 
документов Османского архива для изучения ис-
тории татарского народа и других народов Повол-
жья // ГА-ЭВ. 2006. №1. 

Иванов, 1962 – Иванов С.Н. Николай Федоро-
вич Катанов. Очерк жизни и деятельности (1862–
1922). М.; Л., 1962. 

Иванов, 1971 – Иванов Л.М. О сословно-клас-
совой структуре городов капиталистической Рос-
сии // Проблемы социально-экономической исто-
рии России. М., 1971. 

Иванов, 1984 – Иванов В.П. К вопросу о чуваш-
ско-татарских этнокультурных параллелях (Необ-
ходимые интерпретации некоторых фактов, приве-
денных в книге «Татары Среднего Поволжья и 
Приуралья» // Болгары и чуваши. Чебоксары, 1984.  

Иванов, 1999 – Иванов А.Е. Студенчество Рос-
сии конца XIX – начале ХХ века: социально-
историческая судьба. М., 1999. 

Иванов, 2000 – Иванов В.П., Николаев В.В., 
Димитриев В.Д. Чуваши: этническая история и 
традиционная культура. М., 2000.  

Иванов, 2005 – Иванов В.П. Этническая гео-
графия чувашского народа. Историческая динами-
ка численности и региональные особенности рас-
селения. Чебоксары, 2005.  

Игнатович, 1963 – Игнатович И.И. Крестьян-
ское движение в России в первой четверти XIX в. 
М., 1963. 

Идиатуллов, 2010 – Идиатуллов А.К. Духовная 
культура татар-мишарей Ульяновской области (в 
контексте проблемы религиозного синкретизма). 
Ульяновск, 2010. 

Идиятуллина, 2005 – Идиятуллина Г. Абу-н-
Наср `Абд ан-Насир ал-Курсави: Наставление лю-
дей на путь истины. Казань, 2005. 

Идиятуллина, 2006 – Идиятуллина Г. Абу ан-
Наср Курсави. Казань, 2006. 

Идрисов, 1997 – Идрисов У.Ю., Сенют-
кин С.Б., Сенюткина О.Н., Гусева Ю.И. Из исто-
рии Нижегородских мусульманских общин XIX – 
30-х годов ХХ века. Н.Новгород, 1997. 

Идрисов, 2011 – Идрисов Э.Ш. «Ногайский 
мир» юга России в межтюркских связях XVIII–
XIX веков // Астраханские краеведческие чтения. 
Вып.3. Астрахань. 2001. С.313–317. 

Изместьева, 1991 – Изместьева Т.Ф. Россия в 
системе европейского рынка. Конец XIX – начало 
XX вв. М., 1991. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1087

Имашева, 2012 – Имашева М.М. Астраханская 
татарская управа в системе городского самоуправ-
ления города Астраханская в I половине ХIХ века 
// Региональное управление и проблема эффектив-
ности власти в России (XVIII – начало XXI вв.). 
Сб. статей / под науч. ред. Е.В.Годововой, С.В.Лю-
бичанковского. Оренбург, 2012.  

Ислаев, 2004 – Ислаев Ф.Г. Ислам и правосла-
вие в России: от конфронтации к веротерпимости. 
Век XVIII. М., 2004.  

Ислам, 2001 – Ислам и мусульманская культу-
ра в Среднем Поволжье: история и современность. 
Очерки. Казань, 2001. 

Ислам, 2006 – Ислам и благотворительность: 
Материалы Всероссийского семинара «Ислам и 
благотворительность» (Казань, январь 2005 г.). 
Казань, 2006. 

Исламов, Баширова – Исламов Ф., Баширо-
ва Н. Татарско-марийские культурные и педагоги-
ческие связи. – [Электронный ресурс]. Режим дос-
тупа: http://www.tataroved.ru/publicat/fu_3.pdf. Дата 
обращения: 21.05.2012. 

Исламо-христианское, 1994 – Исламо-хрис-
тианское пограничье: итоги и перспективы изуче-
ния: Сб. статей / под ред. Я.Г.Абдуллина. Казань, 
1994. 

Исламские финансы, 2004 – Исламские финан-
сы в современном мире (Экономические и право-
вые аспекты). М., 2004.  

Исторические, 2011 – Исторические судьбы 
народов Поволжья и Приуралья: Сб. статей. 
Вып.2. Казань, 2011. 

История Башкортостана, 1996 – История 
Башкортостана с древнейших времен до 60-х го-
дов XIX в. / отв. ред. Х.Ф.Усманов. Уфа, 1997. 

История Башкортостана, 2004, т.1-2 – Исто-
рия Башкортостана с древнейших времен до на-
ших дней: в 2 т. / И.Г.Акманов, Н.М.Кулбахтин, 
А.З.Асфандияров и др.; Под ред. И.Г.Акманова. 
Т.1: История Башкортостана с древнейших времен 
до конца XIX в. Уфа, 2004. 

История городов, 1984 – История городов Ка-
захстана: Семипалатинск / Отв. ред. А.С.Елагин. 
Алма-Ата, 1984. 

История Казани, т.1 – История Казани. В 2-х 
т. Т.1. Казань, 1988. 

История Казахской, 1957 – История Казахской 
ССР. Т.1. Алма-Ата, 1957.  

История казачества Урала, 1992 – История 
казачества Урала: Учеб. пособие для казачьих 
воскресных школ. Оренбургское казачье войско / 
ред. В.Ф.Мамонов. Оренбург-Челябинск, 1992.  

История СССР, т.5 – История СССР. В 12 т. 
Т.5. М., 1968. 

История Татарской АССР, 1951 – История 
Татарской АССР (с древнейших времен до Вели-
кой Октябрьской социалистической революции). 
Т.1. Казань, 1951.  

История торговли, 1913 – История торговли и 
промышленности в России. СПб., 1913. Т.2. 
Вып.7.  

История торговли, т.1, вып.5 – История тор-
говли и промышленности в России / под ред. 
П.Х.Спасского. Т.1. Вып.5. СПб., 1913. 

История уделов, т.2 – История уделов за сто-
летие их существования. 1797–1897. Т.2. СПб., 
1902. 

История Удмуртии, 2004 – История Удмур-
тии. Конец XV– начало ХХ вв. / под ред. 
К.И.Куликова. Ижевск, 2004.  

История Узбекской, 1968 – История Узбек-
ской ССР. Ташкент, 1968. 

История Уфы, 1981 – История Уфы. Краткий 
очерк / под ред. Р.Г.Ганеева (отв. ред.), В.В.Бол-
тушкина, Р.Г.Кузеева Уфа, 1981. 

История, 1955 – История Татарской АССР:  
в 2 т. Т.1. Казань, 1955. 

История, 1968 – История Татарской АССР (с 
древнейших времен до наших дней). Казань, 1968. 

История, 1973 – История Татарской АССР / 
под ред. М.К.Мухарямова. Казань, 1973. 

История, 1980 – История Татарской АССР / 
под ред. М.К.Мухарямова. Казань, 1980.  

История, 1990 – История отечественного вос-
токоведения до середины XIX века. М., 1990.  

История, 1997 – История отечественного вос-
токоведения с середины XIX века до 1917 года. 
М., 1997.  

История, 2003 – История татарского литера-
турного языка (XIII – первая четверть XX века). 
Казань, 2003.  

История, 2003а – История татарской литера-
туры нового времени (XIX – начало XX века). 
Казань, 2003.  

История, 2011 – История башкирского народа: 
в 7 т. Т.IV. СПб., 2011. 

Источники, 2009 – Источники существования 
исламских институтов в Российской империи: Сб. 
статей. Казань, 2009 

Источниковедение, 1998 – Источниковедение: 
Теория. История. Метод. Источники Российской 
империи / И.Н.Данилевский, В.В.Кабанов, О.М.Ме-
душевская, М.Ф.Румянцева. М., 1998. 

Исхаков, 1960 – Исхаков Г.И. Тюркологиче-
ская деятельность профессора Казанского универ-
ситета Н.Ф.Катанова (1862–1922) // Проблемы 
тюркологии и истории руссктого востоковедения: 
Тезисы докладов и сообщений на межвуз. науч. 
конф., посв. 40-летию ТАССР (6, 7, 8 июня 1960 
года). Казань, 1960. 

Исхаков, 1979 – Исхаков Д.М. Тептяри. Опыт 
этностатистического изучения // СЭ. 1979. №4. 

Исхаков, 1980 – Исхаков Д.М. Расселение и чис-
ленность татар в Поволжско-Приуральской исто-
рико-этнографической области в XVIII–XIX вв. // 
СЭ. 1980. №4. 

Исхаков, 1992 – Исхаков Д.М. Астраханские 
татары: этнический состав, расселение и динамика 
численности в XVIII – начале XX вв. // Астрахан-
ские татары. Казань, 1992. С.5–33. 

Исхаков, 1993 – Исхаков Д.М. Историческая 
демография татарского народа (XVIII – начало 
XX вв.). Казань, 1993.  

Исхаков, 1993а – Исхаков Д.М. Молькеевские 
кряшены: проблема формирования и демографи-
ческое развитие в XVIII – начале XX вв. // Моль-
кеевские кряшены. Казань, 1993. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1088 

Исхаков, 1993б – Исхаков Д.М. Этнографиче-
ские группы татар Волго-Уральского региона 
(принципы выделения, формирование, расселение 
и демография). Казань, 1993.  

Исхаков, 1997 – Исхаков Д. Проблемы станов-
ления и трансформации татарской нации. Казань, 
1997. 

Исхаков, 1997а – Исхаков Д. Феномен татар-
ского джадидизма: введение в социокультурному 
осмыслению. Казань, 1997. 

Исхаков, 2001 – Исхаков Д.М. Структура та-
тарской этнической общности // Татары. М., 2001. 

Исхаков, 2003 – Исхаков С.М. Тюрки-му-
сульмане в Российской армии (1914–1917) // Тюр-
кологический сборник. М., 2003.  

Исхаков, 2004 – Исхаков Д.М. Татарская на-
ция: история и современное развитие. Казань, 
2004.  

Исхаков, 2007 – Исхаков С.М. Первая русская 
революция и мусульман Российской империи. М., 
2007. 

Исхаков, 2009 – Исхаков Р.Р. Православные 
миссионеры и этноконфессиональные процессы 
среди крещеных татар Волго-Камского края во 
второй половине XIX в. // Макарьевские чтения. 
Материалы 8 международной конференции (21–23 
ноября 2009). Горно-Алтайск, 2009.  

Исхаков, 2009а – Исхаков Р.Р. Формы и мето-
ды борьбы государства и православной церкви с 
исламизацией коренных народов Среднего По-
волжья в пореформенный период (на материале 
Казанской, Симбирской и Вятской губерний) // 
Источники существования исламских институтов 
в Российской империи: Сб. статей. Казань, 2009.  

Исхаков, 2011 – Исхаков Р.Р. Миссионерство и 
мусульмане Волго-Камья (последняя треть XVIII – 
начало ХХ в.). Казань, 2011.  

Исхакова, 2001 – Исхакова Р.Р. Педагогиче-
ское образование в Казанской губернии в середине 
XIX в. – начале ХХ в. Казань, 2001. 

Исхакова-Вамба, 1997 – Исхакова-Вамба Р.А. 
Татарское музыкальное творчество. Казань, 1997. 

Ишмухаметов, 1979 – Ишмухаметов З.А. Со-
циальная роль и эволюция ислама в Татарии (Ис-
торические очерки). Казань, 1979.  

Йылмаз, 2009 – Йылмаз Хасан Камиль. Золо-
тая сильсиля. Пер. с тур. М., 2009. 

Кабо, 1949 – Кабо Р.М. Города Западной Си-
бири. Очерки историко-экономической географии 
(XVII – первая половина XIX вв.). М., 1949. 

Кабузан – Кабузан В. Население Приволжско-
го федерального округа Российской Федерации в 
XVII–XX вв. в его современных границах (чис-
ленность, этнический, сословно-классовый сос-
тав). [Электронный ресурс] Режим доступа: 
http://www.antropotok.archipelag.ru/text/a119-
g1.htm. Дата обращения: 14.08.2012. 

Кабузан, 1959 – Кабузан В.М. Материалы ре-
визий как источник по истории населения России 
XVIII – первой половины XIX в. (1718–1858 г.) // 
История СССР, №5. М., 1959. С.128–140. 

Кабузан, 1962 – Кабузан В.М., Троицкий С.М. 
Движение населения Сибири в XVIII в. // Мате-
риалы по истории Сибири. Сибирь периода фео-

дализма. Вып.1: Сибирь XVII–XVIII вв. Новоси-
бирск, 1962.  

Кабузан, 1971 – Кабузан В.М. Изменения в раз-
мещении населения России в XVIII – первой поло-
вине XIX вв. (по материалам ревизий). М., 1971. 

Кабузан, 1992 – Кабузан В.М. Народы России 
в первой половине XIX века. Численность и этни-
ческий состав. М., 1992.  

Кабузан, 2002 – Кабузан В.М. Крепостное на-
селение России в XVIII – 50-х годах XIX века 
(численность, размещение, этнический состав). 
М., 2002. 

Кабытов, 1981 – Кабытов П.С. Аграрные от-
ношения в Поволжье в период империализма. 
Саратов, 1981. 

Кабытов, 1982 – Кабытов П.С. Аграрные от-
ношения в Поволжье в период империализма 
(1900–1917 гг.). Саратов, 1982. 

Казимов, 1980 – Казимов А.С. Крестьянское 
хозяйство в Марийском крае в первой половине 
XIX века // Из истории крестьянства Марийского 
края. Йошкар-Ола, 1980. 

Калиев, 2003 – Калиев Ю.А. Мифологическое 
сознание мари: феноменология традиционного 
мировосприятия. Йошкар-Ола, 2003. 

Каппелер, 1996 – Каппелер А. Предпосылки и 
развитие национальных движений в Среднем По-
волжье в сравнении с другими регионами Россий-
ской империи // Известия Национальной академии 
наук и искусств Чувашской Республики. 1996. №2. 
С.203–210.  

Каппелер, 1996 – Каппелер А. Россия – много-
национальная империя. Возникновение. История. 
Распад / пер. с нем. С.Червонная. М., 1996.  

Каппелер, 2000 – Каппелер А. Россия – много-
национальная империя. Возникновение. История. 
Распад / пер. с нем. С.Червонная. М., 2000.  

Каппелер, 2005 – Каппелер А. Образование на-
ций и национальные движения в Российской им-
перии // Российская империя в зарубежной исто-
риографии. Работы последних лет / сост. П.Верт, 
П.С.Кабытов, А.И.Миллер. М., 2005. 

Каппелер, 2012 – Каппелер Андреас. Как клас-
сифицировали русские источники XVI – середины 
XIХ вв. этнорелигиозные группы Волго-Уральского 
региона // Исповеди в зеркале: Межконфессиональ-
ные отношения в центре Евразии (на примере Вол-
го-Уральского региона – XVIII–XXI вв. / сост. и 
отв. ред. Стефан А.Дюдуаньюн, Ксавье Ле Торри-
веллек, Ольга Н.Сенюткина. Н.Новгород, 2012. 

Каримов, 2009 – Каримов Т.А. Политика Рос-
сийского правительства и татарские муллы в севе-
ро-западных казахских землях (вторая половина 
XVIII – начало XX вв.) // Источники существова-
ния исламских институтов в Российской империи: 
Сб. статей. Казань, 2009. 

Каримуллин, 1971 – Каримуллин А.Г. У исто-
ков татарской книги: (от начала возникновения до 
60-х годов XIX века). Казань, 1971. 

Каримуллин, 1974 – Каримуллин А.Г. Татар-
ская книга начала XX века. Казань, 1974. 

Каримуллин, 1983 – Каримуллин А. Татарская 
книга пореформенной России. Казань, 1983. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1089

Каримуллин, 1984 – Каримуллин А.Г. Из исто-
рии печатного слова. Казань, 1984. 

Каримуллин, 1985 – Каримуллин А.Г. Книги и 
люди: исследование. Казань, 1985.  

Каримуллин, 1992 – Каримуллин А.Г. У исто-
ков татарской книги. От начала возникновения до 
60-х годов ХIХ века. 2-е изд., испр. и перераб. 
Казань, 1992.  

Каримуллин, 1993 – Каримуллин А.Г. Татар-
ский фольклор. Аннотированный указатель в двух 
частях. Ч.1. Казань, 1993. 

Каримуллина, 1993 – Каримуллина Д.Б., Шир-
газин А.Р. Приемы регулирования застройки ма-
лых населенных мест Башкирии (XIX – начало 
ХХ вв.) // Башкирский край: Сб. статей. Вып.3. 
Уфа, 1993. 

Карташова, 2006 – Карташова М.В. Разработ-
ка законодательства в области кустарной про-
мышленности в 70–90-е годы XIX в. // Индустри-
альное наследие: Материалы II Междунар. науч. 
конф. г.Гусь-Хрустальный, 26–27 июня 2006 г. Са-
ранск, 2006.  

Касимов, 2012 – Касимов Р.Н., Пислегин Н.В. 
История и особенности исламской культуры в 
Удмуртии: Научно-метод. пособие. Ижевск, 2012. 

Каспэ, 2001 – Каспэ С. Империя и модерниза-
ция. Общая модель и российская специфика. М., 
2001. 

Касымбаев, 1971 – Касымбаев Ж. Численность 
и состав населения Семипалатинска в XVIII–
XIX вв. // Известия АН Казахской ССР. Сер. об-
щественная. №3. Алма-Ата, 1971. 

Кафенгауз, 1958 – Кафенгауз Б.В. Очерки 
внутреннего рынка России первой половины 
XVIII в. М., 1958.  

Кашапов, 2010 – Кашапов Р. Татарская Мань-
чжурия // Время и деньги. 2010. №118 (3312). 

Каюм, 1948 – Каюм Насыри, 1825–1945 (мате-
риалы научных сессий, посвященных 120-летию 
со дня рождения). Казань, 1948. 

Кемпер, 2008 – Кемпер M. Суфии и ученые в 
Татарстане и Башкортостане (1789–1889). Ислам-
ский дискурс под русским господством. Казань, 
2008.  

Кемпер, Усманова, 2001 – Кемпер М., Усмано-
ва Д. Ваисовское движение в свете собственных 
прошений и поэм // ГА-ЭВ. 2001. №3–4.  

Керимов, 1999 – Керимов Г.М. Шариат. Закон 
жизни мусульман. М., 1999.  

Кефели, 2005 – Кефели-Клай А. Народный ис-
лам у крещеных православных татар в XIX веке // 
Российская империя в зарубежной историографии. 
Работы последних лет / сост. П.Верт, П.С.Ка-
бытов, А.И.Миллер. М., 2005. 

Кидирниязов, 1999 – Кидирниязов Д.С. Ногай-
цы в известиях русских, западноевропейских и 
восточных авторов ХV–ХVIII вв. Махачкала, 1999.  

Кириллова, 1986 – Кириллова Л.И. Масштаб и 
масштабность. Теория композиции в современной 
архитектуре. М., 1986.  

Кисмина, 2006 – Кисмина Е.В. Городские об-
щественные банки и ипотечное кредитование в 
Российской империи (вторая половина XIX в.): на 
материалах Самарской губернии // Экономическая 

история: проблемы, поиски, решения. М.-Вол-
гоград, 2006. 

Китанина, 1978 – Китанина Т.М. Хлебная тор-
говля России в 1875–1914 гг. Очерки продоволь-
ственной политики. Л., 1978. 

Классика, 2007 – Классика самарского краеве-
дения. Антология. Вып.3. К.П.Головкин. Самара в 
конце XVIII – начале XX вв. (краеведческая кар-
тотека) / под научн. ред. П.С.Кабытова и Э.Л.Дуб-
мана. Самара, 2007. 

Клейн, 1972 – Клейн Н.Л. Мелкая промышлен-
ность Среднего Поволжья в конце XIX – начале 
XX вв. К вопросу о мелкотоварном укладе в эко-
номике России // Вопросы истории капиталисти-
ческой России. Проблема многоукладности. 
Свердловск, 1972.  

Клейн, 1981 – Клейн Н.Л. Экономическое раз-
витие Поволжья в конце XIX – начале XX вв. Са-
ратов, 1981. 

Клейн, 1994 – Клейн Н.Л. Предприниматели и 
предпринимательство в России. Самара, 1994. 

Клеянкин, 1978 – Клеянкин А.В. Лашманы // 
ВИ. 1978. №6. 

Климович, 1936 – Климович Л. Ислам в цар-
ской России. Очерки. М., 1936.  

Кобзев, 2004 – Кобзев А.В. Татары-му-
сульмане Среднего Поволжья: этническая иден-
тичность и слухи о насильственном крещении // 
ВЕ. 2004. №3.  

Кобзев, 2005 – Кобзев А.В. Конфессиональный 
фактор в отношениях татар-мусульман с право-
славными христианами (по материалам Симбир-
ской губернии второй половины XIX – XX вв.) // 
Аграрный строй Среднего Поволжья в этническом 
измерении: Материалы VIII Межрегиональной на-
уч.-практ. конф. историков-аграрников Среднего 
Поволжья (Чебоксары, 19–21 мая 2005 г.). М., 2005. 

Кобзев, 2007 – Кобзев А.В. Исламизация пра-
вославных чувашей и чувашей-язычников Сим-
бирской губернии в XIX – начале XX века // ОИ. 
2007. №5.  

Кобзев, 2007а – Кобзев А.В. Исламская общи-
на Симбирской губернии во второй половине XIX 
– начале XX вв. Н.Новгород, 2007. 

Кодан, 2003 – Кодан С.В. Юридическая поли-
тика Российского государства в первой половине 
XIX века, детерминанты, направления, институты 
// Правоведение. 2003. №2 (247). 

Козлов, 1969 – Козлов В.И. Динамика числен-
ности народов. Методология исследования и ос-
новные факторы. М., 1969. 

Кононов, 1982 – Кононов А.Н. История изуче-
ния тюркских языков в России: Дооктябрьский 
период. Изд. 2-е, доп. и испр. Л., 1982. 

Корелин, 1979 – Корелин А.П. Дворянство в 
пореформенной России. 1861–1904 гг. М., 1979. 

Корелин, 1981 – Корелин А.П. Сельскохозяй-
ственный кредит в России в конце XIX – начале 
XX вв. М., 1981. 

Коричев, 1924 – Коричев С.А. Заметки к во-
просу по истории мелких национальностей По-
волжья и Приуралья. Чебоксары, 1924. 

Коробейников, 2008 – Коробейников А.В. Уд-
муртский фольклор из собрания Бориса Гаврилова 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1090 

[Электронный ресурс]. Ижевск, 2008. 1 электрон. 
опт. диск. 

Кортунов, 2009 – Кортунов А.И. Башкиры в 
составе казачьих войск Урала (XVIII–ХIХ вв.). 
Уфа, 2009.  

Корусенко, 2006 – Корусенко С.Н. Этносоци-
альная история и межэтнические связи тюркского 
населения Тарского Прииртышья в XVIII–XX 
веках. Омск, 2006. 

Косолапов, 1905 – Косолапов В.Н. Кустарные 
промыслы в Казанской губернии. Казань, 1905. 
Вып.7. 

Косымбаев, 1998 – Косымбаев Ж., Агубаев Н. 
История Акмолы (ХIХ – начало ХХ века): иссле-
дования, источники, комментарии. Алматы, 1998. 

Котков, 1999 – Котков В.М. Религиозно-
нравственное воспитание и досуг военнослужа-
щих в русской армии: учеб. пособие. СПб., 1999. 

Край, 2007 – Край Оренбургский. Праведной 
дорогой ислама. Оренбург, 2007. 

Красножен, 1900 – Красножен М. Иноверцы 
на Руси: Т.1. Положение неправославных христи-
ан в России. Юрьев, 1900. 

Крачковский, 1958 –Очерки по истории рус-
ской арабистики // Крачковский И.Ю. Избр. соч. 
Т.5. М.-Л., 1958. 

Крестьянство Сибири, 1982 – Крестьянство 
Сибири в эпоху феодализма. Новосибирск, 1982. 

Крюкова, 1956 – Крюкова Т.А. Материальная 
культура марийцев XIX века. Йошкар-Ола, 1956. 

Кузеев, 1868а – Кузеев Р.Г. Численность баш-
кир и некоторые этнические процессы в Башкирии 
в XVI–XX вв. // АЭБН. Т.3. Уфа, 1968.  

Кузеев, 1968 – Кузеев Р.Г. Развитие хозяйства 
башкир в XX–XIX вв. // АЭБН. Т.3. Уфа, 1968.  

Кузеев 1974 – Кузеев Р.Г. Происхождение 
башкирского народа. М., 1974. 

Кузеев, 1978 – Кузеев Р.Г. Историческая этно-
графия башкирского народа. Уфа, 1978. 

Кузеев, 1992 – Кузеев Р.Г. Народы Среднего 
Поволжья и Южного Урала. М., 1992. 

Кузьмин, 1977 – Кузьмин В.В., Смыков Ю.И., 
Халиков А.Х. Казань. Путеводитель. Казань, 1977. 

Куликова, 1994 – Куликова А.М. Востоковеде-
ние в российских законодательных актах (конец 
XVII в. – 1917 г.). СПб., 1994. 

Кульшарипов, 2004 – Кульшарипов М.М. По-
литика царизма в Башкортостане в 1775–1832 гг. 
Уфа, 2004. 

Курмансеитова, 2004 – Курмансеитова А.Х. 
Газета «Идел» – печатный орган джадидистов 
Нижнего Поволжья // Традиционная народная 
культура и этнические процессы в многонацио-
нальных регионах Юга России: Материалы Все-
рос. науч.-практ. конф., 9–10 июля 2004 г. Астра-
хань, 2004. С.77–81. 

Кэмпбелл (Воробьева), 2001 – Кэмпбелл (Воробь-
ева) Е.И. Мусульманский вопрос в России: история 
обсуждения и проблемы // ИЗ. М., 2001. Т.4 (122). 

Лаверычев, 1964 – Лаверычев В.Я. Монополи-
стический капитал в текстильной промышленно-
сти России. М., 1964. 

Лаверычев, 1974 – Лаверычев В.Я. Крупная 
буржуазия в пореформенной России. 1861–1900. 
М., 1974.  

Лаззерини, 2011 – Лаззерини Э. Исторический 
опыт этноконфессионального взаимодействия в 
Среднем Поволжье и Приуралье (XVI – начало 
XX вв.) // Исторические судьбы народов Поволжья 
и Приуралья: Сб. статей. Вып.2. Казань, 2011. 

Ланда, 1995 – Ланда Р.Г. Ислам в истории 
России. М., 1995. 

Лапин, 1991 – Лапин В.В. Военные расходы 
России в XIX в. // Проблемы социально-эконо-
мической истории России. К 100-летию со дня 
рождения Бориса Александровича Романова. 
СПб., 1991.  

Лапин, 2001 – Лапин В. Армии империи – им-
перия в армии: организация и комплектование 
вооруженных сил России в XVI – начале ХХ вв. // 
Аb Imperio. 2001. №4.  

Лаппо, 1994 – Лаппо Г.М. Города России: эта-
пы формирования городской сети // География в 
школе. 1994. №2.  

Лигенко, 2001 – Лигенко Н.П. Купечество Уд-
муртии. Вторая половина XIX – начало XX века. 
Ижевск, 2001 

Линдегрен – Линдегрен. Царство животных 
Чистопольского уезда Казанской губернии // АГО. 
Р.14. Оп.I. №42. 

Линков, 1952 – Линков Я.И. Очерки истории 
крестьянского движения в России в 1825–1861 гг. 
М., 1952. 

Липаков, 2007 – Липаков Е.В. Казанская ду-
ховная семинария: исторический очерк. Казань, 
2007. 

Литвак, 1979 – Литвак Б.Г. Очерки источни-
коведения массовой документации XIX – начала 
ХХ в. М., 1979.  

Лобачева, 1995 – Лобачева Н.П. Огни Сафара в 
Хорезме (о забытых праздниках // ЭО. 1995. №5.  

Лобачева, 2001 – Лобачева Н.П. Особенности 
костюма народов Среднеазиатско-Казахстанского 
региона // Среднеазиатский этнографический 
сборник. М., 2001.  

Лунин, 1966 – Лунин Б.В. Среднеазиатский эт-
нограф Шахимардан (Иван) Ибрагимов // Общест-
венные науки в Узбекистане. 1966. №7. 

Луппов, 1911 – Луппов П.Н. Материалы для 
истории христианства у вотяков в первой полови-
не XIX века. Вятка, 1911. 

Луппов, 1911а – Луппов П.Н. Христианство у 
вотяков в первой половине XIX века. Вятка, 1911. 

Лысенко, 2001 – Лысенко Л. М. Губернаторы и 
генерал-губернаторы Российской империи (XVIII 
– начало XX века). М., 2001. 

Людмилин, 1932 – Людмилин А.С. Контррево-
люция в рясах и чалмах. 1905 г. в бывшей Казан-
ской губернии. Казань, 1932. 

Лященко, 1950 – Лященко П.И. История на-
родного хозяйства СССР. Т.1. М., 1950. 

Мазитова, 1972 – Мазитова Н.А. Изучение 
Ближнего и Среднего Востока в Казанском уни-
верситете (первая половина XIX века). Казань, 
1972.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1091

Мазитова, 1989 – Мазитова Н.А. М.А.Ма-
шанов и проблемы исследования ислама в Казани 
в конце XIX – начале XX в. // Историография 
Ирана нового и новейшего времени. М., 1989. 

Макаров – Макаров Г. О культуре протокря-
шен до XVI века. [Электронный ресурс] Режим 
доступа: http://www.kryashen.ru/rus.php?nrus= 
article_text&id=194. Дата обращения: 4.11.2012. 

Макаров, 2001 – Макаров Г.М. Перспективы 
развития традиционной культуры кряшен в совре-
менных условиях // Материалы научно-практи-
ческой конференции «Этнические и конфессио-
нальные традиции кряшен: история и современ-
ность». Казань. 2001. 

Макарьевско-Нижегородская ярмарка, 1997 – 
Макарьевско-Нижегородская ярмарка. Очерки 
истории. Н.Новгород, 1997.  

Малашенко, 1998 – Малашенко А.В. Ислам-
ское возрождение в современной России. М., 1998. 

Малашенко, 2001 – Малашенко А.В. Ислам-
ские ориентиры Северного Кавказа. М., 2001.  

Малашенко, 2007 – Малашенко А.В. Ислам для 
России. М., 2007. 

Малышева, 1981 – Малышева М.П. Города За-
падной Сибири в описаниях Ф.Тышкова (конец 
50-х – начало 60-х годов XIX в. // Памятники ис-
тории, культуры и градостроительства Сибири. 
Новосибирск, 1981. 

Мамлеева, 2007 – Мамлеева Д.Х. Книжные и 
периодические издания Астрахани конца XIX – 
начала XX века // Тюркское просветительство и 
просвещение в Астраханском крае: прошлое, на-
стоящее, будущее. К 100-летию выхода первого 
номера газеты «Идель» и 140-летию со дня рож-
дения А.Умерова: Сб. материалов Всерос. науч.-
практ. конф. 19 мая 2007 г. / отв. ред. С.Р.Ба-
занова, А.Н.Родин. Астрахань, 2007.  

Мараш, 2005 – Мараш И. Религиозное обнов-
ление в тюркском мире (1850–1917). Пер. с турец. 
Казань, 2005. 

Марискин, 2004 – Марискин О.И. Государево 
тягло: налогообложение крестьянства России во 
второй половине XIX – первой трети XX века (по 
материалам Среднего Поволжья). Саранск. 2004. 

Марискин, 2007 – Марискин О.И. Налогооб-
ложение и торговая активность крестьянства Рос-
сии в конце XIX – начале XX в. (по материалам 
Среднего Поволжья) // Индустриальное наследие: 
Материалы III Междунар. науч. конф., 28 июня – 1 
июля 2007 г., г.Выкса. Саранск, 2007.  

Маркова, 2007 – Маркова В.А. Деятельность 
органов Министерства государственных имуществ 
в Самарской губернии (1867–1917 г.). Самара, 
2007. 

Марр, 1935 – Марр Н.Я. Избранные труды. Т.5. 
М.-Л., 1935. 

Масаев, 1998 – Масаев М.В. К годовщине Бо-
родинского сражения. Крымскотатарские конные 
полки в Отечественной войне 1812 года и в загра-
ничных освободительных походах русской армии 
1813–1814 годов // Отечество. 1998. №6. 

Масанов, 1966 – Масанов Э.А. Очерк истории 
этнографического изучения казахского народа в 
СССР. Алма-Ата, 1966.  

Масиньон, 1978 – Масиньон Л. Методы худо-
жественного выражения у мусульманских народов 
// Арабская средневековая культура и литература: 
Сб. статей зарубежных ученых. М., 1978.  

Матвиевский, 1962 – Матвиевский П.Е. Орен-
бургский край в Отечественной войне 1812 г. Ис-
торический очерк. Оренбург, 1962. 

Материалы симпозиума, 1996 – Материалы 
симпозиума «История арабской печати». Дубай, 
1996.  

Маторин, 1929 – Маторин Н. Религия у наро-
дов Волжско-Камского края прежде и теперь. 
Язычество – Ислам – Православие – Сектантство. 
М.-Л., 1929.  

Махмутова, 1982 – Махмутова А.Х. Становле-
ние светского образования у татар (Борьба вокруг 
школьного вопроса (1861–1917)). Казань, 1982. 

Махмутова, 2003 – Махмутова А.Х. Лишь те-
бе, народ, служенье! История татарского просве-
тительства в судьбах династии Нигматуллиных-
Буби. Казань, 2003. 

Махмутова, 2006 – Махмутова А.Х. Пора и 
нам зажечь зарю свободы! (Джадидизм и женское 
движение). Казань, 2006. 

Махмутова, 2009 – Махмутова А.Х. Медресе 
«Мухаммадия»: этапы развития // Образование и 
просвещение в губернской Казани: Сб. статей. 
Вып.2. Казань, 2009. 

Махрова, 1999 – Махрова Т.К. Казачье хозяй-
ство Оренбургской губернии. Челябинск, 1999.  

Мацузато, 2004 – Мацузато К. Генерал-гу-
бернаторства в Российской империи: от этниче-
ского к пространственному подходу // Новая им-
перская история постсоветского пространства. 
Казань, 2004. 

Медресе, 2008 – Медресе «Мухаммадия»: пре-
емственность традиций. Татарның белем учагы – 
«Мөхəммəдия»: материалы науч.-прак. конф., 
посв. 125-летию медресе «Мөхəммəдия» и 150-
летию Г.Баруди, 25 октября 2007 г. Казань, 2008. 

Мельников, 1993 – Мельников А.П. Очерки 
бытовой истории Нижегородской ярмарки. Н.Нов-
город, 1993. 

Меркушин, 2002 – Меркушин А.В. Государст-
венные крестьяне Пензенской губернии в конце 
XVIII – первой половине XIX века. Саранск,. 2002. 

Мечети, 2006 – Мечети в духовной культуре 
татарского народа (XVII в. – 1917 г.): материалы 
Всерос. науч.-прак. конф. (25 апреля 2006 г., г.Ка-
зань). Казань, 2006. 

Милюков, 1994 – Милюков П.Н. Очерки по ис-
тории русской культуры. В 3 т. Т.1. М., 1994. 

Миннуллин, 2003 – Миннуллин З.С. Татарские 
благотворительные общества во 2-ой половине 
XIX – начале XX вв. // Благотворительность в Рос-
сии: исторические и социально-экономические 
исследования. 2002 г. СПб., 2003.  

Миннуллин, 2006 – Миннуллин З.С. Благотво-
рительные общества и проблема закята у татар 
(конец XIX – XX вв.) // Татарские мусульманские 
приходы в Российской империи: Материалы Все-
российской научно-практической конференции, 
г.Казань, 27–28 сентября 2005 г. Казань, 2006. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1092 

Миннуллин, 2007 – Миннуллин З.С. Этапы раз-
вития и количественная характеристика мусуль-
манских благотворительных организаций России 
(XIX – начало XX вв.) // Благотворительность в 
России: исторические и социально-экономические 
исследования. 2005–2006 гг. СПб., 2007.  

Миронов, 1985 – Миронов Б.Н. Хлебные цены 
в России за два столетия XVIII–XIX вв. Л., 1985. 

Миронов, 1990 – Миронов Б.Н. Русский город 
в 1740–1860-е годы: демографическое, социальное 
и экономическое развитие. Л., 1990. 

Миронов, 1999 – Миронов Б.Н. Социальная ис-
тория России периода империи (XVIII – начало 
XX в.). СПб., 1999. Т.1.  

Мирсаитова, 2000, ч.1 – Мирсаитова С.Г. На-
родное образование на Южном Урале в первой 
половине XIX в.: В 2 ч. Екатеринбург, 2000. Ч.1. 

Мирсаитова, 2000, ч.2 – Мирсаитова С.Г. На-
родное образование на Южном Урале в первой 
половине XIX в.: В 2 ч. Екатеринбург, 2000. Ч.2. 

Мирхаев, 2007 – Мирхаев Р.Ф. Огузско-ту-
рецкий компонент татарского литературного язы-
ка (конец XIX – начало XX веков). Казань, 2007.  

Михайлов, 2004 – Михайлов С.М. Собрание 
сочинений / сост. В.Д.Дмитриев. Чебоксары, 2004. 

Михайлова, 1972 – Михайлова С.М. Формиро-
вание и развитие просветительства среди татар 
Поволжья(1800–1861). Казань, 1972. 

Михайлова, 1979 – Михайлова С.М. Казанский 
университет и просвещение народов Поволжья и 
Приуралья (XIX в.). Казань, 1979. 

Михалева, 1982 – Михалева Г.А. Торговые и 
посольские связи России со среднеазиатскими 
ханствами через Оренбург. 2-я половина ХVIII – 
1-я половина ХIХ вв. Ташкент, 1982. 

Кемпер, 2008 – Михаэль Кемпер. Суфии и 
Ученые в Татарстане и Башкортостане. Исламский 
дискурс под русским господством / пер. с нем. 
И.Гилязова, науч. ред. Д.Шагавиев. Казань, 2008.  

Моисеев, 2003 – Моисеев В.А. Россия и Китай 
в Центральной Азии (вторая половина XIX в. – 
1917 г.). Барнаул, 2003. 

Мокшин, 1998 – Мокшин Н.Ф. Религиозные 
верования мордвы. Саранск, 1998. 

Мокшин, 2006 – Мокшин Н.Ф. Мордва // 
Tartarica. Казань; М.; СПб., 2006. 

Молотова, 2010 – Молотова Т.Л. Религиозный 
фактор в сохранении идентичности восточных 
марийцев // ЭО. 2010. №6.  

Молотова, 2011 – Молотова Т.Л. Об особен-
ностях культуры марийцев Татарстана // Музей-
ный вестник. №5. Йошкар-Ола, 2011.  

Молькеевские, 1993 – Молькеевские кряшены. 
Казань, 1993. 

Мордвинкина. 1960 – Мордвинкина А.И. К ис-
тории культуры овса в СССР // Материалы по ис-
тории сельского хозяйства и крестьянства СССР. 
М., 1960. Сб.4. 

Морозан, 2007 – Морозан В.В. История сберега-
тельных касс в императорской России. СПб., 2007. 

Морозов, 1936 – Морозов И.Л. Экономика та-
тарской пореформенной деревни и массовое дви-
жение татарского крестьянства в Татарии в 50–70-

х годах XIX в. // Материалы по истории Татарии 
второй половины XIX в. Вып.1. М.-Л., 1936. 

Мудрак, 2009 – Мудрак О. Классификация 
тюркских языков и диалектов // Orientalia et Сlas-
siсa: Труды Ин-та вост. культур и античности. 
Вып.23. М., 2009. 

Мусульманская Средняя Азия, 2004 – Мусуль-
манская Средняя Азия. Традиционализм и ХХ век. 
М., 2004. 

Муфтийзаде, 2000 – Муфтийзаде И. Очерк во-
енной службы крымских татар с 1783 по 1899 г. // 
Москва-Крым. Историко-публицистический аль-
манах. М., 2000. 

Мухамедова, 1972 – Мухамедова Р.Г. Татары-
мишари: историко-этнографическое исследование. 
М., 1972. 

Мухамедова, 2008 – Мухамедова Р.Г. Татары-
мишари: историко-этнографическое исследование. 
Казань, 2008.  

Мухаметдинов, 2004 – Мухаметдинов Р.Ф. 
Юсуф Акчура // Татарские интеллектуалы. Казань, 
2004. 

Мухаметзянов, 2002 – Мухаметзянов А. Татары 
Восточного Казахстана // Татарстан. 2002. №8–9. 

Мухаметзянова, 2008 – Мухаметзянова Д.С. 
Кадимистская система образования в историче-
ском и педагогическом контекстах. Казань, 2008. 

Мухаметшин – Мухаметшин Ю.Г. Материалы 
по истории деревень пермских татар. – [Электрон-
ный ресурс]. Режим доступа: http://barda-
perm.narod.ru/kitaplar/permtatar/pril1.htm. Дата об-
ращения: 21.05.2012. 

Мухаметшин, 1977 – Мухаметшин Ю.Г. Тата-
ры-кряшены: историко-этнографическое исследо-
вание материальной культуры. Середина XIX – 
начало XX вв. М., 1977. 

Мухаметшин, 1985 – Мухаметшин Ю.Г. Тра-
диционное жилище татар Среднего Поволжья и 
Приуралья // К вопросу этнической истории татар-
ского народа. Казань, 1985. 

Мухаметшин, 1998 – Мухаметшин Р. Ислам в 
общественной и политической жизни татар и Та-
тарстана. Казань, 1998. 

Мухаметшин, 2003 – Мухаметшин Р.М. Тата-
ры и ислам в ХХ веке (Ислам в общественной и 
политической жизни татар и Татарстана). Казань, 
2003. 

Мухаметшин, 2005 – Мухаметшин Р.Г. Татар-
ский традиционализм: особенности и формы про-
явления. Казань, 2005.  

Мухаметшин, 2005а – Мухаметшин Р.М. 
Ислам в общественной и политической жизни та-
тар и Татарстана в ХХ веке. Казань, 2005. 

Мухаметшин, 2005б – Мухаметшин Р.М. В 
поисках идеологической идентичности // Ислам, 
идентичность и политика в постсоветском про-
странстве. Казань, 2005. 

Мухаметшин, 2006 – Мухаметшин Р.М. Му-
сульманская община как источник и цитадель та-
тарского традиционализма // Татарские мусульман-
ские приходы в Российской империи. Казань, 2006.  

Мухамметдинов, 2000 – Мухамметдинов Р.Ф. 
Нация и революция (Трансформация националь-



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1093

ной идеи в татарском обществе первой трети ХХ 
века). Казань, 2000. 

Нагайбаки, 1995 – Нагайбаки: Сб. статей. Ка-
зань, 1995. 

Наганава, 2006 – Наганава Н. Формирование 
мусульманского общества через царскую админи-
страцию: махалля под юрисдикцией оренбургско-
го магометанского Духовного собрания после 
1905 г. // Татарские мусульманские приходы в 
Российской империи. Казань, 2006. 

Наганава, 2011 – Наганава Н. Мусульманское 
сообщество в условиях мобилизации: участие вол-
го-уральских мусульман в войнах последнего де-
сятилетия существования Российской империи // 
Волго-Уральский регион в имперском пространст-
ве: XVIII–XX вв. / под ред. Наганава Норихиро, 
Усмановой Д.М., Хамамото Мами. М., 2011. 

Наганава, 2012 – Наганава Норихиро. Мактаб 
или Школа? Введение всеобщего начального об-
разования в среде Волго-Уральских мусульман // 
Научный Татарстан. 2012. №1. 

Назмиева, 2007 – Назмиева А.А. Архитектура 
сада мусульманского населения Старотатарской 
слободы г.Казани // Материалы 59-й республикан-
ской научной конференции КГАСУ. Сборник на-
учных трудов докторантов и аспирантов. Казань, 
2007. 

Найт, 2005 – Найт Н. Наука, империя и на-
родность: Этнография в Русском географическом 
обществе, 1845–1855 // Российская империя в за-
рубежной историографии. Работы последних лет: 
Антология. М., 2005. С.146–188. 

Насипов – Насипов И.С. Финно-угорские за-
имствования в татарском языке: синопсис и таксо-
номия. – [Электронный ресурс]. Режим доступа: 
http://www.dissers.ru/avtoreferati-dissertatsii-
filologiya/a279.php. Дата обращения: 21.05.2012. 

Насыри, 1977 – Насыри К. Избранные произ-
ведения. Казань, 1977.  

Насыров, 2005 – Насыров И. Ислам и военная 
служба в России // Ислам. 2005. №1.  

Нафигов, 1964 – Нафигов Р.И. Формирование 
и развитие передовой татарской общественно-
политической мысли. Казань, 1964. 

Нафигов, 1989 – Нафигов Р.И. Неизвестные 
страницы истории. Казань, 1989.  

Национальные, 1997 – Национальные окраины 
Российской империи: становление и развитие сис-
темы управления. М., 1997.  

Нигамедзинов, 2003 – Нигамедзинов Ф.Ф. Ку-
печеское сословие России на рубеже XIX–XX 
веков. Казань, 2003. 

Нигамедзинов, 2005 – Нигамедзинов Ф.Ф. Та-
тарское купечество Казанской губернии (конец 
XIX – начало ХХ вв.). Казань, 2005. 

Нигматуллин, 1959 – Нигматуллин С.Н. О по-
литике царизма по переводу башкир и мишарей из 
военного сословия в податное в 20-х и 30-х годах 
XIX века // Из истории Башкирской АССР. Уфа, 
1959.  

Нигмедзянов, 2003 – Нигмедзянов М.Н. Татар-
ская народная музыка. Казань, 2003. 

Николаев, 1998 – Николаев Г.А. Предприим-
чивые люди средневолжской многонациональной 

деревни в конце XIX – начале XX в. (По материа-
лам Казанской и Симбирской губерний) // Пред-
принимательство Поволжья: истоки, традиции, 
проблемы и тенденции развития: Материалы науч. 
конф. Чебоксары, 23–24 июня 1997 г. Чебоксары, 
1998. 

Николаев, 2003 – Николаев Г.А. Типы, моди-
фикация и структура поземельной общины сред-
него Поволжья в начале ХХ в. // Регионология. 
2003. №3. С.301–315. 

Николаев, 2006 – Николаев Г.А. Экономиче-
ский строй крестьянских хозяйств Среднего По-
волжья рубежа XIX–XX веков: этнокультурные и 
локальные особенности // Динамика и темпы аг-
рарного развития России: инфраструктура и ры-
нок: Материалы XXIX сессии Симпозиума по 
аграрной истории Восточной Европы. Орел, 2006.  

Николаев, 2009 – Николаев Г.А. Средневолж-
ская деревня в конце XIX – в начале XX века: эт-
ническая ситуация и ассимиляционные процессы 
// ЧГВ. 2009. №4.  

Николаев, 2010 – Николаев Г.А. Поликон-
фессиональная деревня Среднего Поволжья во 
второй половине XIX – начале XX века: «свои» и 
«чужие» // ЧГВ. 2010. №5. 

Никольский, 1925 – Никольский Н.В. Чуваши // 
Материалы по изучению Татарстана. Казань, 1925. 

Никольский, 2004 – Никольский Н.В. Собр. соч. 
Т.1. Труды по этнографии и фольклору чувашского 
народа / сост. Г.Б.Матвеев. Чебоксары, 2004.  

Никольский, 2007 – Никольский Н.В. Собрание 
сочинений. Т.II. Труды по истории христианиза-
ции и христианского просвещения чувашей. Че-
боксары, 2007. 

Нисияма, 2003 – Нисияма К. Принятие ислама 
крещенными татарами и православная церковь: 
этнокультурное противостояние на Среднем По-
волжье в середине XIX в. // Новая волна в изуче-
нии этнополитической истории Волго-Уральского 
региона. Sapporo, 2003.  

Ноак, 1998 – Ноак К. Некоторые особенности 
социальной структуры поволжских татар в эпоху 
формирования наций (конец XIX – начало XX в.) 
// ОИ. 1998. №5. 

Новиков, 1977 – Новиков Ф.А. Беседы о мас-
терстве зодчего // Панорама Искусств. №10. М., 
1977. 

Ногманов, 2003 – Ногманов А. Мусульмане 
Волго-Уральского региона в Российском законода-
тельстве XIX в. // Новая волна в изучении этнопо-
литической истории Волго-Уральского региона: Сб. 
статей / под ред. Камитако Мацузато. Sapporo, 2003. 

Ногманов, 2005 – Ногманов А.И. Самодержа-
вие и татары. Казань, 2005. 

Нугманова, 2002 – Нугманова Г.Г. Татарские 
усадьбы в застройке Казани // Татарские слободы 
Казани: Очерки истории. Казань, 2002. 

Нужна ли реформа, 2004 – Нужна ли реформа 
исламу? Казань, 2004. 

Нуриева, 2011 – Нуриева Ф. Старотатарский 
литературный язык // Диалектология, история и 
грамматическая структура тюркских языков. Ка-
зань, 2011.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1094 

ОМДС, 2011 – ОМДС и духовное развитие та-
тарского народа в последней четверти XVIII – 
начале ХХ вв. Казань, 2011. 

Орлов, 2000 – Орлов В.В. Городские общест-
венные банки Чувашии во второй половине XIX – 
начале XХ веков // Поволжье в системе всерос-
сийского рынка: история и современность: Мате-
риалы науч. конф. Чебоксары, 2000. 

Отечественная история, 1996 – Кавказская 
война // Отечественная история: В 5 т.: Т.2.: Д–К. 
М., 1996.  

Очерки истории, 2010 – Очерки истории По-
волжья и Приуралья в имперский период / под 
ред. В.Н.Данилова и П.С.Кабытова. Саратов, 2010. 

Очерки, 1959 – Очерки по истории Башкир-
ской АССР: в 2 т. Т.1. Ч.2. Уфа, 1959. 

Очерки, 1973 – Очерки истории партийной ор-
ганизации Татарии. Изд.2-е. Казань, 1973.  

Очерки, 2002 – Очерки истории распростране-
ния исламской цивилизации: В 2 т. М., 2002. Т.1: 
От рождения исламской цивилизации до монголь-
ского завоевания.  

Очерки, 2010 – Очерки истории Поволжья и 
Приуралья в имперский период / под ред. В.Н.Да-
нилова и П.С.Кабытова. Саратов, 2010 

Панин, 1960 – Панин Г.А. «Списки населенных 
мест» Российской империи как исторический ис-
точник // Археологический ежегодник за 1959 г. 
М., 1960. С.179–192. 

Пермские, 1983 – Пермские татары: Сб. статей. 
Казань, 1983. 

Петренко, 1984 – Петренко А.Г. Древнее и 
средневековое животноводство Среднего Повол-
жья и Предуралья. М., 1984. 

Петровский-Штерн, 2003 – Петровский-Штерн 
Й. Евреи в русской армии: 1827–1914. М., 2003. 

Петропавловск, 1985 – Петропавловск. Из се-
рии: История городов Казахстана. Алма-Ата, 1985.  

Пислегин, 2010 – Пислегин Н.В. Удмуртское 
крестьянство и власть (конец XVIII – первая поло-
вина XIX в.). Ижевск, 2010. 

Пислегин, 2011. – Пислегин В.Н. Некоторые 
заметки о татарах «удмуртских» уездов Вятской 
губернии в дореволюционную эпоху // Историче-
ские судьбы народов Поволжья и Приуралья: Сб. 
статей. Вып.2. Казань, 2011. 

Поволжье, 2007 – Поволжье – «внутренняя 
окраина» России: государство и общество в освое-
нии новых территорий (конец XVI – начало 
XX вв.) / под ред. Э.Л.Дубмана, П.С.Кабытова. 
Самара, 2007.  

Погодин, 2000 – Погодин П.М. Дорожные за-
писки // Богородицкая Н.А. Нижегородская ярмар-
ка в воспоминаниях современников. Н.Новгород, 
2000. 

Покровский, 1947 – Покровский С. Внешняя тор-
говля и внешняя торговая политика России. М., 1947.  

Полубояров, 1995 – Полубояров М.С. Заселе-
ние Пензенского края в XVII – начале XVIII вв. // 
Земство. Историко-краеведческий журнал. Пенза, 
1995. №2. 

Приуральские, 1990 – Приуральские татары. 
Казань, 1990. 

Промышленность, 1991 – Промышленность 
России на рубеже XIX–XX вв. М., 1991.  

Проскурякова, 2006 – Проскурякова Н.А. Эко-
номическая модернизация России XIX – начало 
XX в. (теоретико-методологический аспект) // 
Индустриальное наследие. Сборник материалов II 
Международной научной конференции. Г.Гусь-
Хрустальный, 26–27 июня 2006 г. Саранск, 2006. 

Прусс, 1979 – Прусс Н.М. Критический анализ 
миссионерской педагогики. Казанский край: конец 
XIX века // Педагогическая мысль в Казанском 
крае в конце XIX – начале ХХ века: Сб. статей. 
Казань, 1979. С.43−51.  

Рабочий, 1981 – Рабочий класс в Татарии 
(1861–1980 гг.). Казань, 1981. 

Разгон, 1998 – Разгон В.Н. Сибирское купече-
ство в XVIII – первой половине XIX в. Региональ-
ный аспект предпринимательства традиционного 
типа. Барнаул, 1998. 

Раимов, 1941 – Раимов Р.М. 1905 год в Башки-
рии. М., 1941.  

Раимов, 1943 – Раимов Р.М. Башкирский на-
род в Отечественной войне 1812 г. Уфа, 1943.  

Рамазанова, 1984 – Рамазанова Д.Б. Формиро-
вание татарских говоров юго-западной Башкирии. 
Казань, 1984. 

Рафикова, 2004 – Рафикова Г. «Волнение воз-
никло из заблуждений и ошибок» (Сулеевское 
восстание 1885 г.) // ГА-ЭВ. 2004. №2.  

Рахим, 1928 – Рахим А. К вопросу о татарском 
крестьянском движении 1878 г. // ВНОТ. 1928. №8. 

Рахим, 2004 – Рахим Али. Новые списки та-
тарских летописей // Проблемы истории Казани: 
современный взгляд: Сб. статей. Казань, 2004. 

Рашин, 1956 – Рашин А.Г. Население России 
за 100 лет (1811–1911). Статистические очерки. 
М., 1956. 

Рахимов, 1991 – Рахимов С. Медресе «Галия» 
// Идель. 1991. №1. 

Рахимов, 1992 – Рахимов Р.Н. Тептярские пол-
ки в Отечественной войне 1812 года // «Любезные 
вы мои…». Уфа, 1992. 

Рахимов, 1996 – Рахимов Р.Н. К вопросу об 
участии 1 Башкирского и 1 Тептярского полков в 
Бородинском сражении // Башкиры и Оренбуржье: 
история и современность (к 150-летию Караван-
Сарая). Уфа, Оренбург, 1996.  

Рахимов, 1997 – Рахимов С. Социально-пра-
вовой статус татарских учебных заведений послед-
ней четверти XVIII – нач. ХХ вв. // Ислам в татар-
ском мире: история и современность. Казань, 1997.  

Рахимов, 2002 – Рахимов Р.Н. Доблестные сы-
ны Урала в Отечественной войне 1812 года // Во-
енно-исторический журнал. 2002. №9. 

Рахимов, 2003 – Рахимов Р.Н. Проекты реформ 
Башкиро-мещерякского войска. Первая половина 
XIX века // Victoria. Gloria. Fama: Сб. материалов 
междунар. науч. конф., посв. 300-летию Военно-
исторического музея артиллерии, инженерных 
войск и войск связи. СПб., 2003. Ч.III.  

Рахимов, 2008 – Рахимов Р.Н. История тептяр-
ских конных полков. 1790–1845. Уфа, 2008. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1095

Рахматуллин, 1974 – Рахматуллин У.Х. К воп-
росу о припуске на башкирские земли // Страницы 
по истории Башкирии. Уфа, 1974.  

Рахматуллин, 1988 – Рахматуллин У.Х. Насе-
ление Башкирии в XVII–XVIII вв. Вопросы фор-
мирования небашкирского населения. М., 1988. 

Рашин, 1956 – Рашин А.Г. Население России 
за 100 лет (1811–1911). Статистические очерки. 
М., 1956. 

Резван, 1991 – Резван Е.А. Коран и коранове-
дение // Ислам. Историографический очерк / под 
ред. С.М.Прозорова. М., 1991.  

Резван, 2006 – Резван Е.А. ал-Хадж из России 
// Ислам на территории бывшей Российской импе-
рии: Энциклопедический словарь. Т.1 / сост. и отв. 
ред. С.М.Прозоров. М., 2006.  

Ремнев, 2000 – Ремнев А.В. Региональные па-
раметры имперской «географии власти» (Сибирь и 
Дальний Восток) // Ab imperio. 2000. №3/4.  

Республика Татарстан, 2001 – Республика Та-
тарстан. 1920–2000 гг. Статистический сборник / 
Госкомстат Республики Татарстан. Казань, 2001. 

Римский, 1996 – Римский С.В. Церковная ре-
форма Александра II // ВИ. 1996. №4. 

Рогачев, 2002 – Рогачев В.И. Истоки (К про-
блеме историко-культурного и филологического 
наследия М.Е.Евсевьева). Саранск, 2002.  

Родин, 1975 – Родин Ф.Н. Бурлачество в Рос-
сии. М., 1975. 

Роднов, 2002 – Роднов М.И. Крестьянство 
Уфимской губернии в начале ХХ века (1900–1917 
гг.): социальная структура, социальные отноше-
ния. Уфа, 2002. 

Роднов, 2008 – Роднов М.И., Дегтярев А.Н. 
Хлебный рынок Уфимской губернии в конце XIX 
– начале XX века. Уфа, 2008. 

Роднов, 2011 – Мусульманское крестьянство 
нижнебельского левобережья к 1920 году (на при-
мере Илишевской волости) // Исторические судь-
бы народов Поволжья и Приуралья: Сб. статей. 
Вып.2. Казань, 2011. 

Рожкова, 1949 – Рожкова М.К. Экономическая 
политика царского правительства на Среднем 
Востоке во второй четверти ХIХ в. и русская бур-
жуазия. М.-Л., 1949. 

Рожкова, 1958 – Рожкова Н.А. Британская 
экспансия в Средней Азии в 30–40-х годах ХIХ в. 
и миссия Ричмонда Шекспира // История СССР. 
1958. №2. 

Роль, 2006 – Роль дореволюционных духовных 
учебных заведений в просветительстве народа: 
материалы межрегиональной науч.-прак. конф. 
посв. 100-летию медресе «Галия». 31 октября 
2006 г. Уфа, 2006. 

Романов-Славатинский, 2003 – Романов-Сла-
ватинский А. Дворянство в России. СПб., 1870. 
М., 2003. 

Рославцева, 2000 – Рославцева Л.И. Одежда 
крымских татар конца XVIII – начала ХХ в. Исто-
рико-этнографическое исследование. М., 2000.  

Россия, 2002 – Россия в начале XX века / под 
ред. акад. А.Н.Яковлева. М., 2002. 

Рубинштейн, 1964 – Рубинштейн Е.И. Книго-
печатание в русской провинции в первой половине 

ХIХ в. // 400 лет русского книгопечатания. Т.1. М., 
1964. 

Рустямова, 1958 – Рустямова А.Б. К вопросу о 
женском образовании среди казанских татар // 
УЗКГПИ. 1958. Вып.13. С.403–422. 

Рустямова, 1967 – Рустямова А.Б. Ижбобин-
ская женская школа и подготовка учительниц из 
татар // УЗКГПИ. 1967. Вып.53. С.148–154. 

Рыбаков, 1917 – Рыбаков С.Г. Устройство и 
нужды управления духовными делами мусульман 
в России. Пг., 1917. 

Сабанеев, 1873 – Сабанеев Л. Очерки Зауралья 
и степное хозяйство на башкирских землях. М., 
1873. 

Савельев, 1994 – Савельев П. И. Пути аграрно-
го капитализма в России. XIX век (По материалам 
Поволжья). Самара, 1994.  

Сагидуллин, 1930 – Сагидуллин М. К истории 
ваисовского движения // Очерки по изучению ме-
стного края. Казань, 1930.  

Сагитова, 1998 – Сагитова Л.В. Этничность в 
современном Татарстане. Казань, 1998. 

Садиков, 2001 – Садиков Р.Р. Поселения и жи-
лища закамских удмуртов (материальный и ду-
ховный аспекты). Уфа, 2001.  

Садиков, 2007 – Садиков Р.Р. Бавлинская 
группа удмуртов: история формирования и этно-
культурные особенности // Этнография восточно-
финских народов: история и современность: Сб. 
статей. Ижевск, 2007.  

Садиков, 2010 – Садиков Р.Р. Взаимодействия 
в этнически смешанных селениях Урало-Повол-
жья: история и современные тенденции развития // 
ЭО. 2010. №6.  

Садиков, 2010а – Садиков Р.Р. Процессы меж-
конфессионального взаимодействия в этнически 
смешанных селениях Урало-Поволжья: история и 
современные тенденции развития // ЭО. 2010. №6.  

Садиков, 2011 – Садиков Р.Р. Мусульмане и 
язычники: процессы межконфессиональных взаи-
моотношений в среде закамских удмуртов // Вест-
ник ВЭГУ. 2011. №5.  

Садур, 1987 – Садур В.Г. Татарское население 
Москвы (1860–1905 гг.) // Этнические группы в 
городах Европейской части СССР (формирование, 
расселение, динамика культуры). М., 1987.  

Сайдашева, 2008 – Сайдашева З.Н. Татарская 
музыка: история и современность. Казань, 2008. 

Сайфи, 1930 – Сайфи Ф. Татары до февраль-
ской революции. Казань, 1930. 

Салихов, 1995 – Салихов Р.Р., Хайрутди-
нов Р.Р. Памятники истории и культуры татарско-
го народа (конец XVIII – начало ХХ веков). Ка-
зань, 1995. 

Салихов, 1997 – Салихов Р.Р. Представитель-
ство татар-мусульман в выборных органах мест-
ного самоуправления в Казани на рубеже XIX–
ХХ вв. // Ислам в татарском мире: история и со-
временность. Казань, 1997. 

Салихов, 1999 – Салихов Р. Хасангата Габаши 
(1863–1936) // Очерки истории Высокогорского 
района Республики Татарстан. Казань, 1999.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1096 

Салихов, 2001 – Салихов Р.Р. Татарская бур-
жуазия Казани и национальные реформы второй 
половины XIX – начала ХХ в. Казань, 2001. 

Салихов, 2002 – Салихов Р.Р., Хайрутди-
нов Р.Р. Торговые дома татар-предпринимателей 
города Казани // Татарские слободы Казани. Очер-
ки истории. Казань, 2002. 

Салихов, 2004 – Салихов Р.Р. Участие татар-
ского предпринимательства России в обществен-
но-политических процессах второй половины XIX 
– ХХ вв. Казань, 2004. 

Салихов, 2005 – Салихов Р.Р., Хайрутдинов Р.Р. 
Исторические мечети Казани. Казань, 2005. 

Салихов, 2006 – Салихов Р.Р. Социальные 
функции татарской махалли // Татарские мусуль-
манские приходы в Российской империи. Казань, 
2006.  

Салмин, 2007 – Салмин А.К. Система религии 
чувашей. СПб., 2007. 

Сальников, 2005 – Сальников В.Г. Бугульмин-
ское земство. Дела, тревоги и мечты. Бугульма, 
2005. 

Самарское земство, 2009 – Самарское земст-
во: Опыт практической деятельности. 1865–
1918 гг. / под ред. П.С.Кабытова. Самара, 2009. 

Самойлович, 1926 – Самойлович А.Н. Литов-
ские татары и арабский алфавит // Известия обще-
ства обследования и изучения Азербайджана. Ба-
ку, 1926. №3.  

Сандерланд, 2005 – Сандерланд В. Русские 
превращаются в якутов? «Обынородчивание» и 
проблемы русской национальной идентичности на 
Севере Сибири, 1870–1914 // Российская империя 
в зарубежной историографии. Работы последних 
лет. М., 2005.  

Саттаров – Саттаров Г.Ф. Финно-угорский 
пласт ойконимии Татарстана. – [Электронный 
ресурс]. Режим доступа: http://kls.ksu.ru/boduen 
/bodart_1.php?id=9&num=24000000. Дата обраще-
ния: 20.06.2012. 

Саттарова, 2004 – Саттарова Л.И. Казанская 
узорная обувь. Культура и традиции. Тверь, 2004.  

Сафина, 1983 – Сафина Ф.Ш. Ткани домашне-
го производства (Конец XIX – начало XX вв.) // 
Пермские татары. Казань, 1983. 

Сафина, 1996 – Сафина Ф.Ш. Ткачество татар 
Поволжья и Урала. Конец XIX – начало XX вв. 
Историко-этнографический атлас татарского на-
рода. Казань, 1996.  

Сафиуллина, 2001 – Сафиуллина Р.Р. Арабская 
книга в духовной культуре татарского народа. 
Казань, 2001. 

Сафиуллина, 2003 – Сафиуллина Р.Р. История 
книгопечатания на арабском языке в России у 
мусульман Поволжья. Казань, 2003.  

Сафиуллина, 2008 – Сафиуллина-Аль Ан-
си Р.Р. Специфика передачи знаний в системе му-
сульманского образования татар в Казанском крае 
// Образование и просвещение в губернской Каза-
ни. Вып.1. Казань, 2008. 

Свердлова, 1991 – Свердлова Л.М. На перекре-
стках торговых путей. Казань, 1991. 

Свердлова, 1998 – Свердлова Л.М. Купечество 
Казани: дела и люди. Казань, 1998. 

Свердлова, 2008 – Свердлова Л.М. Демографи-
ческий профиль Казани XIX века // Материалы 
итоговой конференции Института истории им. 
Ш.Марджани АН РТ за 2006 год по отделу сред-
невековой истории. Казань, 2008. 

Свердлова, 2008а – Свердлова Л.М. Реализа-
ция инициативы казанского купечества по разви-
тию коммерческого образования (середина XIX – 
начало XX вв.) // Образование и просвещение в 
губернской Казани. Вып.1. Казань, 2008.  

Свердлова, 2011 – Свердлова Л.М. Казанское 
купечество: социально-экономический портрет 
(конец XVIII – начало XIX в.). Казань, 2011. 

Сверкунова, 1996 – Сверкунова Н.В. Об осо-
бенностях культурного развития Сибири // Регио-
нология. 1996. №1.  

Северный Кавказ, 2007 – Северный Кавказ в 
составе Российской империи. М., 2007. 

Семипалатинск, 1984 – Семипалатинск. Из се-
рии: История городов Казахстана. Алма-Ата, 1984.  

Сенюткина, 2006 – Сенюткина О.Н., Загидул-
лин И.К. Нижегородская ярмарочная мечеть – 
центр общения российских и зарубежных мусуль-
ман (XIX – начало XX вв.). Н.Новгород, 2006. 

Сенюткина, 2007 – Сенюткина О.Н. Тюркизм 
как историческое явление (на материалах истории 
Российской империи 1905–1916 гг.). Н.Новгород, 
2007. 

Сенюткина, 2009 – Сенюткина О.Н. Формы 
содержания мусульманского духовенства, мечетей 
и конфессиональных школ на Нижегородчине // 
Источники существования исламских институтов 
в Российской империи: Сб. статей. Казань, 2009. 

Сепеев, 2006 – Сепеев Г.А. История расселе-
ния марийцев. Йошкар-Ола, 2006. 

Сибгатуллина, 2006 – Сибгатуллина А. Рели-
гиозно-суфийские мотивы в татарской литературе 
// Ислам и мусульманская культура в Среднем 
Поволжье: история и современность. Казань, 2006.  

Сибгатуллина, 2010 – Сибгатуллина А. Кон-
такты тюрок-мусульман Российской и Османской 
империй на рубеже XIX–ХХ вв. М., 2010.  

Сибгатуллина, 2010а – Сибгатуллина А.Т. 
Проблемы паломничества мусульман Волго-
Уральского региона в конце XIX – начале XX вв. // 
Исторические судьбы народов Поволжья и При-
уралья: Сб. статей. Вып.1. Казань, 2010. 

Симонова, 1969 – Симонова М.С. Отмена кру-
говой поруки // ИЗ. 1969. Т.83.  

Слепнев, 2000 – Слепнев И.Н. Влияние созда-
ния железнодорожной сети на товаризацию зерно-
вого производства России (вторая половина 
XIX в.) // Поволжье в системе всероссийского 
рынка: история и современность: Материалы науч. 
конф. Чебоксары, 2000.  

Смирнов, 1954 – Смирнов Н.А. Очерки изуче-
ния ислама в СССР. М., 1954.  

Смирнов, 1958 – Смирнов Н.А. Политика Рос-
сии на Кавказе в XVI – XIX веках. М., 1958.  

Смирнов, 1963 – Смирнов Н.А. Мюридизм на 
Кавказе. М., 1963. 

Смоларц, 2011 – Смоларц Е.Ю. Укрепление 
верноподданнических чувств среди мусульман 
Российской империи посредством дополнения 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1097

традиционной молитвы возношением император-
ского дома во второй четверти XIX в. // Историче-
ские судьбы народов Поволжья и Приуралья. Сб. 
статей. Вып.2. Казань, 2011. 

Смыков, 1962 – Смыков Ю.И. Развитие мелкой 
промышленности в пореформенной деревне Ка-
занской губернии (60–80-е годы XIX в.) // Вопро-
сы истории Татарии. Известия Казанского филиа-
ла АН СССР. Казань, 1962. 

Смыков, 1965 – Смыков Ю.И. Общественное 
разделение труда среди населения Казанской гу-
бернии в конце ХIХ в. (на материалах Первой все-
общей переписи населения в 1897 г. // Из истории 
Татарии. Казань, 1965. 

Смыков, 1973 – Смыков Ю.И. Крестьяне Сред-
него Поволжья в борьбе за землю и волю 60–90-е 
годы XIX века. Казань, 1973. 

Смыков, 1978 – Смыков Ю.И. Животноводство 
Среднего Поволжья в период капитализма (60– 
90-е годы XIX в.) // Исследования по историогра-
фии Татарии. Казань, 1978.  

Смыков, 1984 – Смыков Ю.И. Крестьяне Сред-
него Поволжья в период капитализма (Социально-
экономическое исследование). Казань, 1984. 

Смыков, 1988 – Смыков Ю.И., Гончарен-
ко Л.Н. Национальный состав кадров администра-
тивного аппарата самодержавия в Казанской гу-
бернии в конце XIX века // Развитие культуры Та-
тарии в дооктябрьский период. Казань, 1988. 

Собрание восточных рукописей – Собрание 
восточных рукописей ИВ АН УзССР. Ташкент, 
1952. 

Соколов, 1925 – Соколов В.Т. Мари // Мате-
риалы по изучению Татарстана. Казань, 1925.  

Стейнведел, 2011 – Стейнведел Ч. Положение 
Башкирии в составе России: региональные особен-
ности, параллели, общеимперский контекст (1552–
1917) // Волго-Уральский регион в имперском 
пространстве: XVIII–ХХ вв. М., 2011. 

Струмилин, 1966 – Струмилин С.Г. Очерки 
экономической истории России и СССР. М., 1966. 

Субботина, 2010 – Субботина А.М. Земство и 
удмуртская крестьянская община. Инновационный 
потенциал народной агрикультуры. Ижевск, 2010.  

Суворова, 1990 – Суворова З.В. Педагогиче-
ские идеи удмуртского просветителя И.С.Михе-
ева. Ижевск, 1990. 

Сударев, 1963 – Сударев М.С. Страницы исто-
рии. 175 лет Мулловской суконной фабрики. Уль-
яновск, 1963. 

Сулейманова, 2000 – Сулейманова Л.Ш. На-
циональные учебные заведения в Башкортостане в 
первое сорокалетие ХХ в. Уфа, 2000. 

Сулейманова, 2007 – Сулейманова Д.Н. Ин-
терьер городского жилища татар в XIX – начале 
ХХ вв. // Культурное своеобразие Старотатарской 
слободы: наследие и перспективы. Казань, 2007. 

Султангалиева, 2011 – Султангалиева Г.С. 
Деятельность первого оренбургского муфтия Му-
хамеджана Хусаинова в Казахской степи // Орен-
бургское магометанское духовное собрание и ду-
ховное развитие татарского народа в последней 
четверти XVIII в. – начале ХХ вв. Казань, 2010. 

Султанов, 2000 – Султанов Ф.М. Татарское на-
циональное движение: история и современность. 
Казань, 2000. 

Суслова, 1980 – Суслова С.В. Женские укра-
шения казанских татар середины XIX – начала 
XX в. Историко-этнографическое исследование. 
М., 1980.  

Суслова, 1992 – Суслова С.В. Костюм астра-
ханских татар XIX – начала ХХ вв. (по материалам 
музейных коллекций) // Астраханские татары. Ка-
зань, 1992.  

Суслова, 1995 – Суслова С.В. Традиционная 
одежда нагайбаков: компонентный анализ // На-
гайбаки. Казань, 1995.  

Суслова, 2000 – Суслова С.В., Мухамедова Р.Г. 
Народный костюм татар Поволжья и Урала (сере-
дина XIX – начало XX вв.). Историко-этногра-
фический атлас татарского народа. Казань, 2000. 

Суслова, 2004 – Суслова С.В. Финно-угорский 
компонент в структуре народного костюма волго-
уральских татар (ХΙХ – начало ХХ вв.) // Форми-
рование, историческое взаимодействие и культур-
ные связи финно-угорских народов: Материалы ΙΙΙ 
Междун. ист. конгресса финно-угроведов. Йош-
кар-Ола, 2004. 

Сызранов, 2006 – Сызранов А.В., Сафаров А.Т. 
Астраханские мечети // Традиционная народная 
культура и этнические процессы в многонацио-
нальных регионах Юга России: Материалы Все-
рос. науч. практ. конф., 8–9 июля 2006 г. / отв. ред. 
А.В.Сызранов, А.Р.Усманова. Астрахань, 2006. 

Сызранов, 2007 – Сызранов А.В., Сафаров А.Т. 
Мусульманская культовая архитектура города 
Астрахани (вторая половина XVI – начало 
XXI вв.) // Ислам на Юге России: Сб. статей / сост. 
и отв. ред. А.В.Сызранов. Астрахань, 2007. 

Тагиров, 1995 – Тагиров И.Р., Валеев Р.К. Об-
щественно-политическая жизнь в первой четверти 
ХХ века // Материалы по истории татарского на-
рода / АН Татарстана. Отд-е гуманитарных наук. 
Ин-т яз., лит. и ист. им. Г.Ибрагимова; редкол.: 
Алишев С.Х., Закиев М.З., Ураманчеев Ф.И., Ха-
санов М.Х. Казань, 1995. 

Тагирова, 1999 – Тагирова Н.Ф. Рынок Повол-
жья (вторая половина XIX – начало XX вв.). М., 
1999. 

Тагирова, 2011 – Тагирова Л.Ф. Кантонные на-
чальники Башкирии: национальная региональная 
элита первой половины XIX века. Уфа, 2011. 

Таиров, 2002 – Таиров Н.И. Акчурины. Казань, 
2002. 

Тарасов, 1984 – Тарасов Ю.М. Русская кресть-
янская колонизация Южного Урала во второй по-
ловине XVIII – первой половине XIX вв. М., 1984. 

Тартарика, 2008 – Тартарика. Этнография / 
отв. ред.: Р.Н.Мусина, Р.Р.Салихов, Р.Р.Хайрут-
динов. Казань-М., 2008.  

Татария, 1955 – Татария в дни первой русской 
революции. Казань, 1955. 

Татарские интеллектуалы, 2005 – Татарские 
интеллектуалы. Казань, 2005. 

Татарские, 2006 – Татарские мусульманские 
приходы в российской империи: материалы Все-



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1098 

рос. науч.-прак. конф. (27–28 сентября 2005 г., 
г.Казань). Казань, 2006. 

Татарские, 2010 – Татарские мурзы и дворяне: 
история и современность: Сб. статей. Вып.1. Ка-
зань, 2010. 

Татарский, 2009 – Татарский шамаиль: слово 
и образ / сост. И.Л.Алексеев и др. М., 2009. 

Татары на Севере Казахстана, 2004 – Татары 
на Севере Казахстана. (История и современность). 
Петропавловск, 2004. 

Татары, 1967 – Татары Среднего Поволжья и 
Приуралья / отв. ред. Н.И.Воробьев. М., 1967. 

Татары, 2004 – Татары на севере Казахстана 
(история и современность). Петропавловск, 2004. 

Терешкина, 1978 – Терешкина М.И. Подати и 
повинности государственных крестьян Марийско-
го края в первой половине XIX в. // Вопросы аг-
рарной истории Среднего Поволжья (Дооктябрь-
ский период). Йошкар-Ола, 1978. 

Титовец – Титовец Е.И. На стыке двух куль-
тур: рукописные книги белорусских татар [Элект-
ронный ресурс]. Режим доступа: 
http://knizhkult.narod.ru/Titivetc.htm. Дата обраще-
ния: 1.10.2012. 

Тихонов, 1978 – Тихонов Б.В. Переселения в 
России во второй половине XIX в. по материалам 
переписи 1897 г. и паспортной статистики. М., 
1978. 

Тихонов, 1988 – Тихонов Б.В. Каменноуголь-
ная промышленность и черная металлургия Рос-
сии во второй половине XIX в. М., 1988.  

Тихонов, 2007 – Тихонов А.К. Католики, му-
сульмане и иудеи Российской империи в послед-
ней четверти XVIII – начале XX в. СПб., 2007. 

Тихонов, 2008 – Тихонов А.К. Католики, му-
сульмане и иудеи Российской империи в послед-
ней четверти XVIII – начале ХХ в. СПб., 2008.  

Токарев, 1939 – Токарев С.В. Крестьянские 
картофельные бунты. Киров, 1939. 

Томилов, 1980 – Томилов Н.А. Этнография 
тюркского населения Томского Приобҗя. (Хозяй-
ство и материальная культура). Томск, 1980. 

Томилов, 1981 – Томилов Н.А. Тюркоязычное 
население Западно-Сибирской равнины в конце 
XVI – первой четверти XIX вв. Томск, 1981.  

Томилов, 1983 – Томилов Н.А. Очерки этно-
графии тюркского населения Томского Приобъя. 
(Этническая история, быт и духовная культура). 
Томск, 1983. 

Томилов, 1992 – Томилов Н.А. Этническая ис-
тория тюркоязычного населения Западно-Сибир-
ской равнины в конце XVI – начале XX в. Новоси-
бирск, 1992. 

Томилов, 1993 – Томилов Н.А. Проблемы эт-
нической истории: (По материалам Западной Си-
бири). Томск, 1993.  

Томпсон, 2008 – Томпсон С.Р. Российская 
внешняя торговля XIX – начала XX вв.: организа-
ция и финансирование / пер. с англ. М., 2008. 

Традиционное, 1988 – Традиционное мировоз-
зрение тюрков Южной Сибири. Пространство и 
время. Вещественный мир. Новосибирск, 1988. 

Тукай, 1943 – Тукай Г. Соч. Т.1. Казань, 1943. 

Тукай, 1969 – Тукай Г. Избранное. Казань, 
1969. 

Туманкин, 1960 – Туманкин К.М. Основание и 
развитие Петропавловска и его уезда во второй 
половине XVIII – первой половине XIX вв. //  
УЗКусГПИ. Т.6. Вып. исторический. Кустанай, 
1960.  

Тумашева, 1977 – Тумашева Д.Г. Диалекты си-
бирских татар. Казань, 1977. 

Туранов, 2009 – Туранов А.А. Борис Гаврилов: 
пять лет в сане священника. Размышления о «фак-
тах» биографии // Иднакар: Методы историко-
культурной реконструкции. Ижевск, 2009. №1. 

Туранов, 2009а – Туранов А.А. О крайних да-
тах биографии Бориса Гаврилова // Иднакар:  
Методы историко-культурной реконструкции. 
Ижевск, 2009. №3.  

Тухватуллин, 1928 – Тухватуллин Ф. Материа-
лы по истории Башкирии. Уфа, 1928.  

Тухватуллина, 2003 – Тухватуллина Л. Проб-
лема человека в трудах татарских богословов. Ка-
зань, 2003. 

Тыдман, 2000 – Тыдман Л.В. Изба. Дом. Дво-
рец: Жилой интерьер России с 1700 по 1840-е го-
ды. М., 2000.  

Тычинских, 2010 – Тычинских З.А. Служилые 
татары и их роль в формировании этнической 
общности сибирских татар (XVII–XIX вв.). Ка-
зань, 2010.  

Тюрин, 2007 – Тюрин В.А. Власть и городское 
самоуправление в Среднем Поволжье: опыт взаи-
модействия на рубеже XIX–XХ веков. Самара, 
2007. 

Тюркоглу, 2012 – Исмаил Тюркоглу. Переселе-
ние из Волго-Уральского региона в Османскую 
империю и его причины (1876–1914 гг.) // Испове-
ди в зеркале: Межконфессиональные отношения в 
центре Евразии (на примере Волго-Уральского ре-
гиона – XVIII–XXI вв.). Н.Новгород, 2012. 

Тюркологический, 1951 – Тюркологический 
сборник. М.-Л., 1951.  

Тюркологический, 1978 – Тюркологический 
сборник. 1975. М., 1978. 

Уразманова, 1976 – Уразманова Р.К. Каюм На-
сыри как этнограф // Выдающийся просветитель-
демократ Каюм Насыри. Казань, 1976.  

Уразманова, 2001 – Уразманова Р.К. Обряды и 
праздники татар Поволжья и Урала. Годовой цикл 
XIX – нач. ХХ вв.). Историко-этнографический 
атлас татарского народа. Казань, 2001. 

Усманов, 1964 – Усманов А.Н. Башкирский 
народ в Отечественной войне 1812 г. Уфа, 1964. 

Усманов, 1969 – Усманов М.А. Источники 
книги Ш.Марджани «Мустафад ал-ахбар фи ахва-
ли Казан ва Булгар». Ч.1, Казань, 1885 // Очерки 
истории Поволжья и Приуралья. Вып.2/3: Сборник 
статей. Казань, 1969.  

Усманов, 1972 – Усманов М.А. Татарские исто-
рические источники XVII–XVIII вв. Казань, 1972. 

Усманов, 1973 – Усманов Х.Ф. Землевладение 
в Башкирии в пореформенный период // Исследо-
вания по истории Башкирии XVII–XIX вв. Уфа, 
1973.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1099

Усманов, 1976 – Усманов Х.Ф. Размежевание 
башкирских дач между вотчинниками и припущен-
никами по правилам 10 февраля 1869 г. // Из исто-
рии сельского хозяйства Башкирии: Сб. статей / под 
ред. В.П.Иванкова и Х.Ф.Усманова. Уфа, 1976.  

Усманов, 1980 – Усманов М.А. Заветная мечта 
Хусаина Фаизханова. Казань, 1980. 

Усманов, 1981 – Усманов Х.Ф. Развитие капи-
тализма в сельском хозяйстве Башкирии в поре-
форменный период. 60–90-е годы XIX в. М., 1981. 

Усманов, 2010 – Усманов М.А. Приветствен-
ное слово // Татарские мурзы и дворяне: история и 
современность. Сб статей. Вып.1. Казань, 2010.  

Усманова, 2002 – Усманова Д.М. Духовное за-
вещание Б.Ваисова // ГА-ЭВ. 2002. №3–4. 

Усманова, 2006 – Усманова Д.М. Ваисовское 
движение в 1870–1916-х гг.: Источники и исто-
риография // Источники и исследования по исто-
рии татарского народа: материалы к учебным кур-
сам в честь юбилея академика АН РТ 
М.А.Усманова. Казань, 2006.  

Усманова, 2009 – Усманова Д.М. Мусульман-
ское «сектантство» в Российской империи: «Ваи-
совский Божий полк староверов-мусульман». 
1862–1916 гг. Казань, 2009.  

Устина, 2003 – Устина Н.А. Крестьянский по-
земельный банк в Среднем Поволжье (1885–
1917 гг.). Самара, 2003. 

Устюжанин, 1948 – Устюжанин Е.И. Волне-
ния государственных крестьян. 1861 – 1866 гг. // 
Материалы по истории Татарии. Вып.1. Казань. 
1948.  

Устюжанин, 1948а – Устюжанин Е.И. Кресть-
янское движение в период реформы 1861 г. // Ма-
териалы по истории Татарии. Вып.1. Казань, 1948. 

Утищев, 2000 – Утищев А.И. Князья и дворяне 
Кочубеи // Дворянская семья. Из истории дворян-
ских фамилий России. СПб., 2000.  

Фабрика, 1997 – Фабрика Ю.А. Церковь и ар-
мия в России. Военно-исторический очерк. Ново-
сибирск, 1997. 

Фазыл, 2005 – Фазыл Р. Крымскотатарская ли-
тература. Симферополь, 2005.  

Фархшатов, 1994 – Фархшатов М.Н. Народное 
образование в Башкирии в пореформенный период 
60–90-е годы XIX в. М., 1994. 

Фархшатов, 2000 – Фархшатов М.Н. Само-
державие и традиционные школы башкир и татар 
в начале ХХ века (1900–1917 г.). Уфа, 2000.  

Фархшатов, 2006 – Фархшатов М. Мусульман-
ское духовенство // Ислам на территории бывшей 
Российской империи: Энциклопедический словарь / 
сост. и отв. ред. С.М.Прозоров. Т.1. М., 2006. 

Фархшатов, 2010 – Фархшатов М.Н. Мектеб 
или школа: Прошения мусульман Волго-Ураль-
ского региона по вопросам образования за 1870–
1890-е годы // Научный Татарстан. 2010. №2. 
С.193–212. 

Фасеев, 1955 – Фасеев К.Ф. Из истории татар-
ской передовой общественной мысли (вторая по-
ловина XIX – начало XX веков). Казань, 1955. 

Фасеев, 1971 – Фасеев К.Ф. На путях проле-
тарского интернационализма (Утверждение идей 

интернационализма в татарской общественной 
мысли и культуре). Казань, 1971.  

Фасеев, 1982 – Фасеев Ф.С. Старотатарская 
деловая письменность XVIII в. Казань, 1982.  

Фахрутдинов, 1976 – Фахрутдинов Р.Г. Вклад 
Каюма Насыри в исследование истории и археоло-
гии казанских татар // Выдающийся просветитель-
демократ Каюм Насыри. Казань, 1976.  

Федоров, 2003 – Федоров В.А. Русская право-
славная церковь и государство. Синодальный пе-
риод. 1700–1917. М., 2003. 

Филатов, 2002 – Филатов С. Религиозная 
жизнь Поволжья. Прагматическое христианство // 
Религия и общество: Очерки религиозной жизни 
современной России. М.-СПб.; 2002.  

Фирсов, 1926 – Фирсов Н.Н. Прошлое Татарии. 
(Краткий научно-популярный исторический 
очерк). Казань, 1926. 

Франк, 2008 – Франк А. Исламская историо-
графия и «булгарская» идентичность татар и баш-
кир в России. Казань, 2008.  

Фриз, 2000 – Фриз Г. Сословная парадигма и 
социальная история России // Американская руси-
стика: вехи историографии последних лет. Импе-
раторский период. Антология. Самара, 2000. 

Футорянский, 1997 – Футорянский Л.И. Каза-
чество России на рубеже веков. Оренбург, 1997. 

Хабачев, 1911 – Хабачев А.Е. Пчеловодство в 
Казанской губернии. Казань, 1911. 

Хабибуллин, 2004 – Хабибуллин М.З. Из исто-
рии казанского исламоведения второй половины 
XIX – начала XX века: Михаил Александрович 
Машанов. Казань, 2004. 

Хабибуллин, 2006 – Хабибуллин А.А. Изучение 
истории Среднего Поволжья и Приуралья в Обще-
стве археологии, истории и этнографии при казан-
ском университете (1878–1929 гг.). Казань, 2006.  

Хабутдинов, 2001 – Хабутдинов А.Ю. Форми-
рование нации и основные направления развития 
татарского общества в конце XVIII – начале XX 
веков. Казань, 2001.  

Хабутдинов, 2003 – Хабутдинов А.Ю. Идеи 
национальной автономии Исмаил бея Гаспринско-
го и их воплощение в татарском обществе XIX–
XX вв. // Ислам и общество: История, философия, 
культура (феномен Исмаила Гаспринского). М., 
2003.  

Хабутдинов, 2005 – Хабутдинов А.Ю. Обще-
ственное движение молодежи у татар-мусульман в 
начале ХХ века. Н.Новгород, 2005. 

Хабутдинов, 2008 – Хабутдинов А.Ю. От об-
щины к нации: татары на пути от средневековья к 
Новому времени (конец XVIII – начало ХХ вв.). 
Казань, 2008. 

Хабутдинов, 2010 – Хабутдинов А.Ю. История 
Оренбургского магометанского духовного собра-
ния (1788–1917): Институты, идеи, люди. М.; 
Н.Новгород, 2010. 

Хабутдинов, 2010а – Хабутдинов А.Ю. Орен-
бургское Магометанское Духовное Собрание как 
основополагающий общенациональный институт 
// Pax Islamica. 2010. №2. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1100 

Хайретдинов, 2002 – Хайретдинов Д.З. Му-
сульманская община Москвы в XIV – начале 
ХХ вв. Н.Новгород, 2002. 

Хайрутдинов, 1997 – Хайрутдинов Р.Р. Татар-
ская феодальная знать и российское дворянство: 
проблемы интеграции на рубеже XVIII–XIX вв. // 
Ислам в татарском мире: история и современ-
ность. Казань, 1997. 

Хайрутдинов, 2002 – Хайрутдинов Р.Р. Управ-
ление государственной деревней Казанской гу-
бернии (конец XVIII – первая треть XIX вв.). Ка-
зань, 2002. 

Хайрутдинов, 2005–2006 – Хайрутдинов А. 
Муса Джаруллах Бигиев. Избр. труды в 2-х т. Ка-
зань, 2005–2006. 

Хакимов, 1972 – Хакимов Х.Х. Роль Казанской 
татарской учительской школы в развитии и рас-
пространении прогрессивной педагогической 
мысли среди татар // УЗКГПИ. 1972. Вып.105. 

Халидов, 1982 – Халидов А.Ю. Библиография 
арабских рукописей. М., 1982. 

Халидов, 1998 – Халидов А.Б. Концепция ис-
торического самосознания у Марджани // Мард-
жани: тарих һəм хəзерге заман: Халыкара фəнни 
конференциясе материаллары. Казань, 1998.  

Халиков, 1981 – Халиков Н.А. Земледелие та-
тар Среднего Поволжья и Приуралья XIX – начала 
ХХ в.: Историко-этнографическое исследование. 
М., 1981. 

Халиков, 1983 – Халиков Н.А. Орудия труда 
земледелия, скотоводства, рыболовства, бортниче-
ства и охоты // Культура Биляра. Булгарские ору-
дия труда и оружие Х–XIII вв. М., 1983. 

Халиков, 1992 – Халиков А.Х. 500 русских фа-
милий булгаро-татарского происхождения. Ка-
зань, 1992. 

Халиков, 1995 – Халиков Н.А. Хозяйство татар 
Поволжья и Урала (середина XIX – начало 
ХХ вв.). Историко-этнографический атлас татар-
ского народа. Казань, 1995. 

Халиков, 1998 – Халиков Н.А. Промыслы и ре-
месла татар Поволжья и Урала (середина XIX – 
начало XX в.). Казань, 1998.  

Халиков, 2011 – Халиков А.Х. Основы этноге-
неза народов Среднего Поволжья и Приуралья / 
Отв. ред. С.В.Кузьминых, Ф.Ш.Хузин. Казань, 
2011.  

Халитов, 1981 – Халитов Н.X. Характерные 
черты и особенности архитектуры казанских татар 
XVIII века // Взаимодействие интернационального 
и национального в изобразительном искусстве 
Татарстана. Казань, 1981. 

Халитов, 1982 – Халитов Н.X. К вопросу о 
происхождении полихромии в татарском народ-
ном зодчестве // Архитектура Среднего Поволжья. 
Межвузовский сборник. Казань, 1982. 

Халитов, 1985 – Халитов Н.X. Поиски «на-
ционального стиля» в архитектуре татар Казани в 
конце XIX – начале XX вв. // Искусство Татарста-
на: пути становления. Казань, 1985. 

Халитов,1989 – Халитов Н.Х. Памятники ар-
хитектуры Казани XVIII – начала XIX вв. Казань, 
1989. 

Халитов, 1991 – Халитов Н.Х. Архитектура 
мечетей Казани. Казань, 1991.  

Хамитбаева, 2008 – Хамитбаева Н.С. Волж-
ско-камское судоходство и сельское хозяйство 
Среднего Поволжья в эпоху капитализма (1861–
1900 гг.) // Материалы итоговой конференции 
Института истории им. Ш.Марджани АН РТ за 
2006 год по отделу средневековой истории. Ка-
зань, 2008. 

Ханбиков, 1968 – Ханбиков Я.И. Русские педа-
гоги в Татарии и их роль в развитии просвещения 
и педагогической мысли татарского народа. Ка-
зань, 1968. 

Хасанов, 1977 – Хасанов Х.Х. Формирование 
татарской буржуазной нации. Казань, 1977. 

Хафизов – Хафизов Г.Г. Братские узы народов 
Поволжья. – [Электронный ресурс]. Режим досту-
па: http://www.tatworld.ru/article.shtml?article= 
898&section=0&heading=189. Дата обращения: 
13.07.2012. 

Хвостов, 1922 – Хвостов В. Купеческая Казань 
// Старая и новая Казань. Казань, 1922.  

Хисамова, 1999 – Хисамова Ф.М. Татарский 
язык в восточной дипломатии России (XVI – нача-
ло XIX вв.). Казань, 1999.  

Хузина – Хузина Р.М. Танцы народов Повол-
жья. [Электронный ресурс] Режим доступа: 
www.sch-05.edusite.ru/DswMedia/vyist_tancyi.doc. 
Дата обращения: 5.06.2012. 

Цимбаев, 2004 – Цимбаев Н.И. Российская им-
перская государственность: к пониманию пробле-
мы // Российская империя: стратегии стабилиза-
ции и опыты обновления. Воронеж, 2004. 

Цуциев, 2006 – Цуциев А.А. Атлас этнополи-
тической истории Кавказа (1774–2004). М., 2006. 

Чаянов, 1989 – Чаянов А.В. Крестьянское хо-
зяйство: Избранные труды. М., 1989. 

Черновская, 2000 – Черновская В.В. Мусуль-
мане Ярославля. Ярославль, 2000. 

Чернышев, 1927 – Чернышев Е.И. Волнение 
казанских татар в 1878 г. (Очерк по архивным 
материалам) // ВНОТ. 1927. №7. 

Чернышев, 1948 – Чернышев Е.И. Крестьян-
ская реформа в Казанской губернии // Материалы 
по истории Татарии. Вып.1. Казань, 1948.  

Чернышев, 1948а – Чернышев Е.И. Татария в 
период разложения крепостного строя // Материа-
лы по истории Татарии. Вып.1. Казань, 1948.  

Чистов , 1986 – Чистов К.В. Народные тради-
ции и фольклор. Л., 1986.  

Чичерина, 1906 – Чичерина С.В. У приволж-
ских инородцев. Путевые заметки. СПб., 1906.  

Чолахян, 2008 – Чолахян В.А. Промышлен-
ность Нижнего Поволжья в условиях капитали-
стической модернизации в конце XIX – начале 
XX вв. // ВСГСЭУ. 2008. №2 (21). 

Чуваши, т.1 – Чуваши: история и культура. В 
2 т. Т.1 / отв. ред. В.П.Иванов. Чебоксары, 2009. 

Чулошников, 1936 – Чулошников А. Феодаль-
ные отношения в Башкирии в башкирские восста-
ния в первой половине XVIII в. // Материалы по 
истории Башкирии. Т.1. Уфа, 1936. 

Чупров, 1892 – Чупров А.И. Политическая эко-
номия. Лекции. М., 1892. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1101

Чураков, 2000 – Чураков В.С. Татарские доре-
волюционные исследователи о прошлом удмуртов 
// Этнический фактор и политика. История и со-
временность. Ижевск, 2000.  

Шагавиев, 2008 – Шагавиев Д.А. Татарская 
богословско-философская мысль (XIX – нач. 
ХХ вв.): курс лекций. Казань, 2008.  

Шадрин, 1999 – Шадрин В.М. Станичные суды 
в системе управления Оренбургского казачьего 
войска // Оренбургское казачье войско. Страницы 
истории Х–ХХ вв.: Сб. науч. тр. / под ред. А.П.Аб-
рамовского. Челябинск, 1999. 

Шайхиев, 1990 – Шайхиев Р.А. Татарская на-
родно-краеведческая литература XIX–ХХ вв. Ка-
зань, 1990.  

Шайхисламов, 1994 – Шайхисламов Р.Б. Насе-
ление государственной деревни дореформенной 
Башкирии. Уфа, 1994. 

Шайхисламов, 1998 – Шайхисламов Р.Б. Соци-
ально-экономическое развитие государственной 
деревни Южного Урала в первой половине XIХ в. 
Уфа, 1998. 

Шайхисламов, 2006 – Шайхисламов Р.Б. Кре-
стьянство Южного Урала в первой половине 
XIX в. Уфа, 2006. 

Шамилоглу, 1991 – Шамилоглу Ю. Формиро-
вание исторического сознания татар: Шигабутдин 
Марджани и образ Золотой Орды // Татарстан. 
1991. №10.  

Шамов, 1959 – Шамов Г.Ф. Санскритология в 
Казанском университете в первой половине XIX в. 
// Проблемы востоковедения. 1959. №3. 

Шамов, 1983 – Шамов Г.Ф. Профессор 
О.М.Ковалевский: Очерк жизни и научной дея-
тельности. Казань, 1983.  

Шарафутдинов, 2004 – Шарафутдинов Д.Р. 
Исторические корни и развитие традиционной 
культуры татарского народа XIX – начало XX вв. 
Казань, 2004. 

Шарафутдинов, 2004а – Шарафутдинов Д.Р. 
Традиционная культура татарского народа XIX – 
начало XX вв. Юность древнего Сабантуя. Казань, 
2004.  

Шарифуллина, 1991 – Шарифуллина Ф. Каси-
мовские татары. Казань, 1991.  

Шарифуллина, 1992 – Шарифуллина Ф.Л. Тра-
диционная свадебная обрядность астраханских 
татар // Астраханские татары: Сб. статей. Казань. 
1992. 

Шарифуллина, 2004 – Шарифуллина Ф.Л. Ка-
симовские татары. Историко-этнографическое ис-
следование традиционной народной культуры сер. 
XIX начала XX веков // Рязанский этнографиче-
ский вестник. Рязань, 2004. 

Шарифуллина, 2004а – Шарифуллина Ф.Л. 
Финно-угорские элементы в традиционной духов-
ной культуре татар // Формирование, историческое 
взаимодействие и культурные связи финно-угор-
ских народов: Материалы ΙΙΙ Междунар. ист. кон-
гресса финно-угроведов. Йошкар-Ола, 2004. 

Шарифуллина, 2008 – Шарифуллина Ф.Л. Ко-
стромские татары (Историко-этнографический 
очерк) // Этнологические исследования в Татар-
стане. Казань, 2008. Вып.2.  

Шенников, 1977 – Шенников А.А. Крестьян-
ские усадьбы Среднего Поволжья и Прикамья с 
ХVI до начала ХХ вв. // Этнография народов Вос-
точной Европы: Сборник статей. Географическое 
общество СССР. Л., 1977. 

Шепелев, 1968 – Шепелев Л.Е. Изучение дело-
производственных документов XIX – начала ХХ в. 
// Вспомогательные исторические дисциплины. 
Сб.1. Л., 1968. С.119–138. 

Шибаев, 1930 – Шибаев В.П. Этнический со-
став населения Европейской части СССР. Л., 1930. 

Шиммель, 2000 – Шиммель А. Мир исламско-
го мистицизма / пер. с англ. Н.И.Пригариной, 
А.С.Раппопорт. М., 2000.  

Ширгазин, 1992 – Ширгазин А.Р. Развитие 
планировочной структуры малых населенных мест 
Башкирии конце XVIII – начале ХХ в. // Социаль-
но-экономическое и политическое развитие Баш-
кирии в конце XVI – начале ХХ в. Уфа, 1992.  

Ширгазин, 2007 – Ширгазин А.Р., Калимулли-
на Д.Б. Духовное управление мусульман России в 
г.Уфе – памятник истории и культуры // Россия и 
Башкортостан: история отношений. Состояние и 
перспективы: Материалы Междунар. науч.-практ. 
конф., посв. 450-летию добровольного вхождения 
Башкирии в состав России (Уфа, 5–6 июня 
2007 г.). Уфа, 2007. 

Шитова, 1984 – Шитова С.Н. Традиционные 
поселения и жилища башкир. Вторая половина 
XIX – первая четверть ХХ в. М., 1984.  

Шкапин, 2010 – Шкапин С.В. Из истории изу-
чения истории многонациональной государствен-
ной деревни Казанской губернии второй трети 
XIX в. // Крестьянство в российских трансформа-
циях: исторический опыт и современность: мате-
риалы III Всерос. (XI Межрегиональной) конф. 
историков-аграрников Среднего Поволжья «Кре-
стьянство в российских трансформациях: истори-
ческий опыт и современность» (Ижевск, 17–19 
октября 2010 г.). Ижевск, 2010. 

Шкапин, 2011 – Шкапин С.В. Совместное рас-
селение народов в государственной деревне Ка-
занской губернии как фактор толерантных этно-
конфессиональных отношений (вторая треть 
XIX в.) // Исторические судьбы народов Поволжья 
и Приуралья: Сб. статей. Вып.2. Казань, 2011.  

Шквариков, 1939 – Шквариков В.А. Плани-
ровка городов России XVIII и начала XIX века. 
М., 1939. 

Шкунов, 1997 – Шкунов В. Татарские купцы в 
российско-восточной торговле (вторая половина 
XVIII – первая половина XIX вв.) // ГА-ЭВ. 1997. 
№3–4. 

Шкунов, 2002 – Шкунов В.Н. Оренбуржье в 
системе торгово-экономических отношений Рос-
сии со странами Востока (вторая половина XVII – 
первая половина XIX вв.). Самара, 2002. 

Шкунов, 2007 – Шкунов В.Г. Торгово-эконо-
мические отношения Российской империи с сопре-
дельными странами Востока во второй половине 
XVIII – первой половине XIX века. Самара, 2007. 

Шофман, 1960 – Шофман А.С. Русский санск-
ритолог П.Я.Петров // Очерки по истории русско-
го востоковедения. Сб.3. М., 1960. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1102 

Шофман, Шамов, 1956 – Шофман А.С., Ша-
мов Г.Ф. Восточный разряд Казанского универси-
тета (краткий очерк) // Очерки по истории русско-
го востоковедения. Сб.2. М., 1956. 

Штейнфельд, 1893 – Штейнфельд Н.П. Мал-
мыжские татары, их быт и современное состояние 
// Календарь и памятная книжка Вятской губернии 
на 1894 г. Вятка, 1893. 

Шубин, 1927 – Шубин И.А. Волга и волжское 
судоходство. М., 1927.  

Этнография, 2001 – Этнография марийского 
народа. Йошкар-Ола, 2001. 

Этнокультурное, 1991 – Этнокультурное рай-
онирование татар Среднего Поволжья. Казань, 
1991. 

Этнотерриториальные, 2002 – Этнотеррито-
риальные группы татар Поволжья и Урала и во-
просы их формирования. Историко-этнографиче-
ский атлас татарского народа. Казань, 2002. 

Эфиров, 1948 – Эфиров А.Ф. Нерусские шко-
лы Поволжья и Приуралья и Сибири. Историче-
ские очерки. М., 1948. 

Юзеев, 1998 – Юзеев А.Н. Татарская философ-
ская мысль конца XVIII–XIX веков (эволюция, 
основные направления и представители). В 2-х кн. 
Казань, 1998. 

Юзеев, 1999 – Юзеев А.Н. Татарское религи-
озное реформаторство конца XVIII–XIX веков в 
мировом контексте // ГА-ЭВ. 1999. №3/4.  

Юзеев, 2000 – Юзеев А.Н. Татарские мыслите-
ли конца XVIII – XIX веков о суфизме // Суфизм в 
Поволжье: история и специфика. Казань, 2000. 

Юзеев, 2002 – Юзеев А.Н. Ислам и националь-
ная идентичность казанских татар во второй поло-
вине XIX – ХХ вв. // Ислам и проблема идентич-
ности татар: Сб. статей. Казань, 2002. 

Юзеев, 2002а – Юзеев А.Н Суфизм в Повол-
жье и Приуралье // Татарская религиозно-фило-
софская мысль в общемусульманском контексте. 
Казань, 2002.  

Юзеев, 2002б – Юзеев А.Н. Татарская религи-
озно-философская мысль X–XIX веков // Татар-
ская религиозная мысль в общемусульманском 
контексте. Казань, 2002.  

Юзеев, 2003 – Юзеев А.Н. Очерки Марджани о 
восточных народах. Казань, 2003.  

Юзеев, Гимадеев, 2009 – Юзеев А.Н., Гимаде-
ев И.Ф. Марджани о татарской элите (1789–1889). 
Казань 2009. 

Юзефович, 1883 – Юзефович Б.М. Христиан-
ство, магометанство и язычество в восточных гу-
берниях России (Казанская и Уфимская губернии) 
// Русский вестник. М., 1883. Т.164. №3. 

Юлдашбаев, 1979 – Юлдашбаев Б.Х. Проблема 
нации и политическое положение башкир в соста-
ве царской России. Уфа, 1979. 

Юнусова, 1999 – Юнусова А.Г. Ислам в Баш-
кортостане. Уфа, 1999. 

Юнусова, 2006 – Юнусова А.Г. Башкирия // 
Ислам на территории бывшей Российской импе-
рии: Энциклопедический словарь / сост. и отв. ред. 
С.М.Прозоров. Т.1. М., 2006.  

Юрченков – Юрченков В.А. Ураган на всех пу-
тях // Литературная Россия. 2007. №13, 30.03. 

[Электронный ресурс] Режим доступа: 
http://www.litrossia.ru/2007/13/01361.html. Дата об-
ращения: 2.10.2012. 

Юсупов, 1969 – Юсупов А.И. Далекое и близ-
кое. Ульяновск, 1969. 

Юсупов, 1974 – Юсупов А.И. Господа Акчу-
рины. Казань, 1974. 

Юсупов, 1981 – Юсупов М.Х. Шигабутдин 
Марджани как историк. Казань, 1981. 

Юсупов, 2005 – Юсупов М.Х. Шигабутдин 
Марджани. Казань, 2005.  

Юхнева, 1984 – Юхнева Н.В. Этнический со-
став и этносоциальная структура населения Пе-
тербурга, вторая половина XIX – нач. XX в.: стат. 
анализ. Л., 1984. 

Ягафова, 2007 – Ягафова Е.А. Чуваши Урало-
Поволжья: история и традиционная культура эт-
нотерриториальных групп (XVII – начало ХХ вв.). 
Чебоксары, 2007. 

Ягафова, 2009 – Ягафова Е.А. Чуваши-му-
сульмане в XVIII – начале XXI века: Монография. 
Самара, 2009.  

Ягафова, 2010 – Ягафова Е.А., Данилко Е.С., 
Корнишина Г.А., Молотова Т.Л., Садиков Р.Р. Эт-
ноконфессиональные меньшинства народов Урало-
Поволжья. Самара, 2010.  

Яковлев, 1998 – Яковлев И.Я. Моя жизнь. М., 
1998.  

Якубцинер, 1965 – Якубцинер М.М. К истории 
культуры пшеницы в СССР // Материалы по исто-
рии земледелия СССР. М.; Л., 1965. Сб.3. 

Якупов, 2002 – Якупов Р.И. Тептяри: историко-
этнологические очерки. К проблеме генезиса эт-
ничности. М., 2002. 

Ямаева, 2002 – Ямаева Л.А. Мусульманский 
либерализм начала ХХ века как общественно-
политическое движение. Уфа, 2002. 

Янгузин, 1989 – Янгузин Р.З. Хозяйство баш-
кир дореволюционной России. Уфа, 1989. 

Янгузин, 1998 – Янгузин Р.З. Хозяйство и со-
циальная структура башкирского народа в XVIII–
XIХ вв. Уфа, 1998. 

Яхонтов, 2008 – Яхонтов В.В. Сельские посе-
ления // Татарика. Этнография. Казань; М., 2008. 

400 лет русского книгопечатания – 400 лет 
русского книгопечатания // Русское книгопечата-
ние до 1917 г. Т.1. М., 1964. 

 
На татарском языке 

Абилов, 1984 – Абилов Ш. Суфичылык // Татар 
əдəбияты тарихы: 6 т. Т.1: Борынгы һəм урта га-
сыр татар əдəбияты. Казан, 1984.  

Алишев, 2002 – Алишев С.Х. Башкорт феноме-
ны. Казань, 2002. 

Алишев, 2006 – Алишев С.Х. Татар тарихчыла-
ры. Казан, 2006. 

Арсланов, 1998 – Арсланов Л.Ш., Викто-
рин В.М. Александров-Гай «каракалпаклары» // 
Мирас. 1998. №4 (77). 

Əмирхан, 1997 – Əмирхан Р. Иманга тугры-
лык. Казан, 1997.  

Əхмəтҗанов, 1998, 1999, 2000 – Əхмəтҗа-
нов М.И. Татар кулъязма китабы // Мирас, 1998, 
№4–10; №1–2, 6–8, 10–12; №1, 3–4, 6–7, 9–10. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1103

Əхмəтҗанов, 2000 – Əхмəтҗанов М. Татар 
кулъязма китабы. Казан, 2000. 

Əхмəтҗанов, 2011а – Əхмəтҗанов М. Татар 
археографиясе. Соңгы елларда археографик экспе-
дициялəр вакытында тупланган кулъязмаларның 
тасвирламалары. Сигезенче кисəк. Казан, 2011. 

Бакиров, 2008 – Бакиров М.Х. Татар фолькло-
ры: Югары уку йортлары өчен дəреслек. Казан, 
2008. 

Бигиев, 1960 – Бигиев З. Повестьлар / кереш 
сүз авторы М.Гайнуллин. Казан, 1960.  

Бигиев, 1991 – Бигиев З. Зур гөнаһлар. Роман-
нар һəм сəяхəтнамə / төз., төп текстның транс-
крипциясен һəм хəзерге əдəби телгə тəрҗемəсен 
эшлəүче, искəрмəлəр һəм ахыр сүз авторы Р.Дау-
тов. Казан, 1991. 

Биктимирова, 2002 – Биктимирова Т.А. Татар 
хатын-кызлары мəгърифəт юлында. Казан, 2002. 

Валеев, 1999 – Валеев Р.К. Болак арты респуб-
ликасы. Казань, 1999.  

Валеев, 2007 – Валеев Р.К. Өзелгəн дога. Ка-
зань, 2007. 

Газиз, 1922 – Газиз Г. Насыйриның фəннəрне 
гавəмлəштерү юлында хезмəтлəре // Каюм Насый-
ри мəҗмугасы: Вафатына егерме ел тулу мөнə-
сəбəте белəн чыга. Казан, 1922. 

Газиз, 1923 – Газиз Г., Рəхим Г. Татар əдə-
бияты тарихы. Казан, 1923. Беренче җилд. Борын-
гы дəвер. Икенче бүлек. 

Газиз, 1925 – Газиз Г., Рəхим Г. Татар əдəби-
яты тарихы. Феодализм дəвере. Казан, 1925.  

Гайнуллин, 1978 – Гайнуллин М. Татар əдип-
лəре: иҗат портретлары. Казан, 1978. 

Гани, 1998 – Гани байга 160 яшь тулу мөнə-
сəбəте белəн (1839–1902) / төз. Мəдинə Рəхим-
кулова. Оренбург, 1998. 

Гобəйдуллин, 1989 – Гобəйдуллин Г. Тарихи 
сəхифəлəр ачылганда. Казан, 1989.  

Госманов, 1990 – Госманов М.Г. Тарихыбызда 
Хөсəен Фəезханов урыны // Үткəннəн килəчəккə. 
Казан, 1990.  

Госманов, 1994 – Госманов М.Г. Каурый калəм 
эзеннəн. Археограф язмалары. Казан, 1994. 

Госманов, 1996 – Госманов М. Ябылмаган ки-
тап яки чəчелгəн орлыклар. Казан, 1996. 

Госманов, 1998 – Госманов М. Шиһабетдин 
Мəрҗани һəм тарихи чыганакларны өйрəнү // 
Мəрҗани: тарих һəм хəзерге заман: Халыкара фəн-
ни конференциясе материаллары = Марджани: 
наследие и современность: Материалы междуна-
родной научной конференции. Казан, 1998.  

Госманов, 2000 – Госманов М.Г., Мəрда-
нов Р.Ф. «Шура» журналының библиографик күр-
сəткече. Казан, 2000. 

Госманов, 2002 – Госманов М.Г. Яңадан та-
нышу яки фидакарь хəйриячелəребез хакында // 
Казан утлары. 2002. №5. Б.139–154. 

Госманов, 2004 – Госманов М. Гасырдан-га-
сырга. Казан, 2004. 

Госманов, 2006 – Госманов М. Аның үз биек-
леге, үз бөеклеге // Хөсəен Фəезханов: Тарихи-
документаль җыентык / төз.-авт. Р.Мəрданов. Ка-
зан, 2006.  

Дəүлəт, 1998 – Дəүлəт Надир. Русия төрки-
лəренең милли көрəш тарихы (1905–1917). Казан, 
1998. 

Заһидуллин, 1991 – Заһидуллин И. Җыеннар 
тарихыннан // Казан утлары. 1991. №4. 

Ибраһимов, 1984 – Ибраһимов Г. Əсəрлəр. 7 
том. Тарихи хезмəтлəр (1911–1927). Казан, 1984. 

Исхакый, 1920 – Исхакый Гата. Əдəбият юлла-
ры: Рөшди мəдрəсəлəребез өчен дəреслек. Казан, 
1920. 

Ишемгулов, 1930 – Ишемгулов Б. Патша хө-
күмəте һəм мөселманнарның диния нəзарəте. Уфа, 
1930. 

Карурманны, 2001 – Карурманны чыккан чак-
та… XIX гасыр əдəбияты. Казан, 2001. 

Кол Гали, 1983 – Кол Гали. Кыйсса-и Йосыф. 
Йосыф турында кыйсса. – Казан, 1983.  

Миннегулов, 1994 – Миннегулов Х.Й., Садрет-
динов Ш.А. Əдəбият, Урта мəктəп һəм гимна-
зиялəрнең 9 сыйныфы, урта махсус уку йортлары, 
педагогия училищелары, колледж һəм лицей уку-
чылары өчен дəреслек. Казан, 1994. 

Мəрданов, 2007 – Мəрданов Р. 1897 елгы ха-
лык исəбен алу һəм Алабуга өязе мөселман татар-
лары // ГА-ЭВ. 2007. №1.  

Мəдрəсəлəрдə, 1992 – Мəдрəслəрдə китап 
киштəсе. Мəшһүр мəгърифəт үзəклəре тарихыннан 
/ төз. Р.Мəһдиев. Казан, 1992. 

Мəрданов, 2002 – Мəрданов Р. Тарих битлəрен 
актарганда… // Казан утлары, 2002, №3. 

Мəрданов, 2006 – Мəрданов Р.Ф. Иж шəhəре 
татарлары тарихыннан. Казан, 2006. 

Мəрданов, 2006 – Мəрданов Р. «Хөсəен Фəез-
ханов» китабы // Хөсəен Фəезханов: Тарихи-доку-
менталь җыентык / төз.-авт. Р.Мəрданов. Казан, 
2006.  

Мəрданов, 2008 – Мəрданов Р. Түлəк китабы. 
Дастан. Казан, 2008. 

Мəрданов, 2009 – Мəрданов Р. «Кыйссаи Йо-
сыф» кулъязмалары. Казан, 2009. 

Мəрданов, 2009а – Мəрданов Р. Мөхəм-
мəдъярның «Нуры содур» поэмасы. Казан, 2009. 

Мəрданов, 2010 – Мəрданов Р. Китапларда 
миллəт язмышлары. Казан, 2010. 

Миңнегулов, 1979 – Миңнегулов Х. ХIХ йөз та-
тар əдəбияты ядкярлəре. Казан, 1982. 

Мозаффари, 1930 – Мозаффари З. Ишаннар. 
Ишаннар-дəрвишлəр. Казан, 1930. 

Мөхəммəдев, 1957 – Мөхəммəдев Ш. Сайланма 
əсəрлəр. Казан, 1957. 

Мөхəммəтҗанов, 1982 – Мөхəммəтҗанов Р.М. 
Башкортстан Ык буе татарларының йола иҗаты (ка-
лендарь поэзиясе). Уфа, 1982.  

Мухамедова, 2004 – Мухамедова Р.Г. XIX га-
сыр фольклор үрнəклəре // Татар халык иҗаты. 
Фəнни эзлəнүлəр һəм фольклор үрнəклəре. Казан, 
2004.  

Ногман, 1958 – Ногман М. Н.И.Лобачевский 
исемендəге фəнни китапханə кулъязмаларының 
тасвирламасы. III чыгарылыш. Каюм Насыйри 
кулъязмалары. Казан, 1958. 

Сəгъди, 1926 – Сəгъди Г. Татар əдəбияты тари-
хы. Дəреслек-кулланма. Казан, 1926.  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1104 

Сəяхəтнəмəлəр, 2011 – Сəяхəтнəмəлəр /төз. 
Р.Ф.Мəрданов Казан, 2011. 

Таймас, 1996 – Таймас Баттал Г. Казан төр-
килəре. Казан, 1996. 

Таиров, 2003 – Таиров Н.И. Сəүдəгəр Агафу-
ровлар: сəүдə һəм иганə эшчəнлеклəре // Идел. 
2003. №1.  

Татар вакытлы, 1999 – Гайнанов Р.Р., Мəр-
дəнов Р.Ф., Шəкүров Ф.Н. Татар вакытлы Матбу-
гаты (1905–1924): Библиографик күрсəткеч = Та-
тарская периодическая печать (1905–1924): Биб-
лиографический указатель. Казань, 1999. 

Татар əдəбияты, 1985 – Татар əдəбияты тари-
хы. Алты томда. 2 том. Казан, 1985. 

Татар, 1968 – Татар əдəбияты. XIX йөз. Казан, 
1968. 

Татар, 1979 – Татар мəгърифəтчелек əдəбияты 
/ төз. М.Гайнуллин. Казан, 1979. 

Үтəбай-Кəрими, 1997 – Үтəбай-Кəрими Р. 
«Хəсəния» мəдрəсəсе // Ватандаш. 1997. №8.  

Фəезханов Хөсəен, 2011 – Фəезханов Хөсəен. 
Кыскача татар тарихы. Казан, 2011. 

Фəтхи, 1986 – Фəтхи А.С. Татар əдиплəре һəм 
галимнəренең кулъязмалары. Казан, 1986. 

Фəхреддинев, 1993 – Фəхреддинев Р. «Шиһа-
бетдин хəзрəт Мəрҗани хакында язмалардан» бер 
өзек // Фəхреддинев Р. Болгар вə Казан төреклəре. 
Казан, 1993.  

Хаков, 1972 – Хаков В.Х. Татар əдəби теленең 
барлыкка килүе һəм үсеше. Казан, 1972.  

Хаков, 2003 – Хаков В. Тел – тарих көзгесе. 
Казан, 2003.  

Хафизов, 1979 – Хафизов С. ХIХ йөз татар 
прозасы. Уфа, 1979. 

Хəбибуллин, 1977 – Хəбибуллин Г. Күпкырлы 
эшчəнлек // Социалистик Татарстан. 1977. 13 янв. 

Һади, 1957 – Һади Закир. Сайланма əсəрлəр. 
Казан, 1957. 

Чанышев, 2007 – Чанышев М. Кытайда татар 
мəгарифе тарихы. Казан, 2007. 

Эзлəнүлəр, 1989 – Эзлəнүлəр, уйланулар, та-
бышлар. Казан, 1989. 

Юсупов, 2006 – Юсупов Ф.Ю. Сафакүл татар-
лары: тарих, тел, халык иҗаты. Казан, 2006.  

Яхин, 1994 – Яхин А.Г. 9 сыйныфта татар əдə-
биятын укыту: укытучылар өчен кулланма. Казан, 
1994. 

 
На английском языке 

Abu-Manneh, 2005 – Abu-Manneh. A New Look 
at the Rise and Expansion of the Khalidi Sub-Order // 
Sufism and Sufis in Ottoman Society / Soures-
Doctrine-Rituals-Turuq-Archeitecture-Literature-Ico-
nografy-Modernism. Edited by Ahmet Yasar Ocak. 
Ankara, 2005. 

Alan W. Fisher, 1978 − Alan W. Fisher, The 
Crimean Tatars. Stanford, CA, 1978.  

Alexandre Bennigsen, 1976 − Alexandre Ben-
nigsen & Chantal Lemercier-Quelquejay, Islam in the 
Soviet Union. London, 1976.  

Alexandre Bennigsen, 1983 − Alexandre Ben-
nigsen & Marie Broxup, The Islamic Treat to the So-
viet Union. New York, 1983.  

Allen J. Frank, 1998 − Allen J. Frank, Islamic 
Historiography and «Bulghar» Identity among the 
Tatars and Bashkirs of Russia. Boston, 1998.  

Allen J. Frank, 2001 − Allen J. Frank, Muslim 
Religious Institutions in Imperial Russia: the Islamic 
World of Novouzensk District and the Kazakh Inner 
Horde, 1780−1910. Leiden-Boston, 2001.  

Ayşe Azade-Rorlich, 1986 − Ayşe Azade-Rorlich, 
The Volga Tatars: A Profile in National Resilience. 
Stanford, 1986.  

Azamatov, 2002 – Azamatov D. Orenburg Mo-
hammedan Assemly of Military Service of Moslems 
in the Russian Army (The End of 18th – the Begin-
ning of the 20th Century) // The Turks. №5. Ankara, 
2002. P.747–752. 

Batunsky, 1987 – Batunsky Mark. Russian mis-
sionary literature on islam // Zeitchrift fur Religions 
und Geisteschichte. 1987. 

Beitrage, 1846 – Beitrage zur Kenntnis des Rus-
sischen Reiches und der angranzenden Lander Asiens. 
SPb., 1846. 

Burbank, 2010 – Burbank J, Cooper F. Empires in 
World History Powers and The Politics of Difference / 
Princeton University Press. 2010.  

Catalogue – Catalogue of the Persian, Turkish, 
hindûstânî and pushtû manuscripts in the Bodlean 
library. Part II / by the late Hermann Ethė, Ph.D., 
Hon. M.A. Oxford, 1930. 

Charles Warren Hostler, 1957 − Charles Warren 
Hostler, Turkism and the Soviets: The Turks of the 
World and Their Political Objectives. New York, 
1957.  

Christian Noack, 2000 − Christian Noack, Mus-
limischer Nationalismus im ressischen Reich: Na-
tionsbildung und Nationalbewegung bei Tataren and 
Baschkiren: 1861−1917. Stuttgart, 2000.  

Crews, 2006 – Crews R. For Prophet and Tsar. 
Islam and Empire in Russia and Central Asia. 
Cambridge-London, 2006. 464 p. 

Dowler, 2001 – Dowler W. Classroom and 
Empire The politics and scalloping Eastern natio-
nalities 1860–1917. Toronto, 2001.  

Dziadulewicz, 1929 − Dziadulewicz S. Herbarz 
rodzin tatarskich w Polsce. Wilno, 1929.  

Edward J. Lazzerini, 1981 − Edward J. Lazzerini, 
Tatarovedenie and the «New Historiography» in the 
Soviet Union: Revising the Interpretation of the Tatar-
Russian Relationship // Slavic Review. 1981. 
№1(2−3).  

Edward J. Lazzerini, 1982 − Edward J. Lazzerini, 
Ethnicity and the Uses of History: The case of the 
Volga Tatars and Jadidism // Central Asian Survey. 
1982. №1 (2−3).  

Edward J. Lazzerini, 1994 − Edward J. Lazzerini, 
The Volga Tatars in Central Asia, 18th–20th Cen-
turies: From Diaspora to Hegemony // Central Asia in 
Historical Perspective ed. Beatrice F. Manz. Boulder, 
1994.  

Hroch, 1985 – Hroch M. Social preconditions of 
national revival in Europe. Cambridge, 1985. P.141–
144. 

Isaac N. Camp, 1918 − Isaac N. Camp, The Tur-
kish Races and Missionary Endeavour // The Moslem 
World. 1918. №8(2).  



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1105

Ismail Bey, 1988 – Ismail B. Gasprinskii, the 
Discourse of Modernism, and the Russians, published 
in Edward Allworth (ed.). Tatars of the Crimea. 
Durham, 1988.  

Mustafa Özgür Tuna, 2011 − Mustafa Tuna, 
Madrasa Reform as a Secularizing Process: A View 
from the Late Russian Empire // Comparative Studies 
in Society and History. 2011. №53(3).  

Paul W. Werth, 2002 − Paul W. Werth, At the 
Margins of Orthodoxy: Mission, Governance, and 
Confessional Politics in Russia’s Volga-Kama Re-
gion, 1827−1905. Ithaca-NY, 2002.  

Ra’anan, 1991 – Ra’anan U. The national fallacy 
// Conflict and peacemaking in multiethnic societies. 
New-York, 1991. 

Robert D. Crews, 2006 − Robert D. Crews, For 
Prophet and Tsar: Islam and Empire in Russia and 
Central Asia. Cambridge, MA, 2006. 

Robert P. Geraci, 2001 − Robert P. Geraci, Win-
dow on the East: National and Imperial Identities in 
Late Tsarist Russia. Ithaca-NY, 2001.  

Roy, 1985 – Roy O. Afghanistan, islam et moder-
nite politique. Paris, 1985.  

Serge A. Zenkovsky, 1960 − Serge A. Zenkovsky, 
Pan-Turkism and Islam in Russia. Cambridge, MA, 
1960.  

Spannaus, 2011 – Spannaus N. Abu Nasr Qursawi 
on Kalam and the Divine Attributes. Unpublished 
paper, 2011. 

Steinweded, 2007 – Steinweded Ch. How Bash-
kiria Became Part of European Russia. 1762–1881 // 
Russia Empire.Space.People.Power. 1730–1930 / 
Indiana Press. 2007. Р.94–124. 

Uli Shcamiloglu, 1990 – Uli Shcamiloglu. The 
Formation of a Tatar Historical Consciousness: Shiha-
buddin Marjani and the Image of the Image of the 
Golden Horde // Central Asian Survey. 1990. №9(2). 

Ulianova, 2009 – Ulianova G.N. Female 
Entrepreneurs in Nineteenth-Century Russia. London: 
Pickering & Chatto, 2009.  

Walter Kolarz, 1952 − Walter Kolarz, The Soviet 
Nationality Problem: Russia and Her Colonies. 
London, 1952.  

Werth, 2002 – Werth P. At the Margins of Ortho-
doxy: Mission, Governance, and Confessional Politics 
in Russia's Volga-Kama Region, 1827–1905. Ithaca, 
New York: Cornell University Press, 2002. 

Werth, 2008 – Paul W.Werth. Empire, Religious 
Freedom, and the Legal Regulation of «Mixed» // 
Marriage in Imperial Russia, Journal of Modern His-
tory. 2008. №80.2. 

 
На арабском языке 

Rida, 1931 – Muhammad Rashid Rida «al-Tajdid 
wa al-tajaddud wa al-mujaddidun», al-Manar, 31, No. 
10 (July 1931), 770. 

 
На башкирском языке 

Өфө тарихы, 1983 – Өфө тарихы. Кыскача 
очерк. Өфө, 1983. 

 
На казахском языке 

Казак улттык. Энциклопедия. Алматы, 2001. Т.3. 
 

На немецком языке 
Andreas Kappeler, 1982 − Andreas Kappeler, 

Russlands erste Nationalitäten das Zarebreich und 
Völker der Mittleren Wolga vom 16. bis 19. 
Jahrhundert. Köln, 1982.  

Andreas Kappeler, 1992 − Andreas Kappeler, 
Russland als Vielvölkerreich: Entstehung, Geschichte, 
Zerfall. München, 1992.  

Kappeler, 1982. – Kappeler A. Rußlands erste 
Nationalitäten. Das Zarenreich und die Völker der 
Mittleren Wolga vom 16. Bis 19. Jahrhundert. Köln-
Wien 1982.  

Kemper, 1998 – Kemper M. Sufis und Gelehrte in 
Tatarien und Baschkirien, 1789–1889: Der islamische 
Diskurs unter russischer Herrschaft. Berlin, 1998.  

Kemper, 1998 − Michael Kemper, Sufis und 
Gelehrte in Tatarien und Baschkirien, 1789-1889: der 
islamische Diskurs unter russischer Herrschaft, 
Islamkundliche Untersuchungen. Berlin, 1998.  

Noack, 1993 – Noack Ch. Die ethno-sozial 
Struktur der Wolga Tataren nach des russichen 
Volkszahlung von 1897. Schriftliche Hausarbeit zur 
Magisterprufungan dert Philosophischen. Koln, 1993. 
Tab. II a. 

Quelquejay, 1959 – Quelquejay Chantal Le 
«Vaisime» a Kazan: contribution a l’etude des con-
frereries musulmanes chez les tatars de la Volga. In: 
Die Welt des Islams. N. S. VI (1–2), 1959.  

 
На польском языке 

Kryczyński, 1984 – Kryczyński S. Kronika 
wojenna Tatarów Litewskich // Przegląd Huma-
nistyczny. 1984. №2. 

Lapicz, 1986 – Lapicz. Cz. Kitab tatarów 
litewsko-polskich. Toruń, 1986.  

Miśkewicz, 1990 – Miśkewicz A. Tatarzy polscy 
1918−1939. Warszawa, 1990. 

Nietyksza, 1971 – Nietyksza M. Ludność 
Warszuwy na przełomie XIX−XX. Wieku. Warszawa. 
1971. Ankes.6. 

Talko-Hryncewicz, 1924 –Talko-Hryncewicz J. 
Muślimowie, czyli tak zwani Tatarzy litewscy. 
Kraków, 1924.  

Tamże, 1938 – Tamże, Kryczyński S. Tatarzy 
litewscy. Próba monografii historyczno – etnogra-
ficznej // Rocznik Tatarski. T.III. Warszawa, 1938. 

Tyszkiewicz, 2002 – Tyszkiewicz J. Z historii 
tatarów litewsko-polskich. 1794−1994. Pułtusk, 2002. 

 
На турецком языке 

Alp, 2010 – Alp Alper. Kazan Tatarlarının Siyasî 
Konum ve Yönelişleri (1905–1916). Yayınlanmamış 
Doktora Tezi. Ankara, 2010. 

Devlet, 1998 – Devlet Nadir. 1917 Ekim İhtilali 
ve Türk-Tatar Millet Meclisi (İç Rusya ve Sibirya 
Türk Tatarlarının Millet Meclisi 1917–1919). 
İstanbul, 1998. 

Devlet, 1999 – Devlet Nadir. Rusya Türkleri’nin 
Milli Mücadele Tarihi (1905–1917). Ankara, 1999. 

Gökgöz, 2007 – Gökgöz Saime Selenga, Yevfimiy 
Aleksandroviç Malov İdil-Ural’da İslâm Karşıtı Rus 
Misyon Siyaseti. Ankara, 2007. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 
1106 

Kanlıdere, 2005 – Kanlıdere Ahmet, Kadimle-
Cedit Arasında Musa Carullah Hayatı-Eserleri-
Fikirleri. İstanbul, 2005.  

Kurat, 1969 – Kurat Akdes Nimet. «Kazan tür-
kleri’nin Medenî Uyanış Devri», Ankara Üniversitesi 
Dil ve Tarih-Coğrafya Fakültesi Dergisi, c.XXIV, 
1966. Ankara,1969.  

Maraş – Maraş İbrahim. Şeyh Zeynullah Rasuli 
(1833–1917). www.tasavvuf.info/imaras1.htm. Дата 
обращения: 3.09.2012. 

Maraş, 2001 – Maraş İbrahim. Türk Dünyasında 
Dini Yenileşme (1860–1917). İstanbul, 2001.  

Taymas, 1966 – Taymas Abdullah Battal. Kazan 
Türkleri. Ankara,1966. 

Taymas, 1958 – Taymas Abdullah Battal. Kazanlı 
Türk Meşhurlarından Rızaeddin Fahreddinoğlu 
Kişiliği Fikir Hayatı ve Eserleri. İstanbul, 1958. 

Taymas, 1958а – Taymas Abdullah Battal. 
Kazanlı Türk Meşhurlarından Alimcan Barudî. 
İstanbul, 1958. 

Taymas, 1958б – Taymas, Abdullah Battal. Ka-
zanlı Türk Meşhurlarından Musa Carullah Bigi. 
İstanbul,1958. 

Taymas, 1959 – Taymas, Abdullah Battal, İki 
Maksudîler Kişilikleri, Fikir Hayatları ve Eserleri. 
İstanbul, 1959. 

Taymas, 2000 – Rus İhtilalinden Hatıralar Ben Bir 
Işık Arıyordum. İstanbul, 2000.S.1–2. 

Topsakal, 2009 – Topsakal İlyas. Rus Misyoner 
Kaynaklarına Göre Rus Çarlığı ve Türkler. İstanbul, 
2009.  

Türkoğlu, 1997 – Türkoğlu İsmail. Sibiryalı 
Meşhur Seyyah Abdürreşid İbrahim. Ankara, 1997. 

Türkoğlu, 2000 – Türkoğlu İsmail. Rusya Türkleri 
Arasındaki Yenileşme Hareketinin Öncülerinden 
Rızaeddin Fahreddin. İstanbul, 2000. 

Algar, 2007 – Algar Hamid. Nakşibendilik. Haz. 
A. Cüneyd Köksal. İstanbul, 2007. 

Gümüşhanevi – Gümüşhanevi Ahmed Ziyaü-
ddin.Veliler ve Tarikatlarda Usul (Camiul usul). 
Mütercim Rahmi Serin. İstanbul. Год не указан. 

Gündüz, 1984 – Gündüz İrfan. Gümüşhanevi 
Ahmed Ziyaüddin (ks.) Hayatı-Eserleri-Tarikat an-
layışı ve Halidiyye tarikatı. İstanbul, 1984. 

Kırım’da medrese hayatı – Kırım’da medrese 
hayatı // Emel.1971. №63. 

Şimşek, 2004 – Şimşek Halil İbrahim. Osmanlı’da 
Müceddidilik. XII/XVIII Yüzyıl. İstanbul. 2004.  

Agaev, 1911 – Agaev A. Turk galeme // Turk 
Yurdu. 1911. №2–7. 

 
На уйгурском языке 

ڭتاتѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧارلارنى, 1988 – ڭتاتѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧارلارنى   
 ەقٮسѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧقٮچ تѧѧѧѧѧѧѧѧارٮخى. ڭسѧѧѧѧѧѧѧѧٮنجا خѧѧѧالق شѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧѧرٮياتىەن ,1988.

 
На украинском языке 

Пріцак, 1993 – Пріцак О. Про Агатангела 
Кримського у 120-і роковини народження // Схід-
ний світ. 1993. №1. 

 
На французском языке 

Alexandre Bennigsen, 1960 − Alexandre Ben-
nigsen & Chantal Lemercier-Quelquejay, La presse et 

le movement national chez les musulmans de Russie 
avant 1920. Paris, 1960.  

Hélèn Carrère d’Encausse, 1966 − Hélèn Carrère 
d’Encausse, Réforme et revolution chez les mu-
sulmans de l empire russe: Bukhara 1867−1924. Paris, 
1966.  

Hélèn Carrère d’Encausse, 1978 − Hélèn Carrère 
d’Encausse, L’Empire Éclaté: La Révolte des 
Nationes en U.R.S.S. Paris, 1978.  

Alexandre Bennigsen, 1960 − Alexandre Ben-
nigsen & Chantal Lemercier-Quelquejay, Les Mou-
vements nationaux chez les musulmans de Russie: Le 
«Sultangalievisme» au Tatarstan. Paris, 1960.  

Sultan Galiev, 1986 − Sultan Galiev, Le pére de la 
revolution tiers-mondiste: «Les inconnus de l’his-
toire». Paris, 1986.  

Georgeon, 1980 – Georgeon F. Aux origines du 
nationalisme Turc: Yusuf Akcura (1876–1935). Paris, 
1980.  

 
На чувашском языке 

Ваттисен, 2004 – Ваттисен сăмахĕсем, ка-
ларăшсем, сутмалли юмахсем. Чувашские посло-
вицы, поговорки и загадки. 2-мĕш кăларăм. Шу-
пашкар, 2004.  

Тимофеев, 2002 – Тимофеев Г.Т. Тăхăръял: 
Этнографи тĕрленчĕкĕсем. Халăх сăмахлăхĕ. Çыр-
са пынисем. Çырусемпе асаилÿсем. Шупашкар, 
2002.  

 
Справочно-энциклопедические издания 

 
На русском языке 

Биобиблиографический, 1989 – Биобиблиогра-
фический словарь отечественных тюркологов: 
Дооктябрьский период. Изд. 2-е. М., 1989.  

БСЭ, т.48, 1941 – Большая Советская Энцик-
лопедия. Т.48. М., 1941. 

Вятская епархия, 2005 – Вятская и Слободская 
епархия // Православная энциклопедия. Т.10. М., 
2005. С.148–164. 

Ислам в Евразии, 2001 – Ислам в Евразии. М., 
2001.  

Ислам в Москве, 2008 – Ислам в Москве. Эн-
циклопедический словарь / сост. и отв. ред. 
Д.З.Хайретдинов. Н.Новгород, 2008. 

Ислам, 1983 – Ислам. Краткий справочник. М, 
1983.  

Ислам, 1991 – Ислам. Энциклопедический 
словарь. М., 1991.  

Ислам, 2004 – Ислам на европейском Востоке: 
Энциклопедический словарь. Казань, 2004. 

Ислам, 2006а – Ислам на территории бывшей 
Российской империи: Энциклопедический словарь 
/ сост. и отв. ред. С.М.Прозоров. Т.1. М., 2006. 

Ислам, 2007 – Ислам на Нижегородчине. Эн-
циклопедический словарь / сост. и отв. ред. 
Д.В.Мухетдинов. М.-Н.Новгород, 2007. 

Ислам, 2009 – Ислам в Санкт-Петербурге. Эн-
циклопедический словарь / сост. и отв. ред. 
Д.З.Хайретдинов. М.- Н.Новгород, 2009. 

Ислам, 2009а – Ислам на Урале: энциклопеди-
ческий словарь / сост. А.Н.Старостин; отв. ред. 
Д.З.Хайретдинов. М., 2009. 



 
 
 
 
 
 

Источники и литература 
 

1107

Ислам, 2009б – Ислам в центрально-европей-
ской части России. Энциклопедический словарь / 
сост. и отв. ред. Д.З.Хайретдинов. М.-Н.Новгород, 
2009. 

Краткий, 2000 – Краткий религиоведческий 
словарь-справочник на русском и татарском язы-
ках. Казань, 2000.  

Новый энциклопедический словарь, т.18 – Но-
вый энциклопедический словарь / под ред. К.К.Ар-
сеньева. Изд. Ф.А.Бокгауз, А.И.Ефрон. Т.18. 

Отечественная война, 2004 – Отечественная 
война 1812 года. Энциклопедия. М., 2004. 

Россия, 1898 – Россия. Энциклопедический 
словарь. С.-Петербург, 1898. 

Русско-арабский словарь, 1959 – Русско-араб-
ский словарь. М., 1959. 

Справочный, 1847 – Справочный энциклопе-
дический словарь, 1847. СПб., 1847. 

Татарская энциклопедия, 2010 – Динамика 
численности татар в России, СССР и мире в 1719–

2002 гг. // Татарская энциклопедия: В 6 т. Казань, 
2010. Т.5. Приложение. Табл.1. 

Татарский, 1999 – Татарский энциклопедиче-
ский словарь. Казань, 1999.  

 
На татарском языке 

Рəми, 2001 – Рəми И.Г., Даутов Р.Н. Əдəби 
сүзлек. Казан, 2001. 

Саттаров, 1981 – Саттаров Г.Ф. Татар исем-
нəре сүзлеге. Казан, 1981. 

 
На английском языке 

Encyclopedia Britannica, 1992 − Encyclopedia 
Britannica: The new Volumes, 1922 см. «Pan-
Turanianism».  

 
На турецком языке 

Sami, 1891 – Sami Şemseddin. Kamusu’l-alam, 
«Tatar» maddesi. İstanbul, 1891. S.3. 

 
 



 
 
 
 
 
 

Список сокращений 
 
1108

Список сокращений 
 

Учреждения и издательства 
 
ААГОИАМЗ – Архив Астраханского государст-

венного объединенного историко-архитек-
турного музея-заповедника 

АН – Академия наук 
АНКО – Автономная некоммерческая организация 
АО – Акционерное общество 
АРАН – Санкт-Петербургский филиал архива  

Российской академии наук 
Архив ИВР СПб. – Архив Института восточных 

рукописей 
Архив РАН – Архив Российской академии наук 
БНУ – Бюджетное научное учреждение 
Братство св. Гурия – Братство святителя Гурия  
ГА РМЭ – Государственный архив Республики 

Марий Эл 
ГА РФ – Государственный архив Российской  

Федерации  
ГААО – Государственный архив Астраханской 

области 
ГАВО – Государственный архив Воронежской 

области 
ГАИО – Государственный архив Ивановской  

области 
ГАКО – Государственный архив Кировской  

области 
ГАКО – Государственный архив Курской области 
ГАОО – Государственный архив Оренбургской 

области 
ГАПО – Государственный архив Пензенской  

области 
ГАРО – Государственный архив Рязанской  

области 
ГАСО – Государственный архив Самарской  

области.  
ГАТО – Государственный архив Томской области 
ГАУО – Государственный архив Ульяновской 

области 
ГБУ – Государственное бюджетное учреждение 
ГБОУ ВПО – Государственное бюджетное образо-

вательное учреждение высшего профессио-
нального образования  

ГИАОО – Казенное учреждение Омской области 
«Исторический архив Омской области» 

ГИА ЧР – Государственный исторический архив 
Чувашской Республики 

ГОУ ВПО – Государственное образовательное 
учреждение высшего профессионального об-
разования  

ГУП – Главное управление по делам печати 
ГУТО ГАТО – Государственное учреждение  

Тюменской области «Государственный архив 
Тюменской области» 

ДДДИИ – Департамент духовных дел иностран-
ных исповеданий 

ДПОО – Департамент полиции, общий отдел 
ИВР РАН – Институт восточных рукописей  

Российской академии наук 
ИЯЛИ – Институт языка, литературы и искусств 

им. Г.Ибрагимова 

КДА – Казанская духовная академия 
КТУШ – Казанская татарская учительская школа 
КУ – Казанский университет 
КУО – Казанский учебный округ 
КУС – Казанская учительская (инородческая)  

семинария 
К(П)ФУ – Казанский (Приволжский) федеральный 

университет 
КЦКТШ – Казанская центральная крещено-татар-

ская школа 
МАЭ РАН – Музей антропологии и этнографии 

им. Петра Великого (Кунсткамера) РАН 
МВД – Министерство внутренних дел 
МГСК – Московский губернский статистический 

комитет  
МГИ – Министерство государственных имуществ 
МДА – Московская духовная академия 
МНП – Министерство народного просвещения 
НА РТ – Национальный архив Республики  

Татарстан 
НА ТГИАМЗ – Научный архив Тобольского  

государственного историко-архитектурного 
музея-заповедника 

НА ЧГИГН – Научный архив Чувашского госу-
дарственного института гуманитарных наук  

НАСМК – Научный архив Саратовского музея 
краеведения 

НИИ – Научно-исследовательский институт 
НМ РБ – Национальный музей Республики Баш-

корстан 
НМ РТ – Национальный музей Республики Татар-

стан 
НОУ ВПО – Негосударственное образовательное 

учреждение высшего профессионального об-
разования  

ОАИЭ – Общество археологии, истории и этно-
графии 

ОАТР – Османский архив при Премьер-министре 
Турецкой Республики 

ОКВ – Оренбургское казачье войско 
ОМДС – Оренбургское магометанское духовное 

собрание 
ОР РГБ – Отдел рукописей Российской государст-

венной библиотеки 
ОР РНБ – Отдел рукописей Российской нацио-

нальной библиотеки  
ОРРК – отдел редких рукописей и книг Научной 

библиотеки им. Н.И.Лобачевского Казанского 
(Приволжского) федерального университета.  

ОТУШ – Оренбургская татарская учительская 
школа 

ОУП ВПО – Образовательное учреждение проф-
союзов высшего профессионального образова-
ния 

ОУО – Оренбургский учебный округ 
Переводческая комиссия – Переводческая комис-

сия Православного миссионерского общества 
при Братстве святителя Гурия. 

ПМО – Православное миссионерское общество 
РАН – Российская академия наук 



 
 
 
 
 
 

Список сокращений 
 

1109

РГАВМФ – Российский государственный архив 
Военно-морского флота 

РГАДА – Российский государственный архив 
древних актов  

РГВИА – Российский государственный военно-
исторический архив 

РГИА – Российский государственный историче-
ский архив 

РГО – Императорское Русское географическое 
общество 

РПЦ – Русская православная церковь 
РТМУ – русско-татарские министерские училища 
РУЖД – Рязанско-Уральская железная дорога 
РФ НИИГНИ – Рукописный фонд Научно-иссле-

довательского института гуманитарных наук 
при Правительстве Республики Мордовия 

РЭМ – Российский этнографический музей 
СТУШ – Симферопольская татарская учительская 

школа 
ТГИАМЗ – Тобольский государственный истори-

ко-архитектурный музей-заповедник 
ТМДП – Таврическое магометанское духовное 

правление 
УКВ – Уральское казачье войско 
УТУШ – Уфимская татарская учительская школа 
ФГАОУ ВПО – Федеральное государственное 

автономное образовательное учреждение выс-
шего профессионального образования 

ФГБОУ ВПО – Федеральное государственное 
бюджетное образовательное учреждение выс-
шего профессионального образования 

ФГБУН – Федеральное государственное бюджет-
ное учреждение науки  

ФГУН – Федеральное государственное учрежде-
ние науки  

ЦГА РК – Центральный государственный архив 
Республики Казахстан  

ЦГА РУз – Центральный государственный архив 
Республики Узбекистан 

ЦГА УР – Центральный государственный архив 
Удмуртской Республики 

ЦГА ЧР – Центральный государственный архив 
Чувашской Республики 

ЦКТШ – Центральная крещено-татарская школа 
ЦИА РБ – Центральный исторический архив  

Республики Башкортостан 
ЦИАМ – Центральный исторический архив  

Москвы 
ЦПШ – церковно-приходские школы 
ЧГУ – Челябинский государственный университет 
 
Серии публикаций и периодические издания 
 
АСТРАПОЛИС – Астраханские политические 

исследования, журнал (Астрахань).  
АЭБН – Археология и этнография башкирского 

народа (Уфа) 
ВЕ – Вестник Евразии, журнал (Казань) 
ВИ – Вопросы истории, журнал (Москва) 
ВНОТ – Вестник научного общества татароведе-

ния (Казань) 
ВОУО – Вестник Оренбургского учебного округа, 

журнал (Уфа) 

ВРГО – Вестник Императорского Русского  
географического общества (СПб.) 

ВС – Военный сборник, журнал (СПб.) 
ВСГСЭУ – Вестник Саратовского государственно-

го социально-экономического университета, 
журнал (Саратов) 

ГА-ЭВ – Гасырлар авазы-Эхо веков, журнал (Казань) 
ЖМВД – Журнал Министерства внутренних дел 

(СПб.) 
ЖМНП – Журнал Министерства народного про-

свещения (СПб.) 
ЖМЮ – Журнал министерства юстиции (СПб.) 
ЖПЗ – Журналы и протоколы заседаний Казан-

ской городской думы (Казань) 
ЗРГО – Записки Императорского Русского  

географического общества (СПб.) 
Идель – газета (Астрахань) 
ИЗ – Исторические записки (Москва) 
ИКЕ – Известия по Казанской епархии (Казань)  
ИКН –Историко-культурное наследие, газета 

(Набережные Челны) 
ИОАИЭ – Известия Общества археологии, 

истории и этнографии (Казань) 
ИТУАК – Известия Таврической ученой архивной 

комиссии (Симферополь) 
КБЛ – Казанский биржевой листок, газета 

(Казань) 
К-В. – Камско-Волжская газета (Казань) 
КИ – Казанские известия, газета (Казань) 
КК – Казанский курьер, газета (Казань) 
КТ – Казанский телеграф, газета (Казань) 
КЭ – Башкортостан: Краткая энциклопедия (Уфа) 
МВ – Московские ведомости, газета (Москва) 
МИСО – Материалы по историко-статистиче-

скому описанию Оренбургского казачьего 
войска (Оренбург) 

МСГВ – Материалы по статистике Вятской  
губернии (Вятка) 

МСКУ – Материалы для статистики Красноуфим-
ского уезда Пермской губернии (Казань) 

МСОЗ – Материалы для сравнительной оценки 
земельных угодий в уездах Казанской губер-
нии (Казань) 

МСТК – Материалы для статистики Туркестан-
ского края, ежегодник (СПб.) 

НЭС – Новый энциклопедический словарь (Петро-
град) 

ОВКПМО – Отчет Вятского комитета Право-
славного миссионерского общества (Вятка) 

ОГВ – Оренбургские губернские ведомости, газета 
(Оренбург) 

ОДБСГ – Отчет о деятельности Братства святите-
ля Гурия (Казань) 

ОИ – Отечественная история, журнал (Москва) 
ОИКПР – Отчеты и исследования по кустарной 

промышленности в России 
ОЛ – Оренбургский листок, газета (Оренбург) 
ОМБОСПб – Отчет мусульманского благо-

творительного общества в Санкт-Петербурге 
(СПб.) 

ОПО – Отчет правления общества пособия бед-
ным мусульманам г.Казани (Казань) 

ПБ – Православный благовестник, журнал (Моск-
ва) 



 
 
 
 
 
 

Список сокращений 
 
1110

ПГВ – Пензенские губернские ведомости, газета 
(Пенза) 

ПЗСКДА – Протоколы заседаний совета КДА  
(Казань) 

ПМА, 1998 – Полевые материалы В.М.Викторина, 
эксп. 1998 г. и последующих лет  

ПС – Православный собеседник, журнал (Казань) 
ПСЗ – Полное собрание законов Российской им-

перии (СПб.) 
ПСУППР – Полное собрание ученых путешествий 

по России (СПб.) 
СВРИ – Статистический временник Российской 

империи (СПб.) 
СЗРИ – Свод законов Российской империи (СПб.) 
СимГВ – Симбирские губернские ведомости, газе-

та (Симбирск) 
СимЕВ – Симбирские епархиальные ведомости, 

газета (Симбирск) 
СОВ – Семипалатинские областные ведомости, 

газета (Семипалатинск) 
СПМНП – Сборник постановлений по Министер-

ству народного просвещения (СПб.) 
СРИО – Сборник русского исторического  

общества (СПб.) 
ССП – Свод сведений о поступлении и взимании 

казенных, земских и общественных окладных 
сборов (СПб.) 

ССССГ – Сборник статистических сведений по 
Самарской губернии (Самара) 

СЭ – Советская этнография, журнал (Москва) 
ТВ – Туркестанские ведомости, газета (Ташкент) 
ТГВ – Тобольские губернские ведомости, газета 

(Тобольск) 
Тəрҗеман – Тарджеман-Переводчик, газета (Сим-

ферополь) 
ТКГСК – Труды Казанского губернского стати-

стического комитета (Казань) 
ТОУАК – Труды Оренбургской ученой архивной 

комиссии (Оренбург) 
Труды Четвертого археологического съезда – Тру-

ды Четвертого археологического съезда в Рос-
сии, бывшего в Казани с 31 июля по 12 августа 
1877 г. (Казань) 

ТХИ – Татар халык иҗаты (Казань) 
УЗИКУ – Ученые записки Императорского Казан-

ского университета, журнал (Казань) 
УЗКГПИ – Ученые записки Казанского государст-

венного педагогического института, журнал 
(Казань) 

УЗКГУ – Ученые записки Казанского государст-
венного университета (Казань) 

УЗКусГПИ – Ученые записки Кустанайского го-
сударственного педагогического института, 
журнал (Кустанай) 

ЦКУО – Циркуляр по Казанскому учебному окру-
гу (Казань) 

ЦОЖ – Церковно-общественная жизнь, журнал 
(Казань) 

ЧГВ – Чувашский гуманитарный вестник, журнал 
(Чебоксары) 

ЭО – Этнографическое обозрение, журнал  
(Москва) 

 
 

Разные сокращения 
 
авт. сн. – авторская сноска  
арш. – аршин 
асс. – ассигнация  
бр. – братья, братство 
букв. – буквально 
быв. – бывший (бывшая) 
в.н.с. – ведущий научный сотрудник 
воен. – военный  
вол. – волость  
вольн. – вольный 
вр. купец – временный купец 
г.н.с. – главный научный сотрудник 
гол. – голова, голов 
губ. – губерния 
д. – дело 
д., дер. – деревня 
д.с.с., д.стат. сов., дейст. стат. сов. – действитель-

ный статский советник 
дв. – дворянин 
д.и.н. – доктор исторических наук 
дес., десят. – десятина 
д.полит.н. – доктор политических наук 
д.филол.н. – доктор филологических наук 
Е.И.В. – Его Императорское Величество 
ед.хр. – единица хранения 
ж.д. – железная дорога 
ж.д.ст. – железнодорожная станция 
ж.п. – женский пол 
з. – запад, западный 
зав. – заведение 
и.д. – исполняющий должность 
изд. – издание 
имп. – императорский 
кв. – квадрат 
кв.саж. – квадратная сажень 
к.и.н. – кандидат исторических наук 
кол. – коллекция 
ком. совет. – коммерческий советник 
кр. – крестьянин  
куп. – купец 
к.филол. н. – кандидат филологических наук 
л. – лист 
л.гв. – лейб-гвардия 
л.дв. – личный дворянин 
л.с. – лошадиная сила 
л.т.дв. – личный татарский дворянин 
м.п. – мужской пол 
мещ. – мещанин  
мн. др. – многие другие 
муж., м. – мужчина 
напр. – например 
н.с. – научный сотрудник 
о. – остров 
о. – отец 
об. – оборот 
об.п. – обоего пола 
обл. – область 
обязан. – обязанность 
оз. – озеро 
оп. – опись 
п. – пункт 
п.г. – почетный гражданин 



 
 
 
 
 
 

Список сокращений 
 

1111

п.дв. – потомственный дворянин 
п.л. – печатный лист 
п.п.гр. – потомственный почетный гражданин 
п.т.дв. – потомственный татарский дворянин 
полиц. управ. – полицейское управление 
помещ. – помещик 
пос. – поселок 
поч. – починок 
пр., проч. – прочий 
прил. – приложение 
проф. – профессор 
р. – река 
ред. – редактор 
р-н – район 
с. – село 
с. – страница  
с.г. – сего года  
с.с. – статский советник 
саж. – сажень 
св. – святой, святитель 

свящ. – священник 
с.н.с. – старший научный сотрудник 
соб. – собственный  
совр. – современный 
сост. – составитель 
ст. – старый 
ст. – статья  
стлб. – столбец 
т. – том 
т.д. – так далее 
т.е. – то есть 
т.н. – так называемый 
т.ч. – в том числе 
тип. – типография 
тит. сов. – титулярый советник 
у. – уезд 
ум. – умер 
уч. – участок 
уч. г. – учебный год 
ф. – фонд 

 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1112

Указатель именной 
 

Абд ал-Кахира Джурджани – 862 
̒Абд ар-Рахим б. Ахмад Сури – 859 
̒Абд ар-Рахман б. Ахмад аль-Джами – 860 
̒Абд ар-Рахман Джами – 861 
Абд ар-Рахман ибн Исмаил ибн Умар ал-Хаджи-

Тархани – 78 
̒Абдаллах Ансари – 862 
̒Абдаллах ибн Ас ̒ад ал-Йафи – 861 
Абдрахим хазрат – 853 
Абдрахимов М.Ш. – 354 
Абдрахман бине Мухаммедшариф аль-Кирмани – 

792 
Абдрашитов К.Б. – 85 
Абдрашитов М. – 316 
Абдрашитова А.Р. – 37 
Абдрашитовы, купцы – 101, 316 
Абдулазиз Беккине аль-Казани – 385 
Абдулазиз, султан – 347 
Абдулбагидов А. – 561 
Абдулбадыгов А. – 582  
Абдулвагапов, имам – 502 
Абдулвалиев А.Х. – 81 
Абдулгази Бахадур хан – 746 
Абдул-Гази хан – 842 
Абдулин, купец – 325 
Абдулла аль-Мекка Эрзинджани, шейх – 384 
Абдуллаева К. – 261 
Абдуллин – 757 
Абдуллин Г. – 567 
Абдуллин И. – 846, 848 
Абдуллин М. – 262 
Абдуллин Х.М. – 37, 520 
Абдуллин Я.Г. – 23, 32, 39, 743 
Абдуллова Зюлейха – 261 
Абдулов Ю. – 259 
Абдултазизов У. – 414 
Абдулхамид II – 346–348, 350 
Абдульманов, торговец – 335 
Абдурашитов М. – 844 
Абилов Ш. – 781 
Аблайханов С. – 362 
Абрамишвили А.З. – 844 
Абрахманов А.Д. – 335 
Абсалямов, купец – 313 
Абу Абдаллах аль-Джазули – 857 
Абу Ал Хасан Харакани (к.с.) – 387 
Абу аль-Кадир Бидил – 861 
Абу Бакр – 859 
Абу Бакр (Сиддик) – 383 
Абу Бакр Сыддык – 387 
Абу Габдуррахман Габдулла бин Мухаммад Га-

риф аль-Магази – 387 
Абу Гали Сина – 759 
Абу Гали Фармади – 387 
Абу Йазида Тайфун ибн ̒ Иса ибн Адам ибн Су-

рушан аль-Бистами – 860 
Абу Йусуф Хамадани – 387 
Абу Мансур аль-Матуриди – 392 
Абу Са̓ид – 859 
Абу Хамид Мухаммад б. Мухаммад б. Мухаммад 

аль-Газали (аль-Газали) – 376, 718, 751, 760, 
846, 855, 857, 861 

Абу Ханиф – 395, 396, 398, 399, 714 

Абу Юсуф – 394 
Абубакиров А. – 330, 331 
Абубакиров А.-В.А. – 85 
Абулгази Бахадурхан – 787, 788 
Абулхаир, хан – 97 
Абу-л-Хасан аль-Ашари – 392 
Абурнаев М. – 365 
Абылгильдин Д. – 89 
Авксентьев – 343 
Агаев А. (Agaev) – 602, 864 
Агафонов Н.Я. – 250 
Агафуров З. – 62, 156 
Агафуров К. – 62, 157 
Агафуровы, семейный род – 155 
Агишевы, предприниматели – 314, 316, 335 
Адамов Муса, купец – 260 
Адамов Мустафа, п.п.гр. – 581 
Адамова Фатима – 813 
Аделеев А.Я. – 626 
Адыгамов – 36, 409 
Азаматов Д.Д. (Azamatov) – 36, 37, 60, 76, 81, 87, 

222, 223, 226, 342, 369, 406, 420, 425, 427, 431, 
515, 519, 560, 565, 708 

Азаматова Г.Б. – 27, 28, 146, 147, 148, 195, 196, 
198, 478, 479, 481, 836 

̒Азиз Насафи – 862 
Азизова Н.Р. – 29  
Азимов, казанский купец – 325 
Азимов М. – 313, 316 
Азимов М.М. – 558, 559, 567 
Азимов М.Н. – 565 
Азимовы, семейный род – 152, 154 
Азметьев М. – 316, 565 
Азметьевы, предприниматели – 305 
Айвазов Х. – 260 
Айдарова-Волкова Г.Н. – 660, 663 
Аймамельдинов, купец – 335 
Аитов А. – 146 
Аитов Б. – 260 
Аитов М. – 260, 341, 351, 353, 361, 786, 787 
Аитов С. – 155, 260, 303, 733, 789 
Аитов Х. – 260 
Аитов Ш. – 146, 341, 351, 353, 361 
Аитовы, семейный род – 154, 259, 305 
Айтуганов Исхак – 567 
Айтугановы, семейный род – 302 
Айтыкины, семейный род – 92 
Айтынкин, купец – 418 
Акашкин М. – 645 
Акбулатов Х. – 582 
Акбулатов Х.Х. – 316 
Акбулатовы, семейный род – 123 
Акильбеков Ч. – 81 
Акиров А. – 166 
Акманов А.И. – 27 
Акмулла М. – 33, 596, 764–766, 854 
Аксак Тимур (Тамерлан) – 377–379, 787, 860 
Аксаков И.С. – 524 
Аксаков С.Т. – 183, 618 
Акташ, удмуртский дух – 638 
Акчокраклы Осман – 133 
Акчура Ю. (Акчурин) – 348, 602–604, 706, 716, 

723, 724, 810, 811, 864 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1113

Акчурин, купец – 234, 717 
Акчурин Абдул Мезид – 336 
Акчурин И.К. – 270, 313 
Акчурин К. – 254, 319 
Акчурин С. – 254, 318, 319 
Акчурин Т.К. – 261, 313, 318 
Акчурин Х.Т. – 313, 335  
Акчурин Ю. – 603 
Акчурина М. – 33 
Акчурины, предприниматели – 102, 141, 149, 254, 

314, 316, 326, 602, 813 
Акъегетзаде М. (Акъегетзадə) – 348, 349, 771, 773, 

780, 847 
Акъегетов Алтынбай – 771 
Алабирдин М. – 582 
Алафузов, промышленник – 269, 293 
Алдагариф Фатих – 116 
Алеев Ахмет – 261, 319 
Алеев Хамид – 261, 319 
Алеевы, предприниматели – 141, 316 
Александр I–8, 37, 125, 196, 365, 459–466, 472, 

515, 541, 578, 817 
Александр II – 126, 189, 447, 478, 492, 500, 516, 

786, 863, 865 
Александр III – 479, 486, 490, 493, 505, 548, 578, 

579, 588 
Александр Виртембергский, герцог – 367 
Александра Федоровна, императрица – 516, 517 
Александров – 151 
Алексеев В.В. – 458  
Алексеев Е.И. – 450  
Алексеев И.Л. – 32, 737, 738 
Алексушин – 475 
Алекторов А.Е. – 355, 410, 484 
Али ат-Тунтари – 381 
Али б. Султан Мухаммад аль-Кари – 856 
̒Али б. Шихаб ад-Дин Мухаммад аль-Хамадани – 

861 
Алиев Х. – 319 
Алишев С.Х. – 5, 18, 148, 149, 175, 176, 195, 240, 

559, 786 
ал-Каши – 860 
Алкин, помещик – 198 
Алкин А. – 587 
Алкин С. – 602, 603, 811 
Алкин С.Ш. – 505 
Алкин Ш. – 146, 566 
Алкин Ю. – 146 
Алкины, семейный род – 141, 146, 196 
Алмазова Л.И. – 11, 715 
Алов А.А. – 281 
Алтынгузин Г. – 515 
Алтынсарин И. – 475, 850 
Алфеев П. – 121 
Алышев Фатих – 120 
Альбинский А. – 634 
аль-Кушчи – 860 
аль-Маари – 760 
аль-Махди, османский халиф – 377 
Альмухамедова З.М. – 620 
аль-Фараби – 759, 855 
Aльп А. (Alp) – 11, 40, 42 
Аляк-инмара – 638 
Амвросий (Протасов), архиепископ – 634 
Аминев Шаги – 567 

Аминов Д.А. – 36, 37  
Аминов, крестьянин – 188 
Амиров А. – 322 
Амирхан ат-Талкыши – 796 
Амирхан Ф. (Əмирхан) – 33, 782, 796, 811 
Амирхан Х. – 176, 787, 788 
Амирханов Даниял – 788 
Амирханов Рахматулла – 844 
Амирханов Р. – 18, 23, 24, 31, 176, 270, 384, 488, 

502, 745, 746, 757, 758, 778 
Амка Мулла – 396 
Ананьич Н.И. – 201 
Анастасиев А.И. – 21, 838 
Анвари, персидский поэт – 859 
Андерсон Н.И. – 731, 732 
Андреев В.В. – 267 
Андреев К.А. – 526, 528, 642 
Андрей (Ухтомский), епископ – 450 
Андриевский Ф.Н. – 129, 130 
Аникин В.П. – 692 
Анна Иоанновна, императрица – 97 
Антес Петр – 704 
Антометов Н.Б. – 844 
Антоний (Амфитеатров), архиепископ – 521, 543, 

740, 820 
Антонов Д.Н. – 16 
Антонов Л.П. – 848 
Анучин Е.Н. – 218 
Анфимов А.М. – 201, 213, 219 
Апаков, купец – 325  
Апаков И.И. – 313, 558 
Апаков Иб. – 151, 153 
Апаков Ис. – 153, 155, 204, 254, 261 
Апаков М. – 20, 436 
Апаковы, семейный род – 152, 154, 250, 254, 560, 

564 
Апанаев – 325 
Апанаев А. – 602 
Апанаев Вали – 567 
Апанаев Г. – 603 
Апанаев И.И. – 565 
Апанаев Исхак – 565, 567 
Апанаев М.-Б. – 302, 313 
Апанаев М.М. – 565 
Апанаев Муса – 260, 365 
Апанаев Мухамет – 262 
Апанаев Негалим – 565 
Апанаев Х. – 155, 248, 254, 262 
Апанаев Ю. – 248, 567, 841 
Апанаевы, предприниматели – 149, 152, 154, 155, 

250, 254, 315, 558–561, 564, 806, 844 
Апполова Н.Г. – 358 
Апраксины, семейный род – 148 
Арапов Д.Ю. – 37, 140, 141, 143, 144, 168, 225, 474, 

519 
Арендт Р. – 837 
Арефьев, купец – 820 
Аристов Н. – 115 
Аристотель – 131, 391, 759 
Арнольдов – 614 
Арсаев К.-Г. – 154 
Арсаев Ю. – 250 
Арсаевы, семейный род – 152, 154, 254 
Арсентьев В.М. – 228, 232, 234 
Арсеньев К.Н. – 17 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1114

Арсланов Л. – 29, 78, 103, 105, 107, 631 
Арсланов И. – 251 
Арсланов Семек – 107 
Арсланова А. – 858 
Арслановы, предприниматели – 149, 305 
Архангельский – 617 
Аршуни А. – 23, 35 
Асадуллаев Ага Шамси – 119, 120 
Асадуллаев Ш. – 556 
Асанов Мухан – 260 
Асим-паша – 345 
Асфандияров А.З. – 26, 29, 37, 99, 170–173, 175–

178, 829, 831, 832 
Аталик бек б. Зу-л-Факар аш-Шик Акабаши  

Кунграт – 860 
Атаманов М.Г. – 640 
Атласи Х. – 789, 790 
Аттар, средневековый писатель – 846 
Аттар Галяутдин – 388, 751 
Ахмад ̒Абдаллах ал-Фаруки ал-Накшбанди ас-

Сирхинди – 861 
Ахмад бине Сулейман Траблуси (к.с.) – 388 
Ахмад Валид Шайх Наджибаллах Мухдум-заде – 

860 
Ахмад Габдрахим Шах Валиулла – 707 
Ахмад Зияэтдин Истанбули – 388 
Ахмад Йасави – 862 
Ахмад Эсад – 345 
Ахмаджан ибн Фадлаллах – 853 
Ахмаджан ибн Шамсад-Дин – 853 
Ахмад-и Казани (к.с.) – 388 
Ахмадуллин В. – 852 
Ахмадуллин М. – 852 
Ахмаров Г.Н. – 20, 178, 180, 290, 429–431, 699, 

733, 789, 790, 852 
Ахматов И. – 246 
Ахматов, купец – 246 
Ахматович М. – 368  
Ахматовичи, семейный род – 137 
Ахмед Риза-Баши – 599 
Ахмед Фарук-и Сирхинди – 383, 862 
Ахмед, купец – 80, 81 
Ахмеджанович А. – 581 
Ахмер Ш. – 850 
Ахмеров Г. – 334,  
Ахмеров П.Н. (Сахиб-Гирей) – 569, 742, 802 
Ахмеров Ибрагим – 744 
Ахмеров М., имам – 582 
Ахмеров Н. – 581 
Ахмеров С. – 757 
Ахмеров Ш.И. – 487, 501, 505, 576, 733, 744, 757, 

801 
Ахметзянов М.И. (Əхмəтҗанов) – 12, 57, 122, 123, 

775, 853, 854 
Ахметзянова М.А. – 19 
Ахметов – 754, 765 
Ахметшин Ш.К. – 37, 366, 368, 370 
Ахметьянов Р.Г. – 436, 623 
Ахтямов А. – 148 
Ахтямов Г. – 312 
Ахтямов И. – 602 
Ахун-Джанов И., купец – 118 
Ахундов А., врач – 556 
Аширов М.А. – 84 
Ашмарин Н.И. – 436, 626, 731, 733, 789 

Аюханов З. – 349 
Əмирхан Р. – 686, 787, 788 
Баба Фагани – 861 
Багаутдинов Ш. – 566 
Багаутдинова Х.З. – 11, 158 
Багин С.А. – 18, 423, 613, 621 
Багратион П.И. – 367 
Багрим, мурза – 148 
Бадамшин Г. – 432, 705 
Бадамшин М. – 261 
Бадыги Таки – 349 
Базаревские, семья – 137 
Базаревский Х. – 136 
Базили К.М. – 333 
Байбулатова Л.Ф. – 11, 12, 22, 114, 140 
Байдави Насреддин Абдаллах ибн Умар – 801 
Байкеев А. – 358 
Байкиева Л. – 31 
Баймурад бин Мухаррам аль-Мангари аль-Казани, 

имам – 394 
Байрашевские, семья – 137 
Байряковы, помещики – 196 
Байчурин Л. – 349 
Бакаров А., купец – 365 
Бакиева Г.Т. – 12, 28, 94, 167, 224 
Бакиров, купец – 336 
Бакиров М.А. – 87 
Бакиров Мухаммед, купец – 111 
Бакирова – 837 
Бакшеев, купец – 313 
Бакыргани С. – 799 
Балатуков К. – 367 
Балашов Д. – 453 
Балашов Н.П. – 268 
Балашов П.П. – 268 
Балха Адхам Ибрагим, султан – 754 
Балышев Н. – 439 
Банникова Е.В. – 236, 237 
Баранович М. – 240 
Барановский, генерал-майор – 134 
Бараньгиви А. – 790 
Баратынский А.И. – 523, 524 
Барклай-де-Толли М.Б. – 366 
Бартольд В.В. – 35, 109–111, 113, 114, 477, 730, 

804 
Баруди Г. – 32, 40, 41, 350, 386, 387, 410, 561, 597, 

706, 716, 717, 724, 811, 813, 847 
Баруди Магруй – 813 
Басимов А. – 148 
Баскаков Н.А. – 148 
Басрый Хасан – 751 
Басырова Светлана – 828 
Батиев Пунафей – 262 
Баттал Г. – 791 
Баттал-Таймас (Taymas) – 40, 44, 386 
Батунский М.А. (Batunsky) – 737 
Батыргарей Ф. – 36, 37 
Батырша, предводитель восстания – 595, 708, 721, 

865 
Батыршин И. – 351, 362 
Батыршин С. – 341, 342, 351, 362 
Батыршин, врач – 114 
Баха̓ ад-Дин ̒Амили Бахаи – 861 
Бахааддин Накшабанди, шейх – 374 
Бахави, поэт – 768 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1115

Бахлов И.Г. – 266 
Бахрушин С.В. – 167, 168 
Бахтеевы, перприниматели – 316 
Бахтияров А.А. – 404 
Башири З. – 850 
Баширов М. – 259, 260 
Баширова И. – 634, 778, 779, 782 
Баязид Бистами – 387 
Баязитов Газетулла – 111, 429, 432, 488, 757, 849 
Баязитов И. – 246 
Баязитов М.-С., муфтий – 418 
Баязитов Н. – 261 
Баязитова Ф.С. – 632, 643 
Баязитовы, семейный род – 254, 331 
Беззубов В.И. – 529 
Безносиков К.С. – 241, 243 
Бекмаханова Н.Е. – 100, 101, 366 
Бековчи-Черкасские, семейный род – 146 
Бектеева Е.А. – 435 
Бекчурин М. – 340, 341, 351, 361, 362, 839, 844, 

846 
Бекчурин С. – 848 
Белавин К. – 80, 833, 834 
Белевцова В.О. – 636 
Белинский В. – 694 
Белоногов Т.П. – 338, 339 
Белосельско-Белозерский К.Э. – 268 
Белькович Н.П. – 17, 207 
Беляев Габбас – 260 
Беляев Сагит – 260 
Беляк Т. – 136 
Беннигсен А. (Bennigsen) – 44, 709 
Берви-Флеровский В.В. – 188 
Бердников И.С. – 496, 740 
Березин И.Н. – 727–729, 733, 745, 746, 748, 842 
Беритов М. – 261 
Беркутов В.М. – 31 
Бехтеев С.С. – 218 
Бехтемировы, семейный род – 331 
Бибиков А.Г. – 259 
Бигашев Г. – 567 
Биги М. – 716 
Бигиев З. – 33, 40, 717, 772, 773, 780, 782 
Бигиев М. – 19, 41, 390, 709 
Биглов А. – 351 
Биглов С. – 351, 361 
Бигловы, семейный род – 141 
Бикбулатов Н.В. – 179 
Бикбулатов Н., предприниматель – 582 
Бикбулатов Х. – 757 
Бикколов – 791 
Бикмагометов, купец – 325 
Бикмаев Г. – 352 
Бикмаев К. – 351 
Биктави Г. – 850 
Биктемиров А. – 567 
Биктимиров (Тукаев) Харис – 804 
Биктимиров (Тукаев) Харрас – 804 
Биктимиров Баязит – 260 
Биктимирова Г. – 389, 764, 769, 813 
Биктимирова Т.А. – 31, 485 
Бикчентаев М. – 502 
Бирабиев С., имам – 582 
Биргеви М. – 376, 380, 381, 396, 707 
Бирушев, купец – 102 

Бирушевы, предприниматели – 316 
Бирюкович В.В. – 288 
Бичурин Иакинф – 114 
Благова Г.Ф. – 779, 780 
Бларамберг И.Ф. – 332 
Бобровников А.А. – 736, 737 
Бобровников Н.А. миссионер – 20, 113, 440, 449, 

450, 527, 641, 642, 797, 821, 827 
Бобровникова-Чичерина С. (Bobrovnikoff) – 43 
Богатырев Э.Д. – 232 
Богданов Ю.И. – 844 
Богданович Н., губернатор – 583 
Боголюбов Матфей – 735 
Богородицкая Н.А. – 247–249 
Богородицкий В.А. – 730, 731 
Богословский Г. – 442 
Боданинский А. – 132 
Бодуэн дэ Куртенэ И.А. – 730, 731, 734 
Болатуков Омер – 126 
Боллензен Ф.Ф. – 729, 730 
Бораганский И. – 849, 850 
Борель – 270 
Бородин Н.А. – 166 
Бостанов, предприниматель – 122 
Бостановы, семейный род – 262 
Боханов А.А. – 550 
Бочагов А. – 309 
Боятжиев Т. – 132 
Бреслин Б. – 850 
Бржевский Н.К. – 210–212, 216 
Бродель Ф. – 235 
Броксап М. (Broxup) – 44 
Броневский С. – 355 
Брянчанинов А., губернатор – 589 
Буби Г. – 41, 348, 349, 709, 717, 724, 802, 803, 805, 

812, 815 
Буби Мухлис – 815 
Буби Нигматулла – 796 
Будагов Л. – 839, 840 
Будилович А.С. – 440, 502–505, 512, 513, 823, 825, 

826, 835 
Букеев Джангир хан – 106 
Букей султан – 107, 354, 355, 359 
Букейханов А., султан – 356 
Булгаков Р.М. – 34 
Булдашова И.В. – 181, 183, 185, 189 
Булич Н. – 831 
Бунге Н.Х. – 213 
Бурбанк Дж. – 238 
Бургутовы, семеный род бухарцев – 93 
Бурдина О.Н. – 263 
Бурнаев, промышленик – 260 
Бурнаев А. – 84 
Бурнаев К. – 261 
Бурнаев М.К. – 560 
Бурнаев М.М. – 84 
Бурнаев Муртаза – 261, 304, 314 
Бурнаев С.К. – 560 
Бурнаев С.М. – 84 
Бурнаевы, семейный род – 152, 560, 564 
Бурнашев А. – 316 
Бурнашев Г. – 841 
Бурнашев И. – 251 
Бурнашев Насыр – 116 
Бусыгин Е.П. – 20, 299, 615, 616, 618, 656, 670 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1116

Бутылов Н.В. – 646 
Бучацкие, семья – 137 
Вавилов И. – 324 
Вагабов Г. – 843, 846, 848 
Вагапов Абдюш, просветитель – 746, 839 
Вагапов Г. – 839 
Вагапов Кашфельасрар – 117 
Вагапов С.И. – 300 
Вагимовы, семья – 141 
Вайнштейн А.Л. – 219 
Ваисов Б.Х. – 376, 389, 390, 400, 428, 590–594, 707, 

764 
Ваисов Г. – 39, 381 
Ваисов Газизан – 590 
Ваисов Гайнан – 590 
Валеев Ф.Т. – 429, 672, 
Валеев Р.К. – 590,  
Валеев Р.М. – 32, 725, 734, 736, 738 
Валеева-Сулейманова Г.Ф. – 660–662 
Вали Мухаммад ишан Губайдулла бин джагфар 

аль-Кизлави – 375, 381 
Вали Мухаммад Каргали (к.с.) – 388 
Вали хан Гази Булатович, казахский султан – 556 
Вали, хан – 354 
Валид бин Мухаммад аль-Каргалый – 381, 792 
Валид Мухаммад аль-Амин (Вали Мухаммад) – 

375 
Валиди А.-З. – 790 
Валидов Дж. (Валиди, Вəлиди) – 23, 32, 33, 38, 

724, 763, 785, 800–803, 856 
Валитов Махмут – 260 
Валитов Х. – 340 
Валитовы, династия – 174 
Валиуллин И. – 365, 708 
Валиханов Ч. – 116, 255, 361, 362 
Валуев П.А. – 543, 566 
Вамбери А. (Vambery) – 43 
Ван ден Берг – 429–431 
Варадинов Н. – 463, 469 
Василий Темный – 148 
Васильев А.В. – 475 
Васильев В. – 727 
Васильев В.М. – 351, 528, 634 
Васильев В.П. – 27, 727, 730, 733 
Васильев Ф.И. – 824 
Васильчиков А.И. – 213 
Васина Т.А. – 641 
Васькин Н.М. – 104, 107, 108 
Вахидов С., археограф – 790 
Вахитов Г.Г. – 336 
Вахитов С.Г. – 335–336 
Введенский Петр – 735 
Великопермский Стефан – 448 
Величко П.Е. – 326 
Вельяминов-Зернов В.В. – 362, 475, 733, 759, 788, 

789 
Вельяминовы-Зерновы, семейный род – 148 
Вергазовы, передприниматели – 316 
Верещагин Г.Е. – 528, 638, 642 
Вернер К.А. – 128–130 
Верниковский И. – 725 
Верт П. (Werth) – 45, 479, 532, 538, 540, 543 
Веселовский Н.И. – 362, 475 
Веске М.П. – 731, 732 
Весновский В.Л. – 62 

Вефик А. – 41 
Вечеслав Г.М. – 847, 848 
Вечеслав Н.Н. – 17, 278 
Вешняков В.И. – 192 
Видинеевы, семейный род – 270 
Викторин В. – 78, 103–106 
Виноградов Л.В. – 692, 693 
Винценгероде, генерал-адъютант – 368 
Витгенштейн, генерал – 366 
Витевский И.Н. – 820, 821 
Витевский В.Н. – 435  
Витольд, князь – 133 
Витте С.Ю. – 214, 602, 603 
Вихманн Ю. – 640, 732 
Вишленкова Е.А. – 37, 426, 462, 463 
Владимирова Л.М. – 28, 480, 481, 502 
Владыкин В.Е. – 436 
Водарский Я.Е. – 50, 59, 73 
Воецков Г. – 637 
Войцеховский И.П. – 729, 730 
Волков Федор – 842, 844 
Волоконский Г.С. – 323 
Волоконский П.М. – 366 
Вольский З. – 334, 335 
Воробьев Н.И. – 30, 283, 288, 290, 297, 616, 644, 

645, 655–657, 670, 677 
Воробьева Е.И. – 37, 474, 481 
Воробьева Л.В. – 402  
Воронец Е. – 525 
Воронцов М.С., кавказский наместник – 343 
Вортман Р. – 548 
Воскресенский А.А. – 820, 839, 840, 851 
Востров В. – 98 
Выборнов А.О. – 235, 276 
Выдро М.Я. – 118 
Габаши Г.М. – 559, 597 
Габаши Х. – 350, 559, 597, 858 
Габбасов Якуб – 260 
Габделвахит Сулейманов – 223 
Габделджаббар аль-Парави (к.с.) – 388 
Габделхаким бин Курбангали Чардаклы – 385 
Габдельвалиев Исхак – 102 
Габдельгазиз Ш. – 839, 840 
Габдельганеева Г. – 841, 847, 851, 852 
Габдельнасыр аль-Курсави – 392 
Габдерахим аль-Булгари (Утыз Имяни) – 375, 376, 

379, 381, 382, 392, 393, 395, 396, 398, 400, 707, 
716, 749, 862 

Габдерахимов Г. – 379, 381 
Габдессалям ибн Ураи – 751 
Габдрахимов Г. – 87, 223, 408, 409, 413, 426 
Габдулвали ан-Нурмави – 796 
Габдулвалиевы, купцы – 86 
Габдулваххаб аль-Хаджитархани – 384 
Габдулгали б. Губайдулла аль-Байракави – 384 
Габдулгани Хусаинов – 81 
Габдулла бине Яхъя аль-Чиртуши – 796 
Габдулла Мачкарави – 381 
Габдуллжаббар Кари – 381 
Габдуллин И.Р. – 27, 143, 146, 147, 176 
Габдулхалик аль-Балликули аль-Казанлы – 590 
Габдулхалик Гиждувани (к.с.) – 387 
Габдуш ишан Булгари (к.с.) – 388 
Габибуллин, купец – 335 
Габидуллин Х. – 23,  



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1117

Габитов Шарафутдин – 117 
Габитовы, семейный род – 331 
Габрахимов Г. – 343 
Габяши Х.-Г. – 790 
Габяши Хасангат – 89 
Гаврилов Б. – 20 
Гаврилова Б.Г – 642 
Гаврилова Ф.Г. – 642 
Газали, имам – 862 
Газеев Г. – 559 
Газиев И.М. – 686 
Газиз Г. – 5, 33, 260, 784, 786, 788 
Газизуллин Г.Ф. – 23, 
Гази-Мухаммад, имам – 374 
Гайнуллин М.Х. – 23, 24, 32, 33, 749, 752, 753, 767, 

769 
Гайнутдинов М. – 756, 758, 770 
Гакстгаузен А. (Baron von Haxthausen)– 42, 43, 

652, 654 
Галанин С.Ф. – 276 
Галанов – 838 
Галанский А. – 260 
Галанский И. – 251, 567 
Галеев – 24 
Галеев Г. (Баруди), имам – 582, 810, 811 
Галеев М. – 305, 313 
Галеев М.И. – 558, 559, 561, 562, 563, 567, 577, 582 
Галеев Халиулла – 581 
Галеев-Баруди Г. – 858 
Галеевы, семейный род – 806 
Гали Рамитани (к.с.) – 387 
Гали Х. – 850 
Галиев В. – 360, 362 
Галикеев А. – 313 
Галикеев М. – 155, 251, 356 
Галикеев С. – 567 
Галикеевы, семейный род – 152, 389, 560 
Галимзянов А. – 40, 631–633 
Галимов Мамет – 578 
Галимова М. – 759 
Галимуллин Ф.Ф. – 599, 600, 602 
Галлиев, купец – 340 
Галушкина Н.В. – 37 
Галяу М. – 347 
Галяутдинов И.Г. – 782 
Ганиев С., генерал-майор – 556 
Ганиева Р. – 750, 781 
Ганин А.В. – 165 
Ганкевич В. – 125, 126, 127, 131–133, 720 
Гараева Н.Г. – 785, 857 
Гарзавина А. – 148 
Гарипов Н. – 37, 424 
Гарипова Р.Р. – 225 
Гариф Биллях (к.с.) – 388 
Гариф Ривегяри (к.с.) – 387 
Гарифулла аль-Чокрый (аль-Басрави) – 382 
Гаспринский И. – 17, 41, 44, 124, 129, 130, 132, 

133, 405, 488, 567, 596, 599, 600, 602, 716, 717, 
720, 721, 723, 758, 779, 806–808, 864–866 

Гата жий Кабули (к.с.) – 388 
Гатаулла бин Мухаммади аль-Курсави (к.с.) – 388 
Гафури М. – 386 
Гафуров-Чыгтай Г. – 384, 780 
Гвоздев И.А. – 737 
Гвоздикова И.М. – 223, 352 

Гейер И.И. – 111, 112 
Гёкгёз С.С. (Gökgöz) – 42 
Геллнер Э. – 7 
Георги И.Г. – 78, 178, 241, 410, 677, 679, 
Гербек О. – 850 
Герцен А.И. – 638 
Гибадуллин М. – 152, 300, 314 
Гибадуллина Э.М. – 36, 60, 72, 415, 800 
Гиганов И. – 839, 840, 844 
Гиззатуллина А. – 790 
Гильмутдинов Д.Р. – 37, 413 
Гилязов И.А. – 194, 203 
Гилязутдинов С. – 858 
Гимадеев И.Ф. – 715 
Гимазова Р.А. – 31, 39, 410 
Гирей Х., полковник – 344 
Гисматуллина Х. – 769, 770 
Глазенапу Г. – 323 
Глинские, семейный род – 148 
Глотов С.В. – 653 
Гмелин С.Г. – 77, 78 
Гобайдулла Сардави (к.с.) – 388 
Гоголь Н.В. – 488, 759, 849 
Годовова Е. – 163, 165, 167 
Годувани Рабиг – 751 
Гозулов А.И. – 16 
Голикова Н.Б. – 77, 78 
Голицын А.Н. – 462 
Голубев П.А, – 292, 293 
Голубкина Т.М. – 37 
Гольдберг Г. – 674 
Гомзин, помощник генерал-губернатора Турке-

станского края – 110 
Гончаренко Л.Н. – 26, 59, 66, 264, 266, 276 
Гончаров Ю.М. – 160, 168 
Гордлевский В.А. – 644, 732 
Гордон-Полонская Л. – 707 
Горемыкин И.Л. – 456, 480 
Горланов Л.Р. – 196, 197 
Городчанинов Г. – 364 
Горохов В.М. – 31, 504, 820 
Горчак, татарский мурза – 148 
Горчаков А.М. – 148, 149 
Горячкин А.В. – 815 
Госманов М.Г. – 18, 24, 115–117, 784, 789, 790 
Готвальд И.Ф. – 727, 728, 731, 733, 734, 759, 789 
Гранкина С.В. – 272 
Григорий (Митькевич), ректор КДА – 736 
Григорий (Постников), архиепископ – 446, 738 
Григорьев Н.А. – 20, 463, 523, 641 
Григорьев С.Е. – 332  
Григорьев Алексей, миссионер – 825 
Григорьев В.В. – 362, 474, 475 
Гриценко Н.П. – 25, 27 
Гришин Я. – 37, 133, 136, 143, 147, 368, 515 
Губаев Х. – 261 
Губаева С.С. – 109 
Губайдулла Кизляви (к.с.) – 388 
Губайдулла Садр аш-Шария – 801 
Губайдуллин Г.С. (Гобəйдуллин) – 5, 22, 23, 32, 

38, 572, 684, 760 
Губайдуллин С. – 305, 313 
Губайдуллин Шамсетдин – 752 
Губайдуллина К.М. – 81, 684 
Губайдуллины, семейный род – 389 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1118

Губеев – 844 
Гулова – 673 
Гуляев А.М. – 289, 465 
Гумбольдт А. – 334 
Гумеров – 766, 767 
Гун К. – 21 
Гурвич Н. – 20 
Гусев – 589 
Гысыря Н. – 33 
Гюмюшханеви А.З., шейх – 345, 385, 388 
Даввани Джаляледдин – 801 
Давлет Н. (Devlet) – 41 
Давлетбаев Б.С. – 27, 178–180 
Давлеткамов Изатулла – 559 
Давлеткильдеев М.Т. – 152 
Давлеткильдеев, купец – 262, 270 
Давлеткильдеевы, род – 102, 122, 262, 805 
Давлетмамбет Т. – 195 
Давлетшах бин Гадельшах аль-Чабанлы – 375, 394 
Давлетшин А.А. – 147 
Давлетшин Г. – 305, 435 
Давлетшина З.М. – 87 
Давлетьяров Г. – 852 
Давликамов Абдулвахит, имам хатиб – 805 
Давликамовы, династия имамов – 805 
Давыдов Д. – 366 
Давыдов М. – 259, 260, 844 
Давыдов М.М., купец – 565 
Давыдов Ю. – 260 
Давыдовы, семейный род – 148 
Дагестани О.З. – 385 
Даишев С.И. – 26, 38, 207, 482, 536 
Далингер – 78 
Дальтон Б. – 489 
Даминов Г. – 852 
Даневский П. – 465 
Даниил (Сивиллов) – 730 
Даниил, архимандрит – 729, 730 
Данилевский Г.И. – 341 
Данциг Б.М. – 729 
Дарменд Бахаветдин Накшбанди Булгари Ваисза-

де – 389 
Даулей Р.П. – 20, 693, 827 
Дашковы, семейный род – 148 
Двоеносова Г.А. – 141, 143 
Дебердеев И. – 261 
Дебердеев М. – 261 
Дебердеев М.А. – 316 
Дебердеев Я. – 261 
Дебердеевы, предприниматели – 314, 316, 318 
Дебу И. – 286 
Девин де Виз – 377 
Девишев М., купец – 118 
Девишев М.В. – 316 
Девлеткильдеев С. – 146 
Девлеткильдеев, князь – 146 
Девлеткильдеев – 335 
Девлиткильдеевы, семейный род – 331 
Деевы, семейный род – 270 
Делянов И.Д. – 505, 579–581 
Демезон П.И. – 322, 323 
Демидов С.М. – 389 
Денисов В.И. – 251,  
Денисов Д.Н. – 12, 26, 60, 79, 82–85, 87, 154, 176, 

204, 223, 412, 418 

Денисов П.В. – 436, 607 
Державин Г.Р. – 148, 149 
Державины, семейный род – 148 
Деррик А. – 417 
Дефо Д. – 759 
Джагфар аль-Кулатки аль-Булгари Салихов – 590, 

591 
Джагфар ас-Сафари – 699, 700 
Джагфар аш-Ширвани аль-Ханафи – 384 
Джагфар бин Абди аль-Булгари – 375, 381 
Джамал ад-Дин аль-Афгани – 41, 390, 599, 708, 

710, 719, 808 
Джамалутдин ас-Суюти – 801 
Джами – 751 
Джангир-хан – 107, 355, 356 
Джангуршин Абдулла – 104 
Джанибеков А. – 79 
Джантюрин А., полковник – 353 
Джафар Садык (р.а.) – 387 
Джевдет Ахмед – 350 
Джевдет-паша, мин.юстиции Османской империи 

– 343 
Джелал Нури Иляри – 350 
Джераси Р. (Geraci) – 45 
Дивеевы, семейный род – 141 
Динмухаметов И. (Динмөхəмəтов) – 706 
Диттель В.Ф. – 727, 729 
Дихтяр Г.Л. – 301 
Дмитриев – 49, 251 
Дмитриев А. – 251, 763 
Дмитриев М. – 482 
Дмитриев М.М. – 220 
Дмитриев М.П. – 287, 618, 619 
Дмитриева – 790, 854 
Добросмыслов А. – 337, 353, 357 
Долбилов М. – 8, 477, 491 
Долгоруков В.А. – 334 
Долотказин Х.У. – 84 
Домбровский Б.Л. – 847, 851 
Дорофеев В.В. – 79, 82 
Доулер У. (Dowler) – 448 
Дрейфус Луи – 276 
Дремков В.В. – 78 
Дружинин Н.М. – 6, 25, 186–191, 263, 264, 273, 

402, 532, 533, 535 
Дубовиков – 166  
Дубровин А.А. – 848 
Дудкин А. – 20, 218 
Думави Н., поэт – 389, 768, 850 
Дунин-Горкавич А. – 95 
Дурново И.Н. – 582 
Дьяконов А.Н. – 130 
Дэрдменд, поэт – 348, 782 
Дюдуаньон С. – 706, 707 
Дякин С.В. – 483, 486, 509 
Евсевьев М.Е. – 526, 528, 617, 645 
Евстифьев В. – 539 
Евтихеев – 287 
Егиазарова Н.А. – 274 
Егоров Н.И. – 623 
Егоров Тимофей, священник – 742, 821 
Екатерина II – 7, 24, 40, 58, 105, 125, 126, 134, 141, 

146, 150, 161, 168, 342, 424, 425, 452, 457, 459–
461, 463–465, 471, 550, 578, 579, 595, 708, 714, 
719, 791, 841 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1119

Елизаветта Петровна – 792 
Елкыбаевы – 117 
Емельянов А. – 640 
Емельянов Я., поэт – 768, 851 
Емельянова Н. – 37 
Емкеев С. – 435 
Еналиев З.Х. – 40 
Еналиев Х., торговец – 582 
Еникеев – 27, 141, 143, 565, 838 
Еникеев А., губернский секретарь – 565 
Еникеев С. – 27 
Еникеев Т. – 351 
Еникеевы, семейный род – 141, 146 
Еремина С. – 195 
Ерзин С., купец – 118 
Ермухаметовы, семейный род – 141 
Ерусланов А.П. – 634 
Ерусланов П.И. – 526 
Ершов В.И. – 456, 503 
Есиева И.В. – 24, 271 
Ефимов А.В. – 668, 669 
Ефремов С.О. – 609 
Жанаев Б.Т. – 359 
Жданов Н.В. – 704 
Железнов И.И. – 408 
Жестовская Ф.А. – 32, 33 
Жиганшин С. – 318 
Жоржон Ф. – 350 
Жузе П.К. – 736, 742 
Журавский А.В. – 31 
Забировы, семейный род – 331 
Заблонский Е. – 262 
Завгарова Ф. – 692, 770 
Загидуллин А.А. – 26, 29, 36, 37, 60, 61, 74, 76, 98, 

166, 203, 206, 207, 224, 226, 287, 343, 364, 404, 
406, 413, 420, 421, 431, 453, 462, 469, 483, 485, 
493, 497, 509, 512, 517, 519, 520, 536, 537, 566, 
568, 572, 573, 577, 583, 584, 614, 793 

Загидуллин И.К. – 3, 11, 12, 22, 37, 38, 58, 73–75, 
87, 174, 181, 195, 198, 221, 342, 401, 415, 474, 
477, 483, 485, 487, 495, 499, 515, 535, 565, 569, 
595 

Загидуллина Д. – 743 
Загоскин Н.П. – 252, 309, 310, 471, 727, 842 
Зайнетдинов Г. – 301 
Зайни Р.Л. – 18, 39, 759 
Зайни Х. – 348 
Зайнулла Троицкий (к.с.) – 388 
Зайнулла, ишан – 386 
Зайнуллина Ф.Г. – 26, 208 
Зайончковский П.А. – 516 
Заитов М. – 733, 789 
Зайцева И. – 74 
Зайцев М. – 628 
Зайцев Я.А. – 642  
Заки Ш., поэт – 33, 752, 753, 765, 778, 782, 805 
Заманов А., купец – 248, 259 
Заманов Исай – 260 
Замановы, купцы – 790 
Замановы-Аитовы, семейный род – 152, 259 
Замахшари М., лексиколог – 762, 801 
Запольский И.И. – 745, 831 
Зарконе Т. – 389, 390 
Захарьевский П. – 611 
Зейдлиц Е. – 837 

Зеленеева Г.С. – 634 
Зеньковский С.А. (Zenkovsky) – 43, 44 
Зеткина И.А. – 447 
Зефиров М.М. – 524 
Зиммель Г. – 76 
Златоверховников И. – 450 
Змеев Л.Ф. – 655 
Знаменский П. – 20, 292, 294, 435, 522, 529, 736, 

739, 822, 844, 845 
Зобов Ю.С. – 322 
Золотарев Д.Ю. – 127, 128 
Золотницкий Н.И. – 436, 524, 625, 733 
Золотова В.А. – 832 
Зорин А.Н. – 62 
Зорин Б.И. – 20, 21  
Зябловский Е. – 249 
Ибатуллин – 852 
Ибн аль-Араби – 760, 855 
Ибн Рушд – 391, 760 
Ибн Сина (Авиценна) – 391, 763, 846, 855 
Ибн Тагрибирди, египетский историк – 785 
Ибн Таймийа – 760 
Ибн Халдун – 785 
Ибнеева Г.В. – 471 
Ибрагим аль-Курди аль-Багдади, сейид – 345 
Ибрагим бин Худзяша, имам – 393 
Ибрагим бине Габдулла ан-Нукратый – 793 
Ибрагим бине Худжаши – 793 
Ибрагимов – 350 
Ибрагимов, зауряд хорунжий – 366 
Ибрагимов А., богослов – 348, 567 
Ибрагимов Г. (Ибраһимов) – 7, 18, 22, 23, 32, 38, 

41, 63, 64, 161, 348, 414, 557–600, 602, 603, 706, 
782, 784, 850  

Ибрагимов З. – 304 
Ибрагимов И.И. – 361  
Ибрагимов М. А. – 111, 560, 561 
Ибрагимов Мур. – 304, 305 
Ибрагимов Н.М. – 745 
Ибрагимов Р. – 599, 724 
Ибрагимов Ф. – 304 
Ибрагимов Ш. – 304, 361, 568, 756 
Ибрагимов Ш.М. – 568 
Ибраев Г. – 418 
Иван III – 148 
Иван Грозный – 462, 483 
Иванин – 341 
Иванов В.П. – 624, 630, 
Иванов Л.М. – 59  
Иванов – 834 
Иванов М. – 746–748 
Иванов М.И. – 842 
Иванов С.Н. – 732 
Иванова Е.В. – 128 
Ивановский – 301 
Ивонин – 168 
Игельстром О.А. – 223, 353 
Игнатович – 532 
Игнатьев – 84 
Игнатьев Г.П., граф – 586 
Идиатуллин – 29 
Идиятуллина Г. – 395, 709, 715, 721, 749, 780, 781 
Идриси Г. – 348 
Идрисов И.С. – 852 
Идрисов У.Ю. – 36  



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1120

Идрисов Э.Ш. – 107 
Ижбаев Н. – 593 
Ижболдины, предприниматели – 314 
Изз ад-Дин Занджани – 858 
Измайлов Б. – 14, 28, 464 
Измайлов Ю. – 260 
Изместьева – 274 
Износков И.А. – 218, 437, 632, 643, 819 
Иловайский Д.И. – 837 
Ильин Г. – 735 
Ильминский Н.И. – 9, 18, 20, 30, 43, 333, 358, 436, 

437, 439, 440, 445, 448, 449, 476, 477, 489, 490, 
501, 511, 512, 521–530, 539, 541, 545, 547, 567, 
568, 634, 641, 642, 731, 733, 736, 737, 738, 739, 
740, 742, 804, 818–827, 842, 849 

Ильяси Г. – 33, 757, 782, 786, 789, 847 
Ильясов А. – 733 
Ильясов Г.М.-А. (Габдрахман Ильяси) – 775, 776 
Имам Раббани Ахмад аль-Фаруки Сирхинди (к.с.) 

– 388, 707 
Иманаев М. – 838 
Имтиков Ш. – 582 
Имьяминовы, семейный род – 92, 93 
Иннокентий (Новгородов), ректор КДА – 740 
Иннокентий (Попов), митрополит московский – 

492 
Иноземцев А. – 262 
Иоанн (Соколов), епископ – 739 
Иоксимович – 318 
Иона (Павинский), архиепископ – 540 
Исаева – 272 
Исаков М.-Р. – 118 
Искандеров И.Х. – 79 
Ислаев Ф.Г. – 223, 791 
Исламов – 634 
Ислямов И. – 370 
Исмаил аль-Крыми – 388 
Исхаки Г. – 33, 386, 809, 837 
Исхаков А. – 356 
Исхаков Д.М. – 27, 29, 39, 48, 50, 55, 60, 78, 79, 

121, 166, 178, 180, 466, 624, 625, 688, 720, 721, 
784 

Исхаков Р.Р. – 11, 12, 31, 37, 38, 411, 434, 441, 447, 
490, 495, 521, 524, 538, 589, 637, 638, 640,720, 
735, 784, 817 

Исхаков С. – 37, 225 
Исхакова Р.Р. – 32, 37, 38, 524 
Йусуф бине Габдулкарим – 796 
Ишбулатов – 784 
Ишбулатовы, династия – 174 
Ишемгулов – 35 
Ишимбаев – 122 
Ишимбаевы, семейный род – 262 
Ишмуратов Аб. – 304, 313 
Ишмуратов Ах. – 304 
Ишмухамедов – 425 
Ишмухаметов З.А. – 35 
Ишнияз бин Ширнияз аль-Хорезми, ученый – 392, 

396 
Иштерековы, семейный род – 331 
Ишуков – 271 
Йылмаз – 383 
Каба-инмар, божество – 638 
Кабанова – 88 
Кабдулвахидов К. – 21 

Кабузан В.М. – 16, 50, 91, 96, 181, 230, 404, 643 
Кабытов П.С. – 26, 264, 274, 275 
Кадермати М. – 759 
Кадизад М. – 379 
Кадомцевы, князья – 148 
Кадыри З. – 349 
Казаков Исхак – 504 
Казаков М. – 313 
Казаковы, род – 154 
Казанцев Н. – 178, 179 
Казем-Бек А.К. – 362, 430, 448, 725–728, 736, 745, 

747, 748, 759, 842 
Казимов А.С. – 25 
Каиповы, предприниматели – 102, 316 
КалиевЮ.А. – 436 
Калим Я.Г. – 731, 732 
Камал ад-Дин Хусайн ибн ̒Али Ва̒иза Кашифи – 

861 
Камал Г.Г. (Галиасгар Камал) – 776, 777, 848, 852 
Камал Ш. – 782 
Камали З. – 89, 348, 389, 390, 709, 716, 717 
Камалов З. – 384 
Камалов М. – 384 
Каменев П. – 148 
Каменский Ф. – 735 
Ками Сулейман – 350 
Кандалый Г. – 33, 699, 700, 754–757, 763, 782 
Канделаки И. – 251 
Кандидат Пелль – 242, 243 
Канлыдер А. (Kanlidere) – 41 
Кант И. – 713 
Капкаев Гиниятулла – 89, 597 
Каплуновский – 28, 160, 161 
Каппелер А. (Kappeler) – 3, 9, 11, 45, 176, 478, 499, 

528, 529, 595, 596, 626 
Каппен П.Н. – 17 
Каргалый А. – 33, 375, 747, 751, 752, 754, 782 
Каргин, купец – 313 
Карими Г. – 597 
Карими Ф.Г. – 33, 348, 349, 384, 597, 598, 724, 773, 

774, 780, 850 
Каримов Г.И. – 850 
Каримов М. – 849 
Каримов Х. – 849 
Каримов Ш. – 849 
Каримов, купец – 111 
Каримовы, семейный род – 759, 849, 851, 852 
Каримуллин А.Г. (Кəримуллин) – 23, 24, 34, 89, 

461, 488–490, 541, 581, 696, 745, 748, 757, 841, 
843, 844, 847–850 

Карнович Е. – 147 
Карпенкова Т.В. – 37 
Каррер д’Анкос Э. (d’Encausse) – 44 
Каррик В.А. – 216, 279, 403, 406, 675 
Карташова – 265, 271 
Карчынзаде Сулейман – 350 
Касимов Р.Н. – 639 
Касимов Мавлиш (Мавлюш) – 639, 640 
Касимов У. – 639 
Кастров, купец – 270 
Кастров А.Х. – 316 
Кастров С.М. – 262 
Кастров Х. – 118 
Кастровы, семейный род – 123, 262 
Касым бин Мухаммад (р.а.) – 387 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1121

Касымов К. – 172, 369 
Катанов Н.Ф. – 20, 435, 590, 731, 732, 734, 736, 

763, 771, 783, 784, 787 
Катаринский В.В. – 501, 511–513, 580, 851 
Катеев Ф. – 849 
Катенин А.А. – 327 
Катенин М. – 844 
Катков М.Н. – 524 
Каульбарс А.В. – 115, 116 
Кауфман К.П. генерал-губернатор Туркестанского 

края – 110, 111, 476, 491 
Кафенгауз Л.Б. – 244, 272 
Кашаевы, семейный род – 141 
Кашапов Р. – 338 
Кашафутдинов Р.Г. – 29 
Кедров И.М. – 526, 634, 817 
Кейкавус, персидский поэт – 762 
Кемаль Н. – 41 
Кемпер М. (Kemper) – 11, 46, 372, 391, 393, 590, 

707, 715, 749, 783, 784, 786 
Кеппен П. – 128, 173, 297, 333 
Керимов Г.М. – 469 
Кефели-Клай Агнесс (Keefeli-Clay) – 46, 546, 586 
Кидирниязов Д.С. – 77 
Кииков М.Г. – 766  
Кильдеевы, предприниматели – 308 
Кильдишев А.И. – 39 
Киникеев Г.К. – 84 
Кирилл, славянский святитель – 448 
Кириллова Л.И. – 666 
Киселев П.Д. – 186, 187, 189, 191, 402 
Кисмина Е.В. – 268 
Китаев Ю. – 250, 260 
Китаева Гадиба – 260 
Китаевы, семейный род – 254 
Китанина Т.М. – 274, 275 
Клейн Н.Л. – 26, 237, 264, 269–271, 275 
Клеянкин А.В. – 25, 194 
Климович Л. – 35, 224, 590 
Кнорринг, полковник – 368 
Кобзев А. – 36, 38, 221, 226, 409, 415, 416, 420, 

421, 423, 612, 629, 630 
Коблов Я.Д. – 20, 407, 408, 410, 416, 417, 430, 432, 

435, 610, 611, 614, 643, 699, 763, 799, 801, 825 
Ковалевский М.Е. – 264, 571, 573, 574 
Ковалевский О.К. – 731 
Ковалевский О.М. – 727, 729 
Кодан С.В. – 465 
Коковин Н.П. – 843 
Колесова Е.В. – 32, 736, 737 
Колмогоров Г. – 328–330 
Колый М. – 752 
Комаров М.И. – 218 
Комиссаров Г.И. – 627, 824 
Кондратов И. – 839 
Кондратьев М.Г. – 623 
Кондырев П.С. – 745, 831 
Коновалов А.В. – 266 
Кононов А.Н. – 725, 743, 839 
Константин Николаевич, великий князь – 447 
Коншин Н. – 359 
Корелин А.П. – 141, 276 
Корицкий А. – 137 
Корнеева Е. – 21 
Корнелий де Бруини – 677 

Корнилов Л.Г. – 114 
Корнилов И.П. – 525 
Коробейников А.В. – 642 
Королев С.А. – 20 
Корсак А.К. – 115, 249, 250 
Кортунов А.И. – 163,165 
Корусенко С. – 90, 93 
Корыцкие, семья – 137 
Косолапов В.Н. – 298 
Костенко Л.Ф. – 115, 330 
Костылев А. – 735 
Костюшко Т. – 134 
Косымбаев Ж. – 98 
Котелов П.И. – 250 
Котелов П.П. – 233 
Котков В.М. – 37, 516, 517 
Кочубей В.П. – 148, 149 
Кравцова Е.С. – 263 
Кравчук В.Р. – 37, 516 
Краснодубовский Г.С. – 21 
Красножен М. – 495 
Крачковский И.Ю. – 738, 739 
Крачковский Ю.И. – 741 
Крейндлер И.Т. (Krindler) – 45 
Кремлев – 613, 625, 627 
Крестовников А.К. – 233 
Крестовников В.К. – 233 
Крестовниковы, купцы – 308 
Кругликов – 27 
Круз Р. (Crews) – 7, 45, 46, 375, 590, 715 
Круковский М.А. – 20, 211, 222, 284, 442 
Крупеников Л.Ф. – 250, 260 
Крушевский Н.В. – 730, 731 
Крыжановский Н.А. – 474, 492, 509, 586 
Крымский – 461 
Крычинский К. – 137 
Крычинский Л. – 137 
Крычинский О. – 137 
Крюкова – 290 
Ксаинов – 333 
Кугушев Т. – 148 
Кугушевы, князья – 148 
Кузеев Р.Г. – 27, 29, 48, 55, 229, 615 
Кузьмин – 312 
Кукляшев С. – 747, 756, 830, 839, 842, 844, 846 
Кул Гали – 748, 757, 760, 779, 799, 854 
Кул Сулайман – 854 
Кул Шариф – 752 
Кулахметов Г.Ю. – 838 
Куликова – 725, 726 
Кулунчаковы, князья – 148 
Кульдюшев К.С. – 141 
Кульмаметов А.М. – 559, 577 
Кульмаметьевы, семейный род – 167, 168 
Культяси Ш. – 32, 710 
Кульшарипов – 27 
Кулябко-Корецкий – 279, 280 
Куприн А.И. – 148 
Курамшеев И. – 260 
Курамшин Н., предприниматель – 577 
Курат А.Н. (Kurat)– 40, 41, 44 
Курбанаев В. – 639 
Курбанаев М. – 639 
Курбанаков У. – 352 
Курбангалиев Г. – 385 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1122

Курбангалиев М.Х. – 838 
Курбангалиевы, семейный род – 389, 390 
Курочкин, купец – 105 
Курпячев М., торговец – 582 
Курсави Г. – 19, 32, 36, 41, 375, 378–380, 393–397, 

399, 400, 409, 706, 707, 709, 710, 716, 721, 749, 
796, 806 

Кутлумухаммад – 195  
Кутляров А., унтер-офицер – 757 
Кучук-бей – 148 
Кылынч – 585 
Кылыч бине Сайяди – 768 
Кышкар Якуб бине Яхъя ад-Дубъязи – 796 
Лаверечев – 156 
Лаверычев – 270 
Лавровский П.А. – 501 
Лазарев Л.М. – 850 
Лаззерини Э. Дж. (Lazzerini) – 8, 11, 44, 599, 711 
Ланда Р.Г. – 35 
Лапин – 37, 515, 518 
Лаппо – 133 
Лаптев М. – 17, 76, 240, 243, 258, 259, 285, 309, 

310, 325, 326, 331, 333, 617, 644, 650, 694 
Лебедева О.С. – 757, 759 
Леджинова – 265 
Лемерсье-Келькеже Ш. (Lemercier-Quelquejay) – 

44 
Ленин В.И. – 26 
Леонтьев – 216 
Лепехин И. – 677 
Лепренс И.Б. – 677 
Лермонтов М.Ю. – 759 
Лерх П.И. – 733 
Лигенко Н.П. – 268, 271, 275 
Линдегрен – 243, 290 
Линков – 535 
Липаков Е.В. – 31 
Липинский А. – 239, 240, 243, 283, 285, 292, 319, 

326 
Липкин С. – 765–767 
Листов Петр – 735 
Литвак – 13 
Литуновский Н. – 649, 653 
Лобачева – 677 
Логинов В. – 249 
Лоранский – 458 
Луппов П.Н. – 637–640 
Лысенко Л.М. – 452, 457 
Любимов – 21 
Любичановский С. – 452 
Людмилин – 35 
Лядов – 617 
Ляпидовский – 434, 643 
Лященко – 263 
Мавлави Халили – 862 
Мавлюд бин Мустафа бин Юнус – 398 
Мавлютов У. – 354 
Магаз б. Бек Мухаммад – 387 
Магницкий В. – 436, 625, 733 
Магницкий М.Л. – 725, 727, 744, 817 
Мазитова Н.А. – 725, 727–729, 741, 746 
Майер Д. (Meyer) – 46 
Макарий (Невский), миссионер – 440, 449 
Макаров Г.М. – 434, 643, 697 
Макаров Дмитрий – 117 

Максимов С. – 434, 435, 617 
Максимов С.Е. – 275,  
Максуди А. – 758, 780 
Максуди А., купец – 597 
Максуди А.-Х. – 837 
Максуди С. – 837, 864 
Максуди Х. – 847, 848 
Максудов Г. – 262, 602, 724 
Максудов З. – 568 
Максудовы, семейный род – 805 
Максутов М. – 844 
Максютов – 270 
Максютов З. – 567 
Максютов М.Т. – 152 
Максютовы, род – 146, 196, 331 
Макуловы-Каменевы, князья – 148 
Малашенко А.В. – 610, 704 
Малов Е.А. – 18, 20, 406, 436, 443, 444, 449, 470, 

523, 539, 540, 544–546, 610, 614, 690, 736, 739, 
740, 741, 742, 763 

Малов С.Е. – 732 
Мальцовы, семейный род – 234 
Мамаев, помещик – 536 
Маматказин Ариф – 122 
Маматкозины-Сакаевы, семейный род – 141 
Маматов Г. – 261 
Маматов Д. – 261 
Мамашев – 260 
Мамешов М.Р., купец – 365 
Мамины, род – 141 
Мамлеев Нурмухамед – 89 
Мамышев Х. – 841 
Мангутов Б.Х. – 84 
Мангушев Г. – 850 
Мансур аль-Халладж – 372 
Мансуров – 336 
Мансуров А.Ш. – 336, 356 
Мансуров Б.А. – 365 
Мансуров М.М. – 319 
Мансуров М.С. – 849 
Мараш И. (Maras) – 41, 410 
Маргинани Б. – 13, 430 
Маргинани Бурханеддин Али – 801 
Марданов (Мəрданов) – 38, 584, 641, 788, 789, 853 
Марджани Ш. (Мəрҗани) – 7, 18, 19, 32, 36, 40, 41, 

75, 221, 343, 345, 375–377, 381, 384, 387, 393, 
394, 396, 397, 407, 415, 426, 427, 489, 552, 566, 
596, 637, 638, 641, 699, 706, 707, 709, 710, 716, 
717, 733, 744, 747, 759, 762, 763, 765, 767, 775, 
780, 783–790, 792, 793, 795, 796, 803, 804, 806, 
850, 858, 864, 865 

Марискин О. –26, 209, 274, 286, 402 
Мария Федоровна, императрица – 517 
Маркибаев Т. – 81 
Марков – 131 
Маркова – 275 
Марр – 436 
Мартынов П.Л. – 542, 621 
Мартынов А. – 677 
Масаев – 367 
Масальский В. – 337, 338 
Масанов – 361 
Масиньон – 669 
Маслова – 271 
Матвеев – 435 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1123

Матвеев Иван, миссионер – 825 
Матвеев С.М. – 20, 763 
Матвиевский – 27, 365 
Маторин – 436 
Махдум Мухаммад Кизляви (к.с.) – 388 
Махмуд аль-Фигал (к.с.) – 388 
Махмуд аль-Алмалия – 384 
Махмуд б. ̒Али аль-Кашани – 860 
Махмуд Инджир Фагневи (к.с.) – 387 
Махмуд Тадж аш-Шария – 801 
Махмудов Г. – 756, 759, 843, 844, 846 
Махмудов М.Г. – 505, 694, 701, 728, 733, 746, 747, 

853 
Махмут Эсад-эфенди – 350 
Махмутова А.Х. (Мəхмүтова) – 23, 24, 31, 485, 

489, 791, 795, 799, 803, 805, 811–813, 815 
Махрова – 167 
Мацузато К. – 474, 528 
Мачкара Габдулла аль-Чиртуши – 796 
Машанов М. –20, 41, 414, 431, 439, 440, 449, 527, 

547, 609, 736, 740–742, 851 
Мəгази – 385, 389 
Мевлан Халиди-и Багдади – 383, 384, 388 
Медведев И. – 844 
Медведев, помещик – 533 
Медиев А. – 130, 132, 133 
Мейер Д.И. – 431 
Меинов Д. – 132 
Мельников А.П. – 248, 249 
Мельников П.И. – 247–249 
Меркушин А.В. – 182, 186, 189 
Мефодий, славянский святитель – 448 
Мехмед Кани Паша, гос. министр Османской им-

перии – 347 
Мигулин П.П. – 201 
Мидхат А. – 349 
Мийан Сибгатулла (к.с.) – 388 
Миллер Г. – 632, 634, 635 
Милорадович М.А., генерал – 366, 367 
Милюков П.Н. – 24, 228, 229 
Милютин Л.А. – 477 
Миннегулов Х.Й. – 33, 34, 747 
Миннуллин З.С. – 13, 18, 24, 418 
Миннуллина Л.З. – 39, 787 
Мир Фахр ас-Садат Хусайни – 860 
Мирза Габдулла җай Кабули (к.с.) – 388 
Миронов Б.Н. – 64, 76, 158, 273, 402, 403, 469 
Миронова – 294 
Миропиев – 21 
Мирсаитова – 832 
Мирхаев Р.Ф. – 779, 780 
Митхат А. – 41 
Мифтахетдин б. Абдулгани – 348 
Мифтахуддинов С. – 598 
Михаил Александрович, великий князь – 517 
Михайлов Д.С. – 502 
Михайлов С.М. – 31, 626, 743 
Михайлова С.М. – 32, 725, 743, 745, 747, 834, 837, 

839 
Михалева – 340 
Михеев И.С. – 526, 642 
Михменев, купец – 313 
Мишкин А. – 303 
Мишкин М. – 303 
Могол ̒Алмагир Великий – 859 

Можаровский А. – 444, 467, 468, 540 
Мозаффари – 35 
Моисеев – 115 
Мокшин Н.Ф. – 607, 644, 646 
Молдавский И.С. – 848 
Молоствова Е.М. – 39 
Молотова Т.Л. – 632, 634, 636 
Монасыпов М. – 246 
Моран Р. – 755, 768 
Мордвинкина – 279 
Морозан – 267 
Морозов И.Л. – 25, 202 
Морозова Е.Н. – 264 
Морозова Л.И. – 38 
Морозовы, предприниматели – 120 
Моулан Таки ад-Дин Мухаммад ибн Пир Али – 

859 
Мошков – 693 
Мударисов – 232, 234 
Мудрак – 778 
Мукменев Ф.Ю. – 84 
Мукминев Х.Ю. – 84 
Мукминжанов Ф. – 81 
Мулла Муртада бин Хусейн аль-Бурали – 398 
Муллагали – 86 
Муллагалиев Р. – 28, 211 
Муллин Б.Ф. – 562 
Муллин Бурганутдин, купец – 562, 567 
Муминов М. – 362 
Мунасыпов, прапорщик – 366 
Мунасыпов Ф. – 639 
Муравьев М.Н. – 191 
Мурад Мухаммад аль-Манзилави аль-Рамзи – 375, 

384 
Мурад, мулла, сподвижник Батырши – 708, 720, 

721 
Муради Я. – 389 
Муратов Г. – 195 
Муратова – 102 
Муратовы, предприниматели – 141, 316 
Муртада бин Кутлугуш ас-Самити, ученый – 397 
Муртаза Гали бине Кутлугуш ас-Симети – 793 
Мусаев, купец – 122 
Мусаев Х.Б. – 316 
Мусаевы, семейный род – 262 
Мусин Гайса – 776 
Мусин Л. – 155 
Мусин М.-С.Г. – 852 
Мусин С. – 330 
Мусин-Пушкин М.Н. – 745 
Мусины, предприниматели – 102, 152, 154, 155, 

253, 302, 316 
Муслими Х. – 783, 787 
Муслюмов М. – 830 
Мустаев А. – 261 
Мустаев Н.Ф. – 152 
Мустакимов М – 151 
Мустакимовы – 564 
Мустафа Измайлов (Лютфи) – 79 
Мустафа-эфенди – 348 
Мустафин Ахметзян – 811 
Мустафин И. – 353 
Муфтахутдинова – 37 
Муфтийзаде И. – 37, 125, 126, 130, 133, 367 
Муфтийзаде Батыр-Челеби – 126 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1124

Мухамадеева – 24, 
Мухамедзянов – 693, 699 
Мухамедкарим ат-Таканыши – 796 
Мухамедова – 203, 623, 624, 673, 689, 692 
Мухамедова Р.Г. – 30 
Мухамедова Ш. – 33 
Мухамедяров – 271 
Мухаметвалеев, мулла – 588 
Мухаметдин Т. – 842 
Мухаметдинов Р.Ф. – 723, 758 
Мухаметзарипов И. – 36, 428 
Мухаметзянов – 336 
Мухаметзянова Д.С. – 411, 415, 416, 705 
Мухаметнаджиб Шамсутдинов Тюнтери – 384 
Мухаметов Муса – 260 
Мухаметшарипова М. – 852 
Мухаметшин Р.М. (Мөхəммəтшин) – 35, 39, 704–

706, 709, 710, 720, 758, 791, 796 
Мухаметшин Ю.Г. – 29, 30, 289, 298, 632, 643–645, 

691 
Мухаммад Абдо – 708, 719, 808 
Мухаммад ал-Кухистани – 862 
Мухаммад Ахмад аль-Хатыйба, египетский уче-

ный – 762 
Мухаммад аш-Шайбани – 395 
Мухаммад б. Ахмад Мустауи-йи Хереви – 859 
Мухаммад б. Мухаммад б. Махмуд аль-Бухари 

(Мухаммад Парса) – 860 
Мухаммад Баба Саммаси (к.с.) – 388 
Мухаммад Бакир б. Шараф ад-Дин аль-Лахури 

Хусайни – 860 
Мухаммад Гали ишан Казани (к.с.) – 388 
Мухаммад Закир Чистаи (к.с.) – 388 
Мухаммад Икбал Лахори – 708 
Мухаммад Йусуф Мунша б. Хаджа Бак Балхи – 

860 
Мухаммад Касим Хиндушах Астрабанди – 861 
Мухаммад Мазхар Сахиб-зада – 381, 766 
Мухаммад Мукмин-хан, балхский правитель – 860 
Мухаммад, пророк – 78, 135, 372, 377, 387, 390, 

391, 394, 572, 586, 684, 685, 712, 738, 748, 750, 
752, 766, 801, 810, 857, 861 

Мухаммад-Амин, казанский хан – 787 
Мухаммадгали аль-Чокрый – 381 
Мухаммадзакир ишан Камалов аль-Чистави – 384 
Мухаммад-Мурад аль-Бадахшани – 381, 766 
Мухаммад-Рахим бине Йусуфа аль-Ашыти – 796 
Мухаммадьяр, поэт – 747 
Мухаммад-эфенди аль-Эдирневи, шейх – 345 
Мухаммед ибн Гали ад-Дагстани – 792 
Мухаммед-Карим б. Габдрахим – 590 
Мухаммедов Исхак – 104 
Мухаммедсадык – 86 
Мухаммедшариф – 86 
Мухаммедэмин бин Сайфулла аль-Наласави – 378 
Мухиддинов Г. – 597 
Мухин – 433 
Мухина – 267 
Мухитдин Саид-Бурган, купец – 744 
Мухитдинов Н.К. – 743, 744 
Мухлей, семья – 137 
Мухлинский – 134, 
Мухлинский А. – 137 
Мухтар-паша – 348 
Мякиньков Д. – 305 

Навроцкий – 727 
Нагаев К. – 565 
Наганава – 224, 369, 370, 415 
Нагиев М., купец – 556 
Наджи М. – 41 
Надиршах – 377 
Нажмеддин Абу Хафс Умар Насафи – 801 
Нажмеддин аль-Иджи – 801 
Назаров С. – 269, 305 
Назарьянц С.И. – 727, 842 
Назиров С.М. – 663 
Назмиева – 660 
Найденова И.А. – 181, 182, 186, 188, 189 
Найт – 20 
Наливкин В.П. – 733 
Наполеон – 368 
Нарбеков Д. – 148 
Нариман А. – 753 
Нарышкин М. – 151 
Нарышкины, род – 148 
Насыраддин ас-Самарканди – 398 
Насыри К. (Насыров) – 7, 12, 20, 32, 33, 37, 40, 41, 

488, 518, 596, 609, 615, 624, 636, 664, 688, 699, 
701, 709, 710, 733, 757–759, 761–763, 775, 782, 
786, 787, 789, 790, 806, 838–840, 844, 846, 847, 
864, 865 

Насыров А. – 304 
Насырова – 782 
Нафигов Р.И. – 23, 32, 38, 74 
Небольсин Г.П. – 332 
Небольсин П.И. –77, 78, 246, 327, 330–332 
Невзоров – 20 
Негматуллов – 779 
Неплюев И.И. – 828 
Нессельроде К. – 341 
Нечаев – 20 
Ни ̓ маталлах ибн Ахмад ибн Мубарак ар-Руми – 

859, 860 
Нигабидуллин – 364 
Нигамедзинов – 24 
Нигаметуллин С. – 830 
Нигматулла А.М. – 118 
Нигматулла Альмети (к.с.) – 388 
Нигматулла аль-Утари – 376 
Нигматулла бин Биктимер аль-Стерлибаши, мю-

рид – 375, 381, 796 
Нигматулла бине Биктимер Тукаев – 796 
Нигматуллин – 27, 174 
Нигматуллин А. – 587 
Нигматуллин А.М. – 84 
Нигматуллин Габдулгаллям – 803, 805 
Нигматуллина Н. – 852 
Нигматуллина Ю.Г. – 774 
Нигмедзянов М.Н. – 693, 694, 698, 699 
Низам ад-Дин аль-Бирджин – 860 
Николаев Г.А. – 29, 203, 206, 404, 606, 621, 626 
Николай I – 8, 163, 344, 426, 465, 466–473, 534, 

539, 585, 586, 725, 817, 818 
Николай II – 494, 517 
Николай, барон – 524 
Никольский М.Г. – 745 
Никольский Н.В. – 731, 733 
Никонов М. – 323, 324, 492, 607, 617, 622, 629, 735 
Нил, епископ – 639 
Нисияма – 475 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1125

Ниязи А. (Ниязов) – 79 
Ниязкули аль-Туркмани, суфийский учитель – 

375, 394 
Ниязов Измаил – 260 
Ниязов М. – 743 
Ноак К. (Noack) – 46, 55, 56, 58, 76, 604, 863 
Новиков – 668 
Ногаев Ф. – 362 
Ногман М. – 786, 790 
Ногманов А. – 459, 464, 708 
Ногманов Б.Р. – 11 
Нофаль И. – 13, 419 
Нугманова Г.Г. – 659–661, 663 
Нузет Мамет – 133 
Нури А. – 349 
Нуриева – 778 
Нурминский С. – 437, 634, 818, 819 
Обручев В.А. – 172 
Овсяников – 20 
Одабаш Абибулла – 133 
Одигитриевский Н. – 20, 439, 441 
Озеров – 335 
Ольдекоп – 77, 78 
Онисифоров А. – 725 
Ордин-Нащокин А. – 148 
Ордэ Ф. – 362 
Орлов В.В. – 268, 304, 317, 319 
Осипов А.М. – 851 
Осман-эфенде, казахский кадий – 343 
Осокин И.П. – 259 
Остроумов Н.П. – 20, 475, 692, 733, 736, 741, 742, 

839, 840, 851 
Острыньские, семейный род– 134 
Охотников Н.М. – 627, 629 
Павел I – 134, 141, 184, 442, 453, 462, 841 
Палицын С.М. – 17, 288 
Памфилов – 827 
Панин – 16 
Панофский Э. – 793 
Парадоксов Василий – 735 
Пастуховы – 268 
Патканов С.К. – 91, 94–96 
Пашино П. – 413, 418 
Пашкевич – 285, 286 
Пашкова В.А. – 268 
Певцов М.В. – 114–116 
Первухин М.В. – 728 
Перов И.С. – 848 
Перовский В.А. – 172, 341, 355, 358, 534, 830 
Пестель И.Б. – 92 
Петаш – 609 
Петин – 344 
Петр I (Великий) – 3, 6, 12, 103, 104, 146, 148, 181, 

191, 203, 515, 566, 713, 841 
Петр III – 259 
Петренко – 289 
Петров В.И. – 263, 266, 273 
Петров П.Я. – 729–731 
Петров С.С. – 369 
Петров-Водкин К. – 270 
Петровский-Штерн Й. – 37, 517 
Печенежский Егор – 735  
Пинегин М.Н. – 20, 325, 505, 799 
Пинкертон Г. – 845 
Пирогов – 20 

Пислегин Н. – 195, 638, 639, 640, 637 
Платон – 759 
Платонов М.И. – 367 
Победоносцев К.П. – 475, 480, 489, 492, 493, 505, 

522, 523, 548, 567, 578, 741, 804 
Погодин – 248 
Покровский И.В. – 250, 362, 735 
Полторацкий В. – 126 
Полторацкий П.А. – 480, 584 
Полубояров М.С. – 103 
Поляков П.А. – 763 
Пономарев – 298 
Попов А. – 727 
Попов А.А. – 737 
Попов А.В. – 729 
Попов И. – 217, 288, 289 
Попов Н.А. – 821 
Потанин Г.Н. – 733 
Преображенский – 439 
Прибытков П. – 151 
Прозин – 240 
Прокопьев А.П. –612, 613,  
Прокопьев К. – 20, 610, 817 
Пророк Мухаммад – 387 
Проскурякова Н.А. – 228, 264, 268, 273 
Протасов А.Н. – 541 
Прусс Н.П. – 31 
Пугачев Е.И. – 464, 743, 786 
Пуньские, семейный род – 134 
Пушкин А.С. – 488, 759 
Пчелов – 625 
Пятов – 744 
Пятов А. – 794 
Раббани, имам – 862 
Равинский И.В. – 78 
Раде – 333 
Радлов В.В. (Radloff) – 11, 42, 115, 475, 501, 505, 

509, 511, 574–576, 731–734, 744, 759, 789, 790, 
838 

Разгон В.Н. – 331 
Раимов Р.М. – 27, 204 
Ракеев А.В. – 824 
Рамазанова Д.Б. – 27, 176 
Рамеев З. – 348, 349 
Рамеевы, семейный род – 806 
Раменев Мухаметзак – 317 
Раменев Мухаметшак – 317 
Рамзи М. – 375, 376, 386 
Рамиев М. – 156 
Рамиев С. – 768 
Рамиев Ш. – 758 
Рамиевы, семейный род – 81, 149, 155, 204 
Распопов – 289 
Расулев Г. – 386 
Расулев З. – 345, 384–387, 390, 765 
Расулевы, семейный род – 389 
Расулзаде М.Э. – 348 
Расули З. – 41, 388 
Рафаиль, архимандрит – 742 
Рафикова – 537 
Рафиковы, семейный род – 331 
Рахим Г. – 33, 38, 410, 572, 757 
Рахимкул – 341 
Рахимов Р.Н. – 27, 31, 37, 178, 179, 365, 366, 369 
Рахимов С. – 27 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1126

Рахманкулов М. – 259 
Рахматуллин А. – 155, 251, 259, 758 
Рахматуллин А.Х. – 84, 155 
Рахматуллин Г. – 841 
Рахматуллин К.А. – 84 
Рахматуллин У.Х. – 27, 49, 180 
Рахматуллин Ш. – 756, 758, 787 
Рахматуллина Г. – 769 
Рахметдин И. – 330 
Рашид ад-Дин – 859 
Рашин – 50 
Редников – 640 
Резван Е.А. – 78, 739 
Резеда Сафиуллина-Аль Анси – 855 
Резяповы, династия – 174 
Рейснер М.А. – 224, 495 
Рекеев А. – 624 
Ремнев А. – 474 
Репьев Егор – 735 
Рида М.Р. – 719 
Риза кади (Риза Фахретдинов) – 706 
Римский – 491 
Риттих А.Ф. – 20, 50, 325, 364, 617, 663, 664 
Рогозин В. – 325 
Родин – 294 
Родионов М.И. – 272 
Роднов М.И. – 26, 204–209, 231, 264, 274–276 
Рождественский С.В. – 509, 819 
Рожкова – 340 
Розен В.Р. – 733 
Розов Е. – 545 
Романов – 436 
Романович А. – 136 
Романов-Славатинский – 146 
Ромашин И.С. – 254, 261 
Ромишевский – 324 
Ронин – 583 
Рорлих А.-А. (Rorlich) – 45 
Рославцева Л.И. – 676 
Россицкий С.С. – 110 
Руа О. – 704 
Рубинштейн Е.И. – 843 
Руми Джалалетдин, персидский поэт – 383, 751, 

861 
Румовский С.Я. – 726 
Румянцев Н.П. – 842 
Рустямова А.Б. – 31 
Рыбаков С.Г. – 20, 226 
Рыбушкин М.С. – 109, 252, 255, 258 
Рычков П.И. – 178, 248, 283 
Рюрик – 786 
Сабанеев Л. – 289 
Сабиров И.Т. – 40 
Сабитов Гайнутдин, предприниматель – 305 
Сабитов Мухаметвафа, купец – 313 
Сабитовы, семейный род – 661 
Саблуков Г.С. – 448, 449, 683, 733, 736–740, 742 
Сабуровы, семейный род – 148 
Савбянов, предприниматель – 335 
Савельев П.И. – 164–166, 208, 263, 264 
Савельев П.С. – 738 
Сагдеев Ш., купец – 562 
Сагди Г. (Сəгъди) – 32, 33, 38, 778 
Сагидов, предприниматель – 271 
Сагидуллин М.К. – 39, 590 

Сагитов Г., старший ахун Казани – 687 
Сагитов Рахимзян – 843, 844, 848 
Сагитова Л.В. – 615 
Сагятов А., полковник – 165 
Садиков Р.Р. – 29, 636, 640 
Садур В.Г. – 119 
Саетгараев И.И. – 268 
Сайд Ахмед-хан – 599 
Сайдашев Ахметзян – 251, 304, 305, 313, 318, 559, 

560, 562–564, 567, 568, 576, 577, 602, 603 
Сайдашев М. – 251 
Сайдашева З.Н. – 694, 695 
Сайдашевы, предприниматели – 314 
Саидбурганов, купец – 844 
Саитбатталов М., купец – 301 
Сайфи Ф. – 23 
Сайфулла Кади Башларов, шейх – 384 
Сайфутдинов Ш., активный деятель ваисовского 

движения – 593 
Салахов И.Ж. – 11, 40 
Салахова Э.К – 39 
Салиев Б. – 79 
Салимзянов, купец – 111 
Салихов Б., предприниматель – 577 
Салихов Д., историк – 389, 568, 590, 591 
Салихов Мустафа – 581, 839, 848 
Салихов Мухамадей, муфтий – 568 
Салихов Р.Р. – 304, 550, 557, 561, 705, 772, 805 
Салихов С. – 575 
Салихов Хабитулла – 751, 753, 754, 782, 844 
Салиховы, купцы – 331 
Салмин А.К. – 61, 436, 609 
Сальников В.Г. – 28 
Самарин Ю.Ф. – 524 
Саматова Ч.Х. – 36, 499, 502, 504, 600, 833, 835 
Сами Ш. (Sami) – 40 
Самигулов Г., предприниматель – 544 
Самитова Газиза (Газизə), поэтесса – 105, 764, 769, 

770 
Самоделкин Я.А. – 269 
Сана, персидский поэт – 859 
Сандерланд В. – 475 
Сафаров Зиятдин, имам – 120 
Сафина Ф.Ш. – 29, 672 
Сафиуллина Р.Р. – 31, 856 
Сбоев В.А. – 20, 617, 653 
Свердлова Л.М. – 22, 24, 67, 75, 150, 236, 243, 253, 

255, 300, 314, 563 
Сверкунова Н.В. – 229 
Святополк-Мирский, министр МВД – 602 
Сдыков Марат – 97 
Севастьянов С.Н. – 481, 503, 826 
Сеид Халил, кадий-эскер – 343 
Сеитов А., купец – 322 
Сейфуллин Ю.К., предприниматель – 335 
Селенги С. – 42 
Семенов А. – 333 
Семенов П. – 123 
Семенов Т., литератор-этнограф – 636 
Семенов-Тянь-Шанский В.П. – 59, 362 
Сенюткина О.Н. – 36, 37, 247, 248, 365, 415, 602, 

603 
Сепеев Г.А. – 631 
Сергеев А.П. – 305 
Серкина С.С. – 197 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1127

Сибгатуллина А.Т. – 36, 344, 350, 383, 568, 685, 
686, 751, 754, 755, 764, 770, 771 

Симонова М.С. – 212 
Сиразиев И.И. – 781 
Сирозитдинов, предприниматель – 335 
Сирхинди А., инд. шейх – 376, 380 
Скарятин Н.Я. – 536, 545, 572, 573, 574 
Слепнев И.Н. – 273 
Словцов И.Я. – 91 
Смелов В. – 629 
Смирнов В.Д. – 488–490, 581 
Смирнов И.Н. – 436, 643, 731, 732, 763 
Смирнов Н.А. – 34, 342–344 
Смоларц Е.Ю. – 409 
Смыков Ю.И. – 5, 25, 26, 38, 147, 199, 202, 208, 

219, 263, 264, 288, 289, 293, 536, 537 
Соколов Я., купец – 151 
Соколовский И.Н., уфимский губернатор – 455 
Сократ – 759 
Солнцев Г.И. – 744 
Соловьев А.Я. – 239 
Соловьев Е.Т. – 429 
Сонин Н. – 727 
Сорокин П.М. – 639 
Софийский И.М. – 20, 411, 436, 437, 607 
Софронов М.Г. – 25 
Спаннаус – 715 
Спасский Н.А. – 633, 738, 825 
Сперанский А. – 20 
Сперанский М.М. – 94, 457 
Спешков С.Ф. – 822 
Спиридонов Г. – 630 
Спицын А.А. – 639 
Станишевский К.М. – 218 
Стариков Ф.М. – 163 
Старостин А.Н. – 12, 28 
Стахеев В.Г. – 272 
Стахеевы, семейный род – 270–272 
Стейнведед Ч. (Charles Steinweded) – 146, 480, 264 
Столыпин П.А. – 420 
Столярова Г. – 615, 631, 643 
Страленберг, языковед – 632 
Страховский И.М. – 455 
Струмилин С.Г. – 317 
Суафи А., османский просветитель – 41 
Субботин А.П. – 331 
Субботина А.М. – 28 
Субханкулов Абдулкадыр, дворян – 351, 361 
Субханкулов Абдулнасыр, поручик – 322, 340 
Суворов Н. – 485, 495 
Суворова З.В. – 642 
Сударев М.С. – 319, 320 
Суеров Мустафа, предприниматель – 260 
Сузан, персидский поэт – 859 
Сулейманов А., муфтий – 429 
Сулейманов Габделвахит, муфтий – 223, 344, 413, 

426, 427, 565 
Сулейманов Фатих, предприниматель – 111 
Сулейманов, полковник – 165 
Сулейманова Д.Н. – 659, 662, 663 
Сулейманова Л.Ш. – 36 
Султан-Галеев М. (Galiev) – 44 
Султангалиева Г.С. – 223, 339, 351, 357, 360 

Султанов Мухамедъяр, муфтий – 148, 350, 369, 
427, 485, 489, 511, 568, 578, 588, 589, 597, 603, 
604 

Султанов А., промышленник – 260 
Султанов С., муфтий – 506 
Султанов Ф.М. – 20, 39 
Султанова Марьям – 89 
Сулькевич М., генерал – 136 
Сулькевичи, семья – 137 
Сумароков П. – 128 
Суслова С.В. – 29, 644, 671, 673, 674, 676– 679, 681 
Сутюшевы, семейный род – 331 
Суфи Аллахяра, шейх – 378, 380, 751 
Сухтелен П.П. – 358, 830 
Сызранов А.В. – 77, 78 
Сыртланов Р.Ш. – 147, 148 
Табеевы, предприниматели – 102, 316 
Тагиев З., купец – 556 
Тагиров И.Р. – 74 
Тагиров Хасан, купец – 304 
Тагиров Ш., купец – 597, 838, 847, 848 
Тагирова Л. Ф. – 27, 143, 147, 175, 180 
Тагирова Н.Ф. – 11, 12, 228, 263, 265, 267, 272, 

274–276, 366 
Таймасов Л.А. – 440, 521 
Таиров Н.И. – 24 
Тальковские, семья – 137 
Тальковский А., генерал – 136 
Талько-Хрынцевич Ю. – 136 
Танеев С.А., статс-секретарь – 578 
Танеев Х.Х., предприниматель – 316 
Танеев, промышленник – 122, 123 
Танеевы, семейный род – 123, 262 
Тарапыгин Ф.А. – 294 
Тарасов Ю.М. – 230 
Таркова Р.А. – 266 
Тевкелев В. – 146 
Тевкелев К. – 146, 195 
Тевкелев С., муфтий – 148, 381, 406, 413, 427, 566, 

596 
Тевкелевы, род – 146, 147, 195, 196, 198, 536 
Тенишев В.Б. – 148 
Тенишев Д.В. – 148 
Тенишев Э.Р. – 778, 779 
Терегулов Абубекр, доктор – 811 
Терегулов Б., дворян – 146 
Терегуловы, семейный род – 141, 146 
Тизенгаузен В.Г. – 733 
Тимашевы, семейный род – 196 
Тимиров, майор – 366 
Тимирязевы, семейный род – 148 
Тимофеев А.А. – 848 
Тимофеев В.Т. – 18, 437, 439, 440, 449, 523, 526, 

528, 545–547, 641, 742, 818–822, 826 
Тимофеев Г.Т. – 626, 628 
Тимофеев Игнатий – 826 
Тимур-Кутлуг – 788 
Титовец Е.И. – 857 
Тихонов Б.В. – 59, 73, 466, 516 
Тоган А.В. – 386 
Тойкич В.Б., купец – 560 
Тойкич М.Б., купец – 313, 560 
Тоиматовы, семейный род – 331 
Токарев С.В. – 38, 535 
Толмачев Н.А. – 240 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1128

Толстой Д.А. – 88, 475, 476, 505, 506, 509, 511, 
522, 525, 527, 578 

Толстой Л.Н. – 488, 759 
Томилов Н. – 29, 90, 168,169 
Томпсон С.Р. – 276 
Тон К.А., архитектор – 456 
Топсакал И. (Topsakal) – 41, 42 
Тормасов А.П. – 367, 368 
Торнау Н. – 461, 469 
Тохтаргаз Шамиль Усеин – 133 
Троицкий С.М. – 91, 96 
Троянский А.А. – 735, 736, 839, 840, 842, 844 
Туган-Барановские, семья – 137 
Тукаев Хабибулла, богослов – 804 
Тукаевы, семейный род – 389, 796, 805 
Тукай Г. – 41, 102, 347, 389, 435, 620, 684, 768, 782 
Туктаров Ф. – 384, 724 
Тумашева Д.Г. – 94 
Туна М. (Tuna) – 11, 12, 42, 46 
Тупеевы, династия – 174 
Туранов А.А. – 642 
Тургеневы, семейный род – 148 
Турин В.С. – 21, 455 
Турнерелли Э. – 21 
Тухватуллин Камиль – 102 
Тухватуллин М. – 102 
Тухватуллин Ф. – 26 
Тухватуллина Л. – 710, 715 
Тыдман Л.В. – 663 
Тынчеров Абдул, учитель – 122 
Тынчеров Шамиль, учитель – 122 
Тычинских З.А. – 12, 167, 168, 169 
Тюменевы, предприниматели – 102, 316 
Тюрин В.А. – 264, 272 
Тюркоглу И. (Türkoglu) – 41, 344, 585 
Уваров Ф.П. – 367 
Углецкий В.А. – 365 
Узунов Г.З. – 336 
Уйджалту хан – 859 
Ульянова Г.Н. – 272 
Умар ан-Насафи – 392, 394 
Умеров Абдурахман Измайлович – 78, 79 
Умеров Измаил – 78 
Унженин В. – 151 
Унсвицкий Василий – 735 
Уразаев-Курамши А. – 756, 768, 769 
Уразманова Р.К. – 29, 683, 688, 787 
Уразов Г. – 261 
Уразов И. – 844 
Уразов, купец – 325 
Урманов, предприниматель – 335 
Урусовы, князья – 107 
Усман Исмагил – 841, 848 
Усманов А. – 27, 37, 261, 365, 366 
Усманов Г. – 102, 151, 260 
Усманов Зайнулла, купец – 567 
Усманов М.А. – 4, 32, 378, 743, 755, 778, 783, 808, 

854 
Усманов М.М., купец – 551 
Усманов Муртаза, купец – 313, 565 
Усманов Мусса, предприниматель – 262 
Усманов Мустафа, купец – 204 
Усманов Мухаметгали, купец – 314 
Усманов Назир, предприниматель – 261 
Усманов С., купец – 153 

Усманов Х., ахун – 89, 597 
Усманов Х., купец – 560 
Усманов Х.Ф. – 26, 27, 179, 203–206, 231, 263–265, 

273, 287 
Усманов Ю.И., купец – 335 
Усманова Д.М. – 12, 39, 389, 590, 591, 592 
Усмановы, предприниматели – 152, 254, 305, 331, 

851 
Устина Н.А. – 268 
Устрялов Н.Г. – 786 
Устюжанин Е.И. – 38, 536 
Утищев А.И. – 148 
Утыз-Имяни Г. – 19, 33, 35, 36, 41, 379, 392, 409, 

699, 700, 716, 748–751, 760, 780, 781, 806, 853, 
855, 862, 864 

Утягановы, предприниматели – 305 
Утямов И.М., купец – 565 
Утямышев Абдулла, купец – 246 
Утямышев Габдулла, купец – 796 
Утямышев Гариф, купец – 567 
Утямышев Муса Аббдулов, купец – 365 
Утямышев Мухаметгариф, купец – 155, 258 
Утямышев Мухаметгариф, купец – 304, 313, 320 
Утямышев Мухаметзариф – 304 
Утямышев Мухамметшакир Ахметшахович, купец 

– 565 
Утямышев, предприниматель – 552 
Утямышевы, предприниматели – 149, 305, 314, 796 
Ухтомский Л., князь – 324, 325 
Ушинский К.Д. – 522 
Ушков К.И., купец – 271 
Ушков П.К., предприниматель – 271, 272 
Фаезханов Г. – 847 
Фаезханов Х. – 788 
Фазыл Р. – 133 
Фазылов Хатмулла – 349 
Файзи М., писатель – 850 
Файзи-Чистапули Х., просветитель – 384 
Файзрахманов И.З. – 178, 181, 532 
Файзуллин Н., мулла – 353 
Файзуллин Х. – 850 
Файзуллин Юсуф – 593 
Файзуллин, служилый татарин – 844 
Фаизхан бин Хизырхан аль-Кабули, суфийский 

учитель – 375, 379, 381, 387 
Фаизхан Кабули – 388 
Фаизхан Х. – 864 
Фаизханов Х. (Фəезханов) – 32, 41, 710, 716, 717, 

744, 747, 748, 757, 780, 785, 788, 789, 806, 849, 
853  

Файсулин – 325 
Фальк И. – 94 
Фаррухи , персидский поэт – 859 
Фархшатов М.Н. – 11, 31, 36, 221, 224, 385, 386, 

408, 417, 418, 511, 551, 571, 580, 581, 602, 797, 
798, 802, 805 

Фасеев К.Ф. – 23, 32, 38 
Фасеев Ф.С. – 778, 854 
Фаткуллин, купец – 313 
Фатхулла аль-Оруви – 396 
Фатхулла аль-Уруви, имам – 394 
Фахретдин аль-Казани, ученый – 393 
Фахретдин Р. (Ризаэтдин) – 18, 19, 32, 33, 40, 41, 

375, 376, 384, 385, 387, 417, 488, 571, 580, 590, 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1129

591, 596–598, 604, 716, 717, 760, 761, 780, 782, 
790, 792, 793, 795, 796, 798, 850, 853 

Фахретдинов Г., купец – 330 
Фахретдинов Р. – 710, 855 
Фахри Г. – 349 
Фахрутдинов Р.Г. – 786 
Фахшатов М.Н. – 11, 31, 36, 221, 224 
Федоров В.А. – 330, 446 
Фейзуллин Муртаза, купец – 330 
Филарет (Амфитеатров), архиепископ – 444, 446, 

541 
Филатов С. – 610 
Филимонов Д.Ф. – 528 
Филиппов Г.А. – 20, 153, 437, 625 
Фирдевс И. – 132 
Фирдоуси, персидский поэт – 842, 846, 859, 861 
Фирсов Н.Н. – 38, 249, 572 
Фирстов – 242, 281 
Фирстов Г.В. – 242, 280, 281 
Фойгт К., преподаватель Казанской гимназии – 

725, 743 
Франк А.Дж. (Frank) – 46, 377, 590, 788 
Френ Х.Д. – 726–728, 738 
Фриз Г., профессор – 352 
Фузаилов Ю., купец – 111 
Фуко Мишель, филосов – 712, 713 
Фукс К. – 20, 254, 293, 297, 325, 410, 415, 615, 616, 

663, 664, 677, 679, 684, 685, 687, 694, 728, 794 
Футорянский Л.И. – 164, 167 
Хабачев А.Е. – 290 
Хабибуллин М.З. – 32, 734, 735, 789 
Хабибуллин Н. – 685 
Хабубулла аль-Оруви – 381 
Хабутдинов А. Ю. – 37, 39, 411, 413, 598, 603, 791, 

793, 796, 863–866 
Хади З., писатель – 33, 389, 775 
Хажи Габделхалик Курсави – 388 
Хазиахметова В.С. – 26 
Хазясеитов Мукмин, купец – 87 
Хайретдинов Д.З. – 36, 117, 119 
Хайруллина А.Д. – 24 
Хайруллина Г.Х. – 89 
Хайрутдинов А.Г. – 36, 715 
Хайрутдинов Р.Р. – 26, 36, 141, 181–183 
Хайям Омар – 846 
Хакани, персидский поэт – 859 
Хакимов Абдулатиф, купец – 88 
Хакимов Мухаметназип, купец – 89 
Хакимов Х.Х. – 31, 505, 837, 838 
Хаккый И., турецкий поэт – 758 
Хаков В.Х. – 778–780 
Халиди Курбангали – 117 
Халиди Ф., драматург – 33, 756, 758, 776, 782, 787, 

847 
Халидов А.Б. – 785, 855 
Халиков – 29, 148, 280–282, 296, 297, 616, 624 
Халиков Н.А. – 17, 29, 238–242, 653 
Халиков Наиль – 238, 277, 292, 295, 615, 648 
Халимов И.М. – 336 
Халин А.А. – 267 
Халитов – 664, 669 
Халитов Габдуллатыф – 590, 591 
Халитов Нияз – 665 
Халитов Р., предприниматель – 582 
Халитов С., есаул – 366 

Халитов Хамидулла, ахун – 344 
Халитов, купец – 335  
Хальфин И.И. – 725–728, 745, 746, 748, 788, 790, 

841, 842, 844 
Хальфин Исхак – 541, 725 
Хальфин С., просветитель – 725, 841, 846 
Хальфины, семья – 141, 864 
Хаметов Забир, ахун – 356 
Хамзат-бек, имам – 374 
Хамиди Ш., писатель – 759 
Хамидов, предприниматель – 271 
Хамитбаева Н.С. – 64, 97, 109, 274 
Хамитов О., предприниматель – 335 
Хамитов Сафиулла, предприниматель – 260 
Хамитуллина З.С. – 39, 40 
Ханбеков Аббас, предприниматель – 124 
Ханбиков Я.И. – 31, 725, 836 
Хантемиров Мухаметамин – 344 
Хантемиров Мухамметалим – 344 
Ханыков Н.В. – 801 
Харатишвили Г.С. – 332 
Харбинский С. – 338 
Харитонов И.Н. – 848 
Харлампович К.В. – 443, 737, 739, 740 
Харузин А.Н. – 474 
Хасан аль-Кати – 801 
Хасани С. – 386 
Хасанов М., имам – 89 
Хасанов Х.Х. – 23, 38, 74, 153, 260–262, 318, 319 
Хафиз, восточный философ – 855 
Хафизов С. – 22, 39, 634 
Хаялин Сеит, первопоселенец Сеитовой слободы – 

82 
Хвостов В. – 313 
Хильми Х., мюрид – 388, 389 
Хисамова Ф.М. – 354, 778–780, 839 
Хисамова Ф.Х. – 779 
Хисматуллин Б.Р. – 11 
Хитров – 326 
Ходский Л.В. – 200, 201 
Хозясеитов Махмут – 261 
Хозясеитов Муса – 261 
Хозясеитов Мустафа – 261 
Хозясеитов Мухмин – 261 
Хозясеитов Сулейман – 261 
Холмогоров И.Н. – 731 
Хрох М. – 595, 863, 864 
Хузина Р.М. – 645 
Хусаинзаде А. – 602 
Хусаинов А., купец – 80, 81, 155, 313, 320, 602 
Хусаинов А.Г. – 349 
Хусаинов А.Г., предприниматель – 552, 553 
Хусаинов Г., предприниматель – 82, 83, 514, 597, 

808, 813 
Хусаинов Махмуд, купец – 302, 316, 601 
Хусаинов Махмуд, муфтий – 155, 223, 342, 355 
Хусаинов Мухаммаджан, муфтий – 375, 425, 426 
Хусаинов Саид, купец – 111 
Хусаинов Ш., книгопродавец – 849, 851, 852 
Хусаинова Саида – 111 
Хусаинова Ширинбана – 111 
Хусаиновы, братья – 23, 80–82, 101, 111, 152, 154, 

155, 204, 305, 314, 316, 806, 808, 809 
Хусейн Хильми-паша, везир – 350 
Хусри Амир, персидский поэт – 859 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 
1130

Целиков С.А. – 267 
Цимбаев Н.И. – 8 
Цуциев А.А. – 343 
Чавайн С. – 528 
Чанышев – 115–117 
Чанышев М., князь – 351 
Чанышев, купец – 110 
Чанышевы, семейный род – 141 
Чархи Йа́куб – 861 
Чаянов А.В. – 207 
Чекалин Ф.Ф. – 293 
Чекменева Т.Г. – 31 
Челеби М. – 799, 800 
Челеби С. – 345 
Чергеев Асан – 133 
Череванский В. – 21 
Черемшанский В.М. – 20, 179, 242, 656, 832 
Черкасов Л.И. – 574 
Черновская В.В. – 36, 120 
Чернышев А.Ф. – 358 
Чернышов Е.И. – 38, 200 
Чингиз А., князь – 81 
Чингиз-хан – 377, 748, 787 
Чистов К.В. – 674, 689 
Чичерин Г.В. – 148 
Чичерина С.В. – 437, 499, 827 
Чокрый Гали – 381, 766, 767, 788, 805 
Чокрый Гарифулла, писатель – 382, 596 
Чокрый М., ученый-богослов – 855 
Чолахян В.А. – 269 
Чукин А.-В.Ю. – 552 
Чукин Вали, купец – 567 
ЧулковМ. – 252 
Чулошников А.П. – 27 
Чупров А.И. – 303 
Чураков В.С. – 637 
Чутчев В.С. – 160 
Чуч Ш. – 640 
Чыгтай Г., публицист – 389 
Чыкали Г., публицист – 389 
Шагавиев Д.А. – 36 
Шадрин В.М. – 164 
Шайдуллина Р.Р. – 514 
Шайхиев Р.А. – 34, 789, 790 
Шайхисламов Р.Б. – 26, 27, 180, 183, 184, 231 
Шайхульислам Й., писатель – 756 
Шакиров Х.Х. – 565 
Шакирова А.М. – 36 
Шакулов Х.С., купец – 262 
Шакулов, предприниматель – 122 
Шакуловы, семейный род – 262, 805 
Шакур Р. – 765 
Шакуров Ф. – 783 
Шамилоглу Ю., американский историк – 784 
Шамиль – 343, 374, 696, 784 
Шамов Г.Ф. – 727, 729 
Шамсутдинов М. – 789 
Шамсутдинов М.-В. – 559 
Шамсутдинов Мухаметнаджиб – 384 
Шамсутдинов Х., издатель-комерсант – 849 
Шамсутдинов Ш. – 559 
Шамсутдинов Ярулла, мулла – 225 
Шамсутдинова М.И. – 685 
Шамсутдиновы, предприниматели – 102, 316 
Шамшин И.И. – 264 

Шапошникова О.Б. – 234 
Шараф Ш. (Шəрəф) – 788, 803, 808, 813 
Шарафутдинов Д.Р. – 29, 39, 136, 688 
Шарифуллин З., редактор газеты «Идел» – 79 
Шарифуллина Ф.Л. – 12, 29, 30, 57, 107, 117, 121, 

122–124, 643–645 
Шатунов М. – 248 
Шатунов Ю. – 248 
Шатунов Якуб, купец – 260 
Шафееф М., служилый татарин – 259 
Шафигуллин З., купец – 79, 155, 157, 304 
Шахид, персидский поэт – 859 
Шахин-Гирей хан – 124 
Шахмуратов, купец – 322 
Шахмуратовы, семейный род – 246 
Шванебах П.Х. – 213, 214, 218 
Шевиц Людвиг – 842, 843, 847 
Шеин В.П. – 617 
Шенников А.А. – 651 
Шепелев Л.Е. – 13 
Шерих Г.М. – 218 
Шестаков – 283, 617, 620, 838 
Шестаков П.Д. – 501, 509, 521, 524, 528, 820 
Шибаев В.П. – 49 
Шиле – 20 
Шиммель А. – 707 
Шино П.А. – 20, 410, 413–415, 417, 418 
Ширгазин А.Р. – 88, 89, 648 
Шитова С.Н. – 408, 648 
Шихмаметовы, семейный род – 141 
Шихобаловы, семейный род – 270 
Шкапин С.В. – 646 
Шквариков В.А. – 59 
Шмидт, предприниматель – 270 
Шнор И., предприниматель – 841, 848 
Шофман А.С. – 727, 729 
Шпилевский С.М. – 789 
Штейнфельд Н.П. – 20, 223, 288, 293, 332, 403, 

407, 410, 415, 443, 641 
Шубин И.А. – 294 
Щеглов И.В. – 168 
Щепкин М.П. – 72 
Эльмурзины, семейный род – 141 
Энгельгардт А.П. – 218, 219 
Эрдман Ф.И. – 725–727, 743, 842 
Эсливанов В.Н. – 611 
Эфендиев Р. – 13, 430 
Эфиров А.Ф – 31 
Юдин М.Л. – 328 
Юзеев – 7, 36, 121, 345, 715, 749, 785, 848 
Юзеев А.Н. – 7, 35, 36, 121, 345, 715, 749, 781, 785, 

848 
Юзефович Б.М. – 20, 641 
Юзефович Я., генерал – 136 
Юлдашбаев Б.Х. – 408 
Юлдашев А.А. – 27 
Юм Дэвид, философ – 713 
Юмачиков М., поэт – 751, 756 
Юнус Ахунд бин Иванай, ученый – 398 
Юнусов Абдулкарим, купец – 246, 248, 253, 260 
Юнусов Г., купец – 155, 250, 418, 552 
Юнусов И.Г., коммерции советник – 558, 559 
Юнусов Ибрагим, купец – 151, 153, 154, 204, 254, 

259, 550, 551, 565 
Юнусов Исхак, купец – 153, 154, 204, 551, 565 



 
 
 
 
 
 

Указатель именной 
 

1131

Юнусов М., купец – 151, 195, 556, 582, 839 
Юнусова А.Г. – 36, 390, 418, 552 
Юнусовы, предприниматели – 141, 152, 251, 254, 

305, 313, 316, 326, 552, 555, 564 
Юнучи Фазылджан, предприниматель – 116 
Юртов А.Ф. – 526, 528 
Юрченков В.А. – 643 
Юсупов А.И. – 32, 695 
Юсупов Айрат – 778 
Юсупов М.Х. – 710, 784, 785, 788, 790 
Юсупов Махмуд, предприниматель – 120, 733, 785 
Юсупов Х., предприниматель – 336 
Юсупова А.Ш. – 617, 833 
Юсуповы, семейный род – 148, 154, 155, 457 
Юткин В.П. – 275 
Юхнева Н.В. – 74, 75 
Юшковы, семейный род – 148 
Ягафова Е.А. – 29, 624, 630 
Яковлев – 526, 528, 612, 613 
Яковлев Г.Я. – 526, 634 
Яковлев И.Я. – 528, 529, 824 
Якубович Ю., генерал – 136 
Якупов Измаил, предприниматель – 316 
Якупов Исхак, купец – 254 
Якупов Муса, купец – 250, 314 
Якупов Р.И. – 27, 179 
Якупов Хасан, купец – 204 
Якуповы, семейный род – 254 
Ялчигулов Т. (Ялчыгул) –669, 748, 749, 799, 855, 

861 
Янбаев С., мурза – 565 
Янбулатовы, семейный род – 141 
Янгузаров В., предприниматель – 102, 316 
Янгузин Р.З. – 648 
Янышевы – 174 
Ясави Ахмед, средневековый писатель – 377, 846 
Яушев Вали, купец – 567 
Яушев Г. – 602  
Яушев Л.Г. – 85, 337 
Яушев Муллагали – 86, 154, 156 
Яушев Мухаммед-Шариф – 363 
Яушев Мухамметгали Курбангалеевич – 565 
Яушевы, купцы – 86, 101, 111, 141, 146, 149, 155, 

195, 196, 316, 336, 806 
Яхин А.Г. – 34 
Яхин М. – 757, 848 

Яхин М.В. – 846 
Яхин Мухаметзян – 502 
Яхин Т. – 847 
Яхин Х. – 260 
Яхин Шаги – 843, 848 
Яхонтов В.В. – 648 
 
Рəхим – 757 
Үтəбай-Кəрими – 89  
Фəтхи – 853 
Хəбибуллин Г. – 787, 789 
Хəлфин Н. – 788, 790 
 
Прiцак – 131 
 
Abu-Manneh – 384 
Algar – 383 
Bargan Hüseyin – 349 
Batunsky – 737 
Beitrage – 330 
Bey Ismail – 713 
Burbank – 238 
Devlet – 349 
Dziadulewicz – 133 
Gökçek Fazil – 349 
Gümüşhanevi – 387 
Gündüz – 385 
Hroch – 865 
Ibrahim – 346 
Kappeler – 459 
Kemper – 590, 592 
Kryczynski – 134, 135 
Lapicz – 135 
Miskewicz – 134, 138 
Muchlinski – 137  
Nalko-Hryncewicz – 136 
Nietyksza – 138  
Queiquejay – 590 
Ra ̓anan – 864 
Rida – 720 
Roy – 704 
Şimşek – 383 
Steinweded – 265 
Tamze – 135, 138 
Tyszkiewicz – 134, 137 
Ulianova – 237, 272 

 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 
1132

Указатель политико-географический 
 

Абди, с. – 445, 818 
Абдуллинский р-н – 653 
Абдульменево, д. – 641 
Астрабадский залив – 332 
Августов – 134 
Августовская губ. – 54 
Австралия – 338 
Австрия – 134 
Агафонково, д. – 632 
Агирди, д. – 196 
Агрыз, д. – 195, 638 
Агрызская вол. – 638, 639 
Агрызский р-н – 632, 637 
Агрыжанская слобода Астрахани – 78 
Адаево, д. – 632, 795 
Адана – 347 
Адельшино, д. – 573 
Аджим, с. – 637 
Адзитарово, д. – 173 
Адмиралтейская слобода Казани – 76, 192, 562, 

563 
Азбаба, д. – 628 
Азеево, с. – 125, 316, 539, 566 
Азербайджан – 79, 384, 779, 781 
Азиатская Россия – 229 
Азиатская Турция – 247 
Азия – 229, 245, 247, 251, 265, 322, 324, 325, 327, 

333, 344, 348, 729, 852 
Азовское наместничество – 452 
Азяк, д. – 423 
Айдаралино, д. – 176 
Айталан, с. – 631 
Аитовские юрты – 168 
Ак мечеть, креп. – 109 
Акзегитово, д. – 630 
Аккозино, д. – 195 
Акмолинск – 98, 101, 338 
Акмолинская обл. – 57, 97, 99–101, 156, 335, 386, 

507 
Аксаково, ж.д. ст. – 271 
Актазик, н.п. – 631 
Актанышский р-н – 632 
Актюба – 102, 316, 517 
Актюбинск – 338 
Алабуга, с. – 105 
Алапаевск – 61 
Алатавский внешний округ – 99 
Алатавский окр. – 355 
Алатырский у. – 52, 289, 292, 607 
Алатырь – 267 
Александров Гай, ж.д. ст. – 107 
Александровская слобода, Чистопольский у. – 624 
Александровский, форт – 336 
Алеппо – 333, 859 
Алжир – 599, 797 
Алла-Байтал, с. – 166 
Алтай – 96, 116, 302, 317 
Алтайская обл. – 115 
Алтайский край – 42 
Алтата, д. – 106 
Алькеевская вол. – 292 
Альметево, д. – 587 

Альшеево, д. – 628 
Аляска – 228, 245 
Амасйа, г. – 347 
Америка – 44, 123, 335, 742 
Амур, р. – 335 
Амурская обл. – 61, 96 
Амурский край – 334 
Анаткассы, д. – 622, 623 
Анатолия – 346, 347, 373, 376, 383 
Англия – 232, 601 
Андреевка, д. – 539 
Анзирка, д. – 631 
Анкара – 347 
Антоново (Нарма), д. – 196 
Апазово, с. – 497, 642, 735, 822 
Апакаево, с. (Апакай Чермеш (Апакай иле)) – 632 
Апанасово-Темяши, д. – 623 
Арабский Восток – 727 
Аравия – 333, 349, 408, 511, 738, 752 
Арало-Каспийская степь – 229 
Аральск, г. – 337 
Ардатовская вол. – 573 
Ардатовский у. – 52, 196, 294 
Ардаш, д. – 195 
Арзамас – 267 
Арняш, д. – 822 
Арси, пос.– 166, 366 
Арск – 69, 70, 71, 72, 248, 261, 307 
Арский р-н – 631 
Арское поле Казани – 820 
Архангельск – 61, 194, 245, 251, 252, 310 
Архангельская губ. – 266, 479 
Асекеево, д. – 176  
Астраленка, пос. – 166  
Астраханская губ. – 7, 57, 61, 68, 103–105, 108, 

142, 144, 145, 152, 158, 159, 186, 188, 199, 208, 
229, 242, 265, 266, 273, 281, 296, 299, 300, 343, 
347, 359, 384, 406, 500, 453, 479, 507, 745, 798, 
835 

Астраханская крепость – 77 
Астраханская обл. – 343 
Астраханский край – 54, 229 
Астраханское наместничество – 452 
Астрахань – 51, 55, 58, 63, 65–68, 75, 78, 103–108, 

117, 159, 235, 236, 238, 244, 245, 248, 260, 266, 
267, 292, 301, 302, 310, 311, 325, 326, 332, 358, 
386, 387, 502, 517, 540, 666, 724, 725, 743, 841, 
844, 845 

Атацкая, д. – 168 
Атбасар – 100, 338 
Атиаз, д. – 631 
Атня, д. – 111 
Аулие-Ата (Тараз), д. – 80, 86 
Афганистан – 44, 245, 324, 326–328, 331–333, 337–

340, 381, 393, 394, 781, 858 
Африка – 852 
Ахметьево, д. – 584 
Ахтиял, н.п. – 631 
Ахуново, с. – 196 
Ашгабад, г. – 338 
Аширганово, д. – 176 
Ашур-ада – 336 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 

1133

Ашхабад – 109, 337 
Аягуза – 117, 253 
Аягузский окр. – 359 
Бабино, д. – 168 
Бавлинский р-н – 641 
Багдад – 325, 372, 384, 590, 859, 860 
Бадахшан – 245, 331, 861 
Бадахшанские горы – 327 
Базаро-Матаковский тракт – 210 
Базлово, д. – 539 
Байглычево, с. – 624 
Байданкино, д. – 631, 825 
Бакалинский р-н – 632 
Баку – 27, 293, 344, 520 
Балбагай – 115 
Балаков – 269 
Балашов – 270 
Балезино, с. – 639 
Балканский п-ов – 347, 373 
Балтасинский р-н – 631 
Балтачево, с. – 196 
Балтийский окр. – 192, 194, 195 
Балтийское море – 126 
Балтин, с. – 316 
Балх – 245, 393, 860 
Балхаш, оз. – 97 
Балхская обл. – 860 
Балыкесир, г. – 707 
Балыклы, д. – 176, 292 
Барабинская губ. – 95 
Барнаул – 61, 336 
Баскунчак, ж.д. ст. – 267 
Баскунчак, оз. – 232 
Батуганово, д. – 168 
Батумская обл. – 425 
Бауцен, г. – 368 
Бахчисарай – 51, 131, 132, 599, 807, 808, 850, 864, 

865 
Башкирия – 641, 672, 831 
Башкирское Приуралье – 281, 672 
Башкортостан – 26, 27, 80, 376, 377, 411, 635 
Баян-аульский округ – 359 
Беденьга, д. – 591 
Бездна, д. – 532 
Бейрут – 349, 383, 805, 850 
Белая, р. – 229, 233, 272, 312 
Белгородская обл. – 117 
Белебеевский край – 183 
Белебеевский у. – 53, 146–148, 173, 174, 176, 183, 

196, 229, 262, 297, 348, 365, 366, 533, 584, 586, 
637, 691, 764, 825 

Белебей – 59–61, 69, 70–72, 107, 502, 836 
Белорецкий округ – 232 
Белорусия – 230, 263, 532, 701 
Белосток – 367 
Белый Аймак – 123 
Белый Ключ (Алкино), сельцо – 198 
Бенгалия – 324 
Березино, местечко – 368 
Березняк (Бичурма, Чалтайгурт), с. – 631 
Березовский округ – 95 
Береске, д. – 795 
Берлин – 302, 316, 338, 366 
Бессарабия – 174 

Бессарабская губ. – 465 
Бийск – 59, 332 
Бийский у. – 332 
Бикмесь, д. – 632 
Биктово (Юръ), с. – 195 
Биляр-Озеро, с – 624 
Бимер, д. – 632 
Бирск – 69, 306, 838 
Бирский край – 183 
Бирский у. – 53, 73, 173, 174, 176, 183, 229, 272, 

365, 381, 533, 536, 586, 633, 635, 637, 640, 691, 
766 

Битаман, д. – 632 
Бихар, индийская провинция – 859 
Бишбалта, с. – 259 
Биштюбинск – 105 
Благовещенск – 61 
Благовещенский округ – 232 
Ближний Восток – 46, 325, 725, 727, 751, 859 
Бобылевка, с. – 261 
Богдановка, д. – 450 
Богданово, д. – 173 
Богородск – 120 
Богородский у. – 120 
Болгария – 132 
Бологое – 120 
Большая Ока, д. – 176  
Большая-Атня, д. – 572 
Больше-Атнинская вол. – 572 
Большенорьинский вол. – 638 
Большие Арняши, д. – 435 
Большие Аты, д. – 631 
Большие Кибяк-Кози, д. – 423, 497, 498, 544 
Большие Тиганы, д. – 573 
Большой Каравай, починок – 639 
Большой Менгер, д. – 572 
Бор, с. – 618 
Борисов, г. – 366 
Боровка, д. – 584 
Бранденбург – 367 
Брест-Литовск – 367 
Брусса – 797 
Бугульма – 59, 60, 61, 69, 107, 251 
Бугульминский край – 183 
Бугульминский у. – 48, 49, 53, 54, 95, 174, 176, 

177, 205, 207, 229, 282, 292, 299, 365, 366, 442, 
537, 572, 584, 589, 637, 641, 655, 760, 773, 832 

Бугуруслан – 59, 61, 69, 107 
Бугурусланский у. – 53, 174, 176, 177, 229, 282, 

292, 365, 442, 537, 589 
Будзишин – 368 
Буздяк, д. – 832, 836 
Бузовязы, д. – 173 
Бузулук – 59, 61, 69 
Бузулукский у. – 53, 177, 229, 282, 286, 292, 442, 

537, 539, 541 
Буинск – 59, 60, 61, 69, 70, 71, 72 
Буинский у. – 50, 52, 54, 118, 241, 242, 292, 298, 

532, 533, 539, 541, 544, 589, 628, 629 
Букеевская орда – 107, 108, 425, 500, 506, 507, 833, 

835 
Букени, д. – 181 
Букмыш, д. – 536 
Булгар – 377, 378, 398, 437, 767, 787 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 
1134

Бурановская вол. – 638 
Бурзян-Кипчакская вол. – 580 
Бурзянская вол. – 204 
Бурса, г. – 347 
Бурун, д. – 106 
Бурятия – 729 
Бутриманцы. местность – 136 
Бухара – 41, 78, 82, 85, 109, 110, 117, 235, 244–248, 

251, 293, 305, 322–325, 327–329, 332, 338, 340, 
341, 362, 374, 375, 376, 378–380, 387, 392–394, 
398, 400, 410, 585, 590, 601, 641, 670, 687, 700, 
744, 752, 783, 792, 793, 795, 796, 803, 804, 806, 
810, 813, 859 

Бухария – 326, 793, 794, 845 
Бухарская волость – 92 
Бухарская слобода Астрахани – 77, 78 
Бухарский торговый двор Астрахани – 77, 78 
Бухарский эмират – 336, 338 
Бухарское ханство – 109, 245, 247, 340 
Бухед – 338 
Бюрганы, д. – 423, 628 
Варламово – 166 
Варна – 126, 240 
Варшава – 51, 61, 86, 137, 138, 267, 334, 367, 369, 

519 
Варшавское княжество – 367 
Васильковский у. – 535, 543 
Васильсурский у. – 52, 539 
Вежешура, д. – 637 
Веймар – 367 
Великий Устюг – 251 
Великое княжество Финляндия – 228, 465 
Верезки, д. – 260 
Верхне-Уральский горный окр. – 458 
Верхнеувельская вол. – 182 
Верный (Алма-Ата) – 100, 102, 109, 316, 330, 337 
Верхазовка – 106 
Верх Кестымский (Пыбья тож), починок – 640 
Верхнее Никиткино, д. – 423 
Верхнеудинск – 61 
Верхнеуральск – 59, 60, 69, 163, 502 
Верхнеуральский у. – 53, 166, 174, 229, 240, 268, 

283, 385, 680, 825 
Верхнеуральск-Стерлитамак, тракт – 175 
Верхние Чебенки – 176 
Верхние Отары, д. – 497 
Верхние-Ерыклы, д. – 196 
Верхний Арняш, д. – 445 
Верхний Елюзань (Əлəзəн), д. – 106  
Верхний Темерлик – 298 
Верхняя Волга – 616 
Верхняя Корса, д. – 393 
Верхняя Шунь, д. – 642 
Верхозима Кузнецк, д. – 261 
Верхотурье – 61 
Ветлуга, р. – 324 
Виленская губ. – 54, 137, 142, 144, 145, 367, 368 
Вильно – 51, 134, 137, 366, 368 
Витебск – 366 
Вишневая Поляна, с. – 624 
Владивосток – 338, 370 
Владимирская губ. – 117, 118, 338, 512 
Владимирская обл.– 117, 118 
Владимирский у. – 195 

Внутренняя Азия – 334 
Внутренняя Орда – 355, 366 
Внутренняя Россия – 5, 808 
Волга, р. – 7, 77, 103, 105, 121, 137, 229, 230, 233, 

235, 244, 247, 265, 267, 292, 296, 297, 309, 310, 
311, 312, 324, 337, 543, 571, 643, 657 

Волго-Камский регион (Волго-Камье) – 25, 26, 28, 
31, 73, 182, 205, 208, 229, 266, 287, 296, 408, 
541, 714, 716, 717, 732, 733 

Волго-Камско-Уральский регион – 233 
Волго-Уральский регион (Волго-Уралье) – 3, 5, 15, 

18, 20, 25, 26, 28–30, 36, 37, 42, 44–46, 48, 50–
52, 54–56, 58–61, 64, 67, 74, 88, 89, 132, 144, 
146, 147, 152, 158, 159, 161, 182, 186, 188, 196, 
221, 229, 230, 231, 234–238, 252, 263, 264, 265, 
266–268, 273, 275–277, 284, 286, 291, 298, 302, 
305, 306, 315, 317, 333, 343, 345, 346, 348, 351, 
360, 364, 373–375, 377, 380, 386, 390, 392, 394, 
396, 398, 399, 405, 411, 415, 417, 423, 441–447, 
456, 460, 466, 470, 472, 473, 476, 477, 478, 481, 
482, 490–493, 496, 509, 515, 519, 529, 530, 569, 
579, 583, 585, 594, 600, 604, 606, 618, 630, 637, 
643, 646, 650, 653, 655, 658, 677, 680, 688, 697, 
732, 792, 796, 800, 817, 819, 823, 853, 863, 864, 
865 

Волжская Булгария (Болгария) – 24, 437, 616, 671, 
760, 784, 788 

Волжский бассейн – 301 
Волжский р-н – 631 
Волжско-Камский бассейн – 294, 309 
Вологда – 366 
Вологодская губ. – 309, 385, 512 
Вологодское наместничество – 452 
Волынская губ. – 54, 137, 142, 144, 145 
Вольск – 59, 61, 69 
Вольский у. – 52, 263 
Воронеж – 124 
Воронежская губ. – 192, 512 
Воронежская обл. – 117 
Ворцы, д. – 640 
Воскресенский округ – 232 
Восток – 34, 333, 334, 339, 464, 553, 644, 694, 696, 

700, 729, 732, 733, 759, 839, 855 
Восточная Азия – 725 
Восточная Европа – 377, 672, 783, 784, 789 
Восточная Индия – 845 
Восточная Россия – 19, 252, 440, 498, 817, 823, 825 
Восточная Сибирь – 54 
Восточное Закамье – 294, 652 
Восточный Казахстан – 302, 317 
Восточный Сибирь – 335 
Восточный Туркестан – 327, 329, 715 
Вотские Курзи, д. – 640 
Высокогорский р-н – 631 
Вышневолоцкая водная система – 235 
Вязьма, г. – 366 
Вятка (Хлынов) – 244, 386, 825 
Вятка, р. – 61, 65, 66, 67, 68, 229, 272, 324 
Вятская губ. – 25, 48, 50, 53–55, 57, 61, 74, 81, 83, 

121, 142, 144–147, 152, 158, 159, 165, 172, 177, 
178, 182, 186, 188, 189, 192, 193, 195, 196, 199, 
200–202, 207, 229, 238, 242–244, 251, 260, 264–
267, 270, 271, 274, 275, 278, 279, 281–283, 287, 
292, 293, 295–299, 300, 306, 309, 310, 314, 364, 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 

1135

384, 405, 407, 412, 422, 439, 447, 453, 497, 500, 
507, 541, 543, 547, 571, 584, 602, 606, 633, 637, 
639, 642, 648, 649, 651, 653, 655, 656, 657, 680, 
689, 706, 732, 797, 798, 803, 808, 811, 822, 825, 
835, 851 

Вятская епархия – 494, 539 
Вятский горный окр. – 458 
Вятский край – 825 
Вятский у. – 242, 262 
Вятское наместничество – 452 
Гарейбаш, д. – 640 
Гарибашево, с. – 640 
Гельсингфорс – 519 
Германия – 123, 232, 348, 601, 855 
Гилянская слобода Астрахани – 77, 78 
Гилянский торговый двор – 77, 78 
Гирин – 338 
Гирьял – 166 
Глазов – 59, 639 
Глазовский у. – 50, 53, 637, 639, 640, 655–657 
Глинский пос. – 166 
Глогау, крепость – 366 
Глуховская, ж.д. ст. – 271 
Голландия – 232 
Гордынское городище – 639 
Горний – 126 
Городечка, д. – 368 
Городечна, местечко – 367 
Городищенский у. – 52, 233 
Гредино, с. – 367 
Гридинская вол. – 123 
Гродненская губ. – 54, 137, 142, 144, 145 
Гродно – 51, 134 
Гросс-Гершен, г. – 367 
Гурьев – 101, 104, 163 
Гурьевка, с. – 261 
Гурьевск – 100, 338 
Гучун – 116 
Дагестан – 104, 343, 374, 376, 383–385, 792, 793, 

796, 808 
Дагестанская обл. – 343, 425 
Дальний Восток – 96, 97, 245, 335, 336, 557, 733 
Дамаск – 333, 347, 384 
Даниловская вол. – 639 
Данциг – 367 
Дербент – 343 
Дешт-Кыпчак – 784 
Деяново, д. – 619 
Джангала (Җанкала), д. – 107 
Джидда – 345, 347, 568 
Джизак – 109 
Джимисар – 116 
Джиркент – 330 
Днепровский у. – 54, 125 
Добруджа, г. – 347 
Дон, р. – 103, 105, 247 
Донбасс – 27, 293 
Донецкий угольный бассейн – 73 
Донская войсковая обл. – 512 
Донская обл. – 208 
Дорогобуж – 367 
Дососа, д. – 640 
Дрезден – 367 
Дубняк, местечко – 126 

Дубъязы, д. – 309, 536 
Дувекаево, д. – 176 
Дулево – 120 
Дунь-ба – 324 
Дурбульджин – 115 
Духовщина, г. – 367 
Дюм-Дюм, н.п. – 631 
Евпаторийский у. – 125, 127 
Евпатория – 51 
Евразия – 711 
Европа – 34, 94, 228, 229, 235, 247, 251, 265, 266, 

324, 335, 336, 348, 473, 596, 598, 719, 725, 726, 
739, 743, 845, 855, 858, 864 

Европейская Россия – 5, 8, 52, 57, 90, 94, 112, 182, 
183, 205, 208, 213, 216, 218, 219, 232, 244, 264, 
273, 275, 279, 286, 289, 290, 292, 298, 301, 337, 
338, 410, 465, 478, 566, 567, 616, 670, 852, 864 

Европейская часть Российской империи (России) – 
266, 334 

Египет – 132, 247, 333, 349, 511, 590, 598, 599, 729, 
738, 741, 752, 785, 850 

Екатеринбург – 51, 61, 62, 69, 244, 327, 556 
Екатеринбургский у. – 53, 173, 174, 656 
Екатериновка, с. – 319 
Елабуга – 59, 61, 69, 251, 272, 306, 584 
Елабужский р-н – 631 
Елабужский у. – 48, 53, 54, 195, 196, 241, 271, 279, 

282, 292, 293, 439, 442, 539, 584, 637, 638, 639, 
642, 825 

Елантомский у. – 566 
Елатомский у. – 52, 125, 196, 280, 293, 653, 655, 

656 
Елисаветпол – 343–344 
Елышево, с. – 423, 497, 549, 614 
Ендовищи, д. – 649 
Енисей, р. – 229 
Енисейск – 61 
Енисейская губ. – 96, 507 
Ермекеевский р-н – 641 
Ерыкса, д. – 445 
Желтое море – 369 
Житомир – 367 
Забайкалье – 245 
Забайкальская обл. – 96 
Заблудов – 367 
Заволжье – 106, 230, 231, 234, 274, 283, 656 
Зай, р. – 700 
Зайсан, поселение – 99, 253, 335 
Закавказский край – 509 
Закавказье – 51, 54, 245, 247, 252, 343, 425, 465, 

499, 506, 724 
Заказанье – 102, 295, 299, 631, 632, 652, 654, 655–

657, 664, 672, 681, 795, 853 
Закамье – 279, 281, 282, 618, 631, 649–652, 656, 

657, 795 
Закаспийская ж.д. – 80 
Закаспийская обл. – 109, 337, 338 
Закаспийский у. – 101 
Закатальский окр. – 425 
Замоскворечье – 119  
Запад – 46, 694, 708, 711, 723 
Западная Европа – 42, 44, 228, 237, 251, 252, 473, 

512, 746 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 
1136

Западная Сибирь – 28, 29, 51, 54, 55, 56, 58, 60, 61, 
74, 90–92, 97, 99, 169, 223, 272, 405, 419, 440, 
453, 457 

Западное Закамье – 280, 286, 299, 651, 652, 655 
Западно-екатеринбургский горный окр. – 458 
Западно-Казахстанская обл. – 107 
Западно-Сибирская равнина – 94, 95 
Западный Китай – 245, 252, 334 
Зауралье – 278, 280–283, 285, 289, 290, 652, 654, 

656, 657, 678 
Зацарево (Тияк-аул), д. – 104 
Зензели (Җидəле), д. – 105 
Зея-Пристань (Зея) – 61 
Зирган, с. – 832 
Златоуст – 61, 69, 70, 266 
Златоустовский у. – 73, 148, 229, 385, 584, 833 
Златоустовско-горназаводский округ – 232 
Змеиногорск – 302 
Золотая Орда – 24, 27, 42, 133, 148, 779, 784 
Зубачистенка 1, д. – 165 
Зубачистенка 2, д. – 165 
Зубочистенский, поселок – 588 
Зур Кавал, д. – 631 
Зяк-Ишметово, д. – 176 
Иваново – 124 
Иваново-Вознесенск – 61, 124 
Ивановская вол. – 292 
Ивановская обл. – 117, 118, 124 
Игумен – 51 
Игумново, с. – 259 
Иж, р. – 637, 642 
Иж-Байки, д. – 638 
Иж-Буби (Иж-Бобья, Буби), д. – 602, 632, 638, 639, 

724, 795, 803, 812, 813, 815, 816 
Ижевск – 268, 641, 832 
Ижевское, с. – 641 
Избахтино, д. – 625 
Измантаевское, оз. – 359 
Измир, г. – 347, 771 
Измит, г. – 347 
Ик Назыровая вол. – 580  
Илек, р. – 290 
Илецк – 100, 577, 587 
Илецк, оз. – 232 
Илецкая дистанция – 166 
Илецкая защита – 69, 70–72 
Илецкий городок – 163 
Или, р. – 115 
Илийская долина – 114, 115 
Илийский край – 114, 115, 330 
Илнет, д. – 632 
Ильбяково, д. – 760 
Ильинская вол. – 638 
Ильинское, с. – 166, 642 
Иманаево, д. – 640 
Индия – 236, 245, 247, 322, 324, 326–328, 338, 374, 

383, 568, 599, 671, 729, 744, 781, 839, 850 
Йозгат, г. – 347 
Ирак – 383, 729, 858 
Иран – 236, 245, 252, 324, 325, 327, 332, 338, 729, 

779, 781, 839, 844, 855, 858, 860, 861 
Ирбит – 59, 61, 68, 235, 245, 251, 252, 576 
Иргиз – 80, 102, 316, 338, 517 
Иргиз, р. – 105 

Иргизская обл. – 99 
Иркутск – 61, 235, 244, 245, 249, 582 
Иркутская губ. – 96, 507 
Иртыш, р. – 98, 168, 302, 335 
Иртышская линия – 98 
Исеть, р. – 169 
Искачи, крепость – 126 
Иске, д. – 381 
Иски, р. – 169  
Иткучакова, д. – 168 
Ишеево, д. – 293, 539 
Ишим – 59 
Ишимский округ – 95 
Иштеряпово, д. – 340 
Иштурганов, д. – 637 
Иш-Тюбе – 104, 105 
Кабан, оз. – 488, 786, 787 
Кабул – 302, 316, 245, 375, 381, 700, 860 
Кавказ – 45, 104, 105, 124, 125, 137, 155, 247, 283, 

293, 338, 342, 343, 344, 346, 374, 385, 405, 425, 
469, 471, 473, 476, 477, 506, 525, 590, 678, 727, 
729, 791, 793, 795, 844, 845 

Кавказская губ. – 343 
Кавказская линия – 103 
Кавказская обл. – 343 
Кавказский край – 344, 465, 499 
Кадад, река – 293 
Кадомка, д. – 220 
Кадыкеево, д. – 196 
Казаклар, д. – 793 
Казалинск, г. – 80, 109, 310 
Казанская вол. – 94 
Казанская губ. – 17, 22, 24, 25, 28, 29, 32, 38, 42, 

53, 54, 57, 61, 74, 78, 81–83, 92, 94, 104, 111, 
121, 141, 142, 144, 145, 148, 149, 152, 158–160, 
165, 176, 181–183, 185, 186, 188, 192, 193, 196, 
198, 199–219, 225, 229, 231, 234, 235, 239, 240, 
242–244, 248, 249, 251, 260–264, 266, 270, 271, 
273–275, 277–283, 285, 286–290, 293, 294, 295–
301, 304–307, 309–311, 314, 316, 317, 322, 324, 
326, 327, 331, 333, 340, 347, 353, 357, 359, 364, 
365, 369, 403, 406, 414, 415, 423, 425, 429, 431, 
432, 435, 438, 439, 443–445, 447, 449, 450, 480–
484, 497–500, 506, 507, 523, 535, 537, 539, 540–
544, 546, 547, 549, 555, 559, 564, 566, 570, 571, 
573, 574, 576, 577, 583, 584, 587, 589, 590, 591, 
594, 596, 599, 604, 606, 607, 609, 611, 613, 616, 
621, 622, 623–629, 633, 637, 641, 643, 646, 648, 
649, 651, 653, 657, 666, 675, 677, 687, 689, 691, 
692, 696, 697, 706, 735, 738, 740, 757, 794, 795, 
797, 799, 800, 805, 806, 808, 817, 818, 822, 823, 
824, 825, 826, 827, 835, 851 

Казанская епархия – 467, 483, 489, 494, 527 
Казанская торговая слобода – 104 
Казанский край – 323, 332, 632, 697, 845 
Казанский у. – 38, 53, 200, 204, 212, 223, 234, 262, 

288, 294, 297, 298, 299, 405, 409, 431, 438, 464, 
481, 497, 536, 572, 574, 584, 610, 633, 637, 642, 
652, 654, 680, 735, 769, 793, 822 

Казанский учебный округ – 15 
Казанское адмиралтейство – 191 
Казанское наместничество – 105, 452 
Казанское Поволжье – 23, 606 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 

1137

Казанское ханство – 42, 437, 478, 538, 586, 615, 
637, 640, 665, 745, 760, 788 

Казань (Казан) – 11, 22, 24, 28, 30, 32, 41, 42, 44, 
51, 60, 65–67, 75, 76, 102, 111, 117, 122, 123, 
138, 150, 153, 154, 156, 157, 159, 160, 174, 187, 
188, 191, 192, 194, 221, 235, 236, 238, 244–246, 
248, 249, 250–253, 254, 255, 257, 258–262, 266, 
267, 269, 272, 288, 292, 293, 294, 295, 299, 301–
313, 316, 318, 320, 324, 325, 327, 330–332, 334, 
335, 338, 343, 345, 350, 364, 365, 366, 375, 376, 
379, 381, 386–388, 393, 395, 396, 398, 400, 431, 
432, 441, 442, 450, 459, 461–464, 467, 470, 471, 
483, 485, 488, 489, 493, 502, 505, 511, 517, 519, 
525, 541, 544, 550–556, 560–562, 564, 565, 566, 
567, 568, 573, 574, 576, 578, 581–583, 590–593, 
597, 598, 601–603, 615, 620, 634, 659–661, 663, 
664, 667–669, 674, 681, 686, 687, 689, 724, 725, 
727–736, 739, 741, 743, 744, 746, 748, 750, 753, 
756, 757, 760–762, 765–767, 772, 775, 776, 783, 
786–788, 789–792, 796–798, 803, 806, 808–813, 
816, 817, 820, 821, 824, 825, 827, 830, 832, 836, 
838, 841–852, 855, 859, 861 

Казахская ССР – 107 
Казахская степь – 4, 5, 40, 83, 98, 105, 172, 223, 

328, 329, 340, 352–355, 357, 358, 360, 362, 368, 
369, 440, 474, 475, 715 

Казахские жузы – 4, 245 
Казахстан – 51, 54, 56, 57, 61, 63, 79, 82, 86, 97, 98–

100, 102, 117, 121, 122, 147, 174, 195, 283, 316, 
337, 354, 358, 360, 385, 473, 678, 783, 791, 859 

Кайданово, с. – 367 
Каинсар, д. – 637 
Каинский округ – 90, 95 
Каир – 333, 348, 349, 383, 390, 602, 805, 806, 809 
Кайсацкая, ж.д. ст. – 107 
Калган – 324 
Калиш, с. – 368 
Калмыкия – 105, 729 
Калмыцкая степь – 108 
Калмыцкое ханство – 105 
Калтай, д. – 398 
Калуга – 118, 124, 125 
Калужская губ. – 125 
Калужская обл., губ. – 117, 512 
Калькутта – 236 
Кама, р. – 195, 229, 233, 247, 251, 272, 296, 311, 

312, 324, 543, 571 
Камелик, р. – 105 
Каменный Яр (Ташлы Яр), д. – 105 
Камско-Вятское междуречье – 229 
Камчатка – 245 
Камыш, д. – 106 
Камышин, ж.д. ст. – 267 
Камышинский у. – 229 
Кананиковский округ – 232 
Кандагар – 700 
Канск – 61 
Карабаяны, с. – 818 
Караболка, д. – 656 
Карабутак – 102, 316, 517 
Каракалинск – 359 
Каракорум – 114 
Кара-Кум – 338 
Карасубазар – 51 

Караульская вол. – 359 
Каргалинская вол. – 639 
Каргалинская, р. – 82 
Каргалы – 80, 100, 104, 248, 375, 389, 392, 396, 490, 

666, 813 
Карелино (Кариле), д. – 260, 795 
Каркали, д. – 292 
Каркаралинский у. – 338 
Каркаралы – 101 
Каррас – 845 
Карская обл. – 425 
Карсунский у. – 334 
Карьявдино, с. – 196 
Касимов – 60, 63, 69, 118, 121–125, 235, 248, 261, 

262, 299, 464, 556, 559, 565, 582, 747, 805 
Касимовский округ – 248 
Касимовский у. – 52, 119, 121–125, 195, 196, 234, 

262, 288, 293, 295, 299, 485, 649, 651, 653, 655, 
656, 657, 659, 769, 813 

Касимовское ханство – 643, 788 
Каспийское море – 103, 108, 163, 229, 245, 247, 

332, 340, 341, 358 
Кассель, поселок – 166, 239, 366 
Ката-Курганский у. – 111 
Кашгар – 85, 115, 245, 330, 334 
Кашгария – 114 
Кашкар, д. – 551 
Кашмир – 245, 323, 326–328, 331, 861 
Кащур, д. – 640 
Келес, ж.д. ст. – 86 
Кеневская, р. – 358 
Кенəр, д. – 632 
Керенский у. – 52, 195, 651 
Керчь – 51 
Кестымская, д. – 639, 640 
Кече Кавал, д. – 631 
Киев – 61, 293, 324 
Киевская губ. – 142, 144, 145 
Кизлау – 375, 389 
Кизляр – 78, 104 
Кизлярский у. – 343 
Кикино, д. – 106 
Килимово, д. – 196, 198 
Килинчи (Килəче), д. – 107 
Кинсай, местечко – 86 
Киргизия – 99, 744 
Киргизская Орда – 324 
Киргизская степь – 568 
Киргизский край – 338 
Кисловодск, г. – 338 
Китай – 114–116, 132, 155, 244, 245, 247, 249, 252, 

253, 313, 324–329, 331, 334–337, 339, 362, 671, 
727, 729, 744 

Китайский Туркестан – 845 
Кичучатово, д. – 760 
Кищак, д. – 628 
Кладбищи, с. – 607 
Ключевский-второй, д. – 166 
Кляшево, д. – 640 
Княгинский у. – 52, 535 
Кобрин – 367, 368 
Кобуксарский у. – 116 
Кобылино, д. – 106 
Ковали, с. – 309, 625, 630 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 
1138

Ковалинский р-н – 625 
Ковельская губ. – 137, 142, 144, 145 
Ковенская губ. – 54 
Коверское, поселение – 122 
Ковно – 51 
Кожильская, д. – 639 
Козьмодемьянск – 234, 251, 324 
Козьмодемьянский у. – 234, 535, 611, 613, 632 
Коканд – 85, 247, 327, 328, 329, 339, 340 
Кокандское государство (ханство) – 109, 245, 247, 

326, 369 
Кокбектинск – 359 
Кокпек, поселение – 99, 100 
Кокчетав – 100, 335 
Кокшан, н.п. – 631 
Кокшетау – 101 
Коломбо, г. – 334 
Коломенский у. – 120 
Коломна – 120 
Кондуровка, д. – 792 
Константинополь (Истамбул) – 303, 316, 333, 578, 

586, 797, 806, 850, 859 
Копал – 100, 109, 115, 337 
Корея – 245, 336 
Королевство Польское – 137, 138 
Корсунский у. – 52, 261, 292 
Кострома – 51, 117, 123, 519 
Костромская губ. – 251, 385, 507, 512 
Котельнич – 251 
Кочкаровка, д. – 106 
Кочкарский – 86 
Кочко-Пожарки, д. – 650 
Кошки Теняково, д. – 628 
Кошкинская вол. – 298 
Кошман, д. – 687 
Красноводск – 336, 338 
Краснокаменск – 166 
Краснослободский у. – 52, 234 
Красноуфимск – 61, 69 
Красноуфимский у. – 53, 174, 279, 285, 533 
Красноярск – 61 
Красный Яр – 61, 69 
Криворожский рудник – 73 
Кронштадт – 126, 520 
Крым – 51, 105, 121, 122, 124, 127–132, 137, 143, 

221, 333, 342, 346, 405, 471, 506, 514, 668, 720, 
724, 727, 771, 791, 807, 845, 850 

Крымская АССР – 54 
Крымский п-ов – 333 
Крымское ханство – 125, 140, 221 
Кряш-Серда, с. – 435 
Кубанская обл. – 343, 425 
Кубань – 105, 293 
Кугуль, с. – 196 
Кугушево, д. – 196 
Кузайкинская вол. – 292 
Кузебаковская вол. – 580 
Кузнецк – 60, 61, 69 
Кузнецкий у. – 52, 106, 261, 270, 271, 293, 536 
Кузьмичи, д. – 641 
Кук Мари, д. – 631 
Куклюк, н.п. – 631 
Кукморский р-н – 631, 634 
Кулаковка (Колакау) – 107 

Куликовский – 166 
Куликовы Копани, д. – 106 
Кулужунская вол. – 359 
Кульджа – 86, 114, 115, 116, 117, 323, 329, 330, 334 
Кульм, с. – 368 
Кульма, местечко – 367 
Кульшарипово, д. – 176 
Кунгур – 69, 244 
Кунгурский у. – 53, 290, 293, 651, 657 
Кундравинская вол. – 182 
Кундровская слобода – 176 
Кундуз – 245 
Кунь-Лунь – 114 
Купченеево, д. – 641 
Курган – 61, 336 
Курганская обл. – 117 
Курганский округ – 95 
Курдистан – 383 
Курзи, д. – 640 
Курманаево – 375 
Курманково, д. – 225 
Курмышский у. – 52, 53, 289, 532 
Курск – 118 
Курская губ. – 124, 512 
Куртамыш, д. – 536 
Куручевская вол. – 584 
Курченко (Картузан аул), д. – 105 
Кустанай – 100–102, 338, 670 
Кустанайский у. – 99 
Куюк, д. – 536 
Кызылкум, пустыня – 362 
Кыргапские юрты – 168 
Кырынды, д. – 638, 642 
Кышкар, д. – 260, 409, 706, 795 
Кышлау, д. – 769 
Кюстенджи-Мангалия, крепость – 126 
Кютахъя, г. – 347 
Кяхта – 235, 244, 245, 249, 250, 251, 262, 276, 324, 

326, 331 
Лагань – 105 
Лаишев – 69, 244, 251, 307, 311 
Лаишевский у. – 53, 225, 288, 298, 299, 326, 438, 

439, 444, 450, 481, 498, 544, 546, 571, 574, 584, 
648, 680, 818, 826 

Леванте – 247 
Лейпциг – 235, 367, 368 
Лейхтенберг – 367 
Ленинград – 744 
Ленские прииски – 28 
Леонтьевский погост – 120 
Лепсинск – 99, 100, 109 
Либава – 267, 276, 338 
Ливан – 245, 333 
Линевский поселок – 503 
Линейное (Кəменни аул), д. – 105 
Литва – 133, 230, 368, 532 
Литово-польские земли – 133 
Литовское государство – 138 
Литовское княжество – 135, 515 
Лович – 126 
Лодзь – 61 
Ломаты, д. – 294 
Ломово, с. – 196 
Ломот, д. – 573 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 

1139

Люблин – 367 
Люблинская губ. – 54 
Люцен – 367 
Лятошинки, дер. – 107 
Мавераннахр – 860 
Мазино, д. – 825 
Маймачин – 323 
Майнц – 855 
Маклаково, д. – 539 
Малатйа (Малатья) – 347 
Малая Азия – 251 
Малая Бухария – 114 
Малмыж – 59, 61, 69–71, 306, 565 
Малмыжский у. – 53, 54, 207, 287, 288, 293, 384, 

412, 422, 442, 535, 573, 584, 633, 637, 639, 653, 
680, 796, 825 

Малое Некрасово, д. – 450 
Малое Черемышево, с. – 632 
Малопургинский р-н – 642 
Малые Бикшихи, д. – 628 
Малые Мурлы, д. – 95 
Малые Чапурники, д. – 105 
Малый Барханчак, д. – 106 
Малый Каравай, починок – 639 
Малый Сулабаш, д. – 536 
Малая Юма, д. – 637 
Маляевка, д. – 106 
Мамадыш – 59, 61, 69, 160, 251, 262, 324, 484, 833 
Мамадышский у. – 146, 181, 198, 199, 212, 215, 

262, 278, 288, 297, 298, 299, 435, 438, 443, 444, 
445, 450, 481, 497, 502, 536, 543, 549, 571, 574, 
584, 609, 633, 637, 642, 680, 817–819, 822 

Мамлюкский Египет – 779 
Мамсинская вол. – 572 
Маныч, озеро – 105 
Маньчжурия – 245, 334, 338 
Мари Ямалы, д. – 632 
Мариинск – 61 
Мариинская водная система – 235 
Мариинский округ – 95 
Мариинский посад – 307 
Марий-Эль – 631 
Мари-Турекский р-н – 631 
Марьина роща – 120 
Маскары, д. – 637 
Масра, д. – 687 
Мачкара, д. – 415, 706, 795, 796 
Медина – 333, 345–347, 383, 384, 586, 590, 599, 857 
Медьяк – 389 
Мекка – 78, 323, 325, 333, 343–346, 347, 383, 384, 

394, 398, 432, 586, 766, 857 
Мелекесы, д. – 309, 825 
Мелитак, д. – 584 
Мелитопольский у. – 54, 125 
Мемдель, д. – 294 
Менделеевск – 271 
Мензелинск – 61, 69, 251, 576, 850 
Мензелинский край – 183 
Мензелинский у. – 48, 49, 53, 54, 173, 174, 176, 

177, 196, 229, 262, 288, 290, 294, 298, 300, 354, 
365, 366, 384, 417, 438, 444, 547, 584, 586, 632, 
633, 680, 825 

Меньча, с. – 624 
Мерв – 337, 338 

Месудия, д. – 347 
Месягутово д. – 533 
Мечетная слобода – 106 
Меша, река – 148 
Мещерский край – 643 
Менгери, д. – 111, 706  
Миасские золотые прииски – 232 
Миасский горный окр. – 458 
Мингер (Мəнгəр), д. – 632 
Миннибаево, д. – 773 
Минск – 51, 61, 367 
Минская губ. – 54, 137, 142–145, 368 
Минусинск, г. – 336 
Мир, пос. – 367 
Мишавка, д. – 610 
Младший жуз – 97, 107, 351–355, 358 
Можарки, с. – 607 
Мокры, д. – 628 
Мокрый Карасал, д. – 105 
Мокшанский у. – 52 
Молвино, д. – 591 
Молдавия – 465 
Молодцово, д. – 95 
Монголия – 323, 326, 332, 729, 839 
Мордовия – 106 
Мордово, с. – 195 
Мордовская, д. – 195 
Моркинский р-н – 631 
Москва – 51, 57, 86, 111, 117, 118, 120, 121, 165, 

174, 244, 245, 247, 248, 249, 251, 252, 262, 267, 
293, 306, 308–311, 320, 324, 330, 332, 334, 335, 
338, 350, 364, 366, 368, 418, 552, 565, 602, 744, 
757, 787, 832, 842, 844, 850, 858 

Московская губ. – 57, 120, 142, 145, 306, 320, 507, 
512, 805 

Московская дорога – 103 
Московская обл. – 117 
Московский тракт – 105 
Московское государство – 92, 478, 640 
Московско-Санкт-Петербургская ж.д. – 118 
Мочалейка, д. – 106 
Мошаик (Казы-аул), д. – 104 
Мукден – 338 
Мулловка, д. – 261 
Мулловка, с. – 319 
Мунтово, д. – 643 
Мурзабаевая вол. – 580 
Мусирма, с. – 630 
Муслюмовский р-н – 632 
Мустаевский пос. – 166 
Мухорский пос. – 166 
Мухранский пос. – 166 
Назар, д. – 195 
Назяр, с. – 195 
Назярбаш, д. – 195 
Нарат-Илга, д. – 588 
Нева, р. – 235 
Неженское – 166 
Неман, р – 367 
Несвиж – 367 
Нижегородская губ. – 52, 57, 104, 120, 121, 141, 

142, 144, 145, 192, 193, 196, 199, 220, 242, 249, 
251, 279, 287, 306, 365, 406, 447, 453, 461, 481, 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 
1140

500, 507, 512, 539, 541, 543, 606, 618, 619, 649, 
650, 652, 656, 657, 688, 732, 808, 816 

Нижегородская епархия – 494 
Нижегородская слобода – 88 
Нижегородское наместничество – 452 
Нижегородчина – 118, 120 
Нижнее Заволжье – 281, 282, 651, 653 
Нижнее Ибраево, д. – 176 
Нижнее Поволжье – 28, 29, 55, 58, 102, 105, 107, 

108, 186, 204, 229, 230, 232, 252, 274, 435, 652, 
653, 654 

Нижнее Предволжье – 282, 652, 656 
Нижнее Чекурское, д. – 629, 630 
Нижнекамский р-н – 631 
Нижне-Ломовский у. – 52 
Нижне-Озерская станица – 503 
Нижнеувельская волость – 182 
Нижнеудинск – 59, 336 
Нижне-Чершелинский вол. – 292 
Нижние Тиганы, д. – 573 
Нижние Чебенки, д. – 176 
Нижние Чершилы, д. – 760  
Нижний Елюзань (Əлəзəн), д. – 106 , 536 
Нижний Темерлик, д. – 298 
Нижний Новгород – 51, 60, 61, 123, 174, 233, 235, 

236, 238, 244, 247, 267, 308–311, 330, 331, 332, 
350, 366, 367, 519 

Нижняя Айша, д. – 431 
Нижняя Волга – 56, 309, 616 
Нижняя Сунь, д. – 199 
Низовой окр. – 192, 194 
Никифорово, с. – 443, 820, 822 
Николаев – 61, 69, 106 
Николаевск – 61, 70–72 
Николаевская станица – 111 
Николаевский у. – 53, 106, 108, 229, 282, 286, 537 
Никольская, дер. – 166 
Никольско-Уссурийск, г. – 369 
Нисарский у. – 52 
Новая Елюзань, д. – 106 
Новая Казанка, д. – 107 
Новая Казанка, н. п. – 355 
Новая Карьявда, вол. – 196 
Новая Карьявда, д. – 196 
Новая Кучергановка, д. – 105 
Новая татарская слобода Казани – 161, 253, 685 
Новая Усть-Уза – 106 
Ново-Альметьево, д. – 381 
Ново-Балтачево, с. – 196 
Новогрудок – 51 
Новое Ахуново, с. – 196 
Новое Изамбаево, д. – 628, 629 
Ново-Какерлинская вол. – 292 
Ново-Килимово, д. – 196 
Ново-Николаевск (Новосибирск) – 61 
Новороссийск – 276 
Новороссийская губ. – 125 
Новороссийское наместничество – 452 
Новороссия – 230, 263 
Новотатарская слобода, Казань – 555, 563, 591, 659 
Новоузенск – 61, 69 
Ново-Узенский у. – 53, 108, 229, 282 
Новоумеровская, дер. – 165, 166 
Ново-Янмырзино, дер. – 176  

Новые Булгары (Яңа Булгар), д. – 108 
Новые Каргалы, д. – 836 
Новые Мертли, д. – 628 
Новые Тимерсяны, д. – 612 
Новый Вершаут, д. – 106 
Новый Кукмор, д. – 637 
Новый Менгер, д. – 572 
Новый Шинар, д. – 502 
Ногай-Курган – 111 
Ногинск – 120 
Нолинск – 306 
Нурма, д. – 260 
Нурма, р. – 632 
Нурызовский, починок – 640 
Область сибирских киргизов – 355 
Овечий Овраг, д. – 795 
Одесса – 61, 244, 333, 382, 602 
Озерский пос. – 166 
Ока, р. – 643, 673 
Округ ОМДС – 4, 8, 10, 37, 65, 221, 223, 224, 226, 

403, 408, 410, 411, 415, 419, 420, 425, 426, 431, 
519, 566, 599, 604, 863, 865 

Окско-сурский речной бассейн – 229, 658, 659, 672 
Окско-Сурское междуречье – 122, 241, 242, 282, 

286, 292, 294, 295, 296, 299, 649–652, 656, 657, 
678, 679 

Олекминск – 61 
Омск – 59, 61, 100, 335, 338 
Омская обл. – 352, 355, 358 
Омутнитская, д. – 639 
Оренбург – 51, 60, 65–67, 78, 79, 80, 82, 111, 163, 

171, 175, 204, 235, 236, 238, 244, 245, 248, 257, 
266, 277, 293, 305, 310, 320, 324, 326, 330, 334, 
337–339, 341, 342, 350, 362, 375, 376, 386, 387, 
392, 400, 426, 460, 472, 475, 490, 502, 505, 515, 
517, 552, 553, 556, 561, 568, 579–581, 602, 666, 
668, 689, 724, 761, 792, 793, 797, 808, 809, 811, 
813, 816, 828, 829, 833, 844, 850, 851, 852, 853 

Оренбурго-Ташкентская ж.д. – 80 
Оренбургская губ. – 53, 57, 60, 61, 74, 81–84, 86, 

87, 121, 141, 142, 144–146, 152, 158, 159, 161, 
167, 172, 173, 174, 177, 178, 181–183, 185, 186, 
188–193, 198, 199–206, 208, 229, 230, 239–242, 
245, 251, 264, 265, 268, 273, 274, 279, 280–283, 
285–290, 293, 294, 296, 299, 300, 305, 306, 316, 
322, 340, 351, 353, 357, 364, 367, 369, 385, 405, 
406, 412, 419, 453, 455, 459, 469, 471, 472, 479, 
492, 500, 503, 506, 507, 514, 533, 534, 536, 541, 
542, 557, 571, 573, 576, 577, 580–582, 586–588, 
606, 630, 648, 650, 653, 657, 680, 691, 764–765, 
796, 798, 800, 805, 806, 808, 816, 825, 826, 830, 
831, 833, 835, 851 

Оренбургская епархия – 494, 539 
Оренбургская обл. – 653 
Оренбургская пограничная линия – 85 
Оренбургский горный окр. – 458 
Оренбургский край – 183, 223, 236, 244, 245, 310, 

340, 365, 417, 453, 472, 492, 586–588, 656, 829, 
830, 831 

Оренбургский окр. – 222 
Оренбургский степь – 408 
Оренбургский у. – 53, 79, 174, 196, 204, 229, 239, 

241, 282, 286, 292, 295, 322, 580, 852 
Оренбургский учебный округ – 15 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 

1141

Оренбургское генерал-губернаторство – 147,  
Оренбургское Зауралье – 653 
Оренбургское Приуралье – 653, 654 
Оренбуржье – 229, 230, 245, 263, 325, 327, 329, 

332, 825 
Орехово-Зуево – 120 
Орловская губ. – 512 
Орск – 69, 70–72, 83, 84, 338, 387, 806, 852 
Орский у. – 204, 229, 280, 282, 286, 295, 825, 836 
Орск-Троицк, тракт – 175 
Оса – 61, 69 
Осинов Гай (Иске Узин), крепость – 106 
Осинский у. – 53, 174, 176, 290, 637 
Османия, д. – 347 
Османская империя (Османская Турция) – 36, 44, 

46, 128, 245, 342, 344–348, 350, 373, 379, 382, 
383, 385, 424, 570, 582, 585, 587, 588, 589, 598, 
599, 727 

Остзейская губ. – 194 
Острог – 134  
Осыпной Бугор (Ярлы Түбə), д. – 107 
Оттуз, д. – 632 
Ошторомо-Юмья, с. – 609, 818 
Павловский Посад – 120 
Павлодар – 100, 101, 335, 668 
Падеры, починок – 639, 640 
Палестина – 245, 333, 729 
Палласовка, ж.д. ст. – 107 
Параньгинский р-н – 631 
Париж – 166, 366, 367, 599 
Пейшамбе, кишлак – 111 
Пекин – 730 
Пенделе, д. – 261 
Пенджаб – 245, 328 
Пенза – 51, 61, 65–67, 102, 103, 123, 267, 293, 350 
Пензенская губ. – 52, 57, 78, 81, 104, 121, 141, 142, 

144–146, 152, 158, 159, 176, 192, 193, 196, 201, 
209, 213–215, 217–219, 229, 231, 233, 235, 240, 
242, 266, 270, 275, 279, 280, 286, 288, 290, 292, 
294, 300, 326, 347, 453, 481, 500, 507, 512, 606, 
651, 657, 688, 732, 771, 805, 808 

Пензенская епархия – 494 
Пензенская провинция – 104 
Пензенское наместничество – 105, 452 
Передняя Азия – 104, 235 
Перекопский у. – 54, 125, 127 
Пермская губ. – 53, 55, 57, 61, 73, 74, 142, 145, 152, 

158, 159, 165, 172–174, 177, 178, 182, 186, 188, 
189, 191, 199, 201, 229, 242, 243, 251, 252, 264, 
265, 278, 281, 283, 285, 288, 290, 293, 294, 298, 
300, 305, 306, 310, 319, 405, 447, 453, 459, 481, 
500, 507, 533, 534, 547, 566, 576, 606, 637, 639, 
648, 649, 651, 655, 656, 676, 732, 808, 835, 851 

Пермская епархия – 494 
Пермский горный окр. – 458 
Пермский край – 384, 632, 641 
Пермский у. – 53, 174, 176, 241, 242, 651, 657 
Пермское наместничество – 452 
Пермское Приуралье – 282, 292, 650, 656, 658, 659, 

672, 676 
Пермь – 51, 59, 61, 65, 67, 174, 244, 386, 852, 852 
Перовск (Кызылорд) – 80 
Персия – 109, 132, 245, 247, 252, 325, 337, 339, 671, 

727, 731 

Пестречинский р-н – 435 
Петербург – 138, 194, 233, 235, 252, 267, 293, 325, 

341, 350, 352, 404, 447, 544, 577, 602, 832, 844, 
849, 850 

Петеревальд – 368 
Петров – 267 
Петровск – 103, 104, 106 
Петровский у. – 52, 280, 535 
Петропавловск – 60, 74, 91, 92, 98, 100–102, 115, 

253, 254, 316, 329, 331, 335, 338, 568, 602 
Петропавловская, ж.д. ст. – 335 
Петропавловский у. – 338 
Пимер, д. – 632 
Пимурзино, д. – 628 
Пинэрэ, оз. – 631 
Плевна – 126 
Поволжская степь – 408 
Поволжский регион – 301, 492 
Поволжско-Приуральский регион – 51, 55 
Поволжско-Уральский регион – 300, 315, 320 
Поволжье – 5, 41, 45, 46, 48, 63, 65, 66, 68, 72, 95, 

99, 125, 138, 147, 152, 183, 205, 209, 230, 238, 
252, 260, 263, 269–271, 273, 275, 277, 279, 280–
282, 284, 286, 288, 290, 293, 300, 301, 303, 310, 
314–316, 319, 320, 345, 350, 374, 376–378, 381, 
383–385, 387, 391, 398, 459, 466, 467, 479, 496, 
506, 508, 509, 514, 536, 569, 576, 578, 586, 587, 
589, 590, 594, 596, 603, 606, 615, 616, 618–620, 
674, 688, 697, 698, 700, 701, 707, 714, 724, 727, 
733, 734, 748, 756, 766, 778–780, 783–785, 791, 
792, 817, 845, 858, 861 

Подгорные Тимяши, с. – 625, 628 
Подгорный, поселок – 166 
Подгородняя волость – 97 
Подлипки, д. – 122, 196 
Подлясье – 138 
Подмонастырская слобода Казани – 259 
Подольск – 120 
Подольская губ. – 54, 137 
Покровская слобода – 267 
Полоцк – 366, 367 
Польское царство – 54, 228, 369, 465, 499, 509 
Польша – 134, 368, 491, 515 
Попово, поселок – 166 
Поречье, г. – 367 
Пороховая слобода Казани – 76, 563 
Порт-Артур – 370 
Починок-Кучук, д. – 631 
Правобережная Украина – 479 
Правобережье Волги – 30, 631, 697 
Предволжье – 279, 281, 286, 291, 294, 296, 299, 

651, 652, 656, 657, 672 
Предкавказье – 103 
Предкамье – 282, 292, 294, 296, 297, 299, 649, 650–

654, 656, 657–659, 676, 689 
Пржевальск (Каракол) – 100, 109, 337 
Пржевальский у. – 337 
Прибалтийский край – 465 
Прибалтика – 320 
Придонье – 266 
Прикамье – 241, 251, 252, 271, 278, 295, 616, 648, 

652 
Приморская обл. – 96 
Приморский край – 335 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 
1142

Приморье – 245 
Припамирье – 337 
Присырдарьинский регион – 97 
Приуралье – 5, 26, 27–30, 38, 45, 46, 48, 49, 51, 54, 

63, 65, 66, 68, 72, 83, 95, 121, 146, 147, 152, 170, 
176, 178, 182, 183, 204, 205, 208, 209, 221, 223, 
226, 230, 232, 238, 245, 273, 275, 279, 280, 282–
285, 288–292, 294, 299, 310, 364, 369, 378, 381, 
385, 391, 405, 412, 435, 479, 503, 508, 509, 514, 
515, 533, 534, 536, 569, 570, 573, 576, 578, 585, 
587, 589, 596, 603, 604, 631, 651, 652, 654, 656, 
657, 672, 673, 691–693, 697, 700, 707, 727, 733, 
734, 737, 742, 748, 756, 766, 778, 784, 791, 792, 
832, 833, 836, 838, 857 

Пружана – 367 
Пруссия – 134 
Псеево, д. – 195, 631 
Псковская губ. – 817 
Пугачев – 106 
Пянджа – 337 
Раково, д. – 628 
Рамздорф – 367 
Ревель – 267, 276, 310, 338 
Рейхенбах, г. – 367 
Республика Татарстан (Татарстан) – 12, 24, 46, 

254, 372, 375, 377, 391, 619, 620, 631, 632, 637, 
643, 720 

Решетово, д. – 106 
Рига – 276, 310, 336 
Рогнид – 367 
Романов, г. – 367 
Ромашкино, д. – 539 
Российская империя – 10, 11, 15–17, 38, 44–46, 51, 

55, 56, 79, 81, 82, 86, 97, 98, 102, 126, 130, 140, 
143, 150, 181, 186, 228, 232, 235, 236, 237, 238, 
245, 265, 266, 269, 273, 276, 300, 521, 322, 323, 
324, 329, 331, 333, 334, 336, 339–342, 344, 345, 
347, 348, 350, 354, 357, 358, 360, 375, 377, 379, 
382, 384, 394, 397, 399, 400, 401, 424, 425, 454, 
477, 478, 483, 485, 487, 491, 550, 579, 594, 610, 
665, 705, 711, 725, 727, 736, 808, 818 

Российское государство – 102, 108, 133, 606, 615, 
735 

Россия – 3, 5, 51, 56, 58, 63, 64, 73–75, 86, 98, 99, 
102, 103, 105, 107, 108, 110, 113, 115, 116, 125, 
130, 181, 183, 189, 191 

Ростов – 105, 235, 276 
Ростов-на-Дону – 333, 772, 773 
Руза, г. – 367 
Русско-Марийские Ковали (Марий Кавал), с. – 631 
Рыбинск – 233, 235, 301, 308  
Рычковский, поселок – 588 
Рязанская губ. – 52, 57, 60, 78, 124, 141, 142, 144–

146, 158, 159, 186, 191, 196, 199, 234, 295, 299, 
316, 485, 507, 512, 649, 656, 688, 805 

Рязанская обл. – 117, 125 
С.-Петербургская губ – 57, 309, 320, 507, 817 
Саба, д. – 706 
Сакмар, р. – 290 
Саксонское королевство – 367 
Салавыч, д. – 796 
Салмачи, д. – 309 
Самара – 51, 60, 61, 65, 67, 104, 266, 267, 271, 276, 

277, 301, 308, 309, 311, 350, 386, 529 

Самарканд – 80, 109, 110, 244, 322, 324, 327, 375, 
376, 379, 585, 590, 700, 783 

Самаркандская обл. – 109, 111 
Самарская губ. – 25, 38, 48, 53–55, 57, 61, 83, 94, 

95, 142, 145, 152, 158, 178, 199–201, 205, 207–
209, 213–215, 217–219, 229, 235, 241, 261, 263–
265, 268, 270, 271, 273–275, 280, 282, 286–290, 
292, 296, 299, 300, 306, 310, 316, 319, 347, 406, 
447, 453, 481, 498, 500, 506, 507, 537, 570–572, 
577, 579, 586, 588, 589, 606, 630, 637, 648, 657, 
689, 754, 760, 800, 808, 822, 835 

Самарская епархия – 494, 570 
Самарский у. – 53, 292, 442 
Самарское Заволжье – 229 
Самарское Поволжье – 229, 239 
Самарско-Оренбургская ж.д. – 84 
Самсун, г. – 347 
Санкт-Петербург (СПб.) – 17, 18, 51, 57, 58, 60, 63, 

120, 121, 245, 308, 309, 311, 320, 324, 328, 338, 
341, 344, 350, 366, 390, 464, 488, 519, 561, 600, 
726, 738, 747, 748, 757, 759, 764, 788, 848, 858 

Сарайи Аёз, караван-сарай – 332 
Саранский у. – 52, 651 
Сарапул – 59, 61, 69, 306, 311 
Сарапульский у. – 48, 49, 53, 54, 176, 196, 241, 442, 

637, 638, 639, 803 
Саратов – 51, 61, 65, 67, 102, 103, 104, 107, 108, 

266, 267, 270, 277, 301, 308, 309, 311, 386, 387, 
517 

Саратовская губ. – 52, 57, 60, 78, 106, 108, 118, 
141, 142, 145, 152, 158, 159, 166, 177, 182, 186, 
192, 193, 199, 201, 208, 229, 230, 235, 241, 242, 
252, 261, 263, 264, 266, 270, 271, 273, 275, 277, 
280, 281, 282, 290, 293, 300, 306, 310, 318, 347, 
384, 406, 453, 481, 500, 507, 535, 536, 590, 606, 
630, 648, 688, 800, 808, 835 

Саратовская епархия – 494 
Саратовский у. – 52 
Саратовское наместничество – 452 
Сардыкбашская вол. – 298 
Сарсаз, д. – 798 
Саталмышево, д. – 591 
Сатыш, д. – 706 
Саудовская Аравия – 741 
Сафаджай, д. – 816 
Сафровка, д. – 106 
Сахаязъ, д. – 635 
Свияга, рек. – 261 
Свияжск – 244, 267, 307, 311, 324, 366 
Свияжский викарный округ – 442 
Свияжский у. – 53, 234, 261, 288, 481, 539, 544, 

587, 591, 611, 628, 687, 786, 790 
Свияжское наместничество – 105 
Севастополь – 126 
Северная Америка – 228 
Северная Африка – 334 
Северная Двина, р. – 235 
Северное Поморье – 181 
Северное Приуралье – 99, 229 
Северный Азербайджан – 342 
Северный Кавказ – 8, 54, 105, 107, 124, 228, 245, 

343, 344, 374, 375, 477, 616 
Северный окр. – 192, 194, 195 
Северный Урал – 56 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 

1143

Северо-Верхотурский горный окр. – 458 
Северо-Екатеринбургский горный окр. – 458 
Северо-Западной край – 476 
Северо-Западный регион – 5, 73 
Седлецкая губ. – 137, 138 
Сеитов посад Каргалы – 60, 75, 82, 83, 161, 165, 

246, 464, 514, 568, 581, 792, 793, 852 
Сеитова слобода – 82 
Сеитово, д. – 168 
Секерки – 138 
Селенчинск – 245 
Семиградия – 114 
Семипалатинск – 59, 60, 63, 75, 98, 100–102, 113, 

115, 253, 303, 316, 329, 330, 331, 334, 335, 339, 
568 

Семипалатинская обл. – 57, 97, 99, 100, 101, 156, 
355, 386, 507 

Семипалатинский край – 334 
Семипалатинский у. – 338 
Семиречинская обл. – 57, 86, 97, 99, 100, 101, 109, 

110, 115, 156, 339 
Семиречье, р-н – 355 
Сенгилей – 59 
Сенгилейский у. – 52 
Сенная площадь Казани – 660 
Сергач – 59 
Сергачский у. – 52, 220, 249, 535, 543, 652, 655, 

656, 657 
Сергиев Посад – 120 
Сиам – 336 
Сибирская линия – 327, 329, 331 
Сибирский тракт – 174 
Сибирь – 3, 51, 54, 59, 61, 63, 64, 74, 89, 90–93, 94, 

96, 97, 155, 161, 163, 167, 181, 187, 196, 218, 
229, 235, 244, 245, 247, 248, 251–253, 266, 273, 
292, 293, 296, 297, 298, 309, 310, 324, 326, 334, 
335, 336, 339, 364, 405, 465, 466, 470, 479, 497, 
533, 542, 543, 545, 576, 578, 586, 594, 601, 638, 
697, 725, 729, 733, 734, 742, 791, 817, 837, 839, 
845 

Сивас, г. – 771 
Сизнерская вол. – 298 
Симбирск – 51, 65, 66, 67, 104, 245, 266, 334, 386, 

442, 517, 519, 568, 612, 806 
Симбирская губ. – 38, 50, 52, 54, 57, 60, 74, 78, 81, 

118, 120, 121, 141, 142, 144, 145, 152, 158, 192, 
193, 196, 197, 199, 206, 209, 213, 214, 215, 218, 
219, 229, 230, 231, 235, 239, 240–242, 248, 261, 
263, 264, 266, 270, 273, 274, 275, 277, 280, 281, 
286, 289, 292, 293, 294, 298–300, 306, 310, 316, 
318, 319, 326, 334, 347, 357, 364, 375, 406, 417, 
423, 444, 447, 453, 500, 507, 532, 537, 541–543, 
556, 587, 589, 591, 594, 606, 607, 621, 628, 629–
630, 651, 688, 689, 732, 800, 805, 808, 813, 835 

Симбирская епархия – 494, 541 
Симбирский регион – 306 
Симбирский у. – 50, 52, 192, 261, 293, 532, 539, 

541, 573, 612, 651 
Симбирское наместничество – 452 
Симбирское Поволжье – 29 
Симетбаш, д. – 795 
Симферополь – 51, 126, 488, 504 
Симферопольский у. – 54, 125, 127 
Синьцзян – 115, 116, 245, 328–334, 339  

Синьцзян-Уйгурский автономный округ – 114 
Сирия – 245, 333, 383, 729, 738, 741 
Слободск – 69, 306 
Слободский у. – 50, 53, 637, 651 
Сломин – 51 
Служилая Ура, д. – 396 
Служилая Шентала, д. – 826 
Смоленск – 364 
Смоленская губ. – 54, 512 
СНГ – 858 
Собакино, д. – 643 
Соль-Илецк – 60, 70 
Солянка (Сулəнкə), д. в Нижнем Поволжье – 104 
Солянка, д. в Пермском крае – 632 
Сонтура, с. – 735 
Сорокамыш, д. – 196 
Сосна, д. – 260 
Спасск – 59, 61, 69, 311, 324 
Спасский у. – 52, 53, 210–212, 263, 299, 481, 499, 

536, 541, 543, 570–574, 584, 587, 588, 643, 680, 
757 

Среднеазиатский регион – 306 
Среднее Поволжье – 3, 5, 18, 25, 28, 29, 35, 38, 44, 

48, 51, 55, 61, 63, 84, 99, 118, 119, 121, 149, 176, 
181, 203, 204, 205, 208, 209, 213–217, 219, 221, 
228, 229, 234, 241, 251, 252, 262, 263, 274, 278, 
279, 295, 298, 345, 364, 374, 409, 410, 418, 434, 
463, 465, 471, 479, 521, 524, 570, 572, 573, 585, 
587, 589, 606, 616, 620, 621, 641, 643, 646, 648, 
651, 652, 653, 655, 656, 657, 669, 670, 693, 736, 
737, 740–, 742, 783, 817, 857 

Средние Тиганы, д. – 573, 696 
Средний Восток – 235, 332, 585, 725, 859 
Средний Елюзань (Əлəзəн), д. – 106 
Средний жуз – 97, 351, 354, 355, 357, 358 
Средний Урал – 292 
Средняя Азия – 4, 5, 40, 45, 46, 51, 54, 63, 79, 80, 

81, 83, 84, 86, 93, 104, 109, 111, 121, 122, 138, 
228, 235, 236, 244–248, 252–254, 266, 270, 283, 
296, 299, 313, 323, 324, 325–328, 332, 336, 337, 
339, 340, 342, 358, 362, 373, 375–377, 379, 380, 
381, 383, 392, 396, 411, 464, 557, 568, 569, 594, 
595, 670, 671, 678, 696, 698, 700, 716, 724, 727, 
733, 734, 780, 781, 783, 785, 791, 834, 837, 839, 
845, 858–862 

Средняя Волга – 56, 105, 607, 624, 625 
Сретенск, г. – 336 
СССР (Советский Союз) – 40–46, 715 
Ставрополь – 61, 69, 343 
Ставропольская губ. – 106, 282, 343, 425, 479, 480 
Ставропольский у. – 53, 229, 261, 539, 584–585 
Стамбул – 345–349, 377–379, 383–385, 600–602, 

752, 758, 771, 773, 805, 809, 860 
Старая Кня, д. – 631 
Старая Кулатка, с. – 590, 593 
Старая Кучергановка (Каньга-аул), д. – 104 
Старая татарская слобода – 161, 253, 555, 563, 659, 

660, 847 
Старо-Балтачево, с. – 195 
Старое Азмеево (Иске Əҗми), с. – 632 
Старое Муратово, д. – 628 
Старое Тимошкино, д. – 261, 319 
Старое Чекурское, д. – 629 
Старокулаткинский р-н – 593 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 
1144

Старо-Янмырзино, д. – 176 
Старший жуз – 355 
Старый Ашит, д. – 414 
Старый Вершаут, д. – 106 
Старый Кандал (Иртуган), д. – 754 
Старый Карлыган, д. – 642 
Старый Чокур, д. – 766 
Степная зона – 56, 57, 58 
Степное Заволжье – 105, 106, 108 
Степь – 464, 475 
Стерлибашево, д. – 176, 322, 381, 389, 706, 795, 

796 
Стерлитамак – 59, 69, 70, 71, 72, 418, 502, 565, 706, 

798 
Стерлитамакский у. – 53, 146, 173, 174, 183, 229, 

262, 280, 366, 536, 832 
Страны Азии – 325, 333, 338 
Страны Арабского Востока – 32 
Страны Африки – 333 
Страны Востока – 333, 334, 336, 338, 344, 858, 859 
Страны Средней Азии – 328 
Сувальская губ. – 137, 138 
Сулангер, д. – 853 
Сулеево, д. – 537 
Султангулово, д. – 176 
Сунчелеево, д. – 630 
Сура, р. – 293, 312, 324 
Сургутский округ – 95 
Сутер, д. – 637 
Сухие Курнали, д. – 573 
Сухумский окр. – 425 
США – 132 
Сызранский у. – 229, 261, 263 
Сызрань – 69, 104, 266, 267, 270, 277 
Сызраньский у. – 52 
Сырдарьинская обл. – 86, 99, 109–112, 114 
Сырдарья, р. – 361 
Таврическая губ. – 125, 127, 128, 131, 141, 143–

145, 425, 433, 506 
Таврическая обл. – 54 
Таврический окр. – 222 
Таганрог – 244, 245, 333 
Таджикистан – 381 
Тайсуганово, д. – 795 
Таковары, д. – 628 
Таловка, н.п. – 355 
Тамбов – 103 
Тамбовская губ. – 52, 57, 120, 121, 141, 142, 144, 

145, 192, 193, 196, 203, 280, 293, 294, 507, 512, 
656, 688, 741, 805 

Тамбовская обл. – 117 
Тамбовский у. – 52 
Тамгачи (Алмалы), д. – 196 
Тамьяно-Тангауловская вол. – 204 
Тангачи, д. – 195  
Тара, г. – 91, 93, 161, 168, 169, 418, 599, 816 
Тарбагатайская обл. – 115 
Тарбагатайский округ – 115 
Тарский округ – 90, 92, 93, 94, 95 
Татарская АССР – 49 
Татарская Башмаковка (Кизань), д. – 104 
Татарская Буинка, с. – 423  
Татарская Каргала, с – 82 
Татарская подгородная слобода Костромы – 123 

Татарская Покаевска, д. – 106 
Татарская слобода Астрахани – 77  
Татарская слобода Ижевска – 641 
Татарская слобода Орска – 83 
Татарская слобода Казани – 787 
Татарская слобода Москвы – 119, 121 
Татарская слобода Тобольска – 91 
Татарская слобода Томска – 91 
Татарский Дымский, д. – 640 
Татищевская станица – 503 
Татышлинский р-н – 640 
Ташкент – 80, 82, 85, 86, 109, 110, 111, 113, 156, 

244, 293, 304, 324, 329, 336, 337, 590 
Ташки, д. – 354 
Ташкин, г. – 323 
Ташкичу, д. – 793, 795 
Тверская губ. –120, 512 
Тверская обл. – 117 
Тверь – 61, 118, 120, 233 
Телятино, д. – 106 
Темгенево, аул – 643 
Темгенево, поселение – 122 
Темников – 565 
Темниковский у. – 52 
Терпеле, д. – 632 
Терсинская вол. – 195, 282, 637 
Терская обл. – 343, 425 
Терся, д. – 195, 196 
Тетюши – 59, 61, 69, 70, 71, 311, 502, 503, 583, 836 
Тетюшский у. – 50, 53, 207, 288, 310, 481, 539, 544, 

574, 584, 587, 623, 624, 625, 628, 629, 643 
Теш Баш, д. – 632 
Тжэш (Текашево), д. – 631 
Тибет – 245, 327, 328, 331 
Тильзит, г. – 367 
Тимергалинская вол. – 535 
Тимерчи, д. – 536 
Тимошкино, с. – 326 
Тирасполь – 138 
Тифлис – 343, 844 
Тихвинская водная система – 235 
Тихий океан – 229, 370 
Тмутараканский у. – 125 
Тобол, р. – 168, 169 
Тобольск – 60, 91, 93, 94, 168, 169, 235, 244, 453 
Тобольская губ. – 55–57, 61, 83, 91, 94–96, 161, 

168, 297, 298, 354, 357, 453, 455, 464, 507, 576, 
599, 808, 816 

Тобольский округ – 90, 92, 94, 95 
Тобольский у. – 168 
Тобольское наместничество – 452 
Токмак – 80, 86 
Томск – 61, 168, 249, 336 
Томская губ. – 55, 56, 57, 95, 96, 464, 507, 606 
Томская обл. – 332 
Томский округ – 90, 92, 95 
Топкапы – 347 
Торгем-дурь, д. – 635 
Трабзон, г. – 347 
Требия, поселок – 166 
Трех Болтаево, с. – 423 
Три протока (Җəмəли, Ямеле-аул), д. – 107 
Троицк – 51, 59, 60, 63, 69–72, 85–87, 111, 115, 

163, 173, 316, 326, 330–332, 338, 339, 385, 386, 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 

1145

389, 502, 517, 552, 568, 602, 724, 765, 806, 808, 
809, 816, 833, 850, 852 

Троицкая крепость – 310, 340 
Троицкий округ – 232 
Троицкий у. – 53, 174, 176, 177, 182, 183, 204, 229, 

283, 369, 533, 680, 691, 825 
Троки – 134, 
Туба, с. – 195 
Тугаево, д. – 630 
Туксанбаево, д. – 764 
Тульская губ. – 512 
Тунис – 599 
Тунь-Чжоу – 324 
Туралинские юрты – 168 
Тургай – 338, 517 
Тургай, р. – 352 
Тургайская обл. – 57, 83, 86, 97, 99–101, 156, 386, 

453, 500, 506, 507, 571, 833, 835 
Туринск – 91 
Туринский округ – 95 
Туркеево, д. – 173 
Туркестан – 80, 85, 109–117, 323, 337, 338, 339, 

418, 425, 476, 477, 590 
Туркестанская обл. – 336 
Туркестанский край – 109, 111–114, 156, 228, 741 
Туркестанское генерал-губернаторство – 336 
Туркмения – 336 
Туркменка (Төлке аул), д. – 105 
Туркменские степи – 245 
Турфан – 115 
Турфанский округ – 116 
Турция – 40, 51, 109, 132, 133, 137, 179, 247, 324, 

333, 345, 347, 348, 350, 383, 494, 511, 585–588, 
729, 771, 779–781, 812, 839, 844, 855, 858 

Тюкалинский округ – 95 
Тюменская обл. – 117 
Тюменский округ – 90, 92, 93, 95 
Тюменский у. – 168, 693 
Тюмень – 60, 91, 93, 168, 169, 235, 244, 249, 577 
Тюнтер, д. – 384, 412, 706, 795 
Тюрко-татарские государства – 148 
Тюрюш-Тамаш, с. – 196 
Тяньзинь – 323, 324 
Тянь-Шань – 114 
Тятер-Арасланово, д. – 176 
Удмуртия – 642 
Узытамак, д. – 196 
Уил – 517 
Украина – 230, 532, 701 
Улан-Хол, ж.д. ст. – 105 
Ульяновская обл. – 593 
Улясутай – 332 
Уньжа, д. – 261 
Ура (Ор), д. – 260, 381, 795 
Ура, р. – 261 
Урал – 73, 74, 86, 97, 155, 175, 229, 232, 238, 244, 

245, 248, 251–253, 265, 269, 271, 273, 277, 280, 
282, 284, 292, 293, 294, 297, 301, 314, 315, 317, 
355, 376, 384, 385, 386, 453, 616, 654, 688, 697, 
791, 831, 845 

Урал, р. – 107, 163, 290, 351 
Урало-Волжский регион – 368 
Урало-Поволжье – 265, 384, 453, 458, 732 
Урало-Покровская ж.д. – 101 

Уральск – 98, 99, 100–102, 163, 175, 244, 310, 502, 
577, 833 

Уральская горная обл. – 458 
Уральская обл. – 54, 55, 57, 81, 82, 83, 97, 99, 100, 

101, 156, 453, 500, 502, 506, 507, 571, 576, 833, 
835 

Уральские горы – 229 
Уральский регион – 300 
Уральский хребет – 229, 247 
Ура-Тюбе – 109 
Урбар, д. – 793 
Урга – 332 
Ургенч – 82, 392 
Уреевы-Челны, д. – 823 
Уржум – 306 
Уржумский у. – 53, 573, 642 
Урнаш-Баш, д. – 260 
Урумчи – 116 
Урясь-Учи, с. – 818 
Ускалыцкая, д. – 165,166 
Ускудар, пригород Стамбула – 394 
Уссури, р. – 335 
Усть-Каменогорск – 98, 100, 101, 115, 302, 329, 

331 
Усть-Каменогорский у. – 359 
Усть-Уза, д. – 106 
Устюмово, с. – 196 
Утяково, с. – 611 
Уфа – 51, 60, 63, 65, 67, 68, 79, 89, 111, 175, 244, 

266, 277, 306, 343, 350, 375, 387, 398, 400, 404, 
416, 425, 452, 485, 504, 505, 518, 519, 556, 564, 
566, 597, 602, 604, 686, 689, 724, 744, 808, 811, 
833, 838, 850, 852 

Уфимка, р. – 272 
Уфимская губ. – 48, 53–55, 57, 73, 74, 83, 142–147, 

152, 158, 159, 178, 196, 198, 199, 201, 202–206, 
208, 210, 222, 251, 262–265, 270–272, 274, 275, 
280, 283–285, 287, 288, 290, 292, 294, 297, 298–
300, 306, 310, 347, 348, 384, 412, 417, 419, 438, 
444, 449, 453, 479, 480, 492, 497, 500, 503, 506, 
507, 543, 547, 570, 576, 579–583, 588, 589, 604, 
606, 630, 633, 634, 637, 657, 680, 689, 691, 706, 
766, 797, 798, 800, 804, 805, 806, 808, 825, 833, 
835, 836 

Уфимская епархия – 494, 580, 632 
Уфимская крепость – 87 
Уфимская провинция – 195 
Уфимский горный окр. – 458 
Уфимский край – 183, 229, 275, 340 
Уфимский у. – 53, 73, 146, 173, 174, 176, 183, 196, 

229, 262, 299, 351, 533, 536, 584 
Уфимское наместничество – 146, 452 
Уфимское Приуралье – 606, 676 
Ушма, д. – 642 
Ушня, р. – 632 
Фано, г. – 855 
Феодосийский у. – 54, 125, 127 
Феодосия – 51 
Ферганская обл. – 109 
Фершампенуаз, станица – 166, 366, 826 
Финляндия – 364 
Франция – 126, 132, 134, 347, 348, 365, 367, 368 
Фульд, г. – 367 
Хабаровск – 61 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 
1146

Хайлар – 338 
Халх – 245 
Хамидабад, д. – 347 
Ханка, оз. – 335 
Ханская ставка, н. п. – 355 
Ханства Средней Азии – 245, 325, 326, 328, 329, 

333 
Ханькоу, г. – 334, 335 
Харбин, г. – 335, 338 
Харьков – 61 
Харьковская губ. – 512 
Хасаншаех, д. – 793 
Хвалынск – 59, 60, 69 
Хвалынский у. – 52, 106, 118, 282, 590 
Херсонская губ. – 507, 520 
Хива – 82, 85, 109, 235, 245, 246, 247, 251, 322, 

324, 325, 327, 328, 332, 336, 338, 339, 340, 341, 
585, 601, 744, 793, 845 

Хивинское ханство – 336, 340, 341 
Хиджаз – 349, 383, 384, 385, 805 
Хильмия, д. – 347 
Ходжент – 85, 109 
Хонькоу – 110 
Хорезм – 396, 670 
Хунхульди – 338 
Царев – 61, 69 
Царевококшайск – 244, 307 
Царевококшайский у. – 53, 234, 261, 297, 314, 316, 

584, 633, 691, 735 
Царицын – 61, 69, 102, 105, 108, 266, 270, 277, 311 
Царицынский у. – 229 
Целебное, оз. – 104, 105 
Центральная Азия – 334, 339, 475, 621, 714, 715, 

725, 727, 730, 733, 734 
Центральная Россия – 3, 5, 30, 55, 56, 117, 118, 

125, 230, 236, 443, 808 
Центрально-Азиатский регион – 93 
Центрально-Европейская Россия – 120, 124 
Центрально-Нечерноземный регион – 5 
Центрально-Черноземный район – 5, 55, 56, 58 
Центральный Казахстан – 98 
Цивильский у. – 50, 53, 234, 285, 298, 439, 535, 

539, 584, 607, 624, 625, 626, 628, 630, 691 
Цинская империя – 331, 332 
Цна, р. – 643 
Чань Чунь – 338 
Чардор – 111 
Чардынский горный окр. – 458 
Чаткал, р. – 111 
Чебокса, д. – 309 
Чебоксары – 244, 307, 324, 366 
Чебоксарский у. – 53, 212, 234, 310, 535, 626 
Чегаклы, д. – 653 
Челекен, о. – 336 
Челябинск – 51, 60, 61, 69, 86, 163, 266, 816 
Челябинский у. – 53, 173, 174, 204, 229, 239, 283, 

536 
Чембар, г. – 771 
Чембарский у. – 52 
Чепцы, с. – 640 
Чепчуги, с. – 309 
Черемшан, р. – 700 
Черемыш – 632 
Черемыш-Апакаево, с. – 632 

Черемышево Поганое, с. – 632 
Черлак, д. – 635 
Черная речка – 126 
Черное море – 293, 346 
Черное, оз. – 787 
Черноморская губ. – 425 
Черный Аймак – 123 
Черняково – 138 
Чесноковка, д. – 165 
Чесноковский, поселок – 588 
Чечкаб, д. – 587 
Чечня – 104, 343, 374 
Чижинская дистанция – 166 
Чимкент, г. – 80, 86, 109, 111, 227 
Чиназ – 111 
Чистополь – 59–62, 69–72, 160, 233, 244, 251, 300, 

304, 307, 311, 324, 366, 384, 502, 584, 627, 744, 
773, 797 

Чистопольский у. – 53, 205, 212, 243, 263, 280, 298, 
299, 439, 482, 499, 539, 541, 544, 570–572, 584, 
587, 588, 643, 680, 691, 796, 826 

Чистяково, д. – 632 
Чита – 61 
Чишма, с. – 195, 375 
Чувашская Чебоксарка, д. – 627 
Чувашский Сорокамыш, д. – 628 
Чугачак – 85, 114–117, 323, 329–331, 334 
Чура, с. – 818 
Шадринск – 327 
Шадринский у. – 53, 173, 174, 283, 294, 298 
Шакурово, д. – 533 
Шанхай – 334, 335 
Шань-си, провинция Китая – 331 
Шатрашаны, с. – 298 
Шафраново, ж.д. ст. – 271 
Шахматов, с. – 270 
Шацкий у. – 52 
Шашы, д. – 793 
Швейцария – 132 
Швеция – 179 
Шемах – 343, 344 
Шеморбаш (Шемортбаши), с. – 826 
Шемордан, починок – 262, 326, 423, 497 
Шестиградия – 114 
Шешма, р. – 700 
Ширбяз – 585 
Ширмеш, д. – 631 
Ширсябз, г. – 322 
Шиховы юрты – 168 
Шурминка, р. – 631 
Шуша – 344 
Эльнет, н.п. – 631 
Эльтон, ж.д. ст. – 267 
Эльтон, оз. – 232 
Эмба, р. – 97 
Энгельс – 267 
Эртугул, д. – 347 
Эскишехир, г. – 347 
Южная Азия – 734 
Южная Европа – 247 
Южная Сибирь – 715 
Южно-Верхотурский горный окр. – 458 
Южное Предкамье – 279 



 
 
 
 
 
 

Указатель политико-географический 
 

1147

Южное Приуралье – 55, 183, 189, 229, 240, 278, 
281, 296, 616, 656, 657 

Южно-Екатеринбургский горный окр. – 458 
Южный Кавказ – 124 
Южный Казахстан – 342 
Южный Урал – 55, 56, 80, 83, 87–89, 233, 337, 830–

833 
Юкачи, с. – 817, 818 
Юраш, н.п. – 631 
Юрюзань-Ивановский округ – 232 
Янгильдино, д. – 626 
Ягодная слобода Казани – 76 
Ягодное, с. – 259 
Ядринский у. – 234, 310, 535, 622, 627 
Яик, река – 104 
Яковлевка (Əнкə аул), д. – 106 
Яксатово (Майлегуль), д. – 104 
Якутск – 61 
Якутская обл. – 96 
Якэши – 338 

Ялта – 349 
Ялтан, д. – 205 
Ялтинский у. – 127 
Ялутовск – 59 
Ялуторовский округ – 90, 95 
Ялуторовский у. – 168, 169 
Ямская слобода Курска – 124 
Янаул, д. – 640 
Янго-Аскер, д. – 106 
Янцевары, с. – 438, 546 
Япония – 245, 334, 336, 600, 602 
Яранск – 306 
Яргунькино, д. – 627 
Ярославль – 61, 120, 308 
Ярославская губ. – 306, 453, 512 
Ярославская обл. – 117 
Ярославский уезд – 195 
Ярославское наместничество – 452 
Ярыклы, д. – 195 
Яубаш, д. – 769, 813 

 
 



 
 
 
 
 
 

Указатель этнических, этнополитических, этносоциальных, этноконфессиональных... 
 
1148

Указатель этнических, этнополитических,  
этносоциальных, этноконфессиональных терминов 

 
Аварцы – 79 
Агрызские татары – 638 
Агрыжанские татары – 77, 78 
Азербайджанцы – 834, 851, 864 
Азербайджанцы-шииты – 8 
Алтайцы – 529 
Англикане – 607 
Арабы – 709, 737, 741, 742 
Армяне – 77, 78, 128, 276, 327, 333, 337, 745 
Армяне-григориане – 60 
Астраханские татары – 51, 55, 77, 248, 300, 676, 

679, 681, 682 
Барабинские татары – 90, 91, 92, 95 
Башкиро-татарское население – 831 
Башкирский народ – 27, 362 
Башкирский этнос – 49 
Башкирское население – 30, 49, 536, 640 
Башкирское сословие – 26, 30, 176, 182 
Башкиры – 7, 10, 26, 27, 29, 48, 49, 51, 54–56, 88, 

99, 105–108, 111, 142–144, 163, 165, 166, 171–
173, 175–180, 183, 203–205, 207, 221, 223, 226, 
229, 236, 265, 296, 353, 356, 357, 359, 365–369, 
373, 386, 392, 394, 401, 405, 418, 420, 428, 431, 
442–443, 457, 458, 460, 474, 476, 479, 500, 503, 
505, 509, 514–516, 527, 533–536, 570, 578, 579, 
581–583, 586, 587, 596, 599, 606, 615, 617, 631, 
635, 640, 644, 671, 673, 678, 696, 742, 745, 783, 
824, 828, 829–834, 851 

Башкиры-вотчинники – 178, 179, 183, 202–204, 
231, 238, 265, 420, 479 

Белорусы – 128, 136, 474, 595, 606 
Бесермяны – 48, 50, 180, 639, 640 
Булгары – 592, 616, 745, 783, 784 
Буртасы – 783 
Бухарские татары – 77, 78 
Бухарцы – 60, 77, 90, 91–97, 276, 322, 327, 331, 

334, 337, 745 
Вайнахи – 79 
Верховые чуваши – 622, 624 
Волго-Уральские мусульмане – 46, 378, 398 
Волго-Уральские татары – 48, 50, 51, 54–56, 58, 77, 

121, 122, 465, 471, 630, 681, 682 
Волжские мусульмане – 396 
Волжские народы – 607, 611 
Волжские татары – 45, 113, 166, 350, 610, 622, 801 
Восточнославянская группа – 128 
Восточные марийцы – 631, 634–636 
Вотяки – 175, 176, 616, 637, 638, 642, 742, 745 
Гилянские татары – 77, 78 
Горные мари – 631, 635 
Греки – 128, 333 
Дербеты – 104, 108 
Джетисанцы – 104, 107 
Евреи – 37, 160, 276, 337, 369, 466, 484, 486, 491, 

493, 516, 519, 578, 600, 607 
Заказанские татары – 435, 680 
Закамские удмурты – 640, 641 
Зауральские татары – 281 
Звениговские мари (кук мари) – 631 
Зыряне – 745 

Индийцы – 77, 78, 327 
Инородцы – 3, 17, 37, 55, 56, 66, 71, 81, 85, 86, 91, 

93, 94, 97, 112, 119, 132, 179, 335, 439, 443, 457, 
462, 468, 486, 487, 492, 503, 510, 511, 516, 522, 
525, 526, 527, 529, 541, 547, 564, 641, 738, 851, 

Иудеи – 60, 128, 397, 466, 469, 518, 607 
Кавказские мусульмане – 349 
Кавказские народы – 342, 344, 346, 364, 585 
Кавказцы – 125 
Казаки – 26, 55, 56, 70, 77, 83, 85, 86, 98, 100, 107, 

108, 115, 163–173, 182, 240, 265, 284, 351, 357, 
367, 369, 453, 457, 460, 515, 828 

Казаки-мусульмане – 503 
Казанские марийцы – 633 
Казанские татары – 29, 30, 40, 42–46, 78, 83, 94, 98, 

104, 105, 111, 113, 180, 239, 245, 247–251, 255, 
325, 328, 331, 337, 338, 348, 464, 592, 624, 627, 
653, 675, 676, 678, 679, 680, 681, 682, 686, 688, 
691, 700, 740, 744, 784, 791, 794, 795, 845, 849, 
852 

Казанско-татарское население – 697 
Казахи – 3, 8, 61, 79, 83, 91, 98, 99, 100, 104, 105, 

106, 107, 108, 116, 117, 125, 147, 165, 167, 246, 
247, 326, 328, 329, 334, 338, 341, 342, 351–363, 
425, 431, 443, 458, 474–476, 493, 509, 513, 514, 
578, 599, 601, 671, 734, 821, 828, 829, 833, 834, 
847, 851 

Казахи-кочевники – 63, 360, 361, 601 
Казахское кочевое население – 98, 354, 361 
Казахское население – 84, 352, 354, 357, 358, 360 
Казенные малороссияне – 182 
Калмыки (тургуты) – 92, 99, 104, 105, 165, 166, 

229, 236, 265, 368, 453, 493, 529, 737, 742, 745 
Караимские евреи – 845 
Караимы – 128 
Кара-калпаки – 105, 106, 107, 340, 671 
Касимовские татары – 29, 30, 54, 57, 118, 121–125, 

240, 333, 623, 643–645, 653, 654, 671, 688, 689, 
691 

Кипчаки – 783, 784 
Киргизы – 106, 113, 116, 323, 332, 339, 352, 355, 

357, 453, 671, 734, 742, 847, 851 
Китайцы – 331, 335, 745 
Корейцы – 335 
Костромские татары – 123, 124 
Кочевое казахское общество – 360, 361 
Кочевые народы – 230 
Крещенные чуваши – 50, 547, 625, 627 
Крещеные башкиры – 824 
Крещеные нерусские народы – 9, 18, 449, 522, 525, 

527, 528, 530, 817 
Крещеные татары – 9, 14, 15, 18, 20–31, 38, 42, 46, 

90, 92, 105, 166, 278, 280, 295, 296, 299, 345, 
366, 421–423, 427, 434, 435, 437, 438, 439, 440–
450, 476, 481, 489, 492, 496, 497, 499, 521, 523, 
527, 528, 538, 539, 540, 541–548, 569, 601, 607, 
608, 613, 621, 625, 632, 633, 638, 642, 646, 656, 
657, 673, 675–682, 692, 693, 694, 697, 739–742, 
817, 818–827, 840, 851 

Крещеные удмурты – 637, 641 



 
 
 
 
 
 

Указатель этнических, этнополитических, этносоциальных, этноконфессиональных... 
 

1149

Крымские татары – 10, 37, 51, 54, 119, 124, 126–
130, 132, 133, 143, 333, 367, 471, 585, 595, 601, 
676, 864 

Крымчаки – 128 
Кубанские ногайцы – 106 
Кубанские татары – 166 
Кульджинцы – 114 
Курдакско-саргатские татары – 90 
Кыпчако-татары – 624 
Латыши – 74, 474, 548, 595, 607 
Лезгины – 79, 344 
Литово-польские татары – 10, 51, 119, 133, 135–

138, 143, 364, 515 
Литовские татары – 37, 51, 54, 135, 368 
Литовско-польские мусульмане – 135 
Литовцы – 474, 515, 595, 607 
Луговые марийцы (эрвел мари) – 631, 634 
Магометанское общество – 431 
Мари – 525, 527, 616, 631, 634–636, 690 
Марийский народ – 732, 733 
Марийское общество – 613 
Марийцы (Черемисы) – 99, 166, 175, 180, 182, 192, 

200, 206, 243, 286–299, 399, 436, 447, 449, 528, 
529, 533, 541, 543, 546, 547, 549, 459, 586, 606, 
607, 613, 616, 618, 619, 622, 631, 632–636, 638, 
639, 644, 648, 649, 675, 742, 822, 831, 833  

Марийцы-язычники – 176, 632, 634, 636 
Мещеряки – 7, 10, 26, 27, 141, 143, 144, 172, 173, 

175, 177, 203, 226, 239, 265, 356, 357, 365, 366, 
369, 457, 460, 466, 479, 516, 533, 534, 586, 606, 
649, 653, 679, 828–830, 833 

Мишарское население – 697 
Молькеевские кряшены – 29, 50, 285, 623–625, 

672, 678, 682 
Монголоязычные народы – 725 
Монголы – 42, 734, 737, 842 
Мордва – 99, 103, 105, 108, 165, 175, 180, 182, 192, 

200, 206, 208, 279, 447, 459, 525, 527–529, 606, 
607, 616, 618, 620–622, 643–646, 654, 690, 742, 
745, 822 

Мордва-каратаи – 643 
Мордовский народ – 645, 732, 733 
Мордовское общество – 613 
Мугреевские татары – 124 
Мусульмане России – 8, 345, 706, 707, 721 
Мусульманская нация – 7, 8 
Мусульманские народы – 3, 4, 7, 17, 18, 23, 36, 44, 

46, 132, 342, 401, 488, 581, 582, 585, 599, 604, 
615, 729, 847 

Мусульманские народы Волго-Уральского регио-
на – 36, 42, 530, 583 

Мусульманские народы Российской империи – 44, 
132, 135, 357, 711 

Мусульманские общины – 45, 46, 60, 61, 64, 78, 79, 
84, 101, 124, 125, 129, 130, 162, 373, 395, 396, 
398, 399, 402, 415, 420, 504, 551, 553, 559, 566, 
567, 591, 626, 699, 700, 709, 741 

Мусульманское население – 11, 15, 20, 43, 45, 76, 
88, 119, 124, 126–128, 137, 143, 325, 428, 472, 
473, 476, 477, 510, 533, 550, 554, 562, 564, 566, 
586, 591, 592, 596, 597, 715, 791, 815, 829, 831 

Мусульманское население Приуралья – 10, 29, 509 
Мусульманское общество – 380, 381, 721, 723, 724, 

765, 769, 781 

Мусульманское сообщество – 42, 64, 119, 398, 404, 
462, 463, 473, 520, 566, 567, 568, 581, 591, 597, 
600, 604, 720 

Народы Азии – 322, 325, 339, 595, 729 
Народы Волго-Уральского региона – 3, 25, 43, 58, 

122, 476, 529 
Народы Востока – 322, 325, 337, 339, 732, 734 
Народы Восточной России – 18, 19, 20, 441, 448, 

449, 521, 523, 526, 734, 817 
Народы Евразии – 12, 677 
Народы Кавказа – 124, 283, 333, 599, 678 
Народы Поволжья – 285, 295, 440, 448, 459, 467, 

616, 672, 698, 700, 733, 734, 756, 791, 845 
Народы Приуралья – 26, 27, 440, 734, 742, 756, 845 
Народы России – 7, 10, 41, 368, 483, 526, 585, 729, 

824 
Народы Сибири – 448, 493, 742 
Народы Среднего Поволжья – 9, 434, 436, 460, 

463, 742 
Народы Средней Азии – 82, 122, 283, 327, 363, 

678, 684 
Народы СССР – 44, 45 
Народы Урала – 285, 295, 616, 831 
Некрещеные марийцы (чимарий) – 547, 613 
Некрещеные удмурты – 547, 613, 639, 641 
Некрещеные чуваши – 547, 612, 621 
Немцы – 108, 128, 265, 276, 547, 607 
Нехристианские народы – 428 
Низовые чуваши – 624 
Новокрещеные татары – 103, 434, 439, 441, 446, 

450, 461, 497, 538, 539, 546, 587, 640, 818 
Ногайские татары – 55, 77, 104, 106, 107 
Ногайцы – 78, 79, 104, 105, 128, 166,176, 343, 585, 

792 
Обские татары – 90, 92 
Ойраты-калмыки – 108 
Пермские татары – 29, 697 
Персы – 77, 78, 138, 276, 313, 337, 745 
Поволжские великороссы – 618, 620 
Поволжские народы – 49, 474, 617, 618, 620, 626, 

643, 644, 740 
Поволжские татары – 30, 40, 41, 45, 55, 91, 93–96, 

114, 137, 138, 238, 241, 282, 284, 285, 288, 291, 
295, 344, 346, 350, 357, 360, 474, 648, 653, 654, 
713 

Поволжско-приуральские татары – 90, 94, 95, 96 
Польские татары – 138, 147 
Польско-литовские татары –143 
Поляки – 136, 230, 276, 466, 476, 512, 515, 549, 

595, 600, 607 
Православное население – 161, 486, 530, 564 
Приволжские татары – 111 
Приуральские татары – 30, 90, 93, 94, 95, 96 
Романовские татары – 123 
Российские татары – 115, 116, 117, 246, 323, 326, 

332, 338, 462, 698 
Российское общество – 3, 6, 7, 9, 11, 12, 187, 300, 

397, 414, 447, 473, 478, 508, 594, 734, 833 
Русские – 25, 42, 43, 56, 58, 63, 74, 77, 78, 88, 89, 

90–92, 96, 97, 99, 109, 110, 112–115, 128, 143, 
160, 162, 166, 182, 183, 200, 202, 204, 206, 208, 
230, 236, 240, 259, 283, 286, 288, 296–299, 307, 
313, 330, 334, 337, 355, 357, 359, 365, 374, 397, 
398, 399, 407, 413, 440, 482, 503, 515, 525, 527, 



 
 
 
 
 
 

Указатель этнических, этнополитических, этносоциальных, этноконфессиональных... 
 
1150

528, 529, 546, 563, 595, 606–608, 611, 615, 616–
620, 622, 626, 627, 631, 639, 644, 646, 654, 672, 
675, 677, 678, 690, 694, 715, 718, 723, 725, 742, 
768, 824, 832, 839 

Русское население – 76, 96, 97, 110, 229, 442, 443, 
487, 494, 500, 567, 619, 620, 656, 657, 673 

Русскоязычное население – 60 
Сарты – 104, 107, 113, 115, 116, 339, 359 
Сибирские бухарцы – 92, 93, 331 
Сибирские татары – 29, 42, 55, 56, 90–92, 94–96, 

167, 323, 331, 679, 681, 682, 692, 693, 697, 840 
Служилые татары – 91, 103, 106, 167, 168, 169, 

176, 182, 192, 203, 259, 260, 695, 844 
Служилые чуваши – 182 
Среднеазиатские народы – 3, 8 
Среднеазиатские турки – 616 
Средневолжские татары – 51, 77, 105 
Средневолжское сообщество – 610 
Средненизовые чуваши – 624 
Ставропольские (крещенные) калмыки – 368 
Старокрещеные татары – 30, 166, 421, 434–439, 

441, 444–447, 449, 450, 496, 497, 538, 543, 547, 
607, 742, 818, 819, 823, 824, 825 

Таджики – 111 
Таранчи – 114, 115 
Тарские татары – 90 
Тары – 111 
Татаро-мишарские группы – 107 
Татарска мусульманская община – 614 
Татарская диаспора – 3, 8, 30, 36, 44, 45, 60, 61, 

102, 713 
Татарская нация (народ) – 7, 9, 11, 51, 54, 55, 74 
Татарские городские общины – 60, 61, 63, 71, 73, 

76, 89 
Татарские общины – 25, 28, 36, 58, 60, 61, 65, 68, 

74–76, 88, 98, 99, 698 
Татарский народ – 10, 19, 20, 22, 28, 30, 32, 34, 35, 

39, 40, 63, 322, 325, 705, 733, 781, 806, 839 
Татарский социум – 4, 8 
Татарский этнос – 49 
Татарское население – 4, 6, 9, 12, 13, 15, 22, 26, 28, 

30, 34, 50, 51, 54–57, 64–72, 77, 78, 81, 83, 84, 
90, 91, 93, 98, 99–101, 108, 109, 111, 116, 119, 
121, 124, 133, 143, 202, 300, 465, 499, 503, 513, 
535, 536, 549, 555, 631, 697, 699 

Татарское общество – 4, 5, 9, 22, 23, 33, 374, 390, 
558, 597, 701, 704–706, 708, 710, 722, 723, 759, 
771, 806, 863, 864 

Татарское сельское население – 16, 28, 200, 284, 
287 

Татарское сельское податное население – 196 
Татарское сообщество – 3, 4, 5, 6, 8, 10, 11, 30, 41 
Татарское сообщество Волго-Уралья – 7 
Татарско-мусульманское сообщество – 10 
Татары – 3–16, 18 –46, 48–54, 55–58, 60–68, 70, 72–

89, 90–106, 109–120, 122–125, 134–141, 143–
145, 147, 149–153, 156, 159–161, 165, 166, 168, 
175–178, 180, 181, 183, 185, 186, 192, 194–197, 
200, 202–208, 221, 223, 230, 236, 239, 240–243, 
246–249, 257, 259, 260, 277, 279, 280–300, 302, 
303, 314, 319, 322, 324–326, 330, 332–334, 336, 
337, 339, 346, 347, 350, 352–359, 364–366, 368, 
377, 383, 392, 394, 397, 401, 404, 405, 407, 410, 
415, 416, 418, 423, 429, 431–436, 443, 458–461, 

463, 464–466, 468, 470, 473, 474, 476, 480, 481, 
482, 485–489, 494, 500, 503, 513–515, 529, 533, 
538, 541, 542, 544, 546, 549, 557, 561, 562, 566, 
567, 569, 572, 573, 578, 579, 581, 582, 585, 587, 
589, 592, 598, 599, 600, 602, 603, 606, 607, 609, 
610, 615–622, 624–634, 636–641, 643, 645, 646, 
648–652, 654–658, 664, 665, 668, 669, 671–673, 
675, 676, 678, 679, 680, 681, 683, 685, 688, 689, 
692–699, 701, 702, 704–706, 712, 713–715, 722, 
735, 736, 741–745, 748, 759, 768, 769, 783, 784, 
787, 788, 797, 799, 808, 813, 815, 822, 827, 831–
835, 839, 843–845, 851, 856, 858, 864 

Татары Западной Сибири – 54, 55 
Татары-инородцы – 56 
Татары-казаки – 27, 176, 241, 279, 281, 286, 291, 

296, 365, 659 
Татары-кряшены (кряшены) – 14, 15, 18, 29–31, 38, 

42, 280, 434, 439, 441, 637, 638, 643, 644, 645, 
689, 691, 697, 698, 699, 827, 865  

Татары-мишари (мишари) – 20, 29, 30, 48, 54, 55, 
58, 94, 106, 623, 624, 643–645, 657, 671, 673, 
677–679, 686, 689, 691–693, 697, 740, 829 

Татары-мусульмане – 6, 9, 14, 16, 17, 21, 22, 24, 30, 
31, 34, 35, 43, 114, 120, 140, 141, 146, 160, 185, 
190, 280, 350, 366, 375, 428, 432, 433, 435, 436, 
437, 439, 440, 471, 480, 482, 492, 493, 494, 499, 
527, 535, 539, 549, 564, 586, 611, 614, 621, 623, 
625, 627, 628, 629, 630, 637, 639, 658, 680, 684, 
688, 698, 699, 700, 718, 719, 742, 760, 791, 795, 
805, 855–857 

Татары-нагайбаки (нагайбаки) – 166, 285, 439, 441, 
682, 691, 825 

Татары-переселенцы – 51, 54, 77, 95, 96, 176, 298 
Татары-поселяны – 186 
Татары-христиане – 613 
Темниковские татары – 118 
Тептяри – 7, 26, 27, 29, 30, 48, 49, 55, 142, 166, 172, 

174, 175, 177–179, 180, 205, 226, 236, 265, 357, 
365, 367, 368, 466, 479, 515, 516, 586, 587, 606, 
829, 832 

Тоболо-иртышские татары – 90, 91, 92, 95, 96 
Тобольские татары – 90, 92, 93, 94 
Томские татары – 91, 92, 95 
Томско-обская тюркоязычная группа – 90 
Торгуты – 108 
Трокские татары – 136 
Турки – 138, 349, 350, 473 
Туркмены – 79, 104, 108, 332, 336, 337 
Тюмено-тюринские татары – 90 
Тюменские татары – 90, 93 
Тюрки (Тюркские народы) – 3, 7, 8, 9, 10, 29, 34, 

40, 41, 42, 44, 55, 63, 64, 90, 96, 108, 114, 117, 
122, 132, 133, 170, 344, 392, 430, 434, 488, 500, 
599, 602, 624, 643, 675, 701, 713, 725, 734, 735, 
737, 758, 778, 779, 782, 785, 787, 799, 812, 840, 
841, 842, 844–846, 849, 864 

Тюрки-кипчаки – 106 
Тюрко-мусульманские народы – 44, 128, 130, 711, 

808, 864 
Тюрко-татарское население – 55 
Тюрко-татары – 692, 780 
Тюркоязычное население – 43, 85, 90, 93, 97, 128, 

849, 850 



 
 
 
 
 
 

Указатель этнических, этнополитических, этносоциальных, этноконфессиональных... 
 

1151

Тюркоязычные народы – 43, 128, 394, 677, 734, 
784 

Тюркская нация – 19, 864 
Тюркские племена – 7 
Тюркский этнос – 127, 128 
Удмуртский народ – 637, 641, 642, 732 
Удмуртское население – 641 
Удмурты – 180, 182, 192, 200, 202, 206, 279, 288, 

449, 525, 527–529, 541, 543, 546, 547, 549, 606, 
607, 609, 613, 616, 618, 632, 634, 635, 637, 638, 
639, 640–642, 644, 646, 648, 675, 690, 822, 831 

Удмурты-язычники – 638 
Узбеки – 99, 107, 337, 599, 671, 847 
Уйгуры – 114, 115, 116, 117 
Украинцы – 3, 74, 99, 128, 230, 236, 474, 606, 616 
Уральские казаки – 167, 351, 453, 457 
Уральские татары – 291, 465 
Финно-угорские народы – 178, 179, 434, 476, 500, 

615, 644, 646, 725, 730, 732, 734, 735, 865 
Финно-угорское население – 643, 697 
Финны – 466, 595, 600, 644 
Французы – 368 
Хазары – 783, 784 
Хивинцы – 77, 124, 337, 340 
Хошеуты – 108 

Цыгане – 128 
Чала-казахи – 99, 359 
Чаты – 90, 92 
Черкесы – 182 
Чуваши – 48, 49, 50, 105, 165, 175, 180, 182, 192, 

200, 202, 206, 208, 240, 243, 286, 299, 443, 447, 
449, 459, 476, 500, 525, 527, 528, 529, 541–543, 
546, 547, 549, 586, 606–608, 611, 617, 618, 620–
631, 633, 644, 649, 690, 740, 742, 745, 822, 832, 
833, 865 

Чуваши мусульмане – 629 
Чуваши-анатри – 682 
Чуваши-язычники – 609, 627 
Чувашский народ – 733 
Чувашское общество – 613 
Швейцарцы – 276 
Эстонцы – 230, 474, 548, 607 
Эуштинские татары – 90, 92 
Южные удмурты – 638 
Юртовские татары – 55, 77, 78, 104, 107, 124, 186 
Якуты – 734 
Японцы – 335 
Ярославские татары – 123 
Ясколбинские (заболотные) татары – 90 

 
 



 
 
 
 
 
 

Указатель учреждений, периодических изданий 
 
1152

Указатель учреждений, периодических изданий 
 

«А. и И.Рахметуллины», товарищество на вере – 
304 

«А.Сайдашев с сыновьями», товарищество на паях 
– 318 

«Ахметзян Сайдаш с сыновьями и Бакий Субаев», 
товарищество на паях – 304 

«Б.Субаев, И.Бурнаев и М.Сайдашев», торговый 
дом – 304 

«Братья Исхаковы», торговый дом – 300 
«Братья Мишкины», торговый дом – 304  
«Братья Халфины», торговый дом – 301 
«Бумагопрядильная и механикоткацкая мануфак-

тура казанских купцов Галима Субаева и Ах-
метзяна Рахметуллина», товарищество на вере 
– 304 

«Бурнаев и Шафигуллин», торговый дом – 304 
«Д.Мякиньков и Г.Давлетшин», фирма – 305 
«К.Хабибуллин с сыном», торговый дом – 300 
«Каримов Хусаинов и Ко», типография – 82, 773 
«Нурмынская мануфактура Ишмуратова и Ко», 

торгово-промышленная фирма – 304 
«Петровско-Алексеевское товарищество стеколь-

ных заводов», фирма – 305 
«Товарищество Старо-Тимошкинский мануфакту-

ры Акчуриных» – 318  
«Товарищество Тепловской суконной мануфакту-

ры А.Агишева» – 319  
«Товарищество Тимербулат Акчурин» – 318 
«Торгово-промышленное товарищество 

Т.Акчурина» – 318 
«Торговый дом Абдрахмана Ибрагимова с сы-

новьями», торговый дом – 304 
«Торговый Дом Субаев, Рахметуллин и Ко.», тор-

говый дом – 304 
«Х.Х.Тагиров и А.А.Насыров и Ко», торговый дом 

– 304 
Абдулвагаповское медресе – 797 
Азиатская типография (гимназическая) – 746, 788, 

841, 842, 843, 855 
Азиатский департамент МИД России – 351, 516 
Азиатское филиальное отделение, типография – 

841 
Азимовская мечеть – 667 
Академия Генштаба – 136 
Академия наук (АН) – 747, 844, 849 
аль-Азхар, университет – 348, 349 
ал-Манар, богословский журнал – 719 
аль-Марджани, мечеть –551, 552, 669 
Амирхания, медресе – 816 
Апанаевская мечеть – 669, 796, 798 
Апанаевское медресе – 575, 798 
Архив МИД – 789 
Астраханская гимназия – 743 
Ахмадия, медресе – 816 
Банковое горное правление – 457 
Башкирская межевая комиссия – 177 
Башкирская фельдшерская школа – 505 
Башкирское мещерякское войско – 81, 87, 147, 

143, 172, 173, 177 
Безнең юл (Наш путь), газета – 33 
Берг-коллегия – 457 
Бəхер əл-əхбəр (Море известий), газета – 745 

Библиотека для чтения, журнал – 334 
Биржевой комитет – 309  
Бирская марийско-чувашская учительская школа – 

525 
Бирское приходское училище – 832 
Бирское уездное собрание – 480–481 
Большое (Центральное) татарское училище – 744 
Борһане тəрəкъкый (Довод/ Аргумент прогресса), 

газета – 79 
Братство св.Гурия – 14, 445, 447, 448, 449, 493, 

526, 527, 530 573, 642, 646, 825, 851 
Бугульминское приходское училище – 832 
Буинский училищный совет – 523 
Бурнаевская мечеть – 796 
Бухарский торговой двор – 107 
Бюллетень академии наук – 738  
Вакыт (Время), газета – 33, 82, 114, 348, 386, 349, 

773 
Вакыт, типография – 82 
Ведомство православного исповедания (Духовное, 

Церковное ведомство) – 13, 15, 492 
Вестник Европы – 793 
Военная коллегия – 167 
Военное министерство – 13, 309, 364, 369, 405, 

516, 517, 520 
Войсковая канцелярия – 163, 164, 175 
Волжский вестник – 18 
Волжско-Камский коммерческий банк – 268 
Восточное общество – 733 
Воткинский железоделательный завод – 74 
Временный совет, Внутренней Орды – 356 
Вторая соборная мечеть Казани – 591 
Высшая военная школа – 348 
Высшая школа прикладных наук Сорбонского 

университета – 602 
Вятская духовная семинария – 735 
Вятская палата государственных имуществ – 638 
Вятский комитет ПМО – 825 
Галеевская мечеть – 796 
Галия, медресе – 40, 89, 348, 686, 724, 811, 816 
Генеральное консульство России в Стамбуле – 602 
Генеральный штаб (Генеральный штаб) – 16, 517, 

518, 831, 844 
Главное Управление духовных дел иностранных 

исповеданий – 462, 463 
Главное управление по делам печати МВД – 16, 

488 
Главное управление по тюрьмам – 13 
Горное ведомство – 458 
Гороблагодатское горное правление – 457 
Городская дума Казани – 28, 162 
Горрəнамə, печатный календарь – 18 
Гостиный двор в Казани – 253, 313 
Государственные сберегательные кассы – 267 
Государственный банк (Госбанк) – 267, 268, 276, 

455 
Государственный заемный банк – 232 
Государственный музей ТАССР – 855 
Государственный совет – 148, 265, 343, 463, 468, 

470, 472, 486, 506 
Государственный центр татарского фольклора при 

Министерстве культуры РТ – 858 



 
 
 
 
 
 

Указатель учреждений, периодических изданий 
 

1153

Гөррəлек, татарский календарь – 844 
Губернские ведомости, газета – 18 
Губернский статистический комитет Казанской 

губ. – 14, 17 
Давулджар, медресе – 131 
Дарельмугаллимин (педогагический институт) – 

348 
Дворянский поземельный банк – 268 
ДДДИИ – 15, 137, 463, 500, 548, 566, 568, 581, 744, 

794 
Департамент внешней торговли – 326 
Департамент государственных имуществ – 184 
Департамент народного просвещения – 15 
Департамент общих дел МВД – 16 
Департамент полиции МВД – 16, 112 
Департамент уделов – 416 
Дерптский университет – 732 
Джамаат Хайрийа, мусульманская общественная 

организация – 79 
Дин вə мəгыйшəт, типография – 82 
Духовная коллегия – 442 
Единство и прогресс (иттихад вə таракки), турец-

кое тайное общество – 599 
Екатеринбургское горное правление – 457 
Елабужское реальное училище – 485 
əл-Галəмел-ислами (Мусульманский мир), газета – 

89 
Женская учительская семинария – 815 
ЖМНП – 738 
Заволжский муравей, журнал – 745 
Заман (Эпоха), календарь – 758, 850 
Западно-сибирская губернская канцелярия – 360 
Западно-Сибирское ведомство – 352 
Западно-Сибирское генерал губернаторство – 61, 

352 
Засаревская мечеть Астрахани – 666 
Земский отдел МВД – 16 
Зинджерли-медресе – 131 
Идел, газета – 79, 114 
Иж-Буби, медресе – 40, 348, 724, 795, 797, 803, 

804, 808, 811, 812, 813, 814, 816 
Ижевский завод – 181 
Ижевский оружейный завод – 74 
Известия ОАИЭ – 20, 733, 738, 763, 789 
Известия по Казанской епархии – 738 
Икдам, газета – 350 
Императорская академия наук – 501 
Императорское общество по изучению Востока – 

757 
Инородческая сельскохозяйственная школа в 

с.Шеморбашах – 826 
Иностранная коллегия – 341 
Иоанновский монастырь Казани – 820 
Йолдыз (Звезда), газета – 33, 349 
Иркутское духовное училище – 851 
Иттифак эль муслимин, всероссийская партия му-

сульман – 604 
ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АН РТ – 862 
Казаковская мечеть – 76 
Казан (Казань), газета – 757 
Казан календаре (Казанский календарь) – 758, 762 
Казанская вторая гимназия – 485 
Казанская гимназия – 352, 472, 541, 744, 746, 831 
Казанская городская дума – 561, 562, 563, 849 

Казанская губернская канцелярия – 456 
Казанская духовная академия (КДА) –20, 31, 32, 

443, 446, 493, 501, 521, 541, 544, 577, 735, 736, 
737, 738, 739, 740, 741, 742, 737, 467, 477, 820, 
827 

Казанская духовная консистория (КДС) –31, 444, 
736 

Казанская духовная семинария – 634, 761 
Казанская земская школа народных учительниц – 

824 
Казанская первая гимназия – 725, 726, 728, 729, 

734 
Казанская татарская городовая ратуша – 14, 161, 

162, 784 
Казанская татарская учительская школа (КТУШ) – 

8, 88, 117, 147, 487, 501, 504, 505, 506, 507, 508, 
598, 744, 757, 809, 836, 837, 838  

Казанская товарная биржа – 312  
Казанская уголовная палата – 188 
Казанская удельная экспедиция – 196 
Казанская учительская (инородческая) семинария 

– 524, 525, 529, 642, 731, 821, 824, 851 
Казанская центральная крещено-татарская школа 

(КЦКТШ) – 440, 449, 523, 526, 530, 547, 641, 
642, 742, 820, 821, 822, 823, 824, 825, 826, 827  

Казанские губернские ведомости – 746 
Казанские известия, газета – 18, 745 
Казанский биржевой листок, газета – 18, 307, 563 
Казанский военный госпиталь – 517 
Казанский городской суд – 844 
Казанский губернский магистрат – 161 
Казанский губернский магистрат – 161 
Казанский исламский колледж – 803 
Казанский кремль, музей-заповедник – 12 
Казанский купеческий банк – 155 
Казанский магистрат – 148, 161 
Казанский окружной суд – 497, 505 
Казанский телеграф, газета – 410 
Казанский университет – 8, 20, 31, 352, 426, 427, 

459, 460, 489, 725, 726, 727, 728, 729, 730, 731, 
732, 733, 736, 743, 745, 746, 748, 756, 757, 759, 
788, 789, 794, 830, 831, 834, 839, 846, 848, 850, 
852, 853, 855 

Казанское адмиралтейство – 140, 191, 192 
Казанское академическое правление – 634 
Казанское главное народное училище – 744, 794 
Казанское губернское земское собрание – 564, 570 
Казанское губернское по крестьянским делам при-

сутствие – 481 
Казанское губернское правление – 848 
Казанское дворянское депутатское собрание – 141 
Казанское земледельческое училище – 188 
Казанское мусульманское общество – 548 
Казанское отделение Российского библейского об-

щества – 845 
Казахская учительская школа – 526 
Казенная палата – 189, 452, 453 
Казенное ведомство – 402 
Каирский университет – 89, 349 
Каллахона, мечеть – 110 
Камалия, медресе – 773 
Канцелярия главного правления Казанских заво-

дов – 457 



 
 
 
 
 
 

Указатель учреждений, периодических изданий 
 
1154

Канцелярия главного правления Оренбургских за-
водов – 457 

Канцелярия главного правления Сибирских заво-
дов – 457 

Канцелярия е.и.в. – 15 
Канцелярия Пограничного управления сибирски-

ми киргизами – 352, 355 
Канцелярия Синода – 15 
Караван-сарай, мечеть – 81, 171 
Кара-мечеть – 78 
Карасубазарское медресе – 131 
Каргалы, медресе – 853 
Каргалы, мечеть – 808 
Каргалынская медресе – 853 
Каркаралинский окружной приказ – 355 
Касимия, медресе – 775, 808 
Касимовское мусульманское благотворительное 

общество – 553 
Керченское медресе – 131 
Коллегия иностранных дел – 148 
Коллегия пограничных дел – 351 
Комиссия военного суда – 164 
Комитет министров – 471, 481, 509, 548, 603 
Кояш, газета – 349 
Крестьянский поземельный банк – 146, 268 
Кружок польских студентов-мусульман – 137 
Крымское благотворительное общество в г. Сем-

фирополь для вспомоществования нуждаю-
щимся крымским татарам – 133 

Крымско-татарский эскадрон, л.гв. – 126 
Кузнецовский фарфор, завод – 120 
КУС – 449, 525, 529, 530, 824, 827 
Кустарный комитет – 271 
Күл-буе (Приозерное) медресе Казани –772, 798 
Лаишевское уездное училище – 794 
Литовско-мусульманское общество помощи бед-

ным мусульманам – 137 
Лито-типография И.Бораганского и Ко – 849 
Лябиба Хусаинова, женское медресе – 816 
Малмыжский уездный суд – 637 
Малые гостиные ряды Бакирова – 85 
Марджания, медресе – 797, 798, 803, 804, 816 
МВД – 12, 16, 21, 38, 113, 127, 160, 184, 224, 225, 

231, 273, 343, 347, 406, 419, 420, 425, 453, 454, 
455, 456, 462, 477, 479, 480, 481, 483, 486, 487, 
488, 489, 498, 503, 506, 509, 510, 512, 543, 544, 
545, 560, 565, 577, 578, 581, 585, 589, 744 

МГИ (Министерство государственных имуществ) 
– 15, 186, 187, 188, 189, 191, 230, 231, 275, 405, 
416, 534, 544, 648, 817, 818, 820, 832 

МГСК – 120 
МДА – 735, 738 
Меджлис Османской Империи – 347 
Медресе ханской ставки – 587 
Мектеб мулькия-шахане, школа по подготовке 

чиновников в Османской империи – 773 
Мензелинское приходское училище – 832 
Метин (Подлинник), газета – 771 
Мечеть Гилянского двора – 78 
Мечеть Касим хана – 121 
Мəгариф (Просвещение), журнал – 79 
Мəгариф, татарское книжное товарищество – 852 
Мəгълумате җəдидə (Новые сведения), журнал – 

89 

Мəгълумате мəххəмəй шəргыяи Оренбургыя (Из-
вестия Оренбургского магометанского духов-
ного собрания), журнал – 89 

Мəҗлисе Шураи Ислам (Дом мусульманских соб-
раний) – 79 

Миасский завод – 74 
МИД Османской империи – 350 
МИД Российской империи – 488, 588, 757 
Мизан (Весы), газета – 79 
Миллəт, татарское книжное товарищество – 852 
Миллят, календарь – 759 
Министерство духовных дел и народного просве-

щения – 425 
Министерство здравохранения Османской импе-

рии – 349 
Министерство земледелия и государственных 

имуществ – 271 
Министерство народного просвещения (МНП) –  

13, 15, 17, 223, 411, 417, 439, 448, 493, 500, 503, 
505, 506, 509, 511, 512, 513, 514, 523, 524, 525, 
557, 558, 559, 560, 561, 567, 574, 575, 577, 578, 
579, 580, 581, 582, 587, 646, 725, 730, 744, 793, 
797, 820, 821, 822, 824, 826, 837, 838 

Министерство путей сообщения – 244, 311 
Министерство финансов – 184, 201, 219, 453, 457, 

458 
Министерство юстиции – 453, 457, 484, 545 
Миръат, альманах – 18, 600 
Михайловский кадетский корпус – 124 
Модно-галантерейный магазин М.Ф.Валеева – 85 
Морское министерство – 192, 517, 520 
Московская биржа – 270 
Московская городовая ратуша – 640 
Московская сохранная касса – 418 
Московские ведомости, газета – 524 
Московский главный архив МИД – 747 
Московский университет – 459, 745, 771 
Мотовилихский завод – 74 
Мөшəварəт (Советчик), календарь – 758 
Мулкия, Высшая школа гражданских чиновников 

Турции – 771 
Мунир Хади, медресе – 816 
Мусульманское благотворительное общество – 

557 
Мусульманское благотворительное общество 

Санкт-Петербурга – 556 
Мусульманское-потребительское общество – 76 
Мутыгия, медресе – 102 
Мухаммадия, медресе – 40, 87, 686, 724, 776, 798, 

808, 810, 811, 812, 813, 814, 816 
Надеждинский завод – 74 
Научная библиотека им. Н.И.Лобачевского – 856, 

858 
Научная библиотека КФТИ КНЦ РАН – 856 
Национальная библиотека РТ – 788 
Национальный музей РТ – 858 
Неплюевский кадетный корпус – 829, 842  
Неплюевское военное училище – 460, 463, 472, 

746, 747, 828, 829, 830  
Нерчинское училище – 851 
Нижегородская духовная семинария – 735 
Низамийа, медресе – 78, 724 
Николаевский детский приют – 550 
Новокрещенская контора – 444, 460, 538, 791, 792 



 
 
 
 
 
 

Указатель учреждений, периодических изданий 
 

1155

Нур (Луч), газета – 488, 757 
Нур, типография – 849 
Нур-Османия, мечеть – 383 
ОАИЭ (Общество археологии истории и этногра-

фии) – 20, 733, 734, 757, 759, 761, 775, 786, 789, 
790 

Общество взаимного кредита – 155 
Общество вольных упражнений в Российской сло-

весности – 745 
Общество врачей Казани – 757 
Общество естествоиспытателей – 757 
Общество красного креста – 570 
Общество пособия бедным мусульманам, Казань – 

554 
Одесская таможня – 845 
ОМДС –  4, 10, 13, 14, 15, 16, 19, 36, 41, 65, 83, 87, 

88, 89, 141, 147, 222, 223, 224, 225, 343, 354, 
375, 377, 381, 398, 399, 401, 404, 405, 406, 407, 
408, 409, 410, 413, 415, 416, 418, 419, 420, 423, 
424, 425, 426, 427, 428, 429, 430, 431, 432, 452, 
462, 463, 472, 474, 477, 479, 483, 489, 492, 503, 
506, 507, 509, 511, 517, 519, 550, 565, 566, 567, 
568, 571, 574, 575, 576, 577, 578, 580, 582, 591, 
592, 593, 596, 597, 598, 600, 599, 603, 604, 697, 
698, 707, 715, 784, 794, 796, 797, 805, 864, 865 

Омско-азиатская школа – 352 
Омское военное училище – 353 
Омское областное управление – 360 
Оренбургская гимназия – 743 
Оренбургская городская дума – 81 
Оренбургская губернская канцелярия – 360 
Оренбургская духовная семинария – 735 
Оренбургская инспекция – 163 
Оренбургская казенная палата – 183 
Оренбургская пограничная комиссия – 223, 322, 

341, 351, 352, 353, 358, 359, 360, 361, 363, 739, 
828 

Оренбургская таможня – 339, 845 
Оренбургская экспедиция – 223 
Оренбургские ведомости, газета – 579 
Оренбургский военный госпиталь – 830 
Оренбургский меновой двор – 245, 248 
Оренбургский отдел РГО – 362 
Оренбургское ведомство – 341, 356 
Оренбургское генерал-губернаторство – 14, 60, 

147 
Оренбургское губернское правление – 412, 454 
Оренбургское казачье войско – 97, 175 
Оренбургское пограничное управление – 460, 474 
Оренбургское приходское училище – 832 
Орская городовая дума – 85 
Орская учительская школа – 526 
Орта, медресе – 131 
Отдел рукописей и редких книг Болгарского госу-

дарственного историко-архитектурного музея-
заповедника – 858 

Отдел рукописей и редких книг Научной библио-
теки им. Н.И.Лобачевского К(П)ФУ – 858 

ОТУШ – 837 
Өч Кардəш (Три брата), газета – 771 
Парижско-Нидерландский банк – 269 
Пассаж братьев Яушевых – 85 
Пензенская гимназия – 771 
Пензенская духовная семинария – 735 

Первая мужская гимназия – 841 
Первая соборная мечеть Казани – 552 
Переводческая комиссия ПМО – 14, 448, 527, 826 
Переводческая комиссия при КДА – 541 
Пермское горное правление – 457 
Петербургская биржа – 270 
Петербургский международный банк – 269 
Попечительство о бедных мусульманах г.Уфы – 89 
Православное миссионерское общество (ПМО) – 

14, 447, 448, 492, 493, 839 
Православное обозрение – 738 
Православный собеседник – 738 
Противомусульманское отделение КДА – 541, 544, 

577, 737, 738, 739, 740, 827 
Расулия, медресе – 385, 386, 724, 808, 809, 816 
РГО (Русское географическое общество) – 362 
Розовая мечеть – 796 
Российское Археологическое общество – 747 
Российское библейское общество – 463, 541 
РПЦ – 8, 14, 43, 425, 437, 441, 443, 447, 450, 485, 

486, 487, 493, 494, 495, 523, 527, 528, 538, 578, 
586, 601, 612, 646, 735, 819 

РТМУ (Русско-татарские министерские училища) 
– 132 

Русский сиротский суд Казани – 162 
Русский торгово-промышленный банк – 268 
Сабах, календарь – 759 
Сабах, татарское книжное товарищество – 852 
Самаркандская обсерватория – 860 
Самарская газета – 18 
Санкт-Петербургский университет – 524, 732, 757, 

785, 788, 839, 849 
Санкт-Петербургский цензурный комитет – 487, 

488, 757 
Сарапульский училищный совет – 815 
Сарапульское уездное земство – 813 
Саратовская гимназия – 743 
Сардабашская крещено-татарская школа – 642 
Сары-Эмин, медресе – 131 
Свободный казачьий полк – 126 
Северная почта, газета – 324 
Секретный комитет по делам раскольников – 543 
Семиреченское казачье войско – 97 
Сенат – 82, 143, 160, 167, 222, 230, 326, 406, 425, 

428, 430, 452, 461, 464, 468, 469, 472, 483, 516, 
602, 841 

Сенная мечеть – 312, 796 
Сəгадəт, татарское книжное товарищество – 850 
Сибирия, газета – 349 
Сибирская чувашская учительская школа – 528 
Сибирский Приказ – 167 
Сибирское генерал-губернаторство – 92 
Сибирское казачье войско – 97 
Симбирское духовное училище – 735 
Симферопльская гимназия – 743 
Синод – 13, 15, 439, 442, 448, 449, 475, 486, 489, 

493, 499, 522, 525, 527, 540, 541, 542, 543, 566, 
567, 568, 578, 581, 586, 640, 641, 740, 741, 742, 
792, 804, 821  

Соборная мечеть Каргалы (9-я) – 808 
Совет Омского Пограничного управления – 359 
Совет, журнал – 18 
Союз симбирских фабрикантов сукон – 270 
Ссудный банк – 269 



 
 
 
 
 
 

Указатель учреждений, периодических изданий 
 
1156

Ставропольская гимназия – 743 
Стамбульский дарельфунун (университет) – 348 
Староципьинская крещено-татарская школа – 642 
Степное генерал-губернаторство – 97, 109 
Степное генерал-губернаторство – 97, 109 
Стерлибашевское медресе – 796, 797, 804 
Стерлитамакское приходское училище – 832 
Строительный комитет МВД – 469 
СТУШ (Симферопольская татарская учительская 

школа) – 132 
Таврическое бешлейское войско – 126 
Таквими дивари (Настенный календарь) – 758 
Тамбовская духовная семинария – 735 
Таң Йолдызы (Утренняя Звезда), газета – 757, 809 
Тарджеман (Тəрҗеман), газета  – 18, 112, 349, 405, 

488, 490, 589, 596, 599, 758, 771, 779, 780, 807, 
864, 865 

Татарская городовая ратуша – 10, 28 , 76, 365, 432, 
464, 470, 550, 561 

Татарская городовая управа – 75 
Татарский сиротский суд – 162, 432, 433, 562 
Татарский учительский институт – 505 
Ташкентский институт им. Беруни – 393 
Ташлыдаирское медресе – 131 
Тверская соборная мечеть – 120 
Текье, медресе – 131 
Темясовское русско-башкирское училище – 836 
Тетюшское русско-татарское училище – 504 
Типография И.Шнора – 841, 848 
Типография Казанского университета – 783, 842, 

851 
Тифлисские ведомости, газета – 844 
ТМДП (Таврическое магометанское духовное 

правление) – 127, 129, 130, 131, 136, 418, 425 
Тобольская гимназия – 743 
Тобольское окружное по крестьянским делам при-

сутствие – 93 
Товарищество Казанского кожевенного завода – 

233 
Томская гимназия – 743 
Торговый дом братьев Хусаиновых – 81 
Торговый дом братьев Яушевых – 111 
Торговый дом Ю.Фузаилова – 111 
Тормыш (Жизнь), газета – 89 
Третье отделение е.и.в. – 16 
Троицкая городская дума – 87 
Троицкий меновой двор – 86 
Троицкое мусульманское благотворительное об-

щество – 87 
Троицкое приходское училище – 832 
Туп (Пушка), журнал – 79 
Туркестанское генерал-губернаторство – 5, 109 
Узун-баше, медресе – 131 
Уложенная комиссия 1767–1768 гг. – 223, 424, 865 
Управление казахами среднего жуза – 355 
Урал-Волга, АО – 269 
Уральское горное правление – 458 
Уральское казачье войско – 101, 163, 166 

Уральское мусульманское благотворительное об-
щество – 102 

Усмания, медресе – 40, 89, 776, 797, 808, 816 
Усмановская мечеть – 76 
Уфаның авыл көнкүреш журналы – 89 
Уфимская татарская учительская школа – 505 
Уфимское губернское земство – 838 
Уфимское губернское собрание – 481 
Уфимское дворянское собрание – 143 
Уфимское мусульманское благотворительное об-

щество – 89 
Уфимское мусульманское дамское общество – 89 
Уфимское мусульманское общество потребителей 

– 89 
Уфимское приходское училище – 832 
Ученые записки Казанского университета – 738 
Учетный банк – 269 
Халидия, медресе – 776 
Халык (Народ), газета – 79 
Ханская мечеть – 559 
Ханский совет – 355–356 
Ханское, медресе – 131 
Харьковский университет – 459, 839 
Хезмəт, книжное товарищество – 850 
Хəфтə (Неделя), газета – 488, 757 
Химическое предприятие Ушкова – 74 
Хранилище Отдела рукописей и текстологии 

ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АН РТ – 856 
Хусаиния, медресе – 23, 40, 81, 82, 89, 348, 349, 

502, 553, 724, 797, 808, 809, 811, 816 
Центр письменного и музыкального наследия при 

ИЯЛИ им. Г.Ибрагимова АН РТ – 854, 858, 
861 

Центральная удмуртская школа – 642 
Центральный статистический комитет МВД – 17 
Церковно-приходская школа, периодическое из-

дание – 738 
Челябинское приходское училище – 832 
Чишмə (Родник), газета – 488, 757 
Шəрык (Восток), календарь – 759 
Шəрык матбагасы (Восточная печать), типография 

– 89 
Школа политических наук – 602 
Шура, журнал – 18, 19, 349, 710, 790 
Экспедиция государственного хозяйства, опекун-

ства инстранных и сельского домоводства – 
184 

Юнусовская мечеть – 313  
Ярмарочный комитет Ирбитской ярмарки – 251 
Ярославская соборная мечеть – 120 
 
Ikdam – 40 
Sabah – 40 
Tercuman-l Hakikat – 40 
The Modern Traveler (Современный путешествен-

ник) – 42 
The Moslem World (Мусульманский мир) – 43 
Turk Yurdu – 40 
 

 



 
 
 
 
 
 

Список иллюстраций, карто-схем и таблиц 
 

1157

Список иллюстраций, карто-схем и таблиц 
 

Таблица 1. Динамика изменения общей численно-
сти татарского населения в Волго-Уральском 
регионе в XVIII–XIX вв.  ................................ 50 

Таблица 2. Размещение татар в пределах  
Волго-Уральского региона  
в конце XVIII – XIX в.  .................................... 52 

Таблица 3. Распределение татар по сословным 
группам в 1897 г.  ............................................ 56 

Таблица 4. Распределение работоспособного  
населения из татар по группам  
занятости (в %)  ................................................ 57 

Татарская семья. Фото кон. XIX – нач. ХХ в. 
(РЭМ, 457-75)  .................................................. 58 

Татары-чернорабочие. Уфа. Фото нач. ХХ в.  
(Тартарика. Этнография. Справочно-
энциклопедическое издание. Казань;  
М., 2008. С.182) ................................................ 60 

Татарская улица и первая соборная мечеть  
в Чистополе. Фото нач. ХХ в. (Чистополь.  
Фотоальбом. Казань, 2011. С.8.) ..................... 62 

Таблица 5. Удельный вес татар губернских горо-
дов Поволжья и Приуралья в 1897 г. ............. 65 

Таблица 6. Распределение татар в десяти крупных 
городах Поволжья и Приуралья в 1897 г.  
по сословиям   .................................................. 66 

Таблица 7. Занятость татарского населения  
в десяти крупных городах Поволжья и  
Приуралья в 1897 г. ......................................... 66 

Богатая татарская семья. Астраханская губ.  
Фото нач. ХХ в. (из фондов Музея  
тысячелетия Казани НКЦ «Казань») .............. 68 

Таблица 8. Татарское население средних и малых 
городов Поволжья и Приуралья в 1897 г.  ..... 69 

Таблица 9. Удельный вес татарского населения 
одиннадцати средних и малых городов  
Поволжья и Приуралья в 1897 г.  ................... 71 

Таблица 10. Распределение татарского  
населения одиннадцати средних и малых  
городов в 1897 г. по сословиям ...................... 71 

Таблица 11. Занятость татарского населения  
одиннадцати средних и малых городов  
Поволжья и Приуралья в 1897 г. .................... 72 

Татарские грузчики в Казанском речном порту. 
Фото кон. XIX – нач. ХХ в.  
(НА РТ, фотофонд, оп.12, д.1217) .................. 73 

Базарная (Сенная) мечеть в Казани.  
Фото нач. ХХ в. (Тысячеликая Казань  
(Тысяча фотографий – тысячелетию города). 
Фотоальбом. Казань, 2005. С.18) .................... 77 

Пятая соборная мечеть в Оренбурге.  
Фото нач. ХХ в. (Загидуллин И.К. Исламские 
институты в Российской империи: Мечети...  
Казань, 2007) .................................................... 80 

Дом купца Бурнаева в Орске Оренбургской губ.  
2-я пол. XIX в. Фото 1972 г. (Бертуган 
Рəмиевлəр: Фəнни-биографик җыентык.  
Казан, 2002)  ..................................................... 84 

Гостиный двор в Троицке. 1868–1870 гг. Фото нач. 
ХХ в. Совр. ул.Разина, д.9 (Денисов Д.Н. 
Очерки по истории мусульманских общин  

Челябинского края (XVIII – начало ХХ в.).  
М., 2011. С.78)  ................................................. 86 

На базарной площади Уфы. Фото нач. ХХ в.  
(Синенко С. Город над Белой рекой. Краткая 
история Уфы в очерках и зарисовках.  
1574–2000. Уфа, 2002. С.40) ........................... 88 

Татары на крыльце дома. Тюменский у.  
Фото нач. ХХ в. (из фондов ТГИАМЗ) .......... 91 

Таблица 12. Динамика численности сибирских 
татар в конце XVIII – XIX в.  .......................... 92 

Таблица 13. Динамика численности  
сибирских бухарцев в последней  
четверти XVIII – XIX в.  .................................. 93 

Таблица 14. Численность поволжских и  
приуральских татар на Западно- 
Сибирской равнине в 1897 г. .......................... 95 

Таблица 15. Численность сибирских татар,  
бухарцев и поволжско-приуральских  
татар-переселенцев в конце XIX в.  
(по данным переписи 1897 г.) ......................... 96 

Таблица 16. Численность поволжско- 
приуральских татар в Сибири в  
конце XIX в. (по переписи 1897 г.) ................ 96 

Татарская мечеть в г.Лепсинске Семиреченской 
обл. Фото нач. ХХ в. (Азиатская Россия.  
Т.1. Люди и народы за Уралом.  
СПб., 1914 .С.334) ............................................ 99 

Таблица 17. Численность населения  
в областях Казахстана в 1897 г.  ................... 100 

Таблица 18. Численность и удельный вес  
татар в Казахстане в 1897–1917 гг. ............... 101 

Дом, в котором жил Г.Тукай в Уральске.  
Фото кон. XIX в. (Габдулла Тукай.  
1886-1913. Казань, 1986. С.78) ...................... 102 

Астраханский татарин. Фото нач. ХХ в.  
(МАЭ РАН. 1159-30)  .................................... 108 

Мечеть Каллахона, построенная в Ташкенте на 
средства татарских купцов. 1-я четв. XIX в. 
Фото 2010 г. (Оренбургское магометанское 
духовное собрание и духовное развитие татар-
ского народа в последней четверти XVIII –  
начале ХХ вв. Казань, 2010).......................... 110 

Татарская часть Семипалатинска. Литография  
кон. XIX в. (Живописная Россия. Отечество 
наше в его земельном, историческом, племен-
ном, экономическом и бытовом значении. 
Т.10. СПб.; М., 1885. С.259)  ......................... 113 

Курбангали Халиди. Рис. 1880 г.  
(Ерзин М. Гасырлар сере. Тайны веков.  
Алматы, 2012)  ............................................... 117 

Московский извозчик-татарин. Фото нач. ХХ в. 
(Гузаиров Р.Г. Татары Подмосковья.  
М., 2009. С.33)  ............................................... 118 

Мечеть Касим хана в Касимове Рязанской губ. 
Фото нач. ХХ в. (Загидуллин И.К. Исламские 
институты в Российской империи: Мечети .... 
Казань, 2007)  ................................................. 121 

Крымские татарки. Фото нач. ХХ в.  
(из фондов Музея тысячелетия Казани  
НКЦ «Казань»)  .............................................. 127 



 
 
 
 
 
 

Список иллюстраций, карто-схем и таблиц 
 
1158

Товарищ и шеренговый Татарско-литовского  
полка. 1801–1804 гг. (Ахметшин Ш.К.,  
Насеров Ш.А. Татары на службе  
отечеству. Долг. Отвага. Честь…  
СПб., 2006. С.133)  ......................................... 134 

Коран Александра Корицкого. Сер. XIX в. (Миш-
кинене Г., Намавичюте С., Покровская Е.  
Каталог арабоалфавитных рукописей  
литовских татар. Вильнюс, 2005)  ................ 137 

Таблица 19. Численность потомственных  
татарских дворян в 1897 г.  ........................... 142 

Таблица 20. Личные дворяне  
из татар в 1897 г.  ........................................... 144 

Таблица 21. Расселение потомственных и  
личных дворян из татар в городах и  
уездах в 1897 г.  .............................................. 145 

Усадьба в родовом поместье С.Тевкелева в 
д.Килимово Белебеевского у. Уфимской губ. 
Фото нач. ХХ в. (Татарские мурзы и дворяне. 
Вып.1. Сб. статей. Казань, 2011)  ................. 147 

А.М.Горчаков (http://www.runivers.ru/lib 
/reader/144487/)  .............................................. 149 

Г.Р.Державин (http://www.hrono.ru/biograf 
/bio_d/derzhavin_ekater.php)  ......................... 149 

В.П.Кочубей (http://www.hrono.ru/biograf/bio_k 
/kochubei.php)  ................................................ 149 

Казанская депутация  в Санкт-Петербурге. 1864 г. 
(Золотые страницы купечества, промыш-
ленников и предпринимателей Татарстана.  
В 2-х т. Т.1. Казань, 2001. С.36)  ................... 151 

Таблица 22. Распределение татарского  
купечества по губерниям Волго-Уральского 
региона в 1897 г.  ........................................... 152 

Исхак Юнусов. Фото 2-ой трети XIX в.  
(Свердлова Л.М. Купечество Казани:  
дела и люди. Казань, 1998)  .......................... 153 

Таблица 23. Число татарских гильдейских  
капиталов в Казани в 1862–1887 гг.  ............ 154 

Латиф Мусин. Фото нач. ХХ в. (Татарстан.  
2002. №8–9. С.91)  ......................................... 155 

Махмут Хусаинов. Рис. нач. ХХ в. (История  
татарского народа. XVIII – начало ХХ вв.: 
Учеб. пособие для 11 кл. общеобразоват. шк. 
(профильный уровень) / Авторы-сост. 
И.К.Загидуллин, М.М.Гибатдинов, 
Д.Ф.Загидуллина. Казань, 2010. С.203)  ...... 155 

Ахмет Хусаинов. Фото нач. ХХ в. (Оренбург 
сəүдəгəрлəре / төз. М.Рəхимкулова.  
Оренбург, 1996. Б.29)  ................................... 155 

Абдулвали Яушев. Фото нач. ХХ в. (Денисов Д.Н. 
Очерки по истории мусульманских общин  
Челябинского края (XVIII – начало ХХ в.).  
М., 2011. С.92)  ............................................... 156 

Муллагали Яушев. Фото нач. ХХ в. (Денисов Д.Н. 
Очерки по истории мусульманских общин  
Челябинского края (XVIII – начало ХХ в.).  
М., 2011. С.107)  ............................................. 156 

Мухаммадшакир Рамиев. Фото нач. ХХ в.  
(Бертуган Рəмиевлəр: Фəнни-биографик 
җыентык. Казан, 2002)  ................................. 156 

Камалетдин Агафуров. Фото нач. ХХ в.  
(Историческая генеалогия татарского народа. 
Родственные династии и их роль в истории  

семьи, нации и государства / Сост. А.Беляев. 
Казань, 2012. С.46–47)  .................................. 157 

Зайнетдин Агафуров. Фото нач. ХХ в.  
(Историческая генеалогия татарского народа. 
Родственные династии и их роль в истории  
семьи, нации и государства / Сост. А.Беляев. 
Казань, 2012. С.46–47)  .................................. 157 

Загидулла Шафигуллин. Фото нач. ХХ в. 
(Русия сəүдəсе. 1913. 2-нче чыгарылыш)  .... 157 

Таблица 24. Распределение мещан-татар об.п. 
по губерниям Волго-Уральского региона  
в 1897 г. ........................................................... 158 

Оренбургские казаки. Фото 2-ой пол. XIX в.  
(История татарского народа. XVIII – начало 
ХХ вв.: Учеб. пособие для 11 кл. ... С.166) .. 165 

Казак городовых казачьих полков Западной Сиби-
ри: Тобольского, Сибирско-Татарского и Том-
ского. 1824–1825 гг. (Ахметшин Ш.К., Насе-
ров Ш.А. Татары на службе отечеству. Долг. 
Отвага. Честь. ... СПб., 2006. С.118)  ............ 169 

Караван-сарайская мечеть Оренбурга – бого-
служебное здание Башкиро-мещерякского 
войска. Фото нач. ХХ в. (Бертуган  
Рəмиевлəр: Фəнни-биографик җыентык.  
Казан, 2002)  ................................................... 171 

Обер-офицер и казак Башкиро-мещерякского 
войска. 1845–1855 гг. (Ахметшин Ш.К., Насе-
ров Ш.А. Татары на службе  
отечеству. Долг. Отвага. Честь. …  
СПб., 2006. С.219)  ......................................... 173 

Рядовые тептярских полков. 1798–1801 гг.  
(Историческое описание одежды и вооружения 
Российских войск с рисунками, состав-
ленными по высочайшему повелению.  
Ч.9. СПб., 1900)  ............................................. 180 

Рядовой тептярских казачьих полков. 1819–
1825 гг. (Историческое описание одежды и 
вооружения Российских войск с рисунками, 
составленными по высочайшему повелению. 
Ч.18. СПб., 1902) ............................................ 180 

Граф П.Д.Киселев (Азиатская Россия. Т.1.  
Люди и порядки за Уралом. Издание пересе-
ленческого управления главного управления 
землеустройства и земледелия. СПб., 1914. 
С.448)  ............................................................. 187 

Таблица 25. Численность лашман, определенных  
к заготовке и вывозке корабельных лесов по 
Положению от 25 августа 1817 г.  ................ 193 

Дополнительная владенная запись  
крестьянской общины д.Нижняя Сунь  
Мамадышского у. Казанской губ. 1867 г.  
(НА РТ, ф.324, оп.734, д.1422)  ..................... 199 

Татарская семья на уборке урожая. Фото  
нач. ХХ в. (Чичерина С.В. У приволжских  
инородцев. СПб., 1905) ................................. 202 

Крестьянский двор в д.Ялтан  
Чистопольского у. Казанской губ.  
Фото 1902 г. (РЭМ. 207-12) ........................... 205 

Таблица 26. Состав крестьян Среднего  
Поволжья в пореформенный  
период (в %)  .................................................. 209 

Чертеж деревянного моста №3 по Базаро-Мата-
ковскому тракту в Спасском у. Казанской  
губ., который должны были построить кресть-



 
 
 
 
 
 

Список иллюстраций, карто-схем и таблиц 
 

1159

яне по дорожной повинности  
(НА РТ, ф.324, оп.739, д.423, л.2)  ................ 210 

Отправка обоза с рожью на мельницу.  
Уфимская губ. Фото М.А.Круковского.  
Нач. ХХ в. (МАЭ РАН, 1919-247) ................ 211 

Таблица 27. Оклады подушной подати и  
заменявших ее сборов с крестьян  
Среднего Поволжья в 1872 г.  
(руб. с 1 ревизской души)  ............................ 213 

Таблица 28. Раскладка государственного  
поземельного налога в конце 1870-х гг.  
для земель сельских обществ  ....................... 214 

Таблица 29. Оценка земли и оклады  
государственного поземельного налога и  
земских сборов на 1883 г. по губерниям  
Среднего Поволжья… ................................... 215 

Таблица 30. Средний оклад земских платежей с 
надельных земель в губерниях Среднего  
Поволжья, коп. на 1 дес. ................................ 215 

Бедняки-татары. Казанская губ. Фото 
В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в.  
(МАЭ РАН, 160-247)  .................................... 216 

Таблица 31. Поступления казенных, земских и 
мирских сборов с крестьян Казанской губ.  
в конце XIX – начале XX в. .......................... 217 

Таблица 32. Недоимки по окладным сборам  
крестьян Среднего Поволжья в 1893 г.  ....... 219 

Голодный год. Изба крестьянина Салаватова в 
д.Кадомке Сергачского у. Нижегородской губ. 
Фото М.П.Дмитриева. 1891–1892 гг.  
(На рубеже двух веков: Нижегородское  
Поволжье и Волга в фотографиях М.П.Дмит-
риева / [Сост., авт. текста и коммент. 
В.В.Колябин и др.]. 2-е изд., с изм. и 
доп..Горький, 1988. C.130)  ........................... 220 

Мулла в праздничном костюме. Уфимская губ., 
д.Чишма. Фото М.А.Круковского.  
Нач. ХХ в. (РЭМ, 2577-2)  ............................. 222 

Свидетельство («указ») муллы Яруллы Шамсут-
динова. д.Курманаково Лаишевского у.  
Казанской губ. 1869 г. (НА РТ, ф.2, оп.2, 
д.3227, л.3; Исхаков Р.Р., Багаутдинова Х.З. 
Перелистывая страницы минувшего: история 
деревни Курманаково. Казань, 2012)  .......... 225 

Хлебная пристань в Чистополе. Фото  
нач. ХХ в. (Чистополь. Фотоальбом.  
Казань, 2011. С.9)........................................... 233 

Овин-шиш (шəш əвен). XIX – нач. ХХ в.  
Реконструкция  ............................................... 239 

Ручные мельницы (кул тегермəне) и ступы  
(килə). Реконструкция Н.А.Халикова  ......... 240 

Орудия молотьбы: 1 – козлы (стан, кəҗə) для  
молотьбы снопов хлестанием; 2 – виды цепов 
(чабагач); 3 – молотильный камень  
(ашлык бастыра торган таш); 4 – водяные 
мельницы. XIX – 1-я пол. XX в.  
Реконструкция Н.А.Халикова  ...................... 241 

Поволжский плуг сабан. XVIII–XIX вв.  
Реконструкция Н.А.Халикова  ...................... 242 

Соха Поволжья и Урала. XVIII–XIX вв.  
Реконструкция Н.А.Халикова  ...................... 242 

Таблица 33. Сегментация восточного  
направления внешней торговли  

Российской империи во второй половине 
XVIII – первой половине XIX в.  .................. 245 

Часть Гостиного двора Сеитова посада. Фото 
1920-х гг. (Сеитов Посад: Очерки по  
истории Оренбургской (Татарской)  
Каргалы / Р.Искандаров, А.Искандаров.  
Казань, 2005. С.25)  ........................................ 246 

Переезд торговцев (татар и казахов) в зимнее  
время через Волгу. Рис. 2-ой пол. XIX в.  
(Живописная Россия… Т.7. Ч.2.  
СПб., 1899. С.176)  ......................................... 247 

Меновой двор под Оренбургом. Рис. П.И.Рычкова. 
Последняя треть XVIII в. (Казахская ССР. 
Краткая энциклопедия. В 4-х т. Т.1.  
Алма-Ата, 1986. С.560)  ................................. 248 

План Нижегородской ярмарки со стороны Оки. 
Литография В.Логинова. 1823 г. (Фила-
тов Н.Ф. Нижний Новгород пушкинской  
поры. 1833 г. Горький, 1983. С.116–117)  .... 249 

Ярмарочная мечеть на Нижегородской ярмарке. 
Построена в 1822 г. Фото нач. ХХ в.  
(Загидуллин И.К. Мусульманское богослу-
жение в учреждениях Российской империи.  
Казань, 2006. С.389)  ...................................... 250 

Ярмарочная мечеть татарских купцов в Ирбите 
Пермской губ. Фото нач. ХХ в. (Ислам на  
Урале. Энциклопедический словарь / Коллект. 
автор. Сост. А.Н.Старостин. Отв. ред. 
Д.З.Хайретдинов. М., 2009)  ......................... 252 

Быв. Апанаевское подворье в Казани. Совр. 
ул.Московская, 60. Фото 2010 г.  .................. 254 

Таблица 34. Количество лавок в Казани и  
их годовой оборот по внутреннему  
потреблению в 1857 г.  .................................. 254 

Торговые лавки Сенного базара в Казани.  
Совр. вид на пересечении ул.Московской  
и Парижской коммуны. Фото 2010 г. ..........  255 

Таблица 35. Число татарских гильдейских  
капиталов в Казани в 1785–1835 гг.  ............ 255 

Быв. лавки Мухаммадгарифа Утямышева  
в Казани. Совр. ул.Профсоюзная, 10/14.  
Фото 2011 г.  ................................................... 258 

Серебряная медаль, врученная купцу-промыш-
леннику А.Заманову. 1831 г. (Из личного  
архива М.И.Ахметзянова)  ............................ 259 

Речная пристань в Сызрани. Открытка нач.  
ХХ в. (Из личного архива самарского  
краеведа С.Д.Севостьянова)  ......................... 266 

Александровский (Сызранский) мост через  
Волгу. Фото 1880 г. (Из личного архива 
С.Д.Севостьянова)  ........................................ 267 

Общий вид завода Алафузова в Казани.  
Фото кон. XIX – нач. ХХ в. (Казань –  
Kazan: 1005–2005. СПб., 2005)  .................... 269 

Здание цеха камерной серной кислоты на  
Бондюжском химическом заводе П.К.Ушкова.  
Фото кон. XIX в. (История татарского народа. 
XVIII – начало ХХ вв.: Учеб. пособие  
для 11 кл. ... С.207)  ........................................ 272 

Здание биржи в Самаре. Фото 1904 г.  
Совр. ул.С.Разина, д.3А (Из личного  
архива С.Д.Севостьянова)  ............................ 276 



 
 
 
 
 
 

Список иллюстраций, карто-схем и таблиц 
 
1160

Татарские крестьянские избы. Казанская губ.  
Фото В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в.  
(МАЭ РАН. 160-256)  .................................... 279 

Правка косы. Татарское хозяйство. Кон. XIX – 
нач. ХХ в. (Тартарика. Этнография.  
Справочно-энциклопедическое издание.  
Казань; М., 2008. С.218)  ............................... 282 

Мельница в татарской деревне в Уфимской губ. 
Фото нач. ХХ в. (МАЭ РАН. 1919-237)  ...... 283 

Ручная мельница. Уфимская губ.  
Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в.  
(МАЭ РАН, 1919-249)  .................................. 284 

Татарская деревня. Нижегородская губ. Фото 
М.П.Дмитриева. Кон. XIX в. (История  
татарского народа. XVIII – начало ХХ вв.:  
Учеб. пособие для 11 кл. ... С.224) ............... 287 

Татарские крестьяне на базаре. Фото нач. ХХ в. 
(Мухамедова Р.Г. Татары-мишари:  
Историко-этнографическое исследование.  
Казань, 2008. С.116)  ...................................... 293 

Грузчики-татары в Казанском речном порту.  
Фото кон. XIX – нач. ХХ в.  
(НА РТ, фотофонд, оп.12, д.1195)  ............... 294 

Изготовление веревок. Нач. ХХ в. (Тартарика. 
Этнография. Справочно-энциклопедическое 
издание. Казань; М., 2008. С.277)  ................ 297 

Золотошвейка. Фото нач. ХХ в.  
(НА РТ, фотофонд, оп.13. д.591)   ................ 298 

Таблица 36. Распределение татарского  
населения, занятого в торговле,  
по губерниям в 1897 г.  .................................. 300 

Таблица 37. Распределение торговых  
свидетельств, выданных татарским  
предпринимателям Казани в 1901 г.  ........... 302 

Таблица 38. Торговые дома татарских  
предпринимателей в 1892 г.  ......................... 305 

Таблица 39. Торговые обороты по некоторым  
видам товаров в г. Казани, в которых  
принимали участие татарские  
предприниматели в 1869 г.  .......................... 311 

Таблица 40. Количество ярмарок в Казанской  
губернии и их обороты (1860–1900 гг.)  ...... 312 

Тимербулат Курамшевич Акчурин.  
Фото кон. XIX в. (Татарская энциклопедия:  
в 6 т. / гл. ред. М.Х.Хасанов. Т.1.  
Казань, 2002. С.95)  ........................................ 313 

Хасан Тимербулатович Акчурин. Фото нач. ХХ в. 
(Татарская энциклопедия: в 6 т. / гл. ред. 
М.Х.Хасанов. Т.1. Казань, 2002. С.95)  ........ 313 

Ибрагим Курамшевич Акчурин. Фото нач. ХХ в. 
(Татарская энциклопедия: в 6 т. / гл. ред. 
М.Х.Хасанов. Т.1. Казань, 2002. С.95)  ........ 313 

Таблица 41. Капитал татарских предпринимателей 
в отдельных отраслях промышленности  
Поволжско-Уральского региона в 1884 г.  .. 315 

Таблица 42. Влияние экономического кризиса 
1890 г. на развитие промышленного  
капитала татарской буржуазии  .................... 317 

Проект на постройку мыловаренного завода на 
Захарьевской ул. Казани, сделанный по заказу 
казанского купца Султана Жиганшина.  
1898 г. (НА РТ, ф.2, оп.7, д.1272, л.29)  ....... 318 

Таблица 43. Рост энерговооруженности  
на предприятиях татарских суконных  
фабрикантов за 1884–1890 гг.  ...................... 320 

Базар в Самарканде. Ксилография нач. XX в.  
(Живописная Россия… Т.10. С.259)  ............ 327 

Караван на берегу Иртыша. Литография  
нач. ХХ в. (Живописная Россия… Т.11.  
СПб., 1884. С.327)  ......................................... 335 

Отправка каравана в Троицке. Фото нач. ХIХ в. 
(Денисов Д.Н.  Очерки  по истории мусуль-
манских общин Челябинского края (XVIII – 
начало ХХ в.). М., 2011. С.76) ...................... 339 

Драгоман Сулейман Батыршин. Фото 1858 г.  
(Мусульманский мир Российской империи: 
Альбом / авт.-сост. Г.В.Длужневская.  
СПб., 2006. С.285)  ......................................... 342 

Губайдулла Буби (сидит в центре) среди  
учащихся-татар. Стамбул. Фото 1896 г. 
(Махмутова А.Х. Лишь тебе, народ, служенье! 
(История татарского просветительства  
в судьбах династии Нигматуллиных-Буби).  
Казань, 2003)  ................................................. 349 

Казахский хан с женой. Фото сер. XIX в. 
(РЭМ, 457-79)  ................................................ 356 

Внутреннее убранство казахской юрты. Фото нач. 
XIX в. (Азиатская Россия: в 3 т. Т.2. Люди и 
порядки за Уралом. СПб., 1914. С.156)  ....... 358 

Мечеть Ахмеда Ясави: общий вид.  
Фото Ф.Ордэ. 1880 г. (Мусульманский мир 
Российской империи: Альбом / авт.-сост. 
Г.В.Длужневская. СПб., 2006. С.181)  .......... 362 

Наградные медали за участие в Отечественной 
войне 1812 г. и за взятие Парижа в 1814 г. 
1812–1826 гг. Серебро, чеканка 
(Башкортостан. Историко-культурный 
энциклопедический атлас Республики 
Башкортостан. М., 2007. С.217)  ................... 367 

1-го Тептярского конного казачьего полка  
в Заграничном походе. 1813 г. С.С.Петров.  
Бумага, перо. 2008 г. (Чын мирас. 2012.  
№5/6. Б.33)  ..................................................... 369 

Броненосец «Севастополь» 1900-е гг. 
(http://ru.wikipedia.org/wiki/Севастополь_ 
(броненосец))  ................................................. 370 

Лейтенант Исхак Ислямов, ст. штурман  
броненосца «Севастополь». Награжден орде-
ном св.Владимира 4-й степени. Фото нач. 
ХХ в. (http://www.samoupravlenie.ru/images 
/voina_687.jpg)  ............................................... 370 

Ш.Марджани (Архив ИЯЛИ АН РТ,  
ф.22, оп.1, д.5) ................................................ 376 

Р.Фахретдин. Уфа. 1892 г. (Ризаэтдин  
Фəхретдин: Фəнни-биографик  
җыентык. Казан, 1999) .................................. 376 

Страницы рукописи книги Гарифуллы Чокрый 
«Айн ар-рида китабы». Кон. XIX в.  
(ОРРК НБ К(П)ФУ, ед.хр. 680-т) .................. 382 

Зайнулла Расулев. Фото нач. ХХ в. 
(http://www.idmedina.ru /minbare/?4498) ....... 387 

Зыя Камали. Фото нач. ХХ в. (Ибрагим Т.К.,  
Султанов Ф.М., Юзеев А.Н. Татарская  
религиозно-философская мысль  
в общемусульманском контексте.  
Казань, 2002. С.33)  ........................................ 390 



 
 
 
 
 
 

Список иллюстраций, карто-схем и таблиц 
 

1161

Вид сельской соборной мечети. Казанская губ. 
Фото В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в.  
(МАЭ РАН. 160-257)  .................................... 403 

Сельский мулла. Симбирская губ.  
Фото В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в.  
(МАЭ РАН, 160-251)  .................................... 406 

Текст возношения высочайших имен при  
мусульманских богослужениях. Предписание 
ОМДС №3442 от 12 июня 1903 г. 
(НА РТ, ф.1, оп.6, д.125, л.24)  ...................... 409 

Хаджа и муллы. Уфимская губ. Фото М.А.Кру-
ковского. Нач. ХХ в. (РЭМ, 2577-8)  ............ 412 

Свидетельство об успешной сдаче экзамена на 
знание русского языка У.Абдулгазизовым, 
кандидатом на должность сельского муллы 
д.Ст. Ашит Казанской губ. (НА РТ, ф.2,  
оп.2, д.7033, л.11)  .......................................... 414 

Татарская деревня Симбирской губ. Рис. 
А.Деррика. 1874 г. (Загидуллин И.К. Ислам-
ские институты в Российской империи:  
Мечети… Казань, 2007)  ............................... 417 

Здание бывшего Оренбургского магометанского 
духовного собрания. Уфа. Фото сер. XX в. 
Совр. ул.Тукаева, д.50. (из экспозиции  
Музея исламской культуры музея- 
заповедника «Казанский Кремль»)  ............. 425 

Габдулвахит Сулейманов (Сенюткина О.Н.,  
Загидуллин И.К. Нижегородская ярмарочная 
мечеть – центр общения татарских  
и зарубежных мусульман.  
Н.Новгород, 2006. С.100)  ............................. 427 

Салимгарай Тевкелев (Хөсəен Фəезханов:  
тарихи-документаль җыентык.  
Казан, 2006)  ................................................... 427 

Мухамедьяр Султанов (Загидуллин И.К. Ислам-
ские институты в Российской империи:  
Мечети… Казань, 2007. С.92)  ...................... 427 

Свадебный пир. Рис. нач. ХХ в. (Загидуллин И.К.  
Исламские институты в Российской империи: 
Мечети… Казань, 2007. С.204)  .................... 430 

Обложка метрической книги мусульманского  
прихода д.Нижняя Айша Казанского у.  
Казанской губ. 1886 г. (НА РТ, ф.204,  
оп.177, д.237)  ................................................. 431 

«Курман урыны» (место жертвоприношений). 
Село Кряш-Серда, Пестречинский р-н РТ.  
Фото 2010 г. ...................................................  435 

Выход прихожан из церкви в с.Янцевары  
Лаишевского у. Казанской губ. 1904 г.  
(РГИА, ф.835, оп.4, д.72, л.2)  ....................... 438 

Таблица 44. Сведения о священнослужителях  
из крещеных татар в епархиях Восточной  
России за 1904 г.  ........................................... 440 

Церковь в нагайбацком селении.  
Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в.  
(РЭМ, 5471-6)  ................................................ 442 

Чертеж фасада церкви в с.Никифорово  
Мамадышского у. Казанской губ. 1895 г.  
(НА РТ, ф.2, оп.14, д.470)  ............................. 443 

Таблица 45. Численность крещено-татарских  
приходов по епархиям в 1864 г.  .................. 444 

Школа Братства св. Гурия (крещено-татарская)  
в д.Ерыкса Мамадышского у. Казанской губ. 

Фото нач. ХХ в. (РГИА, ф.835, оп.3,  
д.173, л.7об.)  .................................................. 445 

Титульный лист книги на татарском языке  
о православной вере «Чын ден княгясе» 
(Казань, 1897) (из фондов НА РТ)  ............... 450 

Казанские судебные места. Рис. В.С.Турина.  
1820-е гг. (Казань – Kazan: 1005–2005.  
СПб., 2005)  .................................................... 455 

Губернаторский дворец, где располагалась  
канцелярия казанского губернатора.  
Казанский Кремль. 1848 г.  Архитектор 
К.А.Тон. Фото 1892 г. (из фондов ОРРК  
НБ КП(Ф)У)  ................................................... 456 

Император Александр I (Пчелов Е.В. Романовы. 
История династии. М., 2002)  ....................... 460 

Памятник «В честь победы над татарами. 1552 г.». 
Казань. Фото 1892 г. (из фондов ОРРК  
НБ К(П)ФУ)  ................................................... 462 

Император Николай I (Пчелов Е.В. Романовы. 
История династии. М., 2002.) ....................... 466 

Первая страница I т. ПСЗ-2. «Манифест о вступ-
лении на престол Государя  
императора Николая Павловича»  
от 12 декабря 1825 г.  ..................................... 467 

Граф Д.А.Толстой. Фото 2-ой пол. XIX в.  
(Рождественский С.В. Исторический обзор 
деятельности Министерства народного  
просвещения. 1802–1902. CПб., 1902.  
Между с.480–481)…….. ................................ 476 

Здание губернской земской управы в Уфе. Фото 
нач. ХХ в. (Синенко С. Город над Белой рекой. 
Краткая история Уфы в очерках и зарисовках. 
1574–2000. Уфа, 2002. С.86)  ........................ 480 

Волостные старшины из татар и русских у  
земского начальника. Нижегородская губ.  
Фото М.П.Дмитриева. 1891–1892 гг.  
(На рубеже двух веков: Нижегородское  
Поволжье и Волга в фотографиях М.П.Дмит-
риева / [Сост., авт. текста и коммент. 
В.В.Колябин и др.]. 2-е изд.,  
с изм. и доп. Горький, 1988. C.129)  ............. 482 

План тюремного замка в г.Мамадыш.  
Казанской губ. 1896 г. (НА РТ, ф.2,  
оп.7, д.1163, л.287об.)  ................................... 484 

К.П.Победоносцев. Фото 2-ой пол. XIX в.  
(Преображенский И.В. Константин Петрович 
Победоносцев, его личность и деятельность в 
представлении современников его кончины. 
СПб., 1912)  .................................................... 492 

Таблица 46. Численность мусульман,  
принявших православие, по епархиям  
Волго-Уралья с 1866 г. по 1905 г. ................. 494 

«Отпавшие» в ислам жители возле своей  
«тайной» мечети в д.Большие Кибяк-Кози 
Лаишевского у. Казанской губ. Фото 1904 г. 
(РГИА, ф.835, оп.4, д.72, л.10)  ..................... 498 

В.В.Радлов. Фото нач. ХХ в. (Императорская  
Археологическая Комиссия: К 150-летию  
со дня основания. У истоков отечественной 
археологии и охраны культурного наследия.  
СПб., 2009. С.186)  ......................................... 501 

П.Д.Шестаков. Фото 2-ой пол. XIX в.  
(из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ)  .................... 501 



 
 
 
 
 
 

Список иллюстраций, карто-схем и таблиц 
 
1162

Занятия в русско-татарском училище г.Тетюши. 
Фото нач. ХХ в. (Чекмарев П.А. Есть на Волге 
городок... (из прошлого и настоящего города 
Тетюши и Тетюшского района Татарстана). 
Казань, 2004. С.95)  ........................................ 503 

Исхак Казаков во время работы в Тетюшском  
русско-татарском училище. Фото 1897 г.  
(НА РТ, фотофонд, оп.4, д.3443)  ................. 504 

Здание Казанской татарской учительской школы. 
Фото нач. ХХ в.  Совр. ул.Тукая, д.73  
(НА РТ, фотофонд, оп.4, д.7437)  ................. 506 

План русско-башкирской земской школы в 
д.Юлдашево Самарской губ. 1873 г.  
(НА РТ, ф.92, оп.1, д.11938, л.149)  .............. 507 

В.В.Катаринский (сидит в центре) в окружении 
чиновников МНП. Фото 2-ой пол. XIX в.  
(из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ)  .................... 512 

Н.И.Ильминский. Литография 2-ой пол. XIX в. 
(Чичерина С.В. У приволжских  
инородцев. СПб., 1905)  ................................ 522 

Быв. здание Казанской учительской  
(инородческой) семинарии. Фото 1892 г.  
Совр. ул.Марджани, 24 (из фондов  
ОРРК НБ К(П)ФУ)  ........................................ 524 

И.Я.Яковлев (сидит третий справа) в окружении 
преподавателей Симбирской чувашской  
учительской школы. Фото нач. ХХ в.  
(Татарстан – наш общий дом. Фотоальбом.  
Казань, 2007)  ................................................. 528 

Православное духовенство нерусских народов на 
миссионерском съезде в Самаре. 1899 г. 
(РГИА, ф.835, оп.4, д.68, л.1)  ....................... 529 

Карта 1. Восстание многонационального сельского 
населения в Оренбургской губ. в 1835 г. 
(Очерки по  истории Башкирской АССР.  
В 2-х т. Т.1. Ч.2. Уфа, 1959)  ......................... 534 

Титульный лист Евангелия на татарском языке 
«Инҗил əл-мөкаддəс» (Астрахань, 1825)  
(из фондов НА РТ)  ........................................ 540 

Семья крещеного татарина Исидора возле  
своей новой избы в д.Большие Кибяк-Кози 
Лаишевского у. Казанской губ. Фото 1904 г. 
(РГИА, ф.835, оп.4, д.72, л.7)  ....................... 544 

Крещеный татарин и «отпавший» в ислам  
в с.Янцевары Лаишевского у. Казанской  
губ. Фото 1904 г. (РГИА, ф.835, оп.4,  
д.72, л.3)  ......................................................... 546 

«Отпавшая» в ислам семья из с.Елышево  
Мамадышского у. Казанской губ. Фото  
1904 г. (РГИА, ф.835, оп.4, д.72, л.5)  .......... 549 

Здание бывшего мусульманского детского  
приюта Юнусовых в Казани.  
Совр. ул.Тукая, 89. Фото 2005 г.  ................. 551 

Мухаммадрахим Юнусов. Фото нач. ХХ в.  
(Золотые страницы купечества, предпринима-
телей и промышленников Татарстана. В 2 т. 
Т.2. Казань, 2001. С.215)  .............................. 556 

Ахметзян Сайдашев. Фото нач. ХХ в.  
(Золотые страницы купечества, промышлен-
ников и предпринимателей Татарстана.  
В 2-х т. Т.2. Казань, 2001. С.124)  ................. 560 

Мухаммадзян Галеев. Фото нач. ХХ в.  
(Юсупов М.Х. Галимджан Баруди.  
Казань, 2003)  ................................................. 563 

Надгробие на могиле Б.Ваисова. Пос. Старая  
Кулатка Старокулаткинского р-на  
Ульяновской обл. Фото 2005 г.  
(из личного архива Д.М.Усмановой)  ........... 593 

Титульный лист сочинения Б.Ваисова  
«Тарик-и ходжаган» (Казань, 1874)  
(из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ)  .................... 593 

Фатых Карими. Фото нач. ХХ в. 
(http://www.idmedina.ru/books 
/regions/?4312)  ............................................... 598 

Исмаил Гаспринский. Фото нач. ХХ в.  
(Хөсəен Фəезханов: тарихи-документаль 
җыентык. Казан, 2006) .................................. 599 

Габдерашит Ибрагимов. Фото нач. ХХ в. 
(Габдерəшит Ибраһим: фəнни-биографик 
җыентык / төз. М.Госманов,  
Ф.Галимуллин. Казан, 2011)  ........................ 600 

Юсуф Акчура. Фото нач. ХХ в. (Ибрагим Т.К., 
Султанов Ф.М., Юзеев А.Н. Татарская религи-
озно-философская мысль в общемусульман-
ском контексте. Казань, 2002. С.34)  ............ 604 

На чувашской свадьбе в Козьмодемьянском у. 
Казанской губ. Фото кон. XIX в. 
(Никольский Н.В. Собрание сочинений.  
Т.IV. Этнографические альбомы.  
Чебоксары, 2009. С.81)  ................................. 611 

Базар в с.Бор Нижегородской губ. Фото 
М.П.Дмитриева. 1892 г. (На рубеже двух  
веков: Нижегородское Поволжье и Волга  
в фотографиях М.П.Дмитриева / [Сост., авт. 
текста и коммент. В.В.Колябин и др.]. 2-е изд., 
с изм. и доп. Горький, 1988. C.108)  ............. 618 

Ложкарное производство в д.Деяново  
Нижегородской губ. Фото М.П.Дмитриева. 
1897 г. (http://www.perunica.ru/stfoto/5412-
dmitriev-maksim-petrovich-russkiy-fotograf-
fotohudozhnik-21-avgusta-1858-1948.html) ... 619 

Группа чувашей в национальных костюмах.  
Фото кон. XIX – нач. ХХ в. (Татарстан – наш 
общий дом. Фотоальбом. Казань, 2007)  ...... 624 

Группа марийцев. Фото кон. XIX в.  
(Никольский Н.В. Собрание сочинений.  
Т.IV. Этнографические альбомы.  
Чебоксары, 2009. С.104)  ............................... 633 

Мордва. 1885 г. (Башкортостан.  
Историко-культурный энциклопедический 
атлас Республики Башкортостан.  
М., 2007. С.460)  ............................................. 645 

План д.Ендовищи Нижегородской губ. 1785 г. 
(Сенюткин С.Б., Идрисов У.Ю., Сенютки-
на О.Н., Гусева Ю.И. История исламских  
общин Нижегородской области.  
Н.Новгород, 1998. С.120) .............................. 649 

План д.Кочко-Пожарки Нижегородской губ. 
1851 г. (Сенюткин С.Б., Идрисов У.Ю., Се-
нюткина О.Н., Гусева Ю.И. История ислам-
ских общин Нижегородской области. 
Н.Новгород, 1998. С.185)  ............................. 650 

Схема татарского двора в д.Епанчино Казанского 
у. Рис. А.Гакстгаузена. Сер. 1840-х гг.  
(Гакстгаузен А. Исследования внутренних  
отношений народной жизни и в особенности 
сельских учреждений России / перевод  
с нем. Л.И.Рогозина. М., 1870. С.333)  ......... 652 



 
 
 
 
 
 

Список иллюстраций, карто-схем и таблиц 
 

1163

Плетневый сеновал (читəн чиннек) в д.Чегаклы. 
Абдуллинский р-н Оренбургской обл.  
Реконструкция Н.А.Халикова  ...................... 653 

Сельская изба в д.Епанчино Казанского у. и  
ее план. Рис. А.Гакстгаузена. Сер. 1840-х гг. 
(Гакстгаузен А. Исследования внутренних  
отношений народной жизни и в особенности 
сельских учреждений России / перевод с нем. 
Л.И.Рогозина. М., 1870. С.335)  .................... 654 

Быв. усадьба Сабитовых. 2-я пол. XIX в.  
Казань, ул.Марджани, 8. Фото 2010 г.  ........ 661 

Быв. дом С.М.Назирова. 1886 г. Казань,  
ул.Марджани, 18. Фото 2011 г.  .................... 663 

Засаревская мечеть в Астрахани. Фото нач. ХХ в. 
(Загидуллин И.К. Исламские институты  
в Российской империи: Мечети…  
Казань, 2007)  ................................................. 666 

Азимовская мечеть в Казани. Фото нач. ХХ в. 
(Тысячеликая Казань (Тысяча фотографий – 
тысячелетию города). Фотоальбом.  
Казань, 2005. С.11)  ........................................ 667 

Мечеть в Павлодаре. Фото нач. ХХ в. (Загидул-
лин И.К. Исламские институты в Российской 
империи: Мечети… Казань, 2007)  ............... 668 

Внутренний вид мечети в Кустанае. Фото нач. 
ХХ в. (Загидуллин И.К. Исламские  
институты в Российской империи:  
Мечети… Казань, 2007)  ............................... 670 

Крестьяне с детьми. Казанская губ.  
Фото В.А.Каррика. 2-я пол. XIX в.  
(МАЭ РАН, 160-244)  .................................... 675 

Астраханская татарка в праздничном костюме. 
Фото кон. XIX – нач. XX в.  
(их фондов АГОИАМЗ) ................................ 679 

Семья богатого казанского купца в костюмах  
XIX – нач. ХХ в. Фото 1910 г. (Завьялова М.К. 
Татарский костюм: из собрания Государствен-
ного музея Республики Татарстан. Казань, 
1996. С.98)  ..................................................... 681 

Сабантуй. Фото нач. ХХ в. (НА ЧГИГН,  
Рукописный фонд Н.В.Никольского,  
отд.7, ед.хр.74, инв. №484, фото 5)  ............. 691 

Х.Д.Френ. 1840-е гг. (Вишленкова Е.А.  
Казанский университет Александровской 
эпохи: Альбом из нескольких портретов.  
Казань, 2003. С.40)  ........................................ 726 

А.К.Казембек (Карл Фукс: Научно-биографи-
ческий сборник. Казань, 2005)  ..................... 726 

Ф.И.Эрдман (http://www.ksu.ru/archeol 
/erdman.htm)  .................................................. 726 

И.Н.Березин (Хөсəен Фəезханов: тарихи-
документаль җыентык. Казан, 2006)  ........... 728 

К.Ф.Фукс. 1830-е гг. (Карл Фукс: Научно-
биографический сборник. Казань, 2005) ..... 728 

И.Ф.Готвальд (http://www.nlr.ru/nlr_history 
/persons/info.php?id=65)  ................................ 728 

Императорский Казанский университет.  
Литография В.С.Турина. 1834 г. (Казань – 
Kazan: 1005–2005. СПб., 2005)  .................... 730 

О.К.Ковалевский 
(http://www.archive.gov.tatarstan.ru 
/magazine/go/anonymous/main/?path=mg: 
/numbers/2007_1/001/001_9/)  ........................ 731 

Н.Ф.Катанов. Фото нач. ХХ в. 
(http://www.archive.gov.tatarstan.ru 
/magazine/go/anonymous/main/?path=mg: 
/numbers/2008_2/06/01/)  ................................ 731 

Н.И.Ашмарин. Фото нач. ХХ в. 
(http://nasledie.nbchr.ru/personalii 
/uchenye/ashmarin/)  ........................................ 731 

Казанская духовная академия. Фото нач. ХХ в. 
Совр. ул.Ершова, 2 (из архива 
М.З.Хабибуллина) .......................................... 737 

Г.С.Саблуков. Фото 2-ой пол. XIX в.  
(из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ)  .................... 740 

Е.А.Малов. Фото нач. ХХ в.  
(из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ)  .................... 740 

М.А.Машанов. Фото кон. XIX в.  
(из архива М.З.Хабибуллина)  ...................... 740 

Обложка книги М.Иванова «Татарская  
хрестоматия» (Казань, 1842)  
(из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ)  .................... 746 

Ученый-востоковед М.Махмудов с женой и  
дочерью. Фото 1870 г. (из фондов Музея  
тысячелетия Казани НКЦ «Казань»)  ........... 747 

Хусаин Фаезханов (Хөсəен Фəезханов:  
тарихи-документаль җыентык.  
Казан, 2006)  ................................................... 748 

Обложка книги Г.Утыз Имяни «Китабе 
мөһиммəтез-заман» (Казан, 1898)  
(из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ) ..................... 750 

Шамседдин Заки. Фото 1850-х гг.  
(из личного архива О.Б.Назыповой)  ............ 753 

Обложка книги Р.Фəхретдина «Ибн Рөшд» 
(Оренбург, 1905) (из фондов ОРРК  
НБ К(П)ФУ)  ................................................... 761 

Обложка книги К.Насыри «Зирагать гыйлеме» 
(Казан, 1892) (из фондов ОРРК  
НБ К(П)ФУ)  ................................................... 762 

Обложка книги Г.Биктимеровой «Тəргыйбел-
бəнат фи тəгълимел-əдəбият» (СПб., 1897)  
(из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ)  .................... 764 

Гали Чокрый  Фото 2-ой пол. XIX в. 
(http://www.idmedina.ru/books 
/history_culture/?4741)  ................................... 767 

Обложка книги М.-З.Бигиева «Гөнаһе  
кəбаир» (Казан, 1890) (из фондов ОРРК  
НБ К(П)ФУ)  ................................................... 772 

Загир Бигиев. Рис. кон. XIX в. (Əдиплəребез. 
2 томда. Т.1. Казан, 2009. Б.200)  .................. 773 

Муса Акъегетзаде. Фото нач. ХХ в.  
(Əдиплəребез. 2 томда.  
Т.1. Казан, 2009. Б.27) ................................... 773 

Габдрахман Ильяси. Фото кон. XIX в. 
(Əдиплəребез. 2 томда.  
Т.1. Казан, 2009. Б.601)  ................................. 776 

Фатих Халиди. Рис. нач. ХХ в. (Əдиплəребез.  
2 томда. Т.2. Казан, 2009. Б.518)  .................. 776 

Галиасгар Камал (Татарская энциклопедия:  
в 6 т. / гл. ред. М.Х.Хасанов. Т.3.  
Казань, 2006. С.199)  ...................................... 777 

Таблица 47. Сведения о мечетях, медресе,  
духовенстве и прихожанах,  
подведомственных ОМДС ............................ 797 

Здание быв. медресе «Күл буе» (Приозерное)  
при Апанаевской мечети Казани. Совр. 
ул.Марджани, 28. Фото 2010 г.  .................... 798 



 
 
 
 
 
 

Список иллюстраций, карто-схем и таблиц 
 
1164

Титульный лист сочинения М.Челеби 
«Мөхəммəдия» (Хранилище  
рукописей ИЯЛИ АН РТ)  ............................. 800 

Медресе «Марджания» в Казани. 2-я пол. XIX в. 
Совр. ул.З.Султана, 4. Фото 2010 г.  ............ 803 

Таблица 48. Программы медресе Буби  
и Марджани  ................................................... 804 

Газета «Тəрҗеман» («Переводчик»). 1885 г.  
(из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ)) .................... 807 

Медресе «Расулия» в Троицке. Фото сер. ХХ в. 
(Историко-культурный энциклопедический  
атлас Республики Башкортостан. 
М.; Уфа, 2007. С.254)  ................................... 809 

Шакирды медресе «Мухаммадия».  
Фото нач. ХХ в. (Чын мирас. 2012.  
№4–5. Б.68)  .................................................... 810 

Галимджан Баруди. Фото 1906 г.  
(Чын мирас. 2012. №4–5. Б.64)  .................... 811 

Таблица 49. Недельная сетка часов в медресе  
Иж-Буби и «Мухаммадия»  ........................... 814 

Медресе в г.Таре Тобольской губ. Фото нач.  
ХХ в. (из фондов ТГИАМЗ)  ......................... 816 

Алфавит, составленный Н.И.Ильминским  
для крещеных татар (Букварь для  
крещеных татар. Казань, 1878. С.2) ............. 820 

В.Т.Тимофеев. Фото 2-ой пол. XIX в. 
(Gokgoz S.S. Yevfimiy Aleksandroviç Malov.  
Idil-Uralda islam karsiti rus misyon siyasete.  
Ankara, 2007. S.544)  ...................................... 820 

Обложка «Букваря для крещеных татар» (Казань, 
1878) (из фондов ОРРК НБ К(П)ФУ)  .......... 821 

Здание КЦКТШ. Рис. 1872 г. (Николай Иванович 
Ильминский. Избранные места из педагоги-
ческих сочинений, некоторые сведения  
о его деятельности и о последних днях  
его жизни. Казань, 1892)  .............................. 822 

Проект деревянного здания школы в д.Уреевы-
Челны Казанской губ. 1900 г.  
(НА РТ, ф.2, оп.15, д.1167)  ........................... 823 

Церковно-приходская школа в д.Служилая  
Шентала Чистопольского у. Казанской губ. 
(молебствование перед началом учения).  
Фото нач. ХХ в. (РГИА, ф.835.оп.3,  
д.173, л.9об.)  .................................................. 826 

Неплюевское военное училище в Оренбурге.  
Совр. Парковый проспект, 7. Фото нач. ХХ в. 
(http://koyrakh.livejournal.com 
/1006956.html)  ................................................ 829 

Таблица 50. Динамика численности  
русско-мусульманских школ  
в КУО в 1874–1902 гг. ................................... 835 

Таблица 51. Динамика численности  
русско-мусульманских школ  
в ОУО в 1874–1902 гг. ................................... 835 

Обложка учебника русского языка М.Иманаева 
для татарских школ, медресе и мектебе  
«Русское слово» (Казань, 1895) (из фондов 
ОРРК НБ К(П)ФУ)  ........................................ 838 

Обложка учебника Вагапова «Самоучитель для 
русских по-татарски и для татар по-русски» 
(Казань, 1889) (из фондов ОРРК  
НБ К(П)ФУ)  ................................................... 839 

Страницы из книги Г.Махмудова  
«Практическое руководство для изучения  
татарского языка» (Казань, 1855) (из фондов 
ОРРК НБ К(П)ФУ)  ........................................ 843 

Образцы письмен, украшений, знаков типографии 
и словолитни Императорского Казанского 
университета. 1884 г. (из фондов ОРРК  
НБ К(П)ФУ)  ................................................... 846 

И.Н.Харитонов. Фото нач. ХХ в. (Золотые 
страницы купечества, предпринимателей и 
промышленников Татарстана. В 2-х т. Т.1. 
Казань, 2001. С.198)  ...................................... 848 

Кул Гали «Кыйссаи Йосыф». Рукописный текст. 
Список кон. XVIII в. (из личного архива 
М.И.Ахметзянова)  ........................................ 854 



 
 
 
 
 
 

Сведения об авторах 
 

1165

Сведения об авторах 
 
Альп Альпер – доктор истории Университета Гази (Турция, г.Анкара)  
Арсланов Леонид Шайсултанович – д.филол.н., профессор филиала ФГАОУ ВПО ««Казанский (Приволж-

ский) федеральный университет» в г.Елабуга» (г.Елабуга) 
Арсланова Алсу Айратовна – к.и.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань)  
Ахметзянов Марсель Ибрагимович – д.филол.н., г.н.с. ГБУ «Институт языка, литературы и искусства им. 

Г.Ибрагимова АН РТ» (г.Казань) 
Багаутдинова Халида Зиннатовна – н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань)  
Байбулатова Лилия Фаритовна – к.и.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань)  
Бакиева Гульсифа Такиюловна – к.и.н., с.н.с. ФГБУН «Институт проблем освоения Севера» Сибирского 

отделения РАН (г.Тюмень)  
Басырова Светлана Габдрауфовна – к.и.н., доцент ФГБОУ ВПО ««Стерлитамакская государственная педа-

гогическая академия им. Зайнаб Биишевой» (г.Стерлитамак) 
Валеев Рамиль Миргасимович – д.и.н., профессор, директор ГБУ «Институт Татарской энциклопедии АН 

РТ» (г.Казань) 
Верт Пол – д.и.н., профессор Невадского университета, редактор международного англоязычного журнала 

«Критика» (США. г.Лас Вегас) 
Викторин Виктор Михайлович – к.и.н., доцент ФГБОУ ВПО «Астраханский государственный университет» 

(г.Астрахань)  
Габдельганеева Гузэль Габдрауфовна – д.филол.н., профессор ФГБОУ ВПО «Казанский государственный 

университет культуры и искусств» (г.Казань) 
Галиев Виль Зайнуллович – д.и.н., профессор, г.н.с. Института истории и этнологии им. Ч. Валиханова Ми-

нистерства образования и науки Республики Казахстан (Казахстан, г.Алматы) 
Ганкевич Виктор Юрьевич – д.и.н., профессор Таврического национального университета им. В.И.Вер-

надского (Украина, г.Симферополь)  
Гарипов Наиль Камилевич – к.и.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань)  
Гибадуллин Марат Зуфарович – к.э.н., доцент ФГАОУ ВПО К(П)ФУ (г.Казань) 
Гилязутдинов Салим Мингазович – к.филол.н., с.н.с. ГБУ «Институт языка, литературы и искусства им. 

Г.Ибрагимова АН РТ» (г.Казань) 
Годовова Елена Викторовна – к.и.н., доцент Оренбургского филиала ОУП ВПО «Академия труда и со-

циальных отношений» (г.Оренбург)  
Гришин Яков Яковлевич – зав. отделением и кафедрой международных отношений и дипломатии ФГАОУ 

ВПО К(П)ФУ (г.Казань) 
Денисов Денис Николаевич – к.и.н., с.н.с. НИИ истории и этнографии Южного Урала ФГБОУ ВПО «Орен-

бургский государственный университет» (г.Оренбург)  
Еремина Светлана Сергеевна – к.и.н., декан факультета истории и права ФГБОУ ВПО «Мордовский госу-

дарственный педагогический институт им. М.Е.Евсевьева» (г.Саранск) 
Завгарова Фанзиля Хакимовна – к.филол.н., доцент, директор Государственного центра сбора, хранения, 

изучения и пропаганды татарского фольклора Министерства культуры РТ (г.Казань) 
Загидуллин Ильдус Котдусович – д.и.н., зав. отделом средневековой истории ГБУ «Институт истории им. 

Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань) 
Загидуллина Дания Фатиховна – д.филол.н., профессор, гл. ученый секретарь Академии наук РТ, академик 

АН РТ (г.Казань) 
Исхаков Дамир Мавлявеевич – д.и.н., г.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань) 
Исхаков Радик Равильевич – к.и.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань)  
Кемпер Михаэль – д.и.н., профессор, зав. кафедрой Восточно-европейской истории Амстердамского универ-

ситета (Голландия, г.Амстердам)  
Кобзев Александр Викторович – к.и.н., доцент ФГБОУ ВПО «Ульяновский государственный педагогический 

университет им. И.Н. Ульянова» (г.Ульяновск)  
Корусенко Светлана Николаевна – к.и.н., доцент, в.н.с. Омского филиала ФГБУН «Институт археологии и 

этнографии Сибирского отделения Российской академии наук» (г.Омск) 
Лаззерини Эдвард – д.и.н., профессор, директор Центра внутриазиатских исследований имени Д.Синора, уни-

верситет Индианы (США, г.Блумингтон)  
Любичанковский Сергей Валентинович – д.и.н., профессор ФГБОУ ВПО «Оренбургский государственный 

педагогический университет» (г.Оренбург)  
Макаров Геннадий Михайлович – кандидат искусствоведения, зав. центром изучения истории и культуры 

крещеных татар (татар-кряшен) и нагайбаков ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань)  
Макаров Дмитрий Витальевич – н.с. НОУ ВПО «Нижегородский исламский институт им. Х.Фаизханова» 

(г.Н.Новгород)  
Марискин Олег Иванович – д.и.н., профессор ГОУ ВПО «Мордовский государственный университет им. 

Н.П.Огарева» (г.Саранск) 
Махмутова Альта Хазеевна – к.и.н., доцент ФГАОУ ВПО К(П)ФУ (г.Казань) 
Мухаметзарипов Ильшат Амирович – к.и.н., н.с. ГБУ «Центр исламоведческих исследований» АН РТ 

(г.Казань) 
Мухаметшин Рафик Мухаметшович – д.полит.н., профессор, ректор НОУ ВПО «Российский исламский инс-

титут» (г.Казань) 



 
 
 
 
 
 

Сведения об авторах 
 
1166

Николаев Геннадий Алексеевич – к.и.н., зам. директора по науке БНУ Чувашской Республики «Чувашский 
государственный институт гуманитарных наук» Министерства образования и молодежной политики ЧР 
(г.Чебоксары)  

Ногманов Айдар Ильсурович – к.и.н., зам. директора ГБУ «Институт Татарской энциклопедии АН РТ» 
(г.Казань)  

Пислегин Николай Викторович – к.и.н., н.с. ФГУН «Удмуртский институт истории, языка и литературы 
Уральского отделения Российской академии наук» (г.Ижевск)  

 Ремнев Анатолий Викторович  – д.и.н., профессор, доцент ФГБОУ ВПО «Омский государственный универ-
ситет им. Ф.М.Достоевского» (г.Омск)  

Салихов Радик Римович – д.и.н., зам директора по науке ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ», 
член-корреспондент АН РТ (г.Казань)  

Саматова Чулпан Хамитовна – к.и.н., ассистент ГБОУ ВПО «Казанский государственный медицинский уни-
верситет» (г.Казань)  

Сафиуллина-Аль Анси Резеда Рифовна – к.филол.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» 
(г.Казань) 

Свердлова Людмила Михайловна – к.и.н., доцент ФГАОУ ВПО К(П)ФУ (г.Казань)  
Сдыков Мурат Наурызгалиевич – д.и.н., профессор, директор Западно-Казахстанского центра истории и 

археологии (Казахстан, г.Уральск)  
Сибгатуллина Альфина Тагировна – д.и.н., профессор, в.н.с. ФГБУН «Институт востоковедения Российской 

академии наук» (г.Москва)  
Столярова Гузель Рафаиловна – д.и.н., профессор ФГАОУ ВПО К(П)ФУ (г.Казань)  
Сулейманова Диляра Наилевна – к.и.н., ассистент профессора Цюрихского университета (Швейцария, 

г.Цюрих) 
Султангалиева Гульмира Салимжановна – д.и.н., профессор Казахского национального университета им. 

аль-Фараби (Казахстан, г.Алматы)  
Суслова Светлана Владимировна – к.и.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань)  
Сызранов Андрей Вячеславович – к.и.н., доцент ФГБОУ ВПО «Астраханский государственный университет» 

(г.Астрахань)  
Тагирова Лейла Факиловна – к.и.н., м.н.с. учреждения РАН «Институт истории, языка и литературы Уфим-

ского научного центра РАН» (г.Уфа)  
Тагирова Наиля Фаридовна – д.и.н., проф., зав. кафедрой экономической истории ГОУВПО «Самарский 

государственный экономический университет» (г.Самара)  
Таймасов Леонид Александрович – д.и.н., проф., проректор по научной работе и инновациям Чебоксарского 

кооперативного института (филиала) АНКО ВПО Центросоюза РФ «Российский университет кооперации» 
(г.Чебоксары)  

Томилов Николай Аркадьевич – д.и.н., профессор, директор Омского филиала ФГБУН «Институт археоло-
гии и этнографии Сибирского отделения Российской академии наук» (г.Омск)  

Туна Мустафа – д.и.н., профессор Дюкского университета (США, г.Дарем)  
Тюркоглу Исмаиль – доктор истории Института тюркологии Мармарского государственного университета 

(Турция, г.Стамбул) 
Уразманова Рауфа Каримовна – к.и.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань)  
Усманова Диляра Миркасымовна – д.и.н., доцент ФГАОУ ВПО К(П)ФУ (г.Казань)  
Файзрахманов Ильшат Завдатович – к.и.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» 

(г.Казань) 
Хабибуллин Марс Забирович – к.и.н., ученый секретарь ГБУ «Институт Татарской энциклопедии АН РТ» 

(г.Казань) 
Хабутдинов Айдар Юрьевич – д.и.н., профессор Казанского филиала ГОУ ВПО «Российская академия право-

судия» (г.Казань) 
Хайретдинов Дамир Зинюрович – к.и.н., ректор НОУ ВПО «Московский исламский университет» (г.Москва)  
Хайрутдинов Рамиль Равилович – к.и.н., доцент, директор Института истории ФГАОУ ВПО К(П)ФУ 

(г.Казань)  
Халиков Наиль Альфредович – к.и.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» (г.Казань)  
Халитов Нияз Хаджиевич – доктор архитектуры, г.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» 

(г.Казань)  
Хамитбаева Найла Сахабидиновна – к.и.н., с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН РТ» 

(г.Казань)  
Чураков Владимир Сергеевич – к.и.н., с.н.с. ФГУН «Удмуртский институт истории, языка и литературы 

Уральского отделения Российской академии наук» (г.Ижевск).  
Шакуров Фарит Наилович – к.и.н., доцент ФГАОУ ВПО К(П)ФУ (г.Казань) 
Шарифуллина Фарида Лутфулловна – к.и.н., доцент, с.н.с. ГБУ «Институт истории им. Ш.Марджани АН 

РТ» (г.Казань)  
Шкунов Владимир Николаевич – д.и.н., д.п.н., профессор, директор Инзенского филиала ФГБОУ ВПО «Уль-

яновский государственный университет» (г.Инза)  
Юсупов Айрат Фаикович – к.филол.н., доцент ФГАОУ ВПО К(П)ФУ (г.Казань) 
Юсупова Альфия Шавкетовна – д.филол.н., зав. кафедрой прикладной лингвистики и переводоведения 

ФГАОУ ВПО К(П)ФУ (г.Казань) 



 
 
 
 
 
 

 
 

 

1167

Содержание 
 

Предисловие (Ильдус Загидуллин)  ............................................................................................................ 3 
Обзор источников и литературы 
I. Источники по истории татар XIX – начала ХХ в.  

(Лилия Байбулатова, Радик Исхаков)  .............................................................................................. 12 
II. Обзор литературы  ................................................................................................................................ 22 

Отечественная историография (Ильдус Загидуллин, Лилия Байбулатова, 
Людмила Свердлова)  ........................................................................................................................... 22 
Историография на турецком языке (Альпер Альп)  .......................................................................... 40 
Западная историография (Мустафа Туна)  ...................................................................................... 42 

Раздел I. Социально-демографическое развитие татар  
Глава 1. Татары в Поволжье и Приуралье   ........................................................................................... 48 

§ 1. Динамика численности и расселение татар  
в Поволжье и Приуралье (Дамир Исхаков)  ..................................................................................... 48 
§ 2. Социальная структура татар в Волго-Уральском регионе  
в конце XIX в. (Дамир Исхаков)  ....................................................................................................... 55 
§ 3. Городское население  ................................................................................................................... 58 

3.1. Особенности становления татарских общин в городах (Ильдус Загидуллин)  ................. 58 
3.2. Социально-сословный состав и общественное разделение труда в татарских  
общинах городов Поволжья и Приуралья в конце XIX в. (Найла Хамитбаева)  .................. 64 
3.3. Татары в рабочих поселках в конце XIX – начале ХХ в. (Ильдус Загидуллин)  .............. 73 
3.4. Мусульманские (татарские) «общины-города» (Ильдус Загидуллин)  .............................. 74 

Казань (Людмила Свердлова, Ильдус Загидуллин)  ............................................................. 75 
Астрахань (Андрей Сызранов)  .............................................................................................. 77 
Оренбург (Денис Денисов)  .................................................................................................... 79 
Каргала (Денис Денисов)  ....................................................................................................... 82 
Орск (Денис Денисов)  ............................................................................................................ 83 
Троицк (Денис Денисов)  ........................................................................................................ 85 
Уфа (Ильдус Загидуллин)  ....................................................................................................... 87 

Глава 2. Татары в регионах  .................................................................................................................... 90 
§ 1. Западная Сибирь (Светлана Корусенко, Николай Томилов)  .................................................. 90 
§ 2. Казахстан (Марат Сдыков, Найла Хамитбаева)  .................................................................... 97 
§ 3. Нижнее Поволжье (Виктор Викторин, Леонид Арсланов)  .................................................. 103 
§ 4. Туркестан  .................................................................................................................................... 109 

Западный Туркестан (Найла Хамитбаева)  .............................................................................. 109 
Восточный Туркестан (Лилия Байбулатова)  ........................................................................... 114 

§ 5. Центральная Россия (Фарида Шарифуллина, Дамир Хайретдинов,  
Дмитрий Макаров)  ........................................................................................................................... 117 
§ 6. Крымские татары (Виктор Ганкевич)  ..................................................................................... 125 
§ 7. Литовско-польские татары (Яков Гришин)  ............................................................................. 133 

Раздел II. Сословно-социальные группы татар 
Глава 1. Дворяне (Лилия Байбулатова)  .............................................................................................. 140 
Глава 2. Городские сословные группы и их органы самоуправления  

(Людмила Свердлова)  ....................................................................................................................... 150 
Глава 3. Военно-служилое сословие  ................................................................................................... 163 

§ 1. Оренбургские и уральские казаки (Елена Годовова)  ............................................................ 163 
§ 2. Служилые татары-казаки в Западной Сибири (Гульсифа Бакиева)  .................................... 167 
§ 3. Мещеряки (Лейла Тагирова)  ..................................................................................................... 170 
§ 4. Башкиры (Ильдус Загидуллин)  .................................................................................................. 174 

Глава 4. Тептяри и бобыли (Ильшат Файзрахманов)  ...................................................................... 178 
 
 



 
 
 
 
 
 

 
 

 

1168

Глава 5. Крестьянское сословие  .......................................................................................................... 181 
§ 1. Государственные крестьяне (Ильдус Загидуллин, Рамиль Хайрутдинов,  
Ильшат Файзрахманов)  ................................................................................................................... 181 
§ 2. Крепостные и удельные крестьяне (Светлана Еремина, Ильдус Загидуллин)  ................... 195 
§ 3. Землевладение и землепользование татар-хлебопашцев  
в пореформенный период (Ильдус Загидуллин)  ............................................................................ 198 
§ 4. Налоги и повинности бывших государственных крестьян  
Среднего Поволжья в 1866–1905 гг. (Олег Марискин)  ................................................................ 209 

Глава 6. Приходские мусульманские духовные лица (Ильдус Загидуллин)  ................................... 221 

Раздел III. Социально-экономическое развитие татар Волго-Уралья 
Глава 1. Социально-экономическое процессы среди татар  

Волго-Уральского региона в дореформенный период  ................................................................. 228 
§ 1. Социально-экономическое развитие региона (Наиля Тагирова)  ......................................... 228 
§ 2. Татарское крестьянское хозяйство (Наиль Халиков)  ............................................................. 238 
§ 3. Российские ярмарки (Людмила Свердлова)  ............................................................................ 243 
§ 4. Региональная и местная торговля (Людмила Свердлова)  ..................................................... 253 
§ 5. Ремесленное и мануфактурное производство (Людмила Свердлова)  ................................. 256 

Глава 2. Новые явления в социально-экономической жизни татар в 1861–1905 гг. ..................... 263 
§ 1. Великие реформы и социально-экономическое развитие региона (Наиля Тагирова)  ...... 263 
§ 2. Сельскохозяйственное производство (Наиль Халиков)  ........................................................ 277 
§ 3. Отходничество (Наиль Халиков)  .............................................................................................. 292 
§ 4. Кустарные ремесла и промыслы (Наиль Халиков)  ................................................................ 295 
§ 5. Татарские предприниматели и всероссийский рынок  
(Людмила Свердлова, Марат Гибадуллин)  .................................................................................... 300 
§ 6. Ремесленное и промышленное производство  
(Марат Гибадуллин, Людмила Свердлова)  .................................................................................... 314 

Раздел IV. Татары в системе международных отношений России  
и в общественно-политических событиях 

Глава 1. Татары в отношениях России со странами Востока  .......................................................... 322 
§ 1. Татары в системе торгово-экономических отношений  
России с Востоком (Владимир Шкунов)  ........................................................................................ 322 
§ 2. Среднеазиатская политика России и татарские переводчики  
(Гульмира Султангалиева)  ............................................................................................................... 339 
§ 3. Северный Кавказ (Ильдус Загидуллин)  .................................................................................... 342 
§ 4. Татары и Османское государство (Альфина Сибгатуллина, Исмаил Тюркоглу)  ............... 344 

Глава 2. Татары в общественно-политических событиях и военных кампаниях  ......................... 351 
§ 1. Татары в административном управлении Казахстаном (Гульмира Султангалиева)  ........ 351 
§ 2. Влияние татар на развитие земледелия у казахского населения и  
политика российской власти (Гульмира Султангалиева)  ............................................................ 357 
§ 3. Вклад татарских cлужащих в изучение истории и культуры Казахстана и  
Средней Азии (Виль Галиев, Гульмира Султангалиева)  .............................................................. 360 
§ 4. Участие татар Поволжья и Приуралья в военных кампаниях  
(Ильшат Файзрахманов)  ................................................................................................................. 363 

Раздел V. Религиозные традиции и институты 
Глава 1. Суфизм как социокультурное явление  ................................................................................ 372 

§ 1. Суфийские традиции в первой половине XIX в. (Михаэль Кемпер)  ................................... 372 
§ 2. Суфизм в Волго-Уральском регионе во второй половине XIX – начале ХХ в.  
(Альфина Сибгатуллина)  ................................................................................................................. 383 

Глава 2. Теологические и исламоведческие дебаты (Михаэль Кемпер)  ......................................... 391 
Глава 3. Исламские институты традиционной мусульманской общины  

и применение норм шариата  ............................................................................................................ 401 
§ 1. Традиционные мусульманские общины и их институты (Ильдус Загидуллин)  ................. 401 
§ 2. Источники существования исламских институтов (Ильдус Загидуллин)  ........................... 415 



 
 
 
 
 
 

 
 

 

1169

§ 3. Особенности религиозного уклада возвратившихся в ислам крещеных татар  
(Ильдус Загидуллин, Александр Кобзев)  ......................................................................................... 421 
§ 4. Оренбургское магометанское духовное собрание  
(Махкама-и Шаргия Ырынбургия) (Наиль Гарипов)  ................................................................... 424 
§ 5. Применение норм шариата в семейно-бытовой жизни татар-мусульман  
(Ильшат Мухаметзарипов)  ............................................................................................................. 428 

Глава 4. Религиозные верования и православные институты у крещеных татар  
и нагайбаков (Радик Исхаков)  ......................................................................................................... 434 

Раздел VI. Этноконфессиональная политика самодержавия 
Глава 1. Административно-управленческие системы  

на территориях расселения татар (Сергей Любичанковский)  ...................................................... 452 
Глава 2. Политика правительства в отношении татар  

в дореформенный период (Айдар Ногманов)  ................................................................................ 459 
§ 1. «Татарский вопрос» в царствование Александра I  ................................................................ 459 
§ 2. Татары Среднего Поволжья и Приуралья в период правления Николая I  ......................... 465 

Глава 3. Внутриполитический курс самодержавия  
в отношении татар-мусульман в 1861–1905 гг. ............................................................................. 474 
§ 1. Ревизия концепции Екатерины II по «дисциплинированию»  
ислама в империи ( Анатолий Ремнев  , Ильдус Загидуллин)  ..................................................... 474 
§ 2. Татары в органах самоуправления: земских, городских  
и крестьянских (Ильдус Загидуллин) ............................................................................................... 477 
§ 3. Соблюдение религиозных прав мусульман в правительственных,  
общественных и частных учреждениях (Ильдус Загидуллин)  ..................................................... 483 
§ 4. Ограничения в законодательстве по этноконфессиональному  
признаку (Ильдус Загидуллин)  ......................................................................................................... 485 
§ 5. Особенности цензуры татарских книг (Ильдус Загидуллин)  ................................................ 487 
§ 6. Крещение и христианизация татар-мусульман (Радик Исхаков)  ........................................ 490 
§ 7. Правовой статус возвратившихся в ислам крещеных татар  
(Ильдус Загидуллин, Радик Исхаков)  .............................................................................................. 495 
§ 8. Политика самодержавия в сфере школьного образования  
(Ильдус Загидуллин, Чулпан Саматова)  ........................................................................................ 499 

Глава 4. Особенности соблюдения религиозных прав военнослужащих-мусульман  
(Ильдус Загидуллин)  .......................................................................................................................... 515 

Глава 5. Миссионерско-просветительская система Н.И.Ильминского  
и народы Волго-Уралья (Леонид Таймасов, Радик Исхаков)  ...................................................... 521 

Раздел VII. Антиправительственные выступления и национальное движение 
Глава 1. Выступления татарского сельского населения  ................................................................... 532 

§ 1. Социальные протесты различных групп сельского населения  
в дореформенный период (Ильшат Файзрахманов)  .................................................................... 532 
§ 2. Выступления крестьян, обусловленные социально-экономическими мотивами,  
в пореформенный период (Ильдус Загидуллин)  ............................................................................ 535 

Глава 2. Движение крещеных татар за возвращение в ислам  .......................................................... 538 
§ 1. Христианское просвещение и движения крещеных татар за возвращение в ислам  
в дореформенный период (Пол Верт, Радик Исхаков)  ................................................................ 538 
§ 2. Особенности движения крещеных татар за возвращение в ислам  
в пореформенный период (Пол Верт)  ............................................................................................ 543 

Глава 3. Национальная буржуазия в общественно-политических процессах  ............................... 550 
§ 1. Благотворительная деятельность татарской буржуазии (Радик Салихов)  ......................... 550 
§ 2. Участие татарской буржуазии в общественно-политических  
и социальных процессах (Радик Салихов)  ..................................................................................... 557 
§ 3. Татарское купечество и ОМДС (Ильдус Загидуллин)  ............................................................ 565 

Глава 4. Движения социального протеста против угрозы потери этноконфессиональной 
идентичности и за сохранение религиозно-культурной автономии (Ильдус Загидуллин)  ...... 569 
§ 1. Татарское крестьянское движение 1878–1879 гг.  .................................................................. 570 



 
 
 
 
 
 

 
 

 

1170

§ 2. Петиционные кампании против разрушения религиозно-культурной автономии  ........... 574 
§ 3. Выступления против проведения Первой всеобщей переписи населения 1897 г.  ............ 583 
§ 4. Движения вынужденного переселения в Османскую империю  .......................................... 585 

Глава 5. Ваисовское движение (Диляра Усманова) ........................................................................... 590 
Глава 6. Новые явления в татарско-мусульманском общественном движении  

на рубеже XIX–XX столетий (Ильдус Загидуллин)  ....................................................................... 595 

Раздел VIII. Этнокультурные связи народов Среднего Поволжья  
Глава 1. Мир поликонфессиональной деревни (Геннадий Николаев)  ............................................ 606 
Глава 2. Этнокультурное взаимодействие русских и татар  

(Гузель Столярова, Наиль Халиков)  ............................................................................................... 615 
Глава 3. Этнокультурное взаимодействие чувашей и татар (Геннадий Николаев)  ....................... 621 
Глава 4. Татарско-марийские отношения (Гузель Столярова)  ........................................................ 631 
Глава 5. Контактные зоны удмуртов и татар (Николай Пислегин, Владимир Чураков)  ............... 637 
Глава 6. Мордовско-татарские связи (Гузель Столярова)  ............................................................... 643 

Раздел IХ. Этнография и народное творчество татар 
Глава 1. Поселения и жилища  .............................................................................................................. 648 

§ 1. Сельские поселения и жилища (Наиль Халиков)  ................................................................... 648 
§ 2. Городские жилища (Диляра Сулейманова)  ............................................................................. 659 

Глава 2. Архитектура мечетей (Нияз Халитов)  ................................................................................. 665 
Глава 3. Народный костюм (Светлана Суслова)  ............................................................................... 671 
Глава 4. Обряды и праздники (Рауфа Уразманова)  .......................................................................... 683 
Глава 5. Устное народное творчество татар (Фанзиля Завгарова)  .................................................. 692 
Глава 6. Татарская музыкальная культура (Геннадий Макаров)  ..................................................... 697 

Раздел Х. Татарская культура и процессы нациестроительства 
Глава 1. Традиционализм и мусульманское реформаторство (Рафик Мухаметшин)  ................. 704 
Глава 2. Джадидизм  ............................................................................................................................... 711 

§ 1. Истоки возникновения новой парадигмы (Эдвард Дж. Лаззерини)  ................................... 711 
§ 2. Идеология обновления (Рафик Мухаметшин)  ...................................................................... 720 

Глава 3. Востоковедение в Казанском университете и изучение  
историко-культурного наследия азиатских народов (Рамиль Валеев)  ....................................... 725 

Глава 4. Изучение истории и культуры татар в синодальных  
учебных заведениях Казани (Марс Хабибуллин, Радик Исхаков) ............................................... 735 

Глава 5. Просветительство и татарская литература (Дания Загидуллина)  ...................................... 743 
Глава 6. Эволюция татарского литературного языка (Айрат Юсупов)  .......................................... 778 
Глава 7. Развитие исторических знаний (Фарит Шакуров)  ............................................................ 783 
Глава 8. Традиционные учебные заведения  

и новометодное образование (Альта Махмутова)  ....................................................................... 791 
Глава 9. Школьное просвещение крещеных татар и нагайбаков (Радик Исхаков)  ...................... 817 
Глава 10. Институты распространения русского языка и светского образования  

среди татар и башкир  ........................................................................................................................ 828 
§ 1. Дореформенный период (Светлана Басырова)  ..................................................................... 828 
§ 2. Пореформенный период (Чулпан Саматова, Альфия Юсупова)  ........................................ 833 

Глава 11. Татарская книга в России (Гузэль Габдельганеева) .......................................................... 841 
Глава 12. Рукописное наследие  ............................................................................................................ 853 

§ 1. Татарские рукописные книги (Марсель Ахметзянов)  ........................................................... 853 
§ 2. Рукописные тексты на арабском языке (Резеда Сафиуллина-Аль Анси)  ............................ 855 
§ 3. Персидское духовное наследие в культуре татар (Алсу Арсланова,  
Салим Гилязутдинов)  ....................................................................................................................... 858 

Глава 13. Становление единого национально-культурного пространства  
и идеология татар (Айдар Хабутдинов)  ......................................................................................... 863 

 
 



 
 
 
 
 
 

 
 

 

1171

Приложения 
I. Социально-экономическое развитие татар  ...................................................................................... 868 

§ 1. Социально-экономическое развитие Волго-Уральского региона  
в XIX – начале ХХ в. в свете статистических данных  ................................................................. 868 
§ 2. Татарская промышленность и торговля  .................................................................................. 887 
§ 3. Социально-экономическое развитие татарского крестьянства  ............................................ 908 

II. Образование и школьное просвещение татар  ................................................................................ 922 
§ 1. Татары-мусульмане  ................................................................................................................... 922 
§ 2. Крещеные татары  ....................................................................................................................... 971 

III. Оренбургские муфтии и их деятельность в «Асаре» Ризаэтдина Фахретдина  ........................ 992 
IV. «Миръат» («Зеркало») Габдерашита Ибрагимова о проблемах  

татарско-мусульманского сообщества на рубеже XIX–XX вв.  ................................................ 1032 

Источники и литература 
Неопубликованные источники  ...................................................................................................... 1047 
Неопубликованные материалы  ..................................................................................................... 1049 
Опубликованные источники и материалы  ................................................................................... 1051 
Сборники документов и материалов, публикации источников  ................................................ 1072 
Периодическая печать  .................................................................................................................... 1073 
Авторефераты и диссертации  ........................................................................................................ 1073 
Литература  ....................................................................................................................................... 1078 
Справочно-энциклопедические издания  ...................................................................................... 1106 

Список сокращений  .............................................................................................................................. 1108 
Указатель именной  ............................................................................................................................... 1112 
Указатель политико-географический  ................................................................................................. 1132 
Указатель этнических, этнополитических, этносоциальных,  

этноконфессиональных терминов  ................................................................................................ 1148 
Указатель учреждений, периодических изданий  .............................................................................. 1152 
Список иллюстраций, карто-схем и таблиц  ...................................................................................... 1157 
Сведения об авторах  ............................................................................................................................. 1165 

 
 



 
 
 
 
 
 

 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

ИСТОРИЯ ТАТАР С ДРЕВНЕЙШИХ ВРЕМЕН 
в семи томах 

 
том VI 

Формирование татарской нации.  
ХIХ – начало XХ в.  

 
 
 

Компьютерная верстка Л.М.Зигангареева 
Компьютерный набор, сканирование,  

техническое редактирование Х.З.Багаутдинова 
Редактор С.А.Ярмухаметова 

Корректоры С.А.Ярмухаметова, Н.А.Кореева 
Художник Ш.К.Насыров 

 
Подписано в печать 16.01.2013 г. 

Формат 84х108/16.  Гарнитура Таймс. 
Печать офсетная. Печатных листов 73,25. Тираж 500 экз.  

 
Переиздание с готового оригинал-макета 

 
Отпечатано в типографии Имак Офсет (İmak Ofset) 

Стамбул, Турция. 2015 г. 
http://www.imakofset.com.tr 



«Татарской Агун». 
Лист из альбома «Собрание костюмов 
Корнеева». 1808 г. Бумага J. Whatman 
1804 г., офорт, акварель. (Из фондов 
музея-заповедника «Казанский Кремль»).

«Татарка Казанская». 
Лист из альбома «Собрание костюмов 
Корнеева». 1808 г. Бумага J. Whatman 

1804 г., офорт, акварель. 
(Из фондов музея-заповедника 

«Казанский Кремль»).



«Томская Татарская девка».  
Лист из альбома «Собрание 
костюмов Корнеева». 1808 г. 
Бумага J. Whatman 1804 г., офорт, 
акварель. (Из фондов музея-
заповедника «Казанский Кремль»).

«Томской Татарин». 
Лист из альбома «Собрание 
костюмов Корнеева». 1808 г. 

Бумага J. Whatman 1804 г., офорт, 
акварель. (Из фондов музея-

заповедника «Казанский Кремль»).



Конское ристалище казанских татар. 
Рисунок Е.Корнеева. 1803 г. 

(Тартарика. Этнография. 
Справочно-энциклопедическое изд. 

Казань-М., 2008. С.119).

«Томская Татарка». 
Лист из альбома «Собрание 
костюмов Корнеева». 1808 г. 
Бумага J. Whatman 1804 г., офорт, 
акварель. (Из фондов музея-
заповедника «Казанский Кремль»).



«Нагайская принцесса». 
Лист из альбома «Собрание костюмов 
Корнеева». 1808 г. Бумага J. Whatman 

1804 г., офорт, акварель. (Из фондов музея-
заповедника «Казанский Кремль»).

«Князь нагайских татар». 
Лист из альбома «Собрание костюмов 
Корнеева». 1808 г. Бумага J. Whatman 
1804 г., офорт, акварель. (Из фондов 
музея-заповедника «Казанский Кремль»).



В доме татарского купца. (Быт костромских татар). Неизвестный художник. Холст, масло. 1-я пол. XIX в. (Из фондов НМ РТ).



«Татарин Казанской губернии». 
Рисунок К.Ф. Гуна, 1862 г. 

(Из фондов Русского музея).

«Татарки Казанской губернии». 
Рисунок К.Ф. Гуна, 1862 г. 
(Из фондов Русского музея).



«Мулла с женой». 
Рисунок К.Ф. Гуна, 1862 г. (Из фондов Русского музея).

«Татарский наряд». 
Рисунок К.Ф. Гуна, 1862 г. (Из фондов Русского музея).



«Внутренность дома муллы». Рисунок К.Ф. Гуна, 1862 г. (Из фондов Русского музея).



«Татарский двор». Рисунок К.Ф. Гуна, 1862 г. (Из фондов Русского музея).



Камзол (костюм женский). 
Первая пол. XIX в.  Оренбургская 
губерния. Дар Ее Императорского 

Величества Государыни Императрицы 
Марии Александровны. 

(РЭМ. 8762-24658).

Туфли женские. 
Первая пол. XIX в. 
Оренбургская губерния. 
Дар Ее Императорского 
Величества Государыни 
Императрицы Марии 
Александровны. 
(РЭМ. 8762-24707/1,2).



Костюм татарки-кряшенки 
(крещеной татарки). 
(Из экспозиции РЭМ).

Костюм богатой татарки. 
(Из экспозиции РЭМ).



Туфли мужские. 
Сер. XIX в. (РЭМ. 8762-24632/1,2).

Женский головной убор. 
Казанская губерния. Сер. XIX в. (РЭМ. 5539-37).

«Калфак» – женский головной убор. 
Сер. XIX в. (РЭМ. 8762-24682).

Тюбетейка мужская. 
Сер. XIX в. (РЭМ. 8762-24581).



Браслеты. 
Кон. XIX в. Татары казанские. 
(РЭМ. 8762-25363, 8762-25369, 

8762-25372, 8762-25395).

Украшение шейно-нагрудное. 
Втор. пол. XIX в. (РЭМ. 8762-25417).

Украшение шейно-нагрудное. 
Втор. пол. XIX в. (РЭМ. 8762-25403).

Серьги. 
Втор. пол. XIX в. 

(РЭМ. 8762-25194, 8762-25190).



Шамаиль. Стекло, фольга, роспись. XIX в.
(Tatar history and civilisation. Istanbul, 2010. P.658).

Литография. Исмаил Назмуддин бин Шамсуддин. 
1902 г. (НМ РТ. 60/40).

Шамаиль. Нач. XX в. (Из личного архива М.И.Ахметзянова).



Образец безворсового ковра – «кəлəм». 
Шерсть, ручное ткачество. XX в. (Tatar 

history and civilisation. Istanbul, 2010. P.660).

Образцы традиционных полотенец. 
Закладная и браная техника ткачества. 
Кон. XIX – нач. XX в. (Tatar history and 

civilisation. Istanbul, 2010. P.660).

Намазлык. Вышивка тамбуром. XIX в.
(Tatar history and civilisation. Istanbul, 2010. P.661).

Ансамбль костюма. Сер. XIX в. 
(Tatar history and civilisation. Istanbul, 2010. P.662).



Мужские тюбетейки. 
Бархат, золотое шитье. XIX в.

Узорная обувь. Кожа, мозаика. Сер. XIX в.

Женские калфаки. 
Бархат, золотое шитье. XIX в.

(Tatar history and civilisation. 
Istanbul, 2010. P.662).



Большой государственный герб Российской империи. 
(Ахметшин Ш.К. Бархатная книга татар. Российские дворянские роды 

тюрко-татарского происхождения. СПб.: Славия, 2010. С.36).



Фрагмент карты распространения русского владычества в азиатской России. 
(Атлас Азиатской России. Изд. Переселенческого управления Главного управления 
землеустройства и земледелия. СПб.: Типогр. тов-ва «А.Ф.Маркс», 1914. С.32–33).



Карта Европейской России по губерниям. 
(Ильин А. Учебный географический атлас. СПб.: Издание Картографического заведения А.Ильина, 1894).



Административно-
территориальное 
деление Кавказа в 

1861–1864 гг. 
(Цуциев А. Атлас 
этнополитической 
истории Кавказа 
(1774–2004). М., 

2006. С.22).



Фрагмент карты административного деления азиатской России. 
(Атлас Азиатской России. Изд. Переселенческого управления Главного управления 
землеустройства и земледелия. СПб.: Типогр. тов-ва «А.Ф.Маркс», 1914. С.36–37).



Казахстан в первой (1) и во второй (2) пол. XIX в. 
(Исторический атлас Казахстана. Алматы, 2006. С.32–33, 36–37).

2

1



Кантонная система управления 1798–1854 гг. (1) и 1855–1863 гг. (2). 
(Башкирская энциклопедия. В 7 т. Т.3. З-К. Уфа, 2007. С.308, 309).

1

2



Карта народонасе-
ления Казанской 
губернии по племе-
нам. Сост. А.Риттих. 

1870 г.



Карта инородческого населения Астраханской губернии 1867–1875 гг.
(Из фондов Отдела картографии РНБ).



Этнографическая карта азиатской России. (Атлас Азиатской России. Изд. Переселенческого управления Главного управления 
землеустройства и земледелия. СПб.: Типогр. тов-ва «А.Ф.Маркс», 1914. С.74–75).



Системы земледелия у татар. 
Сер. XIX в. (1). Кон. XIX – нач. ХХ в. (2). 

(Тартарика. Этнография. Справочно-энциклопе-
дическое изд. Казань-М., 2008. С.184, 185).

1

2



Промыслы и торговля татар. 
Сер. XIX в. (1). Кон. XIX – нач. ХХ в. (2). 

(Тартарика. Этнография. Справочно-энциклопе-
дическое изд. Казань-М., 2008. С.278, 279).

1

2



1

2

Пахотные орудия татар. 
Сер. XIX в. (1). Кон. XIX – нач. ХХ в. (2). 

(Тартарика. Этнография. Справочно-энциклопе-
дическое изд. Казань-М., 2008. С.201, 203).



Отходничество татар. Кон. XIX – нач. ХХ в. 
(Тартарика. Этнография. Справочно-энциклопе-

дическое изд. Казань-М., 2008. С.203).

Обработка кожи и волокнистых веществ у татар. 
Кон. XIX – нач. ХХ в. (Тартарика. Этнография. Справочно-

энциклопе дическое изд. Казань-М., 2008. С.289).



Церковно-
админист-

ративное деле-
ние Казанской 
епархии в кон. 
XIX в. Карта 
Лаишевского 
уезда (1). Карта 
Мамадышского 

уезда (2). 
(Богослов-
ский Г.К. 

Атлас Казан-
ской епархии по 
уездам (с картой 
народонаселения 
Казанской губ. 
по племенам). 
Казань, 1895).

1

2



План дер.Кушлавыч Казанского у. Казанской губ. 1879 г. 
(НА РТ, ф.324, оп.739. д.114).



Главная татарская мечеть. Казань. Литография В.С.Турина. 1834 г.



Татарская соборная мечеть. Казань. Литография Э.Турнерелли. 1839 г.



Постройка сруба. Казанская губерния. Фото В.А.Каррика. Вторая пол. XIX в. (МАЭ РАН, 160-240).



Группа крестьянских детей. Казанская губерния. Фото В.А.Каррика. Вторая пол. XIX в. (МАЭ РАН, 160-241).



Вид татарской деревни. Казанская губерния. Фото В.А.Каррика. 
Вторая пол. XIX в. (МАЭ РАН, 160-253).

У стога сена. Казанская губерния. 
Фото В.А.Каррика. Вторая пол. XIX в. 

(МАЭ РАН, 160-248).

Сельский староста и крестьянин. 
Симбирская губерния. Фото В.А.Каррика. 
Вторая пол. XIX в. (МАЭ РАН, 160-250).



Крестьянская изба. Казанская губерния. Фото В.А.Каррика. Вторая пол. XIX в. (МАЭ РАН, 160-255).



Деревенский колодец. Уфимская губерния. Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в. (МАЭ РАН, 1919-233).



Мельничная запруда. Уфимская губерния. Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в. (МАЭ РАН, 1919-238).



Конный привод на гумне и веялка. Уфимская губерния. Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в. (МАЭ РАН, 1919-254).



Мишарки. Шадринский уезд Пермской губернии. Фото С.И.Руденко. Нач. ХХ в. (РЭМ, 1023-7).

Крестьянки в поле во время отдыха. Уфимская губерния. 
Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в. (РЭМ, 2577-28).



В гостях у муллы. Уфимская губерния, д.Чишма. Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в. (РЭМ, 2577-1).



Группа мулл во время праздника Сабантуй. Шадринский уезд Пермской губернии. Фото С.И.Руденко. Нач. ХХ в. (РЭМ, 1023-2).



Семья Шигаевых. Симбирск. Нач. ХХ в. 
(НА РТ, ф.74, оп.1, д.18, фот.8).

 Семья Тенишевых. Пенза. 1896 г. 
(НА РТ, ф.74, оп.1, д.18, фот.21).

Богатая татарская семья. Чаепитие на природе. Касимовский уезд Рязанской губернии. 
Нач. ХХ в. (Музей тысячелетия Казани НКЦ «Казань», 11786-1).



Семья Аджигитовых. Пенза. Кон. XIX в. 
(НА РТ, ф.74, оп.1, д.18, фот.30).

Семья Кайбишевых. Бирск. Нач. ХХ в. (Музей 
тысячелетия Казани НКЦ «Казань», 12735).

Семья Якуба Кулахметова. Пенза. 1902 г. (НА РТ, ф.74, оп.1, д.19, фот.57).



Группа татар в традиционных костюмах. Казанская губерния. Фото И.С.Полякова. 1880 г. (МАЭ РАН, 106-95).



Семья татар 
в домашней 
обстановке 

за чаепитием. 
Кон. XIX в. 

(РЭМ, 10110-1).



Татарка в национальном костюме 
с детьми. Уфимская губерния, 

д.Сафарово. Фото М.А.Круковского.
 Нач. ХХ в. (РЭМ, 2577-18).

Мишарин с охотничьим соколом. 
Шадринский уезд Пермской губернии. 
Фото С.И.Руденко. Нач. ХХ в. 
(РЭМ, 1023-8). 



Татарки-кряшенки в традиционных 
костюмах. Чистопольский уезд Казанской 
губернии, д.Ялтан. 1902 г. (РЭМ, 207-2b).

Нагайбаки в традиционных костюмах. 
Оренбургская губерния. Фото 

М.А.Круковского. Нач. ХХ в. (РЭМ, 5471-20).

Группа татарок-кряшенок в традиционных костюмах. 
Елабужский уезд Вятской губернии, д.Гришкино. Кон. XIX – нач. ХХ в. (РЭМ, 1173-1).



Группа мишарок. Шадринский уезд Пермской губернии. Фото С.И.Руденко. Нач. ХХ в. (РЭМ, 1023-11).



Татарская семья на пороге дома. Тюменский уезд. (Из фондов ТГИАМЗ). 

Группа татар. Тобольский уезд Тобольской губернии. (Из фондов ТГИАМЗ). 



Победители в беге наперегонки с призом – полотенцем, во время праздника Сабантуй. 
Шадринский уезд Пермской губернии. Фото С.И.Руденко. Нач. ХХ в. (РЭМ, 1023-3).



Касимовские татары (1). 
Касимовский уезд Рязанской губернии. 
Нач. ХХ в. (Музей тысячелетия Казани 

НКЦ «Казань», 11279-3).

Семейная пара (2). 
Касимовский уезд Рязанской губернии. 
Нач. ХХ в. (Музей тысячелетия Казани 

НКЦ «Казань», 11786-13).

Татарки с ребенком в 
национальных костюмах. Нач. ХХ в.  
(Музей тысячелетия Казани 
НКЦ «Казань», 12734-12).

1 2



Гумер Арслангареевич Чанышев 
и его вторая жена. Уфимская губерния. 
Нач. ХХ в. (Музей тысячелетия Казани 

НКЦ «Казань», 12745).

1 2

Гинаятулла кызый Капкаев и 
его жена Мадина с детьми (2). Уфа. 
Кон. XIX в. (Музей тысячелетия 
Казани НКЦ «Казань», 12737).

Татары в национальных костюмах (1). 
Уфимская губерния, с. Давлеканово. 
(Из фондов Музея тысячелетия Казани 
НКЦ «Казань»).



Ученый, педагог И.Терегулов 
с женой писательницей, переводчицей 
Б.Терегуловой. 1880 г. (Из фондов Музея 
тысячелетия Казани НКЦ «Казань»).

Учащиеся КТУШ. 1894 г. (Из фондов Музея тысячелетия Казани НКЦ «Казань»).

Видный мусульманский благотворитель 
г.Касимова Ахмед Хайруллович Кастров с сыном 
Хасаном и женой Хадичой. 1897 г. (Из семейного 

архива Р.А.Кастровой, 1911 г.р., Москва).



Экзамен в школе Братства святителя Гурия в крещено-татарском селе. Мамадышский уезд 
Казанской губернии, с.Дюсьметьево. Нач. ХХ в. (РГИА, ф.835, оп.3, д.173, л.16).



Школа Братства св. Гурия (крещено-татарская). Мамадышский уезд Казанской губернии, д.Ерыксы. Нач. ХХ в. (РГИА, ф.835, оп.3, д.173, л.7 об.).



Мулла Сабирзян Мухаметшин. 
Чистопольский уезд Казанской губернии, 
д.Акбулатово. 1901 г. (НА РТ, ф.2, оп.2, д.6441, л.7).

Мулла Мухамет Салих Мирхайрутдинов. 
Лаишевский уезд Казанской губернии, д.Большие 
Метески. 1902 г. (НА РТ, ф.2, оп.2, д.6631, л.5).

Мулла Ахммедкарим Исмагилов. 
Тетюшский уезд Казанской губернии, д.Бикеево. 

1903 г. (НА РТ, ф.2, оп.2, д.6836, л.3).

Мулла Абдрахман Гимадетдинов. 
Казанский уезд Казанской губернии, д.Коморгузи. 

1904 г. (НА РТ, ф.2, оп.2, д.7044, л.17).



Девочка в праздничном наряде. 
Симбирская губерния. Фото 
В.А.Каррика. Вторая пол. XIX в. 
(МАЭ РАН, 160-252).

Группа крестьянских детей 
возле телеги. Казанская губерния. 

Фото В.А.Каррика. Вторая пол. XIX в. 
(МАЭ РАН, 160-243).



Ручная обработка крупы. 
Уфимская губерния. 

Фото М.А.Круковского. 
Нач. ХХ в. (МАЭ РАН, 1919-255).

Деревенская лавочка. Уфимская губерния. 
Фото М.А.Круковского. Нач. ХХ в. (МАЭ РАН, 1919-261).



Группа татар в традиционных костюмах (1). 
Казанская губерния. Фото И.С.Полякова. 

1880 г. (МАЭ РАН, 106-96).

Татарка в традиционном костюме. 
Казанская губерния. Фото И.С.Полякова. 
1880 г. (МАЭ РАН, 106-98).

Татарка в традиционном костюме (2). 
Казанская губерния. Фото И.С.Полякова. 

1880 г. (МАЭ РАН, 106-99).

1 2



Вторая соборная 
мечеть. Москва. 
Фото нач. ХХ в. 

[Загидуллин, 2007, 
вкладыш].

Минарет Сююмбеки. 
Казань. Фото нач. ХХ в. 

[Загидуллин, 2007, 
вкладыш].



Разворот тетради шакирда. 1820 г. 
(Из личного архива М.И.Ахметзянова).

Лист татарской рукописной азбуки.
(Из личного архива М.И.Ахметзянова).

Лист из рукописи Ш.Марджани. 
(Из личного архива М.И.Ахметзянова).


	Tom6_текст
	Tom6_Vkl_1_показ
	Tom6_Vkl_2_показ
	Tom6_Vkl_3_показ
	Tom6_Vkl_4_показ


<<
  /ASCII85EncodePages false
  /AllowTransparency false
  /AutoPositionEPSFiles true
  /AutoRotatePages /None
  /Binding /Left
  /CalGrayProfile (Dot Gain 20%)
  /CalRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CalCMYKProfile (U.S. Web Coated \050SWOP\051 v2)
  /sRGBProfile (sRGB IEC61966-2.1)
  /CannotEmbedFontPolicy /Error
  /CompatibilityLevel 1.4
  /CompressObjects /Tags
  /CompressPages true
  /ConvertImagesToIndexed true
  /PassThroughJPEGImages true
  /CreateJobTicket false
  /DefaultRenderingIntent /Default
  /DetectBlends true
  /DetectCurves 0.0000
  /ColorConversionStrategy /CMYK
  /DoThumbnails false
  /EmbedAllFonts true
  /EmbedOpenType false
  /ParseICCProfilesInComments true
  /EmbedJobOptions true
  /DSCReportingLevel 0
  /EmitDSCWarnings false
  /EndPage -1
  /ImageMemory 1048576
  /LockDistillerParams false
  /MaxSubsetPct 100
  /Optimize true
  /OPM 1
  /ParseDSCComments true
  /ParseDSCCommentsForDocInfo true
  /PreserveCopyPage true
  /PreserveDICMYKValues true
  /PreserveEPSInfo true
  /PreserveFlatness true
  /PreserveHalftoneInfo false
  /PreserveOPIComments true
  /PreserveOverprintSettings true
  /StartPage 1
  /SubsetFonts true
  /TransferFunctionInfo /Apply
  /UCRandBGInfo /Preserve
  /UsePrologue false
  /ColorSettingsFile ()
  /AlwaysEmbed [ true
  ]
  /NeverEmbed [ true
  ]
  /AntiAliasColorImages false
  /CropColorImages true
  /ColorImageMinResolution 300
  /ColorImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleColorImages true
  /ColorImageDownsampleType /Bicubic
  /ColorImageResolution 300
  /ColorImageDepth -1
  /ColorImageMinDownsampleDepth 1
  /ColorImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeColorImages true
  /ColorImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterColorImages true
  /ColorImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /ColorACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /ColorImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000ColorACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000ColorImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasGrayImages false
  /CropGrayImages true
  /GrayImageMinResolution 300
  /GrayImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleGrayImages true
  /GrayImageDownsampleType /Bicubic
  /GrayImageResolution 300
  /GrayImageDepth -1
  /GrayImageMinDownsampleDepth 2
  /GrayImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeGrayImages true
  /GrayImageFilter /DCTEncode
  /AutoFilterGrayImages true
  /GrayImageAutoFilterStrategy /JPEG
  /GrayACSImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /GrayImageDict <<
    /QFactor 0.15
    /HSamples [1 1 1 1] /VSamples [1 1 1 1]
  >>
  /JPEG2000GrayACSImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /JPEG2000GrayImageDict <<
    /TileWidth 256
    /TileHeight 256
    /Quality 30
  >>
  /AntiAliasMonoImages false
  /CropMonoImages true
  /MonoImageMinResolution 1200
  /MonoImageMinResolutionPolicy /OK
  /DownsampleMonoImages true
  /MonoImageDownsampleType /Bicubic
  /MonoImageResolution 1200
  /MonoImageDepth -1
  /MonoImageDownsampleThreshold 1.50000
  /EncodeMonoImages true
  /MonoImageFilter /CCITTFaxEncode
  /MonoImageDict <<
    /K -1
  >>
  /AllowPSXObjects false
  /CheckCompliance [
    /None
  ]
  /PDFX1aCheck false
  /PDFX3Check false
  /PDFXCompliantPDFOnly false
  /PDFXNoTrimBoxError true
  /PDFXTrimBoxToMediaBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXSetBleedBoxToMediaBox true
  /PDFXBleedBoxToTrimBoxOffset [
    0.00000
    0.00000
    0.00000
    0.00000
  ]
  /PDFXOutputIntentProfile ()
  /PDFXOutputConditionIdentifier ()
  /PDFXOutputCondition ()
  /PDFXRegistryName ()
  /PDFXTrapped /False

  /CreateJDFFile false
  /Description <<
    /ARA <FEFF06270633062A062E062F0645002006470630064700200627064406250639062F0627062F0627062A002006440625064606340627062100200648062B062706260642002000410064006F00620065002000500044004600200645062A064806270641064206290020064406440637062806270639062900200641064A00200627064406450637062706280639002006300627062A0020062F0631062C0627062A002006270644062C0648062F0629002006270644063906270644064A0629061B0020064A06450643064600200641062A062D00200648062B0627062606420020005000440046002006270644064506460634062306290020062806270633062A062E062F062706450020004100630072006F0062006100740020064800410064006F006200650020005200650061006400650072002006250635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E0635062F0627063100200035002E0030002006480627064406250635062F062706310627062A0020062706440623062D062F062B002E>
    /BGR <FEFF04180437043f043e043b043704320430043904420435002004420435043704380020043d0430044104420440043e0439043a0438002c00200437043000200434043000200441044a0437043404300432043004420435002000410064006f00620065002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d04420438002c0020043c0430043a04410438043c0430043b043d043e0020043f044004380433043e04340435043d04380020043704300020043204380441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d0020043f04350447043004420020043704300020043f044004350434043f0435044704300442043d04300020043f043e04340433043e0442043e0432043a0430002e002000200421044a04370434043004340435043d043804420435002000500044004600200434043e043a0443043c0435043d044204380020043c043e0433043004420020043404300020044104350020043e0442043204300440044f0442002004410020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200441043b0435043404320430044904380020043204350440044104380438002e>
    /CHS <FEFF4f7f75288fd94e9b8bbe5b9a521b5efa7684002000410064006f006200650020005000440046002065876863900275284e8e9ad88d2891cf76845370524d53705237300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c676562535f00521b5efa768400200050004400460020658768633002>
    /CHT <FEFF4f7f752890194e9b8a2d7f6e5efa7acb7684002000410064006f006200650020005000440046002065874ef69069752865bc9ad854c18cea76845370524d5370523786557406300260a853ef4ee54f7f75280020004100630072006f0062006100740020548c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee553ca66f49ad87248672c4f86958b555f5df25efa7acb76840020005000440046002065874ef63002>
    /CZE <FEFF005400610074006f0020006e006100730074006100760065006e00ed00200070006f0075017e0069006a007400650020006b0020007600790074007600e101590065006e00ed00200064006f006b0075006d0065006e0074016f002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b00740065007200e90020007300650020006e0065006a006c00e90070006500200068006f006400ed002000700072006f0020006b00760061006c00690074006e00ed0020007400690073006b00200061002000700072006500700072006500730073002e002000200056007900740076006f01590065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f007400650076015900ed007400200076002000700072006f006700720061006d0065006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076011b006a016100ed00630068002e>
    /DAN <FEFF004200720075006700200069006e0064007300740069006c006c0069006e006700650072006e0065002000740069006c0020006100740020006f007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400650072002c0020006400650072002000620065006400730074002000650067006e006500720020007300690067002000740069006c002000700072006500700072006500730073002d007500640073006b007200690076006e0069006e00670020006100660020006800f8006a0020006b00760061006c0069007400650074002e0020004400650020006f007000720065007400740065006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e0074006500720020006b0061006e002000e50062006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c006500720020004100630072006f006200610074002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00670020006e0079006500720065002e>
    /DEU <FEFF00560065007200770065006e00640065006e0020005300690065002000640069006500730065002000450069006e007300740065006c006c0075006e00670065006e0020007a0075006d002000450072007300740065006c006c0065006e00200076006f006e002000410064006f006200650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e00740065006e002c00200076006f006e002000640065006e0065006e002000530069006500200068006f006300680077006500720074006900670065002000500072006500700072006500730073002d0044007200750063006b0065002000650072007a0065007500670065006e0020006d00f60063006800740065006e002e002000450072007300740065006c006c007400650020005000440046002d0044006f006b0075006d0065006e007400650020006b00f6006e006e0065006e0020006d006900740020004100630072006f00620061007400200075006e0064002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f0064006500720020006800f600680065007200200067006500f600660066006e00650074002000770065007200640065006e002e>
    /ESP <FEFF005500740069006c0069006300650020006500730074006100200063006f006e0066006900670075007200610063006900f3006e0020007000610072006100200063007200650061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000640065002000410064006f0062006500200061006400650063007500610064006f00730020007000610072006100200069006d0070007200650073006900f3006e0020007000720065002d0065006400690074006f007200690061006c00200064006500200061006c00740061002000630061006c0069006400610064002e002000530065002000700075006500640065006e00200061006200720069007200200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006500610064006f007300200063006f006e0020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200079002000760065007200730069006f006e0065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /ETI <FEFF004b00610073007500740061006700650020006e0065006900640020007300e4007400740065006900640020006b00760061006c006900740065006500740073006500200074007200fc006b006900650065006c007300650020007000720069006e00740069006d0069007300650020006a0061006f006b007300200073006f00620069006c0069006b0065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069006400650020006c006f006f006d006900730065006b0073002e00200020004c006f006f0064007500640020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065002000730061006100740065002000610076006100640061002000700072006f006700720061006d006d006900640065006700610020004100630072006f0062006100740020006e0069006e0067002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006a00610020007500750065006d006100740065002000760065007200730069006f006f006e00690064006500670061002e000d000a>
    /FRA <FEFF005500740069006c006900730065007a00200063006500730020006f007000740069006f006e00730020006100660069006e00200064006500200063007200e900650072002000640065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000410064006f00620065002000500044004600200070006f0075007200200075006e00650020007100750061006c0069007400e90020006400270069006d007000720065007300730069006f006e00200070007200e9007000720065007300730065002e0020004c0065007300200064006f00630075006d0065006e00740073002000500044004600200063007200e900e90073002000700065007500760065006e0074002000ea0074007200650020006f007500760065007200740073002000640061006e00730020004100630072006f006200610074002c002000610069006e00730069002000710075002700410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650074002000760065007200730069006f006e007300200075006c007400e90072006900650075007200650073002e>
    /GRE <FEFF03a703c103b703c303b903bc03bf03c003bf03b903ae03c303c403b5002003b103c503c403ad03c2002003c403b903c2002003c103c503b803bc03af03c303b503b903c2002003b303b903b1002003bd03b1002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503c403b5002003ad03b303b303c103b103c603b1002000410064006f006200650020005000440046002003c003bf03c5002003b503af03bd03b103b9002003ba03b103c42019002003b503be03bf03c703ae03bd002003ba03b103c403ac03bb03bb03b703bb03b1002003b303b903b1002003c003c103bf002d03b503ba03c403c503c003c903c403b903ba03ad03c2002003b503c103b303b103c303af03b503c2002003c503c803b703bb03ae03c2002003c003bf03b903cc03c403b703c403b103c2002e0020002003a403b10020005000440046002003ad03b303b303c103b103c603b1002003c003bf03c5002003ad03c703b503c403b5002003b403b703bc03b903bf03c503c103b303ae03c303b503b9002003bc03c003bf03c103bf03cd03bd002003bd03b1002003b103bd03bf03b903c703c403bf03cd03bd002003bc03b5002003c403bf0020004100630072006f006200610074002c002003c403bf002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002003ba03b103b9002003bc03b503c403b103b303b503bd03ad03c303c403b503c103b503c2002003b503ba03b403cc03c303b503b903c2002e>
    /HEB <FEFF05D405E905EA05DE05E905D5002005D105D405D205D305E805D505EA002005D005DC05D4002005DB05D305D9002005DC05D905E605D505E8002005DE05E105DE05DB05D9002000410064006F006200650020005000440046002005D405DE05D505EA05D005DE05D905DD002005DC05D405D305E405E105EA002005E705D305DD002D05D305E405D505E1002005D005D905DB05D505EA05D905EA002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E05D005DE05D905DD002005DC002D005000440046002F0058002D0033002C002005E205D905D905E005D5002005D105DE05D305E805D905DA002005DC05DE05E905EA05DE05E9002005E905DC0020004100630072006F006200610074002E002005DE05E105DE05DB05D90020005000440046002005E905E005D505E605E805D5002005E005D905EA05E005D905DD002005DC05E405EA05D905D705D4002005D105D005DE05E605E205D505EA0020004100630072006F006200610074002005D5002D00410064006F00620065002000520065006100640065007200200035002E0030002005D505D205E805E105D005D505EA002005DE05EA05E705D305DE05D505EA002005D905D505EA05E8002E>
    /HRV (Za stvaranje Adobe PDF dokumenata najpogodnijih za visokokvalitetni ispis prije tiskanja koristite ove postavke.  Stvoreni PDF dokumenti mogu se otvoriti Acrobat i Adobe Reader 5.0 i kasnijim verzijama.)
    /HUN <FEFF004b0069007600e1006c00f30020006d0069006e0151007300e9006701710020006e0079006f006d00640061006900200065006c0151006b00e90073007a00ed007401510020006e0079006f006d00740061007400e100730068006f007a0020006c006500670069006e006b00e1006200620020006d0065006700660065006c0065006c0151002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b0061007400200065007a0065006b006b0065006c0020006100200062006500e1006c006c00ed007400e10073006f006b006b0061006c0020006b00e90073007a00ed0074006800650074002e0020002000410020006c00e90074007200650068006f007a006f00740074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e00740075006d006f006b00200061007a0020004100630072006f006200610074002000e9007300200061007a002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020007600610067007900200061007a002000610074007400f3006c0020006b00e9007301510062006200690020007600650072007a006900f3006b006b0061006c0020006e00790069007400680061007400f3006b0020006d00650067002e>
    /ITA <FEFF005500740069006c0069007a007a006100720065002000710075006500730074006500200069006d0070006f007300740061007a0069006f006e00690020007000650072002000630072006500610072006500200064006f00630075006d0065006e00740069002000410064006f00620065002000500044004600200070006900f900200061006400610074007400690020006100200075006e00610020007000720065007300740061006d0070006100200064006900200061006c007400610020007100750061006c0069007400e0002e0020004900200064006f00630075006d0065006e007400690020005000440046002000630072006500610074006900200070006f00730073006f006e006f0020006500730073006500720065002000610070006500720074006900200063006f006e0020004100630072006f00620061007400200065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065002000760065007200730069006f006e006900200073007500630063006500730073006900760065002e>
    /JPN <FEFF9ad854c18cea306a30d730ea30d730ec30b951fa529b7528002000410064006f0062006500200050004400460020658766f8306e4f5c6210306b4f7f75283057307e305930023053306e8a2d5b9a30674f5c62103055308c305f0020005000440046002030d530a130a430eb306f3001004100630072006f0062006100740020304a30883073002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000204ee5964d3067958b304f30533068304c3067304d307e305930023053306e8a2d5b9a306b306f30d530a930f330c8306e57cb30818fbc307f304c5fc59808306730593002>
    /KOR <FEFFc7740020c124c815c7440020c0acc6a9d558c5ec0020ace0d488c9c80020c2dcd5d80020c778c1c4c5d00020ac00c7a50020c801d569d55c002000410064006f0062006500200050004400460020bb38c11cb97c0020c791c131d569b2c8b2e4002e0020c774b807ac8c0020c791c131b41c00200050004400460020bb38c11cb2940020004100630072006f0062006100740020bc0f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020c774c0c1c5d0c11c0020c5f40020c2180020c788c2b5b2c8b2e4002e>
    /LTH <FEFF004e006100750064006f006b0069007400650020016100690075006f007300200070006100720061006d006500740072007500730020006e006f0072011700640061006d00690020006b0075007200740069002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b00750072006900650020006c0061006200690061007500730069006100690020007000720069007400610069006b007900740069002000610075006b01610074006f00730020006b006f006b007900620117007300200070006100720065006e006700740069006e00690061006d00200073007000610075007300640069006e0069006d00750069002e0020002000530075006b0075007200740069002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400610069002000670061006c006900200062016b007400690020006100740069006400610072006f006d00690020004100630072006f006200610074002000690072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610072002000760117006c00650073006e0117006d00690073002000760065007200730069006a006f006d00690073002e>
    /LVI <FEFF0049007a006d0061006e0074006f006a00690065007400200161006f00730020006900650073007400610074012b006a0075006d00750073002c0020006c0061006900200076006500690064006f00740075002000410064006f00620065002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006100730020006900720020012b00700061016100690020007000690065006d01130072006f00740069002000610075006700730074006100730020006b00760061006c0069007401010074006500730020007000690072006d007300690065007300700069006501610061006e006100730020006400720075006b00610069002e00200049007a0076006500690064006f006a006900650074002000500044004600200064006f006b0075006d0065006e007400750073002c0020006b006f002000760061007200200061007400760113007200740020006100720020004100630072006f00620061007400200075006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002c0020006b0101002000610072012b00200074006f0020006a00610075006e0101006b0101006d002000760065007200730069006a0101006d002e>
    /NLD (Gebruik deze instellingen om Adobe PDF-documenten te maken die zijn geoptimaliseerd voor prepress-afdrukken van hoge kwaliteit. De gemaakte PDF-documenten kunnen worden geopend met Acrobat en Adobe Reader 5.0 en hoger.)
    /NOR <FEFF004200720075006b00200064006900730073006500200069006e006e007300740069006c006c0069006e00670065006e0065002000740069006c002000e50020006f0070007000720065007400740065002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065007200200073006f006d00200065007200200062006500730074002000650067006e0065007400200066006f00720020006600f80072007400720079006b006b0073007500740073006b00720069006600740020006100760020006800f800790020006b00760061006c0069007400650074002e0020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740065006e00650020006b0061006e002000e50070006e00650073002000690020004100630072006f00620061007400200065006c006c00650072002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200065006c006c00650072002000730065006e006500720065002e>
    /POL <FEFF0055007300740061007700690065006e0069006100200064006f002000740077006f0072007a0065006e0069006100200064006f006b0075006d0065006e007400f300770020005000440046002000700072007a0065007a006e00610063007a006f006e00790063006800200064006f002000770079006400720075006b00f30077002000770020007700790073006f006b00690065006a0020006a0061006b006f015b00630069002e002000200044006f006b0075006d0065006e0074007900200050004400460020006d006f017c006e00610020006f007400770069006500720061010700200077002000700072006f006700720061006d006900650020004100630072006f00620061007400200069002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000690020006e006f00770073007a0079006d002e>
    /PTB <FEFF005500740069006c0069007a006500200065007300730061007300200063006f006e00660069006700750072006100e700f50065007300200064006500200066006f0072006d00610020006100200063007200690061007200200064006f00630075006d0065006e0074006f0073002000410064006f0062006500200050004400460020006d00610069007300200061006400650071007500610064006f00730020007000610072006100200070007200e9002d0069006d0070007200650073007300f50065007300200064006500200061006c007400610020007100750061006c00690064006100640065002e0020004f007300200064006f00630075006d0065006e0074006f00730020005000440046002000630072006900610064006f007300200070006f00640065006d0020007300650072002000610062006500720074006f007300200063006f006d0020006f0020004100630072006f006200610074002000650020006f002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000650020007600650072007300f50065007300200070006f00730074006500720069006f007200650073002e>
    /RUM <FEFF005500740069006c0069007a00610163006900200061006300650073007400650020007300650074010300720069002000700065006e007400720075002000610020006300720065006100200064006f00630075006d0065006e00740065002000410064006f006200650020005000440046002000610064006500630076006100740065002000700065006e0074007200750020007400690070010300720069007200650061002000700072006500700072006500730073002000640065002000630061006c006900740061007400650020007300750070006500720069006f006100720103002e002000200044006f00630075006d0065006e00740065006c00650020005000440046002000630072006500610074006500200070006f00740020006600690020006400650073006300680069007300650020006300750020004100630072006f006200610074002c002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020015f00690020007600650072007300690075006e0069006c006500200075006c0074006500720069006f006100720065002e>
    /RUS <FEFF04180441043f043e043b044c04370443043904420435002004340430043d043d044b04350020043d0430044104420440043e0439043a043800200434043b044f00200441043e043704340430043d0438044f00200434043e043a0443043c0435043d0442043e0432002000410064006f006200650020005000440046002c0020043c0430043a04410438043c0430043b044c043d043e0020043f043e04340445043e0434044f04490438044500200434043b044f00200432044b0441043e043a043e043a0430044704350441044204320435043d043d043e0433043e00200434043e043f0435044704300442043d043e0433043e00200432044b0432043e04340430002e002000200421043e043704340430043d043d044b04350020005000440046002d0434043e043a0443043c0435043d0442044b0020043c043e0436043d043e0020043e0442043a0440044b043204300442044c002004410020043f043e043c043e0449044c044e0020004100630072006f00620061007400200438002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020043800200431043e043b043504350020043f043e04370434043d043804450020043204350440044104380439002e>
    /SKY <FEFF0054006900650074006f0020006e006100730074006100760065006e0069006100200070006f0075017e0069007400650020006e00610020007600790074007600e100720061006e0069006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b0074006f007200e90020007300610020006e0061006a006c0065007001610069006500200068006f0064006900610020006e00610020006b00760061006c00690074006e00fa00200074006c0061010d00200061002000700072006500700072006500730073002e00200056007900740076006f00720065006e00e900200064006f006b0075006d0065006e007400790020005000440046002000620075006400650020006d006f017e006e00e90020006f00740076006f00720069016500200076002000700072006f006700720061006d006f006300680020004100630072006f00620061007400200061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002000610020006e006f0076016100ed00630068002e>
    /SLV <FEFF005400650020006e006100730074006100760069007400760065002000750070006f0072006100620069007400650020007a00610020007500730074007600610072006a0061006e006a006500200064006f006b0075006d0065006e0074006f0076002000410064006f006200650020005000440046002c0020006b006900200073006f0020006e0061006a007000720069006d00650072006e0065006a016100690020007a00610020006b0061006b006f0076006f00730074006e006f0020007400690073006b0061006e006a00650020007300200070007200690070007200610076006f0020006e00610020007400690073006b002e00200020005500730074007600610072006a0065006e006500200064006f006b0075006d0065006e0074006500200050004400460020006a00650020006d006f0067006f010d00650020006f0064007000720065007400690020007a0020004100630072006f00620061007400200069006e002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200069006e0020006e006f00760065006a01610069006d002e>
    /SUO <FEFF004b00e40079007400e40020006e00e40069007400e4002000610073006500740075006b007300690061002c0020006b0075006e0020006c0075006f00740020006c00e400680069006e006e00e4002000760061006100740069007600610061006e0020007000610069006e006100740075006b00730065006e002000760061006c006d0069007300740065006c00750074007900f6006800f6006e00200073006f00700069007600690061002000410064006f0062006500200050004400460020002d0064006f006b0075006d0065006e007400740065006a0061002e0020004c0075006f0064007500740020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740069007400200076006f0069006400610061006e0020006100760061007400610020004100630072006f0062006100740069006c006c00610020006a0061002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030003a006c006c00610020006a006100200075007500640065006d006d0069006c006c0061002e>
    /SVE <FEFF0041006e007600e4006e00640020006400650020006800e4007200200069006e0073007400e4006c006c006e0069006e006700610072006e00610020006f006d002000640075002000760069006c006c00200073006b006100700061002000410064006f006200650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e007400200073006f006d002000e400720020006c00e4006d0070006c0069006700610020006600f60072002000700072006500700072006500730073002d007500740073006b00720069006600740020006d006500640020006800f600670020006b00760061006c0069007400650074002e002000200053006b006100700061006400650020005000440046002d0064006f006b0075006d0065006e00740020006b0061006e002000f600700070006e00610073002000690020004100630072006f0062006100740020006f00630068002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e00300020006f00630068002000730065006e006100720065002e>
    /TUR <FEFF005900fc006b00730065006b0020006b0061006c006900740065006c0069002000f6006e002000790061007a006401310072006d00610020006200610073006b013100730131006e006100200065006e0020006900790069002000750079006100620069006c006500630065006b002000410064006f006200650020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020006f006c0075015f007400750072006d0061006b0020006900e70069006e00200062007500200061007900610072006c0061007201310020006b0075006c006c0061006e0131006e002e00200020004f006c0075015f0074007500720075006c0061006e0020005000440046002000620065006c00670065006c0065007200690020004100630072006f006200610074002000760065002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e003000200076006500200073006f006e0072006100730131006e00640061006b00690020007300fc007200fc006d006c00650072006c00650020006100e70131006c006100620069006c00690072002e>
    /UKR <FEFF04120438043a043e0440043804410442043e043204430439044204350020044604560020043f043004400430043c043504420440043800200434043b044f0020044104420432043e04400435043d043d044f00200434043e043a0443043c0435043d044204560432002000410064006f006200650020005000440046002c0020044f043a04560020043d04300439043a04400430044904350020043f045604340445043e0434044f0442044c00200434043b044f0020043204380441043e043a043e044f043a04560441043d043e0433043e0020043f0435044004350434043404400443043a043e0432043e0433043e0020043404400443043a0443002e00200020042104420432043e04400435043d045600200434043e043a0443043c0435043d0442043800200050004400460020043c043e0436043d04300020043204560434043a0440043804420438002004430020004100630072006f006200610074002004420430002000410064006f00620065002000520065006100640065007200200035002e0030002004300431043e0020043f04560437043d04560448043e04570020043204350440044104560457002e>
    /ENU (Use these settings to create Adobe PDF documents best suited for high-quality prepress printing.  Created PDF documents can be opened with Acrobat and Adobe Reader 5.0 and later.)
  >>
  /Namespace [
    (Adobe)
    (Common)
    (1.0)
  ]
  /OtherNamespaces [
    <<
      /AsReaderSpreads false
      /CropImagesToFrames true
      /ErrorControl /WarnAndContinue
      /FlattenerIgnoreSpreadOverrides false
      /IncludeGuidesGrids false
      /IncludeNonPrinting false
      /IncludeSlug false
      /Namespace [
        (Adobe)
        (InDesign)
        (4.0)
      ]
      /OmitPlacedBitmaps false
      /OmitPlacedEPS false
      /OmitPlacedPDF false
      /SimulateOverprint /Legacy
    >>
    <<
      /AddBleedMarks false
      /AddColorBars false
      /AddCropMarks false
      /AddPageInfo false
      /AddRegMarks false
      /ConvertColors /ConvertToCMYK
      /DestinationProfileName ()
      /DestinationProfileSelector /DocumentCMYK
      /Downsample16BitImages true
      /FlattenerPreset <<
        /PresetSelector /MediumResolution
      >>
      /FormElements false
      /GenerateStructure false
      /IncludeBookmarks false
      /IncludeHyperlinks false
      /IncludeInteractive false
      /IncludeLayers false
      /IncludeProfiles false
      /MultimediaHandling /UseObjectSettings
      /Namespace [
        (Adobe)
        (CreativeSuite)
        (2.0)
      ]
      /PDFXOutputIntentProfileSelector /DocumentCMYK
      /PreserveEditing true
      /UntaggedCMYKHandling /LeaveUntagged
      /UntaggedRGBHandling /UseDocumentProfile
      /UseDocumentBleed false
    >>
  ]
>> setdistillerparams
<<
  /HWResolution [2400 2400]
  /PageSize [612.000 792.000]
>> setpagedevice




