
В. И. РУТЕНБУРГ

ТИТАНЫ
ВОЗРОЖДЕНИЯ



А К А Д Е М И Я  Н А У К  С С С Р  

Серия «Из истории мировой культуры»

В. И. РУТЕНБУРГ

ТИТАНЫ
ВОЗРОЖДЕНИЯ

2-Е ИЗДАНИЕ

Санкт-Петербург 
« Н А У К  А»

С.-Петербургское отделение 
199  1



В книге дается широкая картина эпохи Возрождения и Реформа­
ции в Италии и Германии, характеристика сложных противоречий 
периода перехода от феодализма к раннебуржуазным отношениям. 
На этом фоне показана деятельность четырех крупнейших представи­
телей эпохи, которых Энгельс назвал «титанами Возрождения», — 
Леонардо да Винчи, Дюрера, Макьявелли и Лютера.

Издание рассчитано на широкий круг читателей.

Ответственный редактор д-р ист. наук 
И. П. МЕДВЕДЕВ

Редактор издательства
ГР. К.'ПАЭГЛЕ)

0503010000-633 
054(02)-91 15-91 НП ©  Издательство «Наука», 1991 г.

ISBN 5-02-027305-8



Потерянный н возвращенный 
Леонардо

В Мадридской национальной библиотеке с давних пор 
хранились два больших кодекса рукописей Леонардо 
да Винчи. Они даже значились в официальном каталоге, 
однако ни один ученый не смог не только их изучить, 
но и увидеть, несмотря на то что они имели точный 
адрес и место жйтельства — шифр и полку в отделе ру­
кописей. Не было и запрета выдавать их исследова­
телям, которые выписывали и получали кодексы, отме­
ченные в каталоге, но разочарованно возвращали об­
ратно, убеждаясь, что эти рукописи не имеют никакого 
отношения к Леонардо. В чем же крылась причина 
этой мистификации? Может быть, Испания и не явля­
лась никогда обладательницей леонардовских творе­
ний? А если являлась, то какими путями могли они 
прибиться к берегам Пиренейского полуострова?

Все свои рукописи Леонардо завещал своему 
постоянному спутнику и ученику Франческо Мельци, 
который из Франции привез их в свое поместье Ваприо 
д’Адда, недалеко от Милана. Франческо прожил после 
кончины Леонардо 51 год. Он бережно хранил и изу­
чал драгоценное наследие, на основе записок своего 
великого учителя составил «Трактат о живописи», 
но его сын Орацио не смог оценить значение рукописей, 
перешедших к нему от отца, и свалил их на чердак. 
Домашний учитель семьи Мельци — Лелио Гаварди, 
пользуясь таким небрежением, без труда завладел 
тринадцатью записными книжками Леонардо и отпра­
вился во Флоренцию с целью выгодно продать их вели­
кому герцогу Тосканскому Франческо I. Сделка не со­
стоялась, и Гаварди попросил своего друга Амброджо 
Маццента отвезти рукописи в Милан и вернуть их 
Орацио Мельци. В своих мемуарах Маццента сообщает, 
что Орацио не взял их, а подарил все эти тринадцать 
записных книжек Леонардо ему, Мацценте.
1* 3



Здесь и начинается испанская эпопея леонардовых 
рукописей.

Помпео Леони — итальянец из Ареццо, придворный 
скульптор испанского короля Филиппа II,1 мастер брон­
зовых поделок — проявил живой интерес к рукописям 
Леонардо и с 1582 г. начал получать их в обмен на 
обещание оказывать услуги и покровительство семье 
Мельци. К 1590 г. Леони стал владельцем почти всех 
сочинений Леонардо, в том числе и большинства за­
писных книжек, которые были подарены Мацценте ми­
ланцем Орацио Мельци. В 1591 г. Леони покинул 
Милан и переселился в Мадрид. Меркантильные нак­
лонности наследников Леони привели к раздроблению 
рукописного наследия Леонардо, части которого с 
1622 г. стали уходить в Англию и во Францию, меняя 
затем свои адреса и своих владельцев вплоть до 
XIX века.

Одна из частей единого в прошлом фонда Леонардо 
была продана мадридскому коллекционеру Хуану 
д’Эсгшна, который показывал свое собрание принцу 
Уэльскому, ставшему позднее королем Англии 
Карлом I, а затем итальянцу Винченцо Кардуччи. 
Оба они были восхищены двумя рукописными кодек­
сами Леонардо да Винчи. После кончины д’Эспины 
вся коллекция по завещанию перешла к испанскому 
королю Филиппу IV В ее составе находились и ру­
кописи Леонардо. Они стали достоянием дворцовой, а 
затем Мадридской национальной библиотеки, где и бы­
ли — очевидно, с целью более гарантированной сохран­
ности — засекречены при помощи условного шифра, 
тайна которого передавалась устно и была давно 
утрачена. В каталоге, изданном в XIX в., рукописные 
кодексы Леонардо (ныне именуемые Мадридский ко­
декс I и Мадридский кодекс II) шли под шифром 
«Аа 19 и 20», а стояли под номерами «Аа 119 и 120». 
Это было установлено лишь в начале 1965 г. директором 
отдела рукописей Мадридской национальной библи­
отеки, а в 1967 г. принадлежность этих книг была 
подтверждена официально: их автором безусловно был 
великий винчианец. Такова краткая история потерян­
ного и возвращенного Леонардо.

Если испанская эпопея закончилась удачно — най­
дены ценнейшие неизученные рукописи Леонардо, то 
более печальной оказалась эпопея итальянская, едва
.4



не закончившаяся гибелью той части рукописного нас­
ледия, которая оставалась на родине Леонардо. 
Правда, рукописи эти хранились в архиве и изучались 
исследователями. Но неосторожное обращение с ру­
кописью, расчленение рукописного кодекса по произ­
волу ретивого архивиста или ученого — горе-рефор­
матора может изменить внутренний порядок трудов 
автора, привести к потере хронологической нити их 
появления. Именно это произошло с рукописями Лео­
нардо, попавшими к человеку, понимавшему, что они 
могут принести ему материальные и политические вы­
годы, но неспособному оценить их научное значение. 
Этим человеком был тот же Помпео Леони, ставший 
распорядителем судьбы леонардовского наследия. Тем 
более что он не был ни архивистом, ни ученым, а, как 
уже сказано, придворным испанского короля по скуль­
птурной части. Для придания более привлекательной 
формы редкому товару, монопольным владельцем кото­
рого он был, Леони стал расчленять записные книжки 
Леонардо и создавать из них крупноформатные ко­
дексы, наклеивая листы записных книжек на большие 
листы плотной белой бумаги. Это привело к утрате 
или порче текста, чертежей, рисунков обратной сто­
роны леонардовских листков и даже потере некоторых 
из них. Один из таких томов, «укомплектованных» 
Леони, в 30—40-х годах XVII в. был продан графу 
Арунделю в Англию, затем он перешел в Виндзорскую 
королевскую библиотеку. Другой том — так называ­
емый Атлантический кодекс — был куплен миланским 
графом Арконати, передавшим его в 1636 г. Амбро- 
зианской библиотеке в Милане. В 90-х годах XVIII в. 
он был конфискован Наполеоном и вывезен из Милана 
в Париж, а после окончания наполеоновских войн 
снова возвращен в родной город. Этот кодекс необ­
ходимо было не только тщательно хранить, но и вос­
становить по возможности все, что было повреждено 
при помощи ножниц и клея компилятором Леони, 
который при составлении кодекса отбирал для него 
записи Леонардо по механике совершенно произвольно. 
В 1962 г. по предложению миланского архиепископа 
Джованни Баттиста Монтини (будущего папы Па­
вла VI) Атлантический кодекс был передан в монастыр­
ские мастерские Гроттаферраты (близ Рима) для 
реставрации, которая производилась в течение целого

5



десятилетия с применением самых современных техни­
ческих методов; материал письма (бумага или пер­
гамен) был промыт, а текст закреплен. Ныне Атланти­
ческий кодекс состоит из 12 переплетенных в кожу то­
мов, насчитывающих 1068 страниц. Во Флоренции, 
дабы способствовать изучению кодекса исследова­
телями, печатается его новое факсимильное издание, 
первые тома которого уже увидели свет.2 Такова вторая 
страница истории потерянного и возвращенного Лео­
нардо.3

Двенадцать томов возрожденного Атлантического 
кодекса и пять томов факсимильного издания найден­
ных Мадридского кодекса I и Мадридского кодек­
са II 4 открывают новую эру в изучении всего насле­
дия Леонардо: испанские рукописи принесли 700 новых 
страниц к 6000 страниц старого фонда. Подготовка 
мадридских рукописей к печати потребовала нес­
кольких лет напряженной работы по транскрипции 
и комментированию текста, законченной к 1973 г. 
итальянским ученым Ладислао Рети, которому при­
надлежат и переводы текста на современный италь­
янский и на английский языки. Л. Рети при участии 
других леонардоведов подготовил также богато иллюст­
рированный том «Неизвестный Леонардо», насчиты­
вающий более 300 страниц.5 В 1968 г во Флоренции 
на итальянском языке вышла книга профессора фа­
культета живописи Калифорнийского университета 
(США) Карло Педретти «Неизданный Леонардо да 
Винчи. .».6 Возвращенный и возрожденный Леонардо 
начал изучаться. Это приведет к новым открытиям, 
к объяснениям загадок многообразного творчества од­
ного из титанов Возрождения — Леонардо да Винчи.

Миланский Колосс
Одна из загадок творчества Леонардо связана с соз­
данием миланского Колосса — конной статуи Фран­
ческо Сфорца.

Памятник знаменитому кондотьеру, а затем прави­
телю Милана должен был не только прославить прош­
лые деяния дома Сфорца, но и укрепить политический 
престиж одного из преемников Франческо — Лодовико 
Моро, фактического правителя Милана, считавшегося

.6



опекуном своего десятилетнего племянника Джан 
Галеаццо Сфорца. В письме к Лодовико Моро из 
Флоренции 30-летний Леонардо наряду с предложе­
нием многих своих военных изобретений писал:

«В мирное время я надеюсь не уступить никому 
в архитектуре и строительстве зданий, общественных 
и частных, в проведении каналов из одного места 
к другому. Как скульптор, в мраморе, бронзе или 
глине, и в живописи берусь выполнить все, что воз­
можно, не хуже любого, кто взялся бы померяться 
со мной.

Могу также приступить к работе над Конем из 
бронзы, статуя эта принесет бессмертную славу и 
вечное уважение светлой памяти синьора вашего отца 
и всего славного рода Сфорца».1

Это письмо не было чистой саморекламой: молодой 
мастер искренне верил в свои силы и понимал, нас­
колько сложна задача создания колоссального конного 
памятника основателю новой миланской династии. 
Понимал это и заказчик — Лодовико Моро, который 
уже несколько лет назад, будучи во Флоренции, мог 
разведать о способностях флорентийских мастеров, 
а возможно, даже вести с ними, в том числе и с Лео­
нардо, предварительные переговоры.2 Более вероятной 
причиной обращения Леонардо с предложением начать 
работу над статуей Сфорца Первого представляется 
то обстоятельство, что об этом проекте, задуманном 
правителями Милана почти за 10 лет до этого письма, 
шла широкая молва. Нет сомнения, что об этом знали 
и во Флоренции, особенно в кругах мастеров кисти 
и резца. Десятый и последний пункт письма Леонардо 
соединял в себе дифирамбическую декларацию, обра­
щенную к дому Сфорца, с конкретной программой 
создания в его честь вечного панегирика в бронзе. 
Тем самым Леонардо, подтверждая реальность самой 
идеи Моро, укреплял уверенность правителя в осу­
ществлении его давней мечты. Это была не только 
декларация: зрелый художник, смелый мыслитель и 
дерзновенный открыватель, Леонардо действительно 
верил во всемогущество своего гения, и поэтому его 
напоминание о Коне было не только тонким дипло­
матическим шагом. Не бахвальство, а убежденность 
ученого-новатора звучат в его словах: «А если что- 
нибудь из вышеназванного покажется кому-либо ие-

7



возможным и невыполнимым, заявляю о том, что я 
готов провести опыт в вашем парке или другом месте, 
угодном вашей светлости, коей нижайше себя пре­
поручаю».3

В Милан Леонардо прибыл в 1482 г. и пробыл 
там 18 лет. За это время он занимался многими делами, 
в том числе и проблемами, связанными с созданием 
и сооружением Коня. Первые проекты были относитель­
но скромными: предполагалось отлить конную статую 
в натуральную величину. Но такой размах не соот­
ветствовал претензиям Лодовико Моро, справедливо 
считавшего, что Италии как единого целого нет, но 
что она могла бы быть единой, если бы ему удалось 
овладеть ею. Было решено создать памятник колос­
сальных размеров: высота только одного коня должна 
была превысить 7 метров, а все сооружение требовало 
более 100 тонн бронзы. Миланский Колосс превосходил 
все известные до того подобные скульптуры. «Было 
ли когда-нибудь что-либо подобное сооружено в 
Риме. .», — записал Леонардо в эти годы.4

Возрождение вовсе не было копированием античных, 
древнеримских творений, хотя на них учились и Дона­
телло, и Микеланджело, и Леонардо. Возрождение 
было более сложным и более глубоким этапом в ис­
кусстве, строительной технике, новым по своей масш­
табности и по своему мировосприятию. Титаны Воз­
рождения — художники, инженеры, политики, рефор­
маторы, — такие как Леонардо, Дюрер, Макьявелли, 
Лютер, — впитали в себя положительный опыт сред­
невековья, но не стали его учениками и продолжате­
лями. Они переработали его, включив все то лучшее, 
что мог дать для их поисков и творений опыт прошлого. 
Чтобы пойти дальше и стать выше средневековых 
норм, нужно было обладать смелостью новаторов 
и революционностью, беспощадно ломающими обще­
признанные барьеры.

Обращаясь к миланскому Колоссу, Леонардо учиты­
вал опыт античных и средневековых теоретиков,5 
но создание столь сложного сооружения требовало 
рассмотрения целой серии новых никем еще не решен­
ных проблем.6 В тетрадях Леонардо описываются спо­
собы литья, подъемные приспособления, эскизы лесов. 
В планы Леонардо входила отливка статуи целиком, 
чтобы избежать швов, искажающих скульптуру, 
8



Ри
с.

 
1. 

Л
ео

на
рд

о 
да

 В
ин

чи
. 

За
м

ок
 С

ф
ор

ца
 в

 М
ил

ан
е.

 
К

ар
ан

да
ш

. 
М

еж
ду

 1
48

2 
и 

14
89

 г
г.

 П
ар

иж
, 

И
нс

ти
ту

т 
Ф

ра
нц

ии
.



отлитую по частям. Никогда до этого такая большая 
статуя не отливалась сразу. Это требовало размыш­
лений, многочисленных расчетов и экспериментов. 
Через 7 лет после приезда Леонардо в Милан Моро на­
чал сомневаться в том, что Леонардо завершит работу 
над Колоссом: «Хотя я поручил это дело Леонардо да 
Винчи, я не уверен в том, что он сможет выполнить 
его».7 Правитель Милана не мог понять, что для Лео­
нардо искусство — это наука, а наука требует не только 
внезапных озарений, но и проверки их на опыте.

В мае 1491 г. — через 9 лет после приезда Лео­
нардо в Милан — наконец появился Конь, но он был 
еще в буквальном смысле слова «колоссом на глиня­
ных ногах» — это была глиняная модель памятника. 
Она была установлена на старом дворе герцогской 
резиденции Лодовико Моро и в 1493 г. выставлена 
там на обозрение по случаю церемонии помолвки 
Марии Бьянки, племянницы Моро, с императором Мак­
симилианом. Джорджо Вазари писал об этой глиняной 
модели: «. .Утверждают, что никогда не видели. . 
произведения более прекрасного и величественного».8 
Это впечатление от Колосса можно считать верным, 
но несколько обобщенным, как и все характеристики 
Вазари, создававшего биографии художников по заду­
манным им трафаретам, отвечавшим представлениям и 
идеям той эпохи.9 Более конкретной и глубже про­
никающей в творческий метод Леонардо представля­
ется характеристика Коня, данная Паоло Джовио в 
краткой биографии Леонардо, написанной в конце 
20-х годов XVI в., как один из трех диалогов о зна­
менитых мужах и женщинах: «В мощном разбеге 
тяжелодышащего коня проявилось как величайшее 
мастерство скульптора, так и высшее знание природы» 
(rerum naturae eruditio summa).w

Здесь сочетаются такие неотъемлемые черты Лео­
нардова гения, как предельно выраженная четкость и 
законченность мастерства, знание (а не копирование) 
природы, умение передать не только момент движения, 
но как бы продолжающееся движение во всей его 
жизненной экспрессии, что можно обнаружить и в 
других работах Леонардо — «Ангиарской битве», 
«Поклонении волхвов», «Тайной вечере».

Колоссу не суждено было стать бронзовым: Конь 
так и не был отлит. «Беспокойный век Леонардо»,
ю



как образно назвал итальянский ученый Эудженио 
Гарен годы создания миланского шедевра, был пери­
одом, когда политическое равновесие Италии было на­
рушено, когда на Италию двинулись оснащенные 
невиданно разрушительной артиллерией, отбросившие 
рыцарскую этику беспощадные французские полчища. 
Династии Сфорца было не до прославления — речь 
шла о ее спасении. Значительная часть бронзы, 
предназначенной для миланского Колосса, была в 
1494 г. продана зятю Лодовико Моро — феррарскому 
герцогу Эрколе I, союзнику Милана, и пошла на от­
ливку пушек. В их производстве принимал участие 
и знаменитый в те времена литейщик Джаннино Аль- 
бергетти, которого знал Леонардо да Винчи.11

Обстановка, в которой оказалось Миланское 
герцогство — замок и щит Италии, — была понятна Ле­
онардо: «О Коне я ничего не буду говорить, так как 
знаю, какие ныне стоят времена», — писал он Моро.12 
Летом 1499 г французы вторглись в миланские земли, 
осенью Милан стал уже принадлежать пришельцам, 
Моро бежал, затем ненадолго вернулся в Милан, 
был схвачен, в железной клетке отправлен во Францию, 
где последние свои годы, почти целое десятилетие, 
провел в заключении. Итог правления Лодовико Моро 
был четко и лаконично сформулирован Леонардо: 
«Герцог лишился государства, имущества, свободы 
и не закончил ни одного из своих дел».13

Обычно в литературе этот его отрывок трансплан­
тируется на биографию самого Леонардо, в том смысле, 
что и основные его замыслы не были доведены до 
конца. 14 В определенной степени это так, но важно 
не распространять эту формулу на все творчество 
гениального винчианца, изображая из него превеликого 
чудака и нс менее великого неудачника. Можно 
ли считать, что Леонардо мало сделал или ничего 
не закончил? Если прибегнуть только к аргументации, 
основывающейся на перечне, достаточно назвать милан­
скую «Тайную вечерю», парижскую «Джоконду», 
ватиканского «Св. Иеронима», ленинградских «Ма­
донну Бенуа» и «Мадонну Литту», краковскую «Даму 
с горностаем», вашингтонскую «Джиневру деи Бенчи», 
чтобы судить о творческой продуктивности великого 
труженика, глубокого мыслителя и гениального ху­
дожника, которому удалось достичь вершин искусства

11



Возрождения. Если к этой галерее шедевров прибавить 
энциклопедическую библиотеку его открытий, описаний, 
глубокомысленных сомнений и остроумных сентенций, 
то перед нами возникнет реальный образ человека 
могучего интеллекта и энергичного созидателя. «Не­
удачником» такого человека можно считать только в 
том смысле, что не в с е  его бесконечные опыты, 
проекты, работы были удачно завершены, с чем могли 
бы справиться только несколько научных институтов, 
проектно-конструкторских бюро и подчиненных им 
предприятий, если бы все это было в распоряжении 
Леонардо в условиях конца Кватроченто и начала 
Чинквеченто. Следует учесть, что, как правило, 
только живописные и скульптурные, но далеко не все 
инженерные работы Леонардо оплачивались заказчи­
ками — коронованными либо церковными меценатами 
и — реже — правительствами республик. Крайне ин­
тересна самооценка Леонардо, на склоне лет подво­
дившего итог своей деятельности: «Хорошо прожитая 
жизнь — долгая жизнь» (La vita bene sresa longa e) .lb

Эта формула вовсе не свидетельствует о безмятеж­
ной уравновешенности Леонардо и полной его удовлет­
воренности. Многому препятствовали исторические 
условия, в которых он жил и творил, хотя конфликт 
с окружением сопровождает почти каждого истинно ве­
ликого творца, выходящего за рамки эпохи.

В. П. Зубов дал убедительную и тонкую харак­
теристику внутренних противоречий и конфликтов, 
личных и творческих, «которые делают титаническую 
фигуру Леонардо да Винчи подлинно трагичной».17 
Она совершенно закономерно противоречит образу 
Леонардо, созданному Вазари через три десятилетия 
после его кончины. Его Леонардо — гармоническая 
личность, соответствующая идеалам Возрождения: 
силач, красавец, мыслитель, гений, почти маг: «Мы 
постоянно видим, как под воздействием небесных 
светил, чаще всего естественным, а то и сверхъестест­
венным путем, на человеческие тела обычно изливаются 
величайшие дары и что иной раз одно и то же тело 
бывает с переизбытком наделено красотой, обаянием 
и талантом, вступившими друг с другом в такое сочета­
ние, что, куда бы такой человек ни обращался, каждое 
его действие божественно настолько, что, оставляя 
позади себя всех прочих людей, он являет собой нечто
12



Рис. 2. Леонардо да Винчи. Автопортрет. Карандаш. Англия. 
Виндзорская королевская библиотека.

На рисунке рукой Леонардо сделана надпись на итальянском 
языке: «Я — Леонардо да Винчи». Эти слова написаны не
зеркальным почерком, которым, как правило, пользовался Леонардо, 
а обычным. Портрет передает облик Леонардо в последний период

его жизни.

дарованное как богам, а не приобретенное человечес­
ким искусством. Это люди и видели в Леонардо да 
Винчи. .».18 Гарен считает, что «портрет, создан­
ный Вазари, соответствует тому представлению, кото­
рое хотел оставить о себе сам Леонардо»; это справед­
ливо в той мере, в которой сам Леонардо показывал 
окружающим «созданный им характер» 19 и каким он 
им казался. В действительности внутренний мир Ле­
онардо был полным противоречий, тревог, надежд,

13



колебаний, но и ненасытной жажды познаний и побед. 
К Леонардо, как и к другим титанам Возрождения, 
во многом применима характеристика А. И. Герцена: 
«Все вместе придавало тогдашним деятелям характер 
трепетного беспокойства и волнения. Они не были в 
полном миру ни с собою, ни с окружающим. Они 
были беспокойны, потому что окружающий их порядок 
становился пошлым и нелепым, а внутренний был потря­
сен; .таким людям. не дается великий талант 
счастливо и спокойно жить в среде, прямо противопо­
ложной их убеждениям».20

Легкомысленной разбросанностью («не будь он 
столь переменчивым и непостоянным») объясняет Ва­
зари метания Леонардо от одной «затеи» к другой 
и создает версию, бытующую и поныне, будто эта 
черта его характера была причиной того, что он якобы 
не завершил ни одной из своих работ.21

Одним из таких случаев можно было бы считать 
и историю с Конем. Глиняный Колосс прожил восемь 
лет; в 1499 г. гасконские стрелки Людовика XII 
расстреляли его в приступе бесшабашного веселья по­
бедителей. Колосс был повержен, хотя два года спустя 
герцог Феррарский еще вел переговоры о его приоб­
ретении. Глиняный Конь дал трещины, а затем и 
рассыпался на части. Так погиб миланский Колосс.

От памятника Сфорца остались многочисленные 
подготовительные наброски. Леонардо изучал различ­
ные варианты: вздыбленный над поверженным против­
ником конь (не его ли описывает Паоло Джовио?), 
или конь, спокойно идущий с поднятой правой передней 
ногой. Леонардо остановился на последнем варианте.

«Леонардо достигает в окончательном варианте 
поразительной уравновешенности композиции, кри­
стальной ясности силуэта и замечательной обобщен­
ности в трактовке движения. Если бы этот монумент 
был отлит, то он явился бы достойным соперником 
статуй Марка Аврелия, Гаттамелаты и Коллеони,22 
с которыми он мог бы смело поспорить пластической 
красотой контура, выразительными, мощными пропор­
циями и спокойной, героической величествен­
ностью общего замысла».23

«Если бы этот монумент был отлит. .». История 
в лице Лодовико Моро, употребившего бронзу на пу­
шки, и гасконских стрелков, погубивших модель,
14



Рис. 3. Леонардо да Винчи. Эскиз Коня к памятнику Сфорца. 
Между 1488 и 1490 гг. Англия, Виндзорская королевская 

библиотека.

сделала свое дело. Марс победил Аполлона. Этим, 
однако, не снимается вопрос о том, насколько «виновен» 
автор Колосса в том, что Конь Сфорца не стал рядом 
с конем Марка Аврелия и конем Коллеони. Моро, 
как уже сказано, сомневался в том, что Леонардо 
«сможет выполнить его». Модель Колосса опровергла 
это мнение — скульптура была создана; но опровергла 
не до конца. В течение многих столетий не могли 
с достаточной уверенностью решить вопрос: смог ли 
бы Леонардо успешно справиться с отливкой такой 
колоссальной статуи, была ли бы им решена эта тех­
ническая задача?

Ныне это сомнение рассеяно: около двадцати стра­
ниц Мадридского кодекса II дают ясное представление 
об идее и конкретных способах отливки миланского 
Колосса. Мадридский кодекс II не представляет 
собой единой рукописи, но его листы с 141 по 157 
фактически составляют отдельный раздел, целиком 
посвященный проблеме отливки конной статуи Сфорца.



Его практическая часть обеспечивала возможность 
такой отливки, а теоретическая фактически представ­
ляла собою руководство по литейному делу.

Леонардо готов был осуществить отливку Коня уже 
в конце 1493 г.: на листке Мадридского кодекса II 
Леонардо, нарисовав идущего могучего коня, написал: 
«Я решил отлить коня лежащим на боку и без хвоста» 
— и поставил дату — «20 декабря 1493 г.».24 Несколько 
позднее Леонардо изменил это решение и счел раци­
ональным отливать коня в перевернутом положении, 
чтобы расплавленная бронза лучше заполнила форму. 
Им был подготовлен чертеж конструкции для транс­
портировки огромной литейной формы и установки 
ее в необходимое положение, а также чертеж, показы­
вающий, как эта форма должна была разбираться. 
Он рисует пояса, удерживающие части наружной фор­
мы. «Конь может быть отлит за один день, — писал 
Леонардо. — Понадобится половина судна алебастра. 
Хорошо».25 Леонардо отказался от обычного метода 
отливки, при котором терялась восковая матрица. 
При этом методе глиняная сердцевина обливалась 
слоем воска, затем сверху прилаживалась наружная 
форма. Воск разогревали, он вытекал, и в образовав­
шуюся форму заливали расплавленный металл. При 
таком способе терялась первоначальная модель. Судя 
по чертежам и надписям на них, Леонардо пришел 
к новому, более эффективному способу отливки: 
«Половина судна алебастра» была необходима для из­
готовления наружной алебастровой формы с глиня­
ного оригинала. Затем эта форма разнималась, изнутри 
покрывалась слоем воска (или гончарной глины), 
на который наносилась огнеупорная глина. Внутрен­
няя форма подвергалась обжигу, восковое (или глиня­
ное) покрытие изымалось, и в пространство, образо­
вавшееся между двумя формами, заливался воск, 
служащий в качестве матрицы, на которой исправля­
лись возможные дефекты. Затем восковая матрица по­
крывалась слоем огнеупорной глины, которая образо­
вывала новую форму. Воск нагревался и вытекал: 
внешняя форма разнималась, обжигалась, вновь соби­
ралась и прикреплялась к внутренней форме. После 
всего этого заливалась расплавленная бронза. Спустя 
два века — в 1699 г. в Париже была отлита колоссаль­
ная конная статуя Людовика XIV, и способ ее отливки
16



Рис. 4. Леонардо да Винчи. Голова Коня. Карандаш. 1493 г. 
Мадрид, Национальная библиотека.

был почти точным повторением леонардовского. Прак­
тическая возможность осуществления отливки милан­
ского Колосса подтвердилась. Конь мог быть отлит 
за один день. Но этого дня не было. Причиной тому были 
не абстрактные исторические условия эпохи, которые 
не позволили осуществить этот проект, а сочетание 
конкретных событий жизни Милана и жизни самого 
Леонардо.

Исторические условия — войны, своеволие прави­
телей, многотрудный процесс создания шедевров искус­
ства их творцами — существовали и при создании
2 В. И. Рутенбург 17



таких конных памятников, как статуи Гаттамелаты 
и Коллеони, но для них «один день» нашелся. Если 
на исходе Кватроченто обстановка осложнилась, это 
не пресекло хода Возрождения и появления выдаю­
щихся произведений скульптуры, живописи и архитек­
туры. Позднее Возрождение было временем его рас­
цвета, осенним сбором его лучших плодов. Это не 
столько удивляет, сколько требует некоторых поясне­
ний. На высшем этапе был накоплен огромный те­
оретический и практический опыт во всех областях 
творчества, что не могло не привести к качествен­
ному скачку. Сложные условия политического земле­
трясения в Италии и Германии XVI в. вызвали не 
только страх и уныние, но и естественный протест, 
нашедший отображение в искусстве и литературе, 
в философско-религиозном мышлении. Доказатель­
ством тому девиз Леонардо — «Скорее смерть, чем 
усталость» (Prima morte she stanchezza)\2b творческое 
горение Дюрера; беспощадно смелые теории Макья­
велли; революционный протест молодого Лютера. Не 
допустима ли здесь некоторая параллель с русским 
XIX веком, принесшим в условиях самодержавной 
власти, наполеоновских войн, освободительного порыва 
Отечественной войны 1812 г. своеобразное Возрождение 
в поэзии, искусстве, литературе?

История миланского Колосса как один из наиболее 
показательных примеров творчества Леонардо дает 
право предположить, что он мог считать ее одной 
из своих побед, когда подводил итог своей жизни 
в оптимистическом афоризме о хорошо прожитой 
жизни.

Леонардо и Дюрер

Хорошо прожитая жизнь, полная исканий, находок, 
творческих успехов и новых исканий, жизнь, насыщен­
ная большим содержанием, действительно долгая, не­
зависимо от количества прожитых лет. Творческая 
жизнь Леонардо — долгая жизнь и в другом отноше­
нии: она продолжалась в творчестве других художни­
ков, соотечественников и чужеземцев.

Великим художником немецкого Возрождения был 
Альбрехт Дюрер. Знал ли он Леонардо? Был ли знаком
18



с его творчеством? Имело ли итальянское Возрождение 
влияние на подобное явление в Германии? Леонардо 
и Дюрер, Италия и Германия. Было ли между ними 
что-либо общее?

Дюрер дважды посетил Италию. Одну из своих 
картин, как предполагают, он написал в Риме. Это кар­
тина «Христос среди книжников» с неразгаданной 
надписью: «труд пяти дней». В картине заметно силь­
ное влияние физиономических рисунков Леонардо да 
Винчи. Особенно это относят к профилю фигуры, рас­
положенной справа от Христа.1

До этого, летом 1505 г., Дюрер приезжал в Венецию. 
Светлейшая республика встретила его как великого 
мастера: его посетил сам дож, а также патриарх Вене­
цианский и Аквилейский. Посетил его и знаменитый 
венецианский художник Джованни Беллини. В Венеции 
Дюрер берется за крупную работу — алтарную кар­
тину для церкви Сан-Бартоломео — «Праздник венков 
из роз». Это было вызовом венецианским художни­
кам — алтарная и портретная живопись были их искон­
ными жанрами. Недаром многие венецианские мастера 
встретили Дюрера с некоторой завистью и неприязнью. 
Сюжет картины питала немецкая действительность: 
еще в 70-х годах XV в. в Германии возникли «братства 
венков из роз», в которые входили и клирики, и светские 
люди. Тогда же возникли и первые символические изоб­
ражения раздачи венков из роз. Дюрер не идет по ли­
нии этих произведений. Он создает монументальное 
творение, в основе которого дано светское решение 
темы. Картина представляет собой групповой портрет, 
на котором изображены конкретные исторические 
личности: донаторы,2 строитель немецкого подворья в 
Венеции Иероним Буркардис из Шпейера, сам Дюрер, 
папа Юлий II и император Максимилиан. Лицо папы не 
имеет подлинного портретного источника, а для 
изображения Максимилиана использована, очевидно, 
зарисовка миланского художника из круга Леонардо 
да Винчи.3

Дюрер и Леонардо встретились, их творческие пути 
переплелись. . Было ли это прямым заимствованием 
у Леонардо? И, что еще важнее, было ли немецкое 
Возрождение производным от итальянского? И было ли 
вообще Возрождение в Германии, или был только 
гениальный Дюрер, ученик итальянских титанов?

2* 19



Рис. 5. Альбрехт Дюрер. Автопортрет. Масло. 1498 г.
Мадрид, Прадо.

В «Празднике венков» есть немало от итальянцев: 
профили и портреты леонардовского типа и леонардов- 
ской школы, типично венецианский строй картины 
и элементы венецианской колористики, такие детали, 
характерные для венецианской живописи, как плат за 
фигурой девы Марии и ангел с лютней у ее ног, а глав­
ное — обобщение, которое было под силу только круп­
нейшим представителям итальянского Возрождения. 
Однако это был не Леонардо, а Дюрер, со всеми при­
сущими немецкому искусству характеристиками и 
со своим индивидуальным ренессансным вйдением.

Картина была ярким образцом того, как художники 
Возрождения, используя религиозный сюжет, созда­
вали произведение, наполненное жизненной правдой,
20



человеческими эмоциями, индивидуальными характе­
рами. Сюжет картины состоял в раздаче роз девой 
Марией и св. Домиником, который считался основа­
телем «братств венков из роз». Картина основывалась 
на обычном сюжете «святых собеседований» (Богоро­
дица с младенцем среди святых). В изображении 
деталей — драгоценных камней, лат, одеяний — скру­
пулезная северная конкретность. Что же преобладает 
в картине: итальянские влияния или немецкая основа? 
На этот вопрос дан убедительный ответ: «. это не ме­
ханический конгломерат различных элементов. Кар­
тина представляет собой органичное и новое, вполне 
ренессансное произведение».4 Надо, конечно, иметь 
в виду, что картина писалась в Венеции и для Венеции, 
хотя это, с другой стороны, тем более подчеркивает, 
насколько венецианские ее стороны были не только 
близки Дюреру, но и органически сливались с само­
бытным творчеством одного из немецких титанов Воз­
рождения.

Таким образом, обнаруживаются точки соприкосно­
вения у Леонардо и Дюрера, у немецкого и итальян­
ского искусства конца XV — начала XVI в., у итальян­
ского и немецкого Возрождения.

Альбрехт Дюрер был на 19 лет младше Леонардо 
да Винчи. В год кончины Леонардо ему было 48 лет. 
Насколько период с последней трети Кватроченто 
до первых двух десятилетий Чинквеченто может быть 
назван эпохой Леонардо для искусства и научной 
мысли Италии, настолько последние десятилетия XV в. 
и первая треть XVI в. могут считаться эпохой Дюрера 
для Германии. В одной из работ М. Я. Либмана он 
выступает как «основатель и крупнейший представи­
тель немецкого Возрождения».5 Подтверждением 
этому могут служить и другие работы о Дю­
рере.6

После обучения в мастерской Вольгемута, далекого 
от всякого новаторства, 19-летний Дюрер, как этого 
требовала традиция, отправился в путешествие в дру­
гие города и земли для ознакомления с секретами 
живописного мастерства. Через 4 года Дюрер возвра­
щается в родной Нюрнберг и открывает собственную 
мастерскую. Здесь он делает перерисовки с итальян­
ских гравюр. Одной из них была «Битва морских бо­
жеств» с гравюры Андреа Мантеньи. Дюрер не только

21



учится у Мантеньи, но и вносит пластическую живость 
в подобную античному мраморному рельефу гравюру 
итальянского художника. Одна из итальянских гравюр 
дает ему повод к созданию рисунка «Смерть Орфея» 
со своей композицией. Дюрер учится у итальянцев, 
впитывая в себя античные традиции Италии.

Осенью 1494 г. он отправляется в Италию, где про­
водит несколько месяцев. Венеция произвела необы­
чайно сильное впечатление на молодого художника. 
Живая, кипучая, блестящая Венеция нашла свое 
олицетворение в фигуре венецианки, нарисованной им 
рядом с сдержанной нюрнбергской бюргершей. В Ита­
лии Дюрер нашел близкую его стремлениям художе­
ственную среду. Он изучает творчество Поллайоло, 
Лоренцо ди Креди, Мантеньи, Джентиле Беллини. 
У них он учится воспроизведению движений человече­
ского тела, копируя обнаженные фигуры из их произве­
дений. Дюрер не только копирует, но и делает само­
стоятельные наброски с обнаженной фигуры. В Вене­
ции Дюрер прошел не только школу обучения искусству 
итальянского Возрождения, но и школу воспитания: 
вся творческая атмосфера, в которой жили и работали 
итальянские художники, способствовала созреванию 
Дюрера как творческой личности возрожденческого 
типа, что не могло не оказать влияния и на его поведе­
ние, и на его дальнейшее творчество. Именно Италия 
сделала Дюрера первым немецким художником Воз­
рождения. Это был его первый решающий шаг к судьбе 
титана в искусстве.

Поездка в Италию дала Дюреру такой запас впе­
чатлений и опыта, который многие годы давал себя 
знать в его работах. Его итальянские впечатления полу­
чили новый толчок после приезда в 1500 г. в Нюрнберг 
итальянского художника Якопо деи Барбари, который 
был живым носителем итальянского искусства на не­
мецкой почве. Барбари работает в Нюрнберге, Майнце, 
Франкфурте, создает известный портрет молодого 
Альбрехта Бранденбургского. Через десять лет 
появится портрет этого правителя в изображении Дю­
рера. Барбари безусловно талантливый, хотя и далеко 
не первоклассный среди итальянцев этой эпохи худож­
ник. К тому же именно в начале XVI в. итальянское 
искусство оказывало наиболее сильное влияние на Дю­
рера и других крупных художников Германии.7 Дюрер
22



собирал и изучал рисунки и гравюры Барбари, обра­
щаясь к проблемам пропорции и перспективы. Один 
из учеников Дюрера — Ганс Зюсс из Кульмбаха — до 
поступления к нему работал с Якопо деи Барбари. 
В 1520 г., во время поездки по Нидерландам, Дюрер 
пытается приобрести или хотя бы увидеть оставшиеся 
в Мехельне рисунки Барбари. Не преувеличивая влия­
ния этого итальянского художника на Дюрера, нельзя 
и пренебрегать им. Во всяком случае именно в период 
пребывания Барбари в Нюрнберге Дюрер усиленно за­
нимался исполнением конструированных фигур.

Итальянские сюжеты вроде поэм Полициано, изве­
стных и в немецких изданиях, служат Дюреру темой 
для созданий таких его гравюр, как «Немезида». Изоб­
раженная по правилам, преподносимым такими антич­
ными классиками, как Витрувий, и его итальянскими 
последователями, она дана как живой образ в отличие 
от гравюры 1504 г «Адам и Ева», которая является 
строго сконструированным произведением и в то же 
время как бы итогом изучения Дюрером пропорций, 
как и картины того же названия, созданной в 1507 г 8

Итальянского типа портретом представляется и ре­
презентативный парадный автопортрет Дюрера 1498 г 
на котором он изобразил себя в роскошном одеянии, 
а главное, показал как человека Возрождения, предста­
вителя «республики мыслителей и творцов». За не­
сколько лет до этого Дюрер выразил в автопортрете- 
рисунке главное свое качество человека Возрожде­
ния — творческую одержимость. На этом не кончается 
итальянизм Дюрера. Так, например, его «Коронование 
Марии», известное лишь по копии, напоминает картину 
Рафаэля, хранящуюся в Ватикане.9

Таким образом, Дюрера как художника Возрожде­
ния во многом создала Италия. Художник масштаба 
и таланта Дюрера мог только выиграть от этого. Без 
итальянской школы творчество Дюрера носило бы иной 
характер. Однако Дюрер не стал бы титаном Возрожде­
ния, если бы он был т о л ь к о  учеником возрожден­
ческой Италии. Его содержание гораздо шире и 
глубже, а истоки, питавшие его творчество, много­
образны. Главным из них было немецкое искусство.

23



Дюрер и Грюневальд

Немецкое искусство имело свою специфику, и поэтому 
не могло быть немецкого мастера, который был бы 
совершенно оторван от родной почвы. Не был и не мог 
быть чужд ей и Дюрер. Он впитал в себя те истоки 
итальянского искусства, которые были созвучны и 
близки ему как мастеру и человеку: гармонию, осно­
ванную на рациональном научном изучении человека 
и природы, поиски идеала всесторонне развитой 
личности, сочетание глубины мысли с внешней красотой 
и физической силой. Свойственны ли немецкому 
искусству гармония и поиски идеала красоты? Не 
идет ли оно от мистики к эмоциональной экспрес­
сии? Можно ли встретить экспрессию в итальянском 
искусстве эпохи Возрождения? Одним словом: была ли 
эпоха Возрождения однохарактерной, одноплановой 
или же включала в себя гамму разнообразных 
звучаний?

Немецкое искусство уже в первой половине XV в. 
начало обращаться к реальному миру, к человеку, хотя 
еще и не дошло до обобщающих образов и характери­
стик, что будет свойственно художникам немецкого Воз­
рождения. Но этот более высокий этап не был одно­
типно выраженным течением.

Дюрер и Ганс Гольбейн Младший — художники-гу­
манисты, создающие красочный гимн человеку. Дос­
таточно обратиться к автопортретам Дюрера или из­
вестному портрету Эразма Роттердамского, создан­
ному Гольбейном. Альбрехт Альтдорфер — певец при­
роды — могучей, растворяющей в себе человека. Его 
«Св. Георгий» — лишь частица лесного пейзажа, неот­
делимый от буйства одетых пышной зеленью деревьев, 
а битва Александра Македонского с Дарием происхо­
дит на фоне торжествующих стихий природы.

В творчестве Альтдорфера «проявляется характер­
ный для немецкой духовной жизни пантеизм»,1 в то 
время как у Дюрера и Гольбейна, как и в классиче­
ском искусстве итальянского Возрождения, главным 
является человек, господствующий надо всем осталь­
ным. Эти параллельно развивающиеся линии не проти­
востояли друг другу, нередко они переплетались даже 
в творчестве одного художника. Дюрер, с его почти
24



Рис. 6. Альбрехт Дюрер. Рыцарь, смерть и дьявол. 
Гравюра на дереве. 1513 г.

леонардовским стремлением изучить и рационально 
объяснить природу и человека, в какой-то мере не был 
чужд мистике. Это не только результат «трагической 
раздвоенности»,2 но и закономерное отражение слож­
ного переплетения социально-экономических и идейно­

25



психологических противоречий Германии XV—XVI сто­
летий — страны первой в Европе буржуазной револю­
ции и второго закрепощения крестьян, антиклерикаль­
ного бунта и глубокой веры лютеран. В необычном 
переплетении и остром столкновении этих нераздели­
мых сторон немецкой истории и человеческой жизни 
следует искать истоки эмоциональной насыщенности, 
внутренней выразительности образа, экспрессии. 
Этим.и объясняется такая направленность творчества 
немецкого искусства этой эпохи в целом: большинство 
немецких художников стремится показать внутренний 
мир человека, его духовную красоту через эмоциональ­
ную выразительность образа, пренебрегая внешней 
красотой и классическим идеалом. Это «составляет 
сугубо национальную черту немецкого искусства 
эпохи Дюрера».3 Дюрер, представляющий классическое 
крыло немецкого искусства, находившегося на стыке 
с итальянским Возрождением, в годы, близкие 
к Реформации, допускал в своих работах, например 
в портрете своей матери, передачу образа через экс­
прессивность.4

Наиболее выразительным представителем проти­
воположного крыла был современник Дюрера — не­
мецкий художник, вошедший в историю искусства под 
именем Грюневальда, хотя его настоящее имя — 
Матис Нитхарт (Готхарт) 5 Эта его противополож­
ность состояла не только в том, что он не черпал из ан­
тичных и итальянских источников, но — и это глав­
ное — в том, что он был создателем глубоко эмоцио­
нального, экспрессивного искусства, граничащего с эк­
зальтацией, — искусства, объектом которого был че­
ловек. Изучение творчества Грюневальда за послед­
ние годы привело к попыткам выдвинуть его на первый 
план в немецком искусстве эпохи Возрождения, од­
нако, несмотря на выдающееся место, занимаемое его 
творчеством, Дюрер остается не только величайшим 
художником Германии, но и первым немецким худож­
ником, имеющим общеевропейское значение. Поэтому, 
несмотря на открытие Грюневальда, остается незыбле­
мой характеристика Дюрера как одного из титанов 
Возрождения.

Этот факт нисколько не ослабляет характеристику 
Грюневальда как крупнейшего специфически немецкого 
художника эпохи Возрождения и Реформации. Как и
26



Рис. 7. Грюневальд. Мария и Иоанн (фрагмент Изенгеймского 
алтаря 1512— 1515 гг.). Масло. Кольмар (Франция. Эльзас),

музей Унтерденлинден.

многие немецкие художники эпохи Дюрера, Грюне­
вальд некоторыми сторонами своего творчества был 
близок готике и мистике средневековья, но его мистика 
была обращена не в прошлое, а в настоящее, тесно свя­
занное с бунтующей реформационной Германией, пол­
ной драматических событий и героической борьбы. 
Выражением этой обстановки является такой шедевр 
Грюневальда, как Изенгеймский алтарь. Подчеркивая 
в нем мистическое, автор обращается к реальным 
переживаниям человека, его страданиям, убеждениям, 
пониманию счастья. Живые люди его алтаря источают 
эмоции и страстность. Эти убедительные образы соз­

27



даны благодаря не только интуиции или мистическому 
состоянию художника, но и прежде всего упорным 
поискам композиции, цветовых сочетаний, исходя­
щих из точных расчетов, Это приводит к монумен­
тальности отдельных фигур и всего произведения в це­
лом. Грюневальд — новатор и в этом плане художник 
Возрождения. Грюневальд — выразитель идей эпохи 
штурма и поражений и поэтому — художник Реформа­
ции.

Несмотря на свое направление, отличное от того 
классического, итальянизированного, которое в немец­
ком искусстве возглавлял Дюрер, Грюневальд не был 
чужд некоторому влиянию Италии, что свидетельствует 
о силе и первостепенном значении итальянского' Воз­
рождения для других стран Европы, а также о том, что 
даже такие далекие от классических возрожденческих 
норм художники, как Грюневальд, не могли пройти 
незатронутыми могучим дыханием страны Леонардо. 
Несмотря на динамичность и резко выраженную 
неуравновешенность и напряженность, в произведе­
ниях Грюневальда заметно владение тонким мастер­
ством перспективы, ракурса и светотени. Это дает 
право считать, что и Грюневальд, хотя и в меньшей 
степени, чем Дюрер, находился под влиянием искусства 
итальянского Возрождения, живым носителем которого 
для него мог быть тот же Якопо деи Барбари, который 
в 1508 г. работал во Франкфурте/ «Фаустовский дух 
Грюневальда — это дух нового времени, свойственный 
также. Дюреру. ., это дух, связывающий немца 
Грюневальда с итальянцем Микеланджело».8 Античная 
правильность облика воскресшего Христа, изображен­
ного Грюневальдом в Изенгеймском алтаре, идеальные 
пропорции его тела и лица если и не подобны фигурам 
Микеланджело, то безусловно идут от возрожденческих 
традиций, в отличие от распятого Христа того же произ­
ведения, отличающегося подчеркнуто грубыми экзаль­
тированными чертами. Не менее классическое построе­
ние обнаруживается и в рисунках Грюневальда, изобра­
жающих св. Себастьяна и св. Антония. Эти рисунки 
приближаются по своему исполнению к рисункам Дю­
рера.9

Такое взаимопроникновение искусства, влияние 
Италии (и Нидерландов) на творчество немецких ху­
дожников, как и определенное влияние Германии,
28



например Дюрера, особенно его графики, на искусство 
Италии (и Нидерландов), было вполне естественно 
в Европе конца XV — начала XVI в.

«. Вся Западная и Центральная Европа, — писал 
Энгельс, — развивалась теперь во взаимной связи, 
хотя Италия, благодаря своей от древности унасле­
дованной цивилизации, продолжала еще стоять во 
главе».10 На примере Дюрера в этом можно убедиться 
в полной мере. И если лишь в некоторых сторонах 
творчества Грюневальда можно обнаружить влияние 
Италии, то и это весьма показательно. Грюневальда 
связывает с Италией нечто более значительное — 
«фаустовский дух», «дух нового времени». «Архаичен, 
слишком предан средневековым традициям мастер 
Матис? — ставит вопрос советский ученый А. Н. Не­
милое. — Нет, в его творчестве сказывается какая-то 
иная задача искусства, и беспокойная напряженность 
фигур. скорее сродни тем образам пророков и сибилл, 
которые спустя три-четыре года появятся на пла­
фоне Сикстинской капеллы Ватикана, поражая 
изощренных итальянцев своей динамикой, вырази­
тельностью и колоссальной ,Смысловой нагруз­
кой”».11 Это удачное сопоставление может быть 
усилено, если учесть, что через 22 года после создания 
плафона Микеланджело обращается к алтарной стене 
Сикстинской капеллы, которая становится грандиоз­
ным полем для изображения Страшного суда, насыщен­
ного глубоким внутренним драматизмом. В этот позд­
ний период его творчества в живописи, скульптуре 
и графике нарастает эмоциональная насыщенность 
и экзальтация образов. По сравнению с прежними 
работами Микеланджело эти его произведения состав­
ляют новый период его творчества. «И, быть может, — 
пишет В. Н. Лазарев, — нигде титанизм его натуры 
не сказался столь ярко, как в том факте, что ему самому 
его творения казались ничем по сравнению с новыми 
задачами, которые он перед собой ставил» 12 (и кото­
рые, добавим, вырастали перед всем европейским 
искусством).

Это был новый этап Возрождения, но уже протекав­
шего в условиях контрреформации, феодально-като­
лической реакции, захватнических войн, разорявших 
Италию и способствовавших ее покорению чужеземца­
ми. Этот этап и принес с собой эмоциональную насыщен-

29



Рис. 8. Микеланджело Буонарроти (1475— 1564). Страшный 
суд. Фреска. 1535— 1541 гг. Сикстинская капелла собора 

св. Петра в Риме.

ность, экспрессию, драматизм, сменившие плавную 
уравновешенность, спокойную гармонию, могучую уве­
ренность «Давида» и персонажей плафона Сикстинской 
капеллы. «Фаустовский дух» позднего Микеланджело, 
прорывавшийся иногда и в рисунках Леонардо 
да Винчи, был сродни творчеству Грюневальда, которое 
протекало в условиях становления и гибели ранне­
буржуазной Германии, в условиях острых рели­
гиозных схваток, классовых битв. Дюрер олицетворяет 
собой классический этап Возрождения, период идеаль­
ной гармонии и красоты — эпоху Леонардо и раннего 
Микеланджело, Грюневальд — второй и последний

30



период Возрождения, период позднего Микеланд­
жело, эпоху «Страшного суда».

Возрождение не было одноплановой, статичной, ра­
дужной эпохой воскресших богов, оно прошло через 
несколько этапов, на которых отложился отпечаток 
всех сторон исторического процесса: расцвета и паде­
ния экономики, усиления и распада республик и синьо­
рий в Италии, первых проблесков буржуазных отно­
шений и нового закрепощения крестьян, бунтов против 
старой вселенской церкви и образования новых про­
тестантских консервативных порядков. Мысль фило­
софа и художника, продукция пера и кисти творческой 
личности не рождаются непосредственно из экономи­
ческого базиса общества, но не могут и изолироваться 
от него, особенно если речь идет о крупнейших пред­
ставителях своей эпохи, которые способны выразить 
ее суть, — о титанах Возрождения.13 Они жили в своей 
среде, питались ею, были ее частицей и, будучи твор­
ческими личностями, развивали и обогащали ее. Для 
раннего Леонардо такой средой была Флоренция, 
для Дюрера — Нюрнберг

Флоренция и Нюрнберг
Леонардо вырос во Флоренции — столице Возрожде­
ния. Дюрер — в Нюрнберге — центре немецкого гума­
низма. Их творчество вышло далеко за пределы Фло­
ренции и Нюрнберга, но все же Леонардо был флорен­
тиец, а Дюрер — нюрнбержец. Их творчество имело 
общеевропейское звучание, что нисколько не умаляет 
роли города, в котором они питались первыми истоками 
новых идей, новых открытий в области искусства 
и науки. Здесь они выросли и стали художниками 
и учеными. Можно особо изучать Леонардо как худож­
ника, философа, ученого, изобретателя, Дюрера — как 
живописца, гравера, скульптора, архитектора, что 
и сделано в огромном потоке посвященных им исследо­
ваний. Однако все это можно правильно понять, лишь 
обращаясь к совокупности всех сторон жизни: «Исто­
рия, — пишет итальянский историк Армандо Са- 
пори, — не может быть только экономической, или по­
литической, или литературной и т. д., но историей 
всего этого, вместе взятого».1 Леонардо и Дюрер,

31



Макьявелли и Лютер выросли в исторической обста­
новке родного города, действовали в конкретной исто­
рической обстановке своей страны, были, каждый 
по-своему, концентрированным выражением этой об­
становки, творцами и носителями ее идей и дел.

Для такой сложной эпохи, как Возрождение, осо­
бую важность приобретает мысль Энгельса о месте 
и роли базиса и различных моментов надстройки, опре­
деляющих формы культуры, философии, религии: 
«. .согласно материалистическому пониманию истории 
в историческом процессе определяющим моментом 
в конечном счете является производство и воспроиз­
водство действительной жизни. Ни я, ни Маркс боль­
шего никогда не утверждали. Если же кто-нибудь 
искажает это положение в том смысле, что экономиче­
ский момент является будто единственно определяю­
щим моментом, то он превращает это утверждение 
в ничего не говорящую, абстрактную, бессмысленную 
фразу. Экономическое положение — это базис, но на 
ход исторической борьбы также оказывают влияние и во 
многих случаях определяют преимущественно форму 
ее различные моменты надстройки: политические
формы классовой борьбы и ее результаты — государ­
ственный строй, установленный победившим классом 
после выигранного сражения, и т. п., правовые формы 
и даже отражение всех этих действительных битв в моз­
гу участников, политические, юридические, философ­
ские теории, религиозные воззрения и их дальней­
шее развитие в систему догм. Существует взаимодей­
ствие всех этих моментов, в котором экономическое 
движение как необходимое в конечном счете проклады­
вает себе дорогу сквозь бесконечное множество слу­
чайностей. В противном случае применять теорию 
к любому историческому периоду было бы легче, чем 
решать простое уравнение первой степени».2

Чем характеризуется экономическое движение 
в Италии и Германии в конце XV—начале XVI в.? 
Куда прокладывает оно дорогу в Италии и куда в Гер­
мании? Что между ними общего и что отличного? 
Флоренция и Нюрнберг, Италия и Германия XVI в. — 
антиподы или же родственники, имеющие разную 
судьбу? Созвучие творчества Дюрера классическому 
итальянскому Возрождению могло иметь и, очевидно, 
имело своим истоком индивидуальные творческие

32



наклонности, но способствовала ли этому обстановка 
Нюрнберга или тормозила их, не только интересно, 
но и необходимо знать, так как это может дать ответ 
на весьма существенный вопрос: естественным или 
искусственным было итальянское влияние в искус­
стве немецкого Возрождения. Не менее важно опреде­
лить, из какой обстановки выросло и развивалось 
итальянское Возрождение, если не искать решения 
этого вопроса в ненадежной сфере национального 
гения или случайного одновременного появления 
плеяды выдающихся талантов — художников, мысли­
телей, новаторов.

Прежде всего следует учесть, что Италия и Герма­
ния связаны многовековой историей: в раннем средне­
вековье варварские нашествия германских племен 
и образование варварских королевств на территории 
Италии, растворившихся в конечном счете в итальян­
ской среде, итальянских античных традициях, итальян­
ском языке; борьба папства и империи, коронации, 
добровольные и принудительные, в Риме, даже созда­
ние Оттонами в X—XI вв. Священной Римской империи 
германской нации не сделали Италию частью этого 
искусственного политического конгломерата. В XII в. — 
двадцатилетняя борьба итальянских городов с феодаль­
ными полчищами императора Фридриха Гогенштауфе- 
на, получившего и сохранившего итальянское прозви­
ще — Барбаросса, грозного и коварного. Давшаяся с 
большим трудом победа над ним не только спасла 
цветущие итальянские города от феодального гнета, но 
и стала гарантией их экономического процветания и 
политической независимости, что, без сомнения, 
явилось одним из далеких истоков будущего Возрожде­
ния. Но Италия и Германия не только скрещивали 
мечи на полях сражений. Они были соседями, которых 
разделяли и соединяли Альпы. С давних пор немецкие 
товары шли в Италию, а итальянские — в немецкие 
земли. Нюрнберг был одним из наиболее важных 
центров этой торговли. Итальянские торговые компании 
имели своих представителей в южногерманских 
городах, а немецкие купцы держали в Венеции свое 
постоянное представительство — подворье (fondaco del 
tedeschi). По образному выражению Фернана Броделя, 
«в сердце Венеции находилась маленькая живая 
Германия, Немецкое подворье, так же как и малень-
3 В. И. Рутенбург 33



кие живые Венеции находились в сердце немецких 
городов».3 Между Флоренцией и Нюрнбергом, между 
развитыми торгово-промышленными городами Италии 
и Германии, были сходные черты. Чтобы их определить, 
следует обратиться к эталону таких центров — к 
Флоренции.

Флоренция была крупным передовым центром 
Тосканы, где власть феодальных сеньоров — марк­
графов, давно была заменена республиканской формой 
правления — коммуной. Хозяевами города были попо- 
ланы 4 — купцы и ремесленники. В XIII в. они добились 
фактической отмены крепостного права и в том же сто­
летии провозгласили «Установление справедливо­
сти» — первую в Европе антифеодальную декларацию, 
согласно которой решающие политические права сохра­
нялись только за пополанами. Фактически во главе 
города-коммуны стояли члены богатых старших це­
хов — сукноделов, шерстоткачей, шелкоделов, ме­
нял,— обладавшие политическим полноправием. Они 
избирали свое правительство — приорат, которое сме­
нялось каждые два месяца. В принадлежавших им мас­
терских работали многие тысячи освобожденных от кре­
постного права и от земли крестьян, нашедших в городе 
работу, бедные ремесленники и наемные рабочие — 
чомпи. Безжалостная эксплуатация привела в 70-х го­
дах XIV в. к первому в истории Европы предпролетар- 
скому восстанию: чомпи с боем захватили один из пра­
вительственных дворцов, разгромили дворец цеха 
шерстоткачей и заставили приоров покинуть их рези­
денцию. Впервые «жирный народ» (popolo grasso), 
как именовали тогда богатых членов цехов, потесни­
лись, предоставив в правительстве место «мелкому на­
роду» (popolo minuto). Радикальные реформы, пред­
лагаемые чомпи, напугали рядовых ремесленников, ко­
торые помогли богатым горожанам подавить вос­
стание. Вскоре во Флоренции возникает синьория — 
правление одного богатейшего рода, — которая факти­
чески заменила собой республиканскую форму государ­
ственной власти. «Жирный народ» согласился проме­
нять свои политические права на твердую власть, обес­
печивающую обуздание «мелкого народа». После по­
давления восстания чомпи во Флоренции фактически 
властвовали Альбицци, а с 1434 г. — Медичи, богатые 
банкиры, предки которых были членами одного из стар­

34



ших цехов — аптекарей (speciali) и врачей (medici — 
откуда и фамилия Медичи): многоопытный политик 
и банкир, любитель ученой беседы Козимо Старший, 
заслуживший прозвище «отца отечества»; его сын 
Пьеро Подагрик — болезненный, но не менее ловкий 
политик; Лоренцо, которого при жизни прозвали Вели­
колепный, «политическая стрелка Италии» — идеаль­
ный правитель периода равновесия, сочетавший тонкую 
демагогию по отношению к послушным подданным 
с открытой жестокостью по отношению к бунтарям 
и врагам, выдающийся итальянский поэт и меценат. 
В его карнавальной песне отразилось состояние Италии 
последней трети XV в.:

Юность, юность, ты чудесна,
Хоть проходишь быстро путь.
Счастья хочешь, счастлив будь —
Нынче. Завтра — неизвестно!

(Перевод В. Брюсова)

Завтра — неизвестно! (Di doman non с’е certezza!). 
В завтрашнем дне нет никакой уверенности. Таков 
XV век — век Медичи: от спокойной уверенности
Козимо и процветания 30-х годов до карнавальных дней 
Лоренцо, шумное веселье которых, казалось, не пред­
вещало тревожных раскатов французских пушек 
в 90-х годах. XV век — век некоронованных правите­
лей Флоренции, управлявших республикой из своего 
частного дворца на Виа Ларга, сохранивших видимость 
всех республиканских традиций и умело использовав­
ших их для укрепления своей «бархатной диктатуры». 
А после Медичи Флоренция пережила мрачный 
период правления религиозного реформатора Савона­
ролы и чужеземного нашествия, которое в XVI в. при­
несло столице Возрождения, городу свободной мысли 
и нового искусства, жесткую и открыто монархическую 
власть новых Медичи — герцогов, а затем и великих 
герцогов, абсолютистскими методами спасавшими 
политический престиж терявшей свою независимость 
Италии. Таков исторический фон, политическая сре­
да, в которой выросли, жили и действовали такие 
титаны Возрождения, как Леонардо да Винчи и Никко­
ло Макьявелли.

Когда скончался «отец отечества» Козимо Старший 
(1464 г.), Леонардо было всего 12 лет. Он появился

з * 35



во Флоренции в 1466 г. — на третьем году правления 
Пьеро Медичи — и был отдан в художественную 
мастерскую Верроккьо.

Макьявелли был на 17 лет младше Леонардо, его 
жизнь началась вместе с эпохой Лоренцо. Блестящий 
период Медичи как сеньоров Флоренции закончился 
в 1492 г., когда Леонардо было 40 лет, а Макьявелли — 
всего 23 года. Леонардо уже завершил флорентий­
ский период своей жизни, когда он сложился как худож­
ник, и уже почти десять лет работал у Лодовико Моро 
в Милане. Макьявелли только через четыре года всту­
пит на деловой путь, отправившись в Рим с юридиче­
ским ходатайством, отстаивавшим патронатские права 
его отца на церковь в Муджелло,5 а еще через два 
года начнет блестящую карьеру секретаря второй кан­
целярии республики.

Во Флоренции Макьявелли и Леонардо прошли 
блестящую школу политической практики. Девятилет­
ний Макьявелли видел повешенных в окне Синьории 
заговорщиков Пацци, которым во время службы в ка­
федральном соборе Санта-Мариа дель Фьоре удалось 
убить Джульяно Медичи и ранить Лоренцо Медичи, 
спасшегося в ризнице. Диктатура «отцов отечества» 
была явно неприемлемой для многих, заговор рода 
Пацци отражал это недовольство, замаскированное 
веселыми карнавалами, блестящими турнирами и ли­
тературной деятельностью меценатствующих правите­
лей. «Бархатный диктатор» Лоренцо приказал повесить 
не только своих подданных, но и архиепископа Саль- 
виати, представлявшего интересы папы Сикста IV 
в этом политическом предприятии. В голове будущего 
автора «Государя» появились первые проблески осмыс­
ления того, что такое политика и каковы ее методы 
и результаты.

Леонардо в 1478 г., в год заговора Пацци, было уже 
26 лет. Его интересовали проблемы перспективы, 
геометрии, анатомии, но впитывал он в свой всеобъем­
лющий мозг все явления жизни. Флорентийская школа 
медичейской политики была для него источником 
формирования своих взглядов на государственную 
власть и ее формы, реалистического отношения к квази- 
республиканской демократии, к меценатско-сеньориаль­
ной диктатуре и к герцогскому правлению феодальных 
монархий. Леонардо в свои 26 лет знал и понимал,
36



конечно, больше, чем девятилетний Макьявелли, кото­
рый впоследствии выведет из уроков типа заговора 
Пацци политическую теорию нового времени. Леонардо 
знал, что в связи с кровавым эпизодом в церкви постра­
дали многие флорентийцы, что папа отлучил правите­
лей Флоренции от церкви и наложил на город интер­
дикт.7 Мало того: папа как светский глава патримония 
св. Петра 8 в союзе с неаполитанским королем объявил 
войну Флорентийской республике Медичи. Но законы 
живописи были для Леонардо равны законам науки, 
а законы науки были, по его мнению, всесильным ору­
жием в переделке мира, политики, всей жизни человека 
и народов. Леонардо был не аполитичен, но был выше 
политики, хотя художники, включая самого Леонардо, 
принимали в ней своеобразное участие. Так, Бот­
тичелли был дан официальный почетный заказ прави­
телей изобразить на стенах таможни повешенных 
Франческо Пацци и Сальвиати.9 Через год, в 1479 г. 
бежавший в Константинополь убийца Джульяно — 
Бернардо Бандини был выдан султаном флорентий­
скому правительству. Бандини повесили, а Леонардо 
синьория поручила написать изображение убий­
цы после казни, что он и выполнил, пометив на 
наброске цвет различных частей костюма Бандини.

Флоренция была не только городом острых полити­
ческих конфликтов, на которых художники могли 
учиться недоверию к республиканской иллюзии спра­
ведливости, а политические мыслители выводить беспо­
щадные законы неизбежной жестокости правителей — 
коронованных и некоронованных, гуманистически обра­
зованных и воинственных невежд. Флоренция была 
Афинами Возрождения, столицей итальянской культуры 
и передовой мысли, городом Валлы и Макьявелли, Фи- 
чино и Полициано.10 Она была также одним из крупней­
ших торгово-промышленных центров Италии, одевав­
ших в яркие сукна и шелка богатую Европу и Левант.

Для таких художников, как Леонардо, она давала 
не только пищу для смелых идей, нового восприятия 
жизни, но и для исследования разнообразнейших 
проблем всех зарождавшихся тогда наук и технических 
изобретений. Для Леонардо Флоренция была не только 
школой новой политики, но и огромной действующей 
лабораторией архитектуры и строительства эпохи 
Возрождения.

37



Знаменитые врата флорентийского баптистерия, 
которые создал скульптор Лоренцо Гиберти, были 
закончены в 1452 г., в год рождения Леонардо. Ми­
келанджело сказал, что «они так прекрасны, что дос­
тойны быть вратами рая».11 С тех пор как они были 
прозваны «райскими» вратами, их изучали и копиро­
вали. (Одна из копий украшает северный портал Ка­
занского собора в Ленинграде). Юный Леонардо мог 
учиться по шедевру Гиберти, который писал об этой 
работе, что «пытался подражать природе, насколько 
это было в моих силах».12

В XV в. был создан силуэт Флоренции, на века 
определивший образ великого города на Арно: Фи­
липпо Брунеллески возвел купол собора Санта-Мариа 
дель Фьоре — сдержанно-торжественный, нежно-розо­
вый венец Флоренции. 15-летний Леонардо мог наблю­
дать, как в 1467 г. были сняты леса с фонаря купола. 
А еще через пять лет, в 1472 г., на вершине фонаря был 
установлен золотой шар, на который потом водрузили 
крест. Леонардо не только мог наблюдать, как тем са­
мым завершилось строительство собора, но и то, как ре­
шалась в мастерской его учителя Андреа Верроккьо — 
талантливого экспериментатора, скульптора, живо­
писца, ювелира, музыканта, автора памятника кон­
дотьеру Коллеони в Венеции — задача шара и креста. 
В течение 5 лет Леонардо был ближайшим свидетелем, 
если не участником, разработки этого проекта.

Флоренция, ее искусство воспитывали реалисти­
чески мыслящих новаторов, техников, художников, ко­
торые, подобно Гиберти, стремились подражать при­
роде, не будучи ее простыми копиистами. Леонардо 
начал свой курс изучения природы задолго до приезда 
в столицу Возрождения, еще в родном городке Винчи, 
близ которого — в селении Анкиано — он родился. 
Городок дал ему свое имя, которое Леонардо затем 
прославил на весь мир. Уже здесь он жадно впитывал 
впечатления от мягкого пейзажа Тосканы, ее холмов, 
гор и долин, наблюдал полет птиц, присматривался 
к повадкам животных, прислушивался к народной 
речи земляков, познавая их нрав. Первым взрослым 
другом и собеседником Леонардо был его дядя Фран­
ческо, который был старше своего племянника на 
16 лет.13 Винчи вырастило юного Леонардо, Флорен­
ция сделала его художником, инженером и ученым. 

38



Нет двух одинаковых людей, нет и двух одинаковых 
городов, но как у людей, так и у городов бывают общие, 
сходные черты, сближающие если не их судьбы, то их 
характер. Таковы, в определенной степени, Флоренция 
и Нюрнберг.

Художественная жизнь немецких городов, как и го­
родов других стран, не всегда определялась их эконо­
мической развитостью, но оживленные хозяйственные 
центры редко были лишены этой жизни. Во всяком 
случае к середине XV в. художественные центры Герма­
нии перемещаются на Юго-Запад страны.14

Как и в Италии, хотя и на два столетия позднее, 
немецкие города начали борьбу со своими феодаль­
ными сеньорами за политические права и, освободи­
вшись от своих былых хозяев, перешли к формальному 
подчинению императору, власти, как правило,далекой 
и нередко эфемерной. В отличие от большинства ита­
льянских коммун, освободившихся от власти своих 
сеньоров, многие имперские города влачили жалкое 
существование. Только крупнейшие из них процветали 
благодаря относительной экономической независи­
мости, развитию торговли и ремесла. Если северо­
немецкие города были главным образом торговыми 
центрами, то южнонемецкие наряду с торговлей слави­
лись и ремеслом. Аугсбург славился производством 
бумазеи, Констанц — полотна. К тому же Аугсбург, 
как и Страсбург, был одним из центров книгопечата­
ния.

В этом плане им не уступал и Нюрнберг — один 
из развитых центров Южной Германии, где наряду 
с книгопечатанием процветало оружейное дело, из­
готовление различных инструментов и других изделий 
из металла. Эти отрасли не только составляли хозяйст­
венную основу жизни южнонемецких городов, но и пи­
тали искусство. Иллюстрации для книг, чертежи меха­
низмов, оружие и рисунки для его украшения, проекты 
ювелирных изделий — дело рук художников, граверов, 
изобретателей, что в эпоху Леонардо и Дюрера нередко 
объединялось в одном и том же человеке.

В Нюрнберге и Аугсбурге появились условия для 
зарождения мануфактур и развития этих центров 
по пути раннекапиталистических отношений, что в бо­
лее четком виде и в более широких масштабах можно 
отметить во Флоренции и частично в Сьене, Болонье,

39



Милане на два столетия ранее. Цехи в немецких горо­
дах в отличие от итальянских старших цехов Флорен­
ции сохраняли свой феодальный характер, что тормо­
зило развитие городской экономики на путях новых 
производственных отношений. Выражением сложных 
социально-экономических противоречий была все обо­
стряющаяся внутригородская борьба между аристо­
кратией, патрициатом и цехами.15 Весьма различались 
между собой города Италии и Германии по масштабам 
населения. Если Флоренция насчитывала 80—100 тыс. 
жителей, то Нюрнберг и Страсбург — всего около 
20 тыс. Только в таких крупных немецких городах, 
как Любек, проживало 50 тыс., в Кельне в начале 
XVI в. — 30 тыс. жителей.16 Не только в количественном 
отношении немецкие города уступали итальянским: 
изменения в общеевропейской торговле, перемещение 
торговых путей в связи с Великими географическими 
открытиями нанесли ощутимый удар по их экономике 
и подорвали их роль посредников между Северной Ев­
ропой и Италией. Итальянские города благодаря 
своему вековому опыту, более прочным раннекапитали­
стическим отношениям смогли перестроиться и в XVI в. 
играли роль посредников в мировой хозяйственной 
политике Испании, хотя уже ощущалась тенденция 
Антверпена и Лондона к занятию монопольного 
положения.17

И если расцвет искусства или его падение и не 
укладываются целиком в рамки экономического 
подъема и упадка, то определенная зависимость 
между ними существует: расцвет искусства немец­
кого Возрождения занимает относительно короткий, 
сорокалетний, период (90-е годы XV в.—30-е годы 
XVI в.) 18

Нюрнберг был не только городом зарождающихся 
раннекапиталистических отношений, но и центром гума­
нистической культуры. Здесь жил знаменитый гума­
нист Виллибальд Пиркгеймер,19 в течение 5 лет (с 1488 
по 1493 г.) учившийся в таком передовом итальянском 
университете, как Падуанский,20 и вернувшийся оттуда 
доктором гражданского и канонического права, — ав­
тор едкого сатирического произведения «Похвальное 
слово Подагре» и философских стихотворений, человек 
неуемной энергии и возрожденческого жизнелюбия, 
друг и покровитель Дюрера.
40



В Нюрнберге жили астрономы Стабий и Региомон­
тан, астролябиями которого пользовались мореплава­
тели, географы Себастьян Мюнстер и Мартин Бегайм. 
Среди типографов и издателей были такие гуманисти­
чески образованные люди, как Антон Кобергер. В его 
печатне было 24 станка и работало более 100 человек. 
Авторами рисунков для издаваемых им книг были учи­
тель Дюрера Михаэль Вольгемут, а затем и сам Дюрер, 
крестник Кобергера.

Для того чтобы завершить сравнение Флоренции 
с Нюрнбергом, достаточно привести такую характерную 
деталь: крестный отец Дюрера Кобергер в 1505 г издал 
на немецком языке трактат Марсилио Фичино, главы 
флорентийской Платоновской академии.21

Нюрнберг не являлся филиалом Флоренции на не­
мецкой земле, это был ярко выраженный по своему 
облику и духу немецкий город, но у этих городов было 
достаточно и общих черт Оба были крупными торгово- 
промышленными городами, достигшими уровня ранне­
капиталистических отношений, важными центрами 
гуманизма и многосторонней возрожденческой куль­
туры. У каждого из них была яркая и своеобразная 
судьба. Флоренция для Италии, Нюрнберг для Герма­
нии могли стать и стали родиной титанов Возрождения.

Что было главным в их деятельности и творчестве?

Живопись или наука?
Это можно определить, обращаясь непосредственно 
к творчеству Леонардо да Винчи — многогранного, 
необъятного по разнообразию своих интересов, и в 
определенной степени к творчеству его немецкого собра­
та — Альбрехта Дюрера. Леонардо во многих посвя­
щенных ему исследованиях и художественных произве­
дениях характеризуется как гений, которому все дано, 
но который, благодаря врожденной медлительности, 
а иногда и легкомыслию, не закончил очень многое из 
своих начинаний. Ранее уже было сказано, что одни 
только завершенные работы Леонардо — результат 
колоссального труда, напряжения ума и таланта, твор­
ческих исканий, сомнений, экспериментов. Творческое 
наследие Леонардо достаточно для того, чтобы запол­
нить жизнь любого художника, даже титанического 
масштаба. Тем более что всякий истинно великий



художник постоянно испытывает великие творческие 
муки, а шедевры создает'вовсе не мановением перста. 
К тому же, как было сказано!, Леонардо оставил после 
себя поистине энциклопедическое научно-теоретическое 
наследство. Однажды на сложном декоративном плете­
нии Леонардо сделал надпись: ACADEMIA LEONARDI 
VINCI («Академия Леонардо да Винчи») Очевидно, 
это было условное название того дружеского творче­
ского кружка, который собирался вокруг него в Милане, 
где его собеседниками были математик Лука Пачоли, 
юрист, врач и любитель математики Фацио Кардано, 
архитектор Донато Браманте, инженеры Пьетрю Монти 
и Джакомо Андреа Феррара.1 Записки и трактаты Лео­
нардо да Винчи требовали действительно целой акаде­
мии с техническими сотрудниками, лаборантами, науч­
ными сотрудниками и президентом. И все они были 
в лице одного Леонардо. Возникает вопрос: если бы 
он оставил научные поиски и занялся одним искус­
ством, одной живописью, не обрел бы он сил и времени 
для завершения своих творческих планов художника?

Если подойти к вопросу абстрактно-теоретически, 
так и могло бы произойти. Но этого не произошло, 
и виной тому не характер Леонардо, а характер эпохи 
Возрождения, которая после средневековой схоластики, 
накопившей небесполезный фактический материал для 
науки, требовала нового, всестороннего, энциклопеди­
ческого подхода ко всем явлениям жизни и природы, 
без чего не могло произойти того качественного скачка, 
который Энгельс определил как величайший прогрес­
сивный переворот.

Конечно, не все представители эпохи Возрождения 
были в равной степени энциклопедичны. Микеланд­
жело был прежде всего и главным образом скульптор. 
До создания фресок Сикстинской капеллы он отрицал 
в себе живописца, хотя, завершив их, занял одно из пер­
вых мест среди живописцев Возрождения. Был он фак­
тически и инженером, и изобретателем, и глубокомыс­
ленным поэтом.

Всех художников и мыслителей Возрождения эпоха 
и природа наградили богатыми способностями, но наи­
более типичным по своей энциклопедичности, свойствен­
ной этому времени, был, конечно, Леонардо да Винчи. 
Он стал «действительно первым из людей нового типа, 
своего рода чудесным героем мышления». 2
42



Научные эксперименты начались у Леонардо в связи 
с первой большой живописной работой, которая была 
ему заказана флорентийскими властями, когда ему было 
26 лет. Он должен был написать запрестольный образ 
в капелле правительственного дворца. Но Палаццо 
Веккьотак и остался без этой картины: Леонардо созда­
вал ее многочисленные эскизы — это были экспери­
менты в области живописи, поиски идеальных форм 
и сюжетных композиций; кроме того, Леонардо произ­
водил эксперименты с красками — и это были поиски 
в области химии. Через пять лет заказ был передан 
другому мастеру. Картина не появилась, но пять лет 
не были потрачены бесцельно: были исследованы новые 
способы подхода к теме и новые материалы для ее реа­
лизации. И к живописи, и к ее техническим средствам 
Леонардо подходил как исследователь, так как и живо­
пись, по его представлениям, — наука, ибо она является 
средством познания жизни. Эти две стороны его иссле­
дований не всегда уравновешивались: иногда он увле­
кался техническими проблемами и отходил от жи­
вописи,3 чаще же всего экспериментировал в обеих 
областях. Несмотря на его предельно точные анатоми­
ческие и ботанические зарисовки, нельзя ставить знак 
равенства между живописью и научными изображени­
ями, их различал и сам Леонардо. Более того, в твор­
ческой деятельности Леонардо можно отметить не толь­
ко склонность к экспериментированию,4 но и экспери­
ментальный метод, хотя и менее совершенный, чем 
у Галилея. Леонардо, нередко выводя гипотезу из экспе­
риментов, обращался к ее математической или логи­
ческой проверке.5 Сама же живопись, по Леонардо, 
выше литературы, так как ее могут понять, хотя и каж­
дый по-своему, и грамотный, и неграмотный: «Живо­
пись — это поэзия, которую видят».6 Живопись не толь­
ко выше литературы, она выше и геометрии: «Божество 
науки живописи. научило изображению геометрию», 
«живописец и есть тот, кто из необходимости своего 
искусства произвел на свет. перспективу», он создал 
«все разнообразные фигуры тел», порожденных приро­
дой.7 Живопись не только связана с геометрией, она 
породила геометрию.8 Живопись не только связана 
с наукой, она ее источник и ее выражение: она способна 
выразить явление целиком и в одно время «с такой 
истинностью, какая только возможна в природе»; она

43



не только одновременно схватывает и изображает явле­
ние, но способна показать взаимоотношение различных 
элементов и их связи в движении, поэтому «живопись 
является философией, так как философия трактует 
об увеличивающем и уменьшающем движении».9

Леонардо возвеличивал живопись, но при этом тре­
бовал от нее глубины и всесторонности, и в этом одна 
из его заслуг перед искусством Возрождения, теорети­
ком и создателем которого он был. Его теория живописи 
вовсе не была общепринятой точкой зрения. Так, вене­
цианский теоретик XVI в. Даниеле Барбаро в коммента­
риях к трактату Витрувия об архитектуре считал, что 
геометрия — «мать рисунка».10

Живопись, по Леонардо, не только сосредоточивает 
в себе суть и связь явлений и поэтому достойна названия 
«наука живописи»: она сохраняет живыми «бренные 
красоты смертных, которые время и природа делают 
более долговечными, чем творения природы».11 По­
этому художник должен уметь проникнуть в глубинную 
суть явления и адекватно изобразить его. Это и делал 
Леонардо всю свою жизнь. Поэтому для Леонардо 
наука, наблюдения, эксперименты и исследования в об­
ласти изготовления красок, новых способов производ­
ства фресок, мелиорации, военной инженерии были 
неотрывны от живописи, скульптуры, архитектуры. 
«Изображать для Леонардо — значит изучать».12

До Леонардо многие итальянские художники тоже 
были многосторонними экспериментаторами и нередко 
соединяли деятельность художника и теоретика (до­
статочно назвать первого учителя Леонардо Дндреа 
Верроккьо). Но у Леонардо эта черта была доведена 
до титанического размаха и до качественно нового 
уровня. Это вовсе не означает, что Леонардо во всем 
превзошел свою эпоху и предвосхитил многие современ­
ные открытия в области техники и различных наук.13

Несколько категоричным представляется тезис 
о том, что у Леонардо был четкий план подготовки своих 
научных работ: сначала — сбор материала (записные 
книжки), затем — систематизация собранных данных 
(домашние тетради), далее — тетради по отдельным 
отраслям знаний и, наконец, выполнение последнего 
этапа намеченной им колоссальной работы по пересмот­
ру естественных и точных наук.14 В действительности 
Леонардо всю жизнь вел записные книжки, нередко
44



вновь возвращался к уже изученным им вопросам, 
в некоторых отраслях, как ему казалось, почти довер­
шил систематизацию своих наблюдений. Так, например, 
он записал: «Этой зимой 1510 года я надеюсь закончить 
всю анатомию».15 Несмотря на несомненную гениаль­
ность, Леонардо не мог в условиях своего времени 
совершить пересмотр основ всех наук, но он сделал 
не менее грандиозный вклад, создав основы некоторых 
из них. Пересмотр основ всех наук будет делом 
рук титанов Нового времени: Джордано Бруно, Гали­
лея, Бэкона, Вико.

В то же время совершенно несостоятельны попытки 
некоторых западных ученых рисовать Леонардо да Вин­
чи учеником и комментатором средневековых схоластов, 
как это делал Дюгем, либо, как Ольшки, примитизиро­
вать и принижать научные исследования Леонардо 
«с высоты современности».16 Убедительное опроверже­
ние их доводов и аргументированная характеристика 
научно-творческой деятельности Леонардо сделаны 
в советской литературе В. П. Зубовым. Незаслуженные 
захваливания лишь искажают исторический облик 
Леонардо, а выявление характерных для его эпохи 
промахов и недостатков лишь рельефнее и реальнее 
рисует его титанический труд. Блестящее знание анато­
мии сочеталось у него с отрицанием эволюционных 
связей и развития природы; он отрицал силу притяже­
ния при падении тел; переносил принципы кровообра­
щения на законы гидравлики; придерживался традици­
онного учения о переходе стихий друг в друга; 
изучив технику полета птиц, он не всегда правильно 
оценивал роль ветра. Перечень недостатков Леонардо 
можно увеличивать вплоть до сообщения о его близору­
кости. В то же время его открытия в области палеон­
тологии, геологии, мелиорации, строительства получили 
достойное продолжение только в XVII—XVIII вв.18

Особо следует сказать о «механицизме» Леонар­
до — он был весьма относительным, физика Леонардо 
осталась качественной: качество для Леонардо яв­
ляется «красотой творений природы и украшением 
мира».19 «Механицизм» Леонардо был «макроскопиче­
ский» — он не считал возможным, как это будет потом 
у Декарта, объяснять качественно различные явления 
движением недоступных зрению мельчайших частиц.20 
Живой, не без элементов диалектического подхода,

45



Рис. 9. Леонардо да Винчи. Испытание крыльев. Рисунок 
передо из трактата «О полете птиц». 1505 г. Италия, 

библиотека Турина.

«механицизм» Леонардо был ближе к истинной науке, 
чем метафизический материализм XVII столетия.

Если Леонардо да Винчи является классическим — 
для эпохи и т а л ь я н с к о г о  Возрождения — образ­
цом решения проблемы «живопись или наука?», то сле­
дует обратиться к рассмотрению способов решения 
этой проблемы в условиях н е м е ц к о г о  Возрожде­
ния — на примере художника и мыслителя такого 
масштаба, как Альбрехт Дюрер. Об его отношении 
к опыту итальянского Возрождения речь уже шла ранее, 
ныне мы обращаемся к Дюреру — ученому и теоретику.

Научно-теоретическое наследие Дюрера изучено со­
ветскими искусствоведами.21 Если сравнить подход 
Леонардо и Дюрера к живописи, то они в целом совпа­
дают. «Живопись — наука и законная дочь приро­
ды», — провозглашает Леонардо.22 «Благодаря жи­
вописи, — пишет Дюрер, — стало понятным измере­
ние земли, вод и звезд, и еще многое раскроется через 
живопись».23 И Леонардо, и Дюрер исповедуют одну 
и ту же возрожденческую теорию., признающую живо­
пись наукой и источником всех научных открытий, 
в том числе математических и естественно-научных. 
Это хорошо можно показать на отношении Леонардо 
к фантастическим произведениям искусства, основан­
ным на познании природных законов, так как его 
элементы реальны, хотя целое — фантастично. Так, на­
46



пример, он создает фантастического дракона, у которого 
голова дога, кошачьи глаза, уши филина, нос борзой, 
брови льва, виски старого петуха и шея водяной чере­
пахи. Живопись «занимается не только творениями 
природы, но и бесконечно многим, чего природа никогда 
не создавала».24 Это не хвастовство и не мистика, 
а утверждение за живописью прав творческой науки: 
«. .человек начинает из природных вещей создавать 
с помощью этой же самой природы бесчисленные 
виды новых вещей».25 Леонардо не только теоретизиро­
вал, но и создавал эти «новые вещи», подражая при­
роде: таковы его проекты летательных аппаратов, 
похожих и непохожих на реальных птиц.26 Теория 
и практика Леонардо по созданию «новых вещей», 
исходя из данных анатомии и морфологии, ведет 
к бионике,27 а в технике — к целой серии открытий 
и изобретений самого Леонардо в самых различных 
областях (парашют, танк и т. п.)

Дюрер был менее энциклопедичным, чем Леонардо: 
«Многие постигли разные науки и открыли истину. ., 
иные могут учиться всем наукам, но это не всякому 
дано», — считал Дюрер.28 Однако, как истинный пред­
ставитель Возрождения, он, как и Леонардо, был 
универсально образованным и широко мыслящим 
художником: «Почти в совершенстве он постиг распро­
страняемые через посредство книг естественные и мате­
матические науки»,29 занимался проблемами физики, 
астрономии, строительства, военной инженерии, артил­
лерии, был одним из создателей немецкой научной 
прозы и немецкой азбуки.30 Будучи выдающимся 
художником и гравером, он стал создателем трактатов 
о живописи, о пропорциях, об измерении и о строитель­
стве и укреплении городов и крепостей. Некоторая огра­
ниченность его занятий привела к большой результатив­
ности. К тому же Дюрер понимал свою задачу 
не только как теоретическую, но и как сугубо практиче­
скую: «И эти пропорции, если они будут поняты, могут 
быть использованы живописцами, скульпторами, рабо­
тающими по дереву и камню, золотых дел мастерами, 
литейщиками металла, горшечниками, которые лепят 
из глины, и всеми, кому приходится делать изображе­
ния».31

Несмотря на земной, реалистический взгляд на тео­
рию и практику искусства, Дюрер хорошо представлял

47



себе, в какую великую эпоху живут он и его возможные 
читатели — в такое время, «когда в немецкой нации 
возрождаются все искусства».32

Немецкое Возрождение, несмотря на свою специ­
фику, находилось под благотворным влиянием итальян­
ского, убедительным примером чему служит сам Дюрер. 
Он осознавал это, гордился этим, не теряя своей само­
стоятельности. «Я весьма хвалю итальянцев за нагие 
фигуры и перспективу я желаю, чтобы не чувство­
валось никакого восхваления или высокомерия»,— 
писал он в замечаниях на посвящение к своей книге 
о пропорциях. Дюрер действительно был лишен высо­
комерия, он открыто объявлял о своем желании обу­
читься у итальянцев их искусству перспективы и пропор­
ций: «Я прошу всех, обладающих какими-либо знани­
ями, чтобы они обнародовали их».33 Он обращался 
к названному уже ранее Якопо Барбари, 4 хотел 
увидеться с его учителем Андреа Мантенья, вел 
беседы с Джованни Беллини.35 Дюрер, как и Леонардо, 
был человеком неуемной любознательности: он наблю­
дает, зарисовывает и описывает носорога, подаренного 
королю Португалии, наблюдает и зарисовывает в Брюс­
селе китовый ус, записывает в свой «Дневник путеше­
ствия в Нидерланды», как в Зеландии на берег был 
выброшен крупный кит.36 Его, естественно, привлекают 
такие шедевры архитектуры, как церковь Богоматери 
в Антверпене и ратуша в Брюсселе, «Гентский алтарь» 
ван Эйков, мадонна Микеланджело в Брюгге.

Он черпает из итальянского и нидерландского искус­
ства: «Всего этого он достиг, подчиняя чистую практику 
теории и разуму. ., своим успехом он больше обязан 
науке, нежели случаю».37 Живопись и наука для Дю­
рера неразделимы, как и для Леонардо.

Основа его искусства — рациональное начало, исто­
ки его — античность, которая была способна «созда­
вать прекрасное»: «Примером этому могут служить 
римляне времен расцвета. Мы мало найдем теперь 
в нашем искусстве произведений, подобных созданным 
ими, обломки которых мы еще можем видеть».38 Дюрер 
поет гимн античному искусству и порицает христиан­
ство, уничтожившее его: «. .древние живописцы и 
скульпторы. описали весьма искусно, как следует 
находить пропорции хорошо сложенного человека. 
Вполне возможно, что эти благородные книги были
48



совершенно уничтожены в раннюю пору церкви из нена­
висти к язычеству. Если бы мне тоже случилось 
быть там в те времена, я сказал бы: о, любезные 
господа и святые отцы, вы не должны так безжалостно 
во имя зла убивать благородные искусства, открытые 
и накопленные с великим трудом и тщанием. о чем 
поистине должен сожалеть каждый разумный человек. 
Часто случается, что благородные гении угасают из-за 
грубых притеснителей искусства».39 Дюрер смело пред­
лагает использовать пропорции Аполлона при изобра­
жении Христа и прекрасную фигуру Венеры — для 
образа девы Марии.40 Дюрер, таким образом, ставил 
античность на службу новому искусству своей эпохи, 
но не копируя и не повторяя, а создавая на основе изу­
чения природы, истинной сущности всех вещей. «Осо­
бенно близок Дюрер к Леонардо да Винчи, с которым 
его роднит стремление приравнять художественное 
творчество к науке. В этом стремлении заключается 
протест против средневековой эстетики, низводившей 
искусство на положение ремесла».41

И Леонардо, и Дюрер не только создавали теоре­
тические трактаты об искусстве, отстаивая его возрож­
денческие принципы, но стремились «зажечь здесь 
маленький огонек», из которого со временем «может 
быть раздуто пламя, которое будет светить на весь 
мир«. Такова была философия титанов Возрожде­
ния, поднявших живопись на уровень науки. Но они 
не только создавали философию искусства, но и учились 
у философов своей эпохи.

Философы и живописцы
Вторая половина ХУв. была периодом нарастающего 
интереса к философским проблемам научного, антисхо- 
ластического плана. На базе античного философского 
наследия происходила разработка реалистической кар­
тины мира, противопоставленной метафизической 
системе религиозного толкования, закрепленной в фило­
софии и теологии томизма. «Гуманистическое учение о 
человеке, возвышая человека и человеческую природу, 
обожествляя его, вело к отказу от противопоставления 
природного и божественного начал».‘Так, Пико делла 
Мирандола призывал подчинить веру контролю разума, 4
4 В. И. Рутенбург 49



а Марсилио Фичино доходил до сравнения творческой 
силы и возможностей человека с божественной силой, 
полагая, что человек может создать все, что создано бо­
гом, будь у него соответствующий инструмент и мате­
риал. Философия Возрождения не обходит религиозных 
проблем,2 но решение их имеет определенную направлен­
ность. Она действительно «хотела все примирить: плоть 
и дух, пантеизм и антропоцентризм. язычество и хри­
стианство»,3 но, несмотря на естественные противоречия 
такой переходной эпохи, как Возрождение, в ее филосо­
фии не было равенства этих частей — первенствовали 
язычество, плоть, человек.

Наиболее характерной фигурой XV в. в этом плане 
представляется Лоренцо Валла — блестящий латинист, 
разоблачитель «Константинова дара». Страстное отно­
шение к разуму как единственному хозяину человечес­
кой жизни и любовь к исследованиям — вот главные 
черты его мышления и деятельности, по характеристике 
Саитты. Его главный принцип — жизнь человека согла­
суется лишь с его собственной природой, его религия — 
религия разума, что Саитта расценивает как самую ра­
дикальную реформацию, более радикальную, чем в 
других странах.4 Однако много ли места остается рели­
гии в философии рационализма Валлы, сохраняет ли 
церковь свою роль, если средневековая религиозная 
мораль заменяется в ней принципом взаимополезности, 
а главным жизненным стимулом провозглашается лич­
ный интерес? В этическом учении Валлы нет места 
нравственным принципам официального христианства, 
нет и католической церкви, которой надлежало про­
водить эти принципы в жизнь. Он отбрасывает фео­
дально-христианский принцип общения с богом в качес­
тве конечной цели человека. Несмотря на попытки 
Валлы примирить свое этическое учение с христианским, 
он фактически выводит бога за круг человеческой мо­
рали, сохраняя за ним функцию создателя благ, поэтому 
и любить бога следует не самого по себе, а как источник 
благ.5

Бог присутствует в философии даже самых ради­
кально настроенных мыслителей Возрождения. В любой 
философской системе нельзя было обойтись без бога, 
который завершал собой онтологическую систему. 
Философские проблемы бытия и познания выражались 
еще в теологической форме, даже если они решались

50



по-новому, по-возрожденчески. Поэтому неверны 
утверждения некоторых буржуазных ученых о том, что 
теология п р о н и к л а  в культуру Возрождения. 
Фактически новое ядро возрожденческой философии 
не о с в о б о д и л о с ь  е щ е  от богословской скор­
лупы даже у таких философов, как Пико делла Ми- 
рандола и Марсилио Фичино, создателя и главы Пла­
тоновской академии. Заслугой этих носителей культуры 
Возрождения было вторжение в богословскую пробле­
матику, в заповедную область теологии, чего до XV в. 
в широком плане не было и быть не могло: еще не было 
социальных и идейных предпосылок для подрыва рели­
гиозной философии, еще нельзя было противопоставить 
ей пантеистическую или механистическую систему мыш­
ления. Отсюда естественный шаг к компромиссной фи­
лософско-теологической теории мира — компромис­
сной, но не реакционной, так как в целом это гуманисти­
ческая концепция. Фичино поет гимн гению человека, 
который «почти равен гению творца небесных све­
тил», — человека, который «не желает себе ни высшего, 
ни равного и не допускает, чтобы существовало над ним 
что-либо, не зависящее от его власти». Исследование 
проблемы соотношения природы и бога гуманисты XV в. 
оставили теологам, хотя и не обходили ее, обращаясь 
главным образом к вопросу о роли и месте человека в 
мире и обществе. Валла считал, что природа — это и 
есть бог, а гармония мира — первоначало самой 
природы. Фичино считал ее отблеском потустороннего 
бытия, привнесенным, однако, в материальный мир 
душой человека. Здесь можно наблюдать компромисс, 
однако в целом гуманизм овладевал философскими по­
знаниями и отвоевывал у теологии свободу человека и 
его право на эстетическое наслаждение и гармоническое 
развитие.

Если итальянское Возрождение XV в. в целом спра­
ведливо рассматривается как период обращения к 
язычеству и характеризуется как эпоха свободомыслия 
или иногда религиозного индифферентизма,6 то в отли­
чие от него немецкое Возрождение в буржуазной исто­
риографии считалось явлением, во многом носящим 
религиозный характер.7 Его именовали «религиозным 
гуманизмом» или «христианским Возрождением», в то 
время как первые выступления немецких гуманистов на 
общеевропейской арене преследовали не религиозные,

4*
51



а светские цели. Первые печатные книги немецких гума­
нистов были научной литературой (книги по карто­
графии и астрономии, публикации сочинений античных 
авторов), а не религиозной. Религиозная оболочка в не­
мецком Возрождении вторична, главное в нем — идея 
национального самосознания и в связи с этим — борьбы 
с римской курией. Религиозно-философские идеи немец­
ких гуманистов лежат в сфере этических проблем (ме­
сто индивидуума, роль человека и т. п.). К тому же в 
немецком гуманизме религиозно-философская струя 
подвергалась влиянию итальянского гуманизма (Пет­
рарки, Валлы, Фичино) 8 В XVI в., в период разверну­
той Реформации эти проблемы приобретают большую 
политическую остроту, хотя и облекаются в догматичес­
кие формы.9

Несмотря на различные условия, определившие раз­
витие итальянского и немецкого искусства Возрожде­
ния, Леонардо и Дюрера, в их творческой биографии 
было и общее — новая гуманистическая философия, 
которая не могла не оказать на них влияния. Прежде 
всего речь идет об итальянской философии, которая 
имела влияние и на гуманистическое мировоззрение 
немецких деятелей Возрождения, не только обращав­
шихся к трудам итальянских философов, но нередко 
и обучавшихся в Италии, как например друг Дюрера 
Пиркгеймер. Обратимся к показательным примерам: 
Флоренция — Фичино — Леонардо; Нюрнберг — Пирк­
геймер — Дюрер.

Столица Возрождения — Флоренция — была пита­
тельной средой, в которой сформировалось мировоз­
зрение Леонардо, хотя нельзя не учитывать и долголет­
него пребывания великого винчианца в Милане, а также 
посещений им Павии и Венеции. Но прежде всего Фло­
ренция — центр европейской культуры, куда приезжали 
учиться из других стран, к голосу которой прислушива­
лись немецкие и французские мыслители, Иоганн Рейх- 
лин и Жак Лефевр д’Этапль.10 Прежде всего Флорен­
ция, так как здесь Леонардо провел первые тридцать лет 
своей жизни и здесь идейно сформировался. Г арен прав, 
когда говорит о том, что не нужно было непосредственно 
учиться у Полициано и Фичино: их идеи витали в 
воздухе Флоренции, их обсуждали в кругах тогдашней 
художественной интеллигенции, ибо живопись была 
неотделима от проблем науки, философии, религии.

52.



Если «Платоновская теология» Фичино вышла в 1482 г., 
когда закончился флорентийский период жизни Лео­
нардо, то начало ее написания относится к 1469г., когда 
Леонардо было 17 лет.11 Определить все истоки и ха­
рактер его философских представлений весьма сложно. 
Пьер Менар, специально исследовавший эту проблему, 
сформулировал свои выводы в такой лаконичной 
формуле: «Леонардо да Винчи, или сложная фило­
софия».12 Истоки мышления и творчества Леонардо 
весьма разнообразны — от Архимеда, которого он 
изучал в средневековых переводах Мербека (1269 г.), 
и Якопо да Кремона (середина XV в.) 13 до фичиновских 
трактатов. Выражение миропонимания художника 
нужно искать не только в его высказываниях, но и в 
произведениях искусства, в их общей концепции, в 
соотношении элементов заимствований или влияний с 
решающими чертами оригинальности.14 Спору нет, что 
некоторые рациональные элементы теоретической 
механики, которую изучал и создавал Леонардо, можно 
было почерпнуть уже в школах позднего средне­
вековья.15 Нет ничего более губительного, как создавать 
образ великого человека, лишив его почвы, на которой 
он вырос, живительных истоков, которые его питали, 
выдавая каждое его слово за откровение гения, хотя оно 
могло быть почерпнуто у других. Это не только неисто­
рично, неточно передает его портрет, но лишает его 
реальных черт и искажает. Леонардо и другие титаны 
Возрождения настолько богаты своими собственными 
мыслями и делами, что нет нужды бояться их обеднить, 
уточнив, какая мысль или даже теория принадлежит 
их духовному или непосредственному учителю, так как 
они, эти мысли и теории, не списаны, а творчески воспри­
няты или переработаны ими.

Леонардо был учеником Валлы и Полициано, прини­
мая их смелую критику необоснованных традиций в 
политике, мышлении, языке. Во многом Леонардо был 
учеником Марсилио Фичино, воспринимая и перераба­
тывая некоторые его общие и конкретные положения. 
Леонардо черпал и из литературы, и из природы, но 
всегда на первом месте была у него природа, опыт, про­
верка выдвинутых положений.16 Причиной тому было не 
недостаточное знание латыни и не полное незнание 
греческого языка, но сам метод подхода к проблеме. 
Леонардо был противником средневековой схоластики

53



там, где она ограничивалась формальной схемой, про­
тивником гуманистической эрудиции там, где она 
ограничивалась чисто словесной мишурой, противником 
квазиученых занятий типа алхимических эксперимен­
тов. Он писал гневные строки по поводу пустопорожних 
абстрактно-схематических споров: «. .хотя бы я и не 
умел хорошо, как они, ссылаться на авторов, гораздо 
более великая и достойная вещь при их чтении — 
ссылаться на опыт наставника их наставников. Они 
расхаживают напыщенные и важные, разряженные и 
разукрашенные не своими, а чужими трудами, а мои 
труды, созданные мной самим, не учитывают, и если 
меня, изобретателя, не признают, как делает большин­
ство из них, то эти, не изобретатели, а трубачи и пере­
сказчики чужих трудов, да будут осуждены».17 Здесь 
Леонардо выступает не против эрудиции гуманистов, а 
против гуманистов-риториков, ученых-цитатчиков, 
безукоснительных поклонников традиционных автори­
тетов средневековья. Как человек новой эпохи и новой 
культуры, он противопоставляет пустоте бездумной 
эрудиции проницательное наблюдение, опыт, реальный 
смысл. Он поет гимн глазу, разуму, руке, труду. Победа 
там, где опыт и математический расчет, а не там, где 
чисто словесный спор!

В отличие от гуманистов-филологов Леонардо 
именовал себя «человеком необразованным» (Ото 
sanza lettere), но он по-своему аргументированно 
«критиковал схоластику во имя Возрождения, филоло­
гический гуманизм — во имя науки, идеалистические 
проявления флорентийского платонизма — во имя 
опыта».18 Авторитет природы и опыта всегда был 
для него выше авторитета любого автора, что во­
все не означало отказа читать и изучать различных 
авторов.

Леонардо во многом обязан трудам Кристофоро 
Ландино, другу и почитателю Фичино, переводчику 
«Естественной истории» Плиния, которую Леонардо 
внимательно изучал. Беседовал Леонардо и с визан­
тийским ученым Аргиропуло, тонким комментатором 
греческих текстов Аристотеля и, что было крайне 
важно для Леонардо, — его «Физики». Немалую роль 
в становлении Леонардо мог сыграть и Паоло Тоска- 
нелли — первоклассный ученый в области физики, 
математики, астрономии, географии, которого Леонардо
54



упоминает в Атлантическом кодексе. Там же можно 
найти единственное свидетельство непосредственного 
знакомства с сочинениями Альберта Великого, к кото­
рому Леонардо обращался в большей мере через 
посредников и комментаторов.19

И наконец, Марсилио Фичино, глава флорентийс­
кого неоплатонизма. Леонардо были близки те его 
занятия и теории, которые имели отношение к медицине, 
гигиене, проблемам физики, перспективы, света. Не­
которые положения Леонардо явно выросли из фило­
софской теории Фичино: таков тезис о духовном источ­
нике силы, об искусстве человека как подражателя 
природы, о единстве науки художника с наукой 
природы; таков математико-геометрический принцип 
исследования и экспериментирования. Флорентийская 
неоплатоническая концепция признает за математикой 
функцию посредника между идеей и материей. Матема­
тические размышления и наука Леонардо окрашены 
в тона этой концепции.20 Леонардо был не самым 
первым и не единственным открывателем эксперимен­
тального метода, нового подхода к явлениям природы, 
но он благодаря своей гениальной интуиции и упор­
ному труду исслеДователя-экспериментатора углубил 
ценные положения и теории, сформулированные до него. 
Экспериментальная наука и новая философия придут 
с Бэконом и Галилеем.

Если Гарен подчеркивает большое значение для 
мышления Леонардо фичиновского неоплатонизма, что 
имеет определенные основания, то нельзя в связи 
с этим не напомнить тонкое наблюдение советского 
ученого В. П. Зубова.21 Леонардо обращался не только 
к трактату Фичино «О бессмертии души», но и к 
«Морганту» Луиджи Пульчи, который в своей поэме 
насмехался над теми, кто спорит, откуда выходит 
душа и куда она входит. Эти насмешки вызывали 
святой гнев Фичино и одобрение Леонардо, который 
считал, что, «если мы подвергали сомнению досто­
верность всякой ощущаемой вещи, тем более должны 
мы подвергать сомнению то, что восстает против 
ощущений, каковы, например, вопросы о сущности бога 
и души и тому подобные, по поводу которых всегда 
спорят и сражаются».22

Направленность Леонардо ближе к Пульчи, книгу 
которого он держал в своей библиотеке, как и Фичино,

55



Которого знал и изучал. Сомнение Леонардо означало 
не безоговорочное отрицание, а повод к размышлению.

Леонардо являлся не только критиком, справедли­
во отрицающим жизненную и научную ценность 
«неощутимых явлений», но прежде всего творческой 
и мыслящей фигурой качественно нового этапа Воз­
рождения. Он признает «божественную причинность» 
и «божественную гармонию», но пытается обосновать 
ее в тесной связи с материальным миром. Леонардо 
рассматривает красоту как отражение бога, но находит 
ее сущность в пропорциональности и соразмерности 
формы предметов и тел, т. е. в закономерности, прису­
щей материальному миру. Он остается в границах 
опыта — «наставника наставников», лишь абстрактно 
признавая божественное начало мира. Фактически бог 
вынесен у Леонардо да Винчи за пределы конкретного 
материального окружения и существует как формула. 
В этом можно видеть величайшее достижение пере­
довой возрожденческой мысли начала XVI в. не только 
на практике, но и в теории, обходившейся без бога, 
хотя и редко доходившей до философских обобщений.

Что черпал из философии гуманизма немецкий 
собрат Леонардо — нюрнбержец Альбрехт Дюрер? 
Нюрнберг — потенциальная столица немецкого нацио­
нального государства, «немецкая Венеция» — был и 
крупнейшим центром немецкого Возрождения, центром 
астрономии, географии и математики,23 «оком и ухом 
Германии», по словам Лютера. Как уже сказано, 
здесь жили и работали блестящие немецкие гуманисты 
Конрад Цельтис, Виллибальд Пиркгеймер и другие; 
первый — сын франконского крестьянина, второй — 
знатный патриций. Цельтис был не только эрудит, 
но и энергичный организатор немецких гуманистов, 
трудившихся над предпринятым им историко-геогра­
фическим описанием Германии.24 Пиркгеймер был не 
только фактическим главой нюрнбергского кружка 
гуманистов, но и другом Дюрера. Детские годы 
Пиркгеймер проводит в путешествиях с отцом-дип- 
ломатом, а с 29 до 35 лет изучает философию и право 
в университетах Падуи и Павии. Падуанский уни­
верситет, находившийся под покровительством могу­
щественной и независимой Венеции, еще задолго до 
этого стал центром такого радикального течения аристо- 
телизма, как аверроизм. Последователи Аверроэса,

56



как именовали в Европе арабского философа XII в. 
Ибн Рошда, восприняли из его учения главное поло­
жение: материя вечна и всеобъемлюща, бог — это и 
есть природа. Такой пантеистический подход был для 
средневековья весьма прогрессивным, подрывавшим 
церковное учение о сотворении мира богом. К тому же 
он считал, что философия не может принять миф о бес­
смертии души, о загробной жизни и воскресении, хотя 
церковь вправе это считать истиной. Такой подход 
освобождал науку от контроля церкви, предоставляя 
ей право самостоятельного решения вопросов.

В Падуанском университете последователи его уче­
ния появились еще в XIII в. В эпоху Возрождения 
здесь преподавали такие известные аверроисты, как 
Ахиллини, Верни, Нифо. Считая основой всего единую 
и вечную материю, из которой развиваются все формы 
жизни, они выдвинули и идеалистическое положение 
о существовании безличного мирового разума как выс­
шей формы бытия. Это вызвало справедливую критику 
со стороны более радикально настроенных падуанских 
профессоров, в результате чего уже с конца XV в. здесь 
появляется более смелое течение аристотелизма, 
родившееся на основе изучения комментариев гречес­
кого философа III в. Александра Афродизийского и от 
его имени получившее наименование александризма. 
Александристы отрицали бессмертие души и выдвигали 
тезис о естественном происхождении человека.25

Среди философов — зачинателей новой науки — 
особое место принадлежит Пьетро Помпонацци, ко­
торый был сверстником Пиркгеймера. Он был профес­
сором в университетах Болоньи, Феррары и Падуи. 
Помпонацци был главой школы александристов. Он 
истолковывал философию в духе, враждебном орто­
доксальному томизму. В своем трактате «О бессмертии 
души» он убедительно отвергал возможность рацио­
нальных доказательств бессмертия души и разработал 
систему нравственности человека, свободного от страха 
перед потусторонними наказаниями и поощрениями, 
перед адом и раем, считая ее благородной, смелой 
и человеческой в отличие от христианской. Идеи Пом­
понацци царили в Падуанском университете, и хотя 
не все его слушатели становились александристами, 
идеи эти оказывали влияние на их идейное формиро­
вание.

57



Пиркгеймер вернулся из Италии образованным и 
убежденным гуманистом. Он был главой и собратом 
немецкой «республики пера и кисти», куда входили 
Цельтис, Дюрер и другие выдающиеся умы немецкого 
Возрождения. Патриций и сторонник олигархии, он 
преступил черту своего социального круга и стал ис­
кренним другом людей, которые по феодальному и 
бюргерско-аристократическому кодексу морали были 
представителями иной, более низкой среды. Он был 
поклонником образования, которое рождено усердием 
и трудом, и продолжал трудиться всю жизнь, занимаясь 
переводом «Диалогов» Платона. Подобно Помпонацци 
он противопоставлял страху перед неизбежным уходом 
в «край безвозврата» радость жизни, радость познания 
природы. Пиркгеймер не был гордым аристократом, 
снисходившим только к образованным выходцам из 
низов, он был истинным гуманистом, и его интересовал 
человек во всех его проявлениях. Осенью 1521 г. он 
вместе с Мартином Лютером, Ульрихом фон Гуттеном 
и другими был отлучен от церкви, покинул свой госу­
дарственный пост и уехал из Нюрнберга в имение 
Нейгоф. Здесь он не стал затворником-эрудитом: 
«Почти ежедневно я погружен в чтение, большею ча­
стик) Платона, — с тем большей страстностью, чем сво­
боднее я от забот. Едва позавтракав, я отдыхаю за 
чтением историй или развлекаюсь, в промежутках 
предаюсь музыке или отвечаю на письма моих бесчис­
ленных корреспондентов. Часто меня также посещают 
друзья. Когда же нет друзей, я сзываю к ужину 
селян, особенно в праздничные дни, и тогда веду с 
ними беседы о сельском хозяйстве и о явлениях при­
роды. После этого я снова беру в руки книги, иногда 
священные, чаще научные, и в первую очередь те, 
в которых описываются нравы людей или величие 
природы. И тогда я бодрствую до глубокой ночи, когда, 
если небеса чисты, с помощью астрономических инст­
рументов я наблюдаю движение блуждающих звезд».26

Это письмо удивительно созвучно письму из ссылки 
другого выдающегося гуманиста — Никколо Макья­
велли, написанному в эти же годы.27

Пиркгеймер был склонен к рационалистическому 
мышлению, к научным занятиям. К религии он отно­
сился как к комплексу морально-этических принципов, 
а церковь для него связывалась с определенными
58



политическими идеалами. Этика составляла существен­
ную часть в мировоззрении и немецких, и итальянских 
гуманистов. Мотив приспособления к христианству 
неоплатонической идеи самосовершенствования звучит 
как в богословских сочинениях, так и в остро­
сатирическом «Похвальном слове Подагре».28

Такой выдающийся художник и человек, как Альб­
рехт Дюрер, был оригинальным мыслителем, но его 
мировоззрение и его творчество не могут быть поняты 
без той идейной атмосферы, которая царила в нюрн­
бергском гуманистическом центре. Как много Дюрер 
черпал из этого окружения, явствует из элегии Пирк- 
геймера, посвященной памяти Дюрера:

— Ты, с кем я связан теснейшей дружбой многие годы,
Альбрехт, которого я люблю сильнее, чем собственную душу,
Которому я всегда все мог поверять в откровенной беседе.
Зная твердо, что все это пребудет в душе у верного друга.

Дюрер, который учился у гуманистов, воспитывался 
в их среде, был сам великим гуманистом в искус­
стве и в своем теоретическом и эпистолярном твор­
честве. Из его писем и трактатов вырастает облик 
скромного, но понимающего свои редкие способности 
творческого деятеля и реалистического мыслителя, 
пролагающего новые пути в живописи и в теории 
искусства. Дюрер, познававший итальянское Воз­
рождение, его идеи и теории непосредственно на его 
родине, обязан был своим воспитанием не только 
пиркгеймеровскому гуманистическому кружку. Тем 
более вырисовывается его оригинальность, когда он, 
умевший не уступить итальянским мастерам в пропор­
ции, перспективе, идеальной красоте, не ограничивается 
этими классическими сторонами итальянской воз­
рожденческой живописи, выдвигает мысль об относи­
тельности понятия прекрасного, идет дальше в разра­
ботке теории искусства, да и в самой своей живописи, 
что не проходит бесследным в последующий период 
европейского искусства.30 «Можно ведь сделать фигуру, 
которая выглядит подобно Сатурну или Венере, особен­
но в живописи при помощи красок и прочих средств, — 
писал Дюрер в своем трактате о пропорциях. — Также 
каждый должен уметь сделать и мужицкое, и бла­
городное изображение, между которыми можно найти 
много средних типов. И это также большое искусство,

59



Рис. 10. Альбрехт Дюрер. Крестьянская пара. Резцовая 
гравюра. 1502 г. Галерея искусств Бремена.

если кто-либо в грубых мужицких вещах сумеет выка­
зать и правильно применить истинную силу и мастер­
ство. разумный и опытный художник может более 
показать свою великую силу и искусство в небольшой
60



вещи и грубой мужицкой фигуре, чем иной в боль­
шом произведении».31 Дюрер подходил к идеалу кра­
соты исторично: «Следует помнить, что некоторые че­
ловеческие фигуры нравились в одно время больше 
и вызывали больше похвал, чем другие, и многие ма­
стера стремились делать свои произведения в соответст­
вии с этим. .».32

Итак, можно согласиться с тем, что идеи Фичино 
оказали влияние на Леонардо, идеи кружка Пирк- 
геймера — на Дюрера, как и идеи Гуттена на Грюне­
вальда. Однако, учитывая влияние философов и всей 
идейной среды таких городов, как Франкфурт и Нюрн­
берг, на художников Возрождения, нельзя из этого 
влияния выводить все их мышление и творчество. 
Титаны Возрождения были первопроходцами, открыва­
телями нового, что ни в какой мере не умаляет роли 
Фичино, Помпонацци и других идейных вождей своего 
времени и их влияния на их рост и развитие. Различные 
же способы выражения их идей в искусстве и сочине­
ниях являются доказательством того, что Возрождение 
имело несколько этапов в своей истории, различные 
местные условия и, будучи в целом раннебуржуазной 
культурой, имело также течения бюргерское, плебей­
ское, патрицианское и даже феодально-монархическое.

Не теряется ли специфика Возрождения, если оно 
настолько многообразно? Что же в таком случае 
является его характерной чертой? Иногда считают, 
что она заключается не в каком-либо новом синтезе, 
положительном итоге, а лишь в новом противоречи­
вом стиле, способе мышления в его резко выраженной 
диалогичной форме, который якобы и привел к недол­
говечности и гибели Возрождения. Естественно, что 
при формалистическом подходе неизбежно отрицаются 
такие характерные черты Возрождения, как особое 
внимание к действительности, тяга к секуляризации 
мысли и искусства, появление первых элементов ре­
ализма, а единственным историческим результатом 
Возрождения провозглашаются отдельные отблески его 
духа, воплотившиеся в гениях последующих эпох, 
например Гете или Моцарте, которым удавалось 
добиваться универсальности и гармонии.33 Проблема 
особого способа мышления эпохи Возрождения за­
служивает всяческого внимания, однако не только 
этой эпохе свойственна противоречивость, двойствен­

61



ность, соединение и противопоставление старого и но­
вого. Главным для философии и творчества Воз­
рождения является тот мощный рывок, благодаря кото­
рому ее мыслители и творцы смогли вырвать человека 
из состояния приниженности, сделать его центром все­
ленной, хозяином жизни, создателем всех ее ценностей. 
В «Страшном суде» Микеланджело демонстрировал 
не гибель Возрождения, а гибельные обстоятельства, 
окружавшие человека, только что ставшего могучим 
и свободным, точнее, впервые себя почувствовавшего 
таковым. Не был ли это скорее призыв к борьбе, 
чем плач о погибших?

Противоречивость Возрождения бесспорна, однако 
она таила в себе не столько возможность само­
уничтожения, сколько великий творческий потенциал, 
сказавшийся в произведениях живописи, скульптуры, 
архитектуры, литературы, поныне питающих современ­
ную культуру. Три века Возрождения не были и не 
могли быть лишь процессом подготовления собствен­
ного кризиса. Не могли они быть эпохой сплошного, 
универсально-гармонического выражения действитель­
ности, хотя эта линия была классической. Эмоциональ­
ность, экспрессия, прорывающаяся у Дюрера и Лео­
нардо, ярко выраженная у позднего Микеланджело 
и еще более у Грюневальда, — это другая, закономер­
ная и существенная сторона Возрождения, свидетель­
ствующая о его действительно особо резкой, диалоги­
ческой противоречивости. В этом нет ничего па­
радоксального: острые противоречия несла с собою 
переломная эпоха штурма и натиска, итальянских 
войн и Реформации, эпоха первой буржуазной револю­
ции в Европе.

Художники и революция
В начале XVI в. в одной лишь горной промышлен­
ности Германии работало более 100 тыс. человек, 
только серебра в ней добывалось больше, чем во всех 
остальных европейских странах, вместе взятых. Добыча 
золота и серебра, как считал Энгельс, была «послед­
ним толчком, поставившим Германию в 1470—1530 гг. 
в экономическом отношении во главе Европы и тем 
самым сделавшим ее центром первой буржуазной 
62



революции в религиозном облачении так называемой 
Реформации». Революция в умах, революция с ору­
жием в руках, революционная война крестьян и го­
рожан, трагический ее финал. В этой обстановке и 
на этом фоне происходит сложный процесс немецкого 
Возрождения. В 1476 г. в землях города Вюрцбурга, 
родины Грюневальда, проповедовал Ганс Бегайм: 
он призывал гнев божий против духовенства, папы, 
императора. По повелению епископа Вюрцбурга он 
был схвачен и в присутствии большой толпы сожжен. 
Это были годы, когда родился Грюневальд-Нитхарт. 
«Отблески пламени мученического костра Ганса Бе- 
гайма освещают творчество Нитхарта».2 В 1493 г 
антифеодальным и антикатолическим движением был 
охвачен Эльзас, в 1502 г. — земли Шпейера, Брухзале, 
в 1513 г. — Френебурга и Геннегау. Розгорелся костер 
будущей великой войны немецких крестьян 1525 г. 
На эти события реагирует и литература: в 1494 г. 
Себастьян Брант выпускает «Корабль дураков», в ко­
тором беспощадно бичует пороки всех сословий. На 
основе этой литературной критики проповеди против 
церковных богатств ведет Иоганн Гейлер. В этой 
обстановке было вполне естественно появление «му­
жицких» Христов Дюрера и Грюневальда. В творчестве 
Дюрера наиболее убедительно сказывается противо­
речивое сочетание в Возрождении классического гармо­
нического искусства с грубым, весомым, народным, 
а затем и беспокойным экспрессивным. Усиление 
экспрессии проявляется и у Дюрера в «Апокалипсисе» 
— серии гравюр 1498 г., и у Кранаха в «Десяти запо­
ведях» для Виттенбергской ратуши, в которых дается 
истолкование жизни в духе надвигающейся Рефор­
мации, особенно в Изенгеймском алтаре, созданном 
между 1512 и 1515 гг. Грюневальдом. В образах нищего 
Христа и Иоанна Предтечи в грюневальдовском 
«Распятии» нашли свое яркое выражение мысли 
о героическом подвиге, о великой жертве, которая 
может искупить язвы общества. Грюневальд в своем 
творчестве «со всей страстностью подлинного худож­
ника Возрождения адресовался к самым широким мас­
сам, к народу, толпы которого стекались на паломни­
чество в монастырь и, следовательно, приходили к заме­
чательному творению мастера».3

6 сентября 1524 г. в Нюрнберге «приезжему худож-



нику, который живет в доме Пиркгеймера», запретили 
печатание гравюр.4 Здесь же, в Нюрнберге, печатаются 
сочинения, не только отрицавшие догматы и таинства 
католической церкви, но и подвергавшие сомнению 
истинность Священного писания и самое существование 
господа бога. Вокруг города в 1524 г запылали кресть­
янские восстания, а за ними вспыхнули и волнения 
городских цеховых элементов. Положение еще более 
обострилось с приездом в Нюрнберг главы немецкой 
народной оппозиции Томаса Мюнцера, также печатав­
шего здесь свои сочинения. «Я бы мог сыграть славную 
шутку с нюрнбержцами, если бы у меня была охота 
поднять восстание», — писал Мюнцер. В январе 1525 г. 
в Нюрнберге происходит процесс Ганса Денка, моло­
дого преподавателя, осужденного к изгнанию из го­
рода за свободомыслие. Затем происходит процесс 
«трех безбожных художников» — лучших учеников 
Дюрера — Ганса Себальда Бахмана, Бартеля Бахмана 
и Георга Пенца, которые, подпав под влияние секты 
«безбожников», также усомнились в истинности Библии 
и существовании бога. Художники Нюрнберга играли 
активную роль в этих оппозиционных кружках: так, 
художников Ганса Платнера и Ганса Грейфенберга 
преследовали за критику ими таинств причастия 
и организацию новых сектантских кружков, художника 
Пауля Лаутензака привлекли к суду за ересь, резчика 
Иеронима Андреа арестовали за связи с восставшими 
крестьянами.5

Все это пугает гуманистов, Пиркгеймер резко от­
ходит от радикально настроенных деятелей. События 
усложняются, после высокой волны Великой кресть­
янской войны начинается мрачная эпоха кровавых 
репрессий. Художники находились в гуще этих событий, 
а иногда выступали и в роли активных участников. 
В 1525 г. девять городов Франконии, в том числе 
Ашаффенбург, где работал Грюневальд, объявили 
о присоединении к восставшим крестьянам. Титулован­
ный заказчик художника — епископ Альбрехт Бранден­
бургский бежит в свои владения, в Галле, а затем 
армия феодалов разбивает восставших. Среди них 
в числе вожаков был схвачен Йорг Ратгеб, земляк Грю­
невальда, живописец, который за десять лет до этого 
работал вместе с ним над росписями франкфуртского 
монастыря. По распоряжению герцога Вюртемберг-
64



ского живописец Ратгеб был разорван конями. Старому 
скульптору Тильману Рименшнейдеру по приказу 
епископа Вюрцбургского Конрада за участие в револю­
ционных событиях так искалечили руки, что он уже 
никогда не смог работать.6

Таким образом, на мышление и творчество худож­
ников оказывали влияние не только гуманистические 
идеи философов и кружки эрудитов, но и революцион­
ные идеи и революционные движения. Не в меньшей 
мере они оказывали влияние на политических и рели­
гиозных мыслителей и деятелей, прежде всего на такие 
фигуры Возрождения, как Макьявелли и Лютер. Речь 
идет не только о немецких художниках и политических 
деятелях, но и итальянских. Леонардо наблюдает и 
переживает падение династии Сфорца и оккупацию 
Милана французами, Микеланджело действует как 
военный инженер при обороне Флоренции во время 
осады города испанскими войсками, Макьявелли 
организует народное ополчение для спасения Флорен­
тийской республики. Дюрер примкнул к числу сторон­
ников Реформации и послал в подарок Лютеру, 
тогда центральной фигуре великого антицерковного 
брожения, свои гравюры. Он посылает своим едино­
мышленникам «книжечки», которые провозглашают с 
кафедр еретическими и подлежащими сожжению.7 
Во время путешествия в Нидерланды Дюрер про­
должает живо интересоваться и обсуждать вопросы 
Реформации. Возможно, в Нидерландах он встречался 
с Себастьяном Брантом и Томасом Мором.8 Дюрер 
не только жил в эпоху первой буржуазной революции 
в Европе, но и был по-своему ее участником.9 Худож­
ники этой эпохи не только в той или иной степени 
отражали в своем творчестве грядущую, бушующую, 
а затем подавленную революцию, но и своим твор­
чеством готовили ее, поддерживали, а затем и увеко­
вечили ее в памяти новых поколений.10

Своеобразный проект крайне выразительного па­
мятника героям Великой крестьянской войны был 
создан Дюрером. В трактате «Руководство к измере­
нию» Дюрер описывает различные способы возведения 
колонн, призывая к созданию новых форм, отвечаю­
щих современности и национальным традициям. 
Приводит он и описание проектов памятных колонн 
и памятников. Среди них выделяется колонна, офи-
5 В. И. Рутенбург 65



Рис. 11. Альбрехт Дюрер. Памятник'крестьянину. Рисунок 
пером из трактата «Руководство к измерению». 1525 г.



циально им названная памятником в честь победы 
над крестьянами. Показательно, что он создал ее 
сразу же после подавления в начале 1525 г. швабско- 
франконского восстания крестьян. Гравюра была сде­
лана в очень короткий срок и вставлена в трактат, 
опубликованный в том же году. В этом памятнике 
нет малейшего чувства гнева или мести, в нем чувст­
вуется насмешка над победителем и симпатия по 
отношению к крестьянству, побежденному и вновь 
угнетенному.11

Вот описание памятника, данное самим Дюрером:
«Кто хотел бы воздвигнуть „Победу" по случаю 

подавления восставших крестьян, тот может восполь­
зоваться для этого такими вещами, как я сейчас научу.

Прежде всего установи квадратный камень. посе­
редине квадратной плиты. И положи на первую 
ступень по четырем углам связанных коров, овец, 
свиней и т. п. На верхнем же квадратном камне помести 
в четырех углах четыре корзины с сыром, маслом, 
яйцами, луком и кореньями или что придет тебе в 
голову. Затем положи посередине этого камня другой 
квадратный камень. Посередине этого камня уста­
нови закром для овса. На него опрокинь котел. 
Поставь посередине на дно котла сырную форму, 
и накрой ее несколько выступающей толстой тарелкой. 
Посреди тарелки поставь кадку для масла. .: носик 
же, из которого льют, должен выступать. Посреди 
этой кадки для масла поставь молочный кувшин краси­
вой формы. В кувшин вставь четыре пары деревян­
ных вил, которыми сгребают навоз. .; обвяжи их 
вокруг снопом. так, чтобы вилы торчали. И 
прикрепи к этому крестьянские орудия — мотыги, 
лопаты, кирки, навозные вилы, цепа и т. п. Затем 
поставь на вилы на самом верху куриную клетку, 
опрокинь на нее горшок из-под сала и посади на него 
опечаленного крестьянина, пронзенного мечом, как я это 
здесь нарисовал».12

Этот памятник-колонна представляет собой реа­
лизацию совета самого Дюрера: .можно украсить
погребение. сообразно жизни каждого».13 Памятник 
должен был выглядеть как целый музей быта немец­
кого крестьянина XVI в.: там и его орудия для полевых 
и дворовых работ, и сосуды для производимых в хозяй­
стве продуктов, и посуда. . В то же время это и музей

675*



крестьянского оружия — вилы, кирки, цепа. Это и 
иллюстративный перечень того, что ныне, после подав­
ления восстания, разорено и уничтожено: скот перебит 
или связан, посуда перевернута. Ото всего осталась 
лишь курица в клетке. Наиболее выразительной явля­
ется согбенная фигура сидящего наверху колонны 
крестьянина: им овладели скорбные думы о своем 
тяжелом прошлом и трагическом настоящем, о не­
справедливости понесенных им великих жертв. Нотой 
протеста звучит финальная черта памятника — меч, 
всаженный в спину скромного многострадального 
труженика, награда феодалов своему кормильцу.

Памятник крестьянину, как можно назвать этот 
проект Дюрера, является одним из ярких документов 
участия художников в революции, раннебуржуазной 
по своей направленности и реформационной по рели­
гиозной форме.

Буржуазная революция № 1

Так Энгельс назвал сложное переплетение событий, 
сотрясавших Германию в XVI в. Он писал, что вся 
новая история «ведет свое летосчисление с той великой 
эпохи, которую мы, немцы, называем, по приключив­
шемуся с нами тогда национальному несчастью, 
Реформацией, французы — Ренессансом, а италь­
янцы — Чинквеченто и содержание которой не исчерпы­
вается ни одним из этих наименований».2 Это была 
поистине великая эпоха, которая породила титанов 
в политике, философии, религии, искусстве и науке. 
Наиболее характерные из них появились на почве 
Италии эпохи Возрождения и Германии эпохи Рефор­
мации. Эти явления не лишены взаимосвязи и вза­
имодействия, хотя и далеко не идентичны.3 К тому же 
первая страна Возрождения — Италия — знала и ре- 
формационные движения,4 а Германия пережила 
короткую, но яркую вспышку Возрождения.

Общее между этими двумя крупными явлениями 
XVI в. заключается в таких социально-экономических 
истоках, как зарождение капиталистических отношений 
в условиях ломки феодализма, усиление роли буржуаз­
ных прослоек общества и буржуазной идеологии,
68



связанные с этим развитие национальных языков, кри­
тика церкви и устаревших религиозных догм.

Если в Италии процесс зарождения раннекапиталис­
тических отношений начался еще в XIV столетии, 
то и Германия подошла к нему уже в следующем, 
XV в. Появление новых раннебуржуазных отношений 
не приводит автоматически ни к Возрождению, ни 
к Реформации. Во Франции и в Англии — государствах 
абсолютистской централизации — также происходил 
процесс зарождения и развития раннекапиталисти­
ческих отношений, что, однако, не сделало ни ту, ни 
другую первой страной Возрождения или главным 
очагом европейской Реформации. Возрождение и Ре­
формация появились в странах резких противоречий, 
неравномерного развития, представлявших собой кон­
гломерат лишенных экономического и социального 
равновесия региональных государств, что и привело 
к социальным и идеологическим смещениям старой 
феодальной почвы и к острой борьбе за новые общест­
венные порядки и новую идеологию.

Уже в XV в. в Германии появились элементы капи­
талистического производства, усиливающиеся в первые 
десятилетия XVI в. Растет активность купцов-предпри- 
нимателей, подчиняющих себе разрозненных ремеслен­
ников в текстильной и металлообрабатывающей отрас­
лях промышленности. Это приводит к разделению труда, 
характерному для мануфактурного производства с са­
мых первых этапов его появления, к потере непосредст­
венными производителями своей самостоятельности, 
к фактическому превращению их в наемных рабочих. 
К началу XVI в. горные товарищества на паях стано­
вятся капиталистическими сообществами. Уже в первые 
десятилетия XVI в. в горной промышленности Герма­
нии работали десятки тысяч человек. Особенно сильное 
развитие приобрела добыча серебра. Энгельс считал 
это «. .последним толчком, поставившим Германию 
в 1470—1530 гг. в экономическом отношении во главе 
Европы и тем самым сделавшим ее центром первой 
буржуазной революции в религиозном облачении так 
называемой Реформации». Однако не все стороны 
экономики развивались в таком направлении. Сельское 
хозяйство Германии ощущало на себе появление ран­
некапиталистической мануфактуры: для текстильного 
производства требовалось увеличение сырьевой базы —

69



шерсти, льна, конопли. Феодалы стремились расширить 
свои господские хозяйства за счет сокращения кресть­
янских участков и захвата общинных угодий. Рост 
приносившего большую выгоду овцеводства и разве­
дение технических культур требовали увеличения ко­
личества рабочих рук, что приводило к массовому 
закрепощению крестьян и увеличению барщинных 
повинностей. Так создалось одно из противоречивых 
явлений немецкой жизни конца XV—начала XVI в.: 
раннекапиталистические отношения породили кре­
постничество, подъем сельского хозяйства, рост его 
товарности приносил выгоды феодалам и таким образом 
укреплял их позиции. Буржуазные отношения в деревне 
привели к феодальной реакции, усилению феодальной 
эксплуатации или к голодной краткосрочной аренде 
земли. В довершение многочисленных феодальных по­
боров церковь взимала «десятину» с зерна, огородных 
культур и скота, продавала индульгенции. Непрерыв­
ным потоком деньги шли в папскую казну в Риме, 
чему способствовали многочисленные немецкие князья. 
Ограбление Германии церковью стало национальным 
бедствием, а освобождение от него — национальной 
задачей страны, что и привело к тому, что буржуазная 
революция в Германии произошла в религиозном 
облачении Реформации.

Лютер
В обстановке крайнего напряжения и острых проти­
воречий, острой критики гуманистами церковно­
богословского направления в науке, осмеяния феодаль­
ной Германии как «корабля дураков», плывущего в 
«страну глупости», резкое выступление Лютера против 
католической церкви было подобно «удару молнии в 
бочку пороха».1

Мартин Лютер родился в саксонском городе Эйсле- 
бене в 1483 г., откуда вскоре его родители переехали 
в Мансфельд. К этому времени его отец, Ганс Лютер, 
происходивший из крестьян, успел из горнорабочего 
стать одним из богатых бюргеров — владельцев мед­
норудных разработок и плавилен. Горное дело находи­
лось тогда в руках представителей княжеской власти, 
в пользу которой шла значительная часть добывав­
шихся металлов. Мартин Лютер рос в обстановке
70



бюргерской семьи, недовольной своим положением. 
Несмотря на свою религиозность, отец Лютера не 
любил служителей церкви, наблюдая за их поведением. 
Мартин с детства мог ощутить этот дух критицизма 
антиклерикального свойства, так как его отец не только 
обладал здравым смыслом, но и славился прямотой 
и меткостью выражений. Поэтому у него Мартин 
прошел практическую школу образного народного 
немецкого языка. С этим своеобразно переплетался 
страх перед богом-судьей, который внушала Мартину 
его мать, набожная Маргарита Лютер. С самого 
раннего детства отец засадил Мартина за книгу, 
что не обходилось без частых и жестоких наказаний: 
«Надо было учиться, терпеть, надеяться на бога, 
прижаться и молчать»,2 — вспоминал впоследствии 
Лютер. Светлые же воспоминания были у него связаны 
с застольным пением и музыкой, которые слышались 
в семье по праздникам. В школе, куда его поместил 
отец, ученики подвергались систематическим физичес­
ким наказаниям, которые, по мнению духовных педаго­
гов, способствовали усвоению заповедей и молитв. 
Все эти противоречивые влияния приводили юношу 
к сложной и болезненной внутренней борьбе; двенад­
цати лет он впервые исповедовался и ощутил «страш­
ный гнет, налагаемый иерархией на бедную смущен­
ную совесть»,3 а в 14 лет Мартин уже чувствовал 
себя монахом, искавшим милосердия у бога, в котором 
он мучительно наблюдал противоречивость неумоли­
мого судьи и благого искупителя. В 14 лет в Маг­
дебурге он поступает в школу, где главными предметами 
были латинский язык и литература, а с учениками 
обращались достаточно гуманно. Большое впечатление 
произвел на него блестящий богатый город — архи­
епископский центр, куда он попал из небольших 
провинциальных городков. Исповедовавшие бюргер­
скую экономию родители перевели его в Эйзенах, 
где молодому Мартину, как они полагали, могли 
помочь родственники. Этого не произошло, и молодой 
школяр стал собирать милостыню за исполнение 
духовных песен, пока не был взят в дом фрау Котта в ка­
честве воспитателя.

Восемнадцати лет Мартин Лютер поступил в 
Эрфуртский университет, где познакомился с членами 
радикального кружка гуманистов, но направление его 
мыслей было иным. Сначала он изучал греческих и ла-

71



АеТНЬКЯЛ IP li ж  ilÂ VtACHRA. ШТШШ
ЕхРШЛИТЛГ W VTVS CERA tVCAE. OCCIDVO*

ЛЛ. D X X

Рис. 12. Лукас Кранах Старший (1472— 1553). Портрет 
Мартина Лютера. Гравюра на меди. Виттенберг,

Музей Лютера.

тинских классиков, затем церковное право, но его 
истинным увлечением стала Библия, творения отцов 
церкви, сочинения средневековых мистиков. Он решил 
посвятить себя богословию и вопреки воле отца 
поступил в августинский монастырь, где постригся под 
именем Августина. С разрешения Штаупица, генераль­
ного викария ордена, здесь началось упорное изучение 
Библии, а главное — появилось стремление «думать 
своей головой» и назрело мучительное решение пробле­
мы внутреннего самоусовершенствования как основы 
веры в противоположность внешнему благочестию

72



и церковному раскаянию. Здесь окончательно сложи­
лось его мировоззрение, здесь родилось лютеранство 
с его идеей непосредственного обращения к богу без 
посредства церкви, с его спасением одной верой.4 
В монастыре Лютер усердно выполнял все предписания 
церкви, а в 1507 г. впервые служил мессу. Отец приехал 
на это торжество, хотя и высказывал свое недовольство. 
Вскоре — в 1508 г. — Лютера по рекомендации Штау- 
пица пригласили на кафедру аристотелевой диалектики 
во вновь учрежденный Виттенбергский университет. 
По приезде в Виттенберг он обосновался в августин- 
ском монастыре; лекции читал бесплатно, что было 
обычным в те времена, затем по повелению курфюрста 
Саксонского стал получать 200 золотых в год. Штаупиц 
настоял на том, чтобы Лютер стал также и пропо­
ведовать, и на его проповеди ходили многие. Человек 
среднего роста, худой, с горящими глазами фанатика, 
убежденного в правоте выношенных им мыслей, он 
говорил на образном народном языке: «Народу надо 
проповедовать так, чтобы каждый мог пересказать 
содержание проповеди».

В 1510 г. двадцатисемилетний Лютер осуществил 
свою юношескую мечту и посетил Рим, куда, как 
и подобает пилигриму, пришел пешком. На коленях 
взошел он по лестнице собора св. Петра. Однако 
в Риме он столкнулся с полным равнодушием к вопро­
сам веры наряду с большим вниманием, которое 
духовенство уделяло своей личной жизни. Лютер 
был еще верным католиком, но уже резким критиком 
католического духовенства. По возвращении из Рима 
он для самостоятельного анализа первоисточников 
Священного писания стал усиленно изучать греческий 
и древнееврейский языки. Удостоившись еще в 1503 г. 
степени бакалавра, а через год — магистра, он теперь, 
в 1512 г., став доктором богословия, получил право 
толковать Библию, излагая студентам свое учение о 
благодати, ниспосылаемой за истинную веру, за внут­
реннее убеждение. Обращение Лютера к первоисточни­
кам совпадало с такой же деятельностью гуманистов, 
вроде Иоганна Рейхлина, который вступил в открытую 
борьбу с кельнскими теологами-обскурантами, требо­
вавшими уничтожения древнееврейских религиозных 
книг. Лютер стал на сторону Рейхлина и его едино­
мышленников. Своеобразный союз христианской 
морали и гуманизма свидетельствовал о некоторых

73



точках соприкосновения этих двух явлений, о сочетании 
Возрождения и Реформации там, где речь идет о науч­
ной аргументации своих мыслей, о разуме в проти­
воположность догме.5

Смелое выступление Лютера на стороне прогрес­
сивных гуманистов в «деле Рейхлина» было лишь 
началом его деятельности в общегерманском масштабе. 
Вскоре представился случай, который подтолкнул Лю­
тера как идеолога и защитника немецкого народа 
к поединку с папством.6

В 1516 г. Штаупиц, уезжая в Нидерланды, назначил 
Лютера временным викарием августинского ордена. 
Вместе они производили осмотр монастырей, во время 
которого получили известие о появлении папского уче­
ного богослова Тецеля в пограничном городе Ютер- 
броке. В сопровождении трех конных стражников 
Тецель вез в своей повозке индульгенции, которые 
освобождали купившего их от любого греха. Немцы 
именовали их «масляными письмами», так как купив­
шему индульгенцию разрешалось есть в пост масло 
и яйца. С тем же правом эти отпускные грамоты 
можно было считать письмами убийц, так как и этот 
грех снимался с купившего дорогие индульгенции. 
Индульгенциями по поручению римской курии торго­
вали до этого и немецкие князья, в том числе кур­
фюрст Фридрих Саксонский, так что в его представле­
нии Тецель был не нарушителем христианской морали, 
а конкурентом. Лютер же считал, что грехи отпуска­
ются праведно живущим или искренне раскаявшимся. 
По преданиям, еще в древнехристианской общине раз­
решалась замена церковной эпитимии денежным 
штрафом в пользу общины, но только при условии 
раскаяния. Затем право предоставления индульгенций 
перешло к епископам и к первому из них — римскому 
епископу (т. е. папе) Теоретическим оправданием 
индульгенций явилось учение о наличии в распоряжении 
папы как наместника бога на Земле сокровищницы 
добрых дел, совершенных праведниками.

За столетие до Лютера против папских индуль­
генций восстал чешский реформатор и просветитель 
Ян Гус, сожженный католической церковью. Были у 
Лютера и более далекие предшественники, у которых 
он черпал критические идеи в отношении католицизма, 
вроде вожака мятежного крыла францисканцев П. Оли- 
ви и других.7
74



Теперь вопрос об индульгенциях послужил толчком 
к возникновению реформационного движения, воз­
главленного Лютером. Лютер выступал с проповедями 
против индульгенций, затем обратился к епископам, 
но не получил от них поддержки. Тогда в День всех 
святых — 31 октября 1517 г. он прибил на дверях 
дворцовой церкви в Виттенберге 95 тезисов против дока­
зательств Тецеля, обосновывавшего юридическую и 
моральную законность замены эпитимии деньгами. 
В тезисах не было прямого нападения на папу, более 
того, их автор признавал право первосвященника 
решать вопрос об отпущении грехов. «Я был один, — 
писал Лютер впоследствии, — и неосторожностью вов­
лечен в это дело; я не только уступал папе во многом, 
но даже чистосердечно обожал его. Ибо кто был тогда? 
Ничтожный монах».8 Он не ставил перед собой 
цель изложить новые принципы веры.9 Однако резуль­
тат обнародования 95 тезисов превзошел ожидания 
Лютера, который хотел лишь поднять богословский 
спор, сохранив за Римом право окончательного реше­
ния. Содержание тезисов вскоре стало известно далеко 
за пределами Виттенберга, они вызвали бурную реак­
цию и острые споры. В ответ на них Тецель написал свои 
тезисы, 800 экземпляров которых сожгли в Виттен­
берге горячие сторонники Лютера — студенты универ­
ситета. Созданная в Риме комиссия настаивала на 
отлучении Лютера от церкви, что было отклонено папой 
Львом X, покровителем ученых и художников, привык­
шим к традициям эпохи Возрождения и не представляв­
шим себе, к каким потрясениям могут привести эти 
тезисы августинского монаха.10

Фактически они выходили за рамки обычного 
богословского спора и представляли учение, подрывав­
шее основы католической догматики и организационной 
структуры церкви. Трактат против продажи индульген­
ций (negotium Indulgenciarum) стал боевой антикатоли- 
ческой программой новой церкви — лютеранства. 11 
Программа эта, вопреки учению католической церкви, 
объявляла ненужность духовенства и всей церкви 
как посредников между человеком и богом. Поэтому 
человек достигает оправдания, спасения души не при 
помощи церкви и ее служителей, якобы самим богом 
наделенных особыми таинствами (включая такое, 
как отпущение грехов), не посредством церкви и ее

75



обрядов, а при помощи истинной веры. Это положение 
таило в себе заряд невиданной взрывной силы, напра­
вленной на разрушение основ средневековой идеологии 
и политики, олицетворением и носителем которых 
являлось папство и вся церковь. Более того, человек, 
его земная жизнь поднимались до уровня самостоя­
тельных, независимых от церкви явлений вопреки их 
принижению в средневековом миропонимании. Люте­
ранство давало человеку независимость, самостоятель­
ность, освобождение от церковного гнета, объявляло 
человека и всю мирскую жизнь естественной частью 
обновленной христианской религии, а светские учрежде­
ния, государство — имеющими силу религиозного 
авторитета. Источником же религиозной истины Лютер 
объявлял не папские декреты и постановления соборов, 
а канонические книги Ветхого и Нового завета — 
Священное писание, которое вправе толковать бого­
словы-священники.

В этом учении Лютера отражались стремления 
немецкого бюргерства и ранней буржуазии других 
стран избавиться от политической, идеологической, 
а во многом и материальной зависимости католической 
церкви — могучего и разветвленного общеевропейского 
организма. Освободившийся во многом от оков средне­
вековья и определяющий свое место в мире человек, 
независимое от папства национальное государство — 
эти принципы лютеранства стали в разной степени 
основой реформированных религий других стран — 
цвинглианства, кальвинизма, ставших религиозным 
и политическим кредо антифеодальных движений и бур­
жуазных революций. Подрыв феодальной идеологиче­
ской системы и традиционного средневекового мировоз­
зрения, хотя и в форме религиозного обновленчества — 
вот то, что сближает раннее лютеранство с Возрождени­
ем и по своей прогрессивности и революционной напра­
вленности не уступает ему. Возрождение противопоста­
вило Человека потусторонним силам, Лютер освятил 
и узаконил земной мир человека. Возрождение, исполь­
зуя материал античности, возродило не античность, 
а человеческую природу; ранняя Реформация, исполь­
зуя материал Священного писания, попыталась утвер­
дить самостоятельность человека. И там, и здесь — 
обновление изнутри, все устаревшее, противоречащее 
прогрессу человечества обречено на гибель. Не случай­
76



но Дюрер сопоставлял реформатора Лютера с гумани­
стом Эразмом Роттердамским, полагая, что оба они 
«рыцари Христовы». ^ Даже нереализованная прогрес­
сивная программа не исчезает бесследно, а долгое время 
продолжает питать мысль и дела человека. Как раз­
рушительная, направленная против католицизма, 
так и конструктивная, ратующая за свободу мысли 
программа раннего Лютера дает ему полное право 
на высокое и почетное звание титана своей эпохи, эпохи 
Возрождения.

Лютер не только выдвинул смелую программу, 
но и боролся за нее, понимая, что реакционная часть 
церковных идеологов оценивает ее как наветы самого 
дьявола. В своем трактате «Беседа между Лютером 
и дьяволом», изданном в 1533 г. на немецком, а в сле­
дующем году переведенном по просьбе автора его 
другом Юстом Йонасом на латинский и включенном 
затем в собрание сочинений Лютера Меланхтоном, 
он устами дьявола заявлял: «Сколь изумительна твоя 
дерзость, если ты пытаешься скрыть свой бесстыд­
ный обман именем церкви» (Quae haec audacia 
prodigiosa, ut per tarn impudens mendacium nomen 
Ecclesiae conspurcis). 13 Вплоть до XX в. ортодоксаль­
ные церковники (в том числе православные) подчерки­
вали, что учение Лютера «идет вразрез с учением 
истинной веры Христовой». 14 Лютер не мог избежать 
обвинений в ереси и попыток заставить его предстать 
перед римской курией, на что он, подобно Гусу, 
выдвигал требование созыва собора для решения спора. 
На диспуте с воинствующим приверженцем папства — 
богословом и историком церковного права Экком, 
который состоялся летом 1519 г. в Лейпциге, Лютер 
смело заявил, что возникновение папской власти 
одновременно с христианской церковью не доказано 
и что в учении Гуса имелись истинно христианские 
положения, а его осуждение церковным собором не­
правильно. Это уже был открытый разрыв с католичес­
кой традицией, подкрепленный в следующем, 1520 г. 
не оставляющим места сомнению заявлением: «Все мы 
гуситы»; 15 а затем в послании римскому папе Лютер 
защищал учение Гуса и оспаривал первенство папы. 
21' сентября 1520 г. была опубликована папская булла 
об отлучении Лютера от церкви, а 10 декабря того же 
года она была торжественно сожжена в присутствии

77



студентов, магистров и горожан Виттенберга. На этом 
этапе Лютера поддерживали разные слои населения 
Германии, вкладывая в выдвинутую им программу свои 
социальные чаяния и требования. Образцом этого 
может служить высказывание Альбрехта Дюрера 
о Лютере: «. .благочестивый человек, просветленный 
благодатью святого духа, последователь Христа и истин­
ной христианской веры». 16 Это всеобщее движение 
было общественной опорой Лютера, позволившей ему 
держаться твердо и независимо; немалую роль играла 
и его внутренняя убежденность. Когда император 
Карл V созвал в Вормсе рейхстаг, куда вызвали Люте­
ра, он был предупрежден курфюрстом Саксонским, что 
его может постигнуть судьба Гуса, на что реформатор 
ответил: «Гус был сожжен, но истина не погибла с ним, 
я не сомневаюсь, хотя бы в меня целилось столько 
дьяволов, сколько черепиц на кровлях». 17 В своих 
ответах рейхстагу он не признал непогрешимости 
ни папы, ни соборов и закончил свою речь так: «От меня 
хотят прямого ответа, и я дам такой, в котором не будет 
ни сучка, ни задоринки. Так как я убежден приведен­
ными мной текстами Священного писания и совесть 
моя во власти слова божия, то я не могу и не хочу 
отречься, ибо нехорошо поступать против совести. 
На этом стою и иначе не могу (hier steh’ich, ich kann 
nicht anders). Да поможет мне бог. Аминь».18 Эти слова 
Лютер произнес на немецком языке, а затем повторил 
по-латыни, чтобы они дошли до всех присутствующих, 
в том числе итальянцев и испанцев. Эдикт императора 
объявлял об отлучении Лютера от церкви и предании 
сожжению его сочинений. Лютеру было разрешено 
выехать из Вормса, но через 20 дней его под страхом 
строгого наказания должен был выдать властям 
каждый, кто знал о местопребывании этого еретика. 
Однако он был обнаружен раньше: по пути из Вормса 
утомленный дорогой Лютер заснул в Тюрингенском 
лесу, был там схвачен вооруженным отрядом и увезен 
в неизвестном направлении. Распространился слух 
о гибели реформатора. Как оказалось, похищение 
было произведено с согласия самого Лютера, которого 
укрыл в одном из своих замков в Вартбурге курфюрст 
Фридрих Саксонский. Лютер искал и нашел прибежище 
не у простых людей, а под княжеской кровлей. «Это 
был тревожный признак»,19 это был переломный момент
78



Рис. 13. Булла папы Льва X об отлучении Мартина Лютера 
от церкви, изданная 21 сентября 1520 г.



в биографии Лютера: он сыграл свою роль народного 
реформатора, хотя и не закончил своей деятельности.

В Вартбурге Лютер жил под именем юнкера Георга 
и занимался литературной деятельностью. Он перевел 
Библию с латинского на немецкий язык и этим внес 
значительный вклад в создание немецкой литературы. 
Дюрер считал, что Лютер «писал яснее, чем кто бы то 
ни было из живших в последние сто сорок лет».20 
Можно отметить не только философско-религиозные, 
но и педагогические и другие писания Лютера.21 
Он перелагал также псалмы для пения, положив начало 
немецкой духовной музыке. Один из них — «Бог — на­
ша крепость» — стал гимном Реформации, ее «Марсель­
езой», как называли этот хорал Энгельс и Гейне.22 
Автор же гимна пытался делать все для проведения 
реформации без потрясений и острых конфликтов. 
Его непримиримость, фанатичность, религиозная экза­
льтация, доходившая до галлюцинаций, в которых 
он видел и слышал дьявола, вера в приближающийся 
конец мира и Страшный суд — все эти элементы средне­
вековья сочетались с революционным требованием 
права человека на самостоятельное исследование исти­
ны. Эта парадоксальность была вполне объяснимой 
в людях переломной эпохи, которая придавала «тогдаш­
ним деятелям характер трепетного беспокойства и вол­
нения. Они не были в полном миру ни с собою, ни с окру­
жающим. Они были беспокойны, потому что окру­
жающий их порядок становился пошлым и нелепым, 
а внутренний был потрясен. .».23 Если всем выдаю­
щимся деятелям этой эпохи свойственна противоречи­
вость, внутренняя борьба прошлого с настоящим, 
то непримиримость и компромиссность, ограниченность 
и боязнь радикальных социальных изменений были 
свойственны консервативному большинству немец­
кого бюргерства, выразителем интересов и идеологом 
которых был Лютер. Усиление роли светской власти, 
как один из основных пунктов лютеранства, независи­
мость ее от папства, как космополитического института, 
способствовали утверждению регионального княжес­
кого абсолютизма, исповедовавшего ригористические 
правила протестантизма. Прокламированная Лютером 
внутренняя религиозность не требовала существенных 
изменений общественных отношений. Лютеранство 
идейно поддерживало классовое порабощение феодала­
ми крестьян и духовное порабощение верующих хри- 
80



стиан: «. .Лютер, — писал Маркс, — победил рабство 
по набожности только тем, что поставил на его место 
рабство по убеждению. Он разбил веру в авторитет, вос­
становив авторитет веры. Он превратил попов 
в мирян, превратив мирян в попов. Он освободил чело­
века от внешней религиозности, сделав религиозность 
внутренним миром человека. Он эмансипировал плоть 
от оков, наложив оковы на сердце человека».24 Логи­
ческим завершением такой политической и идеологичес­
кой линии Лютера был его переход в лагерь врагов 
великого крестьянского движения 1524—1525 гг., а 
лютеровская реформация выродилась в орудие княжес­
кого сепаратизма.

Точки соприкосновения Реформации и Возрожде­
ния были вполне закономерны на первом прогрессивном 
этапе лютеранства. В дальнейшем же «Лютер отверг 
ренессансное решение проблемы религии и культуры».25 
Общий реакционный фон и ригористическая обстановка 
упрощенной и удешевленной протестантской церкви 
нанесли удар по немецкому Возрождению, однако 
в области педагогики, музыки, университетского 
образования протестантизм сделал определенные 
успехи. Простой перечень положительных и отрицатель­
ных сторон Реформации не помогает объективному 
решению проблем, хотя попытки использовать такой 
метод известны в литературе с давних пор.26 Лютеран­
ством и Лютером не исчерпывается вопрос о Реформа­
ции, охватившей многие страны Европы и проходившей 
в специфических условиях и своеобразном преломлении 
в каждой из них. Однако имя и деяния раннего Лютера, 
пионера общеевропейской Реформации XVI в., не было 
чуждо ни одной из них.

Лютер и Мюнцер

Реформационные движения проходили по-разному 
не только в разных странах: нередко в одной и той же 
стране они имели разную окраску и направление, 
так как их носителями были разные классы и сословия. 
Характерное наблюдение сделал по этому поводу 
современник событий немецкий гуманист Пиркгеймер: 
«Когда они, простые люди, увидели, что никто не соби­
рается разделять все имущество и сделать все общим,
В. И. Рутенбург 81



как они до сих пор надеялись, тогда они прокляли 
Лютера и всех его приверженцев». 1

Недовольство народных масс лютеранством, отри­
цавшим необходимость социальных перемен, привела 
к народной реформации, слившейся с Великой 
крестьянской войной. Во главе народного направления 
в Реформации стоял Томас Мюнцер, видевший ее смысл 
в социальном перевороте. 2Лютер был не только про­
тивником социального переворота, но и стал выступать 
против собственной идеи свободы совести и убеждений. 
Гордые слова, произнесенные Лютером на Вормском 
рейхстаге, начертаны на памятнике ему, воздвигнутом 
в Вормсе в 1868 г. Они «заключают в себе как бы про­
грамму реформации и вместе с тем горькое осуждение 
позднейшей деятельности Лютера».3 На этом памят­
нике изображены Пьер Вальд, Уиклиф, Гус, Савона­
рола, Цвингли, Кальвин, но нет Томаса Мюнцера, хотя 
он был последовательным борцом за народную рефор­
мацию и представлял собой самую величественную 
фигуру Крестьянской войны.4

Томас Мюнцер выступил в первые годы реформа­
ции как один из сторонников Лютера и по его рекомен­
дации был послан в 1520 г. в качестве священника 
и проповедника в Цвиккау — один из городов Саксонии. 
Вместе с лютеранами он выступает против францискан­
цев, однако проявляет в этой борьбе гораздо большую 
решительность. В отличие от Лютера Мюнцер, как 
писал Энгельс, «был подлинным демократом, насколько 
это было возможно в то время».5 Несмотря на то что 
некоторые идейные истоки у Лютера и Мюнцера были 
одинаковыми, мышление и деятельность народного 
реформатора пошли по другому пути. Элементы рево­
люционности, наблюдавшиеся у Иоахима Флорского, 
дали Лютеру пищу для критической переоценки церкви, 
а Мюнцер развил их и пытался практически при­
менить к немецкой действительности XVI столетия. 
Мюнцер обращался к мистическим сочинениям.Иоганна 
Таулера, но разочаровался в них. Он воспринял учение 
таборитов, но не остановился на нем: в революционной 
расправе над врагами и угнетателями чешские повстан­
цы полагались не столько на народ, сколько на Христа, 
Мюнцер же считал, что «суд божий» должен вершиться 
самим народом.6

Если Лютер рассматривал веру как пассивное
82



внутреннее состояние, дар благодати, Мюнцер рас­
сматривал ее как автивное действие. Христианскую 
любовь Лютера Мюнцер заменил страхом божьим 
(Итог Dei), понимая под ним расправу с угнетателями. 
Лютер рассматривал благодать как потусторонний 
источник веры, Мюнцер считал, что благодать — это 
«внутреннее слово», т. е. разум, доступный всем, 
«имеющим мозг в голове», и прежде всего — обладаю­
щим здравым смыслом крестьянам и бедным горожа­
нам. Проблески коммунистических идей и атеизма 
у Мюнцера свидетельствовали о поразительном пред­
восхищении им будущей истории, однако они сочета­
лись со стремлениями реальных общественных групп 
и были реальным фактором общественного движения. 
«Лютер и Мюнцер по своим доктринам, а также по 
своему характеру и своим выступлениям являются каж­
дый подлинным представителем своей партии».7 Рефор­
мация Лютера привела к образованию новой проте­
стантской церкви, к которой представители свободомыс­
лия не могли относиться с симпатией. Так, Пиркгеймер 
писал: «Вначале я так же был хорошим лютеранином, 
как и наш покойный Альбрехт [Дюрер], потому что 
мы надеялись, что исправлено будет римское мошен­
ничество, как и жульничество монахов и попов, но как 
посмотришь, дело настолько ухудшилось, что еван­
гелические мошенники заставляют тех мошенников 
казаться невинными. Никто не боится бога, никто 
не любит ближнего, попраны старая честность и хоро­
шие обычаи, искусство и науки».8 Проблемы религии 
и морали, искусства и науки были предметом споров 
и борьбы не только в Германии. В этом плане весьма 
показательна позиция великого английского гуманиста 
Томаса Мора.

Лютер и Мор
Христианские идеалы Лютера включали в себя вопрос 
о воспитании молодого поколения преданных вере, од­
нако методы, цели и, главное, результаты этого проте­
стантского воспитания были далеки от гуманистических 
идеалов не только итальянских деятелей эпохи Возрож­
дения, но и реформаторских кругов Англии. Учитель То­
маса Мора — Джон Колет был автором предреформа-

6* 83



ционных проектов очищения католической церкви 
от догматизма, затемняющего и искажающего сущность 
Священного писания. Он обличал пороки католи­
ческого духовенства. 1 Томас Мор был увлечен идеей 
нравственного обновления церкви, которое пропо­
ведовал Колет; с другой стороны, его питали идеи 
итальянского гуманиста Джованни Пико делла Миран- 
долы, сочинения которого Мор перевел на английский 
язык. Разумная реформа католической церкви, т. е. 
улучшение ее, не только не противоречила, но, по 
мнению Мора, высказанному еще в предреформенный 
период, совпадала с его идеями справедливого пере­
устройства общества. Соглашаясь улучшить нравы 
духовенства и порядки в церкви, Мор вступил в острую 
полемику с такими реформаторами, как Мартин Лютер 
в Германии и Уильям Тиндаль в Англии.

Выступление Лютера сыграло роль молнии не только 
в том смысле, что оно разожгло огонь Реформации, это 
был также удар в «бочку пороха» контрреформации. 
Англия в лице короля Генриха VIII, который был 
богословом по образованию, остро откликнулась на 
выступление Лютера. В 1521 г. вышла книга с опровер­
жением его учения и в защиту семи таинств католициз­
ма. Автором книги был король, а ее редактором (воз­
можно, и соавтором)— Томас Мор, который нередко 
обсуждал с королем вопросы реформации. В награду 
за антилютеранскую книгу король получил от папы 
Льва X почетный титул «защитника веры», а каждому 
прочитавшему ее было обещано отпущение грехов.2 
Интересен не столько факт естественной реакции 
сторонников католицизма, выступивших против нару­
шителя христианского спокойствия, сколько смысл 
антилютеровской концепции Томаса Мора.

Она может быть названа «гуманистической концеп­
цией единой христианской культуры».3 В целом ряде 
сочинений Мора, направленных против Лютера и ре­
формации в целом, присутствует как богословская, 
так и политическая аргументация. Подобно Эразму 
Роттердамскому и Джону Колету Томас Мор считал, 
что папство должно быть не упразднено, а улучшено: 
оно должно отказаться от богатств и земных почестей 
и не только исповедовать, но и реализовать свою 
вселенскую миссию миротворчества. Мора, как и других 
«христианских гуманистов», беспокоила не столько 
сама по себе судьба папства, а тем более отдельных 
84



пап, сколько сохранение всей европейской культуры. 
Реформация несла в себе семена раздора, анархии, 
хаоса, разрушения, «всеобщий беспорядок», в то время 
как Мор и другие гуманисты искали на путях единства 
христианского мира способ ликвидации войн. В боязни 
народных движений сказывалась историческая ограни­
ченность гуманизма как раннебуржуазного просве­
тительства, но, с другой стороны, эта же утопическая 
гуманистическая концепция привела Мора к решению 
широких социально-политических проблем в его «Уто­
пии», к защите интересов английских крестьян 
от последствий английской реформации, в результате 
которой «овцы съели людей». В конечном итоге Мор 
оказался выше классовой ограниченности раннебур­
жуазного гуманизма, выражая интересы предпро- 
летариата.4 В Германии же преодолеть ограниченность 
реформации было суждено лишь Томасу Мюнцеру, 
выразившему социально-политические чаяния бедней­
ших горожан и крестьянства. Это говорит о сложных 
истоках и составных частях гуманизма, его многосто­
роннем выражении, несмотря на главную его анти­
феодальную, раннебуржуазную — направленность.5

То, что совершили Мор и Мюнцер, преодолевшие 
классовую ограниченность гуманизма и реформации, 
не удалось Лютеру, учение и деятельность которого 
в своем развитии все более усиливали свою бюргерскую 
узость, политический утилитаризм и крайний фанатизм, 
столь противные любому течению гуманизма. Эразм, 
Мор и другие гуманисты вели принципиальный, а не 
богословско-догматический спор с Лютером: спасение 
человека одной верой ведет к полному отказу от челове­
ческого начала, к уничтожению принципа разумного 
решения вопросов и утверждению божественного 
начала, к ликвидации ответственности человека за 
свои дела.6

Мор отстаивал принципы Возрождения с его идеа­
лом свободы и разумности человеческих деяний. Лютер 
отстаивал конфессиональную узость, фанатизм, боже­
ственное предопределение, которые в конечном итоге 
несла реформация. Реформация в период раннего 
Лютера была прогрессивным явлением на узком отрезке 
истории, «христианский гуманизм» Мора был обращен 
к новому времени, к эпохе Просвещения и еще 
дальше — к утопическому социализму.

85



Мор и Макьявелли
«Христианский гуманизм» Мора вел не к оправданию 
и защите темных сторон католицизма, а к попытке уста­
новить на земле эпоху мира и процветания, которой 
пользовались жители созданного силой его фантазии 
острова Утопия. Мор не был одинок в своих проектах 
установления общества гуманизма и просвещения, 
исходящих из принципов улучшенного христианства. 
В переломный век Возрождения и Реформации эти 
проекты вели к прогрессивному решению проблемы.

«Если мы хотим как следует познать этот век, нам 
следует, — как считал Де Санктис, — искать его тайны 
у двух великих писателей, представляющих его син­
тез — у Лодовико Ариосто и у Никколо Макьявелли».1 
Ариосто может раскрыть нам тайны своего века через 
поэзию, Макьявелли — через свои философско-поли­
тические, исторические и драматургические про­
изведения. И Мор, и Макьявелли ищут решения про­
блемы нового государства и общества при использова­
нии улучшенных, если не в корне переработанных, 
«христианско-гуманистических» концепций. Рассуж­
дая об аде и рае, Макьявелли имел в виду совершен­
но реальные вещи: рай был для него одним из наиболее 
ненавидимых призраков, в котором человеческая 
фантазия видит священную резиденцию блаженных. 
Он рассматривал этот призрак как отрицательно 
воздействующий на человека миф (ип mito negative*), 
как незаконный путь, искажающий реальность: «Они 
хотят проповедника, который обучил бы их, как найти 
путь в рай, а я хотел бы найти такого, который научил 
бы их, как найти путь к дому дьявола».2 Саркастически 
он относится и к мифу об аде: «В аду столько хороших 
людей! Разве тебе стыдно туда попасть?».3 Однако 
он соглашался искать пути в ад, так как «это было бы 
верным способом. чтобы его избежать».4 В переводе 
на практический язык политики это означало изучить 
пути, по которым на Италию неумолимо надвигается 
экономический и политический крах, искать их, чтобы 
их избежать, чтобы установить прочное государство 
и здоровое общество. Религию он рассматривает как 
явление, имеющее отношение к реальному миру челове­
ка: религия сотворена человеком (la retigione ё fondata 
daU’uomo) и составляет часть современной ему куль-
86



туры (sua civilta),6 т. e. является составной частью* 
не только представлений отдельного человека, его 
миропонимания, но и всего идеологического арсенала 
государства. Такое светское восприятие религии 
свидетельствует о медленно созревающем в Италии 
эпохи Возрождения светском восприятии ценностей 
христианской религии и отказе от церковно-богослов­
ского их понимания: «Каждая религия является как бы 
вещью, необходимой каждому, кто захотел бы под­
держать современную ему культуру».7 Культура, 
цивилизация, идеология не вечны, они меняются, 
а вместе с ними и религия — область, являющаяся их 
составной частью: «Различные формы религиозных 
учений в течение последних 5—6 тысяч лет сменились 
2—3 раза. ., когда возникает новая религия, ее первым 
делом является для укрепления своей репутации уничто­
жить старую. с каким ожесточением отцы христиан­
ской церкви преследовали любое воспоминание о 
древности, сжигая стихи поэтов и сочинения историков, 
разрушая изображения старых кумиров».8

Исходя из исторической точки зрения, Макьявелли 
пришел к выводу о том, что в каждом обществе религия 
как часть всей культуры, идеологии представляет полез­
ную основу, если она «способствует укреплению любви 
к родине и стремлению к ее защите». Однако на примере 
папства он показывал, что современное ему христиан­
ство является орудием грубого господства.9 Поэтому 
Макьявелли искал истоки и пути установления религии, 
эффективной и полезной для государства, для итальян­
ского общества. Религия, считал Макьявелли, может 
вобрать в себя все отрицательные черты общества, 
а может и возродить его, если в ней закладываются 
новые, полезные для государства черты, т. е. если она 
будет реформирована.10 Однако Макьявелли выступает 
не за лютеранскую реформацию, а за придание религии 
здоровых черт, свойственных человеку Возрождения, 
который ищет истоки своих идей в античной культуре. 
Он говорит, что христианская религия полагает высшее 
благо в смирении, в презрении к мирскому, в отречении 
от жизни, тогда как языческая религия полагала его 
«в величии души, в силе тела и во всем, что делает 
человека могущественным».11 Макьявелли не представ­
лял себе безрелигиозного общества, однако его идеал 
здоровой религии говорит о том, что практически он

■87



имел в виду общество, где место религии будет занимать 
рационалистическая и оптимистическая философия 
возрожденческого толка, прославляющая духовную 
и физическую силу Человека, живущего в условиях 
свободной республики.12

У противника папства и критика христианства Ник­
коло Макьявелли религия его идеального общества 
представляет собой идеологическую концепцию Воз­
рождения. Но и у сторонника папства и противника 
лютеранской реформации Томаса Мора «трактовка 
этической проблемы в ,,Утопии” не укладывается в орто­
доксальные рамки тогдашней христианской этики. 
Глубокая вера в высокое назначение человека, его 
разум, его неотъемлемое право на счастье. состав­
ляют основу оптимистической общечеловеческой эти­
ки идеальной Утопии».13 Мор и Макьявелли, начав 
путь с разных позиций, сошлись на общей почве — 
гуманизма, Возрождения.

Макьявелли не отрицает бога, но определяет и огра­
ничивает его функции: бог — темный, но могучий источ­
ник страха и послушания, «прибегать к богу» необходи­
мо, так как, «когда не хватает страха божьего, госу­
дарству грозит гибель», «соблюдение божественного 
культа — источник и причина величия республики», 
так как «неверящим людям легче сменять порядки 
или воспринять новые идеи», поэтому «если религия 
ослабевает, надо менять ее формы».14

Макьявелли считает идею бога, религию великим 
стимулом коллективной психологии, одной из эффектив­
ных политических сил, а не областью истины. В религии 
Макьявелли нет места богу: религия — дело людей, 
бог — это лишь элемент общей структуры коллектив­
ного мировосприятия.15 В то же время бог как бы равен 
судьбе, фортуне,16 но фортуна — это обстоятельства, 
в которых живет человек и с которыми он должен 
бороться, учитывая силу необходимости (necessita) . Это 
одна сторона: судьба властна над человеком лишь напо­
ловину, влияя на ход событий, но человек должен и 
может бороться с судьбой, с обстоятельствами, и вторая 
половина и исход всех событий зависят от человеческой 
энергии, таланта (virtu).11 Бог, небеса, фортуна «не 
желают совершать все дела, чтобы не отнимать у нас 
свободы воли и часть той славы, которая зависит 
от нас».18 Другая же часть зависит от небес, которые
88



рассматриваются Макьявелли как сила астральных 
светил, имеющих большое влияние на обстоятельства, 
фортуну, складывающиеся вокруг человека: это объек­
тивная, космическая, материальная сила, регулирую­
щая земные дела. Человек не может ее отменить, но 
в меру своих способностей может ей сопротивляться 
на благо родины, которую Макьявелли считал высшей 
человеческой реальностью.19

Томас Мор в своей «Утопии» также отводил перво­
степенное место интересам родины, там религия так 
же далека от католицизма, как и от протестантизма, 
ее формы разнообразны, каждый гражданин Утопии 
вправе исповедовать любую религию. Религия утопий- 
цев прославляет разум и общественную пользу, она 
приближается к деизму, а богу отводится роль перво­
причины мира.20 Макьявелли более радикально, чем 
Мор, решает проблему религии и смело низводит бога 
к абстрактной идее, элементу мироощущения и полити­
ческого воздействия, хотя в целом оба мыслителя 
близки в подходе к такому важнейшему идеологиче­
скому явлению, как религия, и решают эту проблему как 
истинные представители эпохи Возрождения.

Между Мором и Макьявелли были точки соприкос­
новения в решении проблем истории своей страны. 
На это указывается в названной уже работе И. Н. Оси- 
новского, где анализируется единственное историческое 
сочинение Мора — неоконченная «История Ричар­
да III».21 Как и единственное историческое сочинение 
Макьявелли «История Флоренции», она не была опуб­
ликована при жизни автора. Оба исторических сочине­
ния итальянского и английского историков-гуманистов 
отличаются аналитическим мастерством при рассмотре­
нии политических событий, гуманистическим подходом 
к проблеме личности, интересом к человеческой инди­
видуальности, тонкими психологическими характерис­
тиками всех действующих лиц.22 В своем историческом 
труде Макьявелли изучает проблему государственного 
строя итальянских государств на опыте отдельных рес­
публик, тираний и монархий — Флоренции, Лукки, 
Милана, Венеции, Неаполя. Действия конкретных госу­
дарственных деятелей дают ему материал для некото­
рых обобщений. В «Истории Флоренции» показаны 
методы правления тирана Каструччо Кастракани, «отца 
отечества» Козимо Медичи, Пьеро Подагрика, Лоренцо

89



Великолепного, Чезаре Борджа, герцогов Сфорца, неа­
политанских королей. Сила и значение «Истории» в ее 
политическом звучании, исторических концепциях, 
теоретическом обобщении проблемы республики и 
синьории, идеального и реального государя.23

«История Ричарда III» также является не просто 
историческим исследованием, а выражением взглядов 
Мора на исторический процесс, произведением полити­
ческой мысли. Ричард — умный, ловкий, честолюбивый, 
беспощадный политик, он готов на все ради укрепления 
своего могущества. Полной его противоположностью 
является король Эдуард IV, идеальный государь, 
это — выражение гуманистического идеала Мора, 
порицание всех темных сторон деспотии. Мор, как и 
Макьявелли, воспринимает политику в качестве само­
стоятельной, отдельной от морали и религии категории, 
что сближает его с автором «Государя» по новизне 
и относительной для своего времени научности при 
изучении политики и политических структур.24 Мор 
не восхваляет, а показывает на примере деятельности 
Ричарда III методы абсолютистской монархии, Макья­
велли в своих сочинениях, прежде всего в «Государе», 
также не превозносит, а показывает методы установле­
ния твердой власти государя. Для Англии, Франции, 
Испании проблема абсолютизма была в эпоху Мора 
и Макьявелли решена, но не снимался вопрос о м е т о 
д а х абсолютистского правления. Проблема региональ­
ного абсолютизма была жизненной реальностью Италии 
XVI в., но для противостояния централизованным 
державам Европы эта система не могла быть достаточно 
эффективной. Макьявелли, который был антиклерика­
лом, демократом и республиканцем, понимал актуаль­
ность проблемы абсолютизма для Италии.25 Макьявел­
ли мечтал об Италии как едином национальном госу­
дарстве,26 свободном от политической тирании чужезем­
цев и своеволия пап, хотя в условиях XVI в. эта идея 
была еще далека от реализации.

Современник Макьявелли — писатель и политиче­
ский деятель Франческо Гвиччардини — выдвигал свой 
проект государственного устройства Италии.27

90



Макьявелли и Гвиччардини
Два великих философа и политика Возрождения — 
Никколо Макьявелли и Франческо Гвиччардини — 
были не только современниками, но и друзьями. Впер­
вые они встретились в 1521 г. в Модене. Макьявелли 
было 52 года, а Гвиччардини — 38. Знатный и преуспе­
вающий политик принял находившегося в опале Макья­
велли. Несмотря на различие в положении и характере, 
они нашли не только общий язык, но и понравились 
друг другу как мыслители-гуманисты, равноправные 
члены «республики разума». После этого первого сер­
дечного и интеллектуального контакта они состояли 
в переписке, а 1527 год, ставший последним для Макья­
велли, был для них новым и последним этапом их 
личных контактов, когда Гвиччардини показал, что его 
холодный политический расчет превыше симпатий уче­
ного и человека: будучи в ту пору одним из правителей 
Флоренции, он способствовал заключению Макьявелли 
в тюрьму. «Гвиччардини — продолжатель макьявел- 
листской политики», — считают одни; 1 «параллели с 
Макьявелли возможны, лишь для установления разли­
чий и контрастов», — пишут другие.2

Как политический деятель Гвиччардини при жизни 
затмил Макьявелли своей широкой известностью: в 28 
лет он — посол Флоренции к испанскому королю, затем 
папский губернатор, организатор военной лиги итальян­
ских государств, член ведущей государственной комис­
сии Флорентийской республики. Однако вскоре после 
своего ухода из жизни Гвиччардини был забыт, а его 
сочинения.был и почти неизвестны.

Макьявелли, который был вторым канцлером рес­
публики и выполнял многочисленные дипломатические 
поручения, при жизни не пользовался той шумной 
известностью, которая пришла к нему позднее, хотя как 
политический деятель был выдающейся фигурой своей 
эпохи. Зато как политический писатель, философ, исто­
рик и драматург Макьявелли затмил Гвиччардини и 
приобрел всеевропейскую, а затем и всемирную извест­
ность. Одной из причин этого является то, что Гвиччар­
дини скрывал свои рукописи и ничего не публиковал 
при жизни, так как он относился к тем деятелям эпохи 
Возрождения, которые, как писал Энгельс, не желают 
«обжечь себе пальцы».3

91



Сравнительное рассмотрение произведений Гвич­
чардини и Макьявелли дает возможность более четко 
определить размах и глубину мышления одного из тита­
нов Возрождения.

Папский губернатор и адвокат папской консистории 
Франческо Гвиччардини по собственному опыту знал 
истинную цену папской курии и католическим церковни­
кам. В своей «Истории Италии» он характеризует 
эволюцию папства: «. забыв понемногу о спасении 
души и божественных предписаниях, обратив все свои 
мысли к светскому величию, пользуясь духовной 
властью только как орудием власти светской, папы 
казались теперь скорее свирепыми государями, чем пер­
восвященниками».4 Резко отрицательное отношение 
Гвиччардини ко всему католическому духовенству 
неоднократно проявляется в его знаменитых афоризмах, 
входящих в «Заметки о делах политических и граж­
данских». «Не знаю, — пишет он в одной из них, — кому 
больше, чем мне, противны честолюбие, жадность и из­
неженная жизнь духовенства, [которая], по словам 
их, отдана богу».5 В этом направлении накал критики 
Гвиччардини не уступал беспощадности критики 
Лютера. Более того, Гвиччардини в этом плане поддер­
живал его, считая, что Лютер имел «достаточно чест­
ные или по крайней мере извинительные поводы для 
восстания против курии», но что ему следовало бы 
сосредоточить «всю силу своего бунта на реформе 
нравов духовенства», а не на догматических спорах. 
Разъяснения догматов веры, споры о предопределении 
Гвиччардини считает безумством, попыткой навязать 
веру в недоказуемое. Он не соглашался.с учением 
Лютера, как и с любым другим догматическим учением, 
но готов был поддержать его борьбу ради подрыва 
папства: «. я любил бы Мартина Лютера как самого 
себя ради того, чтобы видеть, как скрутят эту шайку 
злодеев. ».6 Можно полагать, что Гвиччардини претил 
всякий религиозный фанатизм, в том числе и протес­
тантский, и в этом следует искать причину неприятия 
им учения Лютера. В такой же мере отвергал Макьявел­
ли фанатизм Савонаролы. Флорентийский мыслитель 
считал, что этот суровый доминиканец, пытавшийся 
превратить Флоренцию из города Возрождения в сред­
невековый монастырь, не только ригорист, но и ханжа 
во Христе. В то же время ему нравилось, что пламенный

92



монах говорил о папе «то, что можно сказать о величай­
шем злодее», что «он раскрывает, о попы, ваши книги 
и обращается с вами так, что даже собаки не перевари­
ли бы ничего подобного».7 Антипапизм Гвиччардини 
был направлен на очищение Италии от преступлений 
папства как политического института, прикрывающего 
своим духовным приоритетом ортодоксальное христиан­
ское учение, лишенное разумных основ: «Три вещи 
хотел бы я видеть, — писал Гвиччардини, — хорошо 
устроенную республику в нашем городе, Италию, осво­
божденную от всех варваров, и мир, избавленный 
от этих злодеев попов» (. е liberate el motido dalla 
tirannide di questi scelerati preti).s Мир, избавленный 
от попов, — это не лютеранский отказ от поповской 
кабалы в пользу внутреннего духовного порабощения. 
Гвиччардини рассматривает священнослужителей как 
носителей суеверий и вредных мифов: «. природа дала 
нам способность не думать о смерти», иначе «. мир 
пребывал бы в неподвижности и оцепенении»; 9 «фило­
софы, богословы и прочие, пишущие о вещах сверх­
природных или невидимых, говорят тысячи безрас­
судств»,10 «. чудеса. — это тайна природы, до кото­
рой не могут подняться человеческие умы».11

От вопроса о чудесах Гвиччардини закономерно 
переходит к характеристике религии: чудеса, совершае­
мые святыми, «создаются скорее человеческим мнением, 
а не тем, что происходит в действительности»; 12 он не 
находит принципиальных отличий христианской рели­
гии от религий языческих, так как любая вера — прибе­
жище неразумных и источник заблуждений: «верить — 
значит не что иное, как иметь твердое мнение и даже 
уверенность в вещах неразумных»,13 «. слишком 
большое благочестие калечит мир, так как оно размяг­
чает души, вовлекает людей в тысячи заблуждений 
и отвращает их от дел благородных и мужественных».14 
И наконец, исходная точка любой религии — бог: одно 
это слово властно над умами темных людей.15 Резкая 
и убедительная критика религии со стороны Гвиччар­
дини дает основание считать, что он — «человек нерели­
гиозный и язычник как в частной жизни, так и в общест­
венной»,16 «скрытый атеист» при жизни и явный — 
в своих сочинениях.17

Атеизм Гвиччардини утверждается силой его логи­
ки, вытекающей из большого жизненного опыта и неза­

93



висимого мышления. Он мечтает о безрелигиозном веке 
разума, рассматривая церковные обряды как насаж­
даемую сверху внешнюю религиозность: «Не осуждаю 
ни постов, ни молитв, ни подобных благих дел, уста­
новленных церковью или проповедуемых монахами; 
однако благо из благ, в сравнении с которым все осталь­
ные неважны, — это не вредить никому и быть полезным 
каждому, насколько ты можешь».18 Эта «религия доб­
ра» 19 свидетельствовала о гуманистическом мировоз­
зрении Гвиччардини, но также и о некоторой утопично­
сти его благородных стремлений. Гвиччардини-философ 
хотел верить в эту мечту, Гвиччардини-политик с горе­
чью констатировал, что* «слишком сильна власть этого 
слова — бог — над умами глупцов», поэтому «не бори­
тесь никогда с религией и вообще с вещами, завися­
щими, как, по-видимому, представляется, от бога» 
(Non combatette mai con religione, ne con le cose che 
pare che dependano da Dio, perche guesto obletto ha 
troppo forza nella mente degli sciochi)20 Оптимисти­
ческие мечты и пессимистические выводы говорили 
об ограниченности гуманистических теорий добра и зла. 
Не случайно Макьявелли говорил о Гвиччардини: 
«Какое счастье было бы для Италии, если бы этот 
человек мог сделать все, что он хотел».21 Макьявелли 
тоже понимал беспочвенность религиозных догм, лишил 
бога ореола божественности и всесилия, низвел его до 
орудия устрашения, необходимого для укрепления 
политической власти республики или монархии. Гвич­
чардини подходил к вопросам религии в значительной 
степени с точки зрения гуманистической морали. Макья­
велли, будучи также гуманистом, сделал шаг вперед 
и освободил от морали не только подход к религии, 
но и «теоретическое рассмотрение политики».22 Бездум­
ные моралисты именовали это цинизмом, Маркс и Эн­
гельс считали это реалистическим, научным подходом 
к изучению политики.23 Макьявелли первым сделал этот 
шаг, пояснив, что религия — это форма идеологии и что 
ее ослабление или потеря эффективности требуют ее 
замены, создания ее новых форм.24 Такова перспектива, 
таков путь к золотой эпохе разума. Такое открытие 
достойно титана Возрождения, стоявшего на пороге 
философии нового времени. Таким титаном и был 
Никколо Макьявелли.

94



Гвиччардини мечтал о ликвидации папства — этой 
«шайки злодеев», возмущавших его прежде всего своим 
лицемерием, алчностью, изнеженностью, ничего общего 
не имеющих с проповедуемой ими официальной христи­
анской моралью, однако в этой справедливой оценке не 
было самого существенного — оценки политического 
вреда от этого института, преграждавшего путь к объ­
единению Италии и даже заинтересованного в ее раз­
дроблении и ослаблении.

Признавая религию в качестве инструмента, необхо­
димого для укрепления государства, Макьявелли рас­
сматривал папство как виновника ослабления и раз­
дробленности страны: «Церковь — причина нашего
краха», «именно церковь держала и держит нашу 
страну разобщенной» (La Chiesa .ё cagione della 
rovina nostra. Questo e che la Chiesa ha lenuto e tiene 
questa nostra provincia divisa).25 Как раз об этой эпохе 
писал впоследствии Энгельс, что «папская власть была 
препятствием национальному единству. .; уже с 1500 г. 
папа в качестве князя средней руки перерезал своими 
владениями Италию и сделал ее объединение практи­
чески неосуществимым».26

Если папство было препятствием к расцвету сво­
бодной от чужеземцев и построенной на разумных 
началах страны, то как представлялись эти порядки 
двум первым умам, двум главным участникам великой 
дискуссии о судьбах Италии в эпоху позднего Возрож­
дения? Наиболее животрепещущей проблемой этого 
спора был вопрос о форме государства. Ко времени 
Макьявелли и Гвиччардини многие итальянские города- 
коммуны прошли путь от городов-государств республи­
канского типа в XIII—XIV вв. к синьории XV в., при 
которой сохранялись внешние формы республиканского 
строя, но фактическими государями были представи­
тели одного знатного рода, передававшими власть по 
чисто династическому принципу. Классическими образ­
цами были род Медичи во Флоренции или род Сфорца 
в Милане. Синьории привели к установлению абсолю­
тистских монархий регионального типа. Так Флорен­
тийская республика постепенно превратилась к XVI в. 
в Великое герцогство Тосканское.27 Такая эволюция, 
казалось бы, подтверждала теорию циклического разви­
тия государственных форм: демократия — олигар­
хия — аристократическая республика — монархия,

95



почерпнутую Макьявелли у античных писателей, преж­
де всего у Полибия. В принципе эта теория вела к выво­
ду о движении исторического процесса по замкнутому 
кругу. Она во многом определялась условиями полити­
ческого заката Италии. Правда, Макьявелли не абсолю­
тизировал эту теорию, которая могла привести к истори­
ческому тупику. Полного повторения в истории быть 
1ане может: этого не мог не понимать такой глубокий 
мыслитель и тонкий исторический исследователь, как 
Макьявелли. Это подтверждается установленным им 
важным положением о «сущности человека, состоящей 
единственно в постоянном изменении»?^" Изменение 
сущности человека, его социального положения, миро­
воззрения, идей, целей не может не повлиять на суть 
и окраску любой формы государства.

Гвиччардини тоже разделял теорию цикличности: 
«Бывшее возвращается, только под другими названия­
ми и в другой окраске»,29 т. е. в новом качестве.

Какие же новые формы государства искали Макья­
велли и Гвиччардини? Идеалом Макьявелли была 
республика,30 хотя историческая обстановка показала 
ему неизбежную и суровую реальность: Европа пришла 
к эпохе абсолютизма как формы государства, наиболее 
прогрессивной на этом этапе истории. Следует отметить, 
что «реализм доминировал почти у всех авторов этой 
эпохи»31 — Макьявелли, Гвиччардини, Джанотти, 
Паруты. Однако от Ришелье до Наполеона деятели 
эпохи абсолютизма в различных странах изучали 
именно Макьявелли.32 Его наследие проявляло себя 
как реальный исторический фактор, оказывавший воз­
действие не только на развитие политической мысли, 
но и на ее реальное воплощение.33

Политическая теория Макьявелли создавалась при 
сравнении им итальянской обстановки с общеевропей­
ской, когда происходил процесс становления централи­
зованных национальных государств абсолютистско- 
монархического типа во Франции, Англии, Испании, 
в отличие от Италии, раздробленной на отдельные 
синьории регионально-абсолютистского характера. 
Политическое учение Макьявелли включает в себя 
проблемы экономики, географии, истории — и науку 
о природе и психологии человека. Обращение к реаль­
ному человеку было залогом его реалистической теории 
государства. Общеизвестным, но никем не доказанным
96



является мнение о том, что Макьявелли был провоз­
вестником объединения Италии. Оно родилось в XIX 
столетии в бурные годы борьбы за независимость и 
единство страны и наиболее ярко было выражено 
поэтом Джозуэ Кардуччи: «Я — Италия, великая
и единая. И воспитал меня Никколо Макьявелли». 
Каким же образом такой реалистический и глубокий 
мыслитель, как Макьявелли, выдвинул идею объедине­
ния страны, которая могла быть реализованной в Ита­
лии лишь три века спустя, а следовательно, выдвигал ли 
он эту идею? Нет ничего более стойкого и более опас­
ного, чем давно утвердившиеся и никем не аргументи­
рованные положения. У Макьявелли можно найти 
мысли о необходимости покончить с чужеземным заси- 
лием в отдельных итальянских государствах и с вме­
шательством в их дела космополитического папского 
государства, к тому же разрезающего Италию надвое. 
Практическим способом этого является установление 
сильной власти, будь то в республике, принципате или 
монархии.34 Это скорее не конструктивный план объеди­
нения страны, а лишь призыв к этому.

Реалистическим вариантом на пути к объединению 
Италии могла стать конфедерация, планы создания 
которой в годы Макьявелли выдвигаются Гвиччардини 
и другими политическими мыслителями.35 Они могли 
исходить из исторического опыта прошлого, XV столе­
тия, когда оформлялось некое политическое равновесие 
нескольких крупных (в итальянских масштабах) госу­
дарств, что могло быть первым шагом к будущей 
эвентуальной конфедерации. Чужеземные нашествия, 
начавшиеся в конце XV в. и захватившие всю первую 
половину XVI в., нарушили это едва не сложившееся 
равновесие и зафиксировали раздробленность страны. 
Однако проект конфедерации итальянских государств 
имел, казалось, более реалистические основания, 
чем объединение их в единое централизованное 
государство типа абсолютистской Франции. Гвич­
чардини, выступивший в XVI в. за конфедерацию 
как тип государственного устройства Италии, проявил 
немалый политический реализм: 36 экономические, поли­
тические и культурные различия отдельных государ­
ственных организмов Италии могли постепенно сти­
раться только в рамках объединения такого типа. Исто­
рический опыт показал, что фактически именно такого
7 В. И. Рутенбург 97



типа объединение и произошло в XIX в. и что поныне 
Италия переживает процесс эволюции страны от кон­
федерации к полному объединению.

Практическим же путем к объединению стала не 
олигархическая республика, предлагавшаяся Гвич­
чардини для Флоренции,37 и не конфедерация таких 
республик для всей Италии, а региональные абсолю­
тистские государства типа созданного Медичи Великого 
герцогства Тосканского, как относительно более про­
грессивная форма государства, гарантировавшая ему 
в XVI—XVII вв. относительную политическую незави­
симость и экономическое развитие.38 Более жизненной 
для Италии XVI—XVII вв. оказалась теория Макьявел­
ли. Опыт истории, его собственные наблюдения различ­
ных форм правления во Франции, германских землях, 
синьориях и республиках Италии убедили его в нереаль­
ности содружества отдельных итальянских государств. 
Деятельность Медичи, Сфорца, Чезаре Борджа, венеци­
анских и генуэзских патрициев, возглавляемых дожа­
ми, позволила ему обобщить опыт итальянской тирании, 
основанной на твердой власти принцепса или госу­
даря.39 Возражения Гвиччардини против теории Макья­
велли в «Размышлениях по поводу рассуждений Макья­
велли о первой декаде Тита Ливия» фактически толкали 
Италию на бесперспективный путь сохранения комму­
нальной средневековой разобщенности.40 Требуя твер­
дой политической власти для упрочения национального 
государства, Макьявелли низвел политику с высот 
заоблачного лицемерия на реальную земную почву 
и тем подтвердил научную и жизненную реалистич­
ность своей теории государства. Гвиччардини пред­
угадал конфедеральное развитие Италии, Макьявелли 
открыл реальную форму итальянских государств для 
XVI—XVII вв. Его идея об основании национального 
государства, свободного от тирании пап и чужеземцев, 
сыграла положительную роль в абсолютистских госу­
дарствах Европы XVI—XVIII вв. и в самой Италии 
во времена Рисорджименто — победоносной борьбы 
в XIX в. за независимость и единство страны. Это было 
по плечу лишь титану Возрождения. Идеи Макьявелли, 
а во многом и все его творчество, сыграли революцио­
низирующую роль в истории идей и в политической 
борьбе; не случайно в XVII в. его книги были под запре­
том и их чтение грозило строжайшим наказанием.41
98



Макьявелли — революционер
«В мышлении Макьявелли в своем зародыше содержа­
лись элементы интеллектуальной и моральной рево­
люции» (. la revoluzione intelletuale е morale i cui ele- 
menti sono contenuti in nuce nel pensiero del Machia- 
velli) Так писал один из наиболее тонких знатоков 
итальянской политической мысли и политической 
жизни — Антонио Грамши.1 Современные исследова­
тели творческого наследия Макьявелли приближаются 
к этому положению Грамши и развивают его. Феликс 
Жильбер считает, что творчество великого флорентийца 
свидетельствует о «революции, произведенной Макья­
велли в области политического мышления», что он «был 
революционером, потому что привел свои идеи в логи­
ческую систему» большой взрывной силы.2 Джульяно 
Прокаччи свою вводную статью к избранным сочине­
ниям Макьявелли, изданным в 1969 г., назвал «Макья­
велли — революционер». Развивая положения Грамши, 
автор считает Макьявелли революционером прежде 
всего по самому характеру его творчества, пронизан­
ного оптимизмом воли, по характеру его мышления, 
лишенного предрассудков, и по радикальности его 
выводов. Одной из важнейших сторон его мышления 
Прокаччи справедливо считает резко отрицательное 
отношение Макьявелли к религии и церкви. Его знаме­
нитый трактат «Государь» рассматривается им как 
«наименее признанное и наиболее революционное из 
произведений Макьявелли, в котором выдвигается идея 
нового государя — реформатора и создателя новых 
государственных порядков, возрождающих жизнь 
Италии».3 Недаром Грамши писал о его «Государе» 
как о произведении, представляющем не обычный 
трактат, а «живую» книгу: «Макьявелли пишет о том, 
каким должен быть государь, чтобы повести народ 
к основанию нового государства».4 Речь идет о новом 
раннебуржуазном государстве, которое складывается 
путем ломки феодальных порядков.

Эту проблему Макьявелли разрабатывает не только 
в «Государе», но и во многих других своих произведе­
ниях, в том числе в исторических. Анализ событий 
прошлого дает ему возможность высказать немало 
суждений, нередко полемических, о проблемах совре­
менности. Принадлежащая перу Макьявелли «История

7* 99



Рис. 14. Санти ди Тито (1536—1603). Портрет Никколо Макья­
велли. Масло. Флоренция, Палаццо Веккьо.

Флоренции»,5 фактически охватывающая историю всех 
главнейших государств и их европейского окружения, 
представляет собой книгу, содержащую теоретические 
обобщения его идей. Это был новый тип исторического 
исследования.6 Его заботит суть события, его направ­
ленность, реальное содержание, и он приходит к глубо­
ким оценкам отдельных явлений, социальных групп
100



и социальных противоречий и, наконец, к общей кон­
цепции/ Маркс столь высоко оценил «Историю Флорен­
ции» именно потому, что по глубине проникновения 
в сущность внутриполитических противоречий, по 
характеристике закономерных взаимосвязей внутрен­
ней и внешней политики, по выразительности языка 
и напряженному драматизму изложения она представ­
ляла собой выдающееся явление в новой историогра­
фии. В развитии исторической мысли Макьявелли 
совершил поистине революционный переворот.

Это не снимает его классовой ограниченности, отри­
цательного отношения к низам народа, обращения 
к античным образцам, отсутствия в его историческом 
творчестве критического метода исследования, который 
позднее открыл Франческо Гвиччардини в своей «Исто­
рии Италии». Тот же Гвиччардини убедительно отрицал 
положение Макьявелли об античных временах как 
главном критерии для суждения о современности: 
«Как ошибаются те, кто при каждом слове ссылается 
на римлян. Нужно было бы жить в городе, находя­
щемся в таких же условиях, как Рим, а потом уже 
управлять по этому примеру; при разности условий 
это так же несообразно, как требовать лошадиного 
бега от осла».8 Бездумные аналогии с античностью 
действительно были'неисторичны у р я д о в ы х  гума­
нистов, Макьявелли же они приводили к глубоким об­
общениям и четким принципам.

Макьявелли интересовала проблема исторической 
правды в широком смысле слова, хотя ходячее мнение, 
столь распространенное, сколь и необоснованное, состо­
ит в том, что он во всем исповедовал в качестве главной 
политической доктрины «теорию обмана». Ее пытаются 
обнаружить в его философских, исторических и драма­
тургических произведениях.9 Так, лицемерие и ханже­
ство фра Тимотео из блестящей и глубокомысленной 
комедии «Мандрагора» нередко подается как убежде­
ние самого автора. Показалось бы нелепостью приписы­
вать Мольеру все черты его Тартюфа, хотя гениальная 
комедия французского писателя выросла из «Мандра­
горы», своей литературной предшественницы. В такой 
же мере не могут увенчаться успехом поиски «теории 
обмана» в исторических произведениях Макьявелли: 
«Я свободен от всяких авторитетов», — писал он в пись­
ме к Донато Джанотти по поводу изложения истории

101



захвата власти семейством Медичи, а обращаясь 
к Гвиччардини, шутливо обещал заплатить ему «десять 
сольдов и даже больше» за совет, как избежать при 
описании исторических событий «излишней похвалы 
и излишней хулы».10 Макьявелли не только стремился 
к объективному изложению событий, но и достиг его: 
его историческая правда и жизненная, «бытовая» прав­
да выше и глубже «теории обмана», хотя и не лишена 
тенденциозности, связанной с ведущими идеями всего 
его творчества.

Его идеи, безусловно, произвели революционизи­
рующее действие на европейские умы, на философов 
и политиков, республиканских вожаков и мыслящих 
монархов. Эти идеи пронизывают прежде всего его 
главные произведения — «Рассуждения» и «Госу­
дарь» — двуединое сочинение Макьявелли, восприни­
маемое нередко как парадоксальное несоответствие 
двух направлений одного писателя, идейную квадра­
туру круга. В действительности они представляют 
диалектическое единство. И в «Рассуждениях», и в 
«Государе» он решает проблему государства. Госу­
дарь — это «форма», народ — «материя», а «форма, 
подобная материи, — пишет Макьявелли в своих «Рас­
суждениях», — не может быть совершенно противо­
положна ей».11 Под народом Макьявелли понимал всех 
граждан государства, кроме дворянства, к которому 
он относился крайне враждебно, как представитель 
прогрессивной части итальянской ранней буржуазии, 
ищущий путей спасения Италии, укрепления ее госу­
дарственных основ в условиях начавшейся феодальной 
реакции. В то же время деятели, достойные наимено­
вания титанов Возрождения, не были буржуазно огра­
ниченными: 12 выступая за предупреждение, а в случае 
необходимости — и за пресечение вспыхнувшего вос­
стания низов, Макьявелли считал, что в целом народ 
мудрее и постояннее государя.13 Эти его теории — не 
игра в афоризмы, а естественные противоречия, наблю­
даемые исследователем при изучении сложных социаль­
ных явлений. Диалектический и всесторонний метод 
изучения общественных явлений был в определенной 
степени революционизирующим по своей сути. Это 
понимал уже Фрэнсис Бэкон: «Мы должны быть благо­
дарны Макьявелли и другим подобным ему писателям, 
которые открыто, ничего не затушевывая, изображали
102



то, как люди обычно делали, а не то, что они должны 
были делать».14 Главным у Макьявелли является не 
признание, а установление нового, неизвестного ни 
античным писателям, ни мыслителям средневековья 
закона: исторический процесс, смена форм государств 
происходит не по желанию или фантазии людей, а под 
влиянием непреложных жизненных обстоятельств, под 
воздействием «действительного хода вещей, а не вооб­
ражаемого» (. piii conveniente andare dietro alia 
verita effettuale della cosa, che alia immaginazione 
di essa).

Провозглашение естественной необходимости смены 
форм правления было для начала XVI в. крайне плодо­
творной идеей, свидетельствующей о появлении в Евро­
пе мыслителя нового типа. Весьма новым и смелым был 
также тезис Макьявелли о неизбежном движении и 
своего рода диалектическом перерастании, «соскальзы­
вании» различных форм государства в свою противопо­
ложность, независимо от того, какие средства — добро­
детельные или порочные — были бы применены для их 
сохранения («. .nessuno rimedi рио farvi a far che non 
sdruccioli nel suo contrario per la similitudine che ha in 
questo caso la virtu ed il vizio») 16 Макьявелли показал, 
что государи и республики применяют для сохранения 
своей власти любые средства, в необходимых случаях 
весьма жестокие («Crudelta bene usata per necessita 
dell’assicurarsi») .* Макьявелли обвинили в призыве 
к жестокости и в неразборчивости в выборе средств. 
В социологии повторялась ложная ситуация, подобная 
случаю с прообразом Тартюфа в макьявеллиевской 
«Мандрагоре», когда качества героя приписывали авто­
ру. «Государь» являлся трактатом о роли, месте и зна­
чении государя, принцепса, правителя, главы государ­
ства в Италии и Европе XVI в., а его объявили пособием 
для абсолютных монархов и диктаторов. Макьявелли 
был не пропагандистом жестокости и лицемерия, а бес­
пощадным по своей откровенности и правдивости иссле­
дователем методов и сущности единовластия. В «Госу­
даре» ни единым словом не упоминается о достоинствах 
единовластия, хотя оно и признается в условиях гибели 
республики реальным средством спасения государства 
от политической смерти.18 Как писал М. М. Ковалев­
ский, республиканец Макьявелли — сторонник демо­
кратии — стал автором «Государя», так как считал,

ЮЗ



что в плохой республике необходима твердая власть.19 
А. К. Дживелегов отмечал, что эта идея Макьявелли 
характеризует его как реалистического политика рес­
публиканского толка, пытавшегося познать общие 
законы политической жизни, чему соответствовал его 
«огромный, острый, безгранично смелый ум».20

Макьявелли, сделавший решительный шаг в направ­
лении превращения политики в науку, не был свободен 
от противоречий. Однако на его смелое открытие в со­
циологии и политической истории надо смотреть не 
с высоты XX в., а со стен еще не разрушенных в социаль­
ном смысле слова феодальных замков XVI в. Мировоз­
зрение Макьявелли во многом было обусловлено исто­
рической обстановкой своей эпохи, однако Энгельс 
справедливо требовал научного подхода к творениям 
прошлых эпох. «Человек, который судит о каждом фило­
софе не по тому, что является непреходящим, прогрес­
сивным в его деятельности, а по тому, что было неиз­
бежно преходящим, реакционным, судит по системе, — 
такой человек лучше бы молчал».21

Насколько теория Макьявелли была нова, прогрес­
сивна и революционна, свидетельствует отношение к ней 
реакционно-феодальных кругов XVI—XVII вв., прежде 
всего их идейной охранительницы — церкви. «Макья­
велли понял, что, пока он не изолирует вопросы поли­
тики от вопросов морали и религии, до тех пор он будет 
беспомощно топтаться на месте и не скажет ничего 
нужного для жизни».22 И он сказал нужное для жизни: 
он «отделил политику от религиозной морали, у него 
достало смелости разрушить все те верования, перед 
которыми преклонялось средневековое общество».23 
Именно поэтому уже со времен Макьявелли не было 
безразличных по отношению к этому великому наруши­
телю феодально-католического спокойствия. Его кри­
тики искали и находили двойственность в его сочине­
ниях и мыслях, не давая себе труда задуматься над 
двойственностью самих явлений. Макьявелли чужд 
предрассудков, но предлагает учитывать судьбу, фор­
туну; призывает к радикальной перестройке государ­
ства, но пессимистически смотрит на природу человека; 
считает человека изначально плохим, но в особых 
условиях допускает достижение им высшего вида геро­
изма; ратует за нового человека, но считает, что этот 
же человек как отдельная социальная единица должен
104



быть подчинен интересам государства. Макьявелли 
обвиняли во многом, вплоть до того, что он, будучи 
блестящим драматургом и одним из творцов итальян­
ского языка, был плохим поэтом и не знал греческого 
языка, что соответствовало действительности. Глав­
ный же водораздел среди критиков Макьявелли может 
быть проведен по -принципу макьявеллистов и анти- 
макьявеллистов, прогресса и реакции.

В 1559 г., при папе Павле IV, сочинения Макьявелли 
были внесены в папский «Индекс запрещенных книг», 
после чего их публикация, естественно, стала невозмож­
ной. В том же году было организовано сожжение изо­
бражения Макьявелли. Но и эти меры не остановили 
читающую и мыслящую публику. В 1590 г. вышло сочи­
нение Юстуса Липсиуса «Политические книги», в кото­
ром излагалась теория великого флорентийца о месте 
религии в политике и государстве. В 1613 г. Каспар 
Шоппе раскрыл в своей книге идеи Макьявелли об отли­
чии политики от морали. Через двадцать лет Габриэль 
Нодэ разъясняет дипломатические методы Макьявелли, 
а обращаясь к теории и практике государственных пере­
воротов, поясняет смысл макьявеллиевского государя 
не как тирана, а как правителя нового типа. Пользуясь 
идеями Макьявелли, Р. Декарт обосновывает свой тезис 
о справедливых методах правления государей просве­
щенной монархии. Высоко ценил гений и идеи Макья­
велли английский философ Ф. Бэкон. Теоретик и прак­
тик французского абсолютизма — Ришелье — призна­
вал влияние идей Макьявелли на свои собственные 
сочинения и линию поведения. Наполеон читал, коммен­
тировал, а может быть и переводил «Государя».24

Крайне показательна история «тайного» Макьявел­
ли. Пометки читателей XVII в. на полях его запрещен­
ных книг и переписка, сохранившаяся в архивах, свиде­
тельствуют о борьбе вокруг идей Макьявелли в эпоху, 
когда за хранение его сочинений пытали, а к их чтению 
в библиотеках допускали только по специальному раз­
решению. Флорентийский эрудит Якопо Гадди собирал 
о Макьявелли архивные сведения и опубликовал в 
1648 г. работу о нем. Иезуиты, вроде Поссевино или 
Луккезини, проявляют свое резко отрицательное отно­
шение к Макьявелли. История запрещенного Макьявел­
ли свидетельствует о том, что не было полного разрыва 
между передовой философской мыслью Возрождения

105



и идеями последующих столетий. Два века молчания 
вокруг идей Макьявелли не смогли радикально покон­
чить с ними, как об этом пеклась ортодоксальная 
католическая цензура.25 Политические идеи Макьявел­
ли пересекают границы Италии и получают широкое 
распространение во Франции, Германии, Швейцарии, 
Нидерландах, Швеции. Уже во второй половине XVI в. 
в Швейцарии публикуются латинские переводы «Рас- 
суждений» и «Государя». Их изучают не только эруди­
ты, но и политические деятели, что свидетельствует 
о реалистичности и действенности теории Макьявелли, 
«нужной для жизни». Австрийский дипломат Форстнер 
рассматривал «Государя» как итальянский образец 
нового принципата. В 1660 г. Конринг составил ком­
ментарий к «Государю» и, будучи медиком шведской 
королевы Кристины, очевидно, способствовал тому, что 
она стала почитательницей Макьявелли, познакомив­
шись с его произведениями в переводе Амело де Ла 
Оссе. Своим переводом Ла Оссе открыл Макьявелли 
для всей Европы. Основываясь на «Рассуждениях», 
он характеризовал Макьявелли как республиканца, 
обучающего в «Государе» политических деятелей совре­
менным методам управления просвещенной монархией. 
Аналогичная оценка давалась Макьявелли и в сочине­
ниях таких мыслителей, как Бейль, Вольтер, Руссо.26

Таким образом, сочинения Макьявелли, как высшая 
точка развития политической мысли позднего Возрож­
дения, сыграли большую роль в истории политического 
и идеологического развития многих стран Европы. Реак­
ционные круги породили грандиозную мутную волну 
антимакьявеллизма. Не только беспощадная критика 
папства и религиозных традиций, но и подрыв всех 
философских основ средневековья, исходящих из 
томистско-аристотелевской схемы, был самым страш­
ным для феодально-католического лагеря, сотрясав­
шегося в XVI в. под ударами Реформации. «Бесстрашие 
некоторых его логических операций не только смуща­
ло современников, но уже много веков бесило иезуитов, 
мучит моралистов и расстраивает нервы буржуазным 
ученым». На Макьявелли обрушился целый поток 
малоаргументированных, крайне разнузданных реак­
ционных сочинений. Первое место здесь занимали про­
изведения иезуитов. В 1592 г. вышел направленный 
против Макьявелли трактат Антонио Поссевино, через
106



три года — книга испанского иезуита Педро де Риба- 
денейра «О религии и добродетелях христианских госу­
дарей. Против Макьявелли», еще через двадцать пять 
лет переведенная на итальянский язык. Он ополчился 
против тезиса Макьявелли об использовании религии 
в целях светской политики. Против идей Макьявелли 
выступил также Томмазо Боцио да Губбио.28 В 1615 г. 
студенты Ингольштадтского университета при подстре­
кательстве иезуитов сожгли изображение Макьявелли.

Клерикальный хор антимакьявеллистов пополнился 
представителями гугенотского лагеря: в 1576 г. Жен- 
тийе написал «Рассуждения о способах доброго прав­
ления. Против Макьявелли», утверждая, что теории 
Макьявелли — причина упадка французской монархии, 
а коварная политика Екатерины Медичи — результат 
его влияния.29 Антимакьявеллисты обвиняли своего 
противника в том, что он является учителем тиранов, 
учит их вероломству, лицемерию, насилию, убий­
ствам — всему, что впоследствии приобрело наименова­
ние «макьявеллизма». Термин этот не лишен основания, 
но он далек от теории и учения Макьявелли. Так назы­
ваемый макьявеллизм был плодом пересадки некоторых 
элементов концепции Макьявелли на почву новых эпох. 
Литературные хитросплетения, составленные в резуль­
тате этой трансплантации, состоят из обрывков иногда 
искусственно, а нередко случайно подобранных поло­
жений из его произведений, весьма далеких от подлин­
ного Макьявелли. Такое использование и переосмысле­
ние некоторых идей XVI в. привело к созданию совре­
менного буржуазного «макьявеллизма». «Макьявел­
лизм» автора «Рассуждений» и «Государя» объясняется 
тем, что он стремился к отысканию реальных путей 
к независимости и усилению Италии, преследуя прогрес­
сивные для своей эпохи цели, чего никак нельзя сказать 
о современных буржуазных практиках «макьявел­
лизма».

Макьявелли и Леонардо
«Макьявеллизм», воспринимаемый как обвинительный 
акт по адресу Макьявелли, сочетается с фантастическим 
приписыванием ему личных отрицательных качеств — 
безнравственности, беспринципности, бесчеловечности.

107



Иногда эти пороки распространяются на характеристи­
ку некоторых других деятелей Возрождения, даже та­
ких, как Леонардо да Винчи. «Готовность самопожер­
твования и великодушная защита благороднейших 
интересов, — пишет один из этих авторов, — могли 
сочетаться у них с дерзостным безбожием и преступным 
коварством, с холодным презрением всех нравственных 
интересов».1 И если действительно они были носителями 
целого набора пороков, которые отступают на задний 
план перед блеском их талантов, тогда отчего же все мы 
«бессильны перед очарованием этих загадочных на­
тур»?2

Таким морализирующим обвинителям еще в антич­
ные времена дал отповедь Сенека в своем трактате 
«О счастливой жизни». «Все философы говорят не о том, 
как они сами живут, но как надо жить». Лучше жесто­
кая правда, чем добренькая ложь. Лучше реалистиче­
ская политика регионального абсолютизма во спасение 
возрожденческой Италии, чем бессмысленные благоглу­
пости католических проповедников «любви» и «добра», 
ослабляющих ее и способствующих иностранным захва­
там. Лучше беспощадная правда Леонардо, создаю­
щего каналы, мосты и укрепления у сеньоров и принцеп- 
сов, защищающих Италию от чужеземцев, чем сладень­
кая ложь о совершенной гармонии в искусстве и жизни. 
В чем причина того, что оба итальянских титана Воз­
рождения вызвали порицание морализирующих правдо­
искателей среднего масштаба? Это объясняется именно 
несопоставимой масштабностью критиков и титанов. 
Есть ли что-либо общее между Леонардо и Макьявелли? 
Безусловно, есть. Прежде всего именно их непревзой­
денная для той эпохи глубина: в области политической 
теории — у Макьявелли, в области философии, науки 
и искусства — у Леонардо.

Макьявелли и Леонардо не только жили в одну 
эпоху — они были соотечественниками, а возможно, 
даже встречались и притом дважды: в Имоле —
в 1502 г. и на родной земле, во Флоренции — в 1507 
или 1508 г. В мае 1502 г., будучи на службе у Чезаре 
Борджа, который пытался сколотить себе государство 
за счет разных итальянских земель, Леонардо по при­
казу своего сеньора отправился в недавно завоеванный 
им Пьомбино для осмотра укреплений. В это время 
Чезаре захватил Урбино и вызвал туда Леонардо, где он
108



также должен был заняться укреплениями. Вскоре он 
получает новое задание: соединить город Чезену с Ад­
риатикой, прорыв к ней канал. В качестве генерального 
инженера и архитектора Леонардо начинает там рабо­
ты, однако Чезену пришлось оставить и в конце сен­
тября спешно перебраться в Имолу, где со своими вой­
сками находился и Чезаре. С 7 октября в Имоле нахо­
дился в качестве дипломатического представителя Фло­
рентийской республики Никколо Макьявелли, который 
впервые встретился с Чезаре уже в июне и находился 
при нем до весны 1503 г. Более двух месяцев Леонардо 
и Макьявелли жили в небольшом городке и могли 
встретиться при дворе или вне его. Однако документаль­
ных свидетельств об этом нет. Покинув Чезаре Борджа, 
Леонардо в 1503 г. вернулся во Флоренцию и здесь 
получил заказ на роспись стены нового зала дворца 
Синьории. Противоположная стена была отведена 
Микеланджело. Сюжет, избранный для этого, был свя­
зан с битвой флорентийцев и миланцев при Ангиари 
(1440 г.). И здесь снова возможна если не личная, то 
идейная встреча двух великих флорентийцев: есть пред­
положение, что этот сюжет был предложен канцлером 
Республики Никколо Макьявелли.3 Второй раз они 
могли встретиться в 1507 г., когда Леонардо прибыл 
из Милана во Флоренцию по делу о дележе отцов­
ского имущества и к весне 1508 г. успешно его 
завершил. Не лишено основания, как это показано 
в итальянском телефильме о Леонардо, поставленном 
в 1974 г. Ренато Кастеллани, что он воспользовался 
советом или помощью опытного и хитроумного канцлера 
Синьории — Макьявелли, который уехал с дипломати­
ческим поручением в Тироль к императору Максимилиа­
ну в декабре 1507 г.

Отметка за поведение, которую нередко ставили 
Макьявелли или Леонардо за их личные и общественные 
поступки, теряет свое значение без учета условий эпохи, 
оригинальности и новизны их мышления на ее фоне и со­
временного отношения к этим поступкам.

Никколо Макьявелли происходил из нобильского 
рода, на гербе которого был изображен голубой крест 
на серебряном фоне, с гвоздями на концах. Это и было 
эмблемой фамилии: «малькьявелло» означало «злой 
гвоздь», который может и повредить недругу, и постоять 
за себя. Никколо родился в бывшей феодальной башне,

109



переделанной в узкий трехэтажный дом. И весь род 
Макьявелли давно отошел от феодальных традиций 
и стал пополанским, коммунальным, республиканским. 
Переход от голубого дворянского креста к пополанской 
красной лилии — это социальный путь Флоренции и 
многих других городов Италии в XIII—XV вв. Древняя 
итальянская поговорка «лучше быть головой ящерицы, 
чем хвостом льва» ушла в прошлое: оказалось, что 
лучше быть хвостом флорентийского льва, чем головой 
дворянской ящерицы. Род Макьявелли стал истинно 
гвельфским, выражающим интересы зарождающейся 
ранней буржуазии с ее трезвым и эгоистичным подходом 
к решению всех проблем. Никколо с детских лет не был 
склонен к религиозности, как и его отец, а проповеди 
фанатика Савонаролы считал «лживой подделкой».4 
Падение Савонаролы открыло Никколо путь к долж­
ности секретаря второй канцелярии — канцлера Синьо­
рии, на которой он пробыл 14 лет, чему были причиной 
не одни политические убеждения, но и тонкий ум, доста­
точное образование, реалистическое мышление и неог­
раниченная энергия, направленная на пользу своей 
республике. Работоспособность Макьявелли была 
неуемной: в течение 14 лет он составил несколько 
тысяч дипломатических писем, донесений, распоряже­
ний, военных приказов, проектов законов; во флорен­
тийском архиве сохранилось более 4 тыс. его собствен­
норучных служебных писем; он совершил 30 дипломати­
ческих поездок с весьма сложными поручениями к импе­
ратору, государям европейских стран, к папе, на цер­
ковный собор. Выполняя эти сложные поручения рес­
публики, Макьявелли не превратился в важничающего 
чиновника. Всю жизнь он сохранял живой, общитель­
ный характер, был полон юмора, а нередко и едкого 
сарказма. Любил хорошо одеться, особенно перед чуже­
земными государями. Не был он и чопорным моралис­
том, свидетельством чему его «Мандрагора». Был ду­
шой вечеринок, которые устраивали его сослуживцы: 
шутки и остроты заставляли всех хохотать до упаду. 
Макьявелли женился в 33 года, через год стал отцом 
первого ребенка — Бернардо, за которым последовали 
еще три сына — Лодовико, Пьеро и Гвидо и одна 
дочь — Бартоломеа. Он всегда беспокоился о своей 
семье, спешил домой из своих дальних поездок, с шут­
ливой нежностью именовал ее своей «командой» (1а
по



brigata). Жена Макьявелли — мона Мариетта — неиз­
менно с нетерпением ждала его возвращения домой.

По своему характеру Макьявелли отнюдь не был 
жестоким человеком. Он мучительно переживал многие 
трагические события, которыми тогда изобиловала ита­
льянская и европейская действительность, что видно из 
его писем к родным и друзьям: за внешне шутливым то­
ном в них нередко сквозит негодование к мучителям и 
сочувствие страждущим, горести и беды которых он не 
мог ни предотвратить, ни пресечь.

В то же время и в теории, и на практике Макьявелли 
признавал необходимость решительных, а иногда и 
крайних мер в политике, когда речь шла об укреплении 
власти Флорентийской республики. Но обвинения его 
в кровожадности, личной жестокости, подстрекатель­
стве тиранов, выдвигаемые некоторыми католическими 
авторами,5 весьма преувеличены. Характерной чертой 
его биографии было сочетание политического писателя 
и политического деятеля: «. .сначала жить, потом 
философствовать» (prius vivere, deinde philosophare) .6 
Поэтому многие его произведения носили и теоретиче­
ский, и практический характер. Таковы его «Рассужде­
ния о пизанских событиях» (1499 г.), «Сообщение о 
мерах, принятых Флорентийской республикой для зами­
рения партий в Пистойе» (1502 г.), «О способах обра­
щения с мятежным населением Вальдикьяно» (1502 г.). 
Он советовал применять решительные меры к любым 
нарушителям государственных интересов, сам участвуя 
в их поимке, как это было в случае с изменившим Фло­
ренции кондотьером Паоло Вителли. «Описание спосо­
ба, которым герцог Валентино убил Вителоцце Вител­
ли» (1503 г.), могло в качестве образца решительности 
и беспощадности властителя стать частью его знамени­
того «Государя». Его «Рассуждение об организации 
военных сил Флорентийского государства» (1506 г.) 
было не только политической декларацией, но и практи­
ческой инструкцией по проведению в жизнь его давниш­
ней идеи о замене наемных отрядов кондотьеров, всегда 
верных своей неверности, народным ополчением как 
прообразом национальной армии. С декабря 1505 г. 
он набирает рекрутов в городах республики, снабжает 
их оружием, составляет приказы. В мае 1507 г. в городе 
Сан-Джеминьяно им было собрано первое ополчение, 
и тем самым, как начертано на мемориальной доске,

ill



укрепленной на одной из древних башен этого города, 
он «вернул Италии ее право сражаться и проливать 
кровь за родину».7 Макьявелли считал важнейшим 
оружием новой армии патриотизм, хотя прекрасно по­
нимал необходимость снабжения ее арбалетами и осад­
ной техникой. Было набрано более 5 тыс. рекрутов, 
из которых было составлено тридцать отрядов. В 1507 г. 
секретарем военной комиссии Девяти был избран Ма­
кьявелли — вдохновитель и организатор ополчения; 
он и возглавлял ее до 1511 г.

Деятельность Макьявелли является ярким подтвер­
ждением той характеристики, которую дает титанам 
Возрождения Энгельс: они «живут в самой гуще интере­
сов своего времени, принимают живое участие в практи­
ческой борьбе борются кто словом и пером, кто 
мечом, а кто и тем и другим вместе».8

В 1512 г. испанцы громят Флорентийскую респуб­
лику и восстанавливают тиранию Медичи, Макьявелли 
попадает в тюрьму, подвергается пытке и высылается 
в свое небольшое имение Сант-Андреа близ Сан-Кашья- 
но. Имение это находилось недалеко от постоялого 
двора — придорожной гостиницы по пути в Рим — и 
поэтому получило название Альбергаччо («гостинич­
ка») . 44-летний Макьявелли был осужден на вынужден­
ное бездействие и превратился из динамичного путе­
шественника в домоседа.

Все попытки устроиться на любой работе вплоть 
до репетиторской терпели крах, а служить чужим вель­
можам Макьявелли категорически отказывался. Он 
хотел служить только своей республике: «Я ни от чего 
не отказываюсь и никогда не отвергаю поручений рес­
публики, где я могу приносить пользу, что я и делаю, 
если не моими работами, то моими речами; если не реча­
ми, то проектами».9 Так, на десятом году ссылки он был 
приглашен в Рим на должность секретаря кардинала 
Просперо Колонна, но неприятие им папства и церков­
ников заставило его отказаться от выгодного пригла­
шения.10 Отказался он и от возможности служить 
французской монархии, заявив: «Предпочитаю умереть 
с голода во Флоренции, чем от несварения желудка 
в Фонтенбло».11 Но гражданская казнь бывшего секре­
таря республики, который много лет был правой рукой 
главы государства и его первым советником, не смогла 
подавить его волю и интеллект. Он ведет жизнь не
112



олько сельского философа, но и титанически работаю­
щего писателя.

«Я встаю с восходом солнца, — писал Макьявел- 
и, — и направляюсь к роще посмотреть на работу 
ровосеков, вырубающих мой лес, оттуда следую к 
учью, а затем к птицеловному току. Я иду с книгой 
кармане, либо с Данте и Петраркой, либо с Тибуллом 
Овидием. Потом захожу на постоялый двор на боль- 

юй дороге. Там интересно поговорить с приезжающи- 
[и, узнать о новостях в чужих краях и на родине, наблю- 
ать, сколь различны вкусы и фантазии людей. Когда 
аступает обеденный час, я в кругу своей семьи сижу 
а скромной трапезой. После обеда я возвращаюсь 
нова на постоялый двор, где обычно уже собрались 
го хозяин, мясник, мельник и два кирпичника. С ними 

провожу остальную часть дня, играя в карты, 
наступлением вечера я возвращаюсь домой и иду 

свою рабочую комнату. У двери я сбрасываю крестьян- 
кое платье, все в грязи и слякоти, облачаюсь в царст- 
енную придворную одежду и, переодетый достойным 
бразом, иду к античным дворам людей древности, 
'ам, любезно ими принятый, я насыщаюсь пищей, 
динственно пригодной мне и для которой я рожден, 
'ам я не стесняюсь разговаривать с ними и спрашивать 
смысле их деяний, и они, по свойственной им человеч- 

ости, отвечают мне. И на протяжении четырех часов 
не чувствую никакой тоски, забываю все тревоги, 

[е боюсь бедности, меня не пугает смерть, и я весь пере- 
юшусь к ним».12

Античные писатели были для него не только учите- 
ями эрудиции, но и политическими советчиками. За 7 
ет ссылки Никколо Макьявелли написал десять произ­
ведений, среди которых сделавшие ему имя трактаты 
Государь» (1513 г.) и «Рассуждения о первой декаде 
"ита Ливия» (1513—1516 гг.), комедия «Мандрагора» 
1518 г.) и сочинение «О военном искусстве» (1519— 
520 гг.). В связи с последней книгой Энгельс назвал 
Лакьявелли «первым достойным упоминания военным 
[исателем нового времени».13

Главную цель своих философских, политических, 
сторических и драматургических работ сам Макьявел- 
и определял следующим образом: «. .я выскажу 
мело и открыто все то, что знаю о новых и древних 
ременах, чтобы души молодых людей, которые прочтут

113



написанное мной, отвернулись бы от первых и научились 
подражать последним Ведь долг каждого честного 
человека — учить других тому доброму, которое из-за 
тяжелых времен и коварства судьбы ему не удалось 
осуществить в жизни, с надеждой на то, что они будут 
более способными в этом».14 А пока лишь издали мог 
наблюдать Макьявелли купол собора любимой им Фло­
ренции и только изредка приезжать к собратьям по 
литературному творчеству в сады Ручеллаи. В 1522 г. 
в этих литературных кругах созрел антимедичейский 
заговор, и Макьявелли с трудом избежал обвинения 
в причастии к нему.15

В 1526 г., когда Италии угрожает порабощение со 
стороны испанцев во главе с Карлом V, Макьявелли 
предлагает свои услуги родному городу. Он разрабаты­
вает проект его укрепления и защиты, который прини­
мается, а во главе этих мероприятий официально ста­
вится его автор. Макьявелли действует со свойствен­
ной ему энергией. В ответ на испанские захваты Флорен­
ция поднимает антимедичейское восстание и восста­
навливает республику. 58-летний Макьявелли предла­
гает свою кандидатуру на пост ее канцлера, и Большой 
совет 10 мая 1527 г. обсуждает этот вопрос. Годы меди- 
чейского абсолютизма сделали свое дело: богатая про­
слойка умеренных республиканцев боялась не только 
радикальных изменений, но и образованного антипапи­
ста в роли канцлера. «Макьявелли ведет жизнь, не соот­
ветствующую обычаям и нерелигиозную, он ел скором­
ное в дни святой пятницы, а кто его видел на пропове­
дях?!» — заявлял один из отцов города. «Он сидел 
в трактире, — восклицал другой, — хуже того, — в биб­
лиотеке, читал старые книжонки. Не хотим философов! 
Долой философов!». Леоне Альбицци, представляя 
мнение знати, довершил эти обвинения ханжей и рути­
неров главным: «Он ученый! Макьявелли историк, он 
насмешник и считает себя выше всех. Отечество 
нуждается в людях благонадежных, а не в ученых», — 
изрек Альбицци. «Долой ученых!»,— откликнулись 
члены совета.16 За Макьявелли было подано 12 голосов, 
против — 555. Таково было соотношение прогрессивных 
и реакционных сил в Совете республики. Антимакья- 
веллисты XVI в. победили, так как школа медичейского 
абсолютизма привела раннюю буржуазию к политиче­
скому ожирению. Его испытал на себе и второй пред- 
114



гтавитель прогрессивной философии и науки эпохи 
возрождения — современник Макьявелли — Леонардо 
да Винчи. И это вполне естественно по отношению 
к такому смелому, не знающему преград трезвому уму, 
который может быть сравним в этом плане с Макьявел­
ли. Оба они стоят по своим идеям вне пределов средне­
вековья, а в некоторых идеях и-теориях — и за предела­
ми Возрождения.17

Не случайно в первом издании своей книги (1550 г.) 
«Жизнеописания наиболее знаменитых живописцев, 
ваятелей и зодчих» Джорджо Вазари писал о Леонар­
до: «Он создал в уме своем еретический взгляд на вещи, 
не согласный ни с какой религией, предпочитая, по-ви- 
димому, быть философом, а не христианином».18 Подоб­
но Макьявелли, который отказывался говорить о вещах, 
которыми управляет высшая сила, непостижимая чело­
веческому разуму, Леонардо заявлял, что он оставляет 
неприкосновенными «коронованные писания»,т. е. Биб­
лию, потому что это якобы «высшая истина».19 Это под­
тверждает глубочайшее равнодушие Леонардо к вопро­
сам о сущности бога и души, ибо все видимые вещи, 
но его убеждению, порождены природой.

Высокий, красивый, с ясным и спокойным взгля­
дом, с холеной рыжеватой бородой, в берете и коротком 
красном плаще, с висевшим у пояса на цепочке малень­
ким альбомом, куда он заносил заметки и зарисовки, 
Леонардо казался живым вызовом благодушию, тради­
ции и суеверию, и многие современники воспринимали 
его как гордеца, безбожника, безнравственного и бес­
сердечного насмешника без родины и привязанностей. 
Многое из этой характеристики и поныне считается 
истиной и кочует из книги в книгу. Леонардо не был 
и всепрощающим проповедником добра. В. П. Зубов 
показал, что для Леонардо характерен не только кон­
фликт с окружением, но и внутренний конфликт. Эти 
конфликты делают титаническую фигуру Леонардо да 
Винчи подлинно трагичной.20 Эту сторону внутренних 
противоречий следует учесть при обращении к деятель­
ности и других титанов Возрождения — Макьявелли, 
Лютера, Дюрера.

Однако и в этом внутреннем конфликте следует вы­
делить решающее и наиболее характерное. Леонардо 
создает точное изображение повешенного по приказу 
Лоренцо Великолепного участника заговора Пацци,

8* 115



убийцы Джульяно Медичи — Бернардо Бандини, кото­
рый был доставлен из Константинополя, где он скрывал­
ся после побега из Флоренции. Он исполнил картину 
в красках, но сохранился лишь набросок и возле него — 
пометки о цвете различных частей костюма казненного. 
Свидетельствует ли эта хладнокровная работа о бессер­
дечии, бесчеловечности, аполитичности великого худож­
ника? Боттичелли тоже написал по заказу Лоренцо 
Великолепного фреску, изображающую повешенных 
заговорщиков Пацци. Это было не только в порядке 
вещей, но и почетным заказом. К тому же Возрождение 
было эпохой не только красоты и гармонии, но и жесто­
ких войн, гражданских столкновений, восстаний, казней 
и убийств. Леонардо вопросы гуманности и политиче­
ской приверженности решает значительно шире. Лео­
нардо рассуждает о том, что если бы государи обладали 
некими им изобретенными военными орудиями большой 
мощности, то была бы невозможна война, которую он 
считал «самым зверским из безумий».21 Но это невоз­
можно, и Леонардо занят изобретением всевозможных 
орудий войны, как и орудий мира. Некоторые свои 
военные изобретения он как бы засекречивает, отме­
чая в своих записях, что не сообщает дета­
лей, так как этим способом могут воспользоваться для 
убийств. А Макьявелли, который ратует за гуманный 
образ просвещенной монархии, пишет трактат о воен­
ном искусстве и показывает, как жестоко и беспощадно 
должен действовать государь, чтобы сохранить власть. 
Леонардо, который был знаком с Америго Веспуччи, 
порицает конкистадоров, которые захватывают и пора­
бощают людей: «. ты отправляешься на охоту на 
другие острова, захватываешь в плен других людей». 
Леонардо гневно относился к колонизаторам и другим 
жестоким людям, которые «значительно ниже зверя», 
«грубые, низких нравов, невеликого разума», «они 
ничего не имеют общего с человеческой натурой, кроме 
внешнего вида и голоса».22 Он с симпатией говорил 
о «непосильном труде несчастных истомленных земле­
дельцев».23 Его произведения пронизаны истинным 
гуманизмом: «Леонардо был проникнут чувством бес­
конечной ценности человеческой жизни».2'

«И ты, человек, рассматривающий в этом моем труде 
удивительные произведения природы, если ты решишь, 
что разрушить мой труд — дело преступное, подумай,
116



что гораздо более преступно отнять жизнь у чело­
века! ». «И если найдутся среди людей такие, которые 
обладают качествами и достоинствами, не гоните их 
от себя, воздайте им честь. ., ибо такие люди и явля­
ются нашими земными богами. ».25

В. П. Зубов убедительно показывает, что Леонардо 
не обходит молчанием социальные конфликты жизни,26 
он резко противопоставляет теневые и светлые стороны 
действительности и добро в человеке — злу. Он пони­
мает, что действительность противоречива и трагична. 
Леонардовское спокойствие и гармония в его внешнем 
облике и поведении, в его теории и его картинах вну­
тренне таит в себе великую силу жизненных конфликтов 
и неизбежных противоречий. Леонардо не был ней­
тральным наблюдателем событий: «Но что я могу име­
новать самым крупным злодейством, если не обращение 
к небу и восхвалением тех, кто с величайшим ожесточе­
нием наносил вред родине и всему роду человеческо­
му».27

В отличие от Макьявелли, мысль которого была 
всегда пронизана античными образами, историческими 
примерами прошлого и настоящего, Леонардо обходит 
их, но у него есть свое чувство времени, как справедливо 
отметил В. П. Зубов, «Леонардо мыслил время в гигант­
ских масштабах», в перспективе целых геологических 
эпох. В. П. Зубов прав, утверждая, что «Леонардо до не­
обычайности раздвигает горизонты времен по сравне­
нию с ничтожными 7000 годами библейской хроноло­
гии».28 Но вряд ли бесспорно положение о равнодушии 
Леонардо к «историческим формам человеческого бы­
тия, к историческим событиям, к историческим именам, 
историческим реминисценциям». К Истории, ко Времени 
он обращался именно в подтверждение своего тезиса 
о Времени как истребителе всех вещей: «. сколько 
королей, сколько народов ты уничтожило, и сколько 
государственных переворотов и различных событий 
произошло с тех пор. ». Излагая геологическую исто­
рию Тосканы, он видит и современные ему «цветущий 
город Флоренцию с Прато и Пистойей», Ареццо, Перу­
джу.29 В меньшей степени можно говорить о его реми­
нисценциях в области истории, так как Леонардо дей­
ствительно не был склонен (в отличие, например, от 
Макьявелли) к специальному изучению гуманитарного 
цикла наук того времени, но он обращался к античной

117



литературе и тогда, когда занимался геологией, геогра­
фией и другими естественными науками. Ему были изве­
стны данные из Пифагора, Страбона, Овидия.

И Макьявелли, и Леонардо стояли на плечах антич­
ных мыслителей. Они отличались от многочисленных 
образованных людей своей эпохи и своей страны глуби­
ной, смелостью и масштабами своей мысли и своей дея­
тельности. Поэтому они и названы Энгельсом титанами 
Возрождения. Какие же условия породили их, какова 
была их питательная среда?

Кто они — титаны Возрождения?
Образный ответ на этот вопрос дает Франческо Пет­
рарка:

Юристы забыли Юстиниана, медики — Эскулапа.
Их ошеломили имена Гомера и Вергилия.
Плотники и крестьяне бросили свое дело 
И толкуют о музах и Аполлоне.1

Возрождение, а значит, и самые характерные его 
представители обязаны античности: Гомеру и Верги­
лию, греческой и латинской поэзии, языческому вос­
приятию жизни, пришедшему из далекой лучезарной 
эпохи мифов Эллады, наивного детства человечества. 
Петрарка, будучи поэтом, отметил самое характерное 
в тех сдвигах, которые четко обозначились уже в раннем 
Возрождении — в его XIV в. — Треченто. Он имел перед 
собой яркий пример — Кола ди Риенцо, он прославил 
его, переписывался с ним, вдохновляя на возрождение 
римских свобод и римского могущества. Кола ди Ри­
енцо становится эрудированным поклонником антич­
ности и трибуном Рима, провозгласившим его главой 
мира: Roma caput mundi, как это было в древности. 
Этот архаический девиз звучит по-новому в условиях 
восходящего Возрождения. Античность вдохновляла 
людей эпохи Возрождения, была для них источником и 
образцом творчества и жизневосприятия, действенным 
реальным фактором Возрождения. Она была близка им, 
но в целом их творчество не было и не могло быть повто­
рением греческой и римской литературы или искусства. 
Содержание их творчества, в котором они отталкива­
лись от античности, зависело от новых условий, появив­
118'



шихся в Италии с конца XIII—начала XIV в. и развива­
вшихся в XV—начале XVII в.2 Так, например, гуманис­
тическая латынь, которая начала свою’ историю как под­
ражание классическому языку древности, языку Верги­
лия и Цицерона, фактически развилась как самостоя­
тельное явление и носит на себе печать ясности и 
живости народной речи.3 И это вполне естественно, так 
как сам итальянский язык постепенно вырос из класси­
ческой латыни и стал разговорным народным (volgare) 
итальянским языком/

Наличие элементов античности в творчестве италь­
янских писателей и художников вполне закономерно 
и естественно, хотя само по себе еще не означает появ­
ления Возрождения. Элементы античности и языческие 
мотивы можно обнаружить еще до наступления эпохи 
Возрождения — в XI—XII вв. В то же время без антич­
ных влияний нельзя себе представить Возрождения: 
для итальянца этой эпохи «древний мир был живой 
легендой»,5 «. то, что казалось античным, бывало 
нередко очень причастно современности и именно благо­
даря этой контаминации приобретало характер необы­
чайно живого и острого восприятия древности».6 Проис­
ходило не простое заимствование мотивов и приемов, 
но проникновение в существо жизнеощущения, здоро­
вой чувственности и величавого ритма античности.7 
У истоков Возрождения итальянские мастера интуи­
тивно обращались к античным предшественникам, а 
в период расцвета возрожденческой культуры они соз­
нательно изучали, переводили и трактовали сочинения 
древних, приспособляя их к запросам своего времени. 
Обращение к античности не являлось причиной Воз­
рождения, к ней обратились «после того, как четко 
оформились новые художественные запросы, вытекав­
шие из глубоких социальных сдвигов в итальянской 
коммуне».8 К тому же античность была не единственным 
источником Возрождения: в его формировании не обо­
шлось без влияния готики, византийского наследия, 
а также влияния культуры стран Восточного Среди­
земноморья. Однако основным было влияние антично­
сти — «Гомера и Вергилия».

Вторая линия петрарковской характеристики — 
указание на носителей Возрождения, которые до само­
забвения «толкуют о музах», забыв о своей профессии. 
Далеко не все плотники и крестьяне «бросили свое

119



дело», но вся атмосфера их жизни была проникнута 
новыми веяниями. Петрарка при помощи этой гипербо­
лы подчеркнул глубокие культурные сдвиги, массовость 
и народность этих явлений в начальной их стадии. 
Широкий охват городского населения был подготовлен 
наличием в Италии относительно широкой грамотности: 
даже в течение раннего средневековья в Италии не было 
полного разрыва с античной традицией гуманитарного 
образования, а к XII—XIII вв. во многих городах Ита­
лии действовали школы. Во Флоренции в XIV в. от 8 до 
10 тыс. детей ходили в начальную школу, 1000—1200 — 
в среднюю и от 500 до 600 человек — в высшую.9 Глав­
ным образом это были дети зажиточных горожан, но не­
которая часть — из пополанов среднего достатка. Та­
ким образом, несколько тысяч грамотных горожан в 
каждом городе составляли реальный круг участников 
культурного переворота, ведущего к Возрождению. 
Характерным было то, что многие из них становились 
его участниками, не покидая своей профессии, не пере­
ходя в образующуюся постепенно прослойку возрож­
денческой интеллигенции. Ярким подтверждением тому 
является «Дневник» Бастиано Ардити, проникновенного 
наблюдателя и колоритного писателя, который был и 
всю жизнь оставался портным. Это — один из доказа­
тельных примеров того, что слова Петрарки о ремеслен­
никах были не только поэтическим образом. Многочис­
ленные представители купеческих семей составляли 
значительную прослойку, как их назвал Кристиан Бек, 
«купцов-писателей».10 Это люди типа Джованни Морел- 
ли, Бонаккорзо Питти, оставивших значительный след 
в итальянской автобиографической литературе.11 «Ку­
печеские семьи давали детей и писателей, не похожих 
один на другого».12 В меньшей степени можно говорить 
о массе крестьян, которые «толкуют об Аполлоне», но 
это также не только отвлеченный образец поэтического 
вымысла Петрарки. Следует учесть, что деревня была 
топографически и в социальном плане очень тесно свя­
зана с городом. Городские богачи владели виллами 
в городской округе — контадо, бывшие нобили кон- 
тадо, давно переселившиеся (или насильно переселен­
ные) в город, сохраняли в округе свои земли. С ними 
из контадо переезжали сельские жители, нередко воз­
вращавшиеся обратно, а из города в деревню с ними 
приезжали ремесленники, врачи, слуги, воспитатели
120



их детей. Деревня не была изолирована от города, тем 
более что относительно небольшая территория Италии 
была покрыта густой сетью городов и городков. С разви­
тием сукноделия с конца XIII, особенно в XIV в., из 
деревни в город двинулись сотни, а затем и тысячи кре­
стьян, потерявших земли при освобождении их от кре­
постной зависимости. Часть их оседала в городе, часть, 
прожив там некоторое время и прикоснувшись если 
не к письменной, то к устной форме городской культуры, 
возвращалась в насиженные места. Множество крес­
тьян, проживая в округе, работали на город и туда при­
носили готовую пряжу и другую продукцию. Наконец, 
многие итальянские деревни, превратившиеся в сель­
ские коммуны, практически ничем не отличались от 
городов по уровню своей политической организации 
и культурным традициям.13 Конечно, горожане гораздо 
раньше выступили в качестве зачинателей новой куль­
туры, чем первые крестьяне принялись «толковать о му­
зах и Аполлоне», но в целом этот процесс был относи­
тельно универсальным и в какой-то степени свидетель­
ствовал о народных истоках этой культуры. Это и был 
период становления той возрожденческой интеллиген­
ции, которая созреет как специфическая прослойка 
возрожденческого общества и возьмет в свои руки зна­
мя борьбы со старым феодальным мировоззрением.

Титаны Возрождения — Макьявелли, Леонардо, 
Дюрер, Лютер — не могли бы появиться внезапно: они 
стояли на плечах этой интеллигенции, несмотря на свои 
различные убеждения, направленность своей деятель­
ности, свое отношение к античности. Без переработан­
ной античной культуры, без знания древних языков они 
не смогли бы, даже выступая иногда, как это делал 
Леонардо, против гуманистов-начетчиков, «пересказ­
чиков чужих произведений», открывать новое и возвы­
ситься над общим уровнем возрожденческой интелли­
генции.

Для определения характеристики титанов Возрож­
дения весьма важно понять эти два истока, которыми 
в разной степени питается их творчество и их деятель­
ность: языческая античность и народность. Это вовсе не 
означало того, что итальянский народ овладел античной 
культурой и сознательно ее переработал. Петрарка, 
который «был первым, кто осознал себя человеком 
нового времени», лучше других понимал ограничен­

121



ность этой народности и важность для создания культу­
ры Возрождения прослойки образованных людей: юрис­
тов, медиков — прежде всего именно их «ошеломили 
имена Гомера и Вергилия». От Петрарки ведет свое 
летосчисление эпоха Возрождения, если не считать 
стоящего на ее пороге Данте — «последнего поэта сред­
невековья и вместе с тем первого поэта нового вре­
мени».15 Советский исследователь Р И. Хлодовский 
прав в определении начала Возрождения: это, конечно, 
не XIII, а XIV век — век Петрарки, Боккаччо и Саккет- 
ти.16 Хронология здесь играет не вспомогательную, 
а смысловую роль — эпоха, век во многом определяют 
сущность Возрождения и социальный характер его 
основных деятелей. «Это была величайшая из револю­
ций, какие до тех пор пережила Земля».17 От понимания 
сущности этой революции зависит определение харак­
тера Возрождения и людей Возрождения, и прежде 
всего наиболее ярких выразителей эпохи — титанов 
Возрождения. Эта революция определялась в советской 
литературе как решительный «переворот в сфере соци­
альной, экономической, политической и культурной».18 
В принципе эта характеристика верна, если подходить 
к отдельным сторонам этого процесса не как к механи­
чески равным частям или автоматически вытекающим 
одна из другой, а единственно верным диалектическим 
способом, который разъяснен Энгельсом как основопо­
лагающий метод изучения истории марксистскими ис­
следователями, с учетом всех сторон сложной истори­
ческой действительности, в которой явления культур­
ного процесса, психология масс, идеи могут оказывать 
на данном этапе и в данном месте значительное влияние 
на политику и даже на экономику, с учетом того, что «су­
ществует взаимодействие всех этих моментов, в котором 
экономическое движение как необходимое в конечном 
счете прокладывает себе дорогу сквозь бесконечное 
множество случайностей».19

Возрождение Энгельс рассматривает как общеевро­
пейский, а не только итальянский процесс, поэтому 
вопрос о содержании «величайшей из революций» 
можно рассматривать только на этом широком фоне. 
Поэтому речь может идти не только о революции в обла­
сти культуры, о перевороте во всех областях культуры, 
но и об общеевропейских явлениях, связанных с пере­
ходом от одной общественной формации к другой, от
122



феодальной к капиталистической. Энгельс не случайно 
в своих заметках «Из области истории», где идет речь 
о «величайшей из революций», говорит о том, что замет­
ный сдвиг в культуре и науке «начинается с той 
грандиозной эпохи, когда бюргерство сломило мощь 
феодализма», когда социальные противоречия привели 
к тому, что на арену классовой борьбы выступило «мя­
тежное крестьянство, а за ним революционные пред­
шественники современного пролетариата».20 Речь идет 
о Великой крестьянской войне и о народном движении 
во главе с Томасом Мюнцером, т. е. о первой буржуаз­
ной революции в Европе, за которой в том же XVI в. — 
веке позднего Возрождения — последовала и вторая 
буржуазная революция — в Нидерландах, приведшая 
к установлению там капиталистического строя. Для Ев­
ропы в целом это и был период штурма феодализма, 
период острой борьбы за смену устаревшей социально- 
экономической формации — новой, капиталистической, 
для того времени более прогрессивной. Поэтому неубе­
дительно звучат формулы о том, что «революция в за­
падноевропейской культуре не сопровождалась в эпоху 
Возрождения сменой общественно-исторической фор­
мации»21 и что «Возрождение не совпадает ни по хроно­
логическим рамкам, ни по объему социальных преобра­
зований с той социальной революцией, которая знаме­
нует собой смену феодализма капитализмом в целом».22

Революция в культуре была частью острого и раз­
ностороннего процесса общеевропейской революцион­
ной ситуации, связанной с относительно длительным 
процессом смены формаций. Для каждой страны этот 
процесс имел свое выражение, для Италии рещающей 
была революция в культуре, также выросшая не на го­
лой почве, а в конечном счете из существенных социаль­
но-экономических сдвигов в самой стране. В обще­
европейском масштабе культура итальянского Возрож­
дения оказывала революционизирующее влияние на 
другие страны Европы — Францию, Германию, Польшу. 
Немецкая Реформация оказала воздействие на Италию 
и ее реформационные движения.23 Здесь проявили себя 
как раз те законы взаимодействия, о которых писал 
Энгельс в известном письме к Йозефу Блоху. Это ни­
сколько не умаляет роли итальянского Возрождения 
как грандиозного культурного переворота, хотя не сни­
мает с него, несмотря на многообразие проявлений, его

123



в целом раннебуржуазного характера. Противоречие 
между народностью и буржуазностью если не снима­
ется, то смягчается тем, что к начальному периоду 
Возрождения относится глубокая характеристика, дан­
ная Энгельсом эпохе подъема ранней буржуазии: 
«. .в общем и целом буржуазия в борьбе с дворянством 
имела известное право считать себя также представи­
тельницей интересов различных трудящихся классов 
того времени. .».24

Для Италии это было время борьбы пополанства, 
т. е. всех горожан в целом против нобилитета (дворян­
ства) Конец XIII в., Дученто — прелюдия Возрожде­
ния, эпоха освобождения крестьян от крепостного права, 
ослабления мощи феодалов, появления антифеодальных 
программ и конституций, вроде «Установления справед­
ливости» во Флоренции, век Данте и Джотто. Горожане 
выступили тогда единым фронтом против дворянства, 
у которого были отобраны политические права. 
Здесь — истоки той народности Возрождения, о которой 
говорит Петрарка. Но Петрарка — это уже первый век 
Возрождения. Петрарка отличается «большим фило­
софским свободомыслием», для него главное — «реаль­
ный, земной, внутренне свободный человек».25 Поэтому 
традиция народности утверждается в его несколько 
гиперболических выражениях вполне закономерно для 
начального периода Возрождения — XIVb., Треченто, 
— эпохи пополанской демократии, республиканских 
городов-государств. В эту эпоху простой человек — ку­
пец, фактор сукнодельческой мастерской, прядильщик 
из контадо — становится главным героем новелл 
Джованни Боккаччо и Франко Саккетти — новой жи­
знеутверждающей литературы.

В следующий период Возрождения — в XVb., Кват­
роченто, идеал народности отступает перед общечело­
веческим по форме, но раннебуржуазным по содержа­
нию гуманистическим «идеалом гармонической и все­
сторонне развитой личности».26 Его не спешат приме­
нить к «тощим пополанам», попытка которых устано­
вить равенство всех пополанов завершилась столь 
трагически. И наконец, последний период Возрожде­
ния — XVI в., Чинквеченто, приносит невиданный рас­
цвет искусства и философского творчества; век 
Леонардо и Макьявелли, а в Германии — век Дюрера 
и Лютера — эпоха всеевропейских потрясений. Этот
124



период позднего, или Высокого, Возрождения и ранней 
Реформации можно рассматривать только исходя из 
условий общеевропейского развития, хотя и с учетом 
специфики отдельных стран.

Таковы истоки и характер Возрождения, хотя в 
литературе выдвигаются и иные точки зрения, которые 
переносят центр тяжести на одну из его сторон и рас­
пространяют черты, свойственные начальному этапу 
Возрождения, на всю эпоху Возрождения, которая 
занимает в Италии около трех столетий, а в других 
странах — десятилетия. Выдвигается тезис о том, что 
творчество Петрарки можно рассматривать «лишь в 
качестве [одного из] элементов, подготовляющих сло­
жение ренессансной культуры», и XIV в., таким образом, 
характеризуется как предвозрожденческий, а XV в. счи­
тается его нижней границей. Спор о границах Возрож­
дения может способствовать уточнению сущности 
самого процесса, хотя попытки исключить XIV в. из эпо­
хи Возрождения представляются неубедительными. 
Еще менее убедительным представляется тезис о том, 
что экономической основой эпохи Возрождения было 
простое товарное хозяйство, при котором широчайшие 
массы свободных товаропроизводителей города и дерев­
ни превратились в общественную силу, определившую 
общий характер и важнейшие исторические процессы 
эпохи.28 Простое товарное хозяйство объявляется един­
ственно плодородной почвой не только Возрождения, 
но и античной культуры греко-римского мира и, таким 
образом, становится извечной исторической категорией. 
Если некоторой идеализацией представляется роль 
товаропроизводителей города и деревни, т. е. крестьян, 
ремесленников и наемных рабочих, как определяющих 
характер эпохи, то в еще большей степени сомнитель­
ным является утверждение о том, что «значительные 
слои свободных производителей города и деревни» име­
ли «благополучный уровень материального существо­
вания», «слабое расслоение на мастеров и зависимых», 
что «сознание простых производителей покоилось на 
абстрактной идее о равенстве людей». Степень свободы 
«широчайших слоев товаропроизводителей» весьма 
преувеличивается: «В Италии с этим были связаны 
раскрепощение человеческой личности, превращение 
людей в свободных граждан, значительный рост их ма­
териальной обеспеченности». Даже если эта характе­

125



ристика вытекает из положении такого известного 
итальянского историка, как Джино Луццатто, 29 она по 
меньшей мере сомнительна и опровергается другими 
итальянскими исследователями. Явной идеализацией 
реального положения вещей представляется тезис, 
будто «каждый ремесленник был по своей сущности 
искусным мастером, творцом-инициатором, изобретате­
лем, практиком-исследователем, имевшим потенциаль­
ные возможности для проявления и развития своей 
личности», их характеризуют «как людей самостоятель­
ных, цельных, имеющих возможность разносторонне 
развивать свои способности».30 Этот рай свободных 
тружеников-творцов рисуется в качестве общества 
эпохи Возрождения, где на самом деле уже в XIV в. 
значительная часть горожан была начисто лишена 
политических прав, а в XV в. — веке синьории — от 
них в пользу правящих диктаторских семей типа 
Медичи фактически отказались и все остальные горо­
жане. Большинство ремесленников уже с XIV в. начали 
терять производственную самостоятельность и попада­
ли в зависимость от хозяев мануфактурных мастер­
ских.31 Об инициативе и творчестве, не говоря уже о 
разностороннем развитии личности, не могло быть и 
речи.

Еще в меньшей степени это относится к сельскому 
товаропроизводителю, который, будучи освобожден не 
только от крепостного права, но и от земли, был вынуж­
ден идти чернорабочим на городскую мануфактуру 
или арендовать землю у феодала либо у новоиспечен­
ного городского владельца земли в качестве медзадье- 
ро — половника. Они могли пользоваться минималь­
ными экономическими и политическими свободами.32

Достаточно обратиться к источникам той эпохи, что­
бы миф о благоденствии исчез как розовый мираж. Ге­
нуэзские ремесленники, по свидетельству папского нун­
ция Мороне, «ищут средства от нищеты», «в Генуе 
наблюдается великая нужда бедноты».33 По данным 
«Анналов» Казони, около 40 тыс. ремесленников и наем­
ных рабочих Генуи могли сравниться в одном: они 
все были «самые бедные».34 «Дневник» флорентийского 
портного Бастиано Ардити (XVI в.) рисует ужасающую 
картину нищеты ремесленников Флоренции и крестьян 
флорентийского контадо: «В контадо умирают от го­
лода», о ремесленниках он говорит как о «бедных и 
отчаявшихся».35
126



Рис. 15. Леонардо да Винчи. Дерево. Рисунок пером поверх 
итальянского карандаша. Около 1503 г. Англия, Виндзорская 

королевская библиотека.

127



Независимо от того что некоторые художники эпохи 
Возрождения обращались к народным сюжетам и 
типажам или сами происходили из народных кругов, 
нельзя считать, что «передовые люди того времени иде­
ально воплотили в жизнь качества, которые в принципе 
были присущи основной массе свободных труже­
ников».36 Передовыми людьми того времени были 
титаны Возрождения — Леонардо, Макьявелли, Дюрер, 
Лютер начальной поры, Гвиччардини и Микеланджело, 
Мюнцер и Мор. Однако считать, что они воплотили 
в себе элементы сознания и уровень развития среднего 
ремесленника — это значит обеднить их, игнорировав 
всю их многогранность, исключительную выразитель­
ность, способности, доходящие до гениальности. В них 
самих и в их творчестве безусловно заложено лучшее, 
что было в итальянском или немецком народе той эпохи. 
В своей деятельности и творениях они объективно 
выступали за интересы своего народа, были представи­
телями эпохи штурма феодализма и победы нового, 
прогрессивного тогда буржуазного строя. Именно отрыв 
от средневековья, подрыв его рутинных мелкотоварных 
форм, создание еще слабых, но более прогрессивных 
форм раннекапиталистических мануфактур, развитие 
общеевропейской торговли и мореходства требовали 
изучения природы и человека, обращения к реальной 
обстановке. Все это привело к новому мироощущению, 
к новой культуре, к Возрождению. Не случайно имен­
но Афины средневековья — Флоренция, наиболее раз­
витый экономический центр Италии, превратилась в 
столицу Возрождения и стала родиной титанов Возрож­
дения — Леонардо да Винчи и Никколо Макьявелли. 
Здесь же расцвел гений Мазаччо и Боттичелли, Донател­
ло и Микеланджело, Полициано и Гвиччардини.

Не случайно именно крупнейший и экономически 
процветающий город Германии — Нюрнберг стал сто­
лицей немецкого Возрождения, ареной деятельности 
Дюрера и Пиркгеймера.

«. .Наличие высокого уровня развития производи­
тельных сил, появление капиталистической мануфак­
туры само по себе не может быть обязательным усло­
вием возникновения культуры Возрождения но
лишь взаимодействие в с е х  сторон исторического про­
цесса определяет форму и направление развития 
культуры».37
128



Культура Возрождения — весьма сложное явление. 
Она созревала не только во Флоренции и Нюрнберге, 
но также в республиканско-аристократической Венеции, 
при дворах Милана, Феррары, Неаполя, в папском 
Риме и в зависимости от этого приобретала своеобраз­
ную окраску. В ней можно различить переплетающиеся 
струи разных социальных течений: раннебуржуазных, 
пополанско-бюргерских, народных и даже дворянских, 
но главное русло всех этих потоков было по своему 
характеру раннебуржуазным. Если культуру Возрожде­
ния рассматривать как «ни средневековую, ни ранне­
буржуазную», 38 то она приобретет абстрактно-мифо­
логический характер общечеловеческой культуры вне- 
исторического порядка.

«Это было время, нуждавшееся в гигантах и поро­
дившее гигантов», — писал об эпохе Возрождения Эн­
гельс.39 Однако сторонники теории «мелкотоварного 
Возрождения» пытаются подменить этих гигантов аб­
страктными «свободными ремесленниками». Энгельс 
говорил о титанах Возрождения, что это были «люди, 
основавшие современное господство буржуазии», но что 
они «были всем чем угодно, но только не людьми буржу­
азно-ограниченными».40

Именно поэтому Возрождение не принадлежало 
средневековью, против которого были направлены все 
усилия его титанов и их многочисленных соратников 
разного масштаба; оно не принадлежало и не принадле­
жит буржуазии, установившей свой железный порядок 
капиталистической эксплуатации и идейного рабства. 
Возрождение было именно раннебуржуазной культурой 
эпохи штурма феодализма и борьбы за новые, еще 
не изведанные поколениями Возрождения порядки. 
Макьявелли и Лютер подрывали казавшиеся незыбле­
мыми основы католицизма, Леонардо и Дюрер созда­
вали искусство, которое утверждало всемогущество 
человека. Сила эпохи Возрождения была в его револю­
ционности по своему духу и своей направленности. 
Титаны Возрождения были наиболее выразительными 
представителями разрушающей старое и создающей 
новое раннебуржуазной культуры. Они достигли пре­
дельной для своей эпохи высоты творчества и глубины 
мысли. Именно поэтому их творчество не только дожило 
до наших дней, но и вливается в арсенал мировой 
культуры.
9 В. И. Рутенбург 129



В древнегреческой мифологии титаны — сильные 
духом и телом дети неба — Урана и Земли — Геи — 
вступили в смелую борьбу с главным божеством — 
Зевсом за обладание небом. За эту дерзкую попытку 
они были сброшены в тартар, в ад.

Титаны Возрождения, сильные духом дети Земли, 
также вступили в борьбу за обладание небом, за свобод­
ного и всемогущего Человека. И средневековый Зевс 
отступил. Победили титаны, передавшие новым поколе­
ниям силу своего несгибаемого духа, героизм своей 
борьбы, свои вечно живые творения.



Послесловие

Эта книга, второе издание которой выходит в свет 
после смерти ее автора, написана одним из крупнейших 
отечественных специалистов в области исследований 
Ренессанса, членом-корреспондентом АН СССР Викто­
ром Ивановичем Рутенбургом. Он был последним уни­
версалом в ряду российских исследователей Возрожде­
ния, ставивших себе целью создать многогранное, сте­
реоскопическое представление об этой замечательной 
эпохе. Этот ряд, начатый А. Н. Веселовским и продол­
женный А. К. Дживелеговым, М. А. Гуковским, 
В. Н. Лазаревым, завершается В. И. Рутенбургом. 
Завершается потому, что в наше время резкой диффе­
ренциации знаний и специализации научных методов не­
возможно с равной степенью компетентности владеть 
материалом всех сфер исторической действительности, 
даже если вести речь о ка;-.ой-то одной изучаемой эпохе. 
Не случайно на смену энциклопедистам и универсалам 
исторической науки теперь приходят или узкие специа­
листы в отдельных областях, или ученые, стремящиеся 
синтезировать общую картину времени на базе меж­
дисциплинарной методологии с упором на культуроло­
гию, этнологию, историческую психологию или социоло­
гию.

Разумеется, и ученые представленного ряда уделяли 
неравное внимание разным сторонам изучаемой эпохи и, 
кроме того, занимались не только Ренессансом. Все они 
разительно не похожи друг на друга. В. И. Рутенбурга 
среди них отличает при ясной весомости сделанного для 
изучения культуры и для общей концепции Ренессанса 
превосходное, обширное по охвату, доходящее до тон­
кости владение финансово-экономической и социальной 
троблематикой времени. Мастер масштабного истори- 
4еского обобщения и кропотливый архивист, ученый 

умелой настойчивостью протягивавший нити между 
жономическими и духовными реалиями времени,

9* 131



а с другой стороны, открыватель, истолкователь, пуб­
ликатор найденных им же источников — такое соче­
тание свойств и возможностей помогало придавать 
основательность и обоснованность даже самым смелым, 
«уходящим ввысь» исследовательским умозаключе­
ниям. Все это наложило отпечаток и на только что 
прочитанную книгу. Более того, именно «Титаны Воз­
рождения» среди всех монографических штудий Рутен- 
бурга несут наиболее отчетливые черты его науч­
ного стиля. По всей видимости, научно-популярный 
жанр с его расковывающими возможностями придал 
наибольшую свободу выражению этого стиля.

Прежде чем обозначить некоторые достойные внима­
ния черты книги, несколько слов об авторе. Здесь нет 
возможности писать об этом подробно, да и заинтересо­
ванного читателя можно отослать к уже существующим 
работам, где прослеживается жизненный и творческий 
путь замечательного ученого.

В. И. Рутенбург (1911 —1988) прожил и трудную, 
и насыщенную трудом жизнь. Закончив в 1930 г. 
исторический факультет Днепропетровского педагоги­
ческого института, он не удовлетворился полученным 
образованием и закончил впоследствии истфак ЛГУ 
(1940 г.) Эти десять лет вмещают и три года учитель­
ства в школах Донбасса, и годы университетской учебы, 
и 11 месяцев пребывания в ежовских застенках по обыч­
ному для тех лет обвинению в измене Родине. Тем 
более, что Виктор Иванович был активным членом 
Общества эсперантистов, а этот факт для 1937—1938 гг. 
уже сам по себе мог быть сочтен достаточным крими­
налом.

Войну Рутенбург прошел всю, начав в июне 1941 г. 
в звании лейтенанта и закончив ha Дальнем Востоке 
майором, демобилизовавшись в феврале 1946 г. Дальше 
были возобновленная аспирантура и чрезвычайно ин­
тенсивная, плодотворная научная деятельность, нераз­
рывно связанная с Ленинградским отделением Инсти­
тута истории АН СССР, где, начав рабочим архива, 
Виктор Иванович завершил свою деятельность заведую­
щим отделом всеобщей истории и главным научным 
сотрудником. По обстоятельствам времени поздно 
по-настоящему связавший свою жизнь с наукой, Рутен­
бург сумел, однако, в течение 20 лет (1927—1946) 
серьезно подготовить себя и в оставшиеся сорок лет

132



реализовать свой научный потенциал с редкой резуль­
тативностью. К концу жизни он был автором около 250 
научных публикаций, среди которых более 10 моногра­
фий, ученым, книги и статьи которого переведены 
на многие иностранные языки, членом двух итальян­
ских академий и нескольких международных обществ. 
Для ученого, занимающегося историей не своего на­
рода, такое признание, особенно в стране изучения 
(Италия), весьма знаменательно. Для советского уче­
ного, работавшего в весьма непростые для развития 
исторической науки времена, — знаменательно вдвойне, 
поскольку встречалось нечасто.

Таковы лишь некоторые «внешние» линии челове­
ческой и научной судьбы автора «Титанов Возрожде­
ния», которые нелишне будет знать заинтересованному 
читателю книги.

Итальянское Возрождение оказалось той сложной, 
достаточно запутанной и достойной внимания пробле­
мой, которая позволила Рутенбургу как бы «сложить», 
переплести многочисленные линии своих исследователь­
ских разработок: новаторская деятельность итальян­
ских компаний XIV в., история хозяйственного уклада 
и народных движений, вопросы развития городов и 
зарождающихся государственных форм, историю рели­
гиозного сознания, политической философии и утопи­
ческой мысли Италии XIV—XVI вв., наконец, свой 
интерес к архивным документам, любовь к искусству 
и поэзии.

Завязав в единый узел ренессансной проблематики 
разнообразные и часто разнохарактерные нити своих 
итальянских тем и направлений исследования, В. И. Ру- 
тенбург должен был сделать, и следующий шаг, есте­
ственный для ученого его уровня: попытаться осмыслить 
итальянское Возрождение в более широком европей­
ском контексте, в соотнесении с ренессансными проявле­
ниями других стран Европы. Более того, оказалось 
необходимым обратиться к проблеме так называемого 
мирового Возрождения, поскольку остро встал вопрос 
о пространственно-временных границах распростране­
ния Ренессанса и соответственно о его критериях. 
Результатом такого рода работы явилась известная 
монография В. И. Рутенбурга «Италия и Европа 
накануне Нового времени» (Л., 1974). Через два года 
вышло первое издание «Титанов Возрождения», где

133



комплексный подход к истолкованию Ренессанса полу­
чил совершенно своеобразное повествовательное и 
проблемно-образное решение.

Замысел книги оригинален, исполнение его последо­
вательно. Само же это весьма небольшое по объему 
сочинение воспринимается вовсе не как легкое чтение 
для любителей умственного досуга. Читатель, движи­
мый интересом к Возрождению, а только на таких 
и рассчитана книга, прочтя ее до конца, столкнется 
с очень плотной и притом разнородной информа­
ционно-повествовательной тканью, пройдет через сито 
острых проблем, калейдоскоп имен, необычность сюжет­
ных поворотов в раскрытии темы и огромное количество 
фактического материала.

В книге нет ничего непонятного для человека, 
любящего историю, но как целое она необычна даже 
для научно-популярного жанра, а для прочтения не так 
уж легка.

Сама задача оживить слегка застывшую в хресто­
матийном глянце, хотя и выразительную формулу 
Энгельса о «величайшем прогрессивном перевороте» и 
титанах Возрождения, нетривиальна, тем более что 
в нашей литературе ничего, кроме ритуально почтитель­
ных ссылок или нормативных интерпретаций примени­
тельно к любому «своему» материалу, с ней обычно 
не происходило. Но театральность замысла Рутенбурга 
состояла не просто в «инсценировке» знаменитой мысли 
Ф. Энгельса через создание ряда живых, творческих 
портретов выдающихся деятелей Возрождения, но 
также и через несомненно удачную и смело реализован­
ную попытку посмотреть на формулу классика марк­
сизма сквозь призму современной проблематики третьей 
четверти XX в. в оснащении новых фактов, документов 
и концепций. Это в свою очередь доставило автору 
способ оживить сами достаточно фундаментальные и 
академические научные проблемы, дать их читателю 
в острой, жизненной и часто дискуссионной форме.

Педантичный читатель, которому может не доста­
вать в этой книге последовательного, логически развер­
нутого, плавно переходящего от одной рубрики к другой 
изложения материала, должен принять во внимание, 
что контрастность и подчеркнутая фрагментарность 
есть душа замысленного автором плана работы. Больше 
того, резкость поворотов и акцентов, цикличность (но не

134



повторы) изложения, подчеркнутое сопоставление ге­
роев через столкновение их творческих и мировоззрен­
ческих позиций, стремление «прорастить» из неболь­
шого факта значительную проблему составляют не 
только отличительную особенность книги, но и характер­
нейшие признаки научного стиля Рутенбурга. Попытка 
передать целое через ряд выразительно показанных 
граней, минуя скольжение по плоскостям перехода 
от детали к детали, от параграфа к параграфу, отличала 
многие академические труды ученого, а тем более его 
многочисленные устные выступления. В «Титанах Воз­
рождения» эта его особенность развернулась в полной 
мере, придавая дополнительные оттенки и созданному 
автором образу Возрождения как исторической эпохи, 
и образам ее замечательных участников. Контрастность, 
проблемность и открытость повествования дают воз­
можность читателю почувствовать принципиальную 
незавершенность современной концепции Возрождения, 
нерешенность многих его насущных вопросов. Может 
быть, это есть наиболее корректный способ не порож 
дать у читателей иллюзии законченности научной 
картины Возрождения в современной историографии, 
оставляя самым вдумчивым из них пространство для 
соразмышления и творческого додумывания отдельных 
положений, для сравнения их с сочинениями других 
авторов.

Автор послесловия намеренно избегал воспроизведе­
ния, разбора, оценки и даже цитирования отдельных 
выводов и материалов этой книги. Коль скоро она 
прочитана, то, написанная с изрядной ясностью выска­
зываний, и должна говорить сама за себя, тем более 
что вырывать отдельные ее положения из плотного 
контекста не хотелось, а многообразие ее тем и сюжетов 
не поддается даже перечислению на страницах неболь­
шого послесловия. Скажу лишь одно: с отдельными 
фрагментами сочинения Рутенбурга можно было бы 
и не согласиться, другие места автор, если бы он готовил 
работу к переизданию через 15 лет, изменил бы сам. 
В этом нет ни малейшего сомнения, поскольку ученый, 
сам любивший и умевший дискутировать, был чуток 
не только к обоснованной критике, но в еще большей 
мере к новым данным науки и движениям мысли, 
менявшим традиционные подходы к тем или иным 
вопросам.

135



Оставляя прочитавшим возможность самостоя­
тельно оценить книгу по существу ее выводов и фактов, 
я все же не могу пройти мимо одного принципиального 
вопроса, связанного как с этой книгой и ее темой, так 
и с гораздо более общей темой. Речь идет о набирающих 
силу тенденциях отрицательной переоценки Возрожде­
ния как образа нашего современного нравственного 
и исторического сознания. Перестав быть примером 
и образцом только всего самого «передового» и «прог­
рессивного» (и это вполне естественно), эпоха Возрож­
дения в сочинениях уже довольно большого количества 
авторов рискует превратиться в синоним всего самого 
плохого, духовно разрушительного, спровоцировавшего 
в дальнейшем историческом развитии все беды от 
моральной испорченности и утопической агрессивности 
до прагматического эгоизма и даже кровавого деспо­
тизма XX в. Истоки всех этих феноменов, ярко расцвет­
ших в современности, начинают теперь видеть именно 
в Ренессансе (в тиранах, эксцессах, перехлестах мысли 
этого времени) и соответственно судят культуру гума­
низма. Следовало бы все же избегать крайностей уже 
преодоленного просветительски позитивистского или 
наступательного, максималистски «нравственниче- 
ского» подхода к Возрождению. Коллизия эта заслужи­
вает самого глубокого и корректного истолкования, 
и я присоединился бы к мысли, что «академическая 
наука о Возрождении должна принять вызов, который 
бросила ей новейшая критика Ренессанса». Но нес­
колько замечаний сделать необходимо.

«Неновейшая» критика Ренессанса в трудах Фло­
ренского, Розанова, Мережковского, Франка, Бердяева 
была гораздо более точной, глубокой и плодотворной, 
чем в трудах их современных последователей. Кроме 
того, критерии абсолютной нравственности, прекрасные 
сами по себе, и в личном поведении, и в частных 
высказываниях, в науке все же должны вступить 
в более близкие отношения с мудрым историзмом, 
иначе «титаны Возрождения» и «титанизм ренессансной 
личности» останутся несопоставимыми историческими 
образами.

Было бы несправедливо, если бы «аморальность 
Рабле», «беспринципный артистизм» Леонардо да Вин­
чи, «макиавеллизм», подменяющий гораздо более слож­
ную личность самого Макиавелли, заслонили бы от нас

136



огромные не только интеллектуальные, но и духовные 
достижения Ренессанса. Равно, как весьма печально, 
что методы памфлетной, морализаторской публици­
стики уже давно применяются для осмысления наследия 
столь далекой и сложной эпохи, как Возрождение.

Ведь ставший «пресловутым» после книги Лосева 
«титанизм ренессансной личности», казалось бы, дол­
жен вобрать в себя не только индивидуалистическое 
самовыявление и не столько выразительные проявления 
имморализма и, наконец, вовсе не хищно раздроблен­
ный соборный идеал любой истинной духовности. Сюда 
должен быть включен и необычайно высокий уровень 
самосознания гуманистов, и грандиозность проектов 
культурного строительства, и огромная работа по их 
осуществлению, и великое чувство ответственности 
перед потомками, и принципы самосозидания личности 
на основе высокой нравственности и культуры. Все эти 
плоды ренессансного духа А. Ф. Лосев исключил из поля 
своего зрения. И совершенно не случайно видный истол­
кователь античной культуры практически пренебрег 
в своей обширной работе темой «восстановления древ­
ности», которая совершенно не сопрягалась с нега­
тивно-оценочным подходом к Ренессансу. А ведь за 
всеми его отнюдь не лишенными памфлетной проница­
тельности и ревнивой зоркости наблюдениями как много 
верного, так и не меньше забытого им, произвольно 
отобранного или же истолкованного не в том истори­
ческом масштабе. Следовало бы также учесть, что 
Возрождение явилось единственной в своем роде 
«культурой», которой удалось вновь «добыть» большую 
эпохальную традицию, создать невиданные доселе спо­
собы и формы переплавки нового и старого, древнего 
и недавнего. И создать на этой основе до сих пор 
признающиеся великими и значительными «творения, 
изобретения, открытия».

Чего больше в процессе становления нового, истори­
чески необыкновенно значимого типа культуры, трудно 
определить: индивидуализма или настроенности на 
общественную пользу, игры или изнеможения от напря­
жения мысли, стиля или пота, энтузиазма или драмы 
судеб, высокой духовности или секуляризованного 
ratio, работы или красивой жизни, моральной корруп­
ции или чистоты помыслов, нарциссизма или филант­
ропии, ретроспекции или новаторства. Я допускаю, что

137



интерпретатор волен отдавать предпочтение любому 
из альтернативных решений или намечать пропорции 
соприсутствия в людях и культуре Возрождения этих 
культурно-психологических свойств. Все зависит от мен­
тальности и личной идеологии исследователя. Ясно 
одно: с какой стороны его ни взять, с чисто человеческой 
или историко-дефинитивной, обезличенной, Ренессанс 
остается одним из самых парадоксальных типов истори­
чески данных культур. Он не поддается ни однозначным 
оценкам, ни тем более волевым трактовкам, основанным 
на произвольно выбранных фактах и критериях. О Воз­
рождение «обломало зубы» не одно поколение исследо­
вателей, моралистов и мыслителей. Потому мне пред­
ставляется, что второе издание книги Рутенбурга 
полезно и необходимо не только как удачное произведе­
ние большого ученого, но и как нужное и уместное 
напоминание о вреде крайностей, об открытости и не- 
простоте научной истины, особо значимое на фоне все 
время набирающих силу тенденций антиренессансного 
нигилизма.

М. Т Петров



Примечания

Потерянный и возвращенный Леонардо

Испания в XVI в. владела обширными колониями в Америке, 
а в Европе ей принадлежали Нидерланды и некоторые земли Германии 
и Италии, в том числе Сицилия, Сардиния, Неаполь и Милан, который 
управлялся испанским губернатором.

2 L e o n a r d o  d a  Vinci. II codice atlantico /  Edizione in facsimile dopo 
il restauro dell’ originale conservato nella Biblioteca Ambrosiaria di Milano. 
Firenze, 1973—1974. V 1—2.

3 См.: З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи: 1452—1519. М.; Л., 1962. 
С. 347—354; R e t i  L. 1) The Leonardo da Vinci codices in the Biblioteca 
Nacional of Madrid / /  Technology and culture. 1967 V. 8. N 4. P 437—445; 
2) The two unpublished manuscripts of Leonardo da Vinci in the 
Biblioteca Nacional of Madrid. [Статья] I / /  Burlington magazine. 
1968. V. 110. N 779. P. 10—22; 3) Leonardo on bearigs and gears / /  Science 
American. 1971. V 224. N 2. P. 101 — 110; Г а л у ц ц и  П. Наследие Леонардо 
и превратности его судьбы / /  Курьер [ЮНЕСКО] 1974, ноябрь. 
С. 5—7, 50.

4 Madrid Codices of Leonardo da Vinci /  Trad, and ed. by L. Reti. 
Madrid; London, 1974. V. 1—5.

5 The unknown Leonardo /  Ed. by L. Reti. London, 1974.
6 P e d r e t t i  C. Leonardo da Vinci inedito. Tre saggi. [Firenze], 1968.

Миланский Колосс

II Codice Atlantico di Leonardo da Vinci nella Biblioteca Ambro- 
siana di Milano, riprodotta e publicato da 11a R. Accademia dei Lincei da G. 
Piumati. Milano, 1896. T. II. P. 391 г

2 Г у к о в с к и й  M . А . Леонардо да Винчи: Творческая биография. 
Л.; М., 1967. С. 58.

3 И Codice Atlantico. Р. 391 а.
4 Ibid. Р. 216 г, Ь.
5 L e o n a r d o  d a  Vinci. I libri di meccanica nella ricostruzione ordinata 

di A. Uccelli. Milano, 1940; Г у к о в с к и й  M. А . Механика Леонардо да Винчи. 
М.; Л., 1947; G il le  В. Leonard de Vinci et la technique de son temps / /  Leo­
nard ve Vinci et l’experience scientifique au seizieme siecle. Paris, 1953.

6 B r u g n o l i  M. V Documenti, notizie e ipotesi sulla scultura di Leo­
n ard o / / Leonardo. Saggi e ricerche. Roma, [1954]. P. 364—373.

7 Ibid. P. 370.
8 В а з а р и  Д ж .  Жизнеописания наиболее знаменитых живописцев, 

ваятелей и зодчих /  Пер. с итал. М., 1970. Т. III. С. 24.
9 П ет ров М . Т Биографии итальянского Возрождения как истори­

ческий источник / /  Вспомогательные исторические дисциплины. Л., 
1974. [Т.] VI. С. 295-307.

139



10 R ic h te r  J. P. The literary works of Leonardo da Vinci. London, 
1939. T. I. P. XXXII. (Курсив наш. — В. P . ) .

11 II Codice Atlantico. P. 225.
12 Ibid. P 335 v.
13 Les Manuscrits de Leonard de Vinci / /  Manuscrits de la Bib- 

liotheque de Plnstitut /  Publies par Ch. Ravaisson-Mollien. Paris, 1891. T. V
14 Г у к о в с к и й  M . А .  Леонардо да Винчи. С. 136; З у б о в  В. П. Леонардо 

да Винчи. С. 30.
15 Кватроченто  (итал. Q u a t t r o c e n t o )  — букв, «четырехсотые» [годы] 

( q u a t t r o  — четыре, c e n to  — сто), т. е. XV век; Чинквечёнто (итал. 
C i n q u e c e n t o )  — букв, «пятисотые» [годы] ( c in q u e  — пять), т. е. XVI век.

16 II Codice Trivulziano trascritto da N. De Toni. Milano, 1939. P. 34.
17 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 4.
18 В а з а р и  Д ж .  Жизнеописания. . Т. III. С. 15.
19 Г а р е н  Э. Беспокойный век Леонардо / /  Курьер [ЮНЕСКО]. 

1974, ноябрь. С. 40—41; G a r in  Е. Storia della filosofia italiana. Torino, 
1966.’ V. II. P 616—620.

20 Г е р ц е н  А. И. Письма об изучении природы / /  Собр. соч. в 30-ти т. 
М., 1954. Т. III. С. 229.

21 В а з а р и  Д ж .  Жизнеописания. Т. III. С. 16, 18.
22 Бронзовый монумент римского императора Марка Аврелия (121 — 

180 гг., правил в 161 — 180 гг.) — единственный сохранившийся образец 
античного конного памятника. В XVI в. он был установлен на Капито­
лийской площади в Риме.

Конный памятник итальянскому кондотьеру (кондот ьер  — предводи­
тель наемных войск) Эразмо Нарни по прозвищу Гаттамелата («Пестрая 
кошка») был сооружен в 1443—1447 гг. в Падуе скульптором Донателло 
(1386— 1465); некоторые черты этой скульптуры навеяны статуей Марка 
Аврелия. Это был первый конный памятник эпохи Возрождения.

Конный памятник кондотьеру Бартоломео Коллеони [автор кото­
рого— Андреа Верроккьо (1435— 1488), учитель Леонардо] был создан 
скульптором в 1479—1488 гг., а отлит в бронзе и поставлен в Венеции 
уже после смерти автора. Памятник является классическим примером 
конного монумента эпохи Возрождения.

23 Л а з а р е в  В. Н. Леонардо да Винчи. М., 1952. С. 45—46.
24 Б р и ц и о  А . - М .  Мадридские кодексы / /  Курьер [ЮНЕСКО]. 1974, 

ноябрь. С. 36.
Там же. С. 38.

26 I manoscritti di Leonardo da Vinci della Reale Biblioteca di 
Windsor. Parigi, 1898. [N] 12700.

Леонардо и Дюрер

W i n z i n g e r  F. Albrecht Dtirer in Rom / /  Pantheon. 1966. F. XXIV; 
B i a t o s t o c k i  J. Opus quinque dierum / /  Journal of the Warburg and 
Courtauld Institutes. 1959. F. XXII; W in k le r  F. Albrecht Diirer. Berlin, 
1957.

2 Д о н а т о р  (лат. d o n a t o r )  — даритель, заказывающий и оплачи­
вающий написание иконы, преподносимой им церкви. Обычно донатор 
и члены его семьи изображались художником в нижнем углу иконы 
коленопреклоненными и молящимися Богоматери, Христу или тем святым, 
которых донаторы почитали как своих небесных покровителей.

3 Л и б м а н  М . Я. Дюрер и его эпоха: Живопись и графика Германии 
конца XV и первой половины XVI в. М., 1972. С. 70.

140



4 Там же. С. 70.
5 Там же. С. 59. (Курсив наш. — В. Р . ) .
6 С и д о р о в  А . А . Дюрер. [М.; Л.], 1937; Л и б м а н  М .  Я. Дюрер. М., 

1957; Н ессельилт раус  Ц. Г  Альбрехт Дюрер: 1471 — 1528. Л.; М., 1961; 
P a n o f s k y  Е. Albrecht Diirer. Princeton, 1945. V. 1—2; M u s p e r  H. T 
Albrecht Diirer: Der gegenwartige Stand der Forschung. Stuttgart, [1952]; 
L i id e c k e  H. Albrecht Diirer. Leipzig, 1972; Albrecht Diirer. Kunst im 
Aufbruch. Leipzig, 1973.

7 Н е м и л о е  A. H. Грюневальд. Жизнь и творчество мастера Матиса 
Нитхарта-Готхарта. М., 1972. С. 27, 30.

8 Л и б м а н  М . Я . Дюрер и его эпоха. С. 67, 71.
9 Там же. С. 71.

Дюрер и Грюневальд

1 Л и б м а н  М . Я . Дюрер и его эпоха. С. 26.
2 Там же. С. 27
3 Там же. С. 29.
4 Н е м и л о е  А .  Н. Грюневальд. С. 52.
5 Там же. С. 7— 12, 80—81.
6 Л и б м а н  М . Я . Дюрер и его эпоха. С. 59.
7 Н е м и л о е  А . Н. Грюневальд. С. 30.
8 Л и б м а н  М . Я . Дюрер и его эпоха. С. 108.
9 Н е м и л о е  А .  Н. Грюневальд. С. 44, 52.
10 Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы/ / Маркс К-,.Энгельс Ф. Соч. 

2-е изд. Т. 20. С. 501.
11 Н е м и л о е  А .  Н. Грюневальд. С. 29.
12 Л а з а р е в  В. Н. Микеланджело / /  Микеланджело. Жизнь. Твор­

чество. М., 1964. С. 99— 100.
13 П ет ров М . Т Микеланджело и социальное окружение: (Влияние 

профессионального самосознания художника на взаимоотношения с со­
циальной средой) / /  Средневековый город. Саратов, 1975. Вып. 3 
С. 142—154.

Флоренция и Нюрнберг

1 S a p o r i A .  L’eta della Rinascita. Secoli XIII—XVI. Milano, 1958. P. 3.
2 Ф. Энгельс — Й. Блоху, 21 [—22] сентября 1890 г. / /  Маркс К., 

Энгельс Ф. Соч. Т. 37. С. 394—395.
3 B r a u d e l  F. La Mediterranee et le monde mediterraneen a l’epoque 

de Philippe II. Paris, 1949. P. 151.
4 От p o p o l o  (итал.) — народ.

Патронат  от патрон — покровитель; здесь — владелец прав на 
сбор доходов с церковного прихода.

6 M a c h i a v e l l i  N. Opere scelte. Roma, 1969. Р. XXXVIII.
7 Интердикт — запрет, налагавшийся папой на город, обвиненный 

в нарушении политических или религиозных установлений; с городом, 
на который был наложен интердикт, воспрещалось торговать, а церков­
ники не могли отправлять в нем богослужение.

8 « П а т ри м они й  [вотчина] свят ого Петра»  — употребительное в 
средние века название папского государства.

9 По средневековой итальянской традиции изображение казненного 
государственного преступника на городской или дворцовой стене служило 
целям политического воспитания граждан.

141



10 В а л л а  (Valla); Лоренцо (1407— 1457) — итальянский гуманист, 
доказавший (путем разоблачения подложности «Константинова дара») 
незаконность светской власти пап. Ф и ч й н о  (Ficino); Марсилио (1433— 
1499) — итальянский философ-гуманист, основатель философского 
центра во Флоренции. П о л и ц и а н о  (Poliziaпо); Анджело (1454— 1494) — 
итальянский поэт-гуманист.

11 Гиберти Л .  Commentarii. Записки об итальянском искусстве /  Пер. 
с лат. М., 1938. С. 50.

12 Там же. С. 33.
13 C ia n c h i  R. Vinci, Leonardo е la sua famiglia. Con appendice 

di documenti inediti. Milano, [1952]
14 Л и б м а н  M . Я. Дюрер и его эпоха. С. 8—9.
15 Эпш тейн А. Д .  Из экономической и социальной истории Аугсбурга 

в XV и начале XVI в. / /  Средние века. М., 1957 Вып. X. С. 134— 165; 
С м и р и н  М. М . К истории раннего капитализма в германских землях 
(XV—XVI вв.). М., 1969; Л и б м а н  М. Я. Дюрер и его эпоха. С. 17—19; 
Н е м и л о е  А .  Н. Грюневальд. С. 74.

16 Л и б м а н  М . Я. Дюрер и его эпоха. С. 19.
17 Р у т е н б у р г  В. И. Италия и Европа накануне Нового времени. 

Л. 1974.С. 29, 47—58.
18 Л и б м а н  М . Я . Дюрер и его эпоха. С. 26.
19 Н е м и л о е  А . Н. Грюневальд. С. 26, 48, 50, 87.
20 Р у т е н б у р г  В. И. Великий итальянский атеист Ванини. М., 

1959. С. 26—33.
21 Л и б м а н  М . Я. Дюрер и его эпоха. С. 57, 60, 98—99, 199.

Живопись или наука?

Г у к о в с к и й  М . А . Леонардо да Винчи. С. 89—90; П а ч о л и  Л .  
Трактат о счетах и записях /  Пер. с итал. М., 1974.

2 G a r in  Е. Seienza е vita civile nel rinascimento italiano. [Bari], 
1965. P. 59.

3 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 33.
4 L il le y  S. Leonardo da Vinci and the experimental method / /  Studi 

vinciani. Firenze, 1953.
5 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 139— 140.
6 Л е о н а р д о  д а  Ви н чи . Трактат о живописи. Ч. 1, положение 20. 

(Здеб'ь и далее цит. по русск. изд.: Л е о н а р д о  д а  В и н ч и .  Книга о жи­
вописи. /  Пер. с итал. [М.], 1934. В ссылках на это издание арабские 
цифры везде соответствуют порядковым номерам цитируемых поло­
жений).

7 Там же. 17, 23.
8 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 211.
9 Л е о н а р д о  д а  В и н чи .  Книга о живописи. 9, 32.
10 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 211.
11 Л е о н а р д о  д а  В и н ч и .  Книга о живописи. 29.
12 Г у к о в с к и й  М . А . Леонардо да Винчи. С. 46.
13 G il le  В. Leonard de Vinci et la technique de son temps / /  Leonard 

de Vinci et l’experience scientifique au seizieme siecle. Paris, 1953.
14 Г у к о в с к и й  M . А. Леонардо да Винчи. С. 95—97
15 L e o n a r d o  d a  Vinci . Quaderni d’anatomia. I, 17
16 D u h e m  P. Etudes sur Leonard de Vinci. Paris, 1906— 

1913. V. I—III; О л ь ш к и  Л .  История научной литературы на новых 
языках /  Пер. с нем. М.; Л., 1933. Т. 1. С. 162—262.

142



R o n c h i  V Leonardo e l’ottica / /  Leonardo. Saggi e ricerche. 
Roma, [1954]

18 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 148, 230—233, 237, 239, 
283—285.

19 Л е о н а р д о  д а  В и н ч и .  Книга о живописи. 17
20 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 232—233.
21 Н есс е л ь ш т р а у с  Ц. Г  1) Литературное наследие Дюрера / /  Дю­

рер А. Дневники, письма, трактаты. Л ; М., 1957, Т. I (далее — Дюрер I). 
С. 7—39; 2) Альбрехт Дюрер: 1471— 1528. Л.; М., 1961.

22 Л е о н а р д о  д а  В и н ч и .  Избр. произв. М.; Л., 1935. Т. II. С. 57
23 Д ю р е р  А . Наброски введения к первому варианту трактата 

о пропорциях / /  Дюрер А. Дневники, письма, трактаты. Л. М., 1957 
Т. II (далее — Дюрер II). С. 27, 37

24 Л е о н а р д о  д а  В и н чи .  Книга о живописи. 27
25 L e o n a r d o  d a  Vinci . Quaderni d’anatomia. В. 28.
26 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 331.
27 Б и о н и к а  — наука, находящаяся на стыке биологии и техники. 

Использует некоторые черты структуры и жизнедеятельности организмов 
при решении инженерных задач, в том числе при конструировании 
механизмов и аппаратов.

28 Д ю р е р  А . Наброски введения. С. 26, 35.
29 И о а к и м  К а м е р а р и й .  О Дюрере / /  Дюрер I. С. 211.
30 Дюрер I. С. 212; Дюрер II. С. 68—73, 99—118; G r o s s e  R. Albrecht 

Diirer. Seine Stellung in der Geschichte der deutschen Sprache / /  Albrecht 
Diirer. Zeit und Werk. Leipzig, 1971. S. 179— 190.

31 Д ю р е р  II. C. 220.
32 Там же. С. 218.
33 Там же. С. 220.
34 Там же. С. 217
35 И о а к и м  К а м е р а р и й .  О Дюрере. С. 213—214.
36 Д ю р е р  I. С. 91, 113, 118, 134, 146.
37 И о а к и м  К а м е р а р и й .  С. 214.
38 Д ю р е р  II. С. 189.
39 Д ю р е р  А. Книга о живописи / /  Дюрер II. С. 20, 27
40 Там же.
41 Н е с с е л ь ш т р а у с  Ц. Г  Альбрехт Дюрер. С. 37
42 Д ю р е р  II. С  12.

Философы и живописцы

Г о р ф у н к е л ь  А. X. Диалектика в эпоху Возрождения / /  История 
диалектики XIV—XVIII вв. М., 1974. С. 56.

2 A n g e l e r i  С. II problema religioso del Rinascimento. Firenze, 1952.
3 Баткин Л .  М . Очерки из истории итальянского Возрождения / /  

Наука и религия. 1969. № 5. С. 59.
4 S a i t t a  G. II pensiero italiano neH’umanesimo e nel’Rinascimento. 

Bologna, 1949. V I. P. 231—232.
5 Р е в я к и н а  И. В. Из истории этических идей эпохи Возрожде­

ния / /  Вестник Московского ун-та. 1962. № 2; Р у т е н б у р г  В. И. Лоренцо 
Валла и его время / /  Хоментовская А. И. Лоренцо Валла — великий 
итальянский гуманист. М.; Л., 1964. С. 9—15.

6 Г у к о в с к и й  М . А . Предисловие / /  Итальянские гуманисты XV века 
о церкви и религии. М., 1963.

7 S p i t z  L. W. The religious Renaissance of the German humanists.

143



Cambridge, Mass., 1963; S e i d l m a y e r  M. Wage und Wandlungen des 
Humanismus. Gottingen, [1965]

8 Н е м и л о е  A .  H. 1) Грюневальд; 2) Виллибальд Пиркгеймер и его 
место среди немецких гуманистов начала XVI века / /  Средние века. 
М„ 1965. Вып. 28. С. 140— 157

9 С м и р и н М .  М . 1) Очерки истории политической борьбы в Германии 
перед Реформацией. М., 1952; 2) Народная реформация Томаса Мюнцера 
и Великая Крестьянская война. 2-е изд. М., 1955.

10 G a r in  Е. La cultura fiorentina. Р. 61, 81.
11 Ibid. Р. 70.
12 M e s n a r d  Р. Leonardo da Vinci ou la philosophic difficile / /  Mes- 

nard P. Images de l’homme et de l’oeuvre. Paris, 1970. P 196—211.
13 C l a g e t t  M. Leonardo da Vinci and the medieval Archimedes 

«Physis». Firenze, 1969; G a r in  E. Medio evo e tempi lui: concetto 
e polemiche nella storia del pensiero dal XV a XVIII secolo. Concetto, 
storia, miti e immagini del Medio Evo. Venezia; Bologna, 1973.

14 G e o r g e s  A . La composition dans l’oeuvre peinture de Leonard de 
Vinci. Conception, originalite, influence / /  Melanges d’archeologie et 
d’histoire de Part. Paris, 1970. P. 87— 115; B o r t o l o n  L. Leonardo. Milano, 
1971; Leonardo da Vinci, aspects of the Renaissance genius /  Ed. by 
M. H. Philipson. N. Y., 1966.

15 G a v e r n i  R. Storia del metodo sperimentale in Italia. Firenze, 1895; 
D u h e m  P  Etudes sur Leonard de Vinci. P. 360—364.

16 G a r in  E. La cultura fiorentina. P. 61—63.
17 L e o n a r d o  d a  Vinci. Ii Codice Atlantico. P. 117 r, b.
18 G a r in  E. La cultura fiorentina. P. 60.
19 Ibid. P. 64—68.
20 G a r in  E. Storia della filosofia italiana. Torino, 1966. V. II. 

P. 617—620.
21 З у б о в  В. П. Альбрехт Дюрер. С. 10—11.
22 Л е о н а р д о  д а  Ви н чи . Трактат о живописи. 33.
23 Н е м и л о е  А . Н. Виллибальд Пиркгеймер. С. 154, 156.
24 Н е м и л о е  А . Н. Первые гуманистические кружки в Нюрнберге 

и их роль в развитии раннего немецкого гуманизма / /  Учен. зап. 
Ленинградского ун-та, 1958, № 251. Сер. ист. наук. Вып. 28. С. 109—П4.

25 Р у т е н б у р г  В. И. Великий итальянский атеист Ванини. С. 22—31.
26 Н е м и л о е  А .  Н. Виллибальд Пиркгеймер. С. 155.
27 См. с. 113 этой книги.
28 Н е м и л о е  А .  Н. Виллибальд Пиркгеймер. С. 146—150.
29 Там же. С. 154. Перевод А. Немилова.
30 Н е с с е л ь ш т р а у с  Ц. Г  Литературное наследие Дюрера.С. 37, 38.
31 Д ю р е р  И. С. 189, 228, 230, 232; Z in k  F. Die Reisen Albrecht 

Diirers / /  Albrecht Diirer: 1471 —1971. Ausstellung des Germanischen 
Nationalmuseums. Katalog. Miinchen, 1971. S: 26—27

32 Дюрер II. C. 232.
33 Баткш Л .  Про ггалшське Вщродження / /  B c e c e i T .  1975. № 7 

С. 182— 199.

Художники и революция

Ф. Энгельс— К. Каутскому, 15 сентября 1889 г. / /  Маркс К., 
Энгельс Ф. Соч. Т. 37. С. 229.

144



2 Н е м и л о е  А . Н. Грюневальд. С. 14.
3 Там же. С. 52.
4 Там же. С. 145.
5 Н ессельилт раус  Ц. Г  Литературное наследие Дюрера. С. 20.
6 Н е м и л о е  А .  Н. 1) Грюневальд. С. 10; 2) Значение Крестьянской 

войны 1525 г. для развития общественной мысли эпохи Реформа­
ции / /  Вестник Ленинградского ун-та. 1975. № 14. Вып. 3.

7 Д ю р е р  I. С. 98.
8 Н е с с е л ы и т р а у с  Ц. Г  Литературное наследие Дюрера. С. 19.
9 U l l m a n n  Е. A . Diirer und die friihburgerliche Revolution in 

Deutschland / /  Albrecht Diirer: Zeit und Werk. Leipzig, 1971. S. 55—90.
10 111 ustrierte Geschichte der deutschen friihburgerliche Revolution. 

Berlin, 1974.
11 Н ессел ьи л т раус  Ц. Г  Литературное наследие Дюрера. С. 32.
12 Д ю р е р  I. С. 63—65. (Из отрывка для удобства чтения изъяты 

размеры. — В. Р . ) .
13 Там же. С. 65.

Буржуазная революция № 1

Э н г е л ь с  Ф. К «Крестьянской войне» / /  Маркс К., Энгельс Ф. 
Соч. Т. 21. С. 417

2 Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы / /  Там же. Т. 20. С. 345.
3 См.: Р у т е н б у р г  В. И. Италия и Европа. С. 239—243.
4 Там же. С. 243—253.
5 Ф. Энгельс— К- Каутскому, 15 сентября 1889 г. / /  Маркс К., 

Энгельс Ф. Соч. Т 37. С. 229; B r e n d l e r  G. Zum Menschenbild in der 
friihbtirgerlichen Revolution / /  Albrecht Diirer. Kunst im Aufbruch. 
Leipzig, 1972. S. 23—29.

Лютер

Э н г е л ь с  Ф. Крестьянская война в Германии / /  Маркс К., Эн­
гельс Ф. Соч. Т. 7 С. 392.

2 Л и х а ч е в а  Е. Европейские реформаторы. Гус, Лютер, Цвингли, 
Кальвин. СПб., 1872. С. 54—55.

3 Там же. С. 57
4 G. D. М . Vita di Martin Lutero. Roma, 1882; B o e h m e r  H. Der 

junge Luther. Leipzig, 1954; B a i n t o n  R. H. Неге I stand; a life of Martin 
Luther. N. Y., 1957

5 Б е р г е р  А .  Культурные задачи Реформации. Введение в биографию 
Лютера /  Пер. с нем. СПб., 1901. С. 127; H a i k o l a  L. Studien zu Luther 
und zum Luthertum. Uppsala; Wiesbaden, 1958; S p i t z  L. W  The religious 
Renaissance of the German humanists. Cambridge, Mass., 1963. P. 
237—266; D e n e k e  B. Umwelt: Die Reformation / /  Albrecht Diirer 
1471 —1971. Miinchen, 1971. S. 199—200; K a u f m a n n  G. Umwelt: Der 
Humanismus. Ibid. S. 152—154.

6 W in k le r  L. Martin Luther als Burger und Patriot / /  Historische 
Studien, 1969. H. 408; B a u m e r  R. Martin Luther und der Papst. 
Munster, 1970.

7 F o u r n ie r  P. Etudes sur Joachim de Flore et ses doctrines. Frankfurt 
a/M., 1963; C o w i e  L. W  Luther, father of Reformation. London, 1968.

8 Л и х а ч е в а  E. Европейские реформаторы. С. 72.

10 В. И. Рутенбург 145



9 С и н г а л о в и ч  С. П. 95 тезисов Мартина Лютера. Казань, 1915; 
J u n g  J. Wittenberg — la ville de Luther / /  Reforma. 1966. N 1128; 
A l a n d  K. Der Weg zur Reformation. Zeitpunkt und Charakter der 
reformatorischen Erlebnisse Martin Luthers. Munchen, 1965.

10 Л и х а ч е в а  E. Европейские реформаторы. С. 53—109; B o r n k a m m  H. 
Luther im Spiegel der deutschen Geistergeschichte. Gottingen, 1970.

11 Tractatus de indulgentiis per duciorem Martinum Augustini 
Wittenbergae editus / /  D. Martin Luthers Werke. Bd 12. Weimar, 1967^_g

12 Д ю р е р  I. C. 152.
13 [ L u th e r  M .]  La Conference entre Luther et le diable au sujet 

de la messe, racontee par Luther lui-meme. Paris, 1875. P. 39.
14 К о к у л ь с к и й  А . Лютер и лютеранство. Киев, 1914. С. 51.
15 Л и х а ч е в а  Е. Европейские реформаторы. С. 77
16 Д ю р е р  I. С. 150.
17 Л и х а ч е в а  Е. Европейские реформаторы. С. 82.
18 Там же. С. 83.
19 Штекли А. Томас Мюнцер. М., 1961. С. 90.
20 Д ю р е р  I. С. 152.
21 B o r n k a m m  Н. Luther als Schriftsteller. Heidelberg, 1965.
22 Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы / /  Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 

Т. 20. С. 346—347; Г  ей н е  Г  К истории религии и философии 
в Германии / /  Собр. соч.: В 10-ти т./Пер. с нем. М., 1958. Т. 6. С. 51.

Г е р ц е н  А .  И. Письма об изучении природы / /  Собр. соч. в 30-ти т. 
М., 1954. Т. III. С. 229.

24 М а р к с  К. К критике ге'гелевской философии права. Введе­
ние / /  Маркс К., Энгельс Ф. Соч. Т. 1. С. 422—423.

23 S p i t z  L. W  The religious. Р. 293.
26 1Jit te rs  C h . -F . -D .  de . Essai sur l’esprit et l’influence de la reforma­

tion de Luther. Paris; Metz, 1804. P 231—307

Лютер и Мюнцер

Виллибальд Пиркгеймер — Иоганну Черте, 1530 г. / /  Дюрер I.
С. 209.

2 С м и р и н  М . М . Народная реформация Томаса Мюнцера. 
Штекли А. Томас Мюнцер.

3 А р с е н ь е в  К. Памятник реформации в Вормсе / /  Лихачева Е. 
Европейские реформаторы. С. 236—237

4 Э н г е л ь с  Ф. Крестьянская война в Германии / /  Маркс К., 
Энгельс Ф. Соч. Т. 7 С. 356.

5 Э н г е л ь с  Ф. Положение в Германии / /  Там же. Т. 2. С. 572.
6 С м и р и н  М . М . Народная реформация. С. 553—554.
7 Э н г е л ь с  Ф. Крестьянская война в Германии. С. 364.
8 Виллибальд Пиркгеймер — Иоганну Черте, 1530 г. С. 208—209.

Лютер и Мор

1 О с и н о в с к и й  И. Н. Томас Мор. М., 1974. С. 15— 17.
2 Там же. С. 83—84.
3 Там же. С. 93.

146



4 Там же. С. 84, 85, 91, 97, 158.
5 Там же. С. 147, 148; Р у т е н б у р г  В. И. Автобиография Питти 

и итальянская литература / /  Питти Б. Хроника /  Пер. с итал. Л., 1972. 
С. 201—217

6 О с и н о в с к и й  И. П. Томас Мор. С. 89, 90, 94.

Мор и Макьявелли

Д е  Санктис Ф. История итальянской литературы /  Пер. с итал. 
М., 1963. Т. 1. С. 535.

2 M a c h i a v e l l i  N . Lettere / /  Ореге scelte. Roma, 1969. Р 103.
3 М а к ь я в е л л и  Н. Мандрагора /  Пер. с итал. Л.; М., 1958. С. 40.
4 M a c h i a v e l l i  N. Lettere. Р. 403.
5 T e n e n t i  A. La religione di Machiavelli / /  Studi storici. 1969. N 4. 

P 711.
6 M a c h i a v e l l i  N. Discorsi. Milano, 1968. P 156.
7 Ibid. P. 160.
8 Ibid. P. 293.
9 Ibid. P 283.
10 T e n e n l i  A . La religione. P 715, 716.
11 М а к с и м о в с к и й  В. Предисловие [к публикации:] Маркс К. Выпис­

ки из сочинений Макиавелли / /  Архив К. Маркса и Ф. Энгельса. 
М.; Л., 1929. Кн. IV. С. 338.

12 Р у т е н б у р г  В. И. Жизнь и творчество Макьявелли / /  Макья­
велли Н. История Флоренции /  Пер. с итал. Л., 1973. С. 365.

13 О с и н о в с к и й  И. Н. Томас Мор. С. 152, 153.
14 M a c h i a v e l l i  N. Discorsi. Р. 160, 162.
15 T e n e n t i  A . La religione. Р. 723—737
16 M a c h i a v e l l i  N. II Principe / /  Opere scelte. P. 102.
17 Р у т е н б у р г  В. И. Жизнь и творчество Макьявелли. С. 372.
18 M a c h i a v e l l i  N. II Principe. Р. 103.
19 M a c h i a v e l l i  N. Discorsi. Р. 495.
20 О с и н о в с к и й  И. Н. Томас Мор. С. 143.
21 Там же. С. 42—56.
22 Там же. С. 47, 48; Р у т е н б у р г  В. И. Жизнь и творчество Макья­

велли. С. 377—380.
23 Р у т е н б у р г  В. И. Италия и Европа. С. 105—ПО.
24 О с и н о в с к и й  И. Н. Томас Мор. С. 46, 51—54.
25 Р у т е н б у р г  В. И. Жизнь и творчество Макьявелли. С. 365—369.
26 G i l b e r t  F. The Concept of Nationalism in Machiavelli’s Prince / /  

Studies of the Renaissance. 1954. [T.] V.
27 Р у т е н б у р г  В. И. Гвиччардини. Заметки о позднем Возрожде­

нии / /  Итальянское Возрождение. Л., 1966.

Макьявелли и Гвиччардини

S a i t t a  G. II Pensiero italiano nelLUmanesimo e nel Rinascimento. 
Bologna, 1951. V. 3. P. 401.

2 R id o l f i  R. Vita di Francesco Guicciardini. Roma, 1960. P. 3.
147



3 Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы / /  Маркс К., Энгельс Ф. Соч 
Т. 20. С. 347

4 Г в и ч ч а р д и н и  Ф. Соч. /  Пер. с итал. М., 1934. С. 526.
Г в и ч ч а р д и н и  Ф. Заметки о делах политических и граждан­

ских / /  Там же. С. 119. См. также с. 120, 213—214, 228.
6 Там же. С. 119, 120.
7 Никколо Макьявелли—Бекки, 9 марта 1498 г. ( В и л л а р и  П.  

Макиавелли и его время/Пер. с итал. СПб., 1914. Т. 1. С. 233).
8 G u ic c ia r d in i  F Ricordi. Milano, 1951. Ser. prima, г. 14. P 21.
9 Г в и ч ч а р д и н и  Ф. Заметки о делах политических. С. 158.
10 Там же. С. 147.
11 Там же. С. 146.
12 Там же. С 147
13 Там же. С. 107
14 Там же. С. 185.
15 G u ic c ia r d in i  F. Ricordi. R. 31. Р. 24.
16 S a r r i  F. II Guicciardini e la relig ione// Quattro centinario della 

morte (1540— 1940). Firenze, 1940; M a l a r c z y k  J. U zrodel wloskiego 
realismu politycznego. Macciavelli i Guicciardini. Lublin, 1963. S: 186—188.

17 Р у т е н б у р г  В. И. Гвиччардини. С. 104.
18 G u ic c ia r d in i  F. Ricordi. Ser. sec. R. 159— 160.
19 S a i t t a  G. II Pensiero italiano. P. 411—412.
20 G u ic c ia r d in i  F. Ricordi. Ser. prima. R. 31. P. 24.
21 Р у т е н б у р г  В. И. Гвиччардини. С. 99.
22 М а р к с  К . ,  Э н г е л ь с  Ф. Немецкая идеология / /  Соч. Т. 3. С. 314.
23 Там же.
24 M a c h i a v e l l i  N. Discorsi. Р. 162, 163.
25 M a c h i a v e l l i  N. Opere complete. Napoli, 1877 P. 42—43.
26 Э н г е л ь с  Ф. Заметки о Германии / /  Маркс К-, Энгельс Ф. Соч. 

Т. 18. С. 572.
27 Р у т е н б у р г  В. И. Теория и практика итальянского абсолютизма / /  

Европа в средние века: экономика, политика, культура. М., 1972.
28 S a i t t a  G. II Pensiero italiano. Р 374.
29 Г в и ч ч а р д и н и  Ф. Заметки о делах политических. . С. 208.
30 М а р к с  К. Выписки из сочинений Макиавелли / /  Архив К. Маркса 

и Ф. Энгельса. М.; Л., 1929. Кн. IV С. 349, 351.
31 B r u n e l l i  В. Machiavelli е Н pensiero politico del Rinascimento. 

Bologna, 1964. P. 8.
^  Р у т е н б у р г  В. И. 1) Италия и Европа. С. 110— 117; 2) Жизнь 

и творчество Макьявелли. С. 373.
3̂  P r o c a c c i  G. L’erudizione seicentesca е settecentesca е il mito del 

Machiavelli repubblicano / /  Annuario dell’istituto storico italiano per 
l’eta moderna e contemporanea, 1961 — 1962. V. XIII—XIV. P. 1—7.

34 M a c h i a v e l l i  N. Opere scelte. P. 118; S a i t t a  G. II Pensiero italiano.
P. 399; B r u n e l l o  B. Machiavelli. P. 90.

35 Р у т е н б у р г  В. И. Гвиччардини. С. ПО.
36 Ж и т о м и р с к а я  С. В. Политические воззрения Франческо Гвиччар­

дини. М., 1945; С а м а р к и н  В. В. К вопросу о формировании политических 
взглядов Ф. Гвиччардини / /  Вестник Московского ун-та. 1960. № 5.

37 Р у т е н б у р г  В. И. Гвиччардини. С. 108—ПО.
38 Р о л о в а  А .  Д .  Основные черты экономического развития Италии 

в XVI—XVII вв. / /  Возникновение капитализма в промышленности 
и сельском хозяйстве стран Европы, Азии и Америки. М., 1968.

39 M a c h i a v e l l i  N . Discorsi. Р. 50, 51.
40 D e C a p r a r i i s V  F Guicciardini. Della politica alia storia. Bari, 1950.
41 P r o c a c c i  G. L’erudizione. . . P. 45.

148



М а к ь я в е л л и  —  р е в о л ю ц и о н е р

G r a m s c i  A . Note sul Machiavelli sulla politica e sullo stato 
moderno. Torino, 1949. P. 9.

2 G i lb e r t  F. Niccolo Machiavelli e la vita culturale. Milano, 1957 
P 106.

3 P r o c a c c i  G. Machiavelli rivoluzionario / /  Machiavelli N. Opere 
scelte. P. XXI, XXIII, XXV, XXIX.

4 G r a m s c i  A . Note sul Machiavelli. P. 3, 4.
5 М а к ь я в е л л и  H. История Флоренции /  Пер. Под ред.

В. И. Рутенбурга. Л., 1973.
6 К. Маркс — Ф. Энгельсу, 25 сентября 1857 / /  Маркс К.,

Энгельс Ф. Соч. Т. 29. С. 154.
7 Вайнш т ейн О. Л .  Западноевропейская средневековая историо­

графия. Л., 1964. С. 279.
8 Г в и ч ч а р д и н и  Ф. Заметки о делах политических. С. 143, 208.
9 В о л о д и н а  И . Никколо Макьявелли и его комедия «Мандра­

гора» / /  Макьявелли Н. Мандрагора. С. 64—65.
10 G i l b e r t  F Introduzione a lie «Istorie Florentine» / /  Gilbert F 

Niccolo Machiavelli e la vita culturale. P 236.
11 P r o c a c c i  G. Machiavelli rivoluzionario. P. XXIX.
12 См.: Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы / /  Маркс К., Энгельс Ф. 

Соч. Т. 20. С. 346.
13 M a c h i a v e l l i  N. Discorsi. Р. 243.
14 B a c o n i  F Operum moralium et civilium tomus. Tractatus de 

dignitate et augmentis scientis scientiarum. Londini, 1638. P 220. (Курсив 
наш. —  В. P . ) .

15 M a c h i a v e l l i  N . II Principe / /  Opere complete. P. 332.
16 M a c h i a v e l l i  N  Discorsi. P. 135.
17 M a c h i a v e l l i  N . II Principe. P. 326.
18 А л е к с е е в  А .  С. Макиавелли как политический мыслитель. М., 

1880. С. 334, 335.
19 К о в а л е в с к и й  М . М . Введение / /  Виллари П. Никколо Макиавелли 

и его время. Т. 1. С. VII—XII.
20 Д ж и в е л е г о в  А .  К. Никколо Макиавелли / /  Макиавелли Н. Соч. 

Т. 1. С. 46.
21 Ф. Энгельс — Конраду Шмидту, 1 июля 1891 г. / /  Маркс К., 

Энгельс Ф. Соч. Т. 38. С. 108.
22 Д ж и в е л е г о в  А . /(.Никколо Макиавелли. С. 49.
23 А л е к с е е в  А. С. Макиавелли. С. 179.
24 B e o n io - B r o c c h ie r i  V L’individuo il diritto e lo stato nella filosofia 

politica di G. Lipsio. Saggio di storia della dottrine politiche. Bologna, 
1931; S c h o p p e  C. Paedia Politices. Halmerstadt, 1613; N a u d e  G. Consi­
derations politiques sur les coups d’estat. Rome, 1639; B r u n e l l o  E. B. 
Machiavelli e il pensiero politico del Rinascimento. Bologna, 1964. 
P. 115, 116; Machiavel commente par Napoleon Buonaparte. Paris, 1816.

25 P r o c a c c i  G. L’erudizione. . P 45, 46.
26 Ibid. P. 7, 12, 15, 23—25, 30, 51, 57, 61.
27 Д ж и в е л е г о в  А .  К. Никколо Макиавелли. С. 46.
28 P o s s e v i n o  A. Judicium de Nuae, Bodeno, Motneo, Machiavello. 

Roma, 1592; R i b a d e n e y r a  P. de . Tratado de la religion у virtudes que deve 
tener el principe christiano, para governar у conservar sus estados. 
Contra lo que Nicolas Machiavelo у los politicos deste tiempo ensenanza. 
Madrid, 1595; B o z i o  E u g u b i n o  T De ItaПае statu antiquo et novo 
libri quatuor adversus Machiavellum. Coloniae Agrippinae, 1595.

149



29 G e n t i l i e i  /. Discours sur les moyens de bien gouverner un 
royaume. contre Nic. Macchiauel. Geneve, 1576.

Макьявелли и Леонардо

1 Б е р г е р  А. Культурные задачи Реформации. С. 131.
2 Там же. С. 132.
3 Д ж и в е л е г о в  А . К . Леонардо да Винчи. С. 156, 159.
4 Никколо Макьявелли — Бекки, 9 марта 1498 г. (В и л л а р и  П.  

Маккиавелли и его время. С. 233).
5 M a r i t a i n  J. Sort de l’homme. La fin du Machiavelisme. Neuchatel,

1943.
6 М а к с и м о в с к и й  В. Новые книги о Макиавелли / /  Архив К. Маркса 

и Ф. Энгельса. М.; Л., 1930. Кн. V. С. 458.
7 C h e s s in i  L. Le iscrizioni del territorio Sangimignanese / /  Miscel­

lanea storica della Valdelsa. 1929. N 3. P. 164, 165.
8 Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы / /  Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 

Т. 20. С. 347
9 M a c h i a v e l l i  N. Lettere /  А сига di F. Gaeta / /  Opera. Milano, 1961. 

V. 6. P. 403.
10 M a c h i a v e l l i  N . Opere scelte. P XL.
11 М а к с и м о в с к и й  В. Новые книги о Макиавелли. С. 460.
12 M a c h i a v e l l i  N. Lettere / /  Opere scelte. P 594, 595.
13 Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы / /  Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 

Т. 20. С. 346.
14 M a c h i a v e l l i  N. Opere scelte. Р. 252.
15 Ibid. Р XL.
16 М а к с и м о в с к и й  В. Новые книги о Макиавелли. С. 460.
17 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 124.
18 Там же. С. 115.
19 L e o n a r d o  d a  Vinci . Quaderni d’anatomia. IV. P. 841.
20 З у б о в  В . П. Леонардо да Винчи. С. 4.
21 I manoscritti di Leonardo da Vinci della Reale Biblioteca di Wind­

sor. Dell’anatomia, fogli B. Parigi, 1901. P. 16; L e o n a r d o  d a  Vinci. 
Trattato della pittura. Napoli, 1733. P. 177

22 L e o n a r d o  d a  Vinci . Quaderni d’anatomia. II. P. 21, 22.
23 L e o n a r d o  d a  Vinci. Codex Atlanticus. P. 391, 392.
24 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 256.
25 Там же. С. 256.
26 Там же. С. 253.
27 L e o n a r d o  d a  Vinci . Codex Atlanticus. P. 382a.
28 З у б о в  В. П. Леонардо да Винчи. С. 275.
29 Там же. С. 275, 279, 280.

Кто они — титаны Возрождения?

1 P e t r a r c a  F Opera. Roma, 1938. Т. I. Р 176.
2 Р у т е н б у р г  В. И. Очерк из истории раннего капитализма в Италии. 

Флорентийские компании XIV в. М.; Л., 1951; Р о л о в а  А .  Д .  1) Экономи­
ческий строй Флоренции во второй половине XV—XVI в. / /  Средние 
века.М., 1957. Вып. VIII; 2) Основные черты экономического развития 
Италии в XVI—XVII вв. / /  Возникновение капитализма в промышлен-

150



мости и сельском хозяйстве стран Европы, Азии и Америки. М., 1968; 
Р у т е н б у р г  В. И. Италия и Европа.

3 S a i t t a  G. II Pensiero italiano. Р. 4, 5.
4 C o c c h ia r a  G. Popolo e letteratura in Italia. Torino, 1959.
5 Д ж и в е л е г о в  А .  К. Итальянская народная комедия. M., 1954. С. 17
6 Ш и ш м а р е в  В. Ф. Избранные статьи. История итальянской литера­

туры и итальянского языка. Л., 1972. С. 112.
7 В и п п е р  Б. Р  Борьба течений в итальянском искусстве XVI в. 

(1520—1590). М., 1956. С. 284.
8 Л а з а р е в  В. Н. Происхождение итальянского Возрождения. М., 

1956. Т. I. С. 64.
9 V i l la n i  G. Cronica. Firenze, 1844. Р 324.
10 В е с  Ch. Les marchands ecrivains, affaires et humanisme a Florence. 

1375—1434. Paris, 1967
11 G i o v a n n i  cii P a g o l o  M o r e l l i .  Ricordi. Firenze, 1956; Баткин Л .  M .  

Этюд о Джованни Морелли / /  Вопросы истории. 1962. № 12; B a s t i a n o  
A r d i t i .  Diario di Firenze e di altri parti della Christianity (1574—1579). 
Firenze, 1970; Р у т е н б у р г  В . И. Флорентийский ремесленник о генуэзском 
восстании 1574— 1576 гг. / /  Средние века. М., 1972. Вып. 35.

12 В е с  Ch. Les marchands. Р 77
13 История Италии. М., 1970. Т. 1. С. 90—108, 277—279.
14 Х л о д о в с к и й  Р  И. Франческо Петрарка. М., 1974. С. 31.

Э н г е л ь с  Ф. К итальянскому читателю. Предисловие к итальян­
скому изданию «Манифеста Коммунистической партии» 1893 года / /  
Маркс К., Энгельс Ф. Соч. т. 22. С. 382.

16 См.: Х л о д о в с к и й  Р  И. Франческо Петрарка. С. 25—29.
17 Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы / /  Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 

Т. 20. С. 508.
18 Г у к о в с к и й  М . А . Итальянское Возрождение. Л., 1947 Т. 1. С. 4, 5.
19 Ф. Энгельс— Й. Блоху, 21 [-22] сентября 1890 г. / /  Маркс К., 

Энгельс Ф. Соч. Т. 37 С. 395.
20 Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы / / Т а м  же. Т 20. С. 508.
21 Х л о д о в с к и й  Р  И. Франческо Петрарка. С. 24.
22 К о р с у н с к и й  А . Р. [Рец. на кн.:] Проблемы социальной структуры 

и идеологии средневекового общества / /  Средние века. М., 1975. Вып. 39.
23 Р у т е н б у р г  В. И. Италия и Европа. С. 239—257
24 Э н г е л ь с  Ф. Развитие социализма от утопии к науке / /  Маркс К., 

Энгельс Ф. Соч. Т 19. С. 191.
25 Х л о д о в с к и й  Р  И. Франческо Петрарка. С. 144.
26 Там же.
27 З н а м е р о в с к а я  Т П. Проблемы Кватроченто и творчество Мазаччо. 

Л., 1975. С. 14.
28 К е м е н о в  В. С. Художественное наследие Леонардо да Винчи / /  

Вопросы философии. 1952. № 3. С. 80—103.
29 L u z z a t t o  G. Storia economica d’ltalia. Venezia, 1961. T. 1. 

P 146—159.
30 З н а м е р о в с к а я  T П. Проблемы. C. 53, 54, 58.
31 Р у т е н б у р г  В. И. 1) Народные движения. С. 13—71; 2) Италия 

и Европа. С. 121 —188; Р о л о в а  А . Д .  Экономическое положение 
трудящихся масс Флоренции во второй половине XVI в. и в начале 
XVII в. Рига, 1971.

32 К о т е л ь н и к о в а  Л .  А .  Итальянское крестьянство и город в XI — 
XIV вв. М., 1971.

33 Переписка кардинала Мороне. (Архив Ленинградского отделения 
Института истории СССР АН СССР, западноевропейская секция, 128/51, 
л. 215).

151



34 C a s o n i  F M . Annali della Repubblica di Genova del secolo decimo 
sesto. Genova, 1708. P 321.

35 B a s t i a n o  A r d i t i .  Diario. P 50, 51, 73.
36 З н а м е р о в с к а я  T П. Проблемы. C. 58.
37 Р у т е н б у р г  В. И. Италия и Европа. С. 208—209.
38 З н а м е р о в с к а я  Т П. Проблемы. С. 79.
39 Э н г е л ь с  Ф. Диалектика природы / /  Маркс К., Энгельс Ф. Соч. 

Т. 20. С. 508.
40 Там же. С. 346.



Оглавление

Потерянный и возвращенный Леонардо 3
Миланский Колосс 6
Леонардо и Дюрер 18
Дюрер и Грюневальд 24
Флоренция и Нюрнберг 31
Живопись или наука? 41
Философы и живописцы 49
Художники и революция 62
Буржуазная революция № 1 68
Лютер 70
Лютер и Мюнцер 81
Лютер и Мор 83
Мор и Макьявелли 86
Макьявелли и Гвиччардини 91
Макьявелли — революционер 99
Макьявелли и Леонардо 107
Кто они — титаны Возрождения? 118
Послесловие ( М . Т. П ет ров)  130
П р и м еч ан и я ......................................................    138



Виктор Иванович 
Р у т е н б у р г

ТИТАНЫ ВОЗРОЖДЕНИЯ

Ут верж дено к печати
Р е д к о л л е г и е й  с е р и й н ы х  и зд а н и й  А к а д е м и и  н а у к  С С С Р

Художник Л. А. Я ц е н к о  
Технический редактор Е. В. Ц а л ко 
Корректор Л. Б. Н а м е с т н и к о в а

ИБ № 44696
Сдано в набор 02.03.91. Подписано к печати 20.08.91. Формат 
84ХЮ8 1/32. Бумага офсетная № 1. Гарнитура литературная. 
Печать офсетная. Фотонабор. Уел. печ. л. 8,4. Уел. кр.-от. 8.68. 
Уч.-изд. л. 8.92. Тираж 200 000 (1-ый завод— 1—25000).

Тип. зак. № 1171. Цена. 5 р.

Ордена Трудового Красного Знамени издательство «Наука». 
С.-Петербургское отделение.

199034, Санкт-Петербург, В-34, Менделеевская лин., 1.

Ордена Трудового Красного Знамени Первая типография 
издательства «Наука».

199034, Санкт-Петербург, В-34, 9 линия, 12.



В 1991—92 гг.

в С.-Петербургском отделении издательства
«Наука»

в серии «Истоки отечественной мысли» 
выходят следующие книги:

Русская философская поэзия: Четыре столетия /
Сост., вступ. статья, прим. А. И. Новикова; под 
ред. А. Ф. Замалеева — 25 л.

В русской культуре философская поэзия играла, 
возможно, гораздо большую роль, чем в любой евро­
пейской культурной традиции, что во многом объяс­
няется спецификой исторических путей России и разви­
тия ее духовности. В русской поэзии наряду с лири­
ческим началом необычайно яркое воплощение полу­
чило начало философское и гражданское, общечело­
веческое.

Философская поэзия отразила интуитивное и 
ассоциативное восприятие мира, не всегда и не во всем 
совпадающее со строгими рамками рационализма, тем 
самым она определенным образом расширила и углуби­
ла возможности познания природных, социальных и 
духовных явлений.

В издание включены произведения поэтов от XVII в. 
до 80-х гг. XX в., в том числе и поэтов русского 
зарубежья.

Для всех, интересующихся отечественной культурой.



Смысл жизни в русской философии. Конец XIX—на­
чало XX в. /  Сост. и коммент. В. Г Безносова; под 
ред. и со вступ. ст. А. Ф. Замалеева — 25 л.

В книге публикуются произведения русских фило­
софов конца XIX—начала XX в. — Н. Я. Грота, 
А. И. Введенского, Л. М. Лопатина, В. В. Розанова, 
Е. Н. Трубецкого, — в центре внимания которых нахо­
дятся проблемы поиска нравственного смысла жизни, 
бессмертия «земного и небесного» предназначения чело­
века. Авторы, представленные в настоящем сборнике, 
внесли большой вклад в развитие в русской духовной 
культуре линии Ф. М. Достоевского, оказавшего огром­
ное влияние на формирование нравственной философии 
в России на рубеже XIX—XX вв.

Для философов, социологов, историков и всех, инте­
ресующихся отечественной культурой.



Мыслители русского зарубежья. Бердяев, Федотов /
Сост. и ред. А. Ф. Замалеев; вступ. статья В. Ф. Бойкова, 
А. А. Ермичева, А. Ф. Замалеева — 26 л.

В книге публикуются сочинения Н. А. Бердяева 
и Г П. Федотова. В «Русской идее» Бердяев резюми­
рует свой опыт постижения русской истории и общест­
венного самосознания России. С этой же проблема­
тикой перекликаются философско-публицистические 
статьи Федотова, помещенные в книге — «Трагедия 
интеллигенции», «Россия и свобода» и др. Во всту­
пительной статье дается характеристика жизненного 
и творческого пути Бердяева и Федотова.

Для философов, социологов, историков и всех инте­
ресующихся отечественной культурой.



Русский позитивизм. Лесевич, Юшкевич, Богданов /
Сост. и вступ. статья С. С. Гусева: под ред. А. Ф. Зама- 
леева — 25 л.

В сборнике публикуются произведения выдающихся 
представителей русского позитивизма В. В. Лесевича, 
П. С. Юшкевича и А. А. Богданова. Тексты, вклю­
ченные в сборник, позволяют читателю не только полу­
чить представление об общей системе взглядов этих 
оригинальных мыслителей, но и ознакомиться с наибо­
лее важными этапами развития русского позитивизма, 
получить более верную и полную картину духовно­
теоретического поиска в России начала века.

Для философов, социологов, историков и всех, инте­
ресующихся отечественной культурой.



КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА «НАУКА»
МОЖНО ПРЕДВАРИТЕЛЬНО ЗАКАЗАТЬ В МАГАЗИНАХ 

ЦЕНТРАЛЬНОЙ КОНТОРЫ «АКАДЕМКНИГА»,
В МЕСТНЫХ МАГАЗИНАХ КНИГОТОРГОВ ИЛИ 

ПОТРЕБИТЕЛЬСКОЙ КООПЕРАЦИИ.

Для получения книг почтой 
заказы просим направлять по адресу:

117393 Москва, ул. Академика Пилюгина, 14, кори. 2, магазин 
«Книга — почтой» Центральной конторы «Академкнига»;

197345 Санкт-Петербург, Петрозаводская ул., 7, магазин «Книга — 
почтой» Северо-Западной конторы «Академкнига»

или в ближайший магазин «Академкнига», имеющий отдел 
«Книга — почтой»:

480091 Алма-Ата, ул. Фурманова, 91/97 («Книга — почтой»);
370001 Баку, Коммунистическая ул., 51 («Книга — почтой»);
232600 Вильнюс, ул. Университето, 4;
690088 Владивосток, Океанский пр., 140 («Книга — почтой»); 
320093 Днепропетровск, пр. Гагарина, 24 («Книга — почтой»); 
734001 Душанбе, пр. Ленина 95 («Книга — почтой»);
375002 Ереван, ул. Туманяна, 31;
664033 Иркутск, ул. Лермонтова, 289 («Книга — почтой»);
420043 Казань, ул. Достоевского, 53 («Книга — почтой»);
252030 Киев, ул. Ленина, 42;
252142 Киев, пр. Вернадского, 79;
252025 Киев, ул. Осипенко, 17;
277012 Кишинев, пр. Ленина, 148 («Книга — почтой»);
343900 Краматорск Донецкой обл., ул. Марата, 1 («Книга — почтой»); 
660049 Красноярск, пр. Мира, 84;
443002 Куйбышев, пр. Ленина, 2 («Книга — почтой»);
191104 Санкт-Петербург, Литейный пр., 57;
199164 Санкт-Петербург, Таможенный пер., 2;
194064 Санкт-Петербург, Тихорецкий пр., 4;
220012 Минск, Ленинский пр., 72 («Книга — почтой»);
103009 Москва, ул. Горького, 19а;
117312 Москва, ул. Вавилова, 55/7;



"630076 Новосибирск, Красный пр., 51;
630090 Новосибирск, Морской пр., 22 («Книга — почтой»);
142284 Протвино Московской обл., ул. Победы, 8;
142292 Пущино Московской обл., МР «В», I («Книга — почтой»); 
620151 Свердловск, ул. Мамина-Сибиряка, 137 («Книга — почтой»); 
700000 Ташкент, ул. Ю. Фучика, 1;
700029 Ташкент, ул. Ленина, 73;
700070 Ташкент, ул. Шота Руставели, 43;
700185 Ташкент, ул. Дружбы народов, 6 («Книга — почтой»); 
634050 Томск, наб. реки Ушайки, 18;
450059 Уфа, ул. Р. Зорге, 10 («Книга — почтой»);
450025 Уфа, ул. Коммунистическая, 49;
720001 Фрунзе, бульв. Дзержинского, 42 («Книга — почтой»); 
310078 Харьков, ул. Чернышевского, 87 («Книга — почтой»).



5 руб. Серия € Из истории мировой культуры»

« Наука »

Это был величайший прогрессивный 
переворот из всех пережитых до того 
времени человечеством, эпоха, которая 
нуждалась в титанах и которая породила 
титанов по силе мысли, страсти и харак­
теру, по многосторонности и учености...

Леонардо да Винчи был не только 
великим живописцем, но и великим мате­
матиком, механиком и инженером, кото­
рому обязаны важными открытиями са­
мые разнообразные отрасли физики.

Альбрехт Дюрер был живописцем, гра­
вером, скульптором, архитектором...

Макиавелли был государственным дея­
телем, историком, поэтом и, кроме того, 
первым достойным упоминания военным 
писателем нового времени.

Лютер вычистил авгиевы конюшни не 
только церкви, но и немецкого языка, 
создал современную немецкую прозу и 
сочинил текст и мелодию того проник­
нутого уверенностью в победе хорала, 
который стал „Марсельезой” XVI века...

Ф. Энгельс. Диалектика природы.

В. И. РУТЕНБУРГ

ТИТАНЫ
ВОЗРОЖДЕНИЯ


	ТИТАНЫ

	ВОЗРОЖДЕНИЯ

	Потерянный н возвращенный Леонардо

	Миланский Колосс

	Леонардо и Дюрер

	Дюрер и Грюневальд

	Флоренция и Нюрнберг

	Живопись или наука?

	Философы и живописцы

	Художники и революция

	Буржуазная революция № 1

	Лютер

	Лютер и Мюнцер

	Лютер и Мор

	Мор и Макьявелли

	Макьявелли и Гвиччардини

	Макьявелли — революционер

	Макьявелли и Леонардо

	Кто они — титаны Возрождения?

	Послесловие

	Оглавление



