
I

ÊÑÅÐÊÑ

ÀÍÒÈÄÝÂÎÂÑÊÀß ÍÀÄÏÈÑÜ

(Г. ПЕРСЕПОЛЬ)

Надпись, сохранившаяся на двух каменных таблетках, обнаруженных в 
1935 г. в столице древнеперсидских царей Персеполе. Датируется 486— 
480 гг. до н. э. Основной текст на древнеперсидском языке 
сопровождается переводами на вавилонский и эламский языки. При 
Ксерксе присоединяется среди прочих сатрапия (Бактрия) восточных 
кочевников — дахаев, живших за Араксом и поклонявшихся 
традиционным древнеарийским номадическим богам — дэвам. В надписи 
указывается, что дэвы больше не являются божествами древних 
арийцев; бóльшая их часть опустилась до уровня демонов.

*****

Áîã âåëèêèé Àõóðàìàçäà, êîòîðûé ñîçäàë ýòó çåìëþ, êîòîðûé 
ñîçäàë òî íåáî, êîòîðûé ñîçäàë ÷åëîâåêà, êîòîðûé ñîçäàë 
áëàãîäåíñòâèå äëÿ ÷åëîâåêà, êîòîðûé ñäåëàë Êñåðêñà öàðåì, 
åäèíûì íàä ìíîãèìè öàðÿìè, åäèíûì íàä ìíîãèìè ïîâåëèòåëåì. 
ß Êñåðêñ, öàðü âåëèêèé, öàðü öàðåé, öàðü ñòðàí 
ìíîãîïëåìåííûõ, öàðü ýòîé çåìëè âåëèêîé (ðàñêèíóâøåéñÿ) 
äàëåêî, Äàðèÿ öàðÿ ñûí, Àõåìåíèä, ïåðñ, ïåðñà ñûí, àðèåö, èç 
àðèéñêîãî ïëåìåíè. Ãîâîðèò Êñåðêñ öàðü: Ïî âîëå Àóðàìàçäû, 
(âîò) òå ñòðàíû, íàä êîòîðûìè ÿ öàðñòâîâàë, ïîìèìî Ïåðñèè; ÿ 
èìè óïðàâëÿë, ìíå îíè ïðèíîñèëè äàíü; òî, ÷òî ÿ èì ïîâåëåâàë, 
îíè èñïîëíÿëè; çàêîíà ìîåãî îíè äåðæàëèñü: Ìèäèÿ, Ñóçèàíà, 
Àðàõîçèÿ, Àðìåíèÿ, Äðàíãèàíà, Ïàðôèÿ, Àðåéÿ, Áàêòðèÿ, 
Ñîãäèàíà, Õîðåçì, Âàâèëîí, Àññèðèÿ, Ñàòòàãèäèÿ, Ëèäèÿ, Åãèïåò, 
èîíèéöû, îáèòàþùèå íà ìîðå, è (èîíèéöû), îáèòàþùèå çà 
ìîðåì, (íàðîä) ìà÷èÿ, Àðàâèÿ, Ãàíäàðà, Èíäèÿ, Êàïïàäîêèÿ, 
äàõè, ñêèôû Õàóìàâàðãà, ñêèôû ñ îñòðîâåðõèìè øàïêàìè, 
Ñêóäðà (æèòåëè) Àêàóôàêà, Ïóòèÿ, Êàðêà, Êóøèÿ (Ýôèîïèÿ).

Ãîâîðèò Êñåðêñ öàðü: Êîãäà ÿ öàðåì ñòàë, áûëà (áóêâàëüíî: åñòü) 
ñðåäè ýòèõ ñòðàí, êîòîðûå âûøå íàïèñàíû [òàêàÿ, ãäå áûëî] 



II

âîëíåíèå. Ïîòîì ìíå Àõóðàìàçäà ïîìîùü ïîäàë. Ïî âîëå 
Àõóðàìàçäû ýòó ñòðàíó ÿ ñîêðóøèë è åå íà [ïðåæíåå] ìåñòî 
ïîñòàâèë. È ñðåäè ýòèõ ñòðàí áûëà [òàêàÿ], ãäå ïðåæäå äýâû 
ïî÷èòàëèñü. Ïîòîì, ïî âîëå Àõóðàìàçäû, ÿ ýòîò ïðèòîí äýâîâ 
ðàçãðîìèë è ïðîâîçãëàñèë: «Äýâîâ íå ïî÷èòàé». Òàì, ãäå ïðåæäå 
äýâû ïî÷èòàëèñü, òàì ñîâåðøèë ïîêëîíåíèå Àõóðàìàçäå è Àðòå 
íåáåñíîé. È äðóãîå áûëî, ÷òî äåëàëîñü äóðíî, ÿ ñäåëàë, ÷òîáû 
áûëî õîðîøî. Òî, ÷òî ÿ ñäåëàë, âñå [ýòî] ÿ ñäåëàë ìèëîñòüþ 
Àõóðàìàçäû. Àõóðàìàçäà ïîäàë ìíå ïîìîùü, ïîêà ÿ íå âûïîëíèë 
äåëî. Òû, êîòîðûé ñî âðåìåíåì ïîäóìàåøü: «×òîáû ìíå áûòü 
ñ÷àñòëèâûì ïðè æèçíè è ÷òîáû ìíå ïî ñìåðòè áûòü 
ïðèîáùåííûì ê Àðòå», ñëåäóé òîìó çàêîíó, êîòîðûé 
Àõóðàìàçäîé óñòàíîâëåí, ÷òè Àõóðàìàçäó è Àðòó íåáåñíóþ. 
×åëîâåê, êîòîðûé ñëåäóåò òîìó çàêîíó, êîòîðûé óñòàíîâëåí 
Àõóðàìàçäîé, è ÷òèò Àõóðàìàçäó è Àðòó íåáåñíóþ, îí è ïðè 
æèçíè áóäåò ñ÷àñòëèâ è ïî ñìåðòè ïðèîáùèòñÿ ê Àðòå. Ãîâîðèò 
Êñåðêñ öàðü: Ìåíÿ äà õðàíèò Àõóðàìàçäà îò [âñÿêîé] ñêâåðíû è 
ìîé äîì è ýòó ñòðàíó. Îá ýòîì ÿ ïðîøó Àõóðàìàçäó. Ýòî ìíå 
Àõóðàìàçäà äà ïîäàñò.

*****

1. baga : vazraka : Auramazdâ : hya : imâm : bûm

2. im : adâ : hya : avam : asmânam : adâ : hya

3. : martiyam : adâ : hya : shiyâtim : adâ :

4. martiyahyâ : hya : Xshayârshâm : xshâyathi

5. yam : akunaush : aivam : parûnâm : xshâyath

6. iyam : aivam : parûnâm : framâtâram : ada

7. m : Xshayârshâ : xshâyathiya : vazraka : xshâya

8. thiya : xshâyathiyânâm : xshâyathiya : dahy

9. ûnâm : paruv : zanânâm : xshâyathiya : ah

10. yâyâ : bûmiyâ : vazrakâyâ : dûraiy : a

11. piy : Dârayavahaush : xshâyathiyahyâ : puça



III

12. : Haxâmanishiya : Pârsa : Pârsahyâ : puça

13. : Ariya : Ariyaciça : thâtiy : Xshayârshâ

14. : xshâyathiya : vashnâ : Auramazdahâ : imâ :

15. dahyâva : tyaishâm : adam : xshâyathiya : âh

16. âm : apataram : hacâ : Pârsâ : adamshâm :

17. patiyaxshayaiy : manâ : bâjim : abaraha : t

18. yashâm : hacâma : athahiya : ava : akunava : d

19. âtam : tya : manâ : avadish : adâraya : Mâda

20. : Ûja : Harauvatish : Armina : Zraka : Parthava

21. : Haraiva : Bâxtrish : Sugda : Uvârazmi

22. sh : Bâbirush : Athurâ : Thatagush : Sparda

23. : Mudrâya : Yaunâ : tya : drayahiyâ : dâ

24. rayatiy : utâ : tyaiy : paradraya : dârayat

25. iy : Maciyâ : Arabâya : Gadâra : Hidush :

26. Katpatuka : Dahâ : Sakâ : haumavargâ : Sakâ

27. : tigraxaudâ : Skudrâ : Âkaufaciyâ :

28. Putâyâ : Karkâ : Kûshiya : thâtiy : Xsha

29. yârshâ : xshâyathiya : yathâ : tya : adam : x

30. shâyathiya : abavam : astiy : atar : aitâ

31. : dahyâva : tyaiy : upariy : nipishtâ : a

32. yauda : pasâvamaiy : Auramazdâ : upastâm :

33. abara : vashnâ : Auramazdahâ : ava : dahyâvam

34. : adam : ajanam : utashim : gâthavâ : nîdâda

35. yam : utâ : atar : aitâ : dahyâva : âha : yad

36. âtya : paruvam : daivâ : ayadiya : pasâva : va

37. shnâ : Auramazdahâ : adam: avam: daivadâna



IV

38. m : viyakanam : utâ : patiyazbayam : daivâ :

39. mâ : yadiyaisha : yadâyâ : paruvam : daivâ :

40. ayadiya : avadâ : adam : Auramazdâm : ayada

41. iy : artâcâ : brazmaniya : utâ : aniyash

42. ca : âha : tya : dushkartam : akariya : ava : ada

43. m : naibam : akunavam : aita : tya : adam : ak

44. unavam : visam : vashnâ : Auramazdahâ : aku

45. navam : Auramazdâmaiy upastâm : abara : y

46. âtâ : kartam : akunavam : tuva : kâ : hya :

47. apara : yadimaniyâiy : shiyâta : ahaniy

48. : jîva : utâ : marta : artâvâ : ahaniy :

49. avanâ : dâtâ : parîdiy : tya : Auramazd

50. â : nivashtâya : Auramazdâm : yadaishâ : a

51. rtâcâ : brazmaniya : martiya : hya : avan

52. â : dâtâ : pariyaita : tya : Auramazdâ : n

53. îshtâya : utâ : Auramazdâm : yadataiy : a

54. rtâcâ : brazmaniya hauv : utâ : jîva :

55. shiyâta : bavatiy : utâ : marta : artâvâ

56. : bavatiy : thâtiy : Xshayârshâ : xshâyath

57. iya : mâm : Auramazdâ : pâtuv : hacâ : ga

58. stâ : utamaiy : vitham : utâ : imâm : dah

59. yâvam : aita : adam : Auramazdâm : jadiy

60. âmiy : aitamaiy : Auramazdâ : dadâtuv

*****

ÌÀÒÅÐÈÀËÛ È ÑÒÀÒÜÈ ÎÁ ÀÍÒÈÄÝÂÎÂÑÊÎÉ ÍÀÄÏÈÑÈ



V

Валетов Т. Я.

Анализ Антидэвовской надписи Ксеркса

МГУ, Исторический факультет

В исследовании по религиозной политике Ахеменидов — 
царей Персии VI—IV вв. до н.э. представляет загадку поход 
Ксеркса против почитателей демонов-дэвов, описанный в 
так называемой Антидэвовской царской каменной надписи. 
Карательная акция, совершенная явно на религиозной 
основе, выбивается из общей картины весьма терпимой по 
отношению к чужим богам политики Ахеменидов. Надпись 
гласит:

“Говорит Ксеркс царь: По воле Ахурамазды, (вот) те страны, над 
которыми я царствовал, помимо Персии я ими управлял, мне они 
приносили дань — то, что я им говорил, они исполняли — закона 
моего они держались: [следует список стран].

Когда я царем стал, была среди этих стран, которые выше 
написаны, (такая, где было) волнение. По воле Ахурамазды эту 
страну я сокрушил и ее на (прежнее) место поставил. И среди этих 
стран была (такая), где прежде дэвы почитались. Потом, по воле 
Ахурамазды, я этот притон дэвов разгромил и провозгласил: 
“Дэвов не почитай”. Там, где прежде дэвы почитались, там 
совершил поклонение Ахурамазде и Арте небесной...”

Первой страной, упомянутой в Антидэвовской надписи, был, 
вероятно, Египет. Именно в Египте было крупное восстание 
в то время, когда умер Дарий, и Ксеркс стал царем. Кроме 



VI

того, если бы этой восставшей страной была, например, 
Вавилония, как полагает М. М. Дьяконов, Египет также 
должен был бы быть упомянут в этом списке побед Ксеркса 
над врагами. Антидэвовская надпись — это полный список 
военных заслуг Ксеркса на определенный момент времени 
во всех возможных краях по всем возможным поводам, и это 
время не сильно отдалено от его воцарения.

В вопросе же о том, в какой же стране Ксеркс устроил 
разгром почитателей демонов, наиболее распространено 
мнение, будто бы в Антидэвовской надписи описан процесс 
ужесточения культовой политики в самом Иране. Этого 
взгляда придерживаются такие авторитетные 
исследователи, как И. М. Дьяконов и М. А. Дандамаев1. 
Сторонники такой теории считают, что карательная акция 
была проведена Ксерксом в рамках борьбы за 
централизацию культа Ахурамазды, против почитателей 
“племенных божеств” (в числе которых называют Митру и 
Анахиту). Правда, остается неясным, почему же эта борьба 
никак не отразилась на дальнейших верованиях тех же 
персидских царей и не помешала развитию культа Митры и 
Анахиты в рамках общеиранской религии. Еще важнее то, 
что в источнике недвусмысленно указано, что поход был 
совершен в одну, совершенно конкретную, страну, 
входящую в число вышеперечисленных, представленных 
“помимо Персии”. Кроме того, трудно себе представить 
ситуацию, в которой царь говорит “я этот притон дэвов 
разгромил” о собственной родной стране, центре своей 
империи. Тут можно было бы ожидать перечисления 
непосредственных имен преступников и их городов, но 
никак не обобщения на всю страну.

 

Вариант, согласно которому “антидэвовский” поход был 



VII

проведен в западные страны, например, в Вавилонию (эта 
точка зрения представлена В.И.Абаевым**), также 
достаточно уязвим для критики, поскольку непонятно, из-за 
чего могла бы быть проведена подобная разовая акция по 
отношению к почитателям чужих богов на фоне вполне 
терпимого к ним отношения со стороны персов как до 
упомянутого времени, так и после, в том числе и в 
правление Ксеркса. Почти то же можно сказать и о 
предположении А. Олмстеда о том, что поход совершился 
против иранцев-дахов***.

Наиболее вероятным кажется предположение, что гонению 
подверглись почитатели именно дэвов, в классическом для 
иранских народов смысле. Дэвы Ирана — это первоначально 
присущая индоиранским верованиям категория божеств. 
Наличие двух разных категорий божеств характерно как для 
индийской, так и для иранской ветви индоиранцев, их 
названия, без сомнения, имеют одно происхождение 
(иранским терминам “ахура” и “дайва” соответствуют 
индийские “асура” и “дева”). Вероятно, для ранних 
верований индоиранцев вообще не было характерным 
прямое противопоставление разных “племен” богов- 
подобная модель представлена в древней скандинавской 
мифологии, восходящей также к индоевропейским корням: 
их асы и ваны — боги, имеющие разное происхождение, они 
могут вести войну друг с другом, могут заключить мир, 
постоянно подчеркивается, что это разные боги, но по своим 
функциям и намерениям они ничем, собственно, не 
отличаются. В ранних ведических традициях индоариев 
также еще нет четкого противопоставления асур и дева. Со 
временем, однако, происходит дифференциация богов по 
признаку “добрый — злой”, появляются боги 
благожелательные человеку (и всему остальному миру) и 
боги враждебные. В дальнейшем процесс такой 



VIII

дифференциации растет как в Индии, так и в Иране, 
враждебные боги, демоны, утрачивают значительную часть 
своего могущества, поклонение им не поощряется. Однако 
для индийской ветви индоиранской мифологии 
вредоносными демонами оказываются асуры, а для 
иранской, напротив, дэвы. В Ригведе асурами именуются как 
могучие небесные демоны, так и некоторые боги, причем в 
их числе важнейшие боги индоарийского пантеона. Однако 
уже в Атхарваведе под асурами понимаются исключительно 
высшие демоны, противостоящие богам.

Естественно поэтому, что религия жителей Индии не могла 
восприниматься персами иначе как враждебная и 
демоническая. К богам всех других стран, — месопотамским, 
малоазийским, египетским, — отношение персов было почти 
уважительным, во всяком случае — безразличным, но 
индийцы поклонялись хорошо известным персам злым 
демонам. Естественно предположить, что отношение персов 
к индийским культам было крайне агрессивным, и в первую 
очередь религиозное преследование со стороны персов 
было бы направлено против них.

Ксеркс говорит, что он навел порядок в стране, “где прежде 
дэвы почитались”. Если считать, что эта страна, как 
показано выше, не Персия (а есть и такое мнение, что 
поход состоялся против почитателей ведических богов, 
живущих в Персии****), и что антидэвовский поход не 
вызван резким изменением царской религиозной политики 
вообще, то объяснение того факта, что такой порядок еще 
не был наведен, может заключаться только в том, что 
указанная страна была завоевана персами лишь недавно. 
Это произошло в самом конце правления Дария I (сам Дарий 
не успел покарать почитателей дэвов, а Ксеркс же, как это 



IX

видно из Антидэвовской надписи, уже получил эту страну 
как покоренную). Список возможных стран можем найти в 
различиях между надписями Дария и Ксеркса. Такое 
сравнение показывает, что есть только две страны — Индия 
и Акауфака (западные районы Гиндукуша или Памира), где 
местные культы не были аналогичны культам таких стран, в 
которых персы заведомо не проводили репрессивной 
религиозной политики. Но вероятнее, что искомая страна — 
Акауфака, так как Индия представлена в одной из каменных 
надписей Дария, то есть еще он имел возможность покарать 
там почитателей демонов.

Независимо от точного местоположения страны, “где прежде 
дэвы почитались”, можно не сомневаться в том, что 
антидэвовский поход Ксеркса вызван не ужесточением 
религиозной или тем более внутренней государственной 
политики и не проведением каких-то абстрактных 
религиозных реформ, а вопиющими противоречиями в 
верованиях разных народов, индийцев и иранцев.

Анализ Антидэвовской надписи Ксеркса.

Валетов Т.Я. 

(Московский Государственный Университет, 

Исторический факультет)

В исследовании религиозной политики Ахеменидов — царей 

Персии VI—IV вв. до н.э. представляет загадку поход Ксеркса 

против почитателей демонов-дэвов, описанный в так называемой 

Антидэвовской царской каменной надписи. Карательная акция, 



X

совершенная явно на религиозной основе, выбивается из общей 

картины весьма терпимой по отношению к чужим богам политики 

Ахеменидов. Существующие в литературе мнения не объясняют 
этой загадки. В докладе показано, что Ксеркс ходил в поход 

против почитателей индийских ведических богов (в Индию или, что 

вероятнее, в страну Акауфаку — западные районы Гиндукуша или 

Памира), и этот поход вызван религиозными противоречиями, 

выросшими из общих индоиранских верований.

The Analysis of the Royal Inscription of Xerxes about Daiva.

Researching the religious policy of the Achaemenids — Persian kings of 6—4 
centuries BC, we found inexplicable the Xerxes campaign against worshipers 
of demons-daiva, which is described in the famous royal inscription. This 
punitive expedition was undoubtedly based on the religious contradictions, 
although the policy of the Achaemenids was very indulgent to the foreign 
Gods worshipers. The modern historical opinions can’t interpret this riddle. It 
is shown in this report that Xerxes carried on the campaign against 
worshipers of the Indian Vedic Gods (to the mountains of Akaufaka or to 
India), and this campaign was organized because of religious contradictions 
between the Vedic and the Iranian pagan systems based on the common 
Indo-Iranian beliefs.

* М.А.Дандамаев, В.Г.Луконин. Культура и экономика Древнего Ирана. 
М., 1980. C.336—338.

** Абаев В.И. Антидэвовская надпись Ксеркса // Иранские языки. 
Труды Института языка и мышления АН СССР. Т.1. М.‐Л., 1945. 
C.134—140. 

*** Olmstead A. History of the Persian Empire. Chicago, 1959. P.232.	

****	Schwartz M. The Religion of Achaemenian Iran // The Cambridge 
history of Iran. Vol.2. The Median and Achaemenian periods. Cambridge, 
1985. P.691.


