




Серия «Современное богословие»

------------- В серию входят книги по
современному богословию 
(основное, литургическое, 

нравственное богословие и другие 
его разделы), принадлежащие перу 
выдающихся современных авторов 

основных христианских 
-------------------------------- конфессий

Книги Йозефа (Бенедикта XVI) Ратцингера,
переведенные на русский язык и изданные ББИ:

СУЩНОСТЬ И ЗАДАЧИ БОГОСЛОВИЯ 
Попытки определения в диспуте современности

ПРИНЦИПЫ ХРИСТИАНСКОЙ ЭТИКИ 
(с Гансом Урсом фон Бальтазаром и Хайнцем Шюрманом)

ЦЕННОСТИ В ЭПОХУ ПЕРЕМЕН 
О соответствии вызовам времени

ДИАЛЕКТИКА СЕКУЛЯРИЗАЦИИ 
О разуме и религии 

(с Юргеном Хабермасом)

В НАЧАЛЕ СОТВОРИЛ БОГ...
О творении и грехопадении

МНОГООБРАЗИЕ РЕЛИГИЙ И ЕДИНЫЙ ЗАВЕТ

ВЕРА — ИСТИНА — ТОЛЕРАНТНОСТЬ 
Христианство и мировые религии



JOSEPH CARDINAL RATZINGER

IM ANFANG SCHUF GOTT
Vier M ünchener Fastenpredigten 

über Schöpfung und Fall

KONSEQUENZEN DES 
SCHÖPFUNGSGLAUBENS

JOHANNES VERLAG



С О В Р Е М Е Н Н О Е  Б О Г О С Л О В И Е

Йозеф 
(Бенедикт XVI) 
Фатцингер

В начале 
сотворил Бог...

О творении и грехопадении

БИБЛЕЙСКО-БОГОСЛОВСКИЙ ИНСТИТУТ 
св. лпостолл А ндрея 

МОСКВА

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
"Книжный мир экумены" © 2012



УДК 211.5 
ББК 86.37

Йозеф (Бенедикт XVI) Ратцингер.
В начале сотворил Бог... О творении и грехопаде­
нии. М.: Библейско-богословский институт св. 
апостола Андрея. 2009 г. -  vi + 137 с

Перевод Вадима Витковского 
Обложка Дмитрия Купреева

В последнее время «духовность творения* и христи­
анская вера в спасение нередко противопоставляются 
друг другу. В этой книжке, наоборот, сделана убеди­
тельная попытка показать, как одно внутренне связано 
с другим. Только когда мы объединяем творение и 
спасение и когда вера переживается нами во всей 
своей целостности, творение вступает в свои права, 
а человек становится настоящим, то есть спасенным.

Все права защищены. Никакая часть данной книги не может 
быть воспроизведена в какой бы то ни было форме, включая 
размещение в сети интернет, без письменного разрешения 

владельцев авторских прав.

ISBN 5-89647-126-2

© Librerîa Editrice Vaticana 
© Johannes Vertag Einsiedeln, Freiburg, 1996 
© Библейско-богословский инсппуг св. апостола Андрея, 2009 
ул. Иерусалимская, д. 3, Москва, 109316; 
standrews@standrews.ru, www.standrews.ru

mailto:standrews@standrews.ru
http://www.standrews.ru


Оглавление

О НАЧАЛЕ СОТВОРИЛ БОГ............................................... 1

Предисловие....................................................................... 3
Нподное замечание к новому изданию...___ __.....__...____ 6
Проповедь первая. Бог-творец__________________9
1. Различие формы и содержания в рассказе о 
тнорении....................................................................... 13
2 . Единство Библии как масштаб истолкования ....18
3. Христологическая мерка____________________27

Проповедь вторая. Смысл библейских
рассказов о творении_________________________33
1. Разумность веры в творение................................. 37
2. Печное значение символических
алиментов текста____________________________ 41
Λ) Тиорение и культ_......._...7...... ..... ..._...._..._____..._43
В) Субботняя структура творения....................................... 48
В) Эксплуатация земли?.......----....—....—....._.....__.....__ ....51

Проповедь третья. Сотворение человека_______ 59
1. Человек -  взятый из земли__________________61
2. Подобие Божье......................................................... 63
3. Творение и эволюция_______________________70

Проповедь четвертая. Грех и спасение_________ 82



1. Тема греха..................................................................85
2. Границы и свобода человека..................................89
3. Первородный грех_________________________ 98
4. Ответ Нового Завета.............................................102

ВЕРА В СОТВОРЕНИЕ МИРА И ЕЕ СЛЕДСТВИЯ........ 107

1. Оттеснение веры в творение в Новое время.... 112
2. Три способа скрывать понятие творения в 
мышлении наших дней............................................ 125
3. Вера в творение как принципиальное 
решение в антропологии.....__________________ 130



В начале сотворил Бог...





Угроза живущему, которая исходит от дел че­
ловеческих и о которой сегодня говорят всю­
ду, придала новую актуальность теме творения. 
Но парадоксальным образом учение о творении 
почти полностью исчезает из катехизиса, про­
поведи, а также и из богословия1. Рассказы о

1 Мне хотелось бы привести всего два примера того, как 
влиятельное течение современного богословия способствует 
практически отказу от учения от творения. В известной, из­
данной Й. Файнером и А. Фишером книге «Новая книга ве­
ры. Общая вера христиан» (Neues Glaubensbuch. Der ge­
meinsame christliche Glaube. Basel -  Zürich, 1973) тема тво­
рения прячется в главе, которая названа «История и кос­
мос», а та, в свою очередь, включена в четвертую часть книги 
под названием «Вера и мир», которой предшествуют часть 
1-я «Вопрос о Боге», часть 2-я «Бог в Иисусе Христе» и 
часть 3-я «Новый человек». Если уже само это место не ос­
тавляет больших надежд, то текст, написанный А. Дюма и О. 
X. Пешем, превосходит худшие ожидания. Читатель узнает из 
него, что «такие понятия, как селекция и мутация, интеллек­
туально гораздо честнее, чем понятие творения» (с. 433); 
«творение как космический план -  это идея, пришедшая к 
своему концу» (там же); «понятие творения есть тем самым 
ирреальное понятие» (с. 435); «творение означает призва­
ние для человека -  то, что говорится об этом, в том числе и в 
Библии, есть не сама весть о творении, но ее отчасти мифологи-



Вводное замечание к новому изданию

Со времени опубликования великопостных 
проповедей, которые я читал в 1981 году в 
Мюнхенском соборе на тему «Творение и гре­
хопадение», прошло более десяти лет. За это 
время важность веры в творение проявилась 
только с еще большей ясностью. Хотя я сего­
дня еще лучше, чем тогда, сознаю границы 
предпринятой мною попытки представить суще­
ственные элементы этой темы в общепонятной 
форме, все же мне кажется, что та маленькая 
книжка может быть полезной и сегодня, чтобы 
вернуть в сознание людей существенные задачи 
христианской веры в творение и подбодрить 
их для развертывания этой темы в проповеди и 
богословии. Поэтому я охотно принял предло­
жение издательства Johannes Verlag выпустить 
новое издание без изменений. В содержатель­
ных изменениях я не вижу потребности; про­
сто добавить новые данные по литературе, что 
было бы несложно сделать, тоже не представ­
ляется мне необходимым. Добавленный в на-



Предисловия
7

стоящем издании доклад «Вера в сотворение 
мира и ее следствия» относится к области 
профессионального богословия. В нем сделана 
попытка выявить духовно-исторические причи­
ны, по которым вера в творение постепенно 
была оттеснена на периферию христианского 
сознания; именно таким образом представленный 
недостаток веры в творение вновь показывает 
ее истинное значение и гуманитарный смысл, 
выходящий далеко за рамки Церкви. Тогда как 
в последнее время «духовность творения» и 
христианская вера в спасение противопоставля­
лись друг другу в разных контекстах, в этой 
книжке, напротив, я пытаюсь показать, как од­
но внутренне связано с другим. Только когда 
мы сводим творение и спасение воедино и ко­
гда вера переживается во всей своей целост­
ности, творение вступает в свои права, а чело­
век становится настояпщм, то есть спасенным.

Рим, День Св. ап. Петра и Павла, 1996 г.
Кардинал Й озеф  Ратцингер





Проповедь первая

Бог-творец

В начале сотворил Б ог небо и  землю. 
Зем ля же была безводна и  пуста, 

и  тьма над бездною, и  Д ух 
Бож ий носился над водою. 

И  сказал Бог: да будет свет. 
И  стал свет. И  увидел Б ог свет, 

что он хорош , и  отделил Б ог 
свет от тьмы. И  назвал Б ог свет 

днем, а тьму ночью. И  был 
вечер, и  было утро: день один. 

И  сказал Бог: да будет твердь 
посреди воды, и  да отделяет она 

воду σ τ воды. И  создал Б ог 
твердь, и  отделил воду, которая 
под твердью, от воды, которая 

над твердью. И  стало так. 
И  назвал Б ог твердь небом. 

И  был вечер, и  было утро: день 
второй. И  сказал Бог: да собе­

рется вода, которая под небом, 
в  одно место, и  да явится суша.



В начале сотворил Бог...

И  стало так. И  назвал Б ог суш у 
землею, а собрание вод назвал 

морями. И  увидел Бог, что это 
хорош о. И  сказал Бог: да 

произрастит зем ля зелень, траву, 
сеющую семя, и  дерево плодо­

витое, приносящ ее по роду 
своему плод, в  котором семя 

его на земле. И  стало так. 
И  произвела зем ля зелень, траву, 

сеющую семя по роду ее, 
и  дерево, приносящ ее плод, в  

котором семя его  по роду его. 
И  увидел Бог, что это хорош о. 

И  был вечер, и  было утро: день 
третий. И  сказал Бог: да будут 

светила на тверди небесной для  
отделения дня от ночи, и  для  

знамений, и  времен, и  дней, и  
годов; и  да будут они светиль­

никами на тверди небесной, 
чтобы светить на землю. 

И  стало так. И  создал Б ог два 
светила великие: светило боль­

ш ее, для управления днем, и



светило меньшее, для управления 
ночью, и  звезды; и  поставил и х  
Б ог на тверди небесной, чтобы 

светить на землю, и  управлять 
днем  и  ночью, и  отделять свет 

от тьмы. И  увидел Бог, что это 
хорош о. И  был вечер, и  бьшо 

утро: день четвертый 
СБыт 1:1-19).

Эти слова, с которых начинается Священное 
Писание, всегда производят на меня впечатле­
ние торжественных звуков большого старого 
колокола, который издалека трогает сердце 
своей красотой и достоинством, раскрывая не­
что от тайны вечности. Для многих из нас с 
этими словами связано еще и воспоминание о 
первой встрече со священной Книгой Бога, 
Библией, которую развернули для нас на этом 
месте: как она внезапно вывела нас из нашего 
маленького, детского мирка, пленила своей по­
эзией и раскрыла нечто от неизмеримости 
творения и его Творца.

И все же есть известная неоднозначность в 
нашем отношении к  этим словам. Они пре­



12
В начале сотворил Бог...

красны и знакомы нам, но истинны ли они? 
Кажется, все говорит против этого, ибо есте­
ствознание давно упразднило те представления, 
которые мы видим здесь: мысль о мире, кото­
рый обозрим в пространстве и времени, мысль 
о том, что кусок за куском этого творения 
были сооружены в течение семи дней. На сме­
ну всему этому пришли числа, полностью выхо­
дящие за рамки вообразимого. Нам говорят о 
Большом взрыве, произошедшем миллиарды лет 
назад, когда началось распространение космоса, 
непрерывно продолжающееся с тех пор. И не 
были одно за другим повешены на небо созвез­
дия и создана зелень, но на неясных путях в 
колоссальные отрезки времени сформировались 
земля и мир, такими, какими мы их знаем.

Так что же, все это нужно теперь считать 
неверным? В самом деле, один богослов недав­
но сказал, что творение стало ирреальным по­
нятием. Если мы хотим оставаться интеллекту­
ально честными, то должны говорить не о 
творении, но о мутации и селекции. Правда ли 
это?

Или, может быть, сказанное в тех строках 
отошло вместе со всем словом Божьим, со



Проповедь первая: Бог-творец
13

всем библейским преданием в сны детских 
времен человеческой истории, в сны, о кото­
рых можно, пожалуй, с тоской вспоминать, но 
которых вернуть невозможно, ибо ностальгией 
жить нельзя. Существует ли и позитивный от­
пет, в котором мы можем быть уверены и в 
наше время?

1. Различие формы и содержания 
в рассказе о творении

Нужно сказать, что некий первый ответ был 
выработан уже давно, когда только выкристал­
лизовывалась научная картина мира, вероятно, 
многие из вас слышали его на занятиях по ре­
лигии. Этот ответ таков: Библия — не учебник 
естествознания и никогда им не будет. Это ре­
лигиозная книга, а потому из нее нельзя полу­
чить естественнонаучной информации, нельзя 
узнать, как протекало возникновение мира, с 
точки зрения истории природы; из нее можно 
получить лишь религиозное знание. Все прочее



В начале сотворил Бог..

есть образ, способ сделать доступнее нечто бо­
лее глубокое, главное. Нужно видеть различие 
между формой изложения и самим излагаемым 
содержанием. Форма выбрана из того, что бы­
ло понятно в ту эпоху, из представлений, ко­
торыми в то время люди жили, говорили и 
мыслили, в которых они могли понимать самое 
большое, главное. Но остается и по-настоящему 
имеется в виду только это главное — суть, 
проступающая сквозь образный строй. Так, Пи­
сание не собирается рассказывать нам о том, 
как постепенно возникали вццы растений, как 
формировались Солнце, Луна и звезды, оно, в 
конечном счете, хочет сказать только одна. 
мир сотворил Бог. Мир не есть, как думали 
люди тогда, смешение противоборствующих 
сил, он не есть жилище демонических сил, от 
которых человек должен защищаться. Солнце и 
Луна — не божества, властвующие над ним, а 
небо над нами не населено не сходными друг с 
другом тайными божествами, но все это дви­
жется лишь одной силой, вечным разумом Бо­
га, ставшего творческим началом в слове. Все 
это движется Божьим словом, тем же словом, 
с которым мы встречаемся в событии веры.



Проповедь первая: Бог-твореи
15

Таким образом, люди, когда они узнали, что 
мир возник из слова, не только освободились 
от страха перед богами и демонами: мир стал 
свободен для разума, восходящего к Богу, и 
человек открылся для того, чтобы бесстрашно 
встречаться с Ним. Человек получил в этих 
словах истинное объяснение, устраняющее бо­
гов и тайные силы и позволяющее ему узнать, 
что только одна сила «есть во всех концах, и 
мы в ее руках»: живой Бог, и что та же сила, 
которая сотворила эту землю и звезды, та же 
сила, которая несет весь этот космос, есть та, 
с которой встречаемся мы в слове Священного 
Писания. В этом слове мы прикасаемся к под­
линной исконной силе мира, к подлинной вла­
сти, которая выше всякой иной2.

Я думаю, что этот ответ верен. Но он не­
достаточен. Ибо если нам говорят, что мы 
должны видеть разницу* между образами и под­
разумеваемым, под ними, то можно в ответ 
спросить: почему об этом не было сказано

2 Хорошее изложение этого истолкования рассказа Книги 
Бытия мы находим, например, у М. Шмауса (М. Schmaus, 
Katholische Dogmatik II, München, 1949, 30-39, см. там же 
подробные ссылки на литературу.



16
В начале сотворил Бог...

раньше? Ибо очевидно, что раньше учили по- 
другому, иначе процесса над Галилеем вообще 
не могло бы быть. Так возникает подозрение, 
что в конце концов этот ответ, быть может, 
только отговорка Церкви и богословов, ко­
торым на самом деле нечего возразить, и они 
пытаются найти себе какую-то маскировку. И 
вообще складывается впечатление, что исто­
рия христианства в последние четыреста лет 
была постоянным отступлением, во время ко­
торого от утверждений веры и богословия 
постоянно отрезали один кусок за другим. 
Правда, всегда находили какую-нибудь уловку, 
позволявшую отступить. Но почти невозможно 
избавиться от страха, что все же нас посте­
пенно вытесняют в пустоту и что придет час, 
когда нечего будет защищать и нечего маски­
ровать, когда вся территория Писания и веры 
будет захвачена разумом, который не позволит 
всему этому всерьез существовать дальше. С 
этим связано и еще одно затруднение. Ведь 
можно спросить: если богословы или сама 
Церковь могут так передвигать границы между 
образом и высказыванием, границы между тем, 
чему суждено остаться в прошлом, и тем, что



Проповедь первая: Бог-твореи
17

сохраняет силу, то почему не сделать этого и 
в других местах, например в истолковании чу­
дес Иисуса? А если это возможно и там, то 
почему невозможно в самом главном, в распя­
тии и воскресении Господа? Операция, при­
званная защитить веру словами: «за тем, что 
здесь сказано и чего мы отстоять уже не мо­
жем, стоит нечто важнейшее», -  такая операция 
часто приводит к соблазнам в делах веры, ибо 
здесь встает вопрос о честности ее толковате­
лей, вопрос: есть ли тут вообще что-то твердое? 
После таких богословских ответов у немалого 
количества людей остается в итоге впечатле­
ние, что Церковь подобна медузе, за которую 
нельзя как следует ухватиться, невозможно 
найти ту сердцевину, на которую можно поло­
житься. Множество таких половинчатых толко­
ваний библейского слова, — а их сегодня в 
обороте действительно’* много, -  в которых 
больше уловок, чем толкования, приводит к 
тому больному христианству, которое уже не 
верит само в себя, а потому не может излу­
чать ободрения и восторга. Такое христианство 
скорее производит впечатление организации, 
где продолжают что-то говорить, хотя сказать



18
В начале сотворил Бог..

вообще-то уже нечего, ибо натянутые слова 
больше не вселяют убежденности, а только пы­
таются скрыть ее утрату.

2. Единство Библии как масштаб истолкования

Все это заставляет нас еще раз спросить: явля­
ется ли различение между образом и собствен­
но высказыванием только уловкой, вызванной 
невозможностью отстоять действительное со­
держание текста при нежелании отказаться от 
борьбы, или же сама Библия дает масштабы, 
указывающие нам такие пути, то есть удосто­
веряющие наличие такого различения в  ней  
самой Дает ли она нам в руки такие вехи, 
знала ли и признавала ли вера Церкви эти ве­
хи и прежде?

С этими вопросами вновь откроем Священ­
ное Писание. Мы обнаружим, прежде всего, 
что рассказ о творении из Книги Бытия (Быт 
1), который мы только что слышали, не пред­
ставляет собой целостного, замкнутого единст-



Проповедь первая: Бог-твореи
19

ва. Вообще Священное Писание составлено не 
подряд: с начала и до конца, как роман или 
учебник. Оно есть отзвук истории Бога с Его 
народом. Оно выросло из борьбы и путей этой 
истории. Через него мы можем познавать взле­
ты и падения, страдания, надежды, величие и 
новые поражения этой истории. Таким обра­
зом, Библия отражает борьбу Бога с челове­
ком, борьбу за то, чтобы стать постепенно по­
нятным для людей; но одновременно она есть и 
отражение борьбы человека за то, чтобы по­
степенно постичь Бога Поэтому тема творения 
представлена не в одном  тексте, но проходит 
вместе с Израилем через всю историю, да и 
весь Ветхий Завет есть пребывание в пути со 
словом Божьим. Только в таком пребывании в 
пути шаг за шагом формировалось настоящее 
содержание Библии. Поэтому и мы можем по­
знать истинное направление этого пути только 
в целом. Таким образом — как путь -  Ветхий и 
Новый Завет взаимосвязаны. Ветхий Завет в 
целом предстает для христианина как движение 
вперед ко Христу; только тогда, кощ а человек 
приходит к Нему, становится ясно, каков был 
истинный смысл, что означало это движение



20
В начале сотворил Бог..

шаг за шагом. Так каждая частность получает 
свой смысл от целого, а целое приобретает 
значение от своей цели -  Христа. Поэтому мы 
— так это видели отцы Церкви и вера Церкви 
во все времена -  богословски верно толкуем 
отдельный текст только в том случае, если по­
нимаем его как часть пути, требующего от нас 
двигаться вперед, только в том случае, если мы 
распознаем в нем внутреннюю направленность 
этого пути3.

Что же означает уяснение этого момента 
для понимания рассказа о творении? Первая 
констатация будет такова: Израиль всегда верил 
в Бога-Творца, и в этой вере была его общ­
ность со всеми великими культурами Древнего 
мира Ибо, даже теряя ясное ввдение монотеиз­
ма, все великие культуры всегда знали о Твор­
це неба и земли, и в этом поразительное сход­
ство даже между такими цивилизациями, кото­
рые внешне никогда не могли соприкасаться

3 Ср. об этом и последующем в особенности CL Wester­
mann, Genesis I (Neukirchener Verlag, З1983), 1-103; о чтении 
Библии исходя из единства истории, представляющей себя в 
ней, см. в особенности H. Gese, Zur biblischen Theologie. Alt- 
testamentliche Vorträge (München, *1989), 9-30.



Проповедь первая: Бог-твореи
21

друг с другом. В этой общности мы можем яв­
но различить некое глубочайшее, никогда не 
утраченное соприкосновение человечества с 
Божьей истиной. В самом Израиле тема творе­
ния имела разнообразные судьбы. Она никогда 
не исчезала, но не всеща была одинаково важ­
ной. История Израиля знает времена, когда он 
был настолько озабочен страданиями или наде­
ждами собственной истории, так непосредст­
венно был связан с сиюминутным, что у него 
едва ли была потребность смотреть в глубины 
истории вплоть до творения, он едва ли смог 
бы что-то увидеть там. Тем великим часом, ко­
щ а творение стало важнейшей темой, стал ва­
вилонский плен. В эту эпоху обрел свою на­
стоящую, теперешнюю форму и тот рассказ, 
который мы только что слышали, хотя он вос­
ходит к очень древним преданиям. Израиль ут­
ратил свою землю, утратил свой Храм. Для 
мышления того времени это было чем-то непо­
стижимым, ибо это означало ведь, что Бог Из­
раиля побежден: бог, у которого оказалось 
возможным отнять его народ, его землю, бог, 
который не смог защитить своих почитателей и 
свое почитание, считался тогда слабым, более



22
В начале сотворил Бог..

того, ничтожным; он сходил со сцены как бог. 
Поэтому изгнание из земли, стирание с карты 
народов было невероятным испытанием для ве­
ры израильтян: раз наш Бог теперь побежден -  
наша вера тщетна?

В этот час пророки открыли новый лист и 
начали проповедовать Израилю, что только те­
перь проявляется истинное лицо их Бога, не 
привязанного к тому клочку земли, который 
был утрачен. Он обещал эту землю Аврааму, 
когда тот еще не был там дома, Он смог вы­
вести свой народ из Египта — и то, и другое 
сумел сотворить Он потому, что Он не был 
богом какой-то одной страны, но правил небом 
и землею. Потому мог Он теперь прогнать и 
свой неверный Ему народ в другую страну, 
чтобы засвидетельствовать о себе там. Теперь 
стало ясно, что этот Бог Израиля — не то что 
один из прочих богов, но Бог, правящий всеми 
странами и народами. А на это Он был спосо­
бен потому, что сам сотворил все: небо и зем­
лю. В изгнании, в ситуации кажущегося пора­
жения Израиля, происходит прорыв к знанию о 
Боге, который держит в своих руках все наро­



Проповедь первая: Бог-твореи
23

ды и всю историю, кто несет на себе все, ибо 
Он Творец всего, коему принадлежит вся власть.

Эта вера должна была теперь обрести собст­
венное лицо, именно вопреки искушениям, ка­
залось бы, победоносной религии Вавилона, де­
монстрировавшей себя в помпезных литургиях, 
например в литургии новогоднего торжества, в 
котором праздновалось и воссоздавалось новое 
творение мира. Вера должна была обрести 
свое лицо перед великим вавилонским повест­
вованием о творении «Энума элиш», которое 
по-своему описывает происхождение мира. Там 
говорится, что мир возник из борьбы противо­
положных друг другу сил и что он обрел свою 
подлинную форму, когда явился бог света Мар- 
дук и рассек тело древнего дракона. Из этого 
рассеченного тела возникли-де небо и земля. 
Таким образом, то и другое вместе — это рас­
сеченное тело убитого'дракона, а из его крови 
Мардук сотворил людей. Мы видим здесь жут­
кую картину мира и человека: на самом деле 
мир — это тело дракона, а по жилам человека 
течет кровь дракона. На дне мира нас стере­
жет нечто жуткое, в глубинах человека за­
мышляется мятеж, там затаились бесовское и



24
В начале сотворил Бог..

злое. Согласно этому представлению, только 
заместитель Мардука, диктатор, царь Вавилона, 
может удержать бесовское и привести мир в 
состояние порядка4.

Такие представления не были чистыми сказ­
ками. В них отражается жуткий опыт челове­
ка, опыт его общения с миром и с самим со­
бой. Ибо, действительно, достаточно часто ка­
жется, будто мир — дом дракона, а кровь че­
ловека -  драконья кровь. Но на весь этот уг­
рожающий опыт рассказ Священного Писания 
дает ответ: такого не было. Вся эта история о 
жутких силах сжимается в половину фразу: 
«Земля была безвидна и пуста». В использован­
ных здесь еврейских словах ввдны еще те вы­
ражения, которыми обозначался дракон, бесов­
ская сила. Но теперь есть лишь ничто, а про­
тив него стоит Бог, который один имеет всю 
власть. И вопреки всякому страху перед этими 
бесовскими силами нам сказано: один Бог, веч­
ный разум, который есть вечная любовь, создал 
мир, и в Его руках пребывает он. Только на

4 Текст «Энума элиш» доступен на немецком языке, на­
пример, у CL Schedl, Geschichte des Alten Testaments (Inns­
bruck, 1956), 52-61.



Проповедь первая: Бог-твореи
25

этом фоне мы понимаем борьбу, стоящую за 
этим библейским текстом, составляющую его 
настоящую драму: он отодвигает в сторону все 
эти дикие мифы и возводит мир к разуму Бога 
и Божьему слову. Можно было бы проследить 
это по всему тексту, например на том отрыв­
ке, где Солнце и Луна названы светилами, лам­
пами, которые подвешивает Бог на небе для 
измерения времени. Людям той эпохи должно 
было показаться величайшим святотатством 
объяснять великие божества, Солнце и Луну, 
как некие лампы, служащие для измерения 
времени. Здесь отвага и трезвость веры, кото­
рая являет в борьбе с язьгческими мифами свет 
истины, показывая, что мир не есть борьба бе­
сов друг с другом, но что он исходит из разу­
ма, из Божьего разума и стоит на Божьем 
слове. Этот рассказ о творении представляется 
нам важнейшим «просветительским» текстом в 
истории, прорывом от страхов, угнетавших че­
ловека. Он означает освобождение мира для 
разума, признание его осмысленности и свобо­
ды. Но рассказ о сотворении мира предстает 
как истинное просвещение еще и потому, что 
он связывает человеческий разум с бездной



26
В начале сотворил Бог..

творческого разума Бога, чтобы тем удержать 
его в истине и любви, без которых просвеще­
ние становится необузданным и, в конечном 
счете, безумным.

Еще одно нужно добавить к этому. Я только 
что сказал, что медленно, в борьбе с языче­
ским окружением, в борьбе, происходящей и в 
самом сердце Израиля, узнает этот народ, что 
такое «творение». Это выражается и в том, что 
классический рассказ о сотворении мира -  не 
единственный текст Святой книги, касающийся 
творения. Сразу за ним следует еще один, на­
писанный раньше, с иными образами. В псалмах 
мы снова видим другие образы, а потом борьба 
за ясность веры в творение продолжается: во 
встрече с эллинством эта тема вновь разраба­
тывается в литературе мудрости, которая не 
чувствует себя связанной старыми образами -  
например семь дней и т.д. Таким образом, мы 
видим в самой Библии, как она вновь и вновь 
приспосабливает образность к развитию мыш­
ления, то есть всякий раз перерабатывает их, 
чтобы всякий раз заново свидетельствовать о 
том одном; ντο действительно вошло в нее от 
слова Божьего: весть о Его творчестве. В са­



Проповедь первая: Бог-твореи
27

мой Библии образы свободны, они постоянно 
поправляют друг друга и в этом медленном 
движении вперед, в этой борьбе являют то, что 
они лишь образы, раскрывающие нечто глубо­
чайшее и величайшее.

3. Христологическая мерка

Мы должны добавить еще одно и самое важ­
ное: на Ветхом Завете путь не заканчивается. 
То, о чем размышляет так называемая литера­
тура мудрости, есть последний мост долгого 
пути. Этот мост ведет к вести Иисуса Христа, 
ведет в Новый Завет. Только там находим мы 
окончательный рассказ о творении, задающий 
масштаб для понимания’* этой темы в Священ­
ном Писании. Он звучит так: «В начале было 
Слово, и Слово было у Бога, и Слово было 
Бог... Все чрез Него начало быть, и без Него 
ничто не начало быть» (Ин 1:1,3). Иоанн со­
вершенно сознательно вновь использовал здесь 
первые слова Библии и прочел рассказ о тво­



28
В начале сотворил Бог..

рении заново, с Христом, чтобы снова, в окон­
чательной форме выразить то, чем является 
сказанное через образы слово, которым Бог 
хочет пробуждать наши сердца ото сна. Так 
становится ясно: мы, христиане, читаем Ветхий 
Завет не сам по себе и не ради него самого, 
мы читаем Ветхий Завет всегда с Ним и через 
Него. Поэтому закон Моисеев, предписания 
чистоты, запреты на определенные виды пищи 
и все прочее не должно соблюдаться нами, но 
слово Библии не становится от этого бессмыс­
ленным, не теряет своего значения. Мы читаем 
все это не как нечто готовое и устоявшееся. 
Мы читаем с Ним, с Тем, в ком все исполни­
лось и в ком все открывает свою настоящую 
силу и истину. Поэтому как закон, так и рас­
сказ о творении мы читаем с Ним, и от Него 
знаем мы -  от Него, а не из какой-то впослед­
ствии изобретенной уловки -  то, что Бог ве­
ками постепенно вкладывал в сердце и душу 
человека. Христос освобождает нас от рабства 
буквы, и этим самым Он возвращает нам исти­
ну образов.

Это знали и древняя Церковь, и Церковь 
Средних веков. Они знали, что Библия есть



Проповедь первая: Бог-твореи
29

целое и что мы слышим ее истинно лишь то- 
гда, кощ а мы слышим ее исходя из Христа: из 
той свободы, которую дал нам Он, и из той 
глубины, с которой Он открыл нам через об­
разы то, что остается навсегда, ту твердую 
почву, на которой мы сможем устоять во все 
времена. Лишь в начале Нового времени стала 
постепенно забываться эта динамика, это живое 
единство Писания, которое мы всегда можем 
понимать со Христом в той свободе, которую 
Он нам дает, и тем самым в уверенности, ко­
торая происходит из этой свободы. Нарождаю­
щееся историческое мышление желало пони­
мать каждый текст только как существующий 
сам по себе, в его голой буквальности. Оно 
стремилось теперь только к точному объясне­
нию частного и забывало за этим Библию как 
целое. Одним словом, это мышление читало 
тексты не вперед, а назад, то есть двигаясь не 
ко Христу, но от точки их предполагаемого 
возникновения. Что говорит данный текст или 
что означает данная вещь, желали понимать те­
перь, исходя не из окончательной формы, но 
из их начала, из их возникновения. Через та­
кую изоляцию от целого, через такую букваль­



30
В начале сотворил Бог..

ность частного, которая противоречит всему 
внутреннему существу библейских текстов, но 
считалась теперь единственно научной, -  таким 
путем возник тот конфликт между естество­
знанием и богословием, доселе отягощающий 
веру. Его не должно было бы быть, ибо вера 
изначально была больше, шире и глубже. Вера 
в творение и сегодня не ирреальна, она и се­
годня разумна. И даже если принять во внима­
ние открытия естественных наук, все равно эта 
вера есть «наилучшая гипотеза», объясняющая 
больше и объясняющая лучше, чем все прочие 
теории. Вера разумна Разум творения проис­
ходит из разума Бога· нет другого действитель­
но убедительного ответа И сегодня сохраняет 
свою силу то, что сказал язычник Аристотель 
за четыреста лет до Христа против всех тех, 
кто утверждал, будто все возникло случайно -  
ек  t ’autom atoif -, он сказал это, хотя сам не 
знал веры в творение. Разумность мира позво­
ляет нам познать разум Бога, и Библия по- 
прежнему остается истинным «просвещением», 
передавшим мир человеческому разуму, а не

s Само собой, автоматически (греч. ).



Проповедь первая: Бог-твореи
31

человеческой его эксплуатации, ибо оно от­
крыло разуму Божью истину и любовь. Поэто­
му и ныне мы не должны скрывать веры в 
творение. Мы не имеем права ее скрывать, ибо 
только если мир происходит из свободы, из 
любви, из разума, только если это подлинные 
его носители, мы можем доверять друг другу, 
мы можем войти в будущее, можем жить как 
люди. Только потому, что Бог есть Творец 
всех вещей, Он есть и их Господин и только 
потому мы можем Ему молиться. Ибо это зна­
чит, что свобода и любовь -  не бессильные 
идеи, но основные силы реальности.

Поэтому и сегодня мы вправе и желаем с 
благодарностью и радостью произносить испо­
ведание Церкви: «Верую в Бога, Отца Всемо­
гущего, Творца неба и земли». Аминь.





Проповедь вторая

Смысл библейских 

рассказов о творении

И  сказал Бог: да произведет вода пресмы­
кающихся, душ у живую; и  птицы 
да полетят над землею, по  твер­

д и  небесной. И  сотворил Б ог 
ры б больш их и  всякую  душ у 
животных пресмыкающихся, 

которых произвела вода, по роду 
их, и  всякую  птицу пернатую по  
роду ее. И  увидел Бог, что это 
хорош о. И  благословил и х  Бог, 
говоря: плодитесь и  размножай­

тесь, и  наполняйте воды в  морях, 
и  птицы да размножаются на 

земле. И  был вечер, и  было



В начале сотворил Бог..

утро: день пятый. И  сказал Бог: 
да произведет зем ля душ у живую 

по роду ее, скотов, и  гадов, и  
зверей земны х по роду их. И  

стало так. И  создал Б ог зверей  
земных по роду их, и  скот по  
роду его, и  всех гадов земных 
по роду их. И  увидел Бог, что 

это хорош о. 
И  сказал Бог: сотворим человека 

по образу Нашему, по подобию  
Нашему, и  да владычествует он  

над рыбами морскими, и  над 
птицами небесными, и  над ско­
том, и  над всею  землею, и  над 

всем и гадами, пресмыкающимися 
по земле. И  сотворил Б ог чело­

века по образу Своему, по об­
разу Божию сотворил его; муж­
чину и  ж енщину сотворил их. И  
благословил и х  Бог, и  сказал им  
Бог: плодитесь и  размножайтесь, 
и  наполняйте землю, и  обладайте 

ею, и  владычествуйте над рыба­
м и морскими и  над птицами не­



35
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении

бесными, и  над всяким  живот­
ным, пресмыкающимся по земле.

И  сказал Бог: вот, Я  дал вам  
всякую  траву, сеющую семя, ка­

кая есть на всей земле, и  вся­
кое дерево, у  кот орого плод 

древесны й, сеющий семя, -  вам  
сие будет в  пищу; а всем  зверям  

земным, и  всем  птицам небес­
ным, и  всяком у гаду, пресмы­

кающемуся по  земле, в  котором 
душа живая, дал Я  всю  зелень 

травную в  пищу. И  стало так. И  
увидел Б ог все, что О н создал, 

и  вот, хорош о весьма. И  был 
вечер, и  было утро: день шестой. 

Так соверш ены небо и  зем ля и  
все воинство их. И  соверш ил 

Б ог к  седьмому дню  дела Свои, 
которые Он делал, и  почил в  

день седьмой от всех д ел Своих, 
которые делал. И  благословил 

Б ог седьмой день, и  освятил 
его, ибо в  оный почил от всех  

д ел  Своих, которые Б ог творил



36
В начале сотворил Бог...

и  созидал. Вот происхож дение 
неба и  земли, при сотворении 

и х  (Быт 1:20 -  2:4).

При нашем первом подходе к библейской и 
церковной вере в творение стали ясны прежде 
всего два момента. Первый можно сформули­
ровать так: будучи христианами, мы читаем 
Священное Писание со Христом. Он наш путе­
водитель по Писанию. Он ясно показывает нам, 
что есть образ и в чем состоит настоящее, 
вечное содержание библейского высказывания. 
В то же время Он есть освобождение от лож­
ного рабства букве и ручательство за твердую, 
реалистичную истину Библии, которая не рас­
творяется в тумане благочестивых предположе­
ний, а остается надежной почвой, на которой 
мы можем стоять. Второе, что мы поняли, бы­
ло: вера в творение разумна. Если разум, быть 
может, и не в состоянии сам создать ее себе, 
он все же стремится к ней и находит в ней 
тот ответ, который искал.



1. Разумность веры в творение

Эту, вторую, мысль нужно углубить теперь в 
двух направлениях. Прежде всего, речь вдет 
здесь о простом «да». Это «да» требует основа­
ния: оно указывает на ту силу, которая была в 
начале и могла сказать: Да будет! В XIX веке 
это выглядело, вероятно, иначе. В естествозна­
нии господствовали два закона сохранения: со­
хранения материи и сохранения энергии. По­
этому наш мир казался вечно существующим 
космосом, где господствуют вечнодействующие 
законы; этот космос, казалось, происходит из 
самого себя, заключен сам в себе и не нужда­
ется ни в чем вне себя. В нем видели целое, о 
котором Лаплас сказал: «Гипотеза Бога мне бо­
лее не нужна». Но затем были сделаны новые 
открытия. Был открыт закон энтропии, гово­
рящий, что энергия превращается при ее рас­
ходовании в такое состояние, из которого по­
лучить ее обратно невозможно. А это означает: 
мир вдет дорогой становления и исчезновения. 
Ему присущ временный характер. Затем к это­
му добавилось знание о преобразуемости мате­

37
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении



38
В начале сотворил Бог...

рии в энергию, которое привело к изменению 
смысла законов сохранения. Возникла теория 
относительности, добавились и другие теории, 
из которых следовало, что в мире как бы за­
ложены часы — те часы, что показывают нам 
начало и конец и путь от начала к концу. Как 
бы неизмеримо ни растягивалось время, сквозь 
тьму миллиардов лет в сознании временности 
бытия вновь становится видимым то мгновение, 
которое называет Библия: начало -  то начало, 
которое указывает на Обладавшего властью ут­
вердить бытие, сказать: Да будет — и стало так.

Второе соображение относится уже не к 
чистому «да» бытия. Оно касается, так сказать, 
дизайна этого мира, модели, по которой он 
создан. Ведь из тех слов «Да будет» возникла не 
какая-то хаотическая каша. Чем больше мы по­
знаем мир, тем больше становится виден нам 
его разум, о путях которого мы можем лишь с 
удивлением потом размышлять. Через него мы 
видим совершенно заново тот творческий дух, 
которому обязан и наш собственный разум. 
Альберт Эйнштейн однажды сказал, что в зако­
нах природы «открывается такой великий ра­
зум, что все осмысленное в человеческом



мышлении и распоряжении видится совершенно 
ничтожным отблеском»6. Мы познаем, как в ве­
личайшем мире, в мире созвездий раскрывается 
могущественный разум, прочно соединяющий 
весь мир. Но все больше учимся мы и проник­
новению в самое малое, в клетку, в первичные 
единицы живого; здесь мы также раскрываем 
разумность, заставляющую нас удивляться и го­
ворить вместе со Св. Бонавентурой: «Кто здесь 
не вццит, тот слеп; кто здесь не слышит, тот 
глух; а кто здесь не начнет молиться и восхва­
лять Дух Творца, тот нем». В произведении, в 
котором Жак Моно обстоятельно излагает свой 
взгляд на мир и пытается его обосновать, он, 
отвергавший всякую форму веры в Бога как 
ненаучную и возводивший весь мир к игре 
случая и необходимости, рассказывает, что по­
сле его докладов, ставших потом книгой, 
Франсуа Мориак сказал: «То, что говорит этот 
профессор, еще в большей степени невероят­
но, чем то, во что верим мы, бедные христиа­

39
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении

6 A. Einstein, Mein Weltbild, hg. von C. Seelig (Stuttgart -  
Zürich -  Wien, 1953), 21, (Berlin, 1993), 18; ср. мое «Введе­
ние в христианство »  (Einführung in das Christentum, 1990), 
116.



В начале сотворил Бог..,

не»7. И Моно не отрицает, что так оно и есть. 
Его тезис гласит, что весь концерт природы 
слагается из ошибок и ложных тонов. Он не 
может не признать, что такое представление 
на самом деле абсурдно. Но научный метод -  
так утверждает он — заставляет не допускать 
вопроса, ответом на который стало бы: «Бог». 
Какой жалкий метод -  вот все, что тут можно 
сказать. Через разум творения смотрит на нас 
сам Бог. Физика и биология, вообще естест­
венные науки дали нам новый, неслыханный 
прежде рассказ о творении с великими новыми 
образами, которые позволяют по-новому узнать 
и признать лик Творца: да, в самом начале и в 
основе всякого бытия находится Творческий 
Д ух. Мир не есть продукт тьмы и бессмыслен­
ности. Он происходит из понимания; он проис­
ходит из свободы, он происходит из красоты, 
которая есть любовь. Видение этого придает 
нам мужество, позволяющее жить, дающее нам 
силы для спокойной уверенности вступать в 
приключение, имя которому жизнь.

7 J. Monod, Zufall und Notwendigkeit Philosophische Fra­
gen der modernen Biologie (München, 1975), 110 и 124.



2. Вечное значение 
символических элементов текста

После этих двух наблюдений, которыми мы уг­
лубили наше первое рассуждение, нужно будет 
сделать еще один шаг. К этому моменту стало 
ясно, что рассказы Библии о творении пред­
ставляют собой другую форму высказываний о 
реальности, чем та, что известна нам из физи­
ки и биологии. Они описывают не процесс 
становления и не математическую структуру 
материи, но разными способами говорят: есть 
лишь один Бог; мир -  не борьба темных сил, 
но творение Его слова. Но это не означает, 
что отдельные фразы библейского текста теря­
ют всякое значение и остается, так сказать, 
лишь этот голый экстракт. Они тоже суть вы­
ражение истины, только она представлена в 
них иным образом, нежели это имеет место в 
физике и биологии. Они суть истина в виде 
символа — примерно так, как готическое окно 
позволяет нам увидеть в игре света и в своих 
знаках нечто глубочайшее. Я хотел бы вьще- 
лить только два момента. Первый: библейский

41
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении



В начале сотворил Бог..

рассказ о творении характеризуется числами, 
которые передают не математическую структу- 
ру мира, но как бы тот внутренний образец 
его ткани, ту идею, по которой он построен. 
Здесь доминируют числа три, четыре, семь и 
десять. Десять раз говорится в рассказе о тво­
рении: «Сказал Бог». Так история творения уже 
заранее указывает на Декалог, Десять запове­
дей. Она показывает нам, что эти десять запо­
ведей суть некий отзвук творения: не произ­
вольные изобретения, которыми человек отго­
раживается от своей свободы, но введение в 
дух, в язык и в смысл творения, перевод языка 
мира, перевод логики Бога, которой был соз­
дан мир. Основное число — семь; схемой семи 
дней этот рассказ явно характеризует все в 
целом. Это число лунной фазы, и, таким обра­
зом, этот рассказ сообщает, что ритм братско­
го нам светила являет и ритм человеческой 
жизни. Становится ясно, что мы, люди, не 
замкнуты в нашем маленьком «я», но что мы 
все подчинены ритму вселенной; что мы узнаем 
ритм, движение нашей собственной жизни как 
бы с неба и, значит, можем справиться с про­
никновением в разум вселенной. В Библии эта



мысль развивается еще дальше: ритм звезд есть 
глубокое выражение ритма сердца, ритма люб­
ви Божьей, которая проявляется в нем8.

43
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении

А) Творение и культ

Таким образом, мы подошли ко второму мо­
менту в связи с образностью рассказа о творе­
нии, на котором я хотел бы остановиться. Де­
ло в том, что мы сталкиваемся здесь не только 
с семеричным ритмом и его космическим зна­
чением. Этот ритм служит более глубокому по 
своей цели высказыванию: творение устремлено 
к субботе, которая есть знак завета между Бо­
гом и людьми. Мы должны будем еще пораз­
мыслить об этом более 'основательно. Пока мы 
можем сделать предварительный вывод: творе­
ние устроено так, что оно движется к часу

8 Относительно толкования рассказа Книги Бытия следует
в особенности указать, помимо уже упомянутого фундамен­
тального комментария Кл. Вестерманна, на книгу G. von Rad,
Das erste Buch Mose (ATD  2-4, Göttingen, l21987), а теперь
также H aJ. Scharbert, Genesis 1-11 (Würzburg, 1983).



В начале сотворил Бог..,

молитвенного поклонения. Творение было соз­
дано так, чтобы дать место поклонению. Оно 
исполняет себя, оно становится истинным, ко­
гда все снова и снова переживается в соеди­
нении с поклонением. Творение существует ра­
ди поклонения. «Operi Dei nihil praeponatur», 
сказал Св. Бенедикт в своем «Правиле»: «Ничего 
не следует предпочитать служению Богу». Это 
не выражение экзальтированного благочестия, 
но чистый, трезвый перевод рассказа о творе­
нии, его весть, обращенная к нашей жизни. 
Настоящий центр, движущая и упорядочиваю­
щая изнутри сила в ритме звезд и нашей жиз­

ни — есть поклонение. Если ритм нашей жизни 
определен им, то этот ритм верен.

В конечном счете, это было известно всем 
народам. Во всех культурах рассказы о творе­
нии говорят о том, что мир существует для 
культа, для прославления Бога. Это единство 
культур в глубочайших вопросах человеческого 
бытия обладает великой ценностью. В разгово­
ре с африканскими и азиатскими епископами, 
в особенности на епископских синодах, мне 
снова и снова становилось ясно (и зачастую 
это просто поражало), что в великих предали-



ях народов существует глубокое единство с 
библейской верой. В них сохранено древнее 
знание людей, открывающееся в направлении 
ко Христу. Опасность технократической циви­
лизации состоит сегодня в том, что мы отреза­
ли себя от этого древнего знания, что всезна­
ние, основанное на ложно понятой научности, 
мешает нам слышать указание, исходящее от 
творения. Существует общее древнее знание, 
которое является нашим путеводителем и со­
единяет между собой великие культуры.

Конечно, нужно честно признать: это знание 
постоянно искажается. Мировые религии знают 
великую мысль: мир существует ради поклоне­
ния. Но эта мысль множество раз искажалась 
тем представлением, будто в своем поклонении 
человек дает богам нечто такое, в чем они 
нуждаются. Считается, что божество нуждается 
в помощи со стороны '  людей и что таким об­
разом культ сохраняет мир. А это открывает 
двери для спекуляции властью. Человек может 
в таком случае сказать: боги нуждаются во 

мне, значит, я могу давить на них, шантажиро­
вать их, если понадобится. Вместо чистого от­
ношения любви, каковым должно было бы быть

45
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении



В начале сотворил Бог..,

поклонение, возникает попытка путем шантажа 
самому добиться власти над миром. И тогда 
культ становится фальсификацией мира и чело­
века. Библия поэтому могла использовать ос­
новную идею связи мира с поклонением, но в 
то же время Библия должна была и очистить 
эту идею. В ней, как уже сказано, эта идея яв­
ляется в образе субботы. Библия говорит: тво­
рение имеет свою структуру в чине субботы. 

Но суббота есть, в свою очередь, квинтэссен­
ция Торы, закона Израиля. Это значит: покло­
нение несет в себе образ нравственности. В 
него вошел весь нравственный порадок, уста­
новленный Богом. Только это делает его на­
стоящим поклонением. Еще одно нужно доба­
вить: Тора, закон -  это выражение истории, 
которую проходит Израиль с Богом. Оно есть 
выражение завета, а завет -  выражение любви 
Бога, Его «да», сказанного человеку, которого 
Он сотворил, чтобы Он был любящим и при­
нимал любовь.

Итак, мы можем теперь точнее сформули­
ровать мысль. Можно сказать: Бог сотворил 
мир, чтобы открыть этим историю своей любви 
с человеком. Он создал мир, чтобы возникла



любовь. За этим всплывают слова Израиля, не­
посредственно указывающие в направлении Но­
вого Завета. О Торе, воплощающей тайну заве­
та, историю любви Бога с человеком, в еврей­
ских писаниях говорится: Она была в начале. 
Она была у Бога: через нее стало все, что 
стало. Она была светом, и она была светом че­
ловеков. Иоанну нужно было лишь применить 
эти формулы к Тому, Кто есть Живое Слово 
Божие, чтобы сказать: все стало через Него 
(Ин 1:3). И уже прежде Павел сказал: «Все со­
творено чрез Него и к Нему» (Кол 1:16; ср. 

Кол 1:15-23). Бог создал мир, чтобы стать че­
ловеком и чтобы Ему можно было излучать 
свою любовь, чтобы возложить ее и на нас и 
пригласить нас к ответу любовью на любовь.

47
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении



В начале сотворил Бог..

Б) Субботняя структура Творения9

Теперь мы должны продвинуться еще на один 
шаг дальше и спросить: в каком смысле это 
нужно понимать? В рассказе о творении суббо­
та изображается как день, в который человек 
участвует в свободе поклонения: Божьему по­
кою, Божьей свободе и, значит, Божьему миру 
(Frieden). Праздновать субботу значит праздно­
вать завет. Это означает возвращаться к исто­
ку, устранять все нечистое, что внесли в этот 
исток наши дела. Таким образом, это одновре­
менно означает и движение к новому миру 
(Welt), в котором не будет более рабов и гос­
под, а будут лишь свободные дети Божьи -  к 
миру, где человек, животное и земля будут по- 
братски участвовать в мире (Frieden) Божьем и 
его свободе.

Из этой ццеи возникло Моисеево социальное 
законодательство. Его основа в том, что суббо­
та создает равенство для всех. Помимо ежене­

9 Важная книга об этом у K. -H. Schwarze. Die Vorgeschich­
te der augustinischen Weltalterlehre (Bonn, 1966), особенно 
220-256.



дельного субботнего дня, это правило распро­
страняется и шире, так что каждые семь лет 
устанавливается субботний год, когда земля и 
люди могут покоиться. Затем, каждые семижды 
семь лет бывает великий субботний год, когда 
отпускаются все долги и отменяются все дого­
воры купли-продажи, связанные с землей. Каж­
дый вновь оказывается в начале, когда мир за­
ново получает себя из рук Бога-Творца. Значе­
ние этого предписания, которому фактически, 
вероятно, никогда не следовали, мы можем 
лучше всего понять из одного маленького за­
мечания в Книге Хроник. Уже в первом раз­
мышлении я указывал на то, как Израиль стра­
дал от плена, в котором Бог как бы сам пре­
дал себя отрицанию, отняв у себя свою страну, 
свой храм, свое почитание. Раздумья продол­
жались и после плена: почему Бог мог так по­
ступить? Отчего такая неизмеримая кара, кото­
рой Бог как бы сам себя покарал -  причем 
люди еще не могли догадываться, как Он воз­

ложит на себя всякую кару на кресте, позво­
лит себя, поразить в своей истории любви с 
людьми. Как это могло быть? Ответ Книги 
Хроник гласит: все множество грехов, против

49
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении



50
В начале сотворил Бог..

которых восставали пророки, в конце концов 
не могло быть достаточным основанием для 
столь неизмеримого наказания. Причина должна 
скрываться в чем-то еще более глубоком, бо­
лее коренном. Книга Хроник описывает эту 
глубочайшую причину плена так: «Страна вос­
полнила свои субботы, она покоилась все вре­
мя опустошения, пока не исполнились семьде­
сят лет» (2 Пар 36:21).

Это значит: человек отказывался от покоя 
Божьего, исходящей от Него праздности, от 
поклонения, его мира и его свободы, потому 
он оказывался в рабстве своих дел. Поэтому 
Бог должен был дать ему субботу, которой че­
ловек сам больше не желал. В отрицании рит­
ма свободы и исходящей от Бога праздности 
человек удалился от своего богоподобия и тем 
самым растоптал мир. Поэтому он должен был 
быть оторван от упрямого занятия собственны­
ми делами; поэтому Бог должен был вновь 
привести его к настоящему делу, избавить его 
от власти дел. «Operi Dei nihil praeponatup* -  
сначала поклонение, свобода и покой Божий. 
Так и только так может поистине жить чело­

век.



51
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении

В) Эксплуатация земли?

Так мы дошли до последнего рассуждения. Од­
но слово рассказа о творении требует особого 
истолкования. Я имею в виду знаменитый стих 
28 первой главы, обращение Бога к людям: 
«Владычествуйте над землею!» Эта фраза стано­
вится с некоторых пор все чаще основой для 
нападок на христианство. Говорят, что христи­
анство опровергает само себя ввиду безжало­
стных последствий этих слов, что оно несет на 
себе всю вину за бедственное положение на­
ших дней. «Римский клуб», потрясший около 

десяти лет назад своим фанфарным кличем о 
наличии пределов роста веру в прогресс, гос­
подствовавшую в послевоенное время, стал по­
нимать выросшую до размеров настоящего ду­
ховного течения критйку в адрес цивилизации 
одновременно как и критику в адрес христи­
анства, в коем стали видеть корень этой экс­

плуататорской цивилизации. Утверждается, буд­
то данное человеку задание подчинить себе 
землю стало началом того рокового пути, чей 
горький конец вщцш мы перед собой теперь.



52
В начале сотворил Бог..,

Один мюнхенский писатель, побуждаемый таки­
ми идеями, сформулировал мысль о безжалост­
ных последствиях христианства, и эти слова с 
тех пор полюбили повторять. То, что мы 
раньше прославляли, то, что вера в творение 
избавила мир от богов и внесла в него разум, 
что Солнце, Луна и звезды перестали быть ве­
ликими и жуткими божествами и стали просто 
светилами, что животные и растения утратили 
свой мифологический характер, -  все это те­
перь ставится христианству в вину. Великие 
братские силы мира христианство превратило- 
де в предметы пользования человека и побуди­
ло его тем самым злоупотреблять растениями, 
животными и вообще силами этого мира, оп­
равдывая такие злоупотребления идеологией 
роста, которая учит думать только о себе и 
првдает значение только себе.

Что сказать на это? Задание Творца челове­
ку, о котором вдет речь, означает, что чело­
век должен соблюдать мир как творение Бо­
жье, руководствуясь ритмом и логикой творе­
ния. Смысл этого задания описывается в сле­
дующей главе Книги Бытия с помощью слов 
«возделывать и хранить» (2:15). Таким образом,



смысл состоит в понимании языка самого тво­
рения; это значит, что оно должно делать то, 
что оно может и к чему призвано, но не то, 
что оно обращается против самого себя. Биб­
лейская вера включает в себя прежде всего то, 
что человек не замыкается в самом себе; он 
всеща должен знать, что находится в великом 
теле истории, которое должно в конечном 
итоге стать телом Христовым. Прошлое, на­
стоящее и будущее должны встретиться и про­
низать друг друга в каждой человеческой жиз­
ни. Только в наше время возник тот вымучен­
ный нарциссизм, который отрезает себя в рав­
ной мере от прошлого и от будущего и жела­
ет знать только собственное настоящее.

Но тем более мы должны задаться теперь 
вопросом: как же возникли те уродливые явле­
ния ментальности делание и властвовании, ко­
торые угрожают сегодня нам всем? Первая 
зарница этих новых идей видна в эпоху Воз­
рождения, например у Галилея, когда он вы­
сказывается в таком духе: если природа не от­
вечает на наши вопросы и не раскрывает сво­
их тайн добровольно, мы должны применить к 
ней пытки и на таком мучительном допросе

53
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении



В начале сотворил Бог..,

вырвать у нее ответы, коих она не желает да- 
вать сама. Конструирование инструментов есте­
ствознания есть для него как бы изготовление 
орудий пытки, с помощью которых человек 
как абсолютный властитель добывает ответы, 
коих ему угодно добиться от этого обвиняемо­
го. Но конкретную и исторически действенную 
форму это новое направление мысли обрело, 
конечно, позднее, в полном виде мы наблюдаем 
его у Карла Маркса. Это он сказал человеку, 
что тот не должен больше спрашивать о своем 
происхождении, о своих корнях. Это-де бес­
смысленный вопрос. Таким образом нас хотят 
заставить забыть о вопросе о происхождении 

мира и его устроении, о чем мы говорили в 
начале, ибо творение в своей внутренней ра­
зумности есть сильнейшее и яснейшее свиде­
тельство о Творце, от которого мы никогда не 
сможем «эмансипироваться». Именно потому, 
что на вопрос о творении в конечном счете 
нельзя ответить иначе как признанием Духа- 
Творца, этот вопрос объявляется бессмыслен­
ным. Не созданное творение важно -  это сам 
человек только и должен произвести подлин­
ное творение, которое будет иметь какое-то



значение. Отсюда изменение основной задачи 
человека, поэтому прогресс — настоящая исти­
на, а материя -  тот материал, из которого че­
ловек творит мир, заслуживающий того, чтобы 
в нем жить10. Эрнст Блох довел эту мысль до 
просто пугающей формулы. Он сказал, что ис­
тина не то, что мы познаем, истина -  только в 
изменении. Истина есть тем самым то, что по­
беждает, а реальность, следовательно, есть 
«призыв к вмешательству и руководство к на­
падению«11. Она нуждается в «конкретном полю­
се ненависти»12, чтобы мы обрели вдохновение, 
необходимое для изменения. Прекрасное есть 
для Блоха не то, что в вещах просвечивает

55
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении

10 Ср. об этом мое небольшое исследование: «Следствия 
веры в творение» (см. с. 107).

11 Я заимствую следующие цитаты из проясняющей мно­
гое книги F. Hartl, Der Begriff des Schöpferischen. Deutungs- 
versuche der Dialektik durch Emst Bloch und Franz von Baader 
(Frankfurt, 1979), ср. по данному поводу S. 74-80; в кн. «D as 
Prinzip Hoffnung» (Gesamtausgabe Bd. 5, Frankfurt, 1959), 
319.

12 «Без пристрастности в любви, где есть столь же кон­
кретный полюс ненависти, не может быть настоящей любви; 
без пристрастности революционной классовой точки зрения 
остается только идеализм, обращенный назад, вместо практики, 
обращенной вперед» (Das Prinzip Hoffnung, 318; Hartl, 80).



56
В начале сотворил Бог..

истина, но то, что впереди светится будущее, к 
которому мы движемся и которое мы сами 
творим. Поэтому, говорит он, церковью буду­
щего станет лаборатория, соборами Св. Марка
— электростанции. Тогда — утверждает он — не 

нужно будет больше отличать выходные от 
будней, не нужно будет никакой субботы, ибо 
человек во всем станет творцом самого себя. 
Он перестанет также стремиться к простому 
овладению природой или формированию при­
роды, он будет представлять саму природу как 
изменение13. Здесь с отчетливостью, какую ред­
ко встретишь, сформулировано то, что стало 
бедствием нашего времени. Некогда человек 
мог изменять в природе только определенные 
вещи. Природа как таковая была не предметом, 
но условием его деятельности. Теперь она пре­
доставлена ему сама, вся как целое, но в этом 
он внезапно обнаруживает величайшую опас­
ность для себя. Исходная точка здесь — в том

13 Соборы Св. Марка и электростанции: Das Prinzip Hoff­
nung, 928 f.; отказ от разделения дней на будни и выходные, 
там же, 1071 сл.; ср. Hartl, 109-146; в особенности 130 и 142. 
Интересный материал из области марксистских идей по это­
му вопросу см. J. Pieper, Zustimmung zur Welt. Eine Theorie 

des Festes (München, 21964), 133 слл.



учении, которое видит в творении только про- 
дукт совпадения и необходимости. В этом слу­
чае оно не имеет собственного права и от не­
го не может исходить никаких указаний. Умолк 
внутренний ритм, о котором говорит нам рас­
сказ Священного Писания, — умолк ритм покло­
нения, который есть ритм истории любви Бога 
с человеком. Впрочем, сегодня то ужасное, что 
вытекает из этого учения, стало ясно зримым 
для нас. Мы чувствуем угрозу, которая касается 
не далекого будущего, а совершенно непосредст­
венно нас самих. Смирение веры исчезло, высо­
комерие «делания» потерпело крах; так образу­
ется новая, но не менее губительная позиция -  
та, которая видит в человеке нарушителя спо­
койствия, который все ломает, который и есть 
настоящий вредитель и болезнь природы. Чело­
век уже не любит самого себя; он хотел бы 
устранить себя, чтобы природа могла вновь вы­
здороветь. Но и этим мы не восстановим на­
шего мира, ибо мы противоречим Творцу и в 
том случае, если больше не желаем человека, 
которого пожелал Он. Этим мы не можем ис­
целить природу, этим мы только разрушим са­
мих себя и тем самым творение. Мы отнимем

57
Проповедь вторая: смысл библейских рассказов о творении



58
В начале сотворил Бог..

надежду, заложенную в нем, и величие, к ко­
торому оно призвано.

Итак, остается христианский путь -  истинно 
спасительный путь. Он включает убежденность, 
что мы можем быть действительно «креативны­
ми», то есть творческими, только если мы бу­
дем таковы в единстве с Творцом мира. Мы 
можем служить земле по-настоящему, только 
если примем ее в соответствии с указанием 
Божьего слова. Но тогда мы сможем по- 
настоящему двигать вперед и совершенствовать 
самих себя и мир. «Operi Dei nihil praeponatur»
— ничто не следует предпочитать делу Божье­
му, ничто не должно ставиться выше служения 
Богу. Эти слова суть истинный закон сохране­
ния творения от ложного поклонения прогрес­
су, от поклонения изменению, которое растап­
тывает человека, и против поношения челове­
ка, которое тоже разрушает мир и творение и 
уводит их от цели. Один лишь Творец есть ис­
тинный Спаситель человека, и только если мы 
уповаем на Творца, мы на пути к спасению 
мира, человека и вещей. Аминь.



Проповедь третья

Сотворение человека

то время, когда Господь Бог создал землю и 
небо, полевого кустарника еще 

не было на земле и полевая 
трава еще не росла, ибо Господь 
Бог не посылал дождя на землю, 
и не было человека для возделы­

вания земли, но пар поднимался с 
земли и орошал все лицо земли. 
И  создал Господь Бог человека 

из праха земного, и вдунул в 
лицо его дыхание жизни, и стал 

человек душою живою. И  насадил 
Господь Бог рай в Щдеме на 

востоке, и поместил там человека, 
которого создал. И  произрастил 

Господь Бог из земли всякое 
дерево, приятное на вцц и



В начале сотворил Бог..

хорошее для пищи; и дерево 
жизни посреди рая, и дерево 

познания добра и зла (Быт 2:4-9)·

Что есть человек? Этот вопрос стоит перед 
каждым поколением людей и каждым челове­
ком в отдельности, ибо, в отличие от живот­
ных, жизнь не просто предначертана нам в го­
товом виде. То, что значит быть человеком, 
остается задачей также и для каждого из нас, 
остается призывом к свободе человека. Он 
должен разобраться в том, как быть человеком, 
должен решить, кем или чем он хочет быть 
как человек. В жизни каждого из нас, желает 
он того или нет, должен быть дан ответ на 
вопрос о том, как быть человеком.

Что есть человек? Рассказ Священного Писа­
ния о творении хочет дать нам указание на 
пути в таинственную страну человекобытия. 
Этот рассказ хочет помочь нам понять, что та­
кое замысел Бога о людях. Он хочет помочь 
нам дать на этот вопрос творческий, новый 
ответ, какого ждет Бог от каждого из нас.



1. Человек -  взятый из земли14

Проповедь третья: сотворение человека
61

Что же там говорится? Сначала сообщается, 

что Бог создал человека из земли, взятой с 
пашни. Здесь содержится одновременно призыв 
к смирению и утешение. Это призыв к смире­

нию, ибо этим сказано: ты не бог, ты не сам 
себя сотворил, и ты не распоряжаешься ми­
ром, ты ограничен в своих возможностях. Ты
-  существо смертное, как и все живущее, ты -  
лишь земля. Но это и утешение, ибо сказано и 
вот что: человек -  не демон, не бес, как мо­
жет показаться порой, не злой дух. Человек 
создан не из негативных сущностей, он вылеп­
лен из доброй Божьей земли. За этим просту­
пает еще нечто глубочайшее. Ведь нам гово­
рится здесь и то, что все люди суть земля. Не­
взирая на все различий, созданные культурой и 
историей, сохраняет силу то, что в конечном 
счете мы одно и то же, одни и те же. Здесь 
уже по сути выражена та мысль, которую

14 М ы сли , изложенные на следующих страницах, подроб­
нее представлены мною в статье Fraternité, в Dictionnaire de 

spiritualité V. 1141-1167.



62
В начале сотворил Бог..

Средние века с их ужасным опытом великих 
эпццемий чумы, опытом власти смерти, грозя­
щей каждому, выразили в «плясках смерти»: им­
ператор и нищий, господин и слуга суть в ко­
нечном счете одно, один и тот же человек, 
взяты из одной и той же земли и предназначе­
ны к тому, чтобы возвратиться в одну и ту же 
землю. Во всех опустошениях и взлетах исто­
рии человек остается одним и тем же, он ос­
тается землей, создан из нее и предназначен к 
тому, чтобы в нее вернуться.

Так становится видно одновременно и един­
ство всего человеческого рода: мы все проис­
ходим только из земли и из одной земли. Нет 
различной «крови и почвы». Нет принципиально 
разных людей, как представляли это мифы 
столь многих религий и как трактуется это в 

некоторых мировоззрениях и в наше время. 
Нет различных каст и рас, принадлежность к 
которым придавала бы людям разную ценность. 
Мы все — одно человечество, созданное из од­
ной земли Божьей. Именно эта мысль чрезвы­
чайно важна для рассказа о творении, для всей 
Библии. Против всех попыток разделения и 

превознесения людей, когда один пытается по­



Проповедь третья: сотворение человека
63

ставить себя выше других, противопоставить 
себя другим, человечество объясняется как 
единое творение Бога из единой Его земли. То, 
что сказано здесь, в начале, будет повторено 
еще раз после Потопа: в великом родословии 
Книги Бытия (10-я глава) вновь встречаем мы 
ту же мысль, что во множестве людей есть 
только один человек. Библия говорит реши­
тельное «нет» всякому расизму, всякому разде­
лению человечества.

2. Подобие Божье

Но для того, чтобы появился человек, нужно 
еще нечто другое. Основной материал — земля; 
человек создается из нее, потому что Бог вду­
вает свое дыхание в тело, сотворенное из этой 
земли. Так в мир входит божественная реаль­
ность. Первый рассказ о творении, о котором 
мы говорили в наших предыдущих размышлени­
ях, выражает то же самое в ином, уже глубже 
отрефлектированном образе. Его формула гла-



В начале сотворил Бог..,

сит: человек сотворен по образу и подобию 
Божьему (ср. 1:26 сл.). В нем соприкасаются 
небо и земля. Бог вступает в нем в свое тво­
рение: человек непосредственно связан с Бо­

гом. Он призван Им. Ветхозаветное слово Бо­
жье касается каждого человека в отдельности: 
«По имени зову Я тебя, ты Мой». Каждый чело­
век узнан и любим Богом. Каждый желанен для 
Бога. Каждый есть образ Божий. Более глубо­

кое и более великое единство человечества 
состоит в том, что каждый человек выполняет 
один проект Бога и происходит из одной 
творческой идеи Божьей. Поэтому Библия го­
ворит: кто коснется человека, тот коснется 

принадлежащего Богу (Быт 9:5). Человеческая 
жизнь стоит под особой защитой Бога, ибо 
каждый человек — как бы жалок или как бы 
возвышен он ни был, каким бы он ни был 
больным и страждущим, бесполезным или важ­
ным, родившимся или неродившимся, неизлечи­
мо больным или переполненным жизненной 
энергией -  несет в себе дыхание Божье, пото­
му что каждый есть образ Божий. Это глубо­
чайшая причина неприкосновенности человече­
ского достоинства, и на этом в конечном итоге



Проповедь третья: сотворение человека
65

основана всякая цивилизация. Где человек уже 
не рассматривается как стоящий под защитой 
Бога, как носящий в себе дыхание Божье, там 
начинаются размышления о том, что человека 
нужно оценивать исходя из его полезности. С 
этого начинается варварство, растаптывающее 
человеческое достоинство. И обратно: где это 
присутствует, там налицо высокий статус ду­
ховности и нравственности.

Судьба всех нас зависит от того, удастся ли 
защитить это нравственное достоинство чело­
века в мире техники и всех ее возможностей. 
Ибо здесь есть особое искушение. Позиция 
техники и естествознания привела к особому 
роду уверенности, такой уверенности, которая 
может быть подтверждена экспериментом и 
математической формулой. Она дала этим че­
ловеку определенную степень свободы от стра- 
ха и суеверия, определенную власть над миром. 
Но теперь налицо искушение видеть разумное, 
а значит, серьезное, только в том, что может 

быть установлено с определенностью путем 
эксперимента и расчета. А это означает, что 
нравственное и святое уже не имеют силы. 
Они оказываются отнесены к сфере иррацио­



В начале сотворил Бог..

нального, того, что должно быть преодолено. 
Но там, где человек делает это, где мы возво­
дим этику к физике, мы уничтожаем главное в 
человеке и уже не освобождаем, но разрушаем 
его. Мы должны вновь понять то, что еще бы­
ло хорошо известно и понятно Канту: есть два 
вида разума, теоретический и практический, 
как он выражается; мы можем спокойно на­
звать их физически-естественнонаучным и 

нравственно-религиозным разумом. Недопустимо 
объявлять нравственный разум, только потому 
что он иначе устроен и потому, что с его по­
мощью познание протекает иначе, чем с помо­
щью математики, чистым неразумием и суеве­

рием. Это один из видов разума, причем более 
великий, благодаря которому только и могут 
сохранить свою человечность естествознание и 
техника, благодаря которому может быть пре­
дотвращено разрушение ими человека. Уже 
Кант говорил о приоритете практического ра­
зума над теоретическим, о том, что величай­
шими, более глубокими и важными реальностя­
ми являются те, которые познает нравственный 
разум человека в его моральной свободе. Ибо 
в них, в этих реальностях, должны добавить к



Проповедь третья: сотворение человека
67

этому мы, есть пространство богоподобия, то, 
что делает человека чем-то большим, нежели 
просто «земля»15.

Сделаем следующий шаг. Существо образа 
состоит в том, что он изображает нечто. Если 
я вижу это, я узнаю, например, человека, ко­
торого он изображает, или пейзаж, или что- 
либо еще. Он указывает на нечто иное, нахо­
дящееся вне его самого. То есть главное в 
картине заключается не в том, чем она являет­
ся сама по себе -  масло, хсшст, рамка; главное 
в ней, как и в образе, заключается в том, что 
происходит указание на нечто иное, на то, чем 
образ сам не является. Так и богоподобие оз­
начает в первую очередь то, что человек не 
может быть замкнут сам в себе. Если он пыта­
ется стать таковым, то проходит мимо себя 
самого. Богоподобие означает нацеленность. 
Оно есть динамика, которая приводит человека 
в движение в направлении совсем иного. Таким 
образом, оно означает способность человека к 
определенным отношениям, способность его 
стремиться к Богу (Gottfähigkeit). Следователь­

1S См. об этом М. Kriele, Befreiung und politische Aufklä­
rung (Freiburg, 1980), в особенности 72-107.



В начале сотворил Бог..

но, наиболее человечным он становится тоща, 
когда выходит за свои рамки, когда он оказы­
вается способен сказать Богу «Ты». Да, на во­
прос: что по-настоящему отличает человека от 
животного, что совершенно новое в нем? -  
нужно ответить: он есть существо, которое 
способно мыслить Бога, он есть существо, ко­
торое умеет молиться. Он тогда глубочайшим 
образом пребывает у самого себя, когда нахо­
дит связь со своим Творцом. Поэтому богопо- 
добие означает и то, что человек есть сущест­
во слова и любви; существо движения к друго­
му, предназначенное к тому, чтобы дарить себя 
другому и истинно сохранять себя именно в 
верном дарении себя самого.

Священное Писание позволяет нам сделать 

еще один шаг вперед. Если мы вновь последуем 
основному правилу, согласно которому мы 
должны читать Ветхий и Новый Завет в един­
стве, то только из Нового Завета раскрывается 
глубочайший смысл Ветхого. В Новом Завете 
Христос становится вторым Адамом, который 
именуется последним, окончательным Адамом и 
образом Божьим (например, 1 Кор 15:44-48; 

Кол 1:15). Это значит, что только в Нем в



Проповедь третья: сотворение человека

полной мере проступает ответ на вопрос: что 
есть человек? Только в Нем проступает глубо­
чайшее содержание этого проекта. Он есть 
окончательный человек, и творение есть как 
бы предварительный набросок, предшествующий 
Ему. Таким образом, мы можем сказать: чело­
век есть существо, которое может стать бра­
том Иисуса Христа. Он есть творение, которое 
может стать единым со Христом, а тем самым 
и с самим Богом. Итак, эта связанность творе­
ния с Христом, первого Адама со вторым го­
ворит о том, что человек есть существо, нахо­
дящееся на пути, существо перехода. Он не 
есть еще он сам, ему еще только предстоит 
окончательно стать таковым. Здесь в идею тво­
рения уже проникает тайна Пасхи, тайна 
умершего пшеничного зерна. Человек должен 
стать умершим пшеничным зерном со Христом, 
чтобы он смог истинно воскреснуть, истинно 
восстать и истинно быть самим собой (ср. Ин 
12:24). Человек не может быть понят только 
из его прошлого происхождения или из того 
изолированного отрезка, который мы именуем 
настоящим. Он связан со своим будущим, толь­
ко он в полной мере проясняет то, кто он та­



70
В начале сотворил Бог..

ков (ср. 1 Ин 3:2). Мы всегда должны видеть в 
другом человеке того, с кем мне когда-то 
предстоит разделить радость Божью. Мы долж­
ны смотреть на него как на того, совместно с 
кем я призван быть членом тела Христова, с 
кем я когда-то буду сидеть за столом Авраама, 
Исаака и Иакова, за столом Иисуса Христа, 
чтобы быть его братом и с ним буду брат Ии­
суса Христа, дитя Божье.

3. Творение и эволюция

Теперь можно было бы сказать: все это 
прекрасно; но разве в конечном итоге это не 
опровергнуто нашими естественнонаучными от­
крытиями, говорящими о происхождении чело­
века из животного мира? Надо заметить, что 
более рассудительные умы давно пришли к вы­
воду, что здесь на самом деле нет «или -  или». 
Мы не можем сказать: творение или эволюция. 
Верная формула должна быть: творение и эво­
люция, ибо то и другое суть ответы на разные



Проповедь третья: сотворение человека
71

вопросы. Ведь история о земле, взятой с паш­
ни, и о дыхании Божьем, которую мы только 
что слышали, рассказывает не о том, как воз­
никает человек. Она рассказывает, что он есть. 
Она рассказывает о его наиболее внутреннем 
истоке, она проясняет замысел, скрытый в нем. 
И совсем другой подход: эволюционное учение 
пытается увидеть и описать биологические 
процессы. Но оно не может этим объяснить 
происхождения человека как «проекта», его 
внутреннего истока и его подлинного существа. 
Это означает, что мы здесь стоим перед двумя 

взаимодополняющими, а не взаимоисключающи­
ми вопросами.

Но присмотримся к этой теме несколько 
обстоятельнее, ибо и здесь ход мысли, наблю­
дающийся именно в последние два десятилетия, 
помогает нам понять внутреннее единство тво- 
рения и развития, веры и разума. Одним из 
особенно важных выводов, к которым пришел 
XIX век, было то, что он все больше стал по­
нимать историчность, становление (Geworden- 
heit) всех вещей. Он осознал, что вещи, кото­
рые мы считаем неизменными и всегда тожде­
ственными себе, суть продукт долгого станов­



72
В начале сотворил Бог...

ления (Werden). Это касается сферы человече­
ского, но это касается и сферы природы. Ста­
ло ясно, что вселенная -  не какой-то большой 
ящик, в который все положили в готовом ви­
де, но ее, скорее, можно сравнить с живым 
деревом, находящимся в процессе роста и ста­
новления, которое постепенно все выше уст­
ремляет в небо свои ветви. Этот общий вывод 
зачастую толковался и толкуется достаточно 
фантастически, но с прогрессом исследований 
постепенно все больше проясняется то, как 
надо его правильно понимать. Я хотел бы ска­
зать нечто об этом, следуя Жаку Моно, кото­
рый, с одной стороны, как ученый высокого 
ранга, а с другой -  решительный борец про­
тив всякой веры в творение может быть опре­
деленно признан надежным свидетелем16.

16 При этом я сознаю, что со времени выхода книги Моно 
дискуссия не только развивалась, но что произошел настоя­
щий взрыв публикаций на эту тему, которая обсуждается в 
различных направлениях и с новыми эмпирическими выво­
дами и, что самое главное, также с новых теоретических по­
зиций. Сошлюсь лишь на наиболее известные в Германии 
публикации М. Eigen -  R. Winkler, Das Spiel (München, 
41990); R. Riedl, Strategie der Genesis (München, s1986); он 
же, Biologie der Erkenntnis (Berlin, 31981); кроме того, на 
R. Spaemann -  R. Löw, Die Frage Wozu? (München, 3l9 9 l);



Проповедь третья: сотворение человека
73

Прежде всего, мне представляются важными 
два принципиальных уточнения, которые выявил 
Моно. Первое таково: в реальности существует 
не только необходимое. Невозможно выстраи­
вать все в мире в некую последовательность и 
возводить одно к другому с безусловной необ­
ходимостью, как этого хотелось еще Лапласу и 
как пытался измыслить Гегель. Нет такой фор­

мулы, которой бы с неизбежностью определя­
лось все. В мире, говорит Моно, есть не только 
необходимость, но и случайность (мы бы как 
христиане сделали еще один шаг и сказали: 
есть свобода). Он указывает на то, что сущест­
вуют две особые реальности, которых не долж­
но было быть: они могли быть, но не должны 
были. Одна из них — жизнь. Согласно имекяцим-

R. Spaemann -  R. Löw (изд.), Evolutionstheorie und menschli­
ches Selbstverständnis ( Civita^Resultate, Bd. 6, 1985). В про­
поведях, разумеется, невозможно было входить в дискуссии о 
научных деталях, но требовалось выяснить основные линии 
постановки вопроса, а также границы и связи отдельных ме­
тодов и уровней познания, соответствующих отдельным наукам. 
Именно для этого работа Моно показалась мне ввиду точности 
и ясности его аргументации наилучшим исходным пунктом. В 
том, что касается прежде всего взаимоотношения эмпирии и 
философии, его, как мне представляется, не превзошла в ме­
тодической строгости ни одна из последующих публикаций.



74
В начале сотворил Бог..

ся физическим законам, жизнь могла возникнуть, 
но не обязательно должна была. Более того, он 
добавляет: было весьма мало вероятно, чтобы 
это произошло. Математическая вероятность 
была почти равна нулю, так что можно пред­
полагать, что только в этот единственный раз, 
на нашей Земле, совершилось это весьма мало­
вероятное событие: возникла жизнь17.

Второе, что могло быть, но не должно бы­
ло, это таинственное существо -  человек. Но 
он уже настолько маловероятен, что Моно как 
представитель естественных наук констатирует: 
при такой степени невероятности только один 
раз могло произойти, чтобы возникло такое 
существо. Мы вытянули в лотерею счастливый 
билет и должны смотреть на себя как на того, 
кто неожиданно выиграл миллиард18. Так выра­

17 Ср. Monod, указ. соч. 52 слл.; 128 сл.
18 Там же, 129: «Современному естествознанию неиз­

вестна необходимая предопределенность... Это (т. е. воз­
никновение человека) есть еще одно уникальное событие, 
которое уже тем самым должно предостеречь нас от всякого 
одностороннего антропоцентризма. Если оно настолько 
уникально как явление жизни, то потому, что до своего воз­
никновения оно было столь же невероятным. Универсум не 
носил в себе жизни, и биосфера не носила в себе человека. 
При розыгрыше нам выпал «счастливый билет».



Проповедь третья: сотворение человека
75

жает он на своем атеистическом языке то, что 
вера веками называла «контингентностью» чело­
века и что стало для веры молитвой: меня не 
должно было быть, но я есть, и это Ты, Боже, 
пожелал меня. Только Моно ставит на место 
Божьей воли случай, лотерею, произведшую 
нас на свет. Если бы это было так, то встал бы 
вопрос: можно ли в действительности утвер­
ждать, что это был счастливый жребий? Один 
водитель такси недавно сказал мне в разговоре, 
что все большее число молодых людей говорит: 
меня ведь не спрашивали, хочу ли я родиться. 
А один учитель сказал мне, что он захотел по­
будить кого-то из детей к большей благодарно­
сти по отношению к родителям, заметив ему: 
«Ты ведь должен благодарить их за то, что ты 
живешь!» Но ребенок ответил на это: «За это я 
никак не могу их поблагодарить». Он не видел 
счастливого жребия в том, чтобы быть челове­

ком. И в самом деле, если это только слепой 
случай бросил нас в море пустоты, то есть 
достаточно оснований считать это скорее не­
счастным жребием. Только если мы знаем, что 
есть Тот, кто не бросал слепого жребия, что 
мы появились не случайно, а из свободы и из



76
В начале сотворил Бог..,

любви, то мы, не необходимые, можем быть 
благодарны за эту свободу и с благодарностью 
сознавать, что это ведь дар — быть человеком.

Подойдем теперь непосредственно к вопросу 
о развитии и его механизмах. Открытия мик­
робиологии и биохимии произвели здесь на­
стоящий переворот. Все глубже проникают они 
в интимнейшую тайну жизни, стремятся рас­
шифровать ее тайный язык и познать, что же 
это, собственно, такое: жизнь. При этом они 
пришли к пониманию, что организм и машину 
во многих отношениях вполне можно сравнить 
друг с другом. У  них обоих общее то, что они 
осуществляют проект, обдуманный и разумный 
план, обладающий внутренней логикой. Их 
функционирование основано на точно проду­
манной конструкции, которая поэтому может 
быть прослежена мыслью. Но наряду с этим 
общим имеются и различия. Первое, которое 
еще не столь важно, можно описать следую­
щим образом: организм как проект гораздо 
умнее и смелее, чем самые утонченные маши­
ны. По сравнению с организмом как проектом 
они продуманы и сконструированы неумело. 
Второе различие более глубокое: организм как 
проект приводит себя в действие сам, изнутри,



Проповедь третья: сотворение человека
77

в отличие от машины, которая должна приво- 
диться в действие кем-то, извне. И наконец, 
третье различие: организм как проект способен 
к репродукции себя самого, он может обновлять 
и продолжать тот проект, которым является 
сам. Иначе говоря: у него есть способность к 
продолжению рода, в котором опять-таки про­
является такое живое, гармоничное целое19.

Здесь проявляется нечто совершенно неожи­
данное и очень важное, о чем Моно говорит 
как о платонической стороне мира. Это зна­
чит: существует не просто становление, в 
котором все постоянно изменяется, но есть 
постоянное, все время продолжающиеся идеи, 
которые озаряют реальность своим светом и 
являются ее постоянными руководящими прин­
ципами. Есть постоянное, и оно устроено так, 
что каждый организм должен строго воспроиз­
водить свой образец, тот проект, которым он 
является. Каждый оргайизм устроен, по выра­
жению Моно, консервативно. Он точно вос­
производит себя в продолжении рода. Моно 
формулирует в соответствии с этим так: для 
современной биологии эволюция не есть свой­
ство живых существ, но свойство их состоит

19 Monod, там же, 23-37.



78
В начале сотворил Бог...

как раз в том, что они неизменны: они пере- 
дают себя дальше, их проект сохраняется20.

Моно затем все же находит путь для эволю­
ции, констатируя, что при передаче проекта 
могут происходить ошибки. А поскольку при­
рода консервативна, то ошибка, раз появив­
шись, передается с этого времени дальше. Та­
кие ошибки могут суммироваться, а из суммы 
ошибок могут возникать новые. И теперь сле­
дует поразительный вывод: таким путем возник 
весь мир живущего, так возник человек. Мы 
продукт случайных ошибок21.

20 Там же, 99: «Моему поколению выпала честь открыть 
квазиидентичность клеточной химии во всей биосфере. С 
1950 г. люди были в этом уверены, и всякая новая публикация 
приносила подтверждение. Надежды убежденнейших "пла­
тоников" больше чем исполнились». 104 ел.: «Следователь­
но, вся система полностью консервативна, строго замкнута в 
себе и абсолютно неспособна воспринять какой-либо совет 
из внешнего мира... Она носит в корне картезианский, а не 
гегельянский характер...»

21 Monod, там же 105 слл. Итог подведен на с. 110: «Неко­
торые выдающиеся умы еще и сегодня не хотят принять, а по­
рой и понять того, что только выборка из звуков-помех могла 
произвести весь концерт наделенной жизнью природы». Было 
бы легко показать, что теории игры Эйгена, которые пытаются 
все же придать какую-то логичность случаю, в действительности 
не вводят никаких новых факторов, а значит, скорее затемняют 
констатации Моно, чем углубляют или дополняют их.



Проповедь третья: сотворение человека
79

Что должны мы сказать в ответ? Какие фак­
торы обусловливают в частностях рост дерева 
и произрастание из него новых ветвей, должно 
выяснять естествознание. Это не вопрос веры. 
Но мы вправе и обязаны иметь смелость ска­
зать: великие проекты живого не есть продукт 
случайности и ошибки. Они также и не про­
дукты селекции, которой приписываются пре­
дикаты Бога; эти предикаты нелогичны и нена­
учны: при таком их употреблении они пред­
ставляют собой современный миф. Великие 
проекты живого указывают на творческий ра­
зум, они показывают нам творческий дух, и 
сегодня эта ясность сияет таким ярким светом, 
как никогда прежде. Поэтому мы сегодня име­
ем право с новой очевидностью и радостью 
сказать: Да, человек — это проект Бога. Только 
Творческий Дух был достаточно силен, велик и 
смел для того, чтобы "измыслить этот проект. 
Человек — не ошибка, он желанен, он — плод 
любви. Он может открывать в себе самом, в 
том смелом проекте, который он есть, язык 
Творческого Духа, говорящего с ним и дающе­
го ему отваги сказать: Да, Отче, Ты меня по­

желал.



В начале сотворил Бог..,

После того как римские солдаты предали 
Иисуса бичеванию, увенчали Его терниями и 
издевательски облачили в пурпурную одежду, 
они отвели Его обратно к Пилату. Этот мате­
рый солдафон был явно потрясен вццом изуве­
ченного, разбитого Человека. Он поставил Его 
перед толпой, пытаясь вызвать у нее сожале­
ние, и произнес: «Idu ho anthroposf>, «Ecce ho­
mo — мы обычно переводим эти слова: «Смот­
рите, какой человек (ein Mensch)». Но точнее 
было бы перевести с греческого: «Смотрите, 
это Человек (der Mensch)!» В устах Пилата это 
было циничным высказыванием, имевшим смысл: 
мы гордимся званием человек, а вот, посмот­
рите, вот этот червь — это человек! Как он 
презренен, как он мал. Но евангелист Иоанн 
все же услышал в словах циника пророчество 
и так передал их христианству. Да, Пилат прав, 
хочет он сказать: Смотрите, это Человек! По 
Нему, Иисусу Христу, можем мы понять, что 
есть человек, проект Бога, и как мы обраща­
емся с ним. Изуродованный Иисус показывает 

нам, как жесток, как ничтожен, как низок 
может быть человек. В Нем можем мы читать 
историю человеческой ненависти и греха. Но в



Проповедь третья: сотворение человека
81

Нем и Его страдающей за нас любви мы можем 
еще более прочесть ответ Бога: Да, это Чело­
век, любимый Богом вплоть до самого праха, 
так любимый Богом, что Он идет за ним до 
последних смертных страданий. Даже в послед­
нем унижении остается он тем, кого призвал 
Бог, остается братом Иисуса Христа и тем са­
мым призван к участию в вечной любви Божь­
ей. Вопрос: «Что есть человек?» находит свой 
ответ в следовании за Иисусом Христом. Идя 
за Ним, мы день за днем можем в терпении 
любви и страдания учиться с Ним тому, что 
есть человек, и становиться людьми.

Так давайте же в это великопостное время 
смотреть на Него, поставленного пред нами 
Пилатом, поставленного пред нами Церковью. 
Он -  Человек. Будем просить Его, чтобы Он 
научил нас стать и быть истинными людьми. 
Аминь.



Проповедь четвертая

Грех и спасение

Змей был хитрее всех зверей полевых, 
которых создал Господь Бог. И  
сказал змей жене: подлинно ли 

сказал Бог: «не ешьте ни от 
какого дерева в раю?» И  сказала 

жена змею: плоды с дерев мы 
можем есть, только плодов 
дерева, которое среди рая, 

сказал Бог, не ешьте их и не 
прикасайтесь к ним, чтобы вам 

не умереть. И  сказал змей жене: 
нет, не умрете, но знает Бог, 

что в день, в который вы вку­
сите их, откроются глаза ваши, 
и вы будете, как боги, знающие 

добро и зло. И  увидела жена, 
что дерево хорошо для пищи, и



Проповедь четвертая: грех и спасение

что оно приятно для глаз и 
вожделенно, потому что дает 
знание; и взяла плодов его и 

ела; и дала также мужу своему, 
и он ел. И  открылись глаза у  
них обоих, и узнали они, что 

наги, и сшили смоковные листья, 
и сделали себе опоясания. 

И услышали голос Господа Бога, 
ходящего в раю во время про­

хлады дня; и скрылся Адам и 
жена его от лица Господа Бога 
между деревьями рая. И воззвал 

Господь Бог к Адаму и сказал 
ему: Где ты? Он сказал: голос 

Твой я услышал в раю, и убоял­
ся, потому что я наг, и скрылся. 

И сказал Бог: кто сказал тебе, 
что ты наг? не ел ли ты от 

дерева, с которого Я запретил 
тебе есть? Адам сказал: жена, 

которую Ты мне дал, она дала 
мне от дерева, и я ел. И  сказал 
Господь Бог... Адаму: за то, что 
ты послушал голоса жены твоей



В начале сотворил Бог..,

и ел от дерева, о котором Я 
заповедовал тебе, сказав: «не 

ешь от него», проклята земля за 
тебя; со скорбью будешь питать­

ся от нее во все дни жизни 
твоей; терние и волчцы произ­

растит она тебе; и будешь 
питаться полевою травою; в 

поте лица твоего будешь есть 
хлеб, доколе не возвратишься в 
землю, из которой ты взят, ибо 

прах ты и в прах возвратишь­
ся... И  выслал его Господь из 

сада Едемского, чтобы возделы­
вать землю, из которой он взят. 

И  изгнал Адама, и поставил на 
востоке у  сада Едемского 

херувима и пламенный меч 
обращающийся, чтобы охранять 

путь к дереву жизни 
СБыт 3:1-12,17-19,23-24).



1. Тема греха22

Проповедь четвертая: грех и спасение
85

Когда после окончания епископского синода, 
посвященного теме семьи, мы обсуждали в ма­
лом кругу возможные темы для следующего 
синода, то обратили внимание на слова Иисуса, 
в которых Марк в начале своего Евангелия 
суммирует все учение Иисуса: «Исполнилось 
время и приблизилось Царствие Божие: покай­
тесь и веруйте в Евангелие». Один из еписко­
пов задумался над этими словами и сказал, что 
у него такое впечатление, что мы уже давно 
преподносим учение Иисуса, суммированное 
таким образом, в усеченном вцде. Мы очень 
охотно и много говорим о евангелизации, о 
Благой вести, стремясь сделать христианство 
привлекательным для людей. Но мало кто ре­
шается, так говорил этот епископ, произнести 
пророческие слова: Покайтесь! Мало кто реша­
ется в наше время повторить этот элементар­
ный призыв Евангелия, которым Господь побу­

22 Важными мыслями для этой проповеди я обязан работе 
Й. Пипера «О  понятии греха» (J. Pieper, Über den Begriff der 
Sünde, München, 1977).



В начале сотворил Бог..,

ждает нас, каждого лично увидеть в себе 
грешника, виноватого, покаяться, стать другим. 
Затем наш собрат заметил еще, что наша хри­
стианская проповедь представляется ему магни­
тофонной записью симфонии, от которой от­
резали начальные такты с основной темой, так 
что вся композиция приобрела ущербный ха­
рактер, ибо все ее дальнейшее содержание 
стало непонятным. Этим была затронута боль­
ная тема той духовно-исторической ситуации, в 
которой мы пребываем. Тема греха стала од­
ной из тех, которые в наши дни постоянно за­
малчиваются. Религиозная проповедь пытается 
по возможности избежать ее. Театр и кино 
используют слово «грех» в ироническом смысле 
или как развлекательный элемент. Социология 
и психология пытаются разоблачить это поня­
тие как иллюзию или комплекс. Даже право 
все в большей степени стремится обойтись без 
идеи вины. Оно предпочитает пользоваться со­
циологической фигурой, переводящей идею до­

бра и зла на язык статистики и различающей 
вместо этого между нормальным поведением и 
отклонениями от нормы. При этом не скрыва­
ют и того, что статистические пропорции мо­



Проповедь четвертая: грех и спасение
87

гут меняться: то, что сегодня представляет со- 

бой отклонение, может когда-нибудь стать пра­
вилом, более того, быть может, даже нужно 
стремиться к тому, чтобы сделать отклонение 
нормой. Такой перенос всего этого вопроса в 
область количественного тем самым вообще 
упраздняет идею морали. Это и логично, если 
отсутствует заранее установленная мера для 
человеческих поступков, которая не изобрета­
ется нами, но следует из внутренней благости 
творения.

Здесь мы уже подошли к самому центру 
происходящего. Нынешний человек не знает 
меры, да он и не желает ее знать, ибо увидел 

бы в ней угрозу для своей свободы. Уместно 
вспомнить слова французской еврейки Симоны 
Вейль, сказавшей однажды: «Опыт добра обре­
тается только тоща, когда его делаешь... Когда 
делаешь зло, то его не узнаешь -  ведь зло бо­
ится света»23. Добро мы познаем только тогда,

23 Schweikraft und Gnade (München, 3198l), 101 ca.; 

Pieper, там же, 69; Пипер обращает здесь же внимание на 
слова Гёте, согласно которым мы «не (можем) увидеть 
ошибки, пока не избавимся от нее» (Dichtung und Wahrheit, 
2, 8).



В начале сотворил Бог...

когда делаем его. Зло мы познаем только то­
ща, коща его не делаем.

Так тема греха была оттеснена на задний 
план, но во всех отношениях проявляется с 
другой стороны, так что она оказалась именно 
только оттесненной, но продолжает существо­
вать реально. Характерным примером представ­
ляется мне растущая в нашем обществе агрес­
сивность, которая может проявиться в любой 
момент, эта постоянная готовность обругать 
другого человека, увидеть в нем виноватого в 
собственном несчастье, заклеймить общество и 
желать изменить мир с помощью насилия. Мне 
кажется, что все это можно понять только как 
выражение вытесненной истины, которую чело­
век не желает воспринимать, -  истины вины. 
Она все же осталась тут, и человеку прихо­
дится нападать на нее и растаптывать. Из-за 

того, что человек может вытеснить истину, но 
не устранить ее, и потому, что он страдает от 
вытесненной истины, — из-за этого одна из за­
дач Святого Духа состоит в том, чтобы «обли­

чить мир в грехе» (Ин 16:8-9). Речь вдет не о 
том, чтобы отравить жизнь человека, поставив 
его в стесненное положение путем запретов и



Проповедь четвертая: грех и спасение

отказов, но лишь о том, чтобы привести его к 

истине и тем спасти. Человек может достичь 
спасения только, если придет к истине, если 
перестанет вытеснять и топтать ее. Третья гла­
ва Книги Бытия, предпосланная нашему рассу­

ждению, есть часть этого действия Святого Ду­
ха, проходящего через историю. Это действие 
обличает мир и нас в грехе, не для того чтобы 
унизить, но чтобы привести нас к истине, ис­
целить, чтобы «избавить» нас.

2. Границы и свобода человека

Этот текст рассказывает свою истину, превос­
ходящую наше понимание, прежде всего, в 
двух великих образах: Образе сада, к которому 
относится образ дерева, и образе змея. Сад -  
это символ мира, который представляет собой 
не какое-то дикое место, опасное и угрожаю­
щее для человека, но его родину, которая его 
укрывает, питает и лелеет. Это символ мира, 
который несет черты Духа, мира, который со­



В начале сотворил Бог..

ответствует воле Творца. Таким образом, два 
течения сливаются здесь. Одно говорит о том, 
что человек не эксплуатирует мир, не желает 
сделать его своей частной собственностью, не 
связанной с волей сотворившего его Бога, но 
видит в мире дар Творца и делает из него то, 
доя чего он сотворен. В этом, в свою очередь, 
проявляется то, что мир, пребывающий в един­

стве со своим Господом, не есть угроза, но 
подарок, знак спасительной и объединяющей 
благости Божьей.

Образ змея взят из восточных культов пло­
дородия. Поэтому в первую очередь он симво­
лизирует эти религии плодородия, бывшие ве­
ками главным искушением для Израиля, опас­
ностью оставить завет с Богом и окунуться в 
религиозное окружение той эпохи. Через эти 
восточные культы змей говорит человеку: не 
связывайся с этим далеким Богом, который ни­
чего тебе не может дать. Не держись за этот 
союз, который так далек от тебя и навязывает 
тебе такие границы. Окунись в поток жизни, в 
его опьянение, в его экстаз, тогда ты сам



Проповедь четвертая: грех и спасение
91

сможешь участвовать в реальности жизни и в 

бессмертии24.
В эпоху, коща рассказ о рае обрел свою 

окончательную литературную форму, существо­
вала колоссальная опасность, что Израиль пе­
реймет от этих религий близость, пленяющую 
чувства и дух, и представляющийся таким дале­
ким Бог провозвестия и творения от этого ис­
чезнет и забудется. На фоне истории, извест­
ной нам, например, по рассказам о пророке 
Илии, можно намного лучше понять этот текст. 
«И увидела Ева, что дерево хорошо для пищи, 
и что оно приятно для глаз и вожделенно, по­
тому что дает знание» (Быт 3:6). Змея была в 
этой религиозности символом мудрости, гос­
подствующей над миром, и плодородия, в ко­
тором человек ныряет в божественный поток 
жизни, на мгновение сознавая свою сплавлен- 
ность с его божественной силой. Так змея ста­

24 О религиозно-исторической основе образа змея см. в 
особенности J. Scharbert, указ. соч., 55; подробно (хотя и не 
всегда убедительно) CI. Westermann, указ. соч., 323-328; 
Г. фон Рад не рассматривает в своем толковании подробно 
образ змея, но очень красиво называет центром искушения 
«выход человеческой воли за рамки, поставленные ей Богом 
в Его творении» (63).



92
В начале сотворил Бог..

новится еще и символом привлекательности 
этих религий для Израиля в ее конкуренции с 
таинственностью Бога Завета.

Священное Писание изображает искушение 
Адама, вообще сущность искушения и греха во 
все времена в зеркале искушения Израиля. 
Оно начинается не с отрицания Бога, с паде­
ния в открытый атеизм. Змей не отрицает Бо­
га, он начинает с вполне осмысленного, каза­
лось бы, «информативного» вопроса, который, 
однако, в действительности содержит инсинуа­
цию и впутывает в нее человека, подменяя до­
верие недоверием: «Вам нельзя есть ни от ка­
кого дерева в раю?» Начинается все не с отри­
цания Бога, а с подозрительного отношения к 
Его завету, к сообществу веры, молитвы, запо­
ведей, в которое вводит нашу жизнь завет с 
Богом. Ведь так много убедительности всегда, 
когда завет ставят под подозрение, возбуждают 
к нему недоверие, заявляют об ущемлении сво­
боды и изображают покорность завету кабалой, 
отрезающей нас от настоящих обетований жиз­
ни. Так легко уговорить человека, что этот 
завет есть не подарок, но выражение зависти к 
человеку, что он лишает его свободы и цен-



Проповедь четвертая: грех и спасение
93

нейших в жизни вещей. С этим подозрением в 
отношении завета человек оказывается на пути 
к построению своего собственного мира. Ина­
че говоря, в этом заключается предложение к 
человеку, что он не должен принимать ограни­
чений своего существа, что он не должен рас­
сматривать границу между добром и злом, во­
обще нравственную границу как ограничение 

себя самого, но должен и может просто осво­
бодиться, отказавшись ее соблюдать25.

Это подозрение в отношении завета и свя­
занное с ним приглашение человека к освобо­
ждению от его границ во множестве вариантов 
проходит через всю историю, оно определяет 
собой и панораму нашего времени26. Я назову 
лишь два варианта: эстетический и техниче­
ский. Начнем с эстетического способа. Тут все 
начинается с вопроса: на что имеет право ис­
кусство? Ответ кажется очень простым: оно

25 Ср. с этим толкованием в особенности G. von Rad, указ. 
соч., 61-64; родственные размышления в краткой форме 
можно найти в J. Auer, Die Welt -  Gottes Schöpfung (Regens­
burg, I1983), 527 сл.

26 Следующие размышления основываются на обстоя­
тельных рассуждениях о понятии греха в J. Pieper, указ. соч., 
27-47.



В начале сотворил Бог..,

имеет право на все, на что оно художественно 

способно. У него может быть лишь одно пра­
вило: оно само, художественное умение. И 
может быть только одно его нарушение: худо­
жественный порок, художественная несостоя­
тельность. Следовательно, нет хороших и пло­
хих книг, а есть только хорошо и плохо напи­
санные книги, только хорошо и плохо сделан­
ные фильмы и т.д. Получается, что не доброе, 
нравственное котируется здесь, а только искус­
ность, ведь искусство происходит от слова «ис­
кусный», «искушенный» (так утверждают), а все 
остальное -  насилие. Как это убедительно звучит! 
Но в таком случае, если быть последовательны­
ми, это означает, что существует пространство, 
в котором человек может выйти за свои грани­
цы: если он создает искусство, то тем самым 
создает и свои границы и может все, на что в 
принципе способен. А это значит, что мерой чело­
века становится только его умение, искусность, а 
не бытие, не добро и зло. Что он может, на то 
он и имеет право -  если все это так.

Что это означает, мы видим гораздо яснее 
на примере второго варианта, технического, 
который по сути является развитием той же



Проповедь четвертая: грех и спасение

самой мысли, ибо и слово «техне» означает по- 
нашему «искусство». Поэтому и здесь вопрос 
стоит так же: на что имеет право техника? 
Очень долгое время казалось совершенно яс­
ным: она имеет право на то, что она может; 
единственный порок, который тут может быть, 
это порок неумения. Роберт Оппенгеймер рас­
сказывает, что, когда выяснилась возможность 
создания атомной бомбы, то для них, физиков- 
атомщиков, стало технически привлекательным 
(technically sweet), действовало на них как маг­
нит, неумолимо тянущий их за собой, то, что 
технически возможно, то, что люди могут, они 
должны и хотеть, и делать. Последний комен­

дант Освенцима Хёсс писал в своем дневнике, 
что лагерь уничтожения был невероятным дос­
тижением техники. Нужно было учесть график 
министерства, вместимость крематориев и ско- 
рость сгорания, и все это требовалось органи­
зовать так, чтобы оно функционировало беспе­
ребойно, что представляло собой увлекательное 
занятие и логичную программу, которая сама 
себя этим оправдывала27. Таких примеров можно

27 Оба примера взяты из книги Pieper, указ. соч., 38 и 41.



В начале сотворил Бог..

было бы привести еще множество. Все произ­
водство ужасного, чье непрерывное нарастание 
мы сегодня растерянно и, даже в конечном 
итоге, беспомощно наблюдаем, имеет одну об­
щую основу. Но последствия применения этого 
принципа должны нам сегодня наконец прояс­
нить, что он есть обман Сатаны, желающего 
разрушить человека и разрушить мир. Мы 
должны понять, что человек никогда не может 
уйти в пространство чистого искусства. Во 
всем, что он делает, он делает себя самого. 
Поэтому и он сам, и творение, и его добро и 
зло всегда присутствуют как его мера, а если 
он отрицает эту меру, то обманывает самого 
себя. Он не освобождает себя, но выступает 
против истины, а значит, разрушает себя и 
разрушает мир.

Итак, вот то первое и основополагающее, 
что говорит нам история Адама о сущности 
человеческого греха, а тем самым о всем нашем 
бытии. Поредок завета ставится под подозре­
ние. Близкий Бог Завета, а с ним -  граница 
между добром и злом, внутренняя мера чело­
вечности, тварносгь. Исходя из этого, мы можем 
сказать так: глубочайшее содержание греха в



Проповедь четвертая: грех и спасение
97

том, что человек хочет отрицать свою твар- 

ность, ибо он не желает принять той меры и 
той границы, которые в нем заложены. Он не 
хочет быть тварным, не хочет быть измерен­
ным, не хочет быть зависимым. Он понимает 
свою зависимость от творческой любви Бога 
как порядок, установленный кем-то чужим. А 
такой порядок есть рабство, от рабства же 
нужно освободиться. Так человек сам хочет 
стать богом. И там, где он делает такую по­
пытку, изменяется все. Изменяется отношение 
человека к самому себе, изменяется отношение 
к другому: для того, кто хочет быть богом, 
другой тоже становится границей, конкурен­
том, угрозой. Отношения с ним превращаются 
во взаимные обвинения и в борьбу, как это 
мастерски представляет история рая в разговоре 

Адама и Евы (Быт 3:8-13). Наконец, отношение 
к миру меняется таким образом, что оно пре­
вращается в отношение растаптывания и экс­
плуатации. Человек, видящий в своей зависимо­
сти от высшей Любви рабство и отрицающий 
свою истину — свою тварность, не становится 
свободным, но разрушает истину и любовь. Он 
не сделает себя богом — этого он не может,



В начале сотворил Бог..

он становится лжебогом, рабом своего «искус­
ства», которое его разлагает. Грех — это стано­
вится теперь очевидным -  есть по своей сути 
отказ от истины. Теперь мы можем понять и 
то, что значат эти таинственные слова: «Если 
вы вкусите этих плодов (т.е. если отвергнете 
границу, отвергнете измеренность), то умрете» 
(ср. Быт 3:3). Это означает: человек, отрицаю­
щий границу между добром и злом, внутрен­
нюю меру творения, отрицает истину. Он жи­
вет в неистине, в нереальности. Его жизнь 
становится кажимостью, он находится под вла­
стью смерти. Мы, в значительной мере пребы­
вающие в таком мире неистин, нежизни, знаем, 
как сильна власть смерти, которая делает саму 
жизнь отрицанием, мертвым бытием.

3. Первородный грех

В рассказе Книги Бытия, который мы рассмат­
риваем, к этому сущностному описанию греха 
добавляется еще одна важная черта. Грех опи­



Проповедь четвертая: грех и спасение

сывается не вообще, как некая абстрактная 
возможность, но как факт, как чей-то грех -  
грех Адама, который стоит в начале человече­
ства и от которого исходит история греха. 
Этот рассказ говорит нам: грех производит 
грех и все грехи истории связаны, таким обра­
зом, друг с другом. Богословие изобрело для 
описания этого обстоятельства термин «перво­
родный» или «наследственный грех», который 
неточен и вызывает недоразумение. Что это 
такое? Для нас сегодня совершенно чуждо, да­
же абсурдно утверждать наследственность гре­
ха, ибо грех, по нашему представлению, может 
быть только самым личным, ибо Бог -  это ведь 
не начальник концлагеря, в который сажают 
членов семей арестованных, но Он есть сво­
бодный Бог любви, зовущий каждого человека 
по имени. Что же тогда такое «первородный 
грех», если мы хотим верно истолковать это 
понятие?

Чтобы найти ответ на этот вопрос, необхо­
димо ни много ни мало опять-таки научиться 
лучше понимать человека. Мы должны уяснить, 
что ни один человек не замкнут в себе самом, 
что ни один не может жить сам по себе и для



100
В начале сотворил Бог..

себя самого. Мы принимаем нашу жизнь не 
только в момент рождения, но каждый день 
получаем ее извне, от другого, от того, что не 
есть мое «я» и в то же время с ним связано. 
Человек имеет свое «я» не только в себе са­
мом, но и вне себя: он живет в тех, кого он 
любит, в тех, кем он живет и для кого он жи­
вет. Человек есть направленность, и он облада­
ет своей жизнью, самим собой только путем 
отношений с другими. Я один вовсе не есть «я», 
«мною самим» я становлюсь только в «тебе» и с 
«тобой». Подлинно быть человеком -  это значит 

находиться в отношении любви, быть «от» дру­
гого и «для» другого. А грех означает: нару­
шать или разрушать отношение. Грех есть от­
рицание отношения, ибо он хочет сделать че­
ловека богом. Грех есть утрата отношения, на­
рушение отношения, и потому он тоже не за­
ключен в рамки отдельного «я». Если я разру­
шаю отношение, то этот процесс -  процесс 
греха — затрагивает и других носителей отно­
шения, затрагивает все в целом. Поэтому это 
всегда прегрешение, касающееся и другого, из­
меняющее мир и вредящее ему. Поскольку это 
так, верно следующее утверждение: если взаи­



Проповедь четвертая: грех и спасение
101

мосвязь человеческого бытия нарушается с са­
мого начала, то с этих пор каждый человек 
вступает в мир, определенный этим нарушени­
ем отношения. Вместе с человеческим бытием, 
которое само по себе благо, он одновременно 
вступает в мир, поврежденный грехом. Каждый 
из нас вступает в такое переплетение, где от­
ношения искажены. Поэтому каждый уже с са­
мого начала пребывает в нарушенных отноше­
ниях, не получает их такими, какими им сле­
довало бы быть. Грех нападает на человека, и 
человек превращается в одного из совершаю­
щих его. Тогда становится ясно, что человек 
не может спасти себя сам. Ведь ложность его 
бытия состоит именно в том, что ему нужен 
только он сам. Спастись, то есть обрести сво­
боду и истину, мы можем только в том случае, 
если прекратим желать быть богами, если от- 
кажемся от безумного стремления к автономии 
и автаркии. Мы всегда можем только быть спа­
сенными, то есть мы становимся самими собой, 
если мы обретаем и принимаем верные отно­
шения. Но наши межчеловеческие отношения 
зависят от того, чтобы повсюду соблюдалась 
мера тварности, и именно здесь происходит



102
В начале сотворил Бог..

нарушение. А если отношение тварности нару­
шено, то нашим спасителем может стать толь­
ко Творец. Мы можем быть спасены только в 
том случае, если Тот, от кого мы себя отреза­
ли, вновь подойдет к нам и протянет нам руку. 
Только быть любимым — значит быть спасен­
ным, и только Любовь Божья может очистить 
нарушенную человеческую любовь, восстановить 
нарушенную в своей основе систему отноше­
ний.

4. Ответ Нового Завета

Так ветхозаветный рассказ о начале человека с 
вопрошанием и надеждой выходит за собствен­
ные рамки и ведет нас к Тому, в ком Бог вы­
терпел нашу необузданность, нашу безмерность, 
вошел в нашу меру, чтобы вновь вернуть нас к 
самим себе. Короче и убедительнее всего но­
возаветный ответ на вопрос о грехопадении 
живет в гимне, который Павел не сочинил сам, 
но включил во вторую главу своего Послания



Проповедь четвертая: грех и спасение
103

к Филиппийцам. Поэтому церковная литургия 
по праву поставила этот текст в центр бого­
служения Страстной недели, самого святого 
времени церковного года. «В вас должны быть 
те же чувствования, какие и во Христе Иису­
се. Он, будучи образом Божиим (равным Богу), 
не почитал хищением быть равным Богу; но 
уничижил себя самого, приняв образ раба, сде­
лавшись подобным человекам и по виду став 
как человек; смирил себя, быв послушным даже 
до смерти, и смерти крестной. Посему и Бог 
превознес Его и дал Ему имя выше всякого 
имени, дабы пред именем Иисуса преклонилось 
всякое колено небесных, земных и преиспод­
них, и всякий язык исповедал, что Господь Ии­
сус Христос в славу Бога Отца» (Флп 2:5-11; 

ср. Ис 45:23).
Этот чрезвычайно богатый и глубокий текст 

мы не можем рассматривать здесь подробно, 
но хотим ограничиться его связью с историей 
грехопадения, на которую он явно указывает, 
хотя и имеет в виду, вероятно, несколько иную 
его версию, чем рассказанная в Быт 3 (ср., на-



В начале сотворил Бог..,

пример, Иов 15:7 сл.)28. Иисус Христос прохо­
дит путь, обратный пути Адама. В отличие от 
Адама Он действительно «как Бог». Но это бы­
тие, это богоравенство есть сыновство и тем 

самым в полной мере отношение. «Сын сам от 
себя ничего не творит». А потому истинно Бо­
горавный не цепляется за свою автономию, за 
безграничность своего умения и желания. Он 
вдет обратным путем: Он становится полностью 
зависимым, становится рабом. Не желая идти 
путем власти, идя путем любви, Он может ни­
зойти до лжи Адама, низойти до смерти и так 
установить там истину, дать жизнь.

Так Христос становится новым Адамом, с 
которого вновь начинается человеческое бы­
тие. Он, который изначально есть отношение и 
отнесенность, ибо Он есть Сын, восстанавлива­
ет верные отношения. Его распростертые на 
кресте руки -  это проявленное Им отношение, 
которое всегда открыто для нас. Крест, место 
Его покорности, становится таким путем ис­

м Краткую информацию о проглядывающем здесь вари­
анте предания о грехопадении и различных его библейских 
образах, а также неизраильском фоне см. A. Weiser, Das Buch 
Hiob (Göttingen, *1988), 113 сл.



Проповедь четвертая: грех и спасение
105

тинным древом жизни. Христос становится об­
разом, противоположным образу змея, как го­
ворит Иоанн в своем Евангелии (Ин 3:14). От 
этого древа исходит не слово искушения, но 
слово спасительной любви, слово покорности, в 

котором стал покорен сам Бог, предложив нам 
этим свою покорность как пространство сво­
боды. Крест есть ставшее вновь доступным 
древо жизни. В своих страстях Христос как бы 
устранил огненный меч, прошел через огонь и 
установил крест как истинную ось, на которой 
мир стоит вновь верно. Поэтому евхаристия 
как присутствие креста есть постоянное пре­
бывающее древо жизни, всегда стоящее среди 
нас и приглашающее нас принять плод истин­
ной жизни. Это включает также и то, что ев­
харистия никогда не может быть просто неким 
видом общения людей друг с другом. Прини- 

мать ее, вкушать от древа жизни значит по­
этому принимать распятого Господа, то есть 
Его образ жизни, Его покорность, Его «да», ме­
ру нашей тварности. Это значит принимать лю­
бовь Божью, которая есть наша истина — ту 
зависимость от Бога, которая не означает для 
нас порабощения какой-то чуждой властью, как



106
В начале сотворил Бог...

и для Сына Его сыновство не означает такого 
порабощения: именно такая «зависимость» и 
есть свобода, ибо она есть истина и любовь.

Пусть же время Великого поста поможет 
нам вновь отправиться в путь прочь от наших 
отрицаний, от подозрительного отношения к 
завету Божьему, от безмерности и лжи нашего 
«самоопределения» к древу жизни, которое есть 
наша мера и наша надежда. Отнесем к себе 
вновь всё это слово Иисуса: «Приблизилось 
Царствие Божие: покайтесь и веруйте в Еван­

гелие!» (Мк 1:15).



ВЕРА В СОТВОРЕНИЕ МИРА 

И ЕЕ СЛЕДСТВИЯ



Дж. Честертон, которому часто удавались мет­

кие формулировки, определил важнейший ас­

пект в творчестве Св. Фомы Аквинского своим 

замечанием, что если дать этому великому учи­

телю какое-то имя, принятое в ордене карме­

литов (...от Младенца Иисуса, ...от Матери 

Божьей и т.д.), то его следовало бы назвать 

«Thomas a Creatore» («Фома от Творца»)1. Тво­

рец и творение суть зерно Его богословской 

мысли; нечто говорит, однако, в пользу того 

тезиса, что только с полным мыслительным 

проникновением в веру в творение дошло до 

своей цели христианское освоение античного 

наследия. Поэтому на празднике в честь Св. 

Фомы естественно говорить на тему творения. 

В нашей сегодняшней богословской ситуации 

мы до сих пор очень мало думали об этом, как 

и вообще Фома и его богословие отдалились 

от нас. В богословской дискуссии последних

108
Вера в сотворение мира и ее следствия

1 Ср. J. Pieper, введение к книге Thomas von Aquin, Sen­
tenzen über Gott und die Welt (Trier, 1987), 33; ср. об этом 
подробно M. J. Marmann, Preambula ad gratiam. Ideen ge­
schichtliche Untersuchung über die Entstehung des Axioms 
«gratia praesupponit naturam» (дисс., Regensburg, 1974) 
205 слл. и 286 сл.



лет, даже десятилетий, тема творения в самом 

деле играла лишь незначительную роль2. Каза­

лось, что этот вопрос не имеет конкретной 

антропологической ценности; самое большее, 

он обсуждался в актуальном контексте, как во­

прос о согласовании идей творения и эволю­

ции, который внутренне связан с вопросом о 

человеке: есть ли в человеке нечто особенное, 

что может быть объяснено только с помощью 

богословия, или же при ближайшем рассмот­

рении его следует целиком рассматривать в 

рамках естественных наук? Но и этот вопрос 

оставался маргинальным, потому что казался 

слишком малопрактичным, а богословие тоже 

все больше и больше искало свою истину в 

практике -  не в остающейся без ответа про­

109
Вера в сотворение мира и ее следствия

2 Отдельные значительные работы уже достаточно давно 
выявили настоятельную потребность в разработке темы тво­
рения, например, H. Volk, Kreatürlichkeit, в: M ThZ 2 (l9 5 l), 
197-210; относительно позднейшей литературы сошлюсь на 
H. Reinelt -  L. Scheffczyk -  H. Volk, Schöpfung, в: H. Fries 
(изд.), Handbuch theol. Grundbegriffe II (München, 1963), 
494-517, а также в особенности на последнее систематиче­
ское изложение учения о творении: J. Auer, указ. соч.



блеме: что мы такое?, но в более настоятель­

ной: что мы можем сделать?

Только в последние годы учение о творении 

приобретает неожиданную актуальность. Кон­

центрация человека на действии, на создании 

нового, собственного и наконец-то лучшего 

мира делает все более ощутимым сопротивле­

ние творения: неограниченному творчеству че­

ловека, которое желает понимать существую­

щий мир только как материал для собственной 

деятельности, противится «природа». И внезапно 

собственное творение человека оказывается 

уже не просто -  возможно, единственной -  

его надеждой, но, напротив, его угрозой; ока­

зывается, что он пилит сук, на котором сам 

сидит, а существующее творение становится 

убежищем, к которому он обращает свои взо­

ры, которое он вновь хочет обрести.

Происходит радикальный поворот в созна­

нии, в результате которого христианское уче­

ние о творении начинает рассматриваться как 

причина хищнического разграбления мира. Са­

мо творение, бывшее доселе темой теоретиче­

ского разума, так сказать, чисто «объективист­

110
Вера в сотворение мира и ее следствия



ской темой», обретает практический характер и 

не может уже исключаться из рассмотрения3. 

Спасение не может произойти без творения и 

вопреки ему; встает даже вопрос: не есть ли, 

в конечном счете, творение -  единственное 

подлинное спасение? Постепенно становится 

ясно, что мы не можем верно ответить на во­

прос, куда мы должны идти, если оставим без 

рассмотрения вопрос, откуда мы пришли; что 

мы даем ложные и губительные ответы на во­

прос: что мы можем сделать?, если не ставим 

вопроса: кто мы такие? -  то есть вопросы о 

бытии и о нашей надежде не могут быть отде­

лены друг от друга.

Так оживление и новое открытие учения о 
творении открывает и широкое поле вопросов 
и задач, — в этом докладе могут быть сделаны 
лишь первые шаги в этом направлении. Я могу 
попытаться продемонстрировать лишь несколь­
ко фрагментов, внутренняя взаимосвязь кото­
рых будет представлена только в виде набро­

U l
Вера в сотворение мира и ее следствия

3 Ср. G. Altner и. а., Sind wir noch zu retten? Schöpfungs­
glaube und Verantwortung für unsere Erde (Regensburg, 1978); 
см. в особенности статьи K. Lehmann и N. Lohfink.



112
Вера в сотворение мира и ее следствия

ска; для меня важнее показать задачу, нежели 
предлагать решения или, тем более, готовый 
синтез. Если мы хотим вновь позитивно усвоить 
учение о творении в его основном содержании 
и с его требованиями, мы должны прежде все­
го устранить его замутнение, о котором было 
сказано в предшествующем диагнозе нашей бо­
гословской ситуации.

1. Оттеснение веры в творение 
в Новое время

Замутнение веры в творение, которое повело, 
в конечном итоге, к его почти полному забве­
нию, теснейшим образом связано с духом Но­
вого времени: оно есть основополагающий мо­
мент в духовном облике этой эпохи. Мы мо­
жем даже сказать, что основания Нового вре­
мени как таковые являются и основаниями для 
исчезновения «творения» из поля зрения той 
идеи, которая определяет развитие общества. 
Поэтому наша тема вводит нас в центр драмы



Вера в сотворение мира и ее следствия
113

Нового времени как таковой и в центр сего­
дняшнего кризиса, который и есть кризис но­
вовременного сознания.

Революционный переход от Средневековья к 
новому духовному устройству предстает в XV— 
XVI веках в трояком образе и каждый раз по- 
разному ведет к отказу от веры в творение. В 
первую очередь, тут нужно упомянуть филосо­
фию Джордано Бруно. На первый взгляд ка­
жется странным приписывать ему забвение ве­
ры в сотворение мира, ведь он настаивал 
именно на новом открытии космоса и его бо­
жественности. Но именно в этом повороте к 

божественному космосу и происходит ради­
кальный отказ от веры в творение. Возрожде­
ние происходит здесь в форме совершенно яв­
ного отказа от христианского с целью вновь 
восстановить греческое в его языческой чисто­
те. Это означает, что "сам мир предстает по­
коящейся в себе божественной полнотой. Тво­
рение же означает для Бруно зависимость мира 
от чего-то иного, находящегося за его преде­
лами. Но эта христианская идея зависимости 
мира представляется ему лишением мира его 
силы, и от нее нужно защищать мир как не­



114
Вера в сотворение мира и ее следствия

что, основанное на себе самом, нечто само по 
себе божественное: контингентность отдельных 
вещей неоспорима, но контингентность мира в 
целом неприемлема4. В конечном счете, это 
есть (пока еще эстетствующая) прелюдия выбо­
ра, который все отчетливее проявляется в соз­
нании Нового времени: мысль о зависимости, 
заложенная в вере в сотворение мира, не при­
нимается; в ней видят главное ограничение че­
ловеческой свободы, на котором основаны все 
дальнейшие ограничения и которая поэтому 
должна быть устранена в первую очередь, если 
нужно добиться реального освобождения чело­

века.
У Галилея возврат к греческому проявляется 

не в эстетическом и, тем самым, эмансипи­
рующем варианте, но в обращении к математи­
ческой стороне системы Платона: «Бог занима­
ется геометрией», вот формулировка его поня­
тия о Боге, понятия о природе и научного 
идеала одновременно. Бог написал книгу при­
роды математическими буквами: заниматься

4 Ср. R. Buttiglione -  A. Scola, Von Abraham zu Prometheus. 
Zur Problematik der Schöpfung innerhalb des modernen Den­
kens, в: Internationale katholische Zeitschrift 5 (1976), 30-41.



геометрией означает в то же время касаться 
следов Бога. А это значит: познание Бога пре­
вращается в познание математических структур 
природы; понятие природы в смысле объекта 
науки о природе заменяет собой понятие тво­
рения5. Все познание укладывается в схему 
субъекта и объекта. Что не объективно -  то 
субъективно. А объективно только то, что ста­
ло объектом в смысле естествознания, т.е. то, 
что может быть предметно выявлено, провере­
но и рассчитано. Субъективное же произволь­
но, носит частный характер, находится вне на­
учности и, будучи произвольным, не может 
иметь ценности для познания. «Бог занимается 
геометрией»: при господстве этой аксиомы Бог 
должен становиться «платоническим», то есть 
Он сжимается до формальных математических 
структур, которые познает в природе естество­
знание. Правда, пока этот метод еще не достиг 
своего совершенства, а объем знаний ограни­
чен, вдея творения сохраняется в форме по­
стулата первопричины. Поэтому возникает ис­
кушение признать, что именно понятие творе­

5 Ср. H. Staudinger -  W . ВеЫег, Chance und Risiko der Ge­
genwart (Paderborn, *1978), 56 слл.

115
Вера в сотворение мира и ее следствия



116
Вера в сотворение мира и ее следствия

ния было, так сказать, наиболее стабильной по­
зицией веры, ибо постулат Причины (Causa) 
одновременно был такой формой, в которой 
понятие о Боге, «ставшая разумной» идея Бога 
еще сохраняла свою силу. Но здесь проявляет­
ся фундаментальная обоюдность элементов хри­
стианской веры: простая «первопричина», кото­
рая, однако, имела чисто природное действие и 
никогда не являла себя человеку, которая ос­
тавляет человека совсем одного, вне своей 
сферы влияния, которая предоставляет челове­
ка себе самому и по-другому не может, не 
есть уже Бог, но только естественнонаучная 
пограничная гипотеза. И обратно — такой бог, 
который не имеет ничего общего с рациональ­
ностью творения, но пребывает исключительно 
в религиозном пространстве, тоже не есть Бог: 
он утрачивает реальность, а в конечном итоге 
и смысл. Только там, где творение и завет со­
единяются, может поистине идти речь и о тво­
рении, и о завете: одно обусловливает другое. 
Простая первопричина не выражает ведь идеи 
творения, ибо в таком случае Причина (Causa) 
мыслится на уровне естественнонаучной идеи 
причинности, а такая Causa не есть Бог, но



Вера в сотворение мира и ее следствия
117

именно только «causa» гипотетически постули­
руемый актант среди величин, постулируемых 
естествознанием. Идея же творения находится 
на совершенно ином уровне. Реальность как 
целое есть вопрос, выводящий за пределы себя 
самого, и понять идею творения означает, в то 
же время, выявить границу субъектно-объек­
тной схемы, границу «точного» мышления и по­
казать, что только в этом ограничении челове­
ческого становится явным главное в человеке 
и реальности: то есть, что верно и обратное: 
не переходить эту границу означает одновре­
менно с отрицанием Бога отрицание и челове­
ка со всем, что из такого отрицания следует. 
По существу, здесь идет речь о конкретном 
вопросе: есть ли, собственно говоря, человек? 
Фактически он мешает «науке» (science), потому 
что не может быть со всей точностью объек­
тивирован, а потому вызывает ее досаду; в ко­
нечном счете говорится о нем -  или вернее, 

для того, чтобы могло и дальше говориться о 
человеке, — необходимо, чтобы и дальше мож­
но было говорить о Боге6.

6 Ср. A. Görres, Kennt die Psychologie den Menschen? 
(München, 1986), 17-47.



l lö  Г * * -------О -------------------------------------
Вера в сотворение мира и ее следствия

Третью и совершенно иную форму отказа от 

идеи творения встречаем мы у Мартина Люте­
ра. Если Бруно и Галилей своим страстным от­
казом возражают против синтеза христианского 
и греческого, выступая в пользу чисто гречес­
кого, то есть отворачиваются в сторону дохри- 
стиански-греко-языческого мира, утверждая на 
его основе постхристиански-рациональный мир, 
то Лютер желает устранить греческое, в кото­
ром он видит искажение христианского, и ут­
вердить очищенное от греческого чисто хри­
стианское7. Это греческое, которое подлежит 
устранению, Лютер видит в особенности в идее 
космоса, в вопросе о бытии, а следовательно, в 
сфере учения о сотворении мира. Космос, а 
точнее бытие как таковое, выражает для Лю­
тера собственное, прежнее состояние человека, 
которое связывает, сковывает его — это закон- 
ничество, означающее одновременно его про­
клятье. Спасение может быть лишь освобожде­

7 В соответствии с этим Новое время основывается преж­
де всего и в основном на реэллинизации. Ее антипод, де­
эллинизация, лишь постепенно приобретает эпохальное зна­
чение. Этого не видит Λ. Дьюарт, и в этом слабость его книги 
(L. Dewart, Die Grundlagen des Glaubens, в 2 т., Einsiedeln, 
1971).



Вера в сотворение мира и ее следствия
119

нием от этих пут прежнего, от пут бытия; спа­
сение освобождает от проклятья существующе­
го творения, воспринимаемого как бремя соб­
ственно человеческого. Я хотел бы привести в 
качестве иллюстрации только один, но очень 
характерный текст: «Ибо человек есть человек, 
пока он не станет Богом, который один исти­
нен. Через участие в Боге становится истин­
ным и человек. Это участие состоит в том, что 
он привержен Ему в подлинной вере и надеж­
де; через этот выход из себя самого он как 
человек возвращается в ничто. Ибо куда мог 
бы прийти тот, кто ставит на Бога, кроме как 
только в ничто собственного своего «я»? А куда 
вдет тот, кто вдет в ничто, если не туда, откуда 
он пришел? Но человек приходит из Бога и из 
собственного своего ничто, поэтому тот, кто 
возвращается в ничто, вдет к Богу»8. Благодать

8 W A  5,167, 40 слл* (цит. по W. Joest, Ontologie der Person 
bei Luther, Göttingen, 1967, 246): „Homo enim homo est, do­
nee fiat deus, qui solus est ver ax, euius participatione et ipse ve- 
rax efficitur, dum illi vera fide et spe adhaeret, redactus hoc ex- 
cessu in nihilum. Quo enim perveniat, qui sperat in deum, nisi in 
sui nihilum? Quo autem abeat, qui abit in nihilum, nisi eo, unde 
venit? Venit autem ex deo et suo nihilo, quare in deum redit, qui 
redit in nihilum“. Само собой разумеется, что этим описыва­



здесь рассматривается как радикальная оппози­
ция творению, которое все целиком пронизано 
грехом: она подразумевает возвращение к то- 
му, что было до творения.

В этом чувствуется определенный опыт творе­
ния, выраженный, например, в молитвеннике 
герцогини Доротеи Прусской, где содержатся 
явные лютеранские черты. Содержание псалма 6 
преображается здесь в вопль: «Кажется, я бы 
предпочла, чтобы тебя не было, чем быть и 
дальше мучима тобою»9. На первый взгляд, это 
прямая противоположность тому, как ощущается 
космос в эпоху Возрождения. Но для Нового 
времени становится во все большей степени ха­
рактерен дуализм между божественной геомет­
рией, с одной стороны, и миром, который есть 
глубочайшая погибель, -  с другой. Мир без та­

ется не богословская позиция Лютера к учению о творении 
во всей совокупности, но лишь один спиритуальный аспект, 
вытекающий из драмы его опыта спасения. То, что при дру­
гих условиях и в других формах аналогичные представления 
можно встретить и в католицизме -  в особенности в Новое 
время -  я покажу в п. 2с этого доклада.

9 Текст у L. Gundermann, Untersuchungen zum Gebetbiich- 
lein der Herzogin Dorothea von Preußen (Köln -  Opladen, 
1966), Tafel II. Cp. J. Ratzinger, Der Gott Jesu Christi (Mün­
chen, 1976), 12.

120
Вера в сотворение мира и ее следствия



Вера в сотворение мира и ее следствия
121

инства спасительной любви, которая есть одно­
временно и любовь Творца, с необходимостью 
становится дуалистичным: как природа мир -  
геометрия, как история -  драма зла10.

Попытку систематически разрешить эту ан­
тиномию и тем достичь окончательности в фи­
лософии предпринял Гегель. Система Гегеля 
есть, в конечном счете, «гигантская теодицея»11. 
Бога нельзя понимать как вечно покоящееся в 

себе самом всемогущество, против которого 
затем выступает злой мир, за который Он 
должен отвечать, но Бог пребывает в процессе 
разума, который может происходить только в 
другом, а потому выходит за свои пределы, 
чтобы так, и только так, в полной мере вер­
нуться к себе: весь универсум, вся история 
есть этот процесс разума, в котором отдель­
ные, сами по себе бессмысленные или «злые», 
моменты обретают свой смысл как части цело­
го: историческая Страстная пятница становится

10 Ср. R. Buttiglione -  A. Scola, указ. соч. (см. прим. 32), 31: 
«Современное мышление стоит, таким образом, перед той 
же дилеммой, что и классическая философия: или Бог -  злой, 
или невозможно приписывать ему сотворение мира».

11 Там же, 31.



122
Вера в сотворение мира и ее следствия

выражением философской Страстной пятницы, 
необходимости, пройдя через неудачу, воскрес­
нуть в возвращении к себе. Таким образом 
решается проблема теодицеи: на место понятия 
«грех» встает понятие «понимание», что злое 
необходимо связано с конечностью и «потому с 
точки зрения бесконечного нереально»; страда­
ние есть тогда переживание по поводу ограни­
ченности, а устранение этого страдания совер­
шается путем перехода в целое12.

Эта позиция остается у Гегеля еще в значи­
тельной мере теоретической, «идеалистической» 
(хотя его философия вовсе не обходится без 
политической интенции). Руководством к дей­
ствию она становится только у Маркса, где 
спасение конструируется строго как человече­
ская практика и как отказ от творения, даже 
как противоположность веры в творение. Здесь 
невозможно излагать это в подробностях. Хо­
тел бы обозначить кратко лишь две позиции.

1. Снятие единичного через целое, ли­
шение его реальности и замена греха «про­
видением» теперь выгладят конкретно так:

12 Там же, 32.



Вера в сотворение мира и ее следствия
123

важна не личность, а коллектив. Но инст­
румент истории при этом — партия как ор­
ганизованная форма класса. Показательно в 
связи с этим высказывание Эрнста Блоха: 
материалист умирает так, «как будто вся 
вечность принадлежит ему. Это потому, что 
он уже раньше перестал воспринимать свое 
Я как нечто важное, у него было классовое 
сознание»13. Собственное сознание снимается 
через классовое сознание, в котором инди­
видуальные страдания уже не в счет, а 
важны только логика системы и будущее, в 
котором человек спасается от творения 
своим собственным творением — трудом14.

2. Творение определяется как зависи­
мость, как происхождение ab alio (от ино­
го). Ее место занимает категория самосози- 
дания, которое совершается в труде15. В ви- 
ду того, что творение есть зависимость, а 
зависимость противоречит свободе, оно ока­
зывается в противоречии с основным на­

13 E. Bloch, указ. соч., 1378 ca.; ср. U. Hommes, в: Hommes 
-  Ratzinger, Das Heil des Menschen (München, 1975), 29.

14 Cp. F. Hartl, указ. соч.
15 R. Buttiglione -  A. Scola, указ. соч., 37.



124
Вера в сотворение мира и ее следствия

правлением мысли Карла Маркса, изначально 
противопоставлено ей. Маркс не может 
спорить с тем, что очень трудно логически 
устранить идею происхождения ab alio. Она 
никак не может быть устранена непосредст­
венно, но только всем контекстом системы. 
То, что человек задается таким вопросом, 
это, по Марксу, уже отражает его извра­
щенность: «Откажись от своей абстракции, 
тогда ты откажешься и своего вопроса». «Не 
думай, не задавай вопросов»16. Именно в 
этом месте логика Марксовой системы явно 
рушится: творение есть ее главное проти­
воречие и одновременно та точка, исходя 
из которой это спасение оказывается про­
клятьем, выступлением против истины. Глав­
ный выбор, лежащий в основе всей мысли 
Карла Маркса, это, в конечном счете, про­
тест против зависимости, в которой оказы­
вается смысл творения, — ненависть к жиз­
ни в том ее виде, в каком она предстоит

16 K. Marx, Nationalökonomie und Philosopie (Frühschrif­
ten, изд. Landshut u. Mayer, Leipzig, 1932), 307; здесь цитиру­
ется по E. Voegelin, Wissenschaft, Politik und Gnosis (Mün­
chen, 1959), 36.



Вера в сотворение мира и ее следствия
125

нам, и это принципиальная позиция всегда 
сильнее всего подпитывает марксистское 
мышление и марксистскую практику.

2. Три способа скрывать понятие 
творения в мышлении наших дней

Все сказанное подтверждает, что понятие тво­
рения является важнейшим перекрестком ду­
ховных путей. Но тот, кто желает сегодня ис­
пользовать его, должен будет констатировать, 
что оно с самых разных позиций скрывается и 
может обрести влияние только в том случае, 
если эти покровы будут сняты.

а) Во-первых, понятие творения скрывается 
за естественнонаучным· понятием природы, ко­
торое видит «природу» исключительно как объ­
ект естествознания и может рассматривать 
всякий иной смысл этого слова лишь как бес­

смыслицу. Поэтому основанная на идее творе­
ния богословская аргументация от «естествен­
ного права», от «естества» человека уходит в



126
Вера в сотворение мира и ее следствия

пустоту, представляется противоречащим здра­
вому смыслу реликтом архаической «науки» о 
природе, ведь физико-химическая структура 
человека не допускает высказываний в смысле 

традиционного морального богословия и вооб­
ще не приемлет никаких этических высказыва­
ний, а только, самое большее, высказывания о 

границах того, что можно сделать, так чтобы 
моральное таким путем отождествилось с воз­
можным. А в качестве замены предлагается по­
нятие о природе, которым оперирует наука о 
поведении, но на это А. Портманн справедливо 
возразил, что такого рода естественности в че­
ловеке как раз нет; он говорит о «естествен­
ной искусственности» человеческих социальных 
и культурных форм: для способов человече­
ской социальной жизни «от языка до образова­
ния государства, от порядка взаимоотношений 
между полами до воспитания потомства» харак­
терно то, что все они относятся «к сфере 
принятия решения»17. Правда, если альтернати­
вой естественности, понятой в смысле науки о 
поведении, является искусственность и приня­

17 А- Portmann, Biologie mid Geist (Herderbücherei, 1963), 
266-271.



Вера в сотворение мира и ее следствия
127

тие решения неизбежно, то вновь встает во­
прос, где критерии для такого решения и не 
«обречен» ли человек на бесформенную свободу 
в том смысле, в каком об этом говорит Сартр, 

и не должен ли он в этой свободе только еще 
изобретать себя самого: такое падение в ничто 
неизбежно, если не видеть между естеством и 
искусственностью метафизической середины тво­
рения.

б) Реакция антитехнической озлобленности, 
которая проявилась уже у Руссо, к нашему 
времени уже давно превратилась в озлоблен­
ность на самого человека как болезнь приро­
ды: это существо, выходящее за рамки опреде­
ленной объективности и естественности приро­
ды, и есть основная причина, по которой на­
рушается прекрасное равновесие в природе. 
Человек болен духом и его последствием — 
свободой. Дух и свобода -  болезни природы: 
от этого нужно освободиться человеку, нужно 
освободиться миру, чтобы спастись -  человека 

нужно вылечить от того, что он человек, и 
тогда все вернется в состояние равновесия. 
Леви-Стросс шел в этом направлении от этно­



128
Вера в сотворение мира и ее следствия

логии, Скиннер -  от психологии18; оба они вы­
ражают в области науки это настроение, кото­
рое все шире распространяется и становится в 

разнообразных формах нигилизма все большим 
искушением для молодежи Запада.

в) Есть, однако, и богословский способ 
скрывать понятие творения, который, вероятно, 
связан причинно-следственной связью с двумя 
другими, и происходит это там, где во имя 
благодати природу порочат, лишают ее собст­
венного достояния и, так сказать, отнимают от 
благодати. Здесь необходимо вспомнить слова 
(1 Кор 15:46): не духовное прежде, а душевное, 
потом духовное. Существует последовательность 
шагов, которая не должна устраняться неким 
монизмом благодати. Я думаю, что здесь следова­
ло бы развить христианскую педагогику, прини­
мающую творение, которая стала бы конкретным 
выражением биполярности единой веры. Никогда 
нельзя делать второй шаг, не сделав еще перво­
го: сначала душевное, потом духовное — там, где 
эта последовательность нарушается, отрицается 
творение, а тем самым благодать лишается сво­

18 Ср. об этом Görres, указ. соч., 20 слл.; о Леви-Строссе: 
В. Adoukonou, Jalons pour une théologie africaine (Paris, 1980).



Вера в сотворение мира и ее следствия
129

ей основы19. Самоотвержение, желающее уст­
ранить собственное «я»», приводит к отказу от 
«я» вообще, устраняя тем самым также и «аы». 
Опорочивая творение, оно никогда не сможет 
стать средством доставления благодати, но 
только odium generis humani («ненавистью к 
роду человеческому»»), гностическим раздором с 
творением, в котором, в конечном счете, уже 
нет и не может быть никакой благодати20. Хри­
стианское понятие любви, составляющее собст­
венно центр христианства и его основную 
противоположность гностицизму, постоянно по­
давалось в христианской педагогике и в экзаль­
тированных теориях христианства как место, 
где происходило отрицание творения, в резуль­
тате чего это понятие превращалось в собст­
венную противоположность. Но христианская

19 Важные мысли по этому поводу см. в прим. 29 цитиро­
ванного труда М. J. Магшапп; через эту связь проблем он 
показывает необходимость и главный смысл различения ме­
жду естественным и сверхъестественным, а тем самым и не­
преходящий вклад Фомы Аквинского в богословие.

20 Подробнее я высказался на эту тему в моей книге Theo­
logische Prinzipienlehre (München, 1982), 78-87. С этих пози­
ций следует возразить и против противопоставления «эро­
са» и «агапе» у A. Nygren, ср.: J. Pieper, Über die Liebe 
(München, 71992).



130
Вера в сотворение мира и ее следствия

любовь, будучи верой в Творца, включает в то 
же время и приятие меня самого как творения 
и любовь к Божьему творению во мне самом, 
ведя к свободе приятия меня как члена тела 
Христова... То же относится и к покаянию: 
оно есть средство, которое человек использует, 
чтобы сказать свое «да», и там, где оно стано­
вится ненавистью к своему собственному, име­
ет место его искажение и превращение в соб­
ственную противоположность.

3. Вера в творение 
как принципиальное решение в антропологии

После всего сказанного мы можем определить 

теперь важнейшие и отличительные признаки 
двух основных возможностей, которые в ко­
нечном счете противостоят здесь друг другу, 
хотя у них и есть множество вариантов. При 
всех вариациях, которые делают столь неясным 
духовный пейзаж современности, вопрос стоит, 
как мне представляется, по сути лишь о двух 
основных моделях, из которых я бы назвал од­



Вера в сотворение мира и ее следствия
131

ну гностической, а другую -  христианской. 
Общее ядро гнозиса при всех различиях кон­
кретных описаний я вижу в отказе от творе­
ния. Это ядро затем антропологически отража­
ется в разных гностических моделях в том, что 
в них отвергается таинство страдания, искупления, 
любви в пользу господства над миром и жиз­
нью с помощью знания. Любовь кажется чем- 
то, так сказать, слишком ненадежным, чтобы на 
ней можно было основать жизнь и мир: в са­
мом деле, мы оказываемся здесь в зависимости 

от чего-то, не поддающегося учету и контролю, 
от того, что явно самому невозможно сделать, 
но что можно только ожидать и принимать. 
Но ожидаемое может не произойти. Оно по­
стоянно делает меня зависимым от себя, посто­
янно оказывается фактором риска и ненадеж­
ности, который мне не подвластен. Я могу 
быть обманут и ничего не могу с этим поде­
лать. Так из прекрасного обетования любви яв­
ляется невыносимое чувство зависимости и от- 

данносш на произвол. Это чувство должно 
быть устранено: с самого начала надо делать 
ставку ни в коем случае не на это, а только 
на подвластное, на знание, которое дает власть



132
Вера в сотворение мира и ее следствия

над миром и, будучи обозримой системой, из­
бавлено от непредсказуемости. В гностической 
картине мира -  будь то античная или совре­
менная — творение является как зависимость, а 
Бог — как основа зависимости. Это даже сущ­
ность Бога, Его определения и причина того, 
почему гнозис не может быть нейтральным в 
отношении к Богу, а должен быть воинственно 
антитеистичным. Гностический выбор устремлен 

поэтому на знание и на действие через знание 
как единственно надежное спасение человека, 
который поэтому и не доверяет себя сотворен­
ному миру, но только тому, который должен 
быть еще сотворен, которому уже не нужно 
доверие, а нужно только умение.

Христианский же выбор — прямо противопо­
ложный: человек зависим -  это так, и оспо­
рить это он может, только создавая ложную 
картину бытия. Это тот пункт, где приходится 
настаивать на арациональном, более того, анти- 
рациональном характере марксистского рацио­

нализма: для социалистического человека, пола­
гает Маркс, вопрос о первоистоке «стал прак­
тически невозможен». Этот вопрос опускается 
для Маркса на уровень простого любопытства:



Вера в сотворение мира и ее следствия
133

первоисток не нужно знать для того, чтобы у 
человека все было в порадке, -  создан мир 
Богом или случаем, «неважно и никоим обра­
зом не влияет на течение нашей жизни»21. На 
это нужно ответить: Нет, влияет,; и Маркс не 
прилагал бы столько усилий вытеснению этого 
вопроса, если бы это было иначе. Нужно под­
черкнуть тот момент, что здесь система ведет 
к запрету самого вопроса, более того, в ис­
ключении старых фундаментальных вопросов 
путем указания на их якобы социологическую 
обусловленность состоит методический рычаг 
всей этой мысли, которая сама устанавливает 
пределы рациональности. Установив сама сис­
темный образец для отличения разрешенных 
вопросов от неразрешенных, она становится 
догматической опекой через систему, которой, 
впрочем, точно соответствует конкретное при- 
своение человека системой (партией).

Но вернемся к нашему вопросу: человек за­
висим. Он не может иначе, чем жить другими 
и жить доверием. Однако зависимость, если 
она есть форма любви, не имеет в себе ничего 
деградирующего, ибо тоща она уже не есть

21 Ср. R- Buttiglione -  A. Scola, указ. соч.; Voegelin, указ. соч.



134
Вера в сотворение мира и ее следствия

зависимость, не есть уменьшение своего собст­
венного «я» в конкуренции с другим, но тогда 
она как раз составляет собственное «я» как та­
ковое и освобождает его, ибо любовь имеет 
ведь в сущности форму «я хочу, чтобы Ты 
был», она есть единственная творческая сила, 
которая может производить иное как иное без 
зависти и боязни потерять свое22. Человек за­
висим -  это его первичная истина. Если это 
так, его может спасти только любовь, ибо 
только она превращает зависимость в свободу. 
Поэтому, если он «для надежности» исключает 
любовь, то может только разрушить собствен­
ное спасение и себя самого. Но распятый Бог 
есть для него наглядная очевидность того, что 
творение есть уже выражение любви: мы суще­
ствуем на основе любви23. Поэтому конститу­
тивной составляющей христианской любви яв­
ляется принятие этой тайны как центра реаль­
ности, то есть принятие любви, творения как 
любви, и жизнь на этой основе.

22 Ср. J. Pieper, указ. соч., в особенности 38 слл.

23 Ср. об этом J. Schmidt, „Ich glaube an Gott, den Schöpfer 
des Himmels und der Erde“, в: Internationale katholische Zeit­
schrift 5 (1976); G. Martelet, Der Erstgeborene der Schöpfung. 
Für eine christologische Schau der Schöpfung, там же, 15-29.



Вера в сотворение мира и ее следствия
135

Двум описанным таким образом альтернати­
вам мышления соответствуют две принципиаль­
ные позиции как альтернативы жизни. Христи­
анская позиция есть позиция бытийного, а не 
моралистического смирения -  руководствуясь 
ею, мы видим в бытии принятие, а в себе са­
мих -  сотворенных и зависимых от «любви». 
Этому христианскому смирению признания бы­
тия противостоит столь примечательное иное 
•смирение», презирающее бытие. Ведь сам по 
себе человек ничто, голая обезьяна, особо аг­
рессивная крыса, но быть может, нам удастся 
из него что-то сделать... В соответствии с 
этим в христианском учении о спасении не­
пременно содержится и учение о творении. 
Оно основывается на учении о творении, на 
неотмененном «да», которое Творец сказал сво­
ему творению. Установленная Новым временем 
принципиальная альтернатива между любовью и 
деланьем оказывается, таким образом, тождест­
венной альтернативе между доверием к бытию 
и скепсисом в его отношении (забвение бытия, 
отказ от бытия), которое выставляет себя в 
виде веры в прогресс, в виде принципа надежды, 
принципа классовой борьбы, короче говоря,



136
Вера в сотворение мира и ее следствия

как креативность, направленную против creatio, 
как производство мира в противовес бытию 
творения.

В тот момент, когда становится ясным со­
держание этой альтернативы, одновременно ста­
новится ввдна безвыходность мышления, проти­
вопоставляющего себя творению: и «креатив­
ность» может работать только с creatun7м данно­
го творения. Человек вообще может обрести 
спасение, только если бытие творения есть благо
и, следовательно, доверие к бытию принципиаль­
но правомерно. Спаситель вообще может быть 
Спасителем, только если Он в то же время и 
Творец. Поэтому для решения вопроса о нашем 
действии главный вопрос — об основе нашего 
бытия: будущее может быть выиграно лишь в 
том случае, если мы не потеряем творения.

24 Сотворенное (лат. )



Первые публикации

Im Anfang schuf Gott. Vier Predigten über Schöp­
fung und Fall (1981), Erich Wewel Verlag, Donau­
wörth, 1986.

Konsequenzen des Schöpfungsglaubens. Gastvorle­
sung bei der Thomasfeier der Katholisch-Theologischen 
Fakultät der Universität Salzburg am 14. März 1979, 
Anton Pustet Verlag, Salzburg, 1980.



Подписано в печать 30.03-2009 г. Формат 84x108/32. 
Бумага офсетная. Печать офсетная. Усл.-печ. л. 8,4. 

Тираж 1000 экз. Заказ № 1183.

Отпечатано в полном соответствии с качеством 
предоставленных материалов в ОАО «Дом печати — ВЯТКА» 

610033, г. Киров, ул. Московская, 122


	Обложка
	Титульная страница
	В НАЧАЛЕ СОТВОРИЛ БОГ...
	Предисловие
	Вводное замечание к новому изданию
	Проповедь первая. Бог-творец
	1. Различие формы и содержания в рассказе о творении
	2. Единство Библии как масштаб истолкования
	3. Христологическая мерка

	Проповедь вторая. Смысл библейских рассказов о творении
	1. Разумность веры в творение
	2. Вечное значение символических элементов текста
	А). Творение и культ
	Б). Субботняя структура Творения
	В). Эксплуатация земли?


	Проповедь третья. Сотворение человека
	1. Человек - взятый из земли
	2. Подобие Божье
	3. Творение и эволюция

	Проповедь четвертая. Грех и спасение
	1. Тема греха
	2. Границы и свобода человека
	3. Первородный грех
	4. Ответ Нового Завета


	ВЕРА В СОТВОРЕНИЕ МИРА И ЕЕ СЛЕДСТВИЯ
	1. Оттеснение веры в творение в Новое время
	2. Три способа скрывать понятие творения в мышлении наших дней
	3. Вера в творение как принципиальное решение в антропологии




