


ТАКТИКА 
ЛЬВА 

LEONIS IMPERATORIS TACTICA

Издание подготовил
доктор исторических наук

профессор 
В. В. Кучма

ЛЕВ VI МУДРЫЙ

Санкт�Петербург

АЛЕТЕЙЯ

2012

ЛЕВ ХИРОСФАКТ

СОЧИНЕНИЯ

Перевод с греческого, подготовка издания, 
комментарии, вступительная статья,  

Т. А. Сениной (монахини Кассии)

Санкт-Петербург
АЛЕТЕЙЯ

2017

ТАКТИКА 
ЛЬВА 

LEONIS IMPERATORIS TACTICA

Издание подготовил
доктор исторических наук

профессор 
В. В. Кучма

ЛЕВ VI МУДРЫЙ

Санкт�Петербург

АЛЕТЕЙЯ

2012



ИСТОРИЧЕСКАЯ 
КНИГА

СЕРИЯ

ВИЗАНТИЙСКАЯ
БИБЛИОТЕКА

ИCТОЧНИКИ

ИСТОРИЧЕСКАЯ 
КНИГА

ÿ Серия основана
в 1996 г.

СЕРИЯ

НОВАЯ
ВИЗАНТИЙСКАЯ 

Б И Б Л И О Т Е К А

ИСТОЧНИКИ

Серия основана в 2016 году 
и продолжает основанную в 1996 году 

серию «Византийская библиотека»



СЕРИЯ

ВИЗАНТИЙСКАЯ
БИБЛИОТЕКА

ИCТОЧНИКИ

Редколлегия серии «Византийская библиотека»:
С. П. Карпов (председатель), 

Н. Д. Барабанов, М. В. Бибиков, С. А. Иванов, 
митрополит Иларион (Алфеев), 

Г. Е. Лебедева, И. П. Медведев, Г. М. Прохоров, 
А. А. Чекалова, Р. М. Шукуров, И. А. Савкин

В состав редколлегии 
серии «Византийская библиотека» 

в разные годы входили выдающиеся ученые
С. С. Аверинцев, Г. Л. Курбатов, В. В. Кучма, 

Г. Г. Литаврин, Я. Н. Любарский, Д. Д. Оболенский, 
И. С. Чичуров, И. И. Шевченко

НОВАЯ
ВИЗАНТИЙСКАЯ

Б И Б Л И О Т Е К А



Лев Хиросфакт
Сочинения / пер. с греч., коммент., вступ. ст. Т. А. Сениной 

(монахини Кассии). – СПб.: Алетейя, 2017. – 284 с. – (Серия 
«Новая Византийская библиотека. Источники»).

ISBN 978-5-906980-56-4

Лев Хиросфакт (ок. 840 – после 913) является видным представителем 
византийской секулярной философии IX – начала Х века. Ученик Льва 
Математика и  Философа, высокообразованный интеллектуал, поэт 
и богослов, влиятельный придворный, блестящий дипломат, родственник 
четвертой жены императора Льва VI, он был уже в пожилом возрасте 
оклеветан перед василевсом и несколько лет провел в ссылке, причем 
из церковных кругов в его адрес прозвучали обвинения в религиозном 
нечестии, язычестве и  безбожии. Жизнь и  творчество Хиросфакта 
представляют интерес не только сами по себе, но и  как отражение 
умонастроений византийцев того времени  – постиконоборческой 
эпохи, последовавшей за окончательным торжеством иконопочитания.

Литературное наследие Льва разнообразно, но сохранилось не пол-
ностью. До нас дошли его эпиграммы и анакреонтические стихи, гимно-
графические и экзегетические сочинения, письма. Особенный интерес 
представляет поэма «Тысячестишное богословие», где Лев предстает 
как христианский платоник, чьи представления о Боге и богопознании 
отходят от православного традиционализма: вместо религии, основан-
ной на вере в Боговоплощение и спасение через церковные таинства, 
в поэме по сути речь идет о религии философов.

В настоящем издании вниманию читателя предлагается очерк 
жизни и  творчества Льва и  комментированный перевод основных 
его произведений. В приложении публикуется перевод сочинения Арефы, 
архиепископа Кесарийского, «Хиросфакт, или Чародеененавистник».

Книга предназначена для всех интересующихся литературой 
и культурой Византии.

УДК 1(091)
ББК 87.3(0)

Л 340

УДК 
ББК

1(091) 
87.3(0)
Л 340

©© �Т. А. Сенина, подг. издания, пер. на русск. язык, 
коммент., вступ. ст., указатели, 2017

©© Издательство «Алетейя» (СПб.), 2017

Исследование, переводы и комментарии подготовлены 
при финансовой поддержке РГНФ/РФФИ,  

грант № 15-03-00093

9 7 8 5 9 0 6 9 8 0 5 6 4

ISBN 978-5-906980-56-4



ЛЕВ ХИРОСФАКТ: 
ВИЗАНТИЙСКИЙ ЭЛЛИНИСТ, 

ПОЭТ И ДИПЛОМАТ

Имя Льва Хиросфакта мало известно широкому читателю, даже из чис-
ла интересующихся историей и культурой Византии. Однако в ΙΧ сто-
летии Лев был личностью известной: ученый интеллектуал, поэт и бо-
гослов, влиятельный придворный, блестящий дипломат, родственник 
четвертой жены императора  Льва VΙ, в пожилом уже возрасте оклеве-
танный перед василевсом и даже обвиненный в религиозном нечестии, 
переживший ссылку, принявший участие в мятеже  Константина Дуки, 
вынужденный постричься в монахи и умерший в столичном  Студий-
ском монастыре.1 Жизнь и творчество Хиросфакта представляют ин-
терес не только сами по себе, но и как отражение умонастроений ви-
зантийцев того времени — постиконоборческой эпохи, последовавшей 
за окончательным торжеством иконопочитания в 843 г. 

1  Основные сведения о Льве Хиросфакте содержатся в двух публикациях: 
 G. KXYZ[\, Léon Choirosphaktès, magistre, proconsul et patrice (Athènes, 1939), далее — 
KXYZ[\; Leon Magistros Choirosphaktes, Chiliostichos Theologia, ed.  I. V[\\Z\ (Ber-
lin—New York, 2002), далее — V[\\Z\. Общий обзор и библиографию см. также: 
PmbZ, II, Bd. 4, № 24343 (с дополнением в PmbZ, I, № 4530).

При ссылках на сочинения Хиросфакта далее везде для стихотворных про-
изведений указываются номера строк, для прозаических — в угловых скобках 
номер страницы греческого оригинала и через косую черту номер страницы на-
стоящего издания с русским переводом.



6 Лев Хиросфакт. Сочинения

1. Биография Льва

1.1. Происхождение и семья

Дата рождения Льва точно не известна, но ее традиционно относят к на-
чалу 840-х годов, поскольку в 910 г., судя по его письмам того времени, 
он был уже в преклонном возрасте и называл себя стариком.2 Родился 
он не в  Константинополе, поскольку в одном из писем императору на-
зывает себя «чужеземцем».3 Семейство  Хиросфактов было известно на 
 Пелопоннесе в Х–ХI веках,4 так что, вероятно, оттуда происходил и Лев. 

Учиться он должен был в столице, как и другие юноши из богатых 
семей в ту эпоху. Хотя достоверных сведений об этом у нас нет, однако, 
скорее всего, он учился у  Льва Философа, ходил на занятия в открытом 
после 855 г.  Константинопольском Университете и, возможно, посещал 
ученый кружок патриарха  Фотия — на смерть обоих он написал хва-
лебные эпиграммы.5 Как бы то ни было, образование Лев получил пре-
красное, и его семья уже тогда должна была занимать высокое положе-
ние в обществе, ведь жена Льва происходила из знатного рода6 и даже 
принадлежала к императорской семье, а сам Хиросфакт был в родстве 
с четвертой женой  Льва VI  Зоей Черноокой.7 Сестра Хиросфакта была 
замужем за протоспафарием  Львом Равдухом, стратигом Диррахия.8 
У Льва также был брат по имени  Палати’ н, на чью смерть Хиросфакт на-
писал стихотворение, до нас не дошедшее.9 

У Льва и его супруги, чье имя неизвестно, было две дочери. Одна 
из них,  Феоктиста, умерла в совсем юном возрасте, и отец написал на 

2  См.: Письма 20, 24, 26, с. <99>/216, <117>/229, <129>/237.
3  См.: Письмо 23, с. <115>/227.
4  См. подробнее: V[\\Z\, S. 3 и Anm. 6–9.
5  См. далее, с. 31–34, 109. Очерк жизни и творчества Льва Философа и пере-

вод его сочинений см. в издании: Лев Математик и Философ, Сочинения, пер. 
с греч., коммент., вступ. ст.  Т. А. СЕНИНОЙ (монахини Кассии) (СПб., 2017). 
О патриархе Фотии см. ниже прим. 100 на с. 32.

6  См.: Письмо 21, с. <105>/219.
7  См.: Письмо 23, с. <115>/227, а также  KXYZ[\, р. 17–18;  V[\\Z\, S. 2–3.
8  См.: Письмо 27, с. <129>/238 и прим. 225.
9  См.: KXYZ[\, р. 19 и n. 3.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 7

ее смерть трогательное стихотворение, полное скорби.10 Другая дочь, 
имени которой мы не знаем, возможно, родилась уже после смерти 
 Феоктисты, поскольку в 910 г. Лев пишет о своем зяте, что тот «недавно 
женился».11 Хотя к тому времени дочь Хиросфакта уже успела родить 
в браке троих детей,12 едва ли ей было тогда больше 25 лет. Правда, она 
могла выйти замуж и повторно, однако узнать что-либо об этом невоз-
можно. Когда Льва постигла императорская немилость, его зять пере-
шел на сторону его врагов и начал вместе с ними клеветать на тестя, 
надеясь завладеть его состоянием.13 Из писем и стихотворений Хиро-
сфакта видно, что он был нежным отцом и преданным мужем — так, он 
шесть лет ухаживал за своей женой, которая была больна эпилепсией.14 
В ссылке он очень страдал от разлуки с родными.

1.2. Государственная служба 
и дипломатические миссии

Уже при императоре  Василии Ι (867–886) Лев Хиросфакт зани-
мал высокие придворные должности — мистика15 и хранителя им-
ператорской чернильницы.16 При  Льве VI его карьера неуклонно 
шла вверх, к 896 г. он уже был патрикием17 и имел чины анфипата18 

10  См. ниже с. 23–24, 84–86. 
11  Письмо 21, с. <105>/220.
12  См.: Письмо 24, с. <117>/229.
13  См.: Письмо 21, с. <105>/220, а также далее с. 17 и прим. 48, с. 252–253 

и прим. 76, с. 256 и прим. 99.
14  См. там же.
15  Мистик — личный секретарь и тайный поверенный императора, началь-

ник его личной канцелярии. См. Письмо 25, с. <127>/236.
16  ἐπὶ τοῦ κανικλείου, или каниклий, возглавлял личный секретариат импе-

ратора, заведовал офомлением императорских грамот. Секретариат выполнял 
канцелярские услуги для императора и других чиновников, а также заведовал 
императорской корреспонденцией.

17  Патрикий — один из высших византийских титулов, который давал обла-
дателю право присутствовать на заседаниях Синклита и занимать важнейшие 
посты как при дворе, так и в провинции.

18  Анфипат — почетный придворный титул, по рангу находившийся между 
магистром и патрикием; давался в знак отличия за особые заслуги перед импе-
ратором. Был введен при императоре  Феофиле (829–842).



8 Лев Хиросфакт. Сочинения

и магистра.19 Он также исполнял обязанности судьи20 и получал жало-
вание из казны.21 

Хиросфакт выполнял дипломатические поручения, возглавляя по-
сольства: известны три его поездки для переговоров к болгарам и одна 
к арабам. Его дипломатическая деятельность заслуживает особого рас-
смотрения. В одном из писем к императору Лев говорит: «Кто может — 
чтобы мне похвалиться в Господе — оставаться таким стойким в по-
сольском служении, кто будет бдеть над такими делами, кто отправится 
в посольство к язычникам и убедит их вернуться к честности? <…> Разве 
кто-нибудь другой сделает это?»22 — и это не преувеличение, Хиросфакт 
в самом деле добился на дипломатическом поприще больших успехов.

1.2.1. Посольства к болгарам 895–904 гг.

После принятия  Болгарией христианства от Византии в 865 г. визан-
тийско-болгарские отношения поначалу не заладились — прежде всего 
потому, что византийцы стремились навязать новообращенным болга-
рам разные странные для них правила поведения, вмешивались в по-
литическую жизнь страны и отказывались предоставить Болгарской 
церкви автономный статус. Раздраженный всем этим болгарский князь 
 Борис-Михаил решил сблизиться с христианским западом, в надежде 
на то, что Римский папа проявит к новообращенным бóльшую снисхо-
дительность. Папа действительно поступил умнее и не стал настаивать 
на мелочном соблюдении разных внешних правил, хотя и не одобрил 
всё то из болгарский обычаев, что князь Борис представил ему на суд, 
однако в предоставлении Болгарской церкви статуса патриархата также 
отказал. Тем не менее его позиция показалась болгарскому правителю 
более привлекательной, и в конце 866 г. он присягнул на верность Рим-
ской церкви и выслал из своей страны греческое духовенство. Это вы-
лилось в известный конфликт между Западной и Восточной церквами: 
патриарх Константинопольский  Фотий осудил ряд обычаев латинской 

19  Магистр — придворный титул, с середины IX в. ставший высоким, но чи-
сто декоративным почетным званием, не связанным напрямую с выполнением 
каких-либо обязанностей.

20  См.: Письмо 26, с. <129>/237.
21  См.: Письмо 21, с. <107>/221–222, где Лев жалуется, что лишен должности 

и остался «без денежных выплат».
22  Письмо 25, с. <127>/236.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 9

церкви, папа в ответ заявил, что его юрисдикция распространяется на 
весь христианский Восток, и низложил  Фотия, на что  Константинополь 
отреагировал анафемой на папу  Николая I и осуждением латинского 
Filioque. Между тем болгары, не получив от Рима позволения поставить 
собственного патриарха, стали вновь склоняться к Византии. На Кон-
стантинопольском соборе 870 г. с участием папских легатов и пред-
ставителей восточных патриархов было решено, что Болгария будет 
входить в юрисдикцию Константинополя. Болгарский архиепископ 
подчинялся Константинопольскому патриарху, но получил некоторую 
автономию и особый статус, поместивший его выше большинства ви-
зантийских епископов. После этого византийско-болгарские отноше-
ния стали развиваться более гладко, а благодаря деятельности солун-
ских братьев  Константина-Кирилла и  Мефодия, а затем их учеников 
был осуществлен перевод богослужебных и других христианских книг 
на славянский язык. Князь  Борис и его сын  Симеон всячески поддержи-
вали это начинание.23 

Однако, несмотря на несомненный успех христианской миссии и не-
зависимое положение  Болгарии, в начале Χ в. между ней и Византией 
разгорелся острый конфликт, связанный отчасти с честолюбием и обра-
зом мыслей князя Симеона I, а отчасти с экономическими причинами. 
Третий сын князя Бориса-Михаила, Симеон взошел на престол в 893 г., 
и с его именем связан золотой век болгарского государства. Симеон 
получил образование в Константинополе, прожив там несколько лет, 
говорил по-гречески и «всю жизнь оставался под обаянием византий-
ской цивилизации», желая «превратить свою страну в Византию».24 Но, 
поскольку в тогдашнем политическом сознании в Восточной Европе го-
сподствовала идея, что подлинная Империя может быть в мире лишь 
одна, и это Империя со столицей на  Босфоре, то Симеон мог осуще-
ствить свою мечту лишь одним путем — стать императором в Констан-
тинополе и объединить под своим скипетром Византию и Болгарию. 
Хотя осуществить этот план Симеону не удалось, тем не менее его во-
енные кампании против Византии, венгров и сербов довели болгарское 
государство до территориального апогея, сравнимого только с эпохой 

23  Обзор византийско-болгарских отношений того времени см., например: 
 Д. ОБОЛЕНСКИЙ, Византийское содружество наций, в: ОН ЖЕ, Византийское содру-
жество наций. Шесть византийских портретов (М., 2012), с. 94–108.

24  Там же, с. 115.



10 Лев Хиросфакт. Сочинения

 Крума в начале IX века.  Болгария при  Симеоне превратилась в самое 
могущественное государство на  Балканах и во всей Восточной Европе. 

Первое посольство
Первое военное вторжение болгар в Византию в 894 г. было связано 
с перенесением рынка сбыта болгарских товаров из Константинополя 
в  Фессалонику и с чрезмерной пошлиной, которой обложили болгар-
ские товары тамошние купцы:25 Симеон воспринял это как сильнейший 
удар по экономическим интересам Болгарии. Поскольку главные вой-
ска Империи в это время находились на востоке, воюя с арабами, втор-
жение болгар во  Фракию представляло для Византии серьезную угрозу 
и император  Лев VI прибегнул к дипломатии. Подарками он склонил 
кочевников-мадьяров напасть на болгар с тыла; в результате, потерпев 
несколько чувствительных поражений, в 895 г. Симеон запросил у Ви-
зантии мира.26 На переговоры был послан Лев Хиросфакт. Одновремен-
но император, чтобы показать свои мирные намерения, отозвал войска 
из Болгарии, тогда как мадьяры тоже прекратили военные действия 
и вели с Византией переговоры по поводу продажи пленных болгар. 
Освободившись столь внезапно от военной угрозы, Симеон немедлен-
но изменил планы, и когда Хиросфакт прибыл в Болгарию, князь даже 
не удостоил его аудиенции, но сразу бросил в тюрьму, а сам, последо-
вав примеру византийцев, провел переговоры с печенегами, кочевыми 
соседями мадьяр, убедив их напасть на последних. В результате пора-
жения, нанесенного печенегами, мадьяры ушли на восток, за  Карпаты, 
где через несколько лет основали королевство  Венгрию. Избавившись 
от мадьярской опасности, Симеон сообщил Льву Хиросфакту, который 
оставался всё это время в заключении, что до проведения каких-либо 
переговоров желает получить всех плененных болгар. Император Лев 
согласился, Симеон отпустил Хиросфакта и отправил его в  Константи-

25  В эту аферу были замешаны купцы  Ставракий и  Косьма, друзья евну-
ха  Мусика, находившегося на службе у магистра и логофета дрома  Стилиана 
Зауцы, отца Зои — с 883 г. любовницы, а с 894 г. второй жены императора Льва. 
Именно из-за огромного влияния Стилиана в то время Лев не принял во вни-
мание жалобу князя Симеона, которую тот направил в Константинополь. См.: 
 KXYZ[\, р. 22–23.

26  См.: KXYZ[\, р. 23–28.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 11

нополь вместе со своим родственником  Феодором, которому византий-
цы выдали болгарских пленных.27

После этого Хиросфакт вновь отправился в  Болгарию для перего-
воров. Однако продолжение посольства обернулось для него столь же 
печально, как и начало: вместо переговоров Симеон снова заключил ди-
пломата в тюрьму.28 На этот раз император  Лев понял, что болгарско-
го правителя можно усмирить лишь с помощью оружия, и приказал 
переместить значительные военные силы из Азии в Европу. Сражение 
между византийцами и болгарами произошло при  Булгарофиге, на 
западе от  Адрианополя. Незадолго до этого император, по интригам 
своего тестя  Стилиана Зауцы, лишил доместика схол  Никифора Фоку 
верховного командования войсками, возложив эти обязанности на Льва 
 Катакалона, который не преуспел на новом поприще: имперские вой-
ска потерпели сокрушительное поражение, а сам доместик едва спасся. 
 Симеон опустошил  Фракию и увел в  Болгарию множество пленных. 

К этому времени относится сохранившаяся переписка Льва Хирос-
факта с болгарским князем,29 которую дипломат был вынужден вести, 
находясь в заключении. Главный вопрос, обсуждающийся в ней — воз-
вращение на родину плененных болгарами византийцев. Симеон начи-
нает переписку с издевательского предложения Хиросфакту — точнее, 
через него самому «удивительнейшему императору» Льву, который, как 
с иронией упоминает князь, умеет предсказать время и длительность 
затмения солнца, а значит, может предсказать будущее — отгадать, при-
нял ли Симеон решение отпустить пленных или нет, обещая в награ-
ду за «прозорливость» отпустить их (Письмо 1).30 В ответном послании 

27  См.:  KXYZ[\, р. 28–31. Об этой выдаче Лев Хиросфакт намекает в своем 
Письме 2, призывая Симеона подражать императору и выдать, в свою очередь, 
византийских пленных.

28  Причины этого поступка неизвестны.
29  Письма 1–14, с. <77–91>/202–210. Д.  Оболенский относит ее начало к 895 г., 

когда Хиросфакт отправился в Болгарию в первый раз, и связывает ее с жела-
нием Симеона потянуть время, чтобы расправиться с мадьярами (ОБОЛЕНСКИЙ, 
Византийское содружество наций, с. 117). Ученый ссылается на исследования 
Г. Колиаса, хотя в нем показано, что переписка Льва с Симеоном относится 
к 896 г. (KXYZ[\, р. 31–34).

30  Г. Колиас счел это письмо свидетельством того, что Симеон дурно истол-
ковал способность византийских ученых предсказывать затмения солнца, спу-
тав ее с даром пророчествовать по божественному вдохновению (KXYZ[\, р. 34). 



12 Лев Хиросфакт. Сочинения

(Письмо 2) Хиросфакт дает требуемое «предсказание», сформулировав 
его двусмысленной фразой, которую при разной расстановке знаков 
препинания можно понять противоположным образом. Поскольку, 
как явствует из дальнейшей переписки, ни  Симеон, ни Лев знаков пре-
пинания не употребляли (за исключением, очевидно, знаков окончания 
предложений), Лев должен был «угадать» решение Симеона, каким 
бы оно ни было. Князь, однако, не повелся на эту игру и отказался воз-
вращать пленных, утверждая, что Лев не отгадал его тайные намерения 
(Письмо 3). В ответ Хиросфакт указывает Симеону, что секретари князя 
неправильно расставили знаки препинания в письме, на самом же деле 
предсказание было верным (Письмо 4). Князь ответил ему одной фра-
зой, заявив, что ничего не обещал и пленных не отпустит (Письмо 5). 
Эта фраза породила целую серию писем Хиросфакта (Письма 6–12), 
в которых он то лингвистическими выкладками, то риторикой и лестью, 
то напоминанием о христианских добродетелях убеждает Симеона, что 
на самом деле его истинное намерение состоит в том, чтобы отпустить 
пленных византийцев, что он и должен сделать. Наконец, по-видимому, 
дипломат, что называется «достал» князя: из Письма 13 мы узнаём, что 
Симеон согласился на выдачу пленных, однако сообщил об этом не 
Хиросфакту, а самому императору  Льву — возможно, причиной тому 
было нерасположении князя к дипломату из-за интеллектуального пре-
восходства последнего.31 Самому Хиросфакту Симеон отправил некое 
двусмысленное и, по-видимому, не слишком любезное письмо, которое 
Лев, впрочем, не замедлил, по своему обычаю, истолковать в пользу «ве-
личия и известной правдивости» князя (Письмо 14). 

Как бы то ни было, итогом всей этой своеобразной и удивительной 
для современного читателя дипломатической игры, в которой прини-
мал участие далеко не только Хиросфакт, действительно стало освобож-
дение многих тысяч пленных византийцев.32 Однако Симеон освобо-
дил их вовсе не просто так: согласно подписанному мирному договору, 

Однако, скорее, прав Д.  Оболенский, интерпретируя письма князя как прояв-
ление язвительности, сарказма и дипломатической хитрости, которым Симеон 
научился у самих византийцев (ОБОЛЕНСКИЙ, Византийское содружество наций, 
с. 117).

31   KXYZ[\, р. 40.
32  См.: Письмо 23, с. <113>/226.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 13

 Византии пришлось уступить Болгарии территории между современ-
ной Странджей и Черным морем и платить ей ежегодную дань.33 

Второе посольство
В результате второго посольства Льва Хиросфакта к болгарам, между 
октябрем 901-го и маем 902 г., Византия мирно возвратила себе трид-
цать крепостей на территории фемы  Диррахий.34 Подробности этой 
дипломатической миссии Хиросфакта нам неизвестны.

Третье посольство
Летом 904 г. арабы захватили средиземноморский город  Атталию,35 раз-
грабив его и захватив несколько десятков византийских кораблей, при-
чем арабским флотом командовал  Лев Триполитянин, бывший визан-
тиец: захваченный в плен арабами, он отрекся от христианской веры 
и стал ревностным мусульманином. Затем арабы двинулись на  Констан-
тинополь, однако были остановлены византийским флотом в  Геллеспон-
те и, повернув обратно, направились на  Фессалонику, один из крупней-
ших и важнейших византийских городов, богатый торговый центр той 
эпохи. Население, предупрежденное о приближении неприятеля, по-
пыталось укрепить город, но это его не спасло: после недолгой осады 
31 июля Фессалоника пала. Арабы разграбили город, забрали в плен 
часть жителей, чтобы впоследствии продать их или обменять на своих 
пленных соотечественников, и отплыли восвояси. Разорение Фессалони-
ки произвело ужасное впечатление на византийцев: этому событию по-
святил сочинение император  Лев, а патриарх  Николай Мистик произнес 
о взятии города проповедь в храме  Святой Софии. Между тем болгар-
ский князь Симеон, узнав о происшедшем вознамерился занять и засе-
лить болгарами разоренный и опустошенный город. Чтобы не допустить 
этого, император отправил Льва Хиросфакта на переговоры в  Болгарию, 
и тот снова добился успеха: Симеон отказался от своего намерения.36 

33  См.: Г.  ОСТРОГОРСКИЙ, История Византийского государства, пер. с нем. (М., 
2011), с. 329–330;  Sh. TXª¬­®¯, The Reign of Leo VI (886–912). Politics and People 
(Leiden—New York—Köln, 1997), р. 175–180.

34  Об этом упомянуто в одном из писем Льва (Письмо 23, с. <113>/226).
35  Совр. Анталья (Турция).
36  См. подробнее:  А. А. ВАСИЛЬЕВ, Византия и арабы. Политические отношения 

Византии и арабов за время Македонской династии (СПб., 1902), с. 138–152.



14 Лев Хиросфакт. Сочинения

1.2.1. Посольство к арабам 905–907 гг.

Последнее посольство Хиросфакта, в которое он отправился, судя по 
всему, зимой 904/905 г., длилось два года.37 Первоначально целью по-
сольства были переговоры по поводу возвращения пленных, взятых 
арабами при набеге на  Фессалонику. Но в 906 г. Лев получил еще одно 
поручение от императора — обратиться к восточным патриархам, Ан-
тиохийскому, Александрийскому и Иерусалимскому, по поводу чет-
вертого брака императора.  Лев VI, чья третья супруга умерла в 901 г., 
в 903 г. вступил в любовную связь с Зое Черноокой, а весной 906 г. же-
нился на ней, чтобы полностью узаконить в качестве своего наследника 
сына  Константина, которого  Зоя родила в сентябре 905 г. Четверобра-
чие абсолютно запрещено церковными правилами, и эта женитьба вы-
звала в византийском обществе большой скандал и споры.38 Император 
вознамерился организовать в  Константинополе собор с участием пред-
ставителей всех пяти патриархатов, чтобы они могли бы вынести по-
становление об икономии39 относительно его четвертой женитьбы. Для 
этого асикрит  Симеон был послан на Запад, к Римскому папе, а Лев 
Хиросфакт — на Восток, откуда должен был доставить полномочных 
представителей восточных патриархов. 

37  См.:  KXYZ[\, р. 47–48. 
38  О всех браках и женах императора Льва см.:  TXª¬­®¯, The Reign of Leo VI, 

р. 133–163, о его связи с Зоей и четвертом браке р. 152–163.
39  Икономи’ я (οἰκονοµία) в церковных делах означала снисходительность 

при соблюдении канонов ради общей пользы или из снисхождения к людской 
немощи, в отличие от акривии (ἀκρίβεια) — строгой точности в соблюдении 
всех правил. Споры между сторонниками первой и последней, о пределах ико-
номии и об области ее применения, были в Византии особенно бурными в тече-
ние всего IX столетия и в начале Х-го. В Х в. эти споры вызвало дело о чет веро-
брачии императора Льва VI, а в начале IX в. — второй брак императора  Кон-
стантина VI (780–797), который бросил свою первую жену, насильно отправив 
ее в монастырь, и вступил в брак с любовницей, что вызвало церковный раскол, 
о чем см., например:  А. П. ДОБРОКЛОНСКИЙ, Преп. Феодор, исповедник и игумен 
Студийский, т. I (Одесса, 1913), с. 350–394, 605–707;  Д. Е. АФИНОГЕНОВ, Константи-
нопольский Патриархат и иконоборческий кризис в Византии (784–847) (М., 1997), 
с. 31–37, 42–58. Несложно понять, что такое явление, как четвертый брак импе-
ратора, особенно после предыдущих трех, тоже не всегда безупречных (особен-
но вызывала нарекания его вторая женитьба — на любовнице, с которое он жил 
еще при жизни первой жены, но и третий брак в Византии тоже не поощрялся), 
спровоцировало весьма бурную реакцию в обществе.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 15

Главным помощником Хиросфакта в этом посольстве был назначен 
евнух  Василий, однако, по словам Льва, он не только не помогал мис-
сии, но, напротив, мешал и к тому же предавался вместе со своими слу-
гами «противоестественному разврату», так что Лев в итоге всю работу 
проделал в одиночку.40 Двухлетние старания Льва, которые даже подо-
рвали его здоровье,41 привели к блестящим результатам, которые сам 
дипломат перечисляет в Письме 15: «мы преуспели, заключили мир, 
ведем заложников, несем императору арабские дары, мы сделаем вза-
имообмен пленными и, что всего лучше, приведем и самих архиереев». 
Кроме того, Лев заключил мирные соглашения с арабскими эмирами 
 Мелитины и  Тарса.42 Таким образом, Хиросфакт полностью выполнил 
возложенную на него миссию.

По имеющимся сведениям, обмен пленными, о котором в первую 
очередь договорился Лев, должен был состояться уже осенью 905 г. 
и действительно начался в сентябре в районе Тарса, однако в октябре 
был прерван из-за мятежа византийского военачальника Андроника 
Дуки и возобновился только в 908 г. Руководил обменом евнух Васи-
лий, тогда как Лев, по всей видимости, оставался в Багдаде. Р. Дженкинс 
предположил, что Лев возвращался в  Константинополь после заклю-
чения договора об обмене пленными и пробыл там с ноября 905-го по 
март 906 г., а затем снова отправился на восток с поручением привезти 
представителей восточных патриархов для собора.43 Мне, однако, такая 

40  См.: Письмо 25, с. <121–125>/232–235. Это подтверждает и  Арефа Кесарий-
ский, укоряя Хиросфакта в превозношении и говоря, что Лев «пожелал взвалить 
на себя непосильную тяжесть и в том, в чем ненадолго получил незаслуженный 
успех, обрел повод для зломыслия» (Хиросф., с. <203>/246).

41  См.: Письма 15 и 16, с. <91–93>/211.
42  См.: Письмо 23, с. <113>/227.
43  Во время краткого возвращения в Константинополь Лев будто бы написал 

письмо визирю халифа (в ответ на его послание) с объяснением христианского 
вероучения и обличением мусульманского. Это письмо сохранилось среди про-
изведений архиепископа Кесарийского Арефы, но Дженкинс предложил счи-
тать его сочинением Льва Хиросфакта. См.:  R. J. H. J®¹ºZ¹\, «Leo Choerosphactes 
and the Saracen Vizier», в: Recueil des travaux de l’Institut d’Études byzantines, t. VIII: 
Mélanges G. Ostrogorsky, I (Belgrade, 1963), p. 167–175 = Studies on Byzantine History of 
the 9th and 10th Centuries (London, 1970), XI. Однако П.  Карлин-Хейтер показала, 
что это письмо вполне в стиле Арефы — высокомерное и агрессивное по тону 
и сходное по лексике с другими его сочинениями, тогда как на стиль Хирос-
факта, напротив, совершенно не похоже и по содержанию скорее должно быть 



16 Лев Хиросфакт. Сочинения

реконструкция кажется маловероятной. Из описания самим Львом его 
посольства к арабам и достигнутых результатов совершенно недвусмыс-
ленно следует, во-первых, что он пробыл на чужбине «целых/полных 
два года (ἐπὶ δυσὶν ὅλοις ἔτεσι)» (Письмо 25), а во-вторых — что он за-
нимался одновременно переговорами и по поводу обмена пленными, 
и относительно присылки архиереев из восточных патриархатов, и те-
перь, наконец, всё улажено: «мы сделаем взаимообмен пленными и, что 
всего лучше, приведем и самих архиереев» (Письмо 15). Скорее всего, 
Лев, отправившись в  Багдад, договорился об обмене пленными и, послав 
 Василия с этой целью в  Тарс, сам остался вести другие переговоры, а за-
тем получил и задание привести в Константинополь восточных архие-
реев. После того как обмен пленных был прерван, Льву пришлось вести 
и переговоры о его возобновлении. Вряд ли он за эти два года побывал 
на родине. Если бы император отправлял его к арабам дважды — один 
раз для переговоров о пленных, а другой — чтобы привести представи-
телей восточных патриархов, то Хиросфакт, скорее всего, воспринимал 
бы эти поручения как два отдельных посольства и, уж конечно, не пре-
минул бы упомянуть об этом в оправдательных письмах к василевсу.

Византийцы высоко оценили дипломатическую деятельность Хиро-
сфакта. В своем письме к нему магистр  Генесий именовал его «величай-
шим из послов».44 Патрикий  Фома писал Льву, что в столице импера-
тор и «весь ромейский народ» ожидают его, чтобы почтить похвалами.45 
Спафарий  Прокопий сообщал Хиросфакту о том, как отреагировал 
император Лев на успех его арабского посольства: «Великий и мудрый 
наш император, как должно, немолчно с похвалами рассказывает о тебе 
и до такой степени радуется и восхищается твоими деяниями, что даже 
за царским столом прежде всего и вместо всякой приправы всячески 
превозносит с изумлением твое имя» (Письмо 19). Сам император тоже, 

написано церковным деятелем, чем мирянином:  P. K[¯YZ¹-H[ÅÆ®¯, «Arethas, 
Choirosphactes and the Saracen Vizir», Byzantion, 35 (1965), p. 455–467. Автор пись-
ма в самом деле ополчается на ислам в таких резких выражениях, что едва ли 
подобное сочинение могло выйти из-под пера дипломата — тем более, если 
ему предстояло вновь отправиться на Восток с новым поручением. Рус. пер. см.: 
 Н. ПОПОВ, Император Лев VI Мудрый и его царствование в церковно-историческом 
отношении (М., 2008), с. 296–304.

44  Письмо 16, с. <93>/211.
45  Письмо 18, с. <95>/213.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 17

по-видимому, написал Льву хвалебное послание.46 Казалось бы, по воз-
вращении на родину Хиросфакта ожидала безбедная старость в поче-
те и богатстве. Однако обстоятельства обернулись противоположным 
образом.

1.3. Немилость и ссылка

Лев возвратился в  Константинополь в феврале 907 г., приведя с собой 
архиереев из  Антиохии и  Иерусалима. Однако вместо благодарности 
он сразу же — если верить  Арефе Кесарийскому, даже не повидавшись 
с императором,47 — был сослан в малоазийскую горную крепость  Пéтру. 
Причины такой немилости остаются не вполне ясными, несмотря на то, 
что из ссылки Лев написал шесть писем к императору, пытаясь оправ-
даться. По словам Хиросфакта, его оклеветали враги — прежде всего тот 
самый евнух, который был его сотрудником по посольству. По-видимому, 
недовольный тем, что глава посольства мало его ценил и критиковал его 
поведение и речи, предпочитая заниматься посольскими делами само-
стоятельно, этот евнух и какие-то его помощники решили отомстить. 
Они наустили неких давних врагов Льва, а также его зятя оклеветать Хи-
росфакта и подвигали к тому же одного из сотрудников посольства еще 
до возвращения послов на родину. Они приписали себе заслуги Льва, 
а его обвинили в «собственных злодействах и пустой болтовне».48

Некоторые ученые связывали постигшую Хиросфакта немилость 
с тем, что он, будучи на Востоке, вступил в тайные переговоры с  Ан-
дроником Дукой, который в 906 г. перебежал к арабам.49 Но мне, как 

46  Хиросфакт упоминает о неких «письменных похвалах» василевса в свой 
адрес (Письмо 25, с. <127>/236). 

47  См.: Хиросф., с. <203>/246 и прим. 35.
48  Об этом Лев рассказывает в Письме 25. О том, что зять донес на Льва, рас-

писав его как безбожника, который якобы ежедневно злословил Христа и не со-
блюдал постов, упоминает и Арефа Кесарийский (Хиросф., с. <207, 210>/252–253, 
256). Вероятно, зять был рад возвести на тестя какие угодно небылицы в надежде 
заполучить его деньги, но Хиросфакт, как сообщает тот же Арефа, пригрозил 
ему лишением наследства, так что клевета нисколько того не попользовала.

49  Обзор данной темы см.: KXYZ[\, р. 54–55;   J®¹ºZ¹\, «Leo Choerosphactes», 
р. 170–174. Колиас считает, что Лев не мог пересечься с Андроником на Вос-
токе; Дженкинс предлагает другую хронологию событий, которая делает это 
возможным.



18 Лев Хиросфакт. Сочинения

и Г. Колиасу, кажется, что какие-либо симпатии Хиросфакта к мятеж-
нику исключены: Лев состоял в родстве с императором, не видел от него 
до тех пор ничего, кроме милостей и похвал, и не был противником 
его четвертой женитьбы — в отличие от патриарха  Николая, который 
к тому же был уличен василевсом в тайной переписке с  Дукой. Воз-
можно, причиной клеветы, возведенной на Хиросфакта, стали как раз 
его старания доставить представителей восточных патриархов на собор 
в  Константинополь: едва ли это могло понравиться противникам четве-
робрачия, среди которых был патриарх Николай и архиепископ  Аре-
фа, написавший против Льва обличительный памфлет Хиросфакт, или 
Чародеененавистник.50 Не исключено, что именно какие-то церковные 
деятели подговорили евнуха  Василия и еще кого-то из участников по-
сольства оклеветать Льва перед императором. Они вполне могли скло-
нить к тому же и зятя Хиросфакта, соблазнив мыслью, что после ссылки 
тестя он сможет завладеть его имуществом. Арефа утверждает, что Лев 
вел себя разнузданно, негодно исполнял свои посольские обязанности 
и строил козни сотрудникам по посольству,51 что зеркально отражает 
обвинения Хиросфакта в адрес этих самых сотрудников. Трудно пове-
рить в распутное и безответственное поведение почтенного и старого 
уже дипломата, успешно проведшего несколько посольств, поэтому, 
как кажется, версия событий, изложенная Львом в своих письмах, за-
служивает доверия. В одном из писем Хиросфакт упоминает и каких-то 
старых своих врагов, которые ранее уже уличались в клевете.52 Неуди-
вительно, если у человека столь высокого положения было много за-
вистников, которые, конечно, оживились, когда появилась возможность 
досадить ему.

Ссылка Льва была тяжелой: крепость находилась высоко в горах на 
отвесной скале, стражники были грубы, Хиросфакт был лишен в заклю-
чении элементарных удобств и привычной пищи, — что, учитывая его 
прежний образ жизни и старость, было для него весьма мучительно. 
Особенно Льва удручало то, что враги похители его письменные труды. 
Лев писал из ссылки письма как к императору, умоляя о милости, так 
и к своим друзьям с просьбами о ходатайстве перед василевсом. Однако 

50  Русский перевод см. в Приложении ΙΙ (с. 242–259), разбор содержания — 
ниже, с. 75–82.

51  См.: Хиросф., с. <203>/246.
52  Письмо 24, с. <117>/228–229.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 19

всё это не принесло желаемого результата: во второй половине 908 г., 
а то и позже, Хиросфакт по-прежнему оставался в ссылке. Это явству-
ет из последних строк стихотворения На горячие источники в Пифиях,53 
посвященного малолетнему  Константину VII, который был коронован 
соимператором 15 мая 908 г. Тем не менее, в заточении Лев мог писать 
письма и даже заниматься литературной деятельностью — по меньшей 
мере, сочинять стихи. 

Трудно сказать, почему император оказался столь немилосерден 
к своему родственнику. Возможно, он в самом деле поверил клевете, 
а может быть, не хотел лишний раз раздражать представителей Церкви: 
ведь, судя по памфлету  Арефы Кесарийского, у Льва были противники 
в церковных кругах, считавшие его эллинствующим «безбожником». 
Рассмотрев сочинения Льва, мы увидим, на чем могли основываться по-
добные обвинения.

1.4. Последние годы

Император  Лев VI умер 11 мая 912 г. Вероятно, Хиросфакт вернулся 
в Константинополь незадолго до его кончины. Известно, что перед 
смертью император возвратил из ссылки патриарха  Николая,54 изгнан-
ного и замененного  Евфимием в 907 г. за нежелание признать четвертый 
брак василевса. Может быть, император хотел перед смертью оказать 
милость тем, кого считал своими обидчиками; в таком случае он мог 
помиловать и Хиросфакта, если только не сжалился над ним раньше — 
вероятно, поэму Тысячестишное богословие Хиросфакт писал уже не 
в ссылке.55 Как бы то ни было, в июне 913 г. Лев уже какое-то время на-
ходился в столице, поскольку известно о его участии в политических 
событиях того времени. 

53  Стих. 6, 203–211.
54  Н.  Попов, пытаясь согласовать слова Николая, который в одном из писем 

сообщает, что его вызвал из ссылки Лев незадолго до смерти, с утверждениями 
хронистов, что его восстановил на патриаршестве  Александр, предположил, 
что Александр возвратил Николая из ссылки в конце жизни Льва, когда, в связи 
с болезнью брата, занимался вместо него государственными делами (ПОПОВ, Им-
ператор Лев VI, с. 167, прим. 3). Но Лев мог и сам возвратить Николая и выразить 
пожелание, чтобы тот снова занял престол, что и произошло уже после смерти 
василевса.

55  См. далее, с. 38.



20 Лев Хиросфакт. Сочинения

Император  Александр (912–913),56 младший сын  Василия Ι, был ко-
ронован соправителем еще при жизни отца, однако  Лев VI полностью 
устранил брата от дел управления и Александр был соимператором чи-
сто номинально, участвуя в разных светских и религиозных церемониях. 
В остальном он вел праздную жизнь, роскошествуя и предаваясь развле-
чениям, прежде всего охоте. Отношения между братьями были натя-
нутыми, и Лев неоднократно подозревал Александра в замыслах о го-
сударственном перевороте. Возможной причиной нелюбви Александра 
к брату было то, что он считал Льва сыном не Василия, а  Михаила ΙΙΙ, 
продолжавшем на троне не Македонскую, а Аморийскую династию. 
Кроме того, Александр помнил, что мог бы стать после смерти отца еди-
ноличным императором, если бы Василий, по подозрению в злоумыш-
лении на свою жизнь в 883 г. обрушивший гнев на Льва, не восстановил 
бы его в 886 г. в качестве наследника престола. После смерти своей вто-
рой жены в 900 г. Лев даже разлучил Александра с супругой — видимо, 
не желая, чтобы у пары появился ребенок мужского пола, которого не 
было у самого Льва и который мог бы стать будущим наследником пре-
стола. Тем не менее, умирая, Лев доверил своего малолетнего сына бра-
ту — скорее всего, потому, что тот был уже болен в это время и вряд ли 
мог долго прожить и тем более завести собственных детей. Александр 
стал поступать наперекор политике нелюбимого брата: вернул на па-
триаршество  Николая Мистика, отправил в монастырь Зою Черноокую 
и отстранил от дел нескольких доверенных лиц прежнего императора. 
На той же волне он совершил и главную свою ошибку — поссорился 
с болгарами: нелюбезно обойдясь с их посольством и отказавшись вы-
плачивать дань, полагавшуюся по договору 896 г., он спровоцировал 
князя  Симеона развязать военные действия против Империи, после 
чего вскоре умер (6 июня 913 г.).

Создавшееся положение требовало сильной власти, способной при-
нимать взвешенные решения, но оказавшемуся единоличным импе-
ратором  Константину было в это время всего семь лет. Патриарх Ни-
колай сразу же поддержал мятеж доместика схол  Константина Дуки, 
сына вышеупомянутого Андроника.  Продолжатель Феофана сообщает, 
что Константина пригласили взять власть в свои руки некоторые сто-
личные аристократы и сам патриарх, однако потом Николай узнал, 

56  О нем см.: P.  K[¯YZ¹-H[ÅÆ®¯, «The Emperor Alexander’s Bad Name», Specu-
lum, 44.4 (1969), p. 585–559; TXª¬­®¯, The Reign of Leo VI, р. 219–232. 



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 21

что  покойный император  Александр назначил его главой регентства, 
и передумал поддерживать Дуку. Мятеж не удался, и  Дука был убит.57 
Среди его сторонников оказался и Лев Хиросфакт, который в наказание 
был пострижен в монахи в Студийском монастыре.

Дата смерти Льва неизвестна. Под его именем сохранилась поэма 
в честь свадьбы императора  Константина VII с  Еленой, дочерью  Романа 
Лакапина,58 состоявшейся 4 мая 919 г. Однако насчет авторства Льва для 
этой поэмы существуют сомнения: некоторые ученые считают, что сти-
хотворение создано другим автором, который использовал стихи Хи-
росфакта, написанные на свадьбу императора Льва с  Зоей Зауциной.59 
Таким образом, можно лишь сказать, что Лев Хиросфакт окончил свои 
дни в монашестве и умер либо после 913-го, либо после 919 г. — в любом 
случае уже в преклонном возрасте.

2. Сочинения Льва

Литературная деятельность Льва Хиросфакта была достаточно обшир-
ной. Эпоха, в которую он родился и жил, была временем интеллектуаль-
ного возрождения, появилось много произведений как церковного, так 
и светского характера, возрос интерес к античному наследию.60 С одной 
стороны, иконоборческая полемика всколыхнула умы и способствова-
ла появлению новых богословских, агиографических и исторических 
сочинений. С другой стороны, в эпоху второго иконоборчества возрос 
интерес к светской культуре и наукам, и этот рост продолжился после 
Торжества православия. В IX в. было переписано заново — и таким об-
разом спасено для потомков — много античных рукописей светского 
содержания: поэты, историки, астрономы и астрологи, медики, мате-
матики, географы, философы, собрания древних писем. При  передаче 

57  См.:  Продолжатель Феофана, Жизнеописания византийских царей, пер. ста-
тьи и комм  Я. Н. ЛЮБАРСКОГО (СПб., 2009), с. 238–239 (Царствование Константина, 
сына Льва, § 2–3);  KXYZ[\, р. 61–63.

58  Женив императора на своей дочери, Роман в 920 г. был провозглашен со-
правителем Константина и фактически узурпировал власть до 944 г.

59  См. далее, с. 28–29.
60  См.: П.  ЛЕМЕРЛЬ, Первый византийский гуманизм. Замечания и заметки об 

образовании и культуре в Византии от начала до Х века (СПб., 2012), с. 157 след.



22 Лев Хиросфакт. Сочинения

 Аристотеля больше внимания уделялось его научным работам, чем 
философским; зато был переписан большой объем платонических тек-
стов — не только сам  Платон, но и его комментаторы, такие как  Прокл, 
 Дамаский и другие.61 

Как можно видеть на примере Льва Хиросфакта и его окружения, 
литературным трудам предавались не только церковные деятели и мо-
нахи, но и миряне — причем и на светском, и на религиозном поприще. 
Например,  квестор Анастасий, также мирянин и имперский чиновник, 
друг Хиросфакта и автор Письма 17, писал эпиграммы, гимнографиче-
ские сочинения и похвалы святым.62 Судя по сведениям, сообщаемым 
Арефой Кесарийским, среди сочинений Льва тоже было немало религи-
озных: похвальные слова в честь святых, сочинения богословские и аске-
тические, в том числе какое-то слово на начало Великого поста.63 Послед-
нее, по словам  Арефы, даже читалось публично в церкви — факт сам по 
себе интересный. Лев также вносил некие исправления или, возможно, 
схолии в сочинения  Аристоксена и  Тимофея о музыке.64 Можно сделать 
вывод, что часть произведений Льва не сохранились или, возможно, до 
сих пор находится где-то в рукописях. Однако и по найденным и издан-
ным его сочинениям можно понять, что писателем он был достаточно 
плодовитым, образованным и пробовал перо в разных жанрах. На на-
стоящее время известны следующие произведения Льва Хиросфакта.65

2.1. Анакреонтика 

В статье, посвященной византийской эротической поэзии IX века, 
М.  Лаукстерманн указал, что возрождение жанра эпиграммы в эту эпоху 
было делом гения  Льва Философа, чьи ученики интересовались, в числе 
прочего, любовными романами, эротической поэзией, эпиталамиями, 
и сами писали такие стихи. Хотя на современный взгляд эти стихи до-
вольно невинны, по тем временам такое творчество было рискованным 

61  См.:  N. G. WZY\X¹, Scholars of Byzantium (London—Cambridg, Mass., 1996), 
р. 85–88. 

62  Об Анастасии см. прим. 46 на с. 212.
63  Хиросф., с. <210–211>/255–257.
64  См.: Хиросф., с. <204>/247 и прим. 41–42. 
65  Далее при названиях сочинений в фигурных скобках { } указаны их услов-

ные сокращения и страницы настоящего издания с их переводом.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 23

занятием, и после смерти  Льва Философа вновь возобладал моральный 
фундаментализм: «между 870 г. и началом XI века не было написано 
ни одной эротической эпиграммы или анакреонтики».66 Здесь ученый 
был неправ и позднее исправил свою ошибку, в книге о византийской 
эпиграмме упомянув анакреонтическую поэзию Хиросфакта.67 В самом 
деле, среди произведений Льва мы находим анакреонтические стихо-
творения, в том числе достаточно эротичные эпиталамии.

2.1.1. Надгробные стихи дочери Феоктисте {Стих. 1, с. 84–86}

 Феоктиста умерла в юном возрасте, незамужней, поэтому стихотворе-
ние следует датировать, вероятно, временем не позднее 880 г., с учетом 
того, что Хиросфакт родился между 840 и 845 гг. Впрочем, если Лев по 
какой-то причине вступил в брак не в юности, а позже, более поздней 
должна быть и датировка эпитафии.

Главная тема, проходящая через всё стихотворение, — контраст 
между жизнью и смертью: еще вчера девочка цвела и сияла красотой, 
благоухала цветами и радовала родителей, а теперь «встретилась с гни-
ением» и «мрачной ночью», явилась «дурно пахнущей» и оказалась «со-
вершенно сгнившей». Античные образы смыкаются с христианскими: 
с одной стороны, умершую «держит  Аид» (стк. 7) — очевидно, не как ад, 
а просто как место, куда уходят все умершие, символ загробного суще-
ствования; с другой — Лев обращается к Богу с просьбой подать Феок-
тисте «бессмертные венцы» (стк. 11) и считает ее смерть наказанием за 
свои грехи (стк. 19). В то же время просьба к «Высоко Обитающему» со-
хранить дочь «в божественных тенистых рощах», чтобы она там «водила 
хороводы» (стк. 9–10) звучит несколько двусмысленно, поскольку «те-
нистые рощи» — едва ли самое подходящее выражение для описания 
христианского рая.68 Хиросфакт уверен, что дочь улучила блаженную 
участь и даже обращается непосредственно к ней с просьбой избавить 
его от скорбной бессонницы (стк. 13–14).

66  M.  L[ªÑÆ®¯Ò[¹¹, «Ninth-century classicism and the erotic muse», в: Desire 
and Denial in Byzantium. Papers from the Thirty-first Spring Symposium of Byzantine Stud-
ies, University of Sussex, Brighton, March 1997, ed.  E. J[Ò®\ (Aldershot—Brookfield, 
1999), p. 169.

67  M. D. L[ªÑÆ®¯Ò[¹¹, Byzantine poetry from Pisides to Geometres. Texts and con-
texts, vol. I (Wien, 2003), р. 49–50, 124–126.

68  См. прим. 6 на с. 85.



24 Лев Хиросфакт. Сочинения

Интересно, что Лев называет дочь  Фетидой. По мнению издателя, это 
могло быть ласкательное имя  Феоктисты. Если так, этот выбор мифоло-
гического имени для домашнего употребления также говорит о вкусах 
Хиросфакта.

2.1.2. Два стихотворения на свадьбу императора Льва VI 
с  Зоей Зауциной {Стих. 2 и 3, с. 86–90}

Эти эпиталамии исследователи ранее считали относящимися к четвер-
тому браку императора Льва VI — с  Зоей Черноокой в 906 г., поскольку 
автор подчеркивает законность брака,69 что было проблемой в случае 
четвертой женитьбы и вызвало церковную смуту. Однако на самом деле 
эпиталамии следует отнести, скорее, ко второй женитьбе Льва — на Зое, 
дочери  Стилиана Зауцы, в 898 г., поскольку в 906 г. Хиросфакт был в отъ-
езде с дипломатической миссией, тогда как в 898 г. он находился в Кон-
стантинополе и играл видную роль при дворе. Конечно,  Лев мог сочи-
нить эти стихи, будучи за границей, и переслать императору, но едва ли 
он стал бы провозглашать законность четвертого брака, который никто 
не считал законным: споры велись о его допустимости в случае большой 
нужды, а сам Хиросфакт только еще должен был привести с Востока ар-
хиереев на собор для рассмотрения данной проблемы. Поэтому, види-
мо, речь идет о втором браке Льва, который тоже вызвал неприятие — 
более всего у патриарха  Евфимия, поплатившегося за это ссылкой. Лев 
имел право вступить в новый брак после смерти первой жены, но, по 
мнению Евфимия, не должен был жениться на Зое, поскольку до этого 
много лет состоял с ней в незаконной связи и своей женитьбой подтвер-
дил бы все дурные слухи, ходившие о них — в том числе о том, что Зоя 
отравила своего мужа, чтобы стать женой василевса. Новый патриарх, 
 Антоний Кавлей, сам венчать императора не стал, однако не подверг 
его каким-либо прещениям; впрочем, Зоя вскоре умерла.70 К этим со-
ображениям можно добавить, что в эпиталамиях упоминается цвету-
щая красота и молодость новобрачного,71 что еще можно совместить со 
второй женитьбой Льва (в 898 г. ему было 32 года), но что смотрелось 
бы более странно при его четвертой женитьбе в возрасте 40 лет. Кроме 

69  Стих. 2, 46; Стих. 3, 19, 34.
70  См.:  TXª¬­®¯, The Reign of Leo VI, р. 141–144.
71  Стих. 2, 35–36; Стих. 3, 10.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 25

того, в эпиталамиях высказывается пожелание о рождении детей,72 тог-
да как у  Льва и  Зои Черноокой к моменту их венчания уже родился сын. 
Конечно, эпиталамии писались по определенному шаблону, но, тем не 
менее, эти два сочинения Льва действительно больше подошли бы ко 
второй свадьбе императора, а не к четвертой. Правда, еще больше по 
общему содержанию они подошли бы к его первой женитьбе в юности, 
но стк. 31–34 первой эпиталамии, похоже, в самом деле указывают на 
«проблемный» второй брак императора.73

Содержание эпиталамий достаточно эротично. Приведу две цитаты.
Обращения к жениху:

Соединись с той, что подобна розе, 
Ты, Лев, держащий ее в объятиях;
Итак, мечи любовной страсти
Погрузи и сорви яблоки.74 

Обращение к невесте:

Узнай, как влечется влечение,
Узнай, как пламенеет любовь;  
Наслаждение наслаждений приняв,
Наслаждением воздай величайшим.75

Хиросфакт везде называет любовь словом ἔρως, воспевает телесную 
красоту новобрачных и призывает их насладиться любовной страстью, 
а всех гостей приглашает петь, музицировать, танцевать и веселиться. 
В конце второй эпиталамии он подчеркивает, что «нисколько не укори-
тельно / воспевать законные супружества».76 Обе эпиталамии по духу 
совершенно светские. Автор «бряцает на лире  Орфея»,77 сравнивает 
невесту с  Пенелопой,78 а ее красоту — с красой  Харит.79 Христианская 

72  Стих. 2, 57–58; Стих. 3, 30.
73  См. прим. 21 на с. 87.
74  Стих. 3, 25–28.
75  Стих. 2, 19–22. Здесь Лев употребляет довольно дерзкое сравнение (см. 

прим. 17 на с. 87).
76  Стих. 3, 33–34.
77  Стих. 2, 38.
78  Стих. 2, 53.
79  Стих. 2, 68.



26 Лев Хиросфакт. Сочинения

тематика не звучит вообще, за исключением двух возможных новоза-
ветных аллюзий, однако переосмысленных весьма дерзко и далеко от 
православного благочестия.80

Эти эпиталамии показывают, что византийцы вовсе не были так 
уж привержены тому по-монашески аскетичному идеалу благочестия 
и взглядам на земную любовь и плотскую страсть, какие встречаются 
в сочинениях отцов Церкви. Похоже, в реальной жизни у византийцев 
с любовью и эротикой всё было в целом не хуже, чем у современных 
людей.

2.1.3. Стихи на императорскую баню, построенную Львом VI 
{Стих. 4, с. 91–96}

Стихотворение написано к открытию при императорском дворце 
бани — построенной или, по меньшей мере, обновленной  Львом VI.81 
Точное местоположение бани неизвестно. П. Магдалино предполагает, 
что баня находилась в северо-восточной части Большого Дворца, и дума-
ет, что она была построена после четвертой женитьбы императора Льва 
и августа, изображенная вместе с ним на мозаиках в бане (стк. 33–40), 
это  Зоя Черноокая. Однако мне это кажется неправдоподобным, по-
скольку, если баня была построена после 906 г., Лев Хиросфакт едва ли 
написал бы к ее открытию данную похвалу, так как находился в отъезде 
с дипломатической миссией к арабам и увидеть постройку не мог, а по 
возвращении фактически сразу попал в немилость и был сослан. Кроме 
того, если бы дело происходило в самом деле после 906 г., то император 
наверняка повелел бы изобразить в бане и своего долгожданного сына 
 Константина, однако о мальчике в стихах нет ни слова. Таким образом, 
скорее всего, речь в них идет об августе  Зое Зауцине — второй жене Льва 

80  См. прим. 17 и 21 на с. 87.
81  Этой бане посвящены исследования:  P. M[¬Ù[YZ¹X, «The Bath of Leo the 

Wise», в: Maistor: Classical, Byzantine, and Renaissance Studies for Robert Browning, ed. 
 A. MXÚÚ[ÆÆ (Canberra, 1984), p. 225–240; ZÙ®Ò, «The Bath of Leo the Wise and the 
“Macedonian Renaissance” Revisited: Topography, Iconography, Ceremonial, Ide-
ology», Dumbarton Oaks Papers, 42 (1988), p. 97–118. См. также: P. M[¬Ù[YZ¹X, «In 
search of the Byzantine courtier: Leo Choirosphaktes and Constantine Manasses», 
в: Byzantine court culture from 829 to 1204, ed.  H. M[¬ªZ¯® (Washington, D.C., 1997), 
р. 148–149.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 27

и его первой настоящей любви, а строительство бани относится к пери-
оду между июлем 898 и концом 899 или началом 900 г.82

В этом стихотворении, так же как в рассмотренных выше эпиталами-
ях, упоминается игра на музыкальных инструментах и танцы «в шум-
ном хороводе».83 Сочинения Хиросфакта, вероятно, предназначались 
именно для публичного исполнения во время торжественных церемо-
ний, когда придворные исполняли ритуальные танцы и песни.84

Судя по восторженному описанию бани, которое дает Лев, здание, 
увенчанное куполом, было богато украшено колоннами, мрамором, 
мозаиками, скульптурой, фонтанами и поющими автоматами, которые 
приводила в движение вода.85 П. Магдалино удивляется, что баня, по-
строенная  Львом VI — «благочестивым строителем церквей и автором 
гимнов и гомилий», — была украшена статуями, рельефами, изобра-
жениями императора и императрицы среди персонификаций речных 
богов, водными сценками на античный манер, изображениями зверей, 
птиц и растений.86 В своей интерпретации ансамбля изображений, 
украшавших эту баню, Магдалино постоянно склоняется к наиболее 
христианскому варианту, как кажется, становясь заложником собствен-
ной установки, будто в здании, построенном православным императо-
ром, не могло быть таких светских мотивов — что едва ли справедливо. 
Как мы видели, эпиталамии, написанные Хиросфактом на свадьбу им-
ператора, далеки от традиционного христианского благочестия, да и во-
обще приверженность византийцев к оному сильно преувеличивается 
исследователями.87

82  О датах свадьбы и смерти  Зои см.:  TXª¬­®¯, The Reign of Leo VI, р. 141–144.
83  Стих. 4, 7–8, 12; ср.: Стих. 2, 6, 14–16, 18, 24–28, 38, 49–50, 59–60, 65–66; Стих. 

3, 3, 11–12, 16, 23–24, 31–32. 
84  Ср. описание приема в Сигме императора  Феофила, который наслаждал-

ся музыкой и пением, а также «зрелищем прыжков горожан» (Theophanes Con-
tinuatus, Chronographia, lib. 3, § 43, в изд: Theophanes Continuatus, Ioannes Cameniata, 
Symeon Magister, Georgius Monachus, ed.  I. B®ºº®¯ ₍Bonn, 1838)). Анакреонтическая 
форма стиха для песен использовались в Византийских придворных церемони-
ях и празднествах веками:  M[¬Ù[YZ¹X, «The Bath of Leo the Wise and the “Macedo-
nian Renaissance”», p. 98 и n. 10–11.

85  См. примечания к переводу стихотворения.
86  M[¬Ù[YZ¹X, «The Bath of Leo the Wise and the “Macedonian Renaissance», p. 97.
87  См.: Э.  КАЛДЕЛЛИС, Византийская республика: народ и власть в Новом Риме 

(СПб., 2016), с. 277–290.



28 Лев Хиросфакт. Сочинения

Так, например, купол бани был украшен изображением небесно-
го свода с созвездиями — вероятно, знаками Зодиака, поскольку Хи-
росфакт описывает его так: «Небесный свод, вращаясь, радуется тому, 
что  Лев88 / созерцает неотвратимые нити судьбы светоносных (ἄτροπα 
φωτοφόρων νήµατα)» (стк. 85–86). Эти «нити судьбы», сплетаемые под 
влиянием светил, едва ли можно понять иначе, нежели как аллюзию на 
астрологию, которой император, как известно, весьма интересовался,89 
но на которую постоянно нападали с критикой отцы Церкви.

«Словом не описать красоту!» — восклицает Лев, описывая убран-
ство бани (стк. 41). Можно только посетовать, что из всех подобных этой 
бане роскошных построек, которыми был полон Большой Дворец, до 
наших дней ничего не сохранилось.

2.1.4. Стихотворение, посвященное августе  Елене, 
супруге императора  Константина VII {Стих. 5, с. 96–99}

Это сочинение — традиционная эпиталамия для исполнения на свадь-
бе. Император Константин VII Порфирородный, сын  Льва VI от чет-
вертого брака, женился на Елене, дочери  Романа Лакапина, который 
в 920 г. был провозглашен соправителем Константина и фактически 
узурпировал власть до 944 г. Свадьба состоялась 4 мая 919 г., Константи-
ну в это время только что исполнилось 14 лет.

Данная эпиталамия по сути не является оригинальным произведе-
нием, поскольку большей частью составлена из строк, иногда слегка мо-
дифицированных, первой эпиталамии Хиросфакта на свадьбу Льва VI 
и  Зои Зауцины.90 Эта вторичность и некоторые ошибки в размере на-
вели ряд ученых на мысль, что стихотворение не является сочинением 
Хиросфакта, но написана кем-то другим, использовавшим его эпита-
ламию на свадьбу Льва.91 Однако издательница текста Ф. Чикколелла 
считает, что Хиросфакт мог написать эпиталамию и сам, используя 
собственное предыдущее сочинение.92 В общем-то, учитывая, что Лев 

88  Император, чье мозаичное изображение было в проконхе.
89  См. прим. 5 на с. 202–203.
90  См. примечания к переводу стихотворения.
91  См.:  V[\\Z\, S. 12, Anm. 61.
92  Cinque poeti bizantini. Anacreontee dal Barberiniano greco 310, ed., introd., trad. 

e note di  F. CZääXY®YY[ (Alessandria, 2000), p. xxiv, 109.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 29

в 919 г. был уже очень стар и, возможно, не ощущал прежнего вдохно-
вения, однако хотел поздравить своего юного царственного родственни-
ка, такой вариант нельзя исключить. Поэтому можно сказать, что, если 
даже Хиросфакт и не писал эту эпиталамию, он вполне мог ее написать.

Стихотворение не менее эротично, чем две другие эпиталамии Льва. 
Стоит заметить, что о «законности» брака там уже нет ничего. Правда, 
присутствуют такие строки (45–48):

Взяв же нежную деву, 
Неси на свое ложе,
Любовь, соединившись с тобой,  
Научит законным желаниям.

Однако здесь под «законными желаниями», очевидно, подразумева-
ется то, что утолять любовное влечение законно в браке, в отличие от 
внебрачных связей. 

Из других известных из источников анакреонтических сочинений 
Льва Хиросфакта до нас не дошли второе надгробное стихотворение его 
дочери  Феоктисте и надгробное стихотворение  Палатину, брату Льва.93 

2.2. Ямбы: стихи на горячие источники в  Пифиях 
{Стих. 6, с. 99–108}

Отмеченные издателем разночтения в рукописях показывают, что эти 
стихи сначала были обращены к императору  Льву VI, а позднее не-
сколько дополнены и адресованы его сыну  Константину — судя по 
стк. 208–209, еще при жизни самого Льва.94 Константин в то время был 
еще слишком мал, чтобы читать подобные сочинения, так что Хиро-
сфакт просто надеялся, адресовав стихотворение сыну, через этот пода-
рок смягчить отца и получить возможность вернуться из ссылки, на что 
намекает в стк. 203–211. Поскольку Константин назван в поэме августом 
(стк. 1) и «славой Синклита» (стк. 137), окончательный вариант произ-
ведения следует датировать временем между 15 мая 908 г. (коронация 
Константина соправителем отца) и 11 мая 912 г. (смерть Льва VI).

93  См.: Cinque poeti bizantini, ed.  CZääXY®YY[, p. 66.
94  См.:  C. G[YY[åXÆÆZ, «L’anacreontica De thermis di Leone Magistro», Accademia 

nazionale dei Lincei, Bollettino dei classici, 3rd series, 11 (1990), p. 89–93.



30 Лев Хиросфакт. Сочинения

На горячих источниках в  Пифиях95 император  Юстиниан Великий 
построил бани, которые считались целебными и использовались еще 
в античности. Банный комплекс на этом месте существует и сейчас; 
у источников сохранились остатки дворца, построенного Юстинианом 
рядом с банями.96 

Хиросфакт написал стихотворение по просьбе императора, который 
хотел узнать, откуда берутся горячие источники (стк. 1–7). Видимо, им-
ператор  Лев действительно высказывал такую просьбу в то время, когда 
Хиросфакт еще не попал в немилость, и именно тогда появился перво-
начальный вариант сочинения. Оно претендует на естественнонаучное 
объяснение природного явления, и сначала Лев действительно расска-
зывает о предполагаемой связи горячих источников с залежами серы 
и с вулканической деятельностью (стк. 8–60). Однако дальше он начи-
нает, что называется, валить всё в кучу: говорит о разных других ис-
точниках и водоемах, какие бывают на свете, с целебными и другими 
любопытными свойствами, в том числе явно баснословными и мифо-
логическими (стк. 61–147). Потом Лев внезапно начинает рассказывать 
уже не о воде, а о скалах, пещерах и камнях, которые извергают огонь 
(стк. 148–169). Поначалу он время от времени добавляет к своему рас-
сказу словечки «говорят», «утверждают», «болтают», — но в целом, по-
хоже, в самом деле верит в побасенки, которые передает. К сожалению, 
при этом он не дает никаких привязок к местности и выражается очень 
неопределенно: «где-то» есть такой-то источник, «есть, говорят» такая-
то вода, «каком-то месте» есть такой-то водоем и т. п., — в большин-
стве случаев затруднительно понять, о чем конкретно речь. Разумеется, 
перед нами собрание сведений, которые Лев почерпнул из книг. Прав-
да, он утверждает, что не все изложенные им познания — книжные, но 
кое-что он постиг сам на опыте (стк. 191–193). Но, судя по туманности 
изложения и мифологичности многих сведений, сам Хиросфакт почти 
ничего из этого не видел и не проверял — скорее всего, это даже и не 
приходило ему в голову. 

95  Современный курорт Термаль, расположенный в 12 км западнее Яловы, 
Турция; температура воды там достигает 65 градусов.

96  См.:  Прокопий Кесарийский, О постройках, V.3.16–17 (рус. пер. в издании: 
Прокопий Кесарийский, Война с готами. О постройках, пер.  С. П. КОНДРАТЬЕВА 
(М., 1996)); С.  ИВАНОВ, Прогулки по Стамбулу в поисках Константинополя (М., 
2016), с. 636–639.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 31

Завершается поэма благочестивым рассуждением о том, что явле-
ния природы бесчисленны и все они устроены Богом, чтобы мудрые, 
видя это, дивились и почитали Творца, который «несет космос и всё 
живое / в круговращении премудром / и промышляет справедливо» 
(стк. 170–190). Особенно интересен призыв представлять Бога «сердцем, 
не формируя никакого образа (µηδὲν εἶδος)», чтобы избежать ошиб-
ки (стк. 179–181), ведь Он — «Дух непостижимый», «невыразимый» 
и «воспринимается духом» (стк. 182, 187). С одной стороны, аскети-
ческий запрет на представление в каком-либо виде Бога, особенно во 
время сердечной молитвы, вполне традиционен: например, св. Иоанн 
Лествичник призывает «заключать мысль в слова молитвы» и не при-
нимать на молитве «никакого чувственного представления, чтобы не 
впасть в исступление».97 С другой стороны, после торжества иконопо-
читания подобный призыв никак не представлять себе образа Бога, дол-
жен был отдавать иконоборчеством, — однако Льва Хиросфакта это, как 
видно, не смущало. Склонность к апофатике в духе Ареопагитик в самом 
деле была свойственна его богословским взглядам: в поэме Тысячестиш-
ное богословие тоже встречаются, как мы увидим, похожие «иконобор-
ческие» мотивы и настойчивые увещания не представлять себе Бога 
в каком-либо земном виде. 

В самых последних строках стихотворения Хиросфакт призывает 
императора протянуть руку помощи тем, кто «пострадал от обмана» 
и «подвергся бедствиям от зависти», — очевидно, имея в виду себя.

2.3. Эпиграммы

Из пяти сохранившихся эпиграмм, вышедших из-под пера Льва, четы-
ре — надгробные, а одна посвящена иконе Богоматери.

2.3.1. На Льва Философа {Стих. 7, с. 109}

Хиросфакт, скорее всего, сам учился у  Льва Философа и в любом слу-
чае должен был знать его лично. В коротенькой надгробной эпиграм-
ме наиболее интересно словоупотребление в первых двух строчках. 
В выражении «высь умозрения (θεωρίας ὕψωµα)» можно обратить вни-
мание, что слово ὕψωµα, помимо значения «высота, вышина», имеет 

97   Joannis Climaci Scala Paradisi, в: PG, vol. 88, col. 1132CD, 1136D–1137А.



32 Лев Хиросфакт. Сочинения

астрономическое значение «восхождение» — вероятный намек на астро -
логические интересы Философа. Что касается слова θεωρία, то оно мно-
гозначно и у церковных авторов обычно обозначает «созерцание» (Бога); 
однако здесь, как кажется, имеется в виду скорее значение «умозрение, 
размышление» или «учение» (научное, откуда пошло современное 
слово «теория»). Возможно, Хиросфакт играет смыслами, представляя 
своего учителя как своего рода святого от науки. В выражении «широта 
речей» выбор слова πλάτος для обозначения обширности может содер-
жать намек на  Платона, чье имя является производным от него. Извест-
но, что  Лев Философ читал, переписывал и исправлял тексты Платона 
и интересовался неоплатонизмом.98 

Эпитафия написана в начале 870-х, по-видимому, до 877 г. — проме-
жуток времени, на который приходится кончила Льва Философа.99

2.3.2. На патриарха Константинопольского  Фотия 
{Стих. 8, с. 109}

Другой великий современник Льва Хиросфакта умер, как считается, 
6 февраля 893 г.;100 к этому времени, вероятно, относится и эпиграмма.

Эпитафия начинается с восклицания: «Кто за ничто счел щедрые 
дары природы, / высокомерие кто крайним вздором счел?» Это  могло 

98  См.:  ЛЕМЕРЛЬ, Первый византийский гуманизм, с. 245–247; Т. А.  СЕНИНА (мо-
нахиня Кассия), «Исторический и культурный контекст творчества Льва Мате-
матика и Философа», в: Лев Математик и Философ, Сочинения, с. 10–11, 26, 35, 
38–40, 47. 

99  См.: СЕНИНА, «Исторический и культурный контекст», с. 12–13.
100  О Фотии как ученом см. информативную главу в книге: ЛЕМЕРЛЬ, Первый 

византийский гуманизм, с. 259–300; о его церковной деятельности:  Ф. М. РОССЕЙ-

КИН, Первое правление Фотия, патриарха Константинопольского (Сергиев Посад, 
1915);  А. П. ЛЕБЕДЕВ, История Константинопольских соборов IX века, вступ. ст., 
комм., указ.  М. А. МОРОЗОВА (СПб., 2001);  F. DåX¯¹Zº, The Photian Schism. Histo-
ry and Legend (Cambridge, 1948). См. также:  D. S. W­ZÆ®, Patriarch Photios of Con-
stantinople (Brookline, Mass., 1981) и обзор с новейшей библиографией в PmbZ, I, 
# 6253; II, Bd. 5, # 26667. Попытка пересмотра некоторых представлений: P.  V[¯X-
¹[ CXÙ®\X,  O. P¯Z®ÆX DXÒñ¹¬ª®ò, «Deconstructing Photios: family relationship 
and political kinship in Middle Byzantium», Revue des études byzantines, 71 (2013), 
p. 105–148. О полемике Фотия с латинянами:  П. В. КУЗЕНКОВ, «Догматическая 
и церковно-каноническая полемика свт. Фотия против западной Церкви», 
в: Святитель Фотий, патриарх Константинопольский, Антилатинские сочине-
ния, пер. с древнегреч. Д. Е.  АФИНОГЕНОВА и П. В. КУЗЕНКОВА (М., 2015), с. 19–49.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 33

быть написано в пику врагам патриарха, чьи воззрения отражены в Жи-
тии св.  Игнатия Константинопольского, где говорится, что  Фотий про-
исходил из знатного рода, изучил все науки так, что «превосходил всех 
современников и мог соперничать с древними»; «всё соединилось в нем: 
природная склонность, усердие, богатство, благодаря которому и все 
книги стекались к нему, а более всего — любовь к славе, из-за чего он не 
спал ночами, терпеливо проводя свободное время за чтением», изучал 
и церковные книги, но в результате «впал в заблуждение неведения, 
весьма недостойное его мудрости, ведь он не избрал пути смиренно-
мудрия, через которое подается великая благодать Божия и утверж-
дается истинная мудрость», — не избрал пути послушания, смирения 
и бесстрастия, но «утвердил свое сердцем и ум на гнилом основании 
и на песке мирской мудрости, на бахвальстве разумом, не воспитанным 
согласно Христу».101

«С младенчества простившись со всем худшим, / кто возлюбил чу-
жих больше родных?» — продолжает Хиросфакт. Возможно, это на-
мек на то, что у Фотия не было собственной семьи, но ее заменил ему 
ученый кружок, где он любил проводить время с учениками, о чем сам 
писал в послании к папе  Николаю в 861 г.: «Когда я был дома, милое 
удовольствие услад облекало меня, видевшего труд учащихся, усердие 
вопрошающих, упражнение собеседников, через которые разум настра-
ивается так, чтобы не слишком легко сбивались с пути те, кто изощряет 
рассудок изучением математики, исследует истину логическими при-
емами, а божественными Писаниями направляет ум к благочестию, что 
и есть плод всех других трудов. Ибо таков был сонм моего дома».102

Лев хвалит Фотия за милосердие, отдачу всего себя Богу и стремле-
ние к созерцанию. Он упоминает «высоту познания и широту речей» 
патриарха, употребляя те же слова, что в надгробной эпиграмме  Льву 
Философу (ὕψωµα и λόγων πλάτος), — возможно, Хиросфакт сделал 
это нарочно, желая подчеркнуть их равнозначность как ученых.

Противники Фотия, разумеется, не считали его святым, поэтому 
стоит обратить внимание на заголовок эпитафии: На патриарха Фотия, 

101  Nicetas David, The Life of Patriarch Ignatius, ed. and transl. by  A. SÒZÆ­Z®\, 
notes by  J. M. DªÚÚÅ (Washington, D.C., 2013), р. 34.

102  Photii patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia, rec.  B. L[Xª¯-
Ù[\ et  L. G. W®\Æ®¯Z¹º, vol. III (Leipzig, 1985), Ep. 290, p. 126.64–71.



34 Лев Хиросфакт. Сочинения

который во святых. Очевидно, что Хиросфакт и/или те, кто потом пере-
писывал его эпиграммы, стремились подчеркнуть святость  Фотия.103

2.3.3. На патриарха Константинопольского Стефана 
{Стих. 9, с. 110}

Патриарх  Стефан был братом императора Льва VI — родным, если оба 
они были сыновьями  Михаила III, а не  Василия I, или сводным, если они 
рождены от разных отцов.104 Василий отправил Стефана по духовной 
стезе еще в детстве. Лев, после воцарения изгнав св. Фотия с кафедры, 
сделал патриархом брата — в 886 г., в неприлично молодом возрасте: 
Стефану тогда было всего 19 лет, однако он уже был диаконом и патри-
аршим синкеллом. Его рукоположение должно было выглядеть скан-
дальным, поскольку по церковным канонам минимальный возраст для 
священнического рукоположения — 30 лет, а для епископского — 35.105 
Можно вспомнить, что в начале того же века, в 815 г., императору Льву V 
не удалось сделать патриархом  Иоанна Грамматика, поскольку синкли-
тики воспротивились этому, указав, что Иоанн слишком молод и это 
выглядит неприлично.106 Однако при рукоположении Стефана смуще-
ние в церковных кругах вызвало, как ни странно, совсем другое — факт, 
что он был посвящен в диаконы низложенным к тому времени Фотием, 
с патриаршеством которого многие сторонники покойного патриарха 
Игнатия так и не примирились. За разрешением данного затруднения 
даже послали письма к папе Римскому, что, впрочем, ни к чему хороше-
му не привело, а лишь спровоцировало очередные недоумения. В кон -
це концов в Византии Стефана признали практически все. В качестве 

103  Патриарх Стефан, которому посвящена следующая эпиграмма Хиро-
сфакта, также попал в православные святцы, однако его святость в надписании 
эпиграммы не обозначена.

104  О Стефане см.: PmbZ, II, # 27208, Bd. 6, S. 61–63;  ПОПОВ, Император Лев VI, 
с. 52–70 (книга в определенной степени устарела; в частности, год рождения Сте-
фана там указан неверно);  TXª¬­®¯, The Reign of Leo VI, р. 49, 81–84 (этот автор 
считает, что все сыновья Василия I, включая Константина, были его биологиче-
скими детьми, причем от  Евдокии Ингерины, а у Михаила III детей не было, см. 
ibid., p. 42–67).

105  См. 14-е правило VI Вселенского собора.
106  См.: Т. А.  СЕНИНА (монахиня Кассия), «Иконопочитатели и иконоборцы 

IX столетия», в: Жития византийских святых эпохи иконоборчества, т. I, общ. ред. 
Т. А. СЕНИНОЙ (монахини Кассии) (СПб., 2015), с. 30–31.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 35

патриарха он был совершенно пассивен, вместо него церковными дела-
ми занимался  Лев VI, в том числе издавал новеллы, касавшиеся Церк-
ви.107 Патриархом  Стефан был недолго, умер уже в 893 г. и даже был 
причтен к лику святых (память 17 мая по юлианскому календарю). 

Судя по стк. 11–13 эпиграммы, она написана Хиросфактом сразу 
после смерти патриарха, т. е. в последней трети мая 893 г. Лев хвалит 
патриарха за смирение и милосердие, умеренность в речах и неосуж-
дение, а также знание Священного Писания. В стк. 6 говорится, что 
Стефан «жизненные силы укротил, умертвив их», — по всей видимо-
сти, намек на раннюю смерть патриарха вследствие подвижничества: 
по свидетельству автора Жития св. Василия Нового, Стефан был очень 
благочестив и, чтобы унять «жар плоти», который его сильно беспоко-
ил вследствие молодости, принимал какие-то лекарства, чем расстро-
ил себе желудок и в результате умер.108 Хиросфакт помещает усопшего 
в «хороводы спасенных».

2.3.4. На Митрофана, архиепископа Смирнского 
{Стих. 10, с. 111}

 Митрофан был архиепископом  Смирны в 857–880 гг.109 В конфликте 
между патриархами  Игнатием и  Фотием Митрофан занимал резко 
антифотианскую позицию и с Фотием так и не примирился, хотя, ве-
роятно, вернулся в Церковь после того, как патриархом стал Стефан. 
Является автором агиографических, экзегетических и гимнографиче-
ских сочинений; в частности, его перу принадлежат каноны Св. Трои-
це на восемь гласов Октоиха, читаемые на воскресной полунощнице. 

107  Вся эта история, равно как и чехарда на патриаршем престоле в пред-
шествовавшие годы, когда Фотий и Игнатий дважды сменяли друг друга по воле 
императоров и то ссорились, то мирились с Римским папой, заставляет заду-
маться о том, в самом ли деле итогом иконоборческого кризиса оказалось то, 
что иконопочитатели отстояли независимость Церкви от действий императо-
ров (как пытается доказать Д. Е.  АФИНОГЕНОВ в своей книге Константинопольский 
Патриархат и иконоборческий кризис в Византии), или же напротив — импера-
торы (правда теперь, разумеется, под знаменем православия) продолжали тво-
рить, что хотели, и даже порой с легкостью и без всякого сопротивления в цер-
ковной среде делали то, что не удавалось их предшественникам иконоборцам.

108  См.: Ἐκ τοῦ βίου Βασιλείου τοῦ Νέου παρὰ Γρηγορίου τοῦ µαθητοῦ αὐτοῦ, 
в: PG, vol. 109, col. 653A.

109  См. о нем: PmbZ, II, Bd. 4, # 35088.



36 Лев Хиросфакт. Сочинения

 Митрофан умер в октябре 912 г.; по-видимому, этим временем следует 
датировать и данную эпиграмму.

Лев хвалит  Митрофана за кротость, «благочестивый нрав и смирен-
ное сердце», непорочность «и языком, и деятельностью», называет его 
«бездонным морем слов и исследований», «наставником в сокровен-
нейшей молитве», исполненным «света высшего и красоты мудрости». 
Надо заметить, что эта эпиграмма превышает по объему эпитафии 
в честь патриархов  Фотия и Стефана, и звучит более задушевно. Как 
кажется, Митрофан вызывал у Льва искреннее восхищение; возможно, 
они были лично близко знакомы и даже общались на духовные темы.

В последних двух строках эпиграммы Лев говорит, что никто и ни-
что не угасит память о Митрофане, «пока небо не пострадает от чего-
либо». Это, конечно, надо понимать как «никогда», однако интересно, 
подразумевается ли тут под небом вечное царство небесное или не-
бесные светила, которые считали вечными античные философы, но не 
считали таковыми христиане. Сам Хиросфакт отрицает вечность светил 
в своей богословской поэме,110 однако в ней он отрицает и влияние звезд 
на людей, тогда как в Стих. 4, напротив, говорит об этом влиянии как 
«неотвратимом».111 Впрочем, в последнем случае Лев вполне мог соче-
тать то и другое, ведь в Богосл. он говорит о том, что звезды не влияют 
на поведение людей, а в Стих. 4 речь идет, скорее, о судьбе как о совокуп-
ности независящих от человека внешних событий. Как бы то ни было, 
Хиросфакт явно балансирует на тонком лезвии в попытках сочетать 
христианское благочестие с эллинской ученостью — участь большин-
ства образованных людей в средневековую эпоху. 

2.3.5. На икону Пресвятой Богородицы, держащей Христа 
{Стих. 11, с. 112}

Коротенькая эпиграмма догматического содержания говорит о Хри-
сте как едином от Троицы, вечном Боге-Слове и одновременно земном 
человеке, состоящем из двух естеств, чей «составной образ», то есть из 
божества и человечества, объясняется Его рождением от Девы Марии.112 

110  Богосл., 478–482, 569–575, 594–602.
111  Ср.: Богосл., 512–523; Стих. 4, 85–86.
112  О значении употребленной Львом формулы ἒν ἐκ δύο см. ниже, на с. 67, 

о его отношении к иконопочитанию см. с. 61–67.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 37

Возможно, Лев написал эту эпиграмму в конце жизни, живя в  Студий-
ском монастыре — главном оплоте иконопочитания в период второго 
иконоборчества и позже. Впрочем, разумеется, Хиросфакт мог напи-
сать ее и раньше.

2.4. Поэма «Тысячестишное богословие» 
{Богосл., с. 113–187}

Эта объемистая поэма сохранилась в единственной рукописи, Vaticanus 
gr. 12571, не совсем исправной — часть строк сочинения утеряна. Еще 
в нескольких рукописях нашелся маленький фрагмент поэмы (стк. 22–
27) с подзаголовком: «Льва магистра, анфипата, патрикия, из Тысяче-
стишного богословия, написанного им во время императора Михаила 
и кесаря Варды». В ватиканской же рукописи сочинение имеет такое 
надписание: «Ямбические стихи о богословии, правильные триметры, 
разделенные по тридцать (строк), имеющие следующий акростих: Льва 
магистра, анфипата, патрикия труд», — из чего издатель сделал вывод, 
что название Тысячестишное богословие было дано сочинению не авто-
ром, а кем-то из позднейших переписчиков в качестве упрощенного 
обозначения.113 На самом деле в поэме, с учетом восьмистрочного про-
лога, было 1208 строк; из них сохранилось 1159. В поэме 40 глав, каждая 
по 30 строк, акростих составлен из начальных букв каждой главы.

2.4.1. Датировка и адресат поэмы

На основании вышеупомянутого надписания, сопровождающего отры-
вок из поэмы, ранее предполагалось, что она — произведение юности 
Льва.114 Однако И. Вассис указал, что это очевидная ошибка: акростих 
поэмы свидетельствует, что в момент ее написание Лев был магистром, 
анафипатом и патрикием, а этих титулов он достиг при императоре 
 Льве VI, между 886 и 896 гг.115 

113   V[\\Z\, S. 19.
114  См.:  KXYZ[\, p. 71–72.
115  См.: V[\\Z\, S. 20–22. Вассис предполагает (S. 22, Anm. 18), что переписчик 

отрывка из поэмы, поместивший Хиросфакта в эпоху  Михаила ΙΙΙ, мог просто 
перепутать его со  Львом Философом.



38 Лев Хиросфакт. Сочинения

Поэма обращена к некоему «чаду» (стк. 224, 818, 969) и «мисту» (стк. 9, 
266, 618), а обращения «владыка (ἄναξ)» (стк. 1048) и «слава повелите-
лей» (стк. 1131) показывают, что адресат — император. И. Вассис пред-
полагает, что стк. 945, говорящая о «трисветлом естестве единоначалия 
(µοναρχίας)», содержит аллюзию на период власти трех императоров 
и поэма, таким образом, была написана во время соимператорства 
 Льве VI с  Александром и  Константином VII, т. е. между 15 мая 908 г. 
и 11 мая 912 г.116 Я не уверена, что в данном случае «единоначалие» от-
носится непременно к императорам, а не к Богу-Троице, о котором 
идет речь в следующих строках; однако в любом случае наиболее ве-
роятным адресатом поэмы остается юный сын императора Льва Кон-
стантин. Хиросфакт приходился ему дядей и вполне мог адресовать 
племяннику такую поучительную поэму. Но мальчик в это время был 
еще мал, чтобы понимать такое сложное произведение, поэтому по-
эма по сути адресована его отцу. В ней не содержится, в отличие от 
Стих. 6, просьбы о помощи невинно пострадавшим от клеветы и т. п., 
и можно предположить, что Лев в это время уже возвратился из ссылки 
и в благодарность не замедлил посвятить своим державным избавите-
лям монументальное богословское сочинение. Многочисленные парал-
лели с  Дионисием Ареопагитом,  Григорием Богословом и другими ав-
торами наводят на мысль, что при написании поэмы Хиросфакт мог 
использовать книги, что в условиях его заточения в Богом забытой кре-
пости маловероятно. 

2.4.2. Обзор содержания поэмы

В прологе говорится, что несведущим в науках лучше эту поэму не чи-
тать — оговорка полезная, поскольку поэма действительно написана 
довольно сложным языком, с употреблением редких слов, и о сложных 
вещах. Краткое содержание поэмы по главам таково:

1) Начиная поэму, Лев призывает служить «единому Богу», который 
сотворил всё, «ни на образ не глядя, ни в схему», и который пребывает 
за пределами всего чувственно воспринимаемого. Чтобы Его познать, 
надо пребывать в молитве и воздержании, войти «внутрь ума», освещая 
себе путь «богодухновенными догматами», и тогда можно увидеть ис-
тину, однако лишь «в гаданиях», «как в зеркале».

116   V[\\Z\, S. 22–23.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 39

2) Критика тех, кто считает материю «случайной», существующей 
сама по себе, а не созданной Творцом. Бог — Причина всего и неподвла-
стен никаким земным понятиям (места, качества, количества, отношения 
и т. п.), творит не с помощью искусства и опыта, как люди, но «мощью 
непостижимой воли». Следует бежать от хитрого влияния демонов. 

3) Рассуждение о непостижимой божественной природе, которая 
«бесконечна, неизменна, неподвижна». Лев настаивает, что природа 
Бога неизменна, а затем, по-видимому, критикует теорию «низших бо-
гов», исшедших из первого Бога путем эманации, — к сожалению, не-
сколько строк пропало и трудно до конца понять, о чем речь.

4) Для «Неприступного и Неделимого» невозможно найти никакое 
подобие, поскольку к Нему неприложимы земные меры (длина, шири-
на и пр.). Из-за пропущенной строки опять не совсем понятно, каким 
образом можно «тáинственно узреть малое видение», увидев «недоказу-
емый через науку Верх».

5) Продолжается рассуждение о том, что божественная природа на-
ходится за пределами «великого и малого», невместима и неописуема, 
ускользает от постижения. Однако это «не по какой-то зависти», а по-
тому, что «легко приобретенное питает гордость», а Бог не хочет, чтобы 
люди пострадали так же, как первые падшие ангелы, которые были на 
«светлой высоте», но сбежали оттуда «из-за пресыщения». Поэтому Бог 
увенчивает наградой только подвизавшихся, «в обмен на жизнь, от пре-
грешений чистую». 

6) «Простая Причина» всего сущего «пребывает вне вещей и форм» 
и не описывается земными понятиями вроде движения или неподвиж-
ности, Она не есть «сущее», не имеет начала и не возникла во времени, 
неизреченна и неведома, Ее нельзя представить в виде какого-либо тела 
или формы.

7) Эта Причина «созерцает всё без восприятия форм», в Ней нет раз-
деления желания и дела, мышления и мысли, Ее действие «едино по 
природе», и этим действием Она знает всю тварь, оставаясь совершенно 
трансцендентной («ни с чем не соприкасающейся»). Это «Свет без те-
ней», невыразимая и совершенно нематериальная природа. Даже если 
сойдутся все сонмы светоносных ангелов, они не сравнятся с Богом, ко-
торый их далеко во всем превосходит.

8) Продолжается рассуждение о трансцендентности божественной 
природы. Это Первый Свет, Ум, всесильный Источник, владык  Владыка, 



40 Лев Хиросфакт. Сочинения

«Богоначалие, от Коего исходит всё и Кем стоит», «в Ком пребывает 
и к Кому стремится всё», «Бог обоживаемых». «Никто такого не достиг до-
стоинства», чтобы Его уразуметь, «даже если ему дана великая благодать».

9) Критика мнения, будто не-сущее сотворено, а также мнения, что 
существует множество причин и «нет причины первой». Первая При-
чина пребывает «превыше слова, естества, ума и времени», «отдельно 
от духов и от тел», поскольку вещественная тварь не может вынести Ее 
восприятия.

10) Человек не может познать «невыразимую природу», будучи «ми-
молетным», даже если его душа «освободилась от дебелости», посколь-
ку никто не равен силой действия Богу. Если человеческое созерцание 
было бы «равно по силе познанья глубине, предведенью всемудрому», 
то человек был бы равен разумом Богу, а это невозможно. «Непостижи-
мую простоту не ухватить», и ничто «подчиненное» не в силах «соче-
таться с совершенно Отделенным» и узреть Его — ни праведные люди, 
ни даже ангелы. Поэтому «смешавшие землю с небом неразумно» до-
стойны смеха и суть враги веры.

11) Критика мнения, что материя совечна Творцу. 
12) Критика дуализма — мнения, что Бог творил мир совместно 

«с клеветником и зла изобретателем» и что сотворенный мир не пре-
красен.

13) Критика тех, кто обожествляет падших ангелов и считает, будто 
ангелы были творцами мира. Ангелы сотворены и способны к паденью, 
поскольку некоторые из них пали «из-за дерзости и пресыщения све-
том». Причина всего сущего одна, ангелы же суть служебные духи, а не 
причины чего бы то ни было, а материя «присно движется» в сотворен-
ных сущих.

14) Критика многобожия. Творец мира один.
15) Восхваление «первого Ума» как Творца всего космоса. Он творит 

«не как ремесленник орудьем» из готового материала, и материя не без-
начальна.

16) Критика учения о вечности небесных светил. Хотя ум, «зачарован-
ный созерцанием неба», может подумать, что оно вечно и божественно, 
однако оно занимает определенный объем, а светила движутся с места 
на место, посему всё это не может быть несотворенным.

17) Небесные светила доставляют людям много пользы, но их дви-
жение можно измерить и вычислить, они перемещаются, а потому не 



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 41

безначальны и не вездесущи. Если «космос — чудо для видимых», то его 
Творец — тем более «неизрекаемое Чудо чудес».

18) Критика учения о влиянии звезд на людей. Планеты имеют раз-
ные качества и действия, «тáинственно возвещают знаменья» своим 
движением, однако они никому не раздают даров, как Бог, и не боже-
ственны. Людские грехи не зависят от звезд, человеческая природа само-
властна.

19) Бог знал всё сотворенное Им «прежде времен вечных». Даже если 
человек-мастер, и не создавая ничего, может иметь в уме план изделия, 
то тем более Бог. Он творит свободно, а не по необходимости, и не нуж-
дается в каком-либо дополнении или совечной Ему материи.

20) Творец существует Сам по Себе, а не ради твари. Вселенная не 
вечна. Всё сотворенное когда-нибудь разрушатся, когда «пожелает воля 
Устроителя».

21) Не следует «восторгаться мерзкой мифологией» и стихами, если 
они несовместимы с мудростью. Всё чувственно воспринимаемое со-
творено и не божественно, поклоняться ему нельзя. Критика учения 
о Мировой Душе. Простое и Единое существовало «до текучих слож-
ных» и до множества.

22) Невозможно созерцать, охватить умом или описать «высшую 
ума Причину», «тварь бессильна постичь нетварное». Человеку дается 
лишь «малое представление» о Боге. Созерцая творение, можно понять, 
что оно разумно устроено Творцом. Желание уразуметь всё — дерзость, 
однако верующий «в простоте» достоин порицания, поскольку надо 
стремиться к разумению, чтобы не «нести вздор».

23) Критика отрицающих божественный промысел и предвидение.
24) Ангелы («умы») пребывают во свете, воспевают Бога и наслаж-

даются Его сиянием и красотой, «ведут и направляют ко спасению на-
роды»; они не вездесущи, «ограничены умом и местом». Человеческая 
душа — образ Божий, она божественна и вечна, сотворена Богом, Кото-
рый дал ей ум, уча познавать саму себя и «искать лучшего».

25) Восхваление Бога как премудрого Творца неба, земли, животных, 
растений и человека. Он дает награды смиренным, справедлив и «дела-
ет всё, чтобы спасти природу».

26) Бог судит всех живущих по их делам. «Прегрешившим по не-
вниманию» Он посылает страданья для очищения. Он дает спасение 
творящим добро, избавляет страждущих, отвергает злодеев вместе с их 



42 Лев Хиросфакт. Сочинения

 домочадцами, просвещает ослепленных страстями, исцеляет одержи-
мых демонами. Он любит «почтённых разумом» и дарует награды пра-
ведным после смерти.

27) Описание разных путей спасения, которыми идут люди.
28) Почему в нынешней жизни блаженствуют «толпы нечестивых 

и убийц», а другие «несчастны незаслуженно», как будто никакой 
справедливости не существует? — Это для того, чтобы мы узнали, что 
нынешнее счастье недолговечно, а здешние бедствия свидетельствуют 
о том, что адские муки гораздо страшнее. Ничто не беспричинно, «не 
дело случая какого иль судьбы», но всё происходит по божественному 
провидению.

29) Рассуждение об именах Божиих и о том, что означают высказыва-
ния Писания о божественном гневе, сне, отсутствии и т. п.

30) Пророки воспели Бога иносказательно, поскольку Он выше всех 
сущих и «для Него нет никакого представленья». Имена Ему даются «по 
причастию», Он описывается «словом, а не красками». Бог ест Ум и Дух, 
«безначальное Начало», «законченное совершенство, не имеющее конца». 

31) Бог — Еди’ ница (Монада), всё содержащая и упорядочивающая, 
«Единое, трисветлой славой облеченное», «Трисветный Единый Свет», 
который «пребывает выше всяких чисел».

32) Продолжение о Боге как Единице и Троице. Все три Лица Трои-
цы едины, «как солнца три в великом общем блеске», но в Них нет ни 
слияния, ни разделения.

33) Продолжение рассуждения о Троице и Ее Лицах.
34) Призыв славить «пресветлых Солнц», т. е. Лица Троицы. Далее 

много строк пропущено, после чего Лев ополчается на тех, которые учат 
иному, распространяют «дурные книги» и «считают, что умом достигли 
созерцания».

35) Бог-Ум «предымел логосы творений» в Себе и всё сущее познал, 
«без трудов научных созерцая». Он — Единое, всё творит и сочетает 
природы, «всё соблюдая манием единым».

36) Вновь о том, что всё сущее сотворено Богом, чья мощь беспре-
дельна, и что Он «творит формы, ни на что не глядя». Его бытие «выше 
имени» и неприступно.

37) Бог — «величайший Ум», бесстрастный, «трисветообразная сущ-
ность», которая «движется в таинственном созерцании». Он всем мудро 
правит и всеведущ. Он был прежде всего сотворенного. 



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 43

38) Следует служить божественной Природе, которая «привлекает 
всех почтённых разумом / на небо к сущим умопостигаемым». Это Бог 
богов, который промышляет о мире и всё совершает подобно «неиз-
бежной Адрастее».

39) Прославление Бога как Красоты, подателя «величайшего и бес-
конечного света», Творца всего и высшего всего. Призыв бежать от «не-
достоверных мифов», чтобы стать «причастником вышних таинств» 
и водвориться с Богом в вечности.

40) Заключение: Бог — «недосягаемое, всеобъемлющее существова-
ние», Ему нельзя дать «однозначного имени», Его природа непознава-
ема, нельзя найти для нее очертаний, тела или формы; Он — Единое, 
«Сияние, спасенье изливающее». Следует бежать от «приятности без-
умной мифологии», чтобы невольно не погрешить: «изящен слог ее, 
приятны хитрости», но смысл «крайне мерзостен». Надо стремиться 
«переселить ум к Богу», единому в Троице.

2.4.3. С кем полемизирует Хиросфакт?

В конце каждой главы поэмы (за исключением глав 1, 7, 8 и 33) Лев 
поносит неких противников, «врагов», советуя избегать их мнений 
и их самих и обещая научить, как их обличать и «обращать в бегство». 
Хиросфакт не скупится на ругательные эпитеты для них: «болтливые 
обезьяны», «безумные мифотворцы», «пустые болтуны», «дикие людо-
еды», «душепожиратели», «беззубые старики», «помешанные», «гни-
лые слабаки, безумья полные», «презренные» и т. п. В главах 11–21 он 
даже прямо обращается к своему богословскому противнику, называя 
его «обаятель юных», «речи любящий о вышних чудесах», «деятельный 
игрок в догматы», обличая его заблуждения и призывая бежать от уча-
щих подобному. В последней главе вместо дурно мыслящих людей он 
порицает мифологию.

Кто эти «душепожиратели»? Издатель поэмы находит «удивитель-
ным то, что Хиросфакт пишет так, будто в начале 10 века всё еще надо 
было вести борьбу с многобожием, отражать атаки язычества или опро-
вергать еретические взгляды».117 Он замечает, что в ΙΧ веке, правда, была 
актуальной борьба с дуализмом в лице павликиан, однако считает, что 
значительная часть выпадов Льва не адресована его современникам 

117   V[\\Z\, S. 32.



44 Лев Хиросфакт. Сочинения

и является просто следствием использования в качестве источника св. 
Григория Богослова, в чью эпоху противостояние с античными религи-
озно-философскими воззрениями было еще весьма острым. П. Магда-
лино также считает, что противников Льва «напрасно искать в Византии 
в начале Х века. Речь может идти только о еретиках и язычниках позд-
ней Античности, современников отцов, у которых Хиросфакт черпает 
свои аргументы».118 

Мне, однако, такой вывод представляется слишком поспешным. Едва 
ли столь яростные нападки являются просто риторическим упражне-
нием и данью прочитанным святоотеческим книгам. Обращаясь в по-
эме к императору, Лев имеет в виду вполне реального человека, своего 
современника; почему же, обращаясь к идеологическим противникам, 
он должен иметь в виду исключительно людей, умерших несколько ве-
ков назад? Объяснение, что он просто заимствовал образ противников 
у тех отцов, у которых он черпал богословские идеи, кажется мне не 
очень правдоподобным. Здесь исследователи, думается, становятся за-
ложниками сложившегося образа Византии как «христианского цар-
ства», где уже не может быть места другим верованиям и вкусам. Однако, 
как в последнее время указывают ученые, сложившиеся представления 
о Византии нуждаются в пересмотре.119 Внешне декларируемая религи-
озность византийцев зачастую немногого стоила на практике, и в обыч-
ной жизни, а не на словах они были куда менее благочестивы, чем при-
нято думать, миряне же зачастую жили вообще не по-христиански.120 

 В одном месте Лев говорит, что нельзя так учить о Боге, «как толпы 
учат эллинов — / людей с кудрявой длинной бородою» (стк. 351–352). 
Вероятно, это в самом деле отсылка к  Григорию Богослову, у которо-
го можно встретить нападки на эллинских мудрецов, которые кичатся 
длинной бородой.121 Однако Хиросфакт не утверждает, что его против-

118  P.  M[¬Ù[YZ¹X, L’Orthodoxie des astrologues. La science entre le dogme et la divina-
tion à Byzance (VIIe–XIIe siècle) (Paris, 2006), р. 72. 

119  В целом эта проблема поднята недавно в интересной книжке  A. C[Ò®¯X¹, 
Byzantine matters (Princeton—Oxford, 2014).

120  См., например:  КАЛДЕЛЛИС, Византийская республика, с. 79–80, 95–96, 256, 
268–270, 277–278, 289–290;  Г. Г. ЛИТАВРИН, «Введение», в:  Кекавмен, Советы и рас-
сказы: поучение византийского полководца XI века, подг. текста, введ., пер. с греч., 
комм. Г. Г. ЛИТАВРИНА (СПб., 2003), с. 106–111.

121  См.: Слово 5, 5; Слово 25, 5; Слово 36, 12 (Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 108, 307, 
430).



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 45

ники — «эллины», он лишь говорит, что они учат как эллины. Интере-
сен другой выпад Льва (стк. 467–470):

Итак, от баснословия лохматых старцев, 
Тщеславящихся бородой немытой,
Земли обузы иль всего лишь мяса куч
Премудро отвратись, чтоб не преткнуться сильно. 

Под описание Хиросфакта, пожалуй, подошли бы какие-нибудь мо-
нахи — едва ли он имеет в виду необразованных мирян, поскольку те не 
так уж интересовались богословскими тонкостями и к тому же мылись 
определенно чаще, чем монахи, среди которых мытье в бане вообще не 
поощрялось. Но в таком случае речь шла бы о монашествующих с весь-
ма нехристианскими взглядами — считавших материю совечной Богу 
и даже обожествлявших небесные светила. В 34-й главе поэмы Лев на-
падает на каких-то людей, которые сочиняют или распространяют «ты-
сячестишные дурные книги» и пишет (стк. 973–977):

Софист безумный и писатель нищий
Желают непокорно ближних убеждать, 
Кичась, увы, с надменностью заносчивой, 
Тенями обладая сновидений зыбких,
Считают, что умом достигли созерцания.122

К сожалению, в этой главе утеряна треть строк и неясно, кого кри-
тикует Лев. Однако, судя по первым трем строкам и по предыдущей 
главе, его противники — те, кто неверно учит о Лицах Троицы, предпо-
ложительно отрицая их равенство по природе. Как видно из суда над 
 Иоанном Италом, о котором будет речь чуть ниже, увлекающиеся ан-
тичной философией люди вполне могли почерпнуть из нее словоупо-
требление, которое православные считали еретическим. Этим можно 
объяснить и выпады Хиросфакта против лирических поэтов (стк. 524), 
мифологии и немудрых стихов (стк. 592–593). Тем не менее, не до конца 
понятно, что имеет в виду Лев под «тысячестишными книгами» — сочи-
нения античных поэтов или какие-то поэмы его современников, в ответ 
на которые он написал собственную? Последнее тоже вполне возможно, 
учитывая, что из книжного собрания Х столетия, доступного византий-

122  В стк. 1012–1014 Лев снова говорит о неверно учащих о Боге как о возо-
мнивших, что достигли созерцания и кичащихся «лживыми книгами».



46 Лев Хиросфакт. Сочинения

цам, до нас дошла лишь одна тридцать пятая часть.123 Надо заметить, 
что эпитет «софист» (стк. 973) к ΙΧ веку уже давно стал ругательством 
и мог обозначать еретика или человека образованного, но недостаточно 
благочестивого.124

По сообщениям источников, в VIII–IX веках в Византии были рас-
пространены, помимо павликиан, секты манихеев и афинган, причем 
их было, вероятно, достаточно много, поскольку императорам при-
ходилось принимать против них особые меры.125 Афингане были, по-
видимому, крещеными цыганами, сохранявшими свои обычаи, в том 
числе пристрастие к гаданиям.126 Настоящее манихейство в VIII веке 
встречалось в основном в  Сасанидской империи и  Китае,127 поэтому 
византийские «манихеи» это, скорее всего, те же павликиане, которых 
в Византии постоянно сравнивали с манихеями из-за некоторого сход-
ства в учении. 

Более того, в Империи в ту же эпоху существовали язычники, при-
носившие жертвы богам и поклонявшиеся священным деревьям.128 На 
 Пелопоннесе, за счет миграции славян, язычников было много и они 
сохранялись там до Х века.129 Император  Константин VII даже сообща-
ет, что жители крепости  Майна на Пелопоннесе, происходившие не 
от вторгшихся туда славян, а «от более древних ромеев», «до сего дня 

123  См.:  ЛЕМЕРЛЬ, Первый византийский гуманизм, с. 414–415.
124  В плетении софизмов иконопочитатели обвиняли, например, ересиар-

ха второго иконоборчества  Иоанна Грамматика:  СЕНИНА, «Иконопочитатели 
и иконоборцы IX столетия», с. 36–37. «Софистами» с неодобрением называл па-
триарх  Фотий  Льва Философа и его учеников: СЕНИНА, «Исторический и куль-
турный контекст», с. 42–45.

125  См.:  J. GXªZYY[¯Ù, «L’hérésie dans l’empire byzantin des origines au 
XIIe siècle», Travaux et mémoires, 1 (1965), p. 307–312.

126  См.:  К. А. МАКСИМОВИЧ, «Афингане», в: Православная энциклопедия, т. 4 (М., 
2002), с. 88.

127  См.:  Е. Б. СМАГИНА, Манихейство: по ранним источникам (М., 2011), с. 70–71.
128  См.:  Н. БАРАБАНОВ, «Благочестивые заклания. Традиции публичных 

жертвоприношений в византийском приходском православии», Византийский 
временник, 63 (88) (2004), с. 105–106 (VI–VII вв.), 106–107 (IX–XI вв.). Кроме того, 
многие христиане приносили животных в жертву разным святым на протяже-
нии всего существования Византии и этот обычай сохранился в Греции даже 
доныне, чему посвящена статья Барабанова в целом.

129  См.:  D. A. Z[ºÅÆ­Z¹X\, Le despotat grec de Morée, t. II: Vie et institutions (Athènes, 
1953), p. 7–8.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 47

[т. е. до середины Х в.] называются у местных людей эллинами», по-
скольку были «идолопоклонниками» и крестились только в царствова-
ние  Василия I.130 

Конечно, на это можно возразить, что подобные верования суще-
ствовали прежде всего в среде невежественного народа и в сельской 
местности, где был силен традиционный уклад, тогда как Хиросфакт 
полемизирует явно с людьми городскими, начитанными и способны-
ми учить других. Однако, например, среди павликиан были не только 
простые, но и образованные люди, в том числе государственные чинов-
ники и знатные лица. Павликиане основывали собственные церковные 
общины, и их учение имело значительное влияние, особенно в Малой 
Азии. Они держались своей веры, несмотря на преследования и на то, 
что их подвергали смертной казни; византийцам даже приходилось 
вести с ними настоящие религиозные войны. Но и после разгрома 
в 878 г.  Тефрики, оплота павликиан, они продолжали существовать 
в Империи на протяжении всего Х века и даже позже.131 Павликиа-
не считали себя последователями учения апостола  Павла, отвергали 
Ветхий Завет и были сторонниками аллегорического и духовного по-
нимания христианства, отказываясь почти от всех внешних религиоз-
ных атрибутов. Они придерживались дуалистического учения о злом 
и благом богах, из которых первый сотворил земной мир, а второй — 
небесное царство, «вышний Иерусалим»; им также был свойственен до-
кетизм — в учении, что Дева Мария лишь по видимости родила Христа, 
на самом же деле Его тело было спущено с неба. Это приводило к спи-
ритуализму и отрицанию церковных таинств и ритуалов: павликиане 
отвергали церковную иерархию, священство, монашество, таинства,132 
поклонение кресту, крестное знамение, культ Богородицы и святых, 
иконопочитание — словом, практически всё внешнее устроение Церк-
ви, поэтому их преследовали как при иконоборческих императорах, 

130   Константин Багрянородный, Об управлении Империей, текст, пер., комм. 
под. ред. Г. Г.  ЛИТАВРИНА и  А. П. НОВОСЕЛЬЦЕВА (М., 1991), гл. 50, с. 225. 

131  Об истории павликианства, его деятелях и учении см.:  P. L®Ò®¯Y®, «L’his-
toire des Pauliciens d’Asie Mineure d’après les sources grecques», Travaux et mé-
moires, 5 (1973), р. 1–145 = P. L®Ò®¯Y®, Essais sur le monde byzantin (London, 1980), IV.

132  Например, крещение они отвергали потому, что понимали его аллего-
рически как «живую воду» учения Христа (ср. Ин. 7:37–38), а причастие — по-
тому, что тело и кровь Христа считали лишь символическим обозначением Его 
слов.



48 Лев Хиросфакт. Сочинения

так и при  православных. Можно сказать, что павликиане являли собой 
пример византийского протестантизма, и тот успех, которым поль-
зовалось их учение на протяжении нескольких столетий, с очевидно-
стью показывает, что далеко не всем византийцам нравилось учение 
и устройство официальной Церкви, та религия, которую навязывали на 
государственном уровне.

Но если православие в те времена могло настолько не удовлетво-
рять людей, что среди них пользовались большим успехом подобные 
религиозные течения, то почему бы не предположить, что кто-то из 
людей образованных мог обращать взор и на эллинские представления 
о Боге и мироустройстве, тем более что соответствующие тексты были 
доступны и изучались в рамках школьного образования? Как заметил 
Н. Синиоссоглу, византийский гуманизм состоял не только в любви 
к античности, но и в противостоянии православному церковному истэ-
блишменту и навязываемой им парадигме мышления.133 Можно вспом-
нить, что во времена  Михаила Пселла и  Иоанна Итала увлечение элли-
низмом дошло до того, что образованный человек мог даже принести 
себя в жертву языческим богам:  Никита Хониат рассказывает, что Итал 
одного из своих учеников, «по имени  Сервлий, даже открыто научил эл-
линствовать (ἑλληνίζειν). И в поздний час ночи, беспечно встав на скале 
и вскричав как можно громче: “Прими меня,  Посейдон!”, он бросился 
в пучину»,134 — картина, совершенно не вписывающаяся в образ Визан-
тии как «христианского царства», зато соответствующая теории выжи-
вания эллинизма, особенно среди образованных мирян, на протяжении 
всего существования Империи.135 Н. Синиоссоглу подчеркивает, что эл-
линизм сохранялся в среде византийских интеллектуалов прежде всего 
в философской, а не ритуальной форме, с чем можно согласиться. На 
этом фоне случай Сервлия — вероятно, свидетельство какого-то душев-
ного расстройства, однако он показывает, насколько глубоко и далеко 
могло заводить византийцев увлечение эллинской культурой.

133   N. SZ¹ZX\\X¬YXª, Radical Platonism in Byzantium: Illumination and Utopia in 
Gemistos Plethon (Cambridge, 2011), р. 24–25.

134  Annae Comnenae supplementa historiam ecclesiasticam Graecorum seculi XI et 
XII spec tantia. Accedunt Acta synodi Constantinopolitanae in Soterichi Panteugoni dogmata 
de Christi Crucifixi Sacrificio habitae, ed.  G. L. F. T[Ú®Y (Tübingen, 1832), р. 2.

135  См.: SZ¹ZX\\X¬YXª, Radical Platonism in Byzantium, р. 49–54. 



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 49

Между тем многое из того, что критикует Хиросфакт, как раз со-
впадает с теми положениями, за которые осудили  Иоанна Итала: вто-
ричность Сына по отношению к Отцу и Его возникновение подобно 
тварям, слияние Ипостасей Троицы в одну.136 Италу также вменялось 
в вину «эллинское безбожие», выраженное в десяти пунктах доноса 
 Михаила Каспакиса; девять из них Итал признал соответствующими 
своим убеждениям, за что был анафематствован. В результате этих раз-
бирательств137 в Синодик, читаемый в православной Церкви в Неделю 
Торжества православия,138 вошло 11 анафем, в том числе следующие: 
на вводящих в православную Церковь «нечестивые учения эллинов 
о человеческих душах, небе, земле и остальных творениях»; на предпо-
читающих «безумную так называемую мудрость внешних философов», 
принимающих переселение душ или их уничтожение вместе со смер-
тью тела и отрицающих воскресение и суд; на учащих, что материя 
и идеи вечны или собезначальны Богу, или что земля, небо и другие 
твари вечны и пребудут неизменными; на изучающих эллинские науки 
не только ради образования, но и черпающих оттуда «суетные мнения», 
принимая их за истинные; на принимающих, «среди прочих мифиче-
ских вымыслов», платоновские идеи и их роль в оформлении материи, 

136  Ср.: Богосл., 915–938, 945–967. О суде над Италом см.: J.  GXªZYY[¯Ù, «Le pro-
cès officiel de Jean l’Italien. Les actes et leurs sous-entendus», Travaux et mémoires, 9 
(1985), p. 144–151, 154–155. Суд, рассматривавший в 1082 г. дело Итала, счел, что 
учение о рождении и «возвращении» Сына к Отцу он исповедовал под влия-
нием  Прокла и  Ямвлиха. Первое издание текста судебного постановления об 
Итале с русским переводом см.:  Ф. И. УСПЕНСКИЙ, «Делопроизводство по обви-
нению Иоанна Итала в ереси», Известия Русского Археологического Института 
в Константинополе, 2 (1897), с. 30–66. Ж. Гуйар отметил, что судьи придирались 
к словоупотреблению в вероисповедании Иоанна, находя там ереси и приводя 
ему в пример  Григория Богослова, однако вовсе не факт, что подобная нестро-
гость языка возмутила бы самого Григория, у которого можно найти не менее 
«шокирующие» выражения — например, о том, что «Единица подвиглась в дво-
ицу и остановилась на Троице» (GXªZYY[¯Ù, «Le procès officiel de Jean l’Italien», 
р. 164–165), — кстати, именно на это выражение дает аллюзию Хиросфакт в сво-
ей поэме (см.: Богосл., 884–886, и прим. 462).

137  Об Иоанне Итале и процессе против него и его учеников, помимо вы-
шеупомянутой работы Ж. Гуйара, см.: J. GXªZYY[¯Ù, «Le Synodikon de l’Orthodo-
xie. Édition et commentaire», Travaux et mémoires 2 (1967), р. 188–202;  А. В. БАРМИН, 
«Иоанн Итал», в: Православная энциклопедия, т. 24 (М., 2010), с. 291–293. 

138  Первое воскресенье Великого поста.



50 Лев Хиросфакт. Сочинения

упраздняя тем самым свободную волю Творца, который один полагает 
начало и конец всем тварям.139 

Эти мнения как раз опровергает Лев Хиросфакт в главах 2, 9, 11, 14–21, 
23–26, 36–37, 39–40 своей поэмы; дуализм, свойственный павликианам, 
он обличает в главе 12. Ничто не обязывает нас думать, будто это про-
сто литературная фантазия. Если в ΧΙ веке, в связи с очередным подъ-
емом интереса к эллинской культуре, появились образованные люди, 
принимающие подобные неправославные мнения, то разве не могли та-
кие люди появиться и в ΙΧ веке, когда тоже необычайно возрос интерес 
к античному наследию и, в частности, к платонизму? Хиросфакт вполне 
мог иметь в виду именно таких людей — возможно, выходцев из  Кон-
стантинопольского Университета, которым до конца 870-х гг. руководил 
 Лев Философ, после смерти обвиненный в эллинстве и нечестии своим 
бывшим учеником  Константином Сицилийцем.140 Между прочим, Кон-
стантин, современник Хиросфакта, в своих стихах против Льва Фило-
софа также ополчается на «отрицающих Божество», манихеев, «почи-
тателей эллинских богов» и не поклоняющихся Богу в Троице, желая, 
чтобы «эллины» лопнули от злости, читая его обличения.141 Сицилиец 
выступал не против давно умерших еретиков и язычников, а против со-
временных ему приверженцев античной культуры, которые в какой-то 
момент стали казаться ему отступниками от христианской веры.142 На-
падки Хиросфакта также могли быть направлены на подобных людей.

Однако встает вопрос: насколько искренни были его обличения? 
В самом ли деле он задался целью изругать поклонников «мерзкой ми-
фологии» или его задача состояла в другом? Ведь сам Лев, скорее всего, 
учился у того же Льва Философа, восхищался им, как видно из Стих. 7, 
и вовсе не чурался античной литературы и мифологии: в Письме 21 он 

139  См.:  GXªZYY[¯Ù, «Le Synodikon de l’Orthodoxie», р. 56–59. Ж. Гуйар заме-
чает, что все мнения, приписанные  Иоанну Италу в Синодике, никак не могли 
им исповедоваться, поскольку они частично противоречат друг другу, но для 
нас важно сейчас то, что эти мнения сочли настолько опасными, что решили 
публично осудить их, — а это значит, что они были в ΧΙ в. достаточно распро-
странены среди какой-то части образованных людей, будь то Иоанн Итал, его 
ученики или кто-то еще.

140  См.:  СЕНИНА, «Исторический и культурный контекст», с. 37–51.
141  Константин Сицилиец, Апология, 32–35, 47–57, в: Лев Математик и Фило-

соф, Сочинения, с. 117–118.
142  См.: СЕНИНА, «Исторический и культурный контекст», с. 38–41.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 51

приводит много примеров из жизни античных философов, историче-
ских деятелей и гомеровских героев, а в качестве благочестивых импе-
раторов упоминает рядом  Марка Аврелия и  Маркиана, — причем это 
письмо звучит куда более вдохновенно, чем следующее, 22-е, где Хи-
росфакт упоминает вместо античных историй евангельские. Конечно, 
византийцы издавна демонстрировали разное отношение к античному 
наследию, в зависимости от тех или иных литературных жанров и ау-
дитории, и нет ничего удивительного в том, что один и тот же человек 
мог писать как христианские сочинения, так и вполне светские стихи, 
эллинские по духу и неблагочестивые с христианской точки зрения.143 
Однако не похоже, что Хиросфакту в самом деле был присущ тот градус 
неприязни к эллинской философии и мифологии, который отражен 
в его поэме.

П. Магдалино полагает, что истинная задача Льва состояла в оправ-
дании от обвинений в эллинстве и нечестии, возведенных на него  Аре-
фой: «наш автор дает отпор критике не со стороны эллинизма или ере-
си, но со стороны православия»144 и выводит на сцену воображаемых 
врагов «как дымовую завесу, скрывающую противоречивую природу 
собственных суждений».145 Конечно, прием: побольше обличить ерети-
ков, чтобы самому сойти за строго православного, — вполне мог иметь 
смысл в данном случае; однако, как кажется, основной целью Льва было 
не столько отпор православным критикам, сколько пропаганда соб-
ственных взглядов. Ведь если бы Хиросфакт хотел прежде всего убедить 
противников в своем непререкаемом православии, то выбранный им 
способ следовало бы счесть довольно странным, поскольку в поэме не 
только можно найти как минимум несколько сомнительных с точки 
зрения традиционалистов мест, но и общий ее дух способен породить 
у православных немало вопросов. 

2.4.4. Бог философов

В своих богословских построениях Хиросфакт опирается преимуще-
ственно на двух авторов — святых  Григория Богослова и  Дионисия 

143  См.:  A. K[YÙ®YYZ\, Hellenism in Byzantium. The transformations of Greek identity 
and the reception of the classical tradition (Cambridge, 2008), p. 175–179.

144   M[¬Ù[YZ¹X, L’Orthodoxie des astrologues, р. 72. 
145  M[¬Ù[YZ¹X, «In search of the Byzantine courtier», р. 151.



52 Лев Хиросфакт. Сочинения

 Ареопагита.146 Дух поэмы в целом особенно близок к апофатическому 
богословию  Ареопагита. Есть также параллели с  Платоном,  Аристо-
телем,  Проклом,  Плотином,  Эмпедоклом,  Птолемеем и некоторыми 
другими античными авторами. Ряд параллелей можно найти в Точном 
изложении православной веры св.  Иоанна Дамаскина, однако, поскольку 
это сочинение является компиляцией предшествующих источников, 
нет никакой уверенности, что Хиросфакт был с ним знаком — он впол-
не мог почерпнуть те же идеи из других авторов. Также, по-видимому, 
Лев использовал Толкование на Шестоднев св.  Василия Великого. Но ос-
новные источники Хиросфакта — Ареопагитики и сочинения  Григория 
Богослова (проповеди и стихи). Как заметил П. Магдалино, Лев «ис-
пользовал Григория Назианзина и Псевдо-Дионисия в качестве закон-
ных посредников неоплатонизма в той мере, в какой не осмеливался 
черпать напрямую из светских философов».147

Бог, описываемый Хиросфактом, это Единое, почитаемое в Тро-
ице равных Лиц. На протяжении всей поэмы Лев прославляет Бога 
как вечную простую Сущность, величайшую Природу, Первопричину 
всего сущего, всемогущего Творца мира, вечного, неизменяемого, бес-
предельного, неприступного, неделимого, содержащего всю тварь и ей 
совершенно запредельного, невещественного, недоступного чувствам, 
неописуемого никакими земными понятиями, несравнимого ни с чем 
земным, именуемого лишь символически, по своим действиям, непо-
стижимого даже для ангелов, а не только для людей. Он Благ, от Него 
всё исходит, в Нем пребывает и к Нему стремится, Он — великий Свет 
и Сила, самовластен, промышляет обо всем творении и вершит спра-
ведливый суд. Он выше ума и любого представления, «сокрыт во мраке, 

и изъяснить нельзя Его природу».
Вполне православное описание Бога, но поражает то, что в этом 

богословии полностью отсутствует Христос и всё, что связано с бого-
воплощением. Единственное упоминание Христа содержится бли-
же к концу поэмы, в главе 37, причем в весьма своеобразном контек-
сте. После очередного рассуждения о Боге как о самовластном Уме,  

146  Здесь и далее я буду называть так автора корпуса Ареопагитик, чья лич-
ность до сих пор не установлена. Возможно, это был  Петр Ивир, однако выска-
зывались и другие гипотезы. См.: Иером. Дионисий ( ШЛЁНОВ), «Ареопагитики», 
в: Православная энциклопедия, т. 3 (М., 2001), с. 196.

147   M[¬Ù[YZ¹X, L’Orthodoxie des astrologues, р. 76.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 53

«трисветообразной Сущности», Едином и «умопостигаемом Источнике 
истины», Лев говорит (стк. 1065–1068):

Так мыслят чада всех благочестивых, 
Христос и храбрый проповедников оплот,
И церкви, и писанья посвященных,
И разума искусные суждения. 

Христос здесь поставлен фактически в один ряд с апостолами, отца-
ми Церкви и даже суждениями разума; в контексте возникает ощуще-
ние, что это какое-то земное лицо вроде пророка, а не одно из лиц той 
Троицы, которую прославляет Хиросфакт. Правда, «Слово Отчее» как 
Лицо Троицы и «природное порождение» Отца упомянуто в стк. 960, 
и Лев призывает почитать Его служебным поклонением и учить тому 
же других, но боговоплощение не упомянуто и там — и вообще нигде. 
О земной миссии Христа и ее значении для спасения человека в поэ-
ме нет ни слова. Показательно, что когда Лев говорит о неприступно-
сти Бога — «первой Причины», которая пребывает «отдельно от духов 
и от тел», он подчеркивает, что никакая материальная тварь «не вынесла 
бы восприятия нематериальной Сущности» (стк. 254–258). Казалось бы, 
тут как раз можно было бы упомянуть о боговоплощении, о Христе как 
«посреднике Бога и людей» (1 Тим. 2:5), в котором Бог стал доступен че-
ловеку. Однако Хиросфакт ничего подобного не делает и следующую за 
этим главу начинает с утверждения, что «мимолетный» человек, даже 
будучи «мистом» и освободившись умом «от сплетенных уз дебелости», 
не может познать «невыразимую Природу» (стк. 266–269).

Упомянутые в стк. 1067 «церкви» — единственное во всей поэме 
указание на Церковь.148 Нигде Лев не говорит о каких-либо церков-
ных таинствах и вообще о церковной жизни.149 В корпусе сочинений 
Дионисия  Ареопагита он полностью игнорирует трактат О церковной 
иерархии, при том что остальные части Ареопагитик широко исполь-
зует. Из святых существ в поэме упомянуты только ангелы, которых 
Хиросфакт называет «умами»,150 и пророки — но последние лишь 

148  Еще однажды слово ἐκκλησία упоминается в стк. 906, но по отношению 
к публичному собранию еретиков, которое Лев призывает «крушить».

149  Глуховатый намек на таинства можно увидеть разве что в стк. 515 (см. 
прим. 263 на с. 145).

150  О полемике Льва с  Арефой Кесарийским об ангелах см. ниже, с. 80–82.



54 Лев Хиросфакт. Сочинения

в  связи  символическими именованиями Бога, содержащимися в Би-
блии (стк. 822 –823). Причем, что интересно, хотя Лев называет пророков 
«боговещанными (θεήγοροι)», однако имена Богу они дают «из нравов 
исходя души и убеждений, / а также разума и чувств», — о божествен-
ном откровении тут речи нет. Не упоминается и о христианских чуде-
сах: единственное чудо это сам Бог и Его деяния — космос и разумное 
и прекрасное устройство земного мира, а также человеческая душа 
(стк. 28, 413, 490–492, 688, 922).151

О человеке Лев заводит речь в главе 24 (стк. 687–700), и человек для 
него — преимущественно душа. Душа «озаряет прах [т. е. тело] дела-
нием благих дел» и «спешит на небо, ибо невещественна», — антропо-
логия в духе Платона, который писал, что «именно душа — это чело-
век» и что «познать себя» означает «познать свою душу».152 Пять чувств 
даны человеку для восприятия видимого мира, а душе дан ум, чтобы 
«исследовать себя до края». Ум — главное и лучшее в человеке, инстру-
мент рассуждения и познания, с помощью которого мы познаём мир 
и восходим на небо; на всем протяжении поэмы Лев говорит о роли 
ума многократно.153 Земная жизнь «тягостна», но Бог милостиво дал из 
нее исход через смерть и «сверх надежды присуждает венец», действуя 
справедливо и спасительно (стк. 726–730). Какой-либо намек на гряду-
щее воскресение в поэме отсутствует. Не упоминает Хиросфакт и свя-
тость, зато интересно отметить, что человеческое предвéдение (πρόνοια) 
он представляет не как дар Божий за духовные подвиги, а как естествен-
ное свойство рассуждающего ума: «коль ум направишь надлежащим 
образом, / заране наблюдая за движеньем дел, / то ты удобно получил 
предведенье», поскольку оно «происходит от разума и мастерства», 
а причины происходящего можно определить «путем правильных рас-
суждений» (стк. 650–652, 657–658). 

Говоря в 26-й главе о земной и посмертной участи людей, Хиросфакт 
рассуждает лишь о промысле и справедливости Бога, который печется 

151  Точно так же в стихах о пифийских горячих источниках Лев восхищается 
чудесами природы, ведущими к почитанию Творца (ср. Стих. 6, 107, 170–177), 
и называет чудом Его самого (стк. 183).

152   Платон, Алкивиад Ι, 130е, пер.  С. Я. Шейнман-Топштейн в: Платон, Соч., 
I, c. 259.

153  См. стк. 32, 36, 104, 282, 450–451, 514, 583, 585, 620–621, 641, 650, 725, 815, 828, 
849–850, 1157.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 55

об очищении человека и для этого посылает на согрешающих земные 
бедствия. Праведников после смерти ожидают «чистое сияние», «сокро-
вище невиданных видений», «награды и дары» от Бога. В 27-й главе Лев 
описывает разные пути, которыми спасаются люди: кто ищет духовно-
го руководства у благочестивых, кто изучает «законы Творца», кто бо-
рется с «нечестивыми»; другие идут в монахи, чтобы очиститься от гре-
хов, «стяжать еще больше наград», стать «самодержцами помыслов». 
В 28-й главе Лев затрагивает вопрос о земном благоденствии грешников 
и бедствиях праведников и, своеобразно переворачивая авансцену, ут-
верждает, что самое блаженство нечестивых — обличение для «того, кто 
одержим земным», поскольку земное счастье невоздержанных недол-
говечно. Что же до незаслуженного несчастья других людей, то оно — 
свидетельство существования загробных мучений. Логика, надо сказать, 
довольно странная, но, как видно, людям того времени она казалась убе-
дительной.154 Критикуя учение о судьбе и случае, Лев вскользь упоми-
нает о пользе «молитв и трудов» (стк. 812): по молитвам Бог истребляет 
грехи и дарует завершение трудам.

Таким образом, вместо богословия боговоплощения и спасения че-
рез Христа и церковные таинства, Лев Хиросфакт представляет Бога 
как неприступный Свет, почти обезличенное, несмотря на упомина-
ние Троицы, Единое, провиденциально действующее на сотворенный 
Им мир. Существование и действие этого Бога человек познаёт прежде 
всего через созерцание творения и постижение разумного устройства 
мира: «Поскольку космос чудо есть для видимых, / то Давший ему это 
устроение / неизрекаемое Чудо есть чудес» (стк. 490–492). По выраже-
нию П. Магдалино, в поэме Льва «речь идет не о спасении среднего че-
ловека, но о религии философов».155 Это лучше всего видно из учения 
Хиросфакта о богопознании.

2.4.5. Познание Бога

В поэме неоднократно говорится о созерцании Бога, но, похоже, это 
не молитвенное созерцание. Правда, в 1-й главе (стк. 29–36) Лев гово-
рит о том, что существует занятие получше, чем измерение «сияния 
небес» — то есть, по-видимому, изучение небесных светил: лучшее 

154  См. прим. 407 на с. 163.
155   M[¬Ù[YZ¹X, L’Orthodoxie des astrologues, р. 73.



56 Лев Хиросфакт. Сочинения

 заключается «в молитвенном служении». К сожалению, две строки 
в этом месте пропущены, но в целом ясно: Хиросфакт говорит о том, что 
через воздержание и молитву надо войти «вовнуть ума (εἴσω φρενῶν)», 
и тогда 

Увидишь тени ты вещей как в зеркале,
По краю бездны проходя в гаданиях,
Себе светя богодухновенными догматами,
В невéденье ума, что выше знания.

Налицо явная отсылка к апостолу  Павлу и к Дионисию  Ареопаги-
ту.156 Под «бездной», очевидно, подразумевается божественная беспре-
дельность. Можно было бы подумать, что Лев имеет в виду мистическое 
созерцание Бога. Однако дальше, в главе 4, он говорит, что неприступ-
ному Богу невозможно дать словом ни признака (σηµεῖον), ни подобия/
образа (ἴνδαλµα), так что лучше вовсе молчать (стк. 90–92), а затем, по-
рассуждав о неделимости и неизмеримости Бога, заключает (стк. 111–
112, к сожалению, строка перед этим пропущена): 

Да узришь тáинственно малое виденье, 
Недоказуемый через науку видя верх. 

(ὅπως µικρὸν φάντασµα µυστικῶς ἴδοις, 
ὁρῶν ἄδεικτον ἐξ ἐπιστηµης ἄκρον.)

Слово φάντασµα обозначает видение как «призрак» или «воображе-
ние, представление», т. е. в общем-то фантазию, более или менее дале-
кую от реальности. В другом месте Лев говорит, что, согласно библей-
ским пророкам, для Бога «нет никакого представленья (φάντασµα)» 
(стк. 863), поэтому, очевидно, и здесь он имеет в виду не прямое виде-
ние Бога как Он есть, а нечто иное.157 Это совпадает с общим посылом 
поэмы, что Бог непознаваем и неописуем, и напоминает рассуждение 
 Григория Богослова: 

Бог «одним умом, и то крайне неотчетливо и умеренно, исходя не из 
того, что в Нем, а из того, что окрест Него, через формирование неко-
торого представления (φαντασίας158) оттеняется в один некий образ 

156  См. прим. 32 и 34 на с. 116.
157  См. также на с. 62 о значении слова φάντασµα у  Платона.
158  Об осмыслении понятий φαντασία и φάντασµα в византийском богосло-

вии в иконоборческую эпоху см. с. 63–65.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 57

(ἴνδαλµα) истины, ускользающий прежде, чем ухвачен, и убегающий 
прежде, чем умопредставлен, озаряющий наше владычественное 
[т. е. ум], если оно очищено».159 

Правда, в том же самом Слове в следующей же фразе  Григорий го-
ворит, что таким малым познанием Бог привлекает людей к Себе и по-
рождает в них желание большего, побуждая к очищению, «а очищая, 
делает богоподобными; когда же они сделаются такими, общается уже 
как с близкими — Бог, соединяющийся с богами и познаваемый, при-
чем настолько, насколько Он познаёт познаваемых».160 Однако Хирос-
факт, очевидно, это последнее высказывание понимал как относящееся 
к будущей, а не к этой жизни — ведь Григорий здесь делает аллюзию на 
1 Кор. 13:12: «сейчас я знаю отчасти, а тогда [в будущей жизни] познáю 
подобно тому, я познан». В другом месте Лев пишет (стк. 617–624), снова 
вдохновляясь Богословом:

Вести’   суждение к высшей ума Причине,
О, мой таинник (µύστα) и возлюбленное чадо,
И созерцать великое тебе так странно:
Ведь как такое малым схватишь ты умом 
Иль как, не охватив умом, опишешь словом,
А не объяв и словом, как возможешь зреть?
И странно то тебе, хоть ты научен, сколь
Бессильна тварь нетварное постигнуть.161

Итак, Бога нельзя ни постигнуть умом, ни описать, ни увидеть, ни 
познать, — это далеко от позиции мистика-созерцателя, претенду-
ющего как раз на видение и опытное познание Бога. Лев настаивает, 
что божественную природу познать нельзя никому, даже если он «от-
решился от дебелости» плоти и «живет достойно», поскольку всякая 
тварь мимолетна: если бы человек мог постичь Бога, то он оказался бы 
равным Ему силой действия, созерцанием и разумом, а это невозмож-
но, ведь Бог «совершенно отделён» от твари, т. е. трансцендентен, и ни-
кто не в силах ни видеть Его, ни сочетаться с Ним — не только люди, 
но даже ангелы (стк. 266–287). Конечно, учение о непознаваемости 

159  Слово 38, 7, в: PG, vol. 36, col. 317BC.
160  Ibid., col. 317C.
161  Пересказ рассуждения Григорием Богословом, что Бога невозможно ни 

постичь, ни изъяснить (см. прим. 315 на с. 151.



58 Лев Хиросфакт. Сочинения

и неприступности божественной природы вполне православно, однако 
у Хиросфакта не прослеживается учение о познании Бога по энергии,162 
несмотря на то, что он неоднократно именует Бога Светом. О «едином 
природном действии (ἐνέργειαν)» Бога-Причины Лев упоминает, гово-
ря, что через это действие Он познаёт всё и «зрит, чтó есть познанная 
тварь» (стк. 183–185). Лев также пишет, что Бог «бывает вне, милосер-
дно к нам спеша» (стк. 1003), но, несмотря на явную аллюзию на  Арео-
пагита, Хиросфакт подразумевает, судя по всему, промышление о лю-
дях. Когда же он говорит о познании Бога, то имеет в виду познание 
Творца из результатов Его действий, т. е. из творений, и рассуждение 
на основе наблюдений.163 По-видимому, именно это он подразумева-
ет, говоря, что пророки дают имена Богу «по причастию (µετουσίᾳ)» 
(стк. 864): хотя Лев явно вдохновляется рассуждением Ареопагита об 
исходящих от Бога «в нашу среду силах, боготворящих, создающих 
сущности, производящих жизнь и дарующих премудрость»,164 он, судя 
по общему контексту поэмы, понимает это причастие не мистически, 
а, скорее, как постижение действия Бога на тварь. Лев называет Его «Бо-
гом обоживаемых» (стк. 229) вслед за Ареопагитом, однако ничего не 
говорит об обожении — таковое он, видимо, вообще не считает возмож-
ным в земной жизни.

Можно предположить из стк. 1073, что человек способен узреть, по 
крайней мере, ангелов («сущности невещественных»), но из контекста 
неясно, идет ли речь о прижизненном видении или о посмертном — 
скорее, всё же о втором, поскольку чуть далее Лев говорит, что Бог 
влечет «всех почтённых разумом / на небо к сущим умопостигаемым» 
(стк. 1082–1083), а на небо попасть можно лишь после смерти. Как уже 
говорилось выше, даже пророки, согласно Хиросфакту, дают имена 
Богу исходя из «убеждений, разума и чувств», а не благодаря прямому 
мистическому ви’ дению. Считающих иначе Лев неоднократно подверга-

162  О возможности причастия и познания Бога у отцов Церкви от Григория 
Нисского до Максима Исповедника см.:  Д. С. БИРЮКОВ, «Тема “причастности” 
у Никифора Григоры и ее предыстория в святоотеческой мысли», в:  Георгий 
Факрасис, Диспут свт. Григория Паламы с Григорой философом. Философские и бо-
гословские аспекты паламитских споров, пер. с древнегреч.  Д. А. ПОСПЕЛОВА, отв. 
ред. Д. С. БИРЮКОВ (Святая гора Афон—М., 2009), с. 118–138.

163  См. особенно пролог к поэме и стк. 337  –345.
164  См. прим. 451 на с. 167.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 59

ет критике: они «неразумно смешивают землю с небом», «опрометчиво 
сплетают несовместимое» и «дерзостно распоряжаются ожидаемым» 
(стк. 288–290). Зрение «высочайшего Ума» и «невещественных красот», 
причастие «вышних таинств» принадлежит будущей жизни (стк. 1118–
1126), а не земной. 

Лев несколько раз упоминает божественную благодать, однако, по 
его мысли, никто, даже достигнув «вершин искусств иль православия 
богогремящего» и стяжав «великую благодать», не может постичь 
«Сущность, что выше разума» (стк. 230–235). Благодать разлита повсюду 
в творениях (стк. 485), но это не повод их обожествлять, а повод про-
славлять Творца. В одном месте Хиросфакт называет Благодатью са-
мого Бога (стк. 1017), но при этом говорит, что Он «неизмерим умом» 
(стк. 1021) и «одет в запредельнейшее, высшее имени и неприступное 
бытие» (стк. 1036–1037), — поэтому возникает ощущение, что в данном 
случае под Благодатью-Богом Хиросфакт понимает нечто иное, чем то, 
что можно получить в земной жизни. Говоря, что Бог «дает благодать» 
и «влечет созерцателей к свету» (стк. 1030–1031), что «благодетельная 
благодать провидения» возносит ум человека ввысь (стк. 813–815), Лев 
имеет в виду, похоже, то, что Бог побуждает людей стремиться к свету 
небесного царства, т. е. жить праведно, чтобы узреть Его после смерти. 
Когда Лев призывает императора обличать нечестивых, «чтобы стать 
причастником высших таинств», «созерцателем высочайшего Ума» 
и обрести «Троичную Красоту» (стк. 983–987), он подразумевает по-
смертное блаженство, поскольку затем дословно повторяет фразу о при-
частии «вышних таинств», говоря о «небесном покое» (стк. 1120–1121).

Но если так, о каком же созерцании в земной жизни говорит Лев? 
Если мы посмотрим, в каком контексте он употребляет слова θεωρία, 
θεωρέω, θεωρός (стк. 101, 274–275, 450, 684, 913), а также θεάοµαι 
(стк. 619, 998), то становится ясно, что речь идет о созерцании как о на-
учном исследовании сущего, о наблюдении за окружающем миром 
и о приобретении, насколько это возможно для ограниченного ума, 
верных понятий о Боге. Такому познанию противопоставляется знание, 
свойственное ангелам, которые мыслят и действуют «сущностно, а не 
через созерцание» (стк. 684–685), и знание о сущем самого Бога, который 
«познал всемудро / всё, без трудов научных созерцая» (стк. 997–998). 

Отрешившись от чувств, созерцающий ум стремится получить пред-
ставление о Боге и, с любовью стремясь к познанию, «простым касанием» 



60 Лев Хиросфакт. Сочинения

получает некое «исходящее от Бога зрение» (стк. 910–914). В результате 
человеку «дается малое представление (φάντασµα), питая душу», и, вос-
пламененный им, он «уже не мыслит, что сама возникла тварь», но про-
славляет ее Творца, Мастера, который «создал эти своды светоносные», 
«в порядок осуществовáнный тварь привел / и прочее затем устроил 
с разумом» (стк. 625–637). Похоже, это подаваемое Богом «зрение» и «ма-
лое представление» является неким созерцанием логосов творения,165 — 
это, видимо, высшая степень созерцания, которое, по Хиросфакту, до-
ступно человеку в земной жизни, тот самый «недоказуемый через науку 
верх» (стк. 112). Бог, говорит Лев, «любит (ἐρᾷ) разумом (λώγῳ) почтён-
ных» (стк. 755), поэтому данный ему разум человек должен использо-
вать для познания сущих, а через них и Бога. Даже и творение до конца 
познать невозможно, тем не менее, надо к этому стремиться, потому 
что одной веры «в простоте» недостаточно, и Хиросфакт критикует 
как желающих познать всё, так и не стремящихся к познанию вообще 
(стк. 638–641):

Но дерзок тот, кто хочет всё уразуметь,
Достоин снисхожденья тот, кто не сумел;
А просто (ἁπλῶς) верующий вздор несет обильно, 
Нужды не чувствуя, являет, что ума в нем нет. 

Таким образом, θεωρία, доступная человеку на земле, у Льва оказы-
вается похожа на то созерцание, которое будет прославлять гуманист 
XIV в.  Феодор Метохит. В трактате Этический, или О воспитании Мето-
хит восхваляет красоту жизни в науке и прославляет «созерцательную 
жизнь» (βίος θεωρητικός), имея в виду под ней вовсе не жизнь монаха-
исихаста, а жизнь ученого: θεωρία для него — не мистическое созерца-
ние Бога, а «созерцанием сущих»166 — научно-теоретическое, философ-
ское познание действительности.167 В самом деле, поскольку, согласно 

165  Хиросфакт упоминает о них в Богосл., 15 и 991.
166  Theodori Metochitae Miscellanea philosophica et historica, ed.  Ch. MªYY®¯ et 

 Th. KZ®\\YZ¹¬ (Lipsiae, 1821), р. 15, ср. р. 16 ff.
167  Об отношении Метохита к науке как к наиболее подходящей деятель-

ности для разумного человека, которой стоит посвятить жизнь и которая до-
ставляет наибольшее наслаждение, см.:  И. П. МЕДВЕДЕВ, Византийский гуманизм 
XIV–XV вв. (СПб., 1997), с. 32–33, 117–119. Такое отношение к наукам было свой-
ственно и  Михаилу Пселлу в ΧΙ в., ту же линию будет развивать XV в.  Георгий 
Гемист Плифон. См.: Т. А.  СЕНИНА (монахиня Кассия), «Афины versus Иеруса-



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 61

Хиросфакту, Бог в земной жизни непознаваем, а человек, как «почтён-
ное разумом» существо, должен жить в соответствии с этим даровани-
ем, то наилучший путь для него — философия и наука: философия — 
для формулирования, насколько это возможно, достоверных понятий 
о Боге, наука — для познания сущих, сотворенных Богом, во славу Его. 

Читая тексты  Григория Богослова и  Дионисия Ареопагита, Лев чер-
пал из них лишь то, что было созвучно его собственным представлени-
ям. Как мы видим, он не заимствовал у Григория понятие об обожении, 
не взял у Дионисия учение о причастии Богу через божественные энер-
гии и полностью проигнорировал христологию, православную сотери-
ологию и всё, что относится к церковной жизни. Мировоззренческой 
системе Хиросфакта свойственен антиклерикализм и секуляризм, по-
скольку в ней можно достичь божественного просвещения без помощи 
Церкви, которая там попросту маргинализирована, хотя не отрицается 
полностью, как у павликиан. Лев, безусловно, христианский монотеист, 
но его богословие ближе к неоплатонизму, чем к отцам Церкви, кото-
рых он использует.168

2.4.6. Иконоборческие мотивы

Особенно ярко противоречие Льва Хиросфакта церковному официозу 
его времени видно из иконоборческих мотивов в его поэме. Говоря, что 
«пророки с богозвучной душой» воспели Бога «в загадках», он продол-
жает (стк. 862–866): они 

Все образы представлений отвергают,
Ведь для Него нет никакого представления, 
Описывают справедливо по причастию,
Давая различно звучащие разумные169 наименования, 
Уподобляют словом, а не красками...170

(φαντασµάτων ῥίπτουσι πάσας εἰκόνας 
φάντασµα µὴ πέλοντος αὐτοῦ µηδόλως·

лим? Отношение к научному знанию в Византии», Вестник ВолГУ. Серия 4, Исто-
рия. Регионоведение. Международные отношения, вып. 22.5 (2017), в печати.

168  Как заметил  SZ¹ZX\\X¬YXª, Radical Platonism in Byzantium, р. 70. См. также: 
 M[¬Ù[YZ¹X, «In search of the Byzantine courtier», р. 159–161.

169  Или: «правдоподобные, вероятные, благовидные». 
170  Далее одна строка пропущена.



62 Лев Хиросфакт. Сочинения

διαγράφουσιν εἰκότως µετουσίᾳ
κλήσεις τιθέντες ἀντιφώνους εὐλόγους·
λόγοις κατεικάζουσι τῆς χροιᾶς ἄτερ)

О том, как Лев мог понимать µετουσίᾳ, было сказано выше; здесь 
же надо отметить, что слово φάντασµα употребляется у  Платона по 
отношению к изображению, которое только кажется сходным с изо-
бражаемым, в противовес правдоподобному «подобию». Рассуждая об 
этом, Платон замечает, что такое создание «не подобий, а призраков» 
(φάντασµα ἀλλ᾿ οὐκ εἰκόνα) очень много места занимает «в живопи-
си и во всем искусстве подражания».171 В другом месте он прямо гово-
рит, что умопостигаемое и божественное можно изображать только 
словесно: 

«…для облегчения познания сущих есть некие чувственные подо-
бия, которые совсем нетрудно показать, когда кто-нибудь хочет про-
сящему объяснения о чем-либо дать ответ без рассуждений, легко 
и без труда. Что же касается высочайших и наиболее чтимых сущих, 
то для людей не выработано никакого отчетливого образа (εἴδωλον), 
с помощью которого желающий объяснить мог бы удовлетворить 
душу вопрошающего, в достаточной степени приспосабливая это 
к насыщению какого-либо из чувств. Поэтому надо заботиться о том, 
чтобы каждый был способен давать и воспринимать объяснение (λό-
γον). Ибо бестелесное — величайшее и самое прекрасное — можно 
отчетливо показать только с помощью слова и никак иначе (τὰ γὰρ 
ἀσώµατα, κάλλιστα ὄντα καὶ µέγιστα, λόγῳ µόνον ἄλλῳ δὲ οὐδενὶ 
σαφῶς δείκνυται)».172

То есть, по Платону, истинный образ («икона») Божественного мо-
жет быть только словесным. Так же, очевидно, считает и Хиросфакт. Не-
многим далее, говоря о Боге как о Монаде и Едином, он призывает:

Посему изображай красками стихов
Единое не возникшее,173 божественное, единственное царственное…

(ἐντεῦθεν εἰκόνιζε χρώµασιν µέτρων
ἓν οὐ γενητόν, θεῖον, ἀρχικὸν µόνον174)

171  Платон, Софист, 235d–236с = Платон, Соч., II, с. 299–300.
172  Платон, Политик, 285е–286b, перевод мой, по изд. J. Bª¯¹®Æ в TLG.
173  Или: «несотворенное, нерожденное».
174  Богосл., 894–895.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 63

И через несколько строк, посвященных описанию Единого, Лев за-
ключает (стк. 902–904):

Вот Он каков, Трисветный Свет Единый,
Что пребывает выше всяких чисел 
И превосходит силлогизмы и искусства.

Упоминание здесь искусств — возможно, еще одна аллюзия на ико-
нопись. Призывая чтить Бога и поклоняться Ему (λάτρευε, τίµα, προ-
σκύνει), чтобы «получить божественную благодать» (стк. 1136–1137), Лев 
продолжает:

Избегая же четкого175 наименования (Бога), ты не падешь глубоко
Ведь (Его) природа совершенно непознаваема.
И не желай напрасно видеть тело, форму (σῶµα, σχῆµα), 
Найти предел ее [божественной природы] исканьем не стремись,
Ведь ты никоим образом не отыщешь очертаний ее следов.

Как известно, на умственном созерцании и поклонении Богу вне чув-
ственных и телесных образов постоянно настаивали иконоборцы, опи-
раясь в этом на учение Оригена и платоновскую традицию.176 Между 
прочим, любимый Хиросфактом  Дионисий Ареопагит, которого ико-
нопочитатели считали своим явным сторонником, на самом деле та-
ковым не являлся: для него «чувственными символами» божественной 
реальности были исключительно слова Священного Писания о Боге 
и церковные таинства, и область чувственно воспринимаемого он в лю-
бом случае ставил ниже области умопостигаемого; иконопочитатели 
просто вырывали рассуждение Ареопагита о символах из контекста.177 

175  Или: «ясного» (т. е. однозначного).
176  См.:  В. А. БАРАНОВ, Философские предпосылки идеологии византийского ико-

ноборчества. Дисс. … к. филос. н. (Новосибирск, 2010), с. 63 след. (о влиянии 
платонизма и оригенизма на иконоборцев в области христологии см. там же 
с. 119 след.). К сожалению, эта особенность иконоборческого учения не отраже-
на в посвященной иконоборчеству и иконопочитанию главе в книге  В. М. ЛУРЬЕ, 
История византийской философии. Формативный период (СПб., 2006). Лучшая ра-
бота по богословию византийских иконоборцев это V. A. B[¯[¹Xå, The Theology 
of Byzantine Iconoclasm (726–843): A Study in Theological Method. Doctoral Dissertation 
(Budapest: Central-European University, 2002). См. также статьи В. А. Баранова об 
иконоборчестве, многие из которых можно найти на его странице в интернете: 
<https://nsu-ru.academia.edu/VladimirBaranov>, а также его статью об иконобор-
честве в Православной энциклопедии, т. 22 (М., 2009), с. 31–44.

177  См.: БАРАНОВ, Философские предпосылки, с. 70–75, 79–81.



64 Лев Хиросфакт. Сочинения

Понятия φάντασµα и φαντασία в доиконоборческую эпоху исполь-
зовались в богословской традиции в негативном смысле: это или не 
слишком достоверное, воображаемое «представление» о чем-либо,178 
или вообще ложный мыслеобраз. В Библии слово φάντασµα обозна-
чает «призрак»,179 а φαντασία — ложное мечтание, свойственное идо-
лопоклонникам или являющееся во сне.180 Иконоборцы использовали 
сочинение Дионисия О мистическом богословии, чтобы показать, что 
настоящие христиане, «посвященные», поклоняются Богу без икон 
и каких-либо земных подобий.181 Согласно Дионисию, «непосвящен-
ные» суть те, которые «привязаны к сущему, воображающие, что ни-
чего сверх сущего сверхсущественно не существует, но полагающих, 
что своим собственным разумом они способны ведать “Положившего 
тьму покровом своим”182», а «еще менее причастны к тайнам» те, «ко-
торые лежащую над всем Причину изображают как последнее из су-
щего и утверждают, что Она ничем не превосходит создаваемых ими 
безбожных многообразных форм»,183 — именно таких людей Хиросфакт 
неоднократно критикует в своей поэме.184 Последний иконоборческий 
патриарх Иоанн Грамматик указывал, что человека можно адекват-
но описать лишь словесно, а не путем его живописного изображения, 
и потому любая икона есть ложное отображение, а «где нет достоверно-
го знания — нет и не может быть истинного почитания».185

Иконопочитатели боролись со спиритуализацией иконоборца-
ми воплотившегося Бога, указывая, что Богочеловек может быть изо-
бражен как все люди и «что у нас нет возможности для совершенного 
духовного созерцания, пока наш ум сообщается с окружающей реаль-

178  Как у  Григория Богослова в Слове 38 (см. выше с. 56–57). О негативном 
смысле слова φαντασία у  Ареопагита см.:  БАРАНОВ, Философские предпосылки, 
с. 87–88.

179  Прем. 17:14; Мф. 14:26; Мк. 6:49.
180  Авв. 2:18–19; Прем. 18:17.
181  См.: БАРАНОВ, Философские предпосылки, с. 75–77.
182  2 Цар. 22:12; Пс. 17:12.
183  Дионисий Ареопагит, О мистическом богословии, 1.2, в: Дион. Ар., Соч., 

с. 739–741 = Corp. Dion., II, р. 142.12–143.3.
184  См. главы 4, 6, 7, 10, 22, 30.
185  См.: БАРАНОВ, Философские предпосылки, с. 98–106.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 65

ностью посредством органов чувств».186 Спор об иконопочитании по-
ставил «вопрос об объекте познания — трансцендентной божественной 
сущности, являемой через воплощенного Христа, и правильном методе 
познания». При этом «иконоборцы радикализируют античную плато-
ническую парадигму, согласно которой чувственный мир не является 
прямым отображением мира умопостигаемого, но может возводить 
к нему», а материальный образ не может адекватно отображать умопо-
стигаемый мир — этот мир открывается только через Писания и ми-
стический опыт. Иконопочитатели же, не отрицая необходимости вос-
хождения от материального образа к нематериальному первообразу, 
«стремились преодолеть пропасть между умопостигаемым и чувствен-
ным через вырабатывание специфического учения о сходстве и раз-
личии образа и модели»: соединяя икону с первообразом путем при-
дания образу функций возведения к оригиналу и напоминания о нем, 
они утверждали, что живописный образ имеет одинаковое значение со 
словесным текстом.187 Эта идея ярко выражена св. патриархом Констан-
тинопольским  Мефодием: «…как слово есть образ мысли, поскольку 
оно выявляет и показывает мыслимое, так и икона становится словом 
первообраза, начертанием возглашая о свойствах прообраза. Посему 
икона есть слово, и изображающие словесны, как по необходимости 
бессловесными, даже если не хотят, будут и назовутся безóбразные 
[т. е. отрицающие иконы]».188

Совершенно очевидно, что богословие Льва Хиросфакта ближе 
к иконоборцам, чем к иконопочитателям. Причем оно оказывается 
даже еще более радикальным: тогда как иконоборцы спорили с иконо-
почитателями о возможности изображения и познания Бога во Христе 
и разработали собственный взгляд на евхаристию, в богословской систе-
ме Льва церковная жизнь и таинства отсутствуют, так же как и Христос. 
«Мист» Хиросфакта оказывается перед запредельным Единым, которое 
не только невозможно, разумеется, изобразить на иконе,189 но нельзя 
адекватно описать и словом, поскольку все словесные описания За-
предельного — лишь далекие от точности символы. Этого Бога-Единое 

186  БАРАНОВ, Философские предпосылки, с. 78–89, цит. с. 87.
187  Там же, с. 90–91. 
188  Житие св. Евфимия Сардского, § 32, пер. Д. Е.  Афиногенова в: Жития 

византийских святых эпохи иконоборчества, т. I, с. 356.
189  С этим не поспорили бы и иконопочитатели.



66 Лев Хиросфакт. Сочинения

можно почитать и поклоняться Ему как Творцу вселенной, Промысли-
телю о ней, «неслыханной Мощи», но вообразить Его себе невозможно. 
Его «иконой» оказывается, скорее, весь чувственно воспринимаемый 
мир, как свидетельство Его творческой силы. Эта икона, конечно, не для 
поклонения, она — лишь повод для прославления Создателя и возве-
дения к Нему ума помимо всяких образов и представлений, в надежде 
узреть Его свет после смерти.

Интересно было бы узнать, как Хиросфакт относился к иконам. Из 
его эпиграммы на икону Богоматери (Стих. 11) видно, что он их не от-
рицал — да и мудрено было бы отрицать их в конце Х века. Но ведь 
и иконоборцы не всегда полностью отрицали их: например, во время 
второго иконоборчества из храмов в основном убирали лишь низко вися-
щие иконы, чтобы исключить их почитание прихожанами (лобызание, 
возжигание свечей, каждение и т. п.), но храмовые фрески и мозаики не 
везде подвергались уничтожению даже в столице — просто иконоборцы 
им не поклонялись, допуская их существование лишь в виде картинок, 
напоминающих о Христе и святых и связанных с ними лишь условно.190 

Иконопочитатели считали, что иконы не просто возможны, но не-
обходимы, как святыни и реальные вместилища божества (т. е. боже-
ственных энергий) и как свидетельство истинного, а не призрачного 
воплощения Бога: если Бог поистине стал человеком, то Он может — 
и должен — изображаться, как любой человек.191 Однако в самом на-
чале иконоборческих споров существовало и другое мнение, которое 
высказывал, в частности, св. патриарх  Герман: иконы нужны, посколь-
ку они свидетельствуют об истинности боговоплощения и полезны 
как «руководство для тех, которые не могут подняться на высоту ду-
ховного созерцания, но имеют нужду в некотором плотском усвоении 
услышанного».192 Такое «умеренное» иконопочитание подразумевало, 
что иконы полезны для менее «духовных» верующих, тогда как взо-
шедшие на высоту духовного, безóбразного созерцания в них уже не 
нуждаются. Эта концепция восходит к  Оригену, согласно которому 

190  См.:  СЕНИНА, «Иконопочитатели и иконоборцы IX столетия», с. 23, 49–51. 
Такое воззрения на иконы выразили и каролингские богословы в конце VIII в., 
и оно получило дальнейшее распространение на латинском Западе (ЛУРЬЕ, 
История византийской философии, с. 424 –426).

191  См.:  ЛУРЬЕ, История византийской философии, с. 430–437, 476–478.
192  Цит. по:  БАРАНОВ, Философские предпосылки, с. 173.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 67

христиане делятся на «гностиков» и «простецов»: первые способны со-
зерцать само божественное Слово, а простецы видят лишь телесный вид 
смиренного евангельского Иисуса. Такое учение согласуется и с подхо-
дом Дионисия Ареопагита, который указывал, что чувственные образы 
нужны лишь для начальной ступени восшествия к созерцанию сверх-
сущего Бога, обитающего в неприступном свете, к которому восходят 
апофатическим путем, отбрасывая одно за другим все умопредставле-
ния.193 Впоследствии иконопочитатели не только отказались от такого 
подхода, но и подвергли его критике, утвердив необходимость иконо-
почитания для всех членов Церкви.

Хиросфакт в Стих. 11 целью существования иконы называет объясне-
ние: Богоматерь держит на руках Христа, «да мы объясним (φράσοιµεν 
ἡµεῖς) составной образ существования» воплощенного Слова. Возника-
ет вопрос: объясним кому? Не намек ли это на «гностика», с помощью 
иконы объясняющего догмат о боговоплощении «простецу»? Если так, 
то это еще одно свидетельство о влиянии на Хиросфакта иконоборче-
ских концепций.

Можно также отметить, что в Стих. 11, говоря, что Христос — «Еди-
ное из двух» (т. е. состоит из двух природ, божества и человечества), Лев 
употребляет выражение ἓν ἐκ δύο,194 — формулу, которую предпочи-
тали использовать иконоборцы вместо более стандартной «в двух при-
родах (ἐν δύο φύσεων)».195 До иконоборцев формулу ἐκ δύο φύσεων упо-
требляли монофизиты; впрочем, Халкидонский собор тоже разрешил 
ее использовать, поскольку она встречается у св.  Кирилла Александрий-
ского, однако при условии, что под этим подразумевается сохранение 
различия природ во Христе после воплощения. Очевидно, что и Лев 
подразумевает это,196 однако сам выбор выражения ἐκ δύο может ука-
зывать на его связи с бывшими иконоборцами, из которых самым из-
вестным в середине ΙΧ в. был  Лев Философ — не только великий  ученый 
и гуманист, но и бывший иконоборческий архиерей и племянник 
патриарха-иконоборца  Иоанна Грамматика.

193  См.:  БАРАНОВ, Философские предпосылки, с. 170–184; В. БАРАНОВ, «О мало-
известном доиконоборческом учении об “умеренном” иконопочитании», Мир 
Православия 6 (2006), с. 48–60.

194  Стих. 11, 1.
195  См.: БАРАНОВ, Философские предпосылки, с. 50.
196  Судя по двум последним строкам Стих. 11.



68 Лев Хиросфакт. Сочинения

2.4.6. Оригенистское учение о «пресыщении»

Теперь мы уже не удивимся, обнаружив у Хиросфакта еще одну ори-
геновскую концепцию. В стк. 130–139, говоря о беспредельности и не-
вместимости для твари божественной природы, Лев указывает, что это 
устроено «не по какой-то зависти или хитрости», но потому, что людям 
свойственно пренебрегать легко приобретаемым, поэтому за труды Бог 
дарует человеку веру и усердие,

Желая, чтоб не пострадали как Денница мы,
Со светлой высоты сбежав от пресыщения (ἐκ κόρου).

Рассуждая же о том, что ангелы — не божества и не могут быть твор-
цами, поскольку способны к грехопадению, Лев пишет (стк. 359–363):

Ведь те на худшее не неподвижны. Ты же
Представь их мне способными к падению: 
Однажды ведь они пришли на землю с неба, 
Прах дерзкий и пресытившийся светом,

(ἅπαξ γὰρ ὡς ἔληξαν εἰς γῆν ἐκ πόλου
κόνεως θράσει κάρῳ τε καὶ κόρῳ φάους)

Как в книгах пишется богоглаголивых.

Мысль, что бестелесные умы пали из-за пресыщения (κόρος) Богом, 
принадлежит  Оригену. С этим утверждением спорил  Максим Исповед-
ник, утверждая, что пресытиться бесконечным и, следовательно, неис-
черпаемым Богом невозможно и ангелы пали по причине своей воли 
к власти и недостатка страха перед Богом при близости к Нему, что по-
родило «презрение к Создателю». В этом Максим следует за  Григорием 
Богословом, хотя не принимает его объяснения наличия у человека тела 
необходимостью смирить плотью возможное превозношение, ставшее 
причиной падения бестелесных.197 

Хиросфакт едва ли был знаком с критикой Максимом оригенизма 
и, судя по его богословию, вероятно, вообще не читал Исповедника. 
Впрочем, это не удивительно: несмотря на победу над монофелитством 
на VI Вселенском соборе, которой бы не было без богословия и подвига 

197  См.:  А. М. ШУФРИН, «Схолии», в: Преп. Максим Исповедник. Полемика 
с оригенизмом и моноэнергизмом, сост.  Г. И. БЕНЕВИЧ (СПб., 2014), с. 318–319 (схо-
лия 1**);  П. ШЕРВУД, «Ранние Ambigua преп. Максима Исповедника и опроверже-
ние им оригенизма», там же, с. 519–540.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 69

 Максима, он далеко не сразу стал в Византии общепризнанным и широ-
ко читаемым авторитетом, хотя иконопочитатели и ссылались на него 
в полемике с иконоборцами. Даже еще в ХI веке сочинения Максима 
были мало известны, его почитание как великого отца Церкви и непре-
рекаемого богословского авторитета сложилось в Византии лишь в кон-
це XI столетия.198 Современник Хиросфакта патриарх  Фотий, правда, 
читал Максима,199 однако подверг его критике за неясный и тяжелый 
стиль и за толкования, далекие от буквального текста, хотя похвалил за 
благочестие и любовь ко Христу.200 Но, как мы можем заключить, Хи-
росфакт, хоть и почитал Фотия, был близок интеллектуально, скорее, 
к кругу  Льва Философа и, вероятно, в нем — а может быть, общаясь 
и с кем-то еще; у нас, к сожалению, мало данных — почерпнул те плато-
ническо-оригенистские идеи, которые отразились в его поэме.

Можно согласиться с П. Магдалино, что основная богословская идея 
Хиросфакта состояла в том, чтобы «соединить аскезу с наукой», а не 
с мистической духовностью монашеского извода, и он «использовал 
Псевдо-Дионисия, чтобы создать религию философа».201

2.5. Гимнография {с. 188–195}

Из церковной поэзии нам известны пять произведений Льва Хиросфакта. 
Две стихиры на праздник Введения во храм Пресвятой Богородицы, 

стихира в св. апостолу  Луке и стихира св. апостолу  Иоанну Богослову 
вошли в состав Минеи и до сих пор исполняются за богослужением — 
хотя едва ли певцы и чтецы на клиросах подозревают, что за надписа-
нием «ЛеHнта маи1стра» скрывается византийский чиновник и дипломат 
ΙΧ столетия. 

198  См.: Г. И.  БЕНЕВИЧ, А. М.  ШУФРИН, «Дело Максима», в: Там же, с. 146–157; 
В. М.  ЛУРЬЕ, «Луч света в темном веке: Симеон Новый Богослов и догматика ви-
зантийских Dark Ages», EINAI: Философия. Религия. Культура, 4-1/2(7/8) (2015), 
c. 418–421.

199  Его сочинениям посвящены кодексы 192–195 Библиотеки Фотия.
200  Такова его оценка Вопросоответов к Фалассию в кодексе 192 (А): Photius, 

Bibliothèque, éd. et trad.  R. H®¹¯Å, t. III: Codices 186–222 (Paris, 1962), р. 80–81.
201   M[¬Ù[YZ¹X, L’Orthodoxie des astrologues, р. 76, 160. Издатель поэмы назы-

вает мировоззрение Хиросфакта «философским мистицизмом» ( V[\\Z\, S. 34).



70 Лев Хиросфакт. Сочинения

Самое длинное церковное песнопение, написанное Львом, это по-
хвала преподобному  Илариону Великому в форме поэмы-кондака. Из 
этого сочинения в современное богослужение вошла лишь две первых 
строфы — в виде кондака и икоса святому.202 Издатель произведения 
Е. Миони предположил, что кондак был сочинен в последние годы жиз-
ни Льва, во время его пребывания в  Студийском монастыре.203 Выбор 
в качестве объекта прославления святого монаха, рефрен «О, радуйся, 
отец, подвижников основание!», а также моление в самом конце об из-
бавлении «от неугасимого огня», который грозит автору, «украшенному 
страстями» вместо добродетелей, в самом деле могут навести на подоб-
ную мысль. 

Все гимнографические сочинения Хиросфакта по содержанию впол-
не традиционны и свидетельствуют о благочестии и православии авто-
ра, его начитанности в Священном Писании и житиях святых. Е. Миони 
полагал, что в рифмованном перечне поэтов-гимнографов, составлен-
ном  Никифором Каллистом Ксанфопулом в XIV в.,204 упомянутый в по-
следней строчке Лев — это Хиросфакт.205 Если так, то это в чем-то знаме-
нательно: Лев — единственный простой мирянин среди перечисленных 
там Никифором церковных поэтов,206 пусть даже незадолго до кончины 
он и стал монахом, но это был вынужденный постриг — совершенно 
очевидно, что Хиросфакт не собирался оканчивать жизнь в монашестве.

2.6. Богословские комментарии 
на Ветхий и Новый Заветы

Лев также писал комментарии на библейские тексты — правда, дале-
ко не оригинальные, с использованием толкований отцов Церкви или 

202  См. с. 191 и прим. 24.
203   E. MZX¹Z, «Un inno inedito di Leone (Magistro)», Byzantion, 19 (1949), p. 131.
204  См.: Anthologia graeca carminum christianorum, ed.  W. C­¯Z\Æ,  M. P[¯[¹Zº[\ 

(Lipsiae, 1871), p. ÑYZ.
205  MZX¹Z, «Un inno inedito di Leone (Magistro)», p. 127–131.
206  Русский комментированный перевод этого перечня см. в моей статье 

«Святая Кассия: монахиня и поэтесса», в: Св. Кассия Константинопольская, Гим-
ны, каноны, эпиграммы (СПб., 2015), с. 73–74. Там в прим. 202 я присоединяюсь 
к другой версии — что это император Лев VI, который тоже сочинял церковные 
песнопения. Однако версия Миони вполне заслуживает доверия. 



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 71

даже просто выписывая из них выдержки. Известны следующие его 
комментарии:

— На исторические книги Ветхого Завета: Бытие,207 Исход, Левит, 
Числа, Второзаконие, Иисуса Навина, Судей, Руфь, книги Царств и Па-
ралипоменон.

— На новозаветные книги: Евангелия от Матфея,208 Луки и Иоанна,209 
Деяния апостолов и семь соборных посланий.

Большинство этих комментариев на настоящее время остается в ру-
кописях.210 

В настоящем издании публикуется перевод Извлечения из толкова-
ний различных отцов на Бытие {На Быт., с. 196–201} в качестве примера 
работы Льва в данном жанре. В этой компиляции затронуты среди про-
чего некоторые темы, поднятые Хиросфактом в Богосл.: мир сотворен 
Богом и не божествен, так же как ангелы; Бог не создавал тьмы; создан-
ный Богом мир хорош. На Быт. ограничивается истолкованием пер-
вых двух глав Бытия, из чего ясно, что Льва интересовало прежде всего 
сотворение мира, в том числе порядок сотворения разных его частей, 
устройство неба и вопрос о том, что именно в человеке является обра-
зом Божиим. Тема грехопадения человека в На Быт. не затронута. Та-
ким образом, можно сказать, что интерес Хиросфакта был прежде всего 
естественнонаучным: вопросы происхождения вселенной и устроения 
человека.

2.7. Переписка 
{Письма 1–27, с. 202–238}

До нас дошел корпус из 27 писем, из которых 20 принадлежат Льву, 
а остальные — его адресатам. К сожалению, среди сохранившихся пи-
сем Льва нет обычных частных писем — все они посвящены или посоль-
ским делам, или ссылке автора, — поэтому их содержание достаточно 
специфично. 

207  PG, vol. 106, col. 1020–1021.
208  Ibid., col. 1077–1174.
209  Ibid., col. 1217–1290.
210  См.:  V[\\Z\, S. 17–18.



72 Лев Хиросфакт. Сочинения

Письма 1–14, содержащие переписку Льва с болгарским князем  Си-
меоном в 896 г. были вкратце рассмотрены выше.211 Они являют собой 
интересный образец византийской дипломатии, но едва ли могут дать 
представление о личности самого дипломата как человека.

Интереснее Письма 15–19, из которых лишь одно принадлежит 
Льву, а остальные — его друзьям и коллегам, столичным чиновникам. 
Переписка относится ко времени завершения посольства Хиросфакта 
к арабам, т. е. к концу 906 г. 

В Письме 15 Хиросфакт называет свою миссию к арабам «посоль-
ским рабством», из чего видно, что он был не в восторге от этого занятия 
и стремился поскорей вернуться домой. «Из-за условий жизни на чуж-
бине» он даже впал в какой-то недуг.

В Письме 16 магистр  Генесий хвалит Льва как «величайшего из по-
слов» за его достижения во время посольства. 

В Письме 17 квестор  Анастасий также расточает Льву похвалы и же-
лает благополучного возвращения. Интересны эллинистические ал-
люзии в письме: болезнь Льва была полезна, поскольку через «краткое 
страдание» удалила «опасность чрезмерного благоденствия» — очевид-
ный мотив перстня  Поликрата и «зависти судьбы»; Хиросфакт — об-
разец того, «сколь могущественны образованность и рассудительность», 
он подобен  Орфею,  Одиссею и  Нестору, и для его восхваления даже  Ев-
рипид и  Платон не нашли бы нужных слов.  

Письмо 18 — от патрикия  Фомы, друга и сослуживца Хиросфакта. 
Оно содержит поздравления и благопожелания, но также и просьбу 
о спафарии Прокопии, чтобы Лев составил тому протекцию при дворе. 
Подобные просьбы со стороны друзей о протекции для своих родствен-
ников и знакомых были в Византии обычным делом.212

Письмо 19 принадлежит самому Прокопию и содержит превыспрен-
ние похвалы Хиросфакту, жалобы на здоровье и просьбу «не оставить 
без даров».  Прокопий сообщает о том, что император чрезвычайно до-
волен тем, как Лев исполнил свою дипломатическую миссию и хвалит 
его перед всеми, — на фоне наших знаний о немилости, вскоре постиг-

211  См. с. 11–12.
212  См.: Я. Н.  ЛЮБАРСКИЙ, Михаил Пселл. Личность и творчество, в: Две книги 

о Михаиле Пселле (СПб., 2001), с. 334–337.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 73

шей дипломата, это яркая иллюстрация того, насколько переменчивой 
могла быть в Византии судьба высокопоставленного человека.

Письма 20–25 адресованы императору Льву, у которого сосланный 
Хиросфакт пытается вымолить милость и возвращение в  Константи-
нополь к своей семье, особенно же к больной жене. Они полны лести 
императору, жалоб на условия ссылки и поношений в адрес людей, 
возведших напраслину на Хиросфакта и возбудивших против него гнев 
василевса. Но, несмотря на значительный объем почти всех писем, из 
них невозможно узнать, кто именно и в чем оклеветал дипломата. Как 
уже говорилось выше, из всех своих врагов Лев называет только евну-
ха, который вместе с ним был в посольстве, а также упоминает, что 
к клеветникам присоединился его зять и какие-то слуги. В целом пись-
ма интересны как иллюстрация придворной атмосферы того времени, 
где постоянно надо было опасаться, что тебя кто-нибудь попытается 
столкнуть вниз, а другие ему с удовольствием помогут. 

Из писем видно хорошее образование автора: Письмо 21 пестрит ал-
люзиями на античную литературу, тогда как Письмо 22 исполнено ссыл-
ками и цитатами из Библии.  Лев даже прямо говорит, что, поскольку 
«моление аттической речью» не умилостивило императора, то он те-
перь возьмется за «лиру Давидовых песней» и приведет для смягчения 
души василевса «сострадательные деяния Христа». Письмо 22 звучит 
наиболее льстиво, поскольку в нем Хиросфакт обращается к императо-
ру цитатами, которые в Писании обращены к самому Богу.

Интересно, что, призывая императора покарать клеветников, вино-
вников своей ссылки, и проклиная их, дипломат замечает: «ибо я не 
имею добродетели  Стефана, чтобы говорить противоположное» (Пись-
мо 21). Лев признаёт, что не способен молиться за врагов подобно пер-
вомученику, однако, похоже, нисколько в этом не раскаивается: человек 
слаб, ну, так что же? Ничего не поделаешь!

Письмо 23 ценно тем, что в нем Лев перечисляет то, чего он достиг во 
всех трех своих посольствах: дипломат хочет напомнив о том, что он сде-
лал для Империи, смягчить императора. Он также упоминает о своем 
родстве с василевсом.

Письмо 24 полно новых жалоб на клеветников и на свою горькую 
участь и молений о милости. 

В Письме 25 Лев обвиняет оклеветавшего его евнуха в гомосексуализ-
ме, которому тот предавался, будучи в посольстве, вместо того чтобы 



74 Лев Хиросфакт. Сочинения

заниматься делами: он, «поступая дурно, добился того, что во время пе-
реговоров его не слушали, а в постели любили». Слуги были евнуху «по-
мощниками в постыдных удовольствиях», все они «ничего не понимали 
в посольствах» и только мешали, а потом приписали себе сделанное 
Хиросфактом. Из письма мы узнаём, что евнух-клеветник, преданный 
анафеме какими-то «отцами в  Селевкии» за свои деяния, уже умер. Лев 
проклинает его и желает, чтоб его не принимала «мать, принимающая 
всех, кормилица и гроб всех — земля». Затем Хиросфакт снова напо-
минает о своих достижениях в посольстве к арабам и просит вернуть 
его из ссылки. «Итак, повели, — пишет он, — и я приду, прикажи — 
и я приду, я не отказываюсь положить душу за тебя и за государство! 
Разве кто-нибудь другой сделает это?»

Письма 26–27 направлены Львом из ссылки к друзьям, которых он 
просит о ходатайстве за него. 

Из Письма 26 видно, что адресат, магистр  Стефан, хотя и был кол-
легой Хиросфакта и исполнял вместе с ним судейские обязанности, 
однако после постигшей Льва немилости не заступился за него, опа-
саясь гнева императора. Лев не укоряет его за это, приписывая мол-
чание «философскому» отношению к течению обстоятельств, однако 
призывает, наконец, «восстать» и взяться за посредничество. Из пись-
ма мы узнаём, что противники Льва были синклитиками, т. е. людьми 
влиятельными.

Имя адресата Письма 27 неизвестно, это сын знакомого Льву патри-
кия  Никиты. Лев пишет, что в ссылке не имеет возможности узнать 
о многом из того, что изобретают против него враги в столице, так что 
адресату виднее, как лучше помочь ему и защитить от клеветы. Он про-
сит его о ходатайстве перед своим свояком, — судя по этой просьбе, 
письмо, видимо, следует отнести к началу ссылки Хиросфакта.

Письма Льва написаны хорошим, легким и внятным языком, не ли-
шены риторической красоты, содержат, помимо отсылок к литератур-
ным и библейским источникам, поговорки и интересные метафоры. 
Наиболее риторически украшены письма, обращенные к императо-
ру. Остается пожалеть, что не сохранилось писем Хиросфакта, напи-
санных по другим поводам, помимо посольских дел и императорской 
немилости.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 75

3. Еще один «чародей»

Лев Хиросфакт принадлежал к интеллектуальной элите  Константино-
поля. Он, конечно, лично знал известных интеллектуалов той эпохи — 
круг ученых людей в те времена был узок, и все были знакомы со всеми. 
Как можно заключить из его сочинений, по мировоззрению и настрое-
нию он был ближе к кружку  Льва Философа, где увлекались античной 
культурой, науками и платонизмом и где всё еще были распространены 
философские и богословские идеи, свойственные иконоборческим кру-
гам предшествующего периода. С одной стороны, Хиросфакт был хри-
стианином достаточно традиционных взглядов, по крайней мере, внеш-
не: ходил в церковь,213 чтил святых и составлял в честь них похвальные 
слова и литургические песнопения, интересовался богословием и читал 
толкования отцов Церкви на библейские книги, постился,214 почитал 
иконы. Однако в целом он был человеком вполне светским и, как вид-
но, прежде всего, из поэмы Тысячестишное богословие, его религиозные 
взгляды местами сильно приближались к платонизму в ущерб право-
славному сакраментальному мистицизму и, что называется, не страда-
ли клерикализмом. Очевидно, именно это возбудило против него не-
довольство в церковных кругах, которое выразилось в двух дошедших 
до нас пасквилях — небольшом стихотворении  Константина Родия 
На Льва Хиросфакта215 и уже упоминавшемся сочинении  Арефы Патр-
ского Хиросфакт, или Чародеененавистник (Χοιροσφάκτης ἢ Μισογόης). 
Если из стихов Родия, полных отборной ругани, нельзя почерпнуть 
ничего толкового о делах и взглядах Льва, то из пасквиля Арефы, хотя 
тоже весьма грубого и истеричного, все-таки можно узнать некоторые 
факты — например, о литературной и церковной деятельности Хирос-
факта или о том, что у него были сторонники среди столичных жителей. 

В слове µισογόης («чародеененавистик») γόης может обозначать 
как колдуна и чародея, так и обманщика. П.  Карлин-Хейтер перевела 

213  В Письме 21 он жалуется, что в ссылке лишен возможности посещать 
богослужение на церковные праздники (с. <101>/217). Арефа в Хиросф. (с. <210>/
255) также упоминает, что Лев посещал службы и причащался.

214  Едва ли можно всерьез принимать нападки на него со стороны Арефы, 
который утверждал, что Лев лицемерно учил о посте, сам при этом его нарушая 
и предаваясь обжорству (Хиросф., с. <210>/255).

215  См. перевод в Приложении I (с. 239–241).



76 Лев Хиросфакт. Сочинения

µισογόης как «the hater of trickery» — «ненавистник обмана», объясняя 
это тем, что Арефа «под γόης подразумевает обманщика, но также 
и языческого священнослужителя, лжесвященника и почти колдуна».216 
Μισογόης в самом деле можно было бы перевести как «обманонена-
вистник», поскольку  Арефа обвиняет Льва не в том, что он занимался 
колдовством, а в том, что он обманывал и обольщал людей, притворял-
ся, выдавал себя не за того, кто он есть на самом деле, и пытался увлечь 
верующих в нечестивое учение. Однако мне кажется, что здесь возмож-
на аллюзия на  Платона, который называл «чародеем» софиста. Именно 
благодаря Платону наименование «софист» приобрело отрицательный 
смысл: это человек, вводящий искателей подлинной мудрости в за-
блуждение — т. е., занимающийся как раз тем, в чем Арефа обвинял 
Хиросфакта, — он подобен «какому-то чародею»217 (τῶν γοήτων ἐστί 
τις), «он принадлежит к людям, занятым забавой», «оттого-то его и надо 
считать каким-то чародеем и подражателем» (γόητα µεν δὴ καὶ µιµητὴν 
ἄρα θετέον αὐτόν τινα).218 Здесь можно вспомнить, что софистом и кол-
дуном называли иконопочитатели  Иоанна Грамматика за его ученость 
и изворотливость в споре, которые он направил против православия.219 

Схожесть обвинений, выдвинутых из церковных кругов против Иоан-
на и Льва, бросается в глаза. Патриарх Константинопольский  Мефодий 
в каноне на Торжество православия, написанном в 843 г.,220 обвиняет 
Иоанна в том, что он излагал «несвященные догматы и противозакон-
ные учения», «извратил отцов догматы и апостольские учения, по-
иному их написуя, по своему беззаконному богопочитанию».221 Арефа 

216   K[¯YZ¹-H[ÅÆ®¯, «Arethas, Choirosphactes and the Saracen Vizir», р. 468, n. 1.
217  Или: «обманщику».
218  Платон, Софист, в: Platonis opera, vol. 1, ed.  J. Bª¯¹®Æ (Oxford, 1900), р. 234е8–

235а8.
219  См.:  СЕНИНА, «Иконопочитатели и иконоборцы IX столетия», с. 32–37.
220  Τριώδιον κατανύκτικον περιέχον ἅπασαν τὴν ἀνήκουσαν αὐτῷ ἀκολουθί-

αν τῆς Ἁγίας καὶ Μεγάλης Τεσσαρακοστῆς (Ἐν Ρώµῃ, 1879), σ. 233–240). Канон 
приписан там  Феодору Студиту, но на самом деле это творение Мефодия (см.: 
ЛЕМЕРЛЬ, Первый византийский гуманизм, с. 207–208). В славянской Триоди канон 
отсутствует. В русском переводе канон ошибочно издан как сочинение Феодора 
(Преподобный Феодор Студит, Творения, т. III: Письма. Творения гимнографиче-
ские. Эпиграммы. Слова, под общ. ред. митрополита Ташкентского и Среднеази-
атского  ВЛАДИМИРА; руковод. проекта  А. И. СИДОРОВ (М., 2012), с. 784–789).

221  Песнь 3, тропарь 4, и п. 6, тр. 5 (Τριώδιον, σ. 234, 237).



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 77

 Кесарийский заявляет, что Лев «спорит с божественными отцами», 
дерзает сравнивать себя с  Григорием Богословом, «раздирает на части 
и отрывает куски» из святоотеческих писаний, составляет из них тексты 
и выдает их за собственные сочинения перед своими сторонниками, на-
смехается над отцами, говоря, что их жизнь и сочинения не принесли 
им пользы и теперь от них толку разве что, когда кто-то их сочинения ис-
пользует для составления своих.222  Мефодий радуется, что «уничтожены 
зловещания и прорицания христоборца» Иоанна.223  Арефа сравнивает 
Хиросфакта и его сторонников с демонами, указывает, что им предпи-
сано молчать и не богословствовать в Церкви, и радуется, что Лев от-
странен от государственных дел.224 Мефодий говорит, что  Иоанн «явился 
равным эллинам, чванясь их писаниями, которые гласы праведных раз 
навсегда справедливо сокрушили», и потому ему подобает называться 
не Иоанном, а «скорее  Пифагором,  Кроном или  Аполлоном».225 Арефа 
обвиняет Льва в безбожии и любви к эллинам226 и говорит, что Хирос-
факт, якобы, с рождения отрекся от христианской веры, «переучился 
и стал дивиться всему эллинскому»,227 а под конец отправляет его в Аид 
вместе с философом  Порфирием и императором  Юлианом Отступни-
ком.228 Арефа также сравнивает Льва с волхвами  Ианнием и  Иамврием, 

222  Хиросф., с. <205–206, 208–209>/250–251, 253–255.
223  П. 7, тр. 5 (ibid., σ. 237).
224  Хиросф., с. <207, 209>/252, 254. Причем Арефа сетует, что Льва «не истре-

били до конца, но оставили жить» (<201>/244)!
225  П. 7, тр. 5 и 7 (Τριώδιον, σ. 237, 238).
226  Интересно, что за несколько лет до этого в безбожии обвинили самого 

Арефу, который тоже не чурался эллинской образованности, заказывал для 
личной библиотеки копии произведений античных авторов и писал к ним схо-
лии (см.:  ЛЕМЕРЛЬ, Первый византийский гуманизм, с. 306–342). 11 апреля 901 г. 
в патриархии даже было какое-то официальное церковное рассмотрение дела 
Арефы, однако он оправдался (см.: PmbZ, II, Bd. 1, # 20554, S. 312). Как заметил 
И. Вассис, у подобных обвинений в Византии часто были политические мотивы 
( V[\\Z\, S. 10). Читать эллинских авторов и симпатизировать им дозволялось, 
однако при случае это увлечение могли обратить против неугодного интеллек-
туала. Возможно, Арефа так ополчился на Хиросфакта за «безбожие» еще и за-
тем, чтобы в очередной раз доказать, что сам он ни в чем таком не повинен.

227  Хиросф., с. <202–203, 207>/245, 251–252.
228  Хиросф., с. <212>/258–259.



78 Лев Хиросфакт. Сочинения

чьими именами в свое время иконопочитатели обзывали иконоборцев 
 Иоанна Грамматика и епископа Силейского  Антония.229

По словам Арефы, Лев только прикидывался благочестивым, что-
бы удобнее «втянуть в собственную грязь» кого-нибудь из простецов.230 
Особенно возмущал Кесарийского архиепископа тот факт, что Лев, бу-
дучи мирянином, да еще увлеченным эллинизмом, дерзнул заниматься 
литературной деятельностью и даже проповедью на церковной ниве 
и богословствовать, «самонадеянно вторгся в святой храм» и покусился 
на то, что разрешено одним священнослужителям, но его, якобы, толь-
ко «забавляет это неповиновение».231 Вслед за ним, по словам Арефы, 
в церковь набежали какие-то приверженцы Льва, проповедуя «всё, что 
пришло в голову»; через единонравных себе Хиросфакт «напевал в уши 
благочестивых свой вздор» и «превратил храм в театр».232 Вероятно, 
церковнослужителям деятельность Льва не нравилась давно, но, по-
скольку он был человеком влиятельным и родственником императора, 
они боялись нападать на него. Когда же Хиросфакт попал в немилость, 
 Арефа воспользовался случаем, чтобы, наконец, обличить ненавистно-
го «врага». Однако, тогда как Иоанн Грамматик был осужден за ересь 
и лишен сана, Лев за свое «безбожие» не претерпел ничего: несмотря 
на призывы Арефы извергнуть Хиросфакта из Церкви,233 этого, как из-
вестно, сделано не было, — очередное свидетельство того, что в право-
славном государстве мирянином быть выгоднее, чем клириком.234

И. Вассис отметил, что, судя по письмам сосланного Льва к импе-
ратору, обвинения в «безбожии» и прочие наветы Арефы нисколь-
ко не обеспокоили Хиросфакта:235 в самом деле, он оправдывался от 
клеветы, возведенной на него в связи с посольствам к арабам, и толь-
ко. Однако, судя по всему, когда Лев писал свои послания василевсу, 

229  См.: Хиросф., с. <205>/250 и прим. 62.
230  Хиросф., с. <201>/243.
231  Хиросф., с. <201, 206–207>/243, 250–252.
232  Хиросф., с. <201, 205>/243, 250.
233  Хиросф., с. <201–202>/244–245, ср. <211–212>/258.
234  Более ярким примером удачливого мирянина, который сделал в IX в. 

головокружительную карьеру как при иконоборческих, так и при православных 
императорах и даже попал в святцы, является логофет  Феоктист († 855). См.: 
 СЕНИНА, «Иконопочитатели и иконоборцы IX столетия», с. 128–129.

235   V[\\Z\, S. 10.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 79

пасквиль Арефы еще не был создан или, по крайней мере, не был изве-
стен Хиросфакту. Возможно,  Арефа, узнав, что Лев просит императора 
о милости, написал это произведение как раз с целью отвратить васи-
левса от возвращения ссыльного — и, по-видимому, преуспел236 или, по 
крайней мере, отодвинул помилование Хиросфакта на какое-то время. 
Относительно того, какие именно богословские сочинения Льва вызва-
ли гнев Арефы, высказывались разные предположения: то ли это было 
Тысячестишное богословие, то ли какие-то труды Хиросфакта, до нас не 
дошедшие, то ли его толкования на Писание, многие из которых еще 
не изданы.237

Некоторые обвинения Арефы в самом деле наводят на мысль, что 
речь может идти о Богосл.: например, утверждения, что Хиросфакт 
писал о богословии, в том числе о Св. Троице, использовал сочине-
ния отцов, выдавая их мысли за свои,238 насмехался над эллинами 
и их учениями,239 в то же время не показывая «ясной веры» и не почи-
тая служителей Церкви.240 В то же время другие обвинения не находят 
подтверждения в тексте поэмы: ведь Лев не уничижает там труды от-
цов Церкви, не «разглагольствует о домостроительстве Слова во плоти» 
и не отрицает ангелов.241 Поэтому, видимо, Арефа критикует взгляды 
Льва, выраженные в каких-то других сочинениях. Если, как я предпо-
ложила выше,242 Хиросфакт написал Богосл. после возвращения из 
ссылки, в конце царствования  Льва VI, то обвинения Арефы не оказали, 

236  Г. Колиас считал, что именно пасквиль Арефы свел на нет попытки Хи-
росфакта смягчить императора и вернуться из изгнания (KXYZ[\, p. 69).

237  См.:  KXYZ[\, p. 71;  V[\\Z\, S. 9, Anm. 50.
238  Хотя обвинять его в этом как в чем-то дурном несправедливо: византий-

ские авторы, в том числе святые, постоянно использовали скрытое цитирование 
и пересказывали чужие мысли, а дословных цитат из отцов в поэме Хиросфакта 
почти нет.

239  Как считает Арефа, «неправдоподобно и обманчиво» (Хиросф., с. <207>/
252).

240  Это обвинение может быть отнесено к отсутствию в поэме христологии 
и упоминания о церковных таинствах.

241  Ср.: Хиросф., с. <211>/256–257.
242  См. с. 38.



80 Лев Хиросфакт. Сочинения

судя по всему, особенного воздействия на его воззрения и на симпатии 
к неоплатонизму.243

На обвинения Арефы, что Хиросфакт упраздняет ангельское служе-
ние, обратил внимание Д. Краусмюллер, исследуя распространенное 
в Византии, в том числе в IX–X веках, и связанное с учением о посмерт-
ном «сне» души мнение, что являющиеся людям святые это на самом 
деле ангелы, изображающие их, или сама благодать Божия.244 Говоря, 
что Хиросфакт недалеко ушел от «учителей анабиоза» поскольку «об-
ращает в небытие дух и всякое умное служение окрест Бога»,245  Арефа 
имеет в виду как раз учение о «сне» души. Это учение, имеющее сирий-
ское происхождение, встречается у христианских авторов с IV века. Оно 
предполагало, что душа может осуществлять свою деятельность в мире 
только через тело, пользуясь его органами чувств, поэтому после смерти 
и до воскресения человеческие души лишены активности, пребывают как 
бы в анабиозе и не имеют представления о происходящем на земле; по-
этому святые не могут являться людям на земле и вмешиваться в их дела. 
Хотя с учением об анабиозе душ велась активная полемика в VI веке, оно, 
тем не менее, не было соборно осуждено, и новый виток противостояния 
ему пришелся на эпоху иконоборчества, поскольку иконоборцы взяли 
его на вооружение в борьбе с культом мощей и икон святых.246 

243  Было бы интересно узнать, насколько  Арефа был знаком с сочинениями 
Дионисия  Ареопагита и не принял ли за «эллинство» его богословские взгляды 
в пересказе Хиросфакта, если Лев использовал Ареопагитики и в тех сочинениях, 
которые вызвали возмущение Кесарийского архиепископа.

244  См. его статью:  D. K¯[ª\Ò@YY®¯, «Being, seeming and becoming: patriarch 
Methodius on divine impersonation of Angels and souls and the origenist alterna-
tive», Byzantion, 79 (2009), р. 168–207. Статья посвящена прежде всего взглядам 
патриарха Мефодия, однако ученый рассматривает попутно и мнения по дан-
ному вопросу и некоторых других авторов, в том числе Хиросфакта и Арефы.

245  Хиросф., с. <211>/257.
246  Подробнее об этом учении, его корнях и его связи с отношением ико-

ноборцев ко святым см.: В. А.  БАРАНОВ, «“Ангелы в облике святых”: сирийская 
традиция в Константинополе», в: Преподобный Исаак Сирин и его духовное насле-
дие. Материалы Первой международной патристической конференции Общецерков-
ной аспирантуры и докторантуры имени святых Кирилла и Мефодия, Москва, 10–
11 октября 2013 г., под ред. митрополита Волоколамского  ИЛАРИОНА (М., 2014), 
с. 315–332. См. также: Ж.  ДАГРОН, «Тень сомнения: агиография под вопросом, 
VI–XI столетия», в: Мир Православия. Сборник научных статей, вып. 9 (Волгоград, 
2014), с. 36–39, — это перевод французского оригинала, вышедшего в 1992 г. 
( G. D[¬¯X¹, «L’ombre d’un doute: l’hagiographie en question, VIe–XIe siècles», Dum-



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 81

По замечанию Д. Краусмюллера, Лев Хиросфакт, если верить Арефе, 
«придерживался взгляда, что ангелы не являются отдельным классом 
существ». В Византии действительно имело распространение мнение, 
что ангельские явления суть на самом деле явления самого Бога (боже-
ственной благодати) в виде ангелов. С этим мнением велась полемика 
еще в конце VI века, как и с учением о посмертном «сне» души.  Аре-
фа, по-видимому, беспокоился по поводу такого взгляда на ангелов по-
тому, что он, с его точки зрения, приводил к отрицанию возможности 
посмертного действия святых. Если учение об анабиозе душ вообще ис-
ключало подобную возможность, то полемизировавшие с этим учением 
высказывали разные мнения: одни настаивали на том, что святые явля-
ются и вмешиваются в земные дела самостоятельно, другие же пред-
полагали, что, тогда как души грешников или обычных людей после 
смерти пребывают до воскресения в анабиозе, души святых переходят 
в чин бесплотных сил и даже становятся одной природы с ангелами, — 
в частности, об этом писал  Никита Пафлагон, современник Арефы 
и Льва, в Похвальном слове св. Николаю утверждая, что в посмертной 
трансформации душ святых в ангелов «не сомневается никто из благо-
честивых». Поскольку же ангелы, согласно описанным в Библии исто-
риям о них, способны являться людям и действовать в земном мире, то 
к тому же должны быть способны и души святых. По-видимому, Арефа 
тоже придерживался этого мнения и рассматривал переход святых душ 
в ангельский чин как онтологическое изменение, именно поэтому его 
так возмущало предположение, что ангелы не имеют самостоятельного 
существования.247

Поскольку до нас не дошло сочинение Хиросфакта, на которое Аре-
фа нападает в данном случае, трудно судить, как именно смотрел Лев на 
ангельские явления. Из Богосл. мы знаем, что он верил в существование 
ангельских чинов, однако отводил для их действия небесные сферы. Со-
гласно Хиросфакту, «на землю с неба пришли» некогда падшие ангелы, 
т. е. демоны;248 что же касается сохранивших свое достоинство ангелов, 
то место пребывания этих «умов» — «беззвездное небо и свет», где они 

barton Oaks Papers, 46 (1992), р. 59–68); более новую библиографию вопроса см. 
в работах  Баранова и Краусмюллера.

247  См.:  K¯[ª\ÒüYY®¯, «Being, seeming and becoming», р. 191–195 и указанные 
там источники и исследования.

248  Богосл., 355–363.



82 Лев Хиросфакт. Сочинения

воспевают Бога и наслаждаются Им.249 Правда, Лев говорит, что ангелы 
руководят народами и пребывают в служении,250 так что в поэме нет ос-
нований для обвинений  Арефы в полном упразднении ангельского слу-
жения. Возможно, в Богосл. Хиросфакт несколько скорректировал свои 
взгляды, а может быть, он и раньше писал нечто подобное, и Арефе не 
понравился этот спиритуализм: воззрение на чины бесплотных в духе 
Ареопагитик, где ангелы руководят людьми чисто духовно, путем све-
товых озарений, а не каких-то человекообразных явлений и разговоров 
в духе библейских историй, едва ли могло понравиться сторонникам 
агиографических рассказов о непосредственном явлении людям анге-
лов и святых и о прямом вмешательстве их в дела материального мира.

Любопытно также отметить другую параллель у нападок Арефы на 
Хиросфакта — с  Ювеналием, учеником или сподвижником знаменито-
го платоника XV века  Георгия Гемиста Плифона. Арефа, говоря о Льве 
и его единомышленниках, возмущается, что Хиросфакт создал «небо-
гоугодную фратрию».251  Георгий Схоларий (1400/5 – ок. 1472), будущий 
Константинопольский патриарх Геннадий, в письме к судье Мистры 
 Мануилу Раулю Исису, приговорившему Ювеналия к смерти, выража-
ет удовольствие казнью этого «отступника от благочестия». По словам 
Схолария, Ювеналий «из своих соотступников и друзей <…> составил 
свою фратрию, в которой пользовался авторитетом», тайно пропове-
довал эллинизм и «развратил многих».252 Большинство обвинений, ко-
торые Схоларий в своем письме предъявляет Ювеналию, он выдвигал 
и против Плифона, который был главой оппозиционного по отноше-
нию к Церкви и православию эллинистического движения той эпо-
хи. О том, что идеями Плифона были «заражены» многие в то время, 
писал и  Матфей Камариот.253 Таким образом, мы видим, что эллини-
стические — «языческие», по выражению православных полемистов — 
«фратрии» в том или ином виде существовали в Византии, можно 

249  Богосл., 675–680.
250  Богосл., 681–686.
251  Хиросф., с. <208>/254.
252  Русский перевод этого письма Схолария см.: И. П.  МЕДВЕДЕВ, «Генна-

дий Схоларий как идеолог “византийской инквизиции”», Античная древность 
и средние века, 33 (2002), с. 264–279.

253  Об истории Ювеналия и его возможных связей с Плифоном см.: МЕДВЕ-

ДЕВ, Византийский гуманизм, с. 44–54.



 Т. А. Сенина (монахиня Кассия). Лев Хиросфакт... 83

 сказать, на протяжении веков. Образованные любители эллинской фи-
лософии и культуры, такие как Лев Хиросфакт,  Иоанн Итал,  Плифон, 
собиравшие вокруг себя учеников и единомышленников и выражав-
шие взгляды, опасные для господствующего положения православной 
Церкви и более или менее расходящиеся с ее учением, встречали рез-
кий отпор, в первую очередь, со стороны церковного истэблишмента — 
архиереев и священников. 

Как отметил А. Гарция в своем обзоре проявлений эллинизма в Ви-
зантии, гуманизм там «имел разные формы: “школьный”, состоящий 
в переписывании и комментировании античных текстов; христиан-
ский, где античные тексты принимались ради их литературной и сти-
листической ценности, но на их содержание смотрели с осторожно-
стью; гуманизм в собственном смысле слова, “мирской”, доходивший 
до отхода от догмы, до нерелигиозности и даже до антирелигиозности, 
дерзкий и раскованный в своем преобразовании античности, глядящий 
с недоверием на официальное православие и порой вовлекающийся 
в политеизм».254 Согласно этой классификации, Лев Хиросфакт — вли-
ятельный придворный, как впоследствии и Плифон — является, конеч-
но, представителем «мирского» гуманизма и секулярной филосо фии.255 
Разумеется, нельзя поставить знак равенства между Хиросфактом 
и  Юве налием или Плифоном и даже между Хиросфактом и Италом — 
их степень увлечения эллинизмом и вес в обществе — и, соответственно, 
уровень идеологической опасности для православия — были разными. 
Однако все они являются звеньями той «золотой цепи» интеллектуа-
лов и философов, благодаря которой платонизм выживал и сохранялся 
в Византии на протяжении ее истории256 и был передан европейскому 
Возрождению.

Т. А.  Сенина (монахиня Кассия)
18.09.2017

254   A. G[¯òÅ[, «Visages de l’hellénisme dans le monde byzantin (VIe–
XIIe siècles)», Byzantion, 55.2 (1985), p. 470–471.

255   SZ¹ZX\\X¬YXª, Radical Platonism in Byzantium, р. 70.
256  См.: ibid., p. 49–92.



СТИХОТВОРЕНИЯ И ЭПИГРАММЫ1

АНАКРЕОНТИКА

1. Надгробные стихи дочери  Феоктисте2

 Фетида сереброногая,3 родителей радость,
Куда ты скрылась? Скажи мне, да, скажи, чадо!

Цветы девственные и божественные лилии,
Розу, нарцисс имея, как я остался с прахом?

Прежде цветущая, ты встретилась с гниением,  5
Красотой сияющая — с мрачною ночью.

1  При переводе я в большинстве случаев отдавала предпочтение передаче 
содержания произведений близко к оригиналу перед сохранением их метри-
ческой формы. Общий обзор их дат создания и содержания см. выше, с. 22–37. 

2  Перевод выполнен по изданию: Cinque poeti bizantini. Anacreontee dal Barber-
iniano greco 310, ed., introd., trad. e note di F.  CZääXY®YY[ (Alessandria, 2000), p. 66–70.

3  Ср.:  Гомер, Илиада, 1.538; Одиссея, 24.92. Фетида — морская нимфа, мать 
 Ахилла.

Ф. Чикколелла отметила для этого стихотворения и Стих. 2, 3, 4, 6 весьма 
много параллелей в словоупотреблении со  Григорием Богословом,  Нонном 
Панополитанским,  Аполлонием Родосским,  Феокритом,  Георгием Граммати-
ком,  Романом Сладкопевцем,  Плутархом, Орфическими гимнами и др., одна-
ко большинство их явны только при сличении греческих оригиналов, поэтому 
я их не указываю. С другой стороны, мне не кажется, что, если Лев употребляет 
в своей поэзии то или иное слово или словосочетание, то это всегда говорит 
о сознательном заимствовании — скорее, это просто свидетельство его общей 
образованности, знании языка и начитанности.



 Стихотворения и эпиграммы 85

Деву в длинной одежде,  Аид, ты держишь,4

Милой, благочестивейшей усладись, всеядный!

Высоко Обитающий, да соблюдешь Феоктисту
Танцующей5 в божественных тенистых6 рощах!   10

Бессмертные венцы да подашь в награду,
Да поставишь, Владыка, выше свода небесного!

Не откажи же блуждающим в ночи видениям
Отдать мою душу, беззаботно веселящаяся!7

Весна, бальзамом благоухающая, нардом8 и розой,           15
Как ты явилась дурно пахнущей? Скажи, почему так?

Имевший побег корицы, веточку — деву,
Вижу ее в земле совершенно сгнившую.9

4  Лев употребляет античное понятие Аида как места, куда уходят все умер-
шие. Хоть это понятие и отличается от христианской концепции рая и ада, оно 
было в ходу у византийцев на протяжении всего существования Империи, как 
можно судить, например, по сатирическим диалогам Тимарион (XII в.) и Маза-
рис (XV в.), герои которых попадают в царство мертвых и встречаются там со 
своими знакомыми. Ср. такое же употребления у Льва Философа в поэме Иов, 
или О беспечалии и терпении:  Лев Математик и Философ, Сочинения, пер. с греч., 
коммент., вступ. ст. Т. А.  СЕНИНОЙ (монахини Кассии) (СПб., 2017), с. 94, стк. 311.

5  Буквально: «водящей хороводы».
6  σκιόεις означает «тенистый», но, согласно GELex, может также означать 

«невещественный» — но не в духовном смысле, а по отношению к отражению 
в зеркале или сонному видению. Как отмечает издательница, выражение ἄλσος 
σκιόεν встречается у  Аполлония Родосского, однако у Льва употребление этого 
слова для описания рая выглядит несколько двусмысленно, поскольку христи-
анский рай это место, где сплошной свет и нет теней. Если же Хиросфакт имел 
в виду значение «невещественный», то двусмысленность тоже не снимается, учи-
тывая то, какую именно невещественность — призрачность, отсутствие реально-
го существования — подразумевает это слово.

7  Это уже обращение к дочери — просьба избавить от бессоницы.
8  Нард — пахучее растение, из чьих корней и стебля получали эфирное 

масло, которое с древности применялось как благовоние в парфюмерии и ме -
дицине.

9  Если это не просто метафора, то возможно — указание, что стихи написа-
ны уже спустя определенное время после смерти дочери.



86 Лев Хиросфакт. Сочинения

Язвят меня жала по суду10 всеми Начальствующего,
И потому по ночам я тайно лью слезы скорбные.             20

2. На свадьбу самодержца  Льва11

С гвоздя я снял
Лиру хорошо настроенную,12

Помыслив о деве сочной,13

В сладостном брачном чертоге.

Итак, сплетите все вместе венки    5
Воспойте стихи под звуки органа, юноши!

Погляди на шип розы,
Погляди на острие страсти;
Желай оросить пламя,
Зажечь влажное томление.    10

Украшенные лавром покои,14 розами оплетенные, 
Получи, владыка, и невесту в длинном платье!

Дайте мне понести розу,
Дайте мне сыграть на набле;15 
Позволь играть, как я люблю,    15
Позволь плясать, как мне хочется.

10  Или: «жала наказания».
11  Имеется в виду свадьба с  Зоей Зауциной (см. выше с. 24–25). Перевод вы-

полнен по изданию: Cinque poeti bizantini, ed.  CZääXY®YY[, p. 76–82. 
12  Буквально: «метко звучащую».
13  δροσερὰν κόρην. GELex дает для δροσερός также значение «нежный»; од-

нако более распространенные значения этого слова «свежий, сочный», а также 
«влажный». Похоже, Лев сознательно играет на этом: читатель может выбрать 
как более невинное, так и более эротичное значение. Κόρη может обозначать 
и девушку, и невесту, и молодую женщину, жену, — поэтому употребление это-
го слова тут весьма к месту, учитывая, что Зоя Зауцина в момент вступления 
в брак с императором уже давно не была девственницей.

14  Имеются в виду брачные покои.
15  Набла — род струнного инструмента.



 Стихотворения и эпиграммы 87

Прелестно поющая дева, золотой побег,
Прими эти песни под звуки кимвалов!

Узнай, как влечется влечение,
Узнай, как пламенеет любовь;16     20
Наслаждение наслаждений приняв,
Наслаждением воздай величайшим.17

Солнце,18 ты обрел светоносную супругу,
Посему ныне предлагаю песнь под звуки лиры!

Хочу, желаю водить хороводы,               25
Хочу вызвать рукоплескания,
Свадебную песнь воспевать,
Да всякий зрящий поет со мной.

Цветущая краса, кожи свежесть,
Блистает как жемчуг сияние тела!              30

Разумными воспою стихами 
Божественное изваянье19 мудрости,20

Ибо ныне над разумными мудрецами
Благодать21 снова насмехается.

16  ἔρως.
17  Эти две строки звучат весьма двусмысленно, поскольку самое распро-

страненное христианское значение слова χάρις — «благодать», а стк. 21 (χαρίτων 
χάριν λαβουσα) напоминает сказанное в Евангелии о Христе: «от полноты Его 
все мы приняли и благодать вместо благодати» (…ἐλάβοµεν καὶ χάριν αντὶ χά-
ριτος; Ин. 1:16). Ф.  Чикколелла отмечает, что сравнение супруги с Харитами — 
топос для эпиталамий. Однако здесь, очевидно, речь идет не о них, но имеет 
место довольно дерзкое переосмысление; издательница не заметила параллели 
с Евангелием.

18  Подразумевается император.
19  Или: «статуя», также «изображение».
20  Имеется в виду, видимо, император Лев.
21  Χάριτες. Возможен перевод «Хариты», и издательница так и переводит, от-

мечая параллель с одним стихотворением  Иоанна Грамматика. Однако Хирос-
факт, если и использует этот источник, совершенно очевидно вкладывает иной 
смысл, вновь давая новозаветную аллюзию: «Погублю мудрость мудрецов и раз-
ум разумных отвергну» (1 Кор. 1:19). Возможно, это намек, что строгость «ра-
зумных мудрецов» вроде патриарха  Евфимия, запрещавшего Льву брак с  Зоей, 
победила «благодать» — снисходительность к двум любящим.



88 Лев Хиросфакт. Сочинения

Прелестный как роза, с лицом белым как лилия,             35
Вот цветущий жених, предмет изумления!

Голову увенчав розами,
Бряцаю на лире  Орфея,22

Венками украшая23 владыку,
Потому что прекрасно чудо.    40

Весну, благоухающую мёдом, рассветную красу,
Свет необычайной радости явил ты всем! 

В руках держа розу,24

Неси на свое ложе,
Любовь,25 соединившись с тобой,    45
Пусть укротит законные желания.

Светлокудрая румяная дева, тебя провозгласили
Превзошедшей всех прекрасноресничных!26

Целый хоровод сладостный
Любящий пение обрел я ныне,    50
Потому и, ветви27 ликующие
Держа, я трясу волосами.

Прелестная  Пенелопа, звезда28 дома,
Чертог брачный осыпаю фиалками благоуханными!

Любовь,29 напрягая стрелы,    55
Желание, сопрягаясь с природой
Благодать подадут бутонам
Розовоперстной к деторождению.

22  Орфей — мифический герой-певец, талантливый музыкант.
23  Буквально: «забрасывая».
24  То есть невесту.
25  ὁ ἔρως.
26  То есть женщин.
27  Видимо, цветущие ветки каких-то растений.
28  Или: «краса, слава».
29  ὁ ἔρως.



 Стихотворения и эпиграммы 89

Войди, поднимись, рукоплещи, радуйся, хоровод,
В златом украшенные покои сопровождая!             60

У тебя есть пылающий колчан,
Порази же пылающими уколами,30

Да удовлетворишь свою душу,
Да усладишь всякую песню.

Стихами сладчайшими, сведущие мужи,              65
Сплетайте в рифму песни под топот ног!

Блаженных владычица, дитя,
Ты обладаешь красой  Харит;
Кто не удивляется тебе, 
У того каменное сердце.                70

3. Другое, на ту же свадьбу самодержца  Льва31

По всему Городу,32 граждане,
Да разольется людская радость,
Да раздастся свадебная песнь,
Да увенчается сочная дева!

Украшенные лавром покои, розами оплетенные,               5
Получи, владыка, и невесту в длинном платье!33

В отделанный златом дворец
Входит священная34 дева
Прекрасноресничная ныне,
Сплетенная с цветущим юношей.               10

30  Игра слов: τὰ κέντρα — «уколы; острия», но τό κέντρον может также обо-
значать пенис.

31  Перевод выполнен по изданию: Cinque poeti bizantini, ed.  CZääXY®YY[, 
p. 86–88. 

32  Имеется в виду  Константинополь.
33  Ср. предыдущую эпиталамию, стк. 11–12.
34  Или: «божественная».



90 Лев Хиросфакт. Сочинения

Прелестно поющая дева, золотая звезда,
Прими эти песни благородно звучащие!

Смотри, как все радуются,
Как сияет весна прекрасная,
На свадьбе избранного с превосходнейшей        15
Усердно звеня кимвалами.

Стихами сладчайшими, сведущие мужи,
Давайте же, исполняйте песни под топот ног!35

Лев, возжелав законным образом,
Принимает граждан на свадьбе,    20
Поэтому, о друзья, пришедши,
К брачному чертогу, наслаждайтесь.

Войди, радуйся, рукоплещи, сонм светловолосых 
                                                                             юношей,

Взойди хороводом в жилище, в серебряный 
                                                               брачный чертог!

Соединись с той, что подобна розе,   25
Ты,  Лев, держащий ее в объятиях;
Итак, мечи любовной страсти
Погрузи и сорви яблоки. 

Солнце, ты обрел светоносную супругу,36

Да произведешь звезды — детей прекрасно 
                                                                         увенчанных!          30

Позволь же мне, неся светильники    
Приятную песнь предложить,
Ведь нисколько не укорительно
Воспевать законные супружества.

35  Ср. предыдущую эпиталамию, стк. 65–66.
36  Ср. предыдущую эпиталамию, стк. 23.



 Стихотворения и эпиграммы 91

4. Стихи на баню при императорском дворе,
построенную самодержцем Львом37

Раздаются в Городе
Звуки музыки.38 Что это?
Пусть скажет тот, кто понял,
Пусть объяснит, если знает.

Император  Лев в трудах              5
Превзошел ум  Дедала:
Буду бряцать на певучей39 лире
В шумном хороводе.40

Разнаряженные граждане
Придите на зрелище,                10
Посмотрите на здания бань,
Музицируйте на инструментах!

Здание подобно своду небесному,
Камешками с позолоченным верхом
По кругу оно, смотри, увенчано,         15
И украшено ныне статуями.

Умом и мудростью славу стяжавший
Прекрасный и тяжелый труд завершает.

37  Перевод выполнен по изданию: Cinque poeti bizantini, ed.  CZääXY®YY[, 
p. 94–106. В примечаниях к переводу я ориентируюсь на статью P.  M[¬Ù[YZ¹X, 
«The Bath of Leo the Wise and the “Macedonian Renaissance” Revisited: Topogra-
phy, Iconography, Ceremonial, Ideology», Dumbarton Oaks Papers, 42 (1988), p. 97–118, 
а также на примечания Ф. Чикколеллы к изданию и итальянскому переводу 
текста; за подробностями и библиографией по теме можно обратиться к ста-
тьям Магдалино, упомянутым в прим. 81 на с. 26. 

38  Буквально: «мелодия музыкальных инструментов».
39  Или: «сладкогласной».
40  Стихотворение было написано ради торжественной церемонии открытия 

бань, где придворные исполняли некие церемониальные танцы под музыку (см. 
выше с. 27.



92 Лев Хиросфакт. Сочинения

При входе в двери тебя
Примет41 большая42 прихожая,    20
Где красотою блистает 
Чудо искусных рельефов.43

Там священных старцев
Созерцая изображения,
Ты вне себя от смятенья и ран44    25
Войн, возбуждающих гнев.

Сооруженье под куполом с золотой конхой
Между двух колоннад
Прелестных увидев, закроешь
Глаза свои, защищаясь от блеска.45   30

Вод горячих струи изливаются
Чистые даром. Город, приди сюда со мной!

Образ владыки земли46 особенно
Рассмотри на проконхе,47

Наружностью подобного розе,    35
В руках своих меч держащего.

Разбрасывает прелестные цветы
Императрица там же рядом,

41  Буквально: «скроет».
42  Или: «длинная». Речь идет о длинном зале или портике, возможно, иду-

щем вокруг центрального помещения.
43  Имеются в виду скульптурные рельефы, которыми были отделаны стены 

помещения.
44  Или: «трупов».
45  Далее (стк. 81–84) Лев говорит, что центральное помещение было «вось-

миконховым».  Магдалино предполагает, что здание было восьмиугольной фор-
мы, в центре под куполом находился теплый бассейн, вокруг которого распола-
гались отсеки в конхах, отделенные от центрального пространства колоннадой; 
в одной из конх был проход из портика, напротив — центральная апсида, в ко-
торой могла находиться парилка, а в остальных шести конхах могли распола-
гаться холодные бассейны.

46  То есть самого императора  Льва.
47  То есть на части свода перед конхой (имеется в виду, видимо: перед цен-

тральной апсидой).



 Стихотворения и эпиграммы 93

Сладчайшим своим лицом
Подобная свежей розе.                 40

Словом не описать красоту!
Братолюбивая, кто, нарисовав тебя,
Подобную пышному побегу,
Представил для созерцания?48

А после этого изображения                      45
Начертав рек образы 
С ликами грозными,49

Он написал метрические похвалы.

Божественные догматы напишите, юноши, 
От священных уст поток излился!50              50

Увидишь рыбную ловлю 
Удочкой, сетью и вершей,
На острове каждом далее
Приятную узришь трапезу.51

Необычайно приятно другое чудо,              55
Красивые ведь потоки мощные 

48  Из этого довольно туманного описания трудно понять, как именно были 
изображены император с женой. Согласно одной версии, император с мечом 
изображал мирскую власть, а императрица с цветами — христианское мило-
сердие. Согласно другой, император был изображен в виде бога  Океана с ме-
чом-трезубцем, а императрица в виде богини  Тефии — дочери  Урана и  Геи, 
сестры и жены Океана (отсюда эпитет «братолюбивая»), которая считалась бо-
гиней, дающей жизнь всему существующему; они с Океаном породили моря 
и реки, поэтому следующие строки (45–48) о реках могут быть связаны с этим 
образом. 

49  Возможно, это были символические (человекообразные) изображения 
четырех райских рек, описанных в Быт. 2:10–14. Эти реки также считались сим-
волами четырех евангелистов; ср. следующее примечание.

50  Можно предположить, что, если вышеупомянутые реки обозначали 
евангелистов, тут же были написаны какие-то изречения из Евангелия.

51  Видимо, из пойманных рыб. Рыбы в христианской экзегетике считались 
символами народов, «уловленных» апостолами в истинную веру.



94 Лев Хиросфакт. Сочинения

Разнообразный вид имеют,
Девичью являя прелесть.52

А дверей скрип с искусством
Издает музыкальную песнь,    60
И стихи гласят: «Слава,
Император, владыка властителей!»53

А вот у ног владыки
Средь зеленых побегов купается
Щебечущая песню птица,      65
Воркуя как прекрасная лира.54

Лживых слов болтовню отбросьте,
Ныне  Лев завладеет словесным искусством!

Течение бесконечных вод
Инструментам дает звучание    70
Тайно, без управляющего,
Императору похвалу сплетая.55

52  Может быть, речь идет о персонифицированном (в виде девушек — воз-
можно, наяд) изображении речных струй. А по мнению П.  Магдалино, это было 
изображение «Фонтана жизни» в виде девушки, что могло быть аллюзией на 
жену императора Льва  Зою (чье имя означает по-гречески «Жизнь»). 

53  Можно понять это описание двояко: либо такая надпись была помещена 
над входом, а двери были снабжены специальным механизмом и открывались 
с музыкальной трелью (так понимает Ф.  Чикколелла); либо двери открыва-
лись под музыку с пением данного славословия (такое истолкование предла-
гает  J. T¯ZYYZ¹¬, «Daedalus and the Nightingale: Art and Technology in the Myth 
of the Byzantine Court», в: Byzantine Court Culture from 829 to 1204, ed.  H. M[¬ªZ¯® 
(Washington, D.C., 1997), p. 226); последнее мне, однако, кажется не слишком 
правдоподобным. 

54  По мнению Магдалино, это  изображение императора (отличное от вы-
шеупомянутого на проконхе) находилось над дверями.

55  Речь идет еще о каких-то автоматах, производивших музыку под действи-
ем воды. Подобные автоматы изобрел еще в античности инженер и математик 
 Герон Александрийский (I в. н. э.); византийцы в IX–X вв., очевидно, широко 
их использовали. Об автоматах в Византии см.:  G. B¯®ÆÆ, «The Automata in the 
Byzantine “Throne of Solomon”», Speculum, 29/3 (1954), р. 474–487 (с приложением 
рисунков автоматов Герона); T¯ZYYZ¹¬, «Daedalus and the Nightingale», р. 222–230.



 Стихотворения и эпиграммы 95

Искусно ползет змея,
Лев рык испускает громкий,
Журавль же сапфироперистый,               75
Курлыча, тут веселится.56

Младое деревце рядом на ветках
Племя несет лирическое,
Сладкозвучно трещащее
Среди золотых листьев.57                  80

А посередине сверкает
В восьмиконховом зале вод
Горячее дыхание — разлив, 
Немало больных целящий.

Небесный свод, вращаясь, радуется тому, что  Лев             85
Созерцает неотвратимые нити судьбы светоносных.58

Страшное зрелище, друзья!
Дыханье грифона струю извергает
Сверкающую и устрашающую
Человеческую природу присутствующих.59             90

56  Вероятно, речь идет о фонтанах в виде этих зверей, которые двигались 
и издавали звуки благодаря течению воды.

57  Видимо, речь идет о золотом дереве с поющими птицами вроде того, что 
было поставлено во дворце  Магнавры при императоре  Феофиле: «золотое дере-
во, на котором сидели воробьи и искусно пели посредством некоего механизма, 
подводящего воздух по потайным каналам» (Хроника Симеона Магистра и Лого-
фета, пер.  А. Ю. ВИНОГРАДОВА, вступ. ст. и комм.  П. В. КУЗЕНКОВА (М., 2014), с. 167, 
гл. 130, 9).

58  Видимо, речь идет о куполе бани, где было изображено небо с созвездиями 
(см. выше с. 28). 

59  Речь идет, видимо, о фонтане в виде грифона (в мифологии — крылатое 
животное с львиным туловищем и орлиной головой, чьи изображения часто 
использовались в искусстве), который мог находиться посередине централь-
ного бассейна. Грифоны считались символом власти и вознесения от земли 
на небо — например,  Александр Македонский изображался возносящимся на 
небо на колеснице, запряженной грифонами (см.:  M[¬Ù[YZ¹X, «The Bath of Leo 
the Wise and the “Macedonian Renaissance”», p. 108–109).



96 Лев Хиросфакт. Сочинения

Благодатью60 обильного исцеления
Обладает красавица-баня,
Отвращая болезни от смертных,
Придавая им силу.

Капель горячей влаги     95
Даровых силу привлекая на помощь,
Обрети вновь вернувшуюся крепость,
Сохраняя молодость на долгое время.

Покровитель риторики достиг вершины,61

Прочь, ваятели неумелых речей! 

5. На августу  Елену, супругу  Константина Нового62

Цветок золотой, румяный, с душистыми волосами,
Прими эти песни девственных голосов!63

Я взял из моих покоев 
Лиру хорошо настроенную,
Помыслив о деве сочной,     5
В сладостном брачном чертоге.64

Искусно украшенные брачные покои и песни
Свадебные я вижу и рассыпаю розы!

Дайте мне понести розу,
Дайте мне сыграть на набле;65     10
Позволь плясать, как мне хочется,
Позволь играть, как мне хочется.66 

60  χάριν. Интересно такое употребление христианского понятия в чисто 
светском контексте.

61  Имеется в виду — искусства красноречия.
62  Перевод выполнен по изданию: Cinque poeti bizantini, ed.  CZääXY®YY[, 

p. 110–114.
63  Очевидно, свадебную песнь начинал петь хор девушек.
64  Стк. 4–6 = Стих. 2.2–3.
65  См. прим. 15 на с. 86.
66  Четверостишие почти идентично Стих. 2.13–16.



 Стихотворения и эпиграммы 97

Неувядающие венцы сплетайте все,
Воспойте стихи под звуки органа, юноши!67

Хочу, желаю водить хороводы,               15
Хочу сплетать песнопения,
Свадебную песнь воспевать,
Да всякий зрящий поет со мной.68

Войди, поднимись, рукоплещи, радуйся, хоровод,
В златом украшенные покои сопровождая!69             20

Сладостный я обрел ныне
Любящий пение здесь отряд,70

Потому и, ветви ликующие
Держа, я трясу волосами.71

Стихами сладчайшими, сведущие мужи,              25
Сплетайте в рифму песни под топот ног!72

Голову увенчав розами,
Сыграв на лире  Орфея,
Венками украшаю владыку,
Потому что прекрасен отпрыск.73               30

Благоуханными фиалками увенчайте невесту —
Прелестную  Елену ныне, радость родителей!

Погляди на шип розы,
Погляди на острие страсти;
Желай оросить пламя,                35
Зажечь влажное томление.74 

67  Строка идентична Стих. 2.6; ср. также предыдущую строку в обеих эпи -
таламиях.

68  Стк. 15, 17–18 = Стих. 2.25,27–28.
69  Стк. 19–20 = Стих. 2.59–60.
70  Ср. Стих. 2.49–50.
71  Стк. 23–24 = Стих. 2.51–52.
72  Стк. 25–26 = Стих. 2.65–66.
73  Четверостишье почти идентично Стих. 2.37–40.
74  Четверостишие идентично Стих. 2.7–10.



98 Лев Хиросфакт. Сочинения

Чертоги брачные серебряные, розами оплетенные, 
Получи, владыка, и невесту в длинном платье!75

Узнай, как влечется влечение,
Узнай, как пламенеет любовь;    40
Наслаждение наслаждений приняв,
Наслаждением воздай сладчайшим.76

Солнце, ты обрел светоносную супругу,
Посему ныне я предлагаю песнь под звуки лиры!77

Взяв же нежную деву,     45
Неси на свое ложе,
Любовь, соединившись с тобой,  
Научит законным желаниям.78

Прелестно поющая дева, пестрый цветок,
Я подношу песни под звуки кимвалов, прими их!79            50

Ты носишь пылающее естество,
Рази же пылкой любовью,
Да усладишь свою душу,
Да всякую песнь исполнишь радости.80

Свет необычайной радости явил ты всем,   55
Весну, благоухающую мёдом, рассветную красу!81

Эрос, напрягая стрелы, 
Желание, сопрягаясь с природой,
Благодать подадут бутонам
Розовоперстной к деторождению.82   60

75  Стк. 38 = Стих. 2.12.
76  Четверостишие, кроме последнего слова, идентично Стих. 2.19–21 (см. 

также прим. 17 на с. 86).
77  Стк. 43–44 = Стих. 2.23–24.
78  Стк. 46–48 идентичны, кроме одного слова, Стих. 2.44–46.
79  Стк. 49–50 частично совпадают со Стих. 2.17–18.
80  Стк. 51–54 частично совпадают со Стих. 2.61–64.
81  Стк. 55–56 = Стих. 2.41–42, только здесь строки переставлены местами.
82  Стк. 57–60 = Стих. 2.55–58.



 Стихотворения и эпиграммы 99

Светловолосое дитя со свежим дыханием, явно
Ты превзошла всех прекрасноресничных!83

Блаженных дитя родителей,
Ты обладаешь красой  Харит;
Кто не удивляется тебе,                   65
У того каменное сердце.84

Прелестный как роза, с лицом белым как лилия,85 
Цветущий86 жених  Константин блистает!

ЯМБЫ 

6. На горячие источники в  Пифиях87

Ты хочешь слышать, август
Прекрасный88  Константин,
О горячих природных89 потоках:
Как и откуда больным всем
Они изливают явно                  5
Бесплатное дарование

83  Стк. 62 = Стих. 2.48.
84  Стк. 63–66 идентичны, кроме одного слова, Стих. 2.67–70.
85  Стк. 67 = Стих. 2.35.
86  Или: «приходящий в цветущий возраст».
87  Перевод выполнен по изданию:  C. G[YY[åXÆÆZ, «L’anacreontica De thermis 

di Leone Magistro», Accademia nazionale dei Lincei, Bollettino dei classici, 3rd series, 11 
(1990), p. 86–89. Существует русский перевод, выполненный  Ю. Ф. Шульцем по 
другой рукописи, несколько отличающейся от данного текста, поскольку сделан 
по более ранней версии стихотворения): Памятники поздней античной поэзии 
и прозы II–V века, отв. ред.  М. Е. ГРАБАРЬ-ПАССЕК (М., 1964), с. 109–114; поэма там 
приписана  Павлу Силенциарию — ошибочная атрибуция (см.: G[YY[åXÆÆZ, 
«L’anacreontica De thermis», р. 80). Шульц перевел поэму с соблюдением ее раз-
мера — семисложника. Здесь я здесь даю перевод более близкий к тексту. 

Лев описывает источники воды с разными свойствами, о чем, очевидно, 
вычитал в книгах, но во многих случаях мне не удалось провести литературных 
параллелей.

88  Дословно: «наилучший».
89  Буквально: «не искусственных».



100 Лев Хиросфакт. Сочинения

И любезное наслаждение?
Так я расскажу об этом,
Научу, поведав об этом,
Насколько понимают мудрые,   10
Насколько наставляет природа
И опыт судить позволяет.
Прими же мои разъясненья.
Пещеры под землею 
Есть узкие, как думают,     15
И там вода со встречной,
Сливаясь, утесняется
И жар из-за давления 
Терпеть уже не в силах.
А вот другие говорят,    20
Что где-то серы залежи
Во глубине земли есть,
А вóды по соседству,
Встречаясь с сильным жаром, 
Наверх спешат во множестве,   25
Внизу ведь быть им тяжко.90

Так объясняют мудрые,
Из мудрецов всех лучшие.
С чем согласишься? С первым?
Но не приемлю этого,    30
Я со вторым согласен.
Ведь запах есть, как знаешь:
Струясь, он, удушающий,91

Свидетельствует ясно.
Вот так пришел ко всем нам   35
Поток горячий клокочущий —
Гиппократ неодушевленный,
Без искусства  Галена.92

90  Это мнение излагает, например,  Витрувий, Десять книг об архитектуре, 
пер.  Ф. А. ПЕТРОВСКОГО (М., 2005), с. 142, кн. VIII, гл. II.9, III.1.

91  Имеется в виду запах серы.
92  То есть источник — неодушевленный врач, целящий без всякого врачеб-

ного искусства.



 Стихотворения и эпиграммы 101

Подтверждают это и острова,
Огонь вверх извергающие              40
Ревущий со многим шумом
И с сильным движением.
Знают такие явления
 Титания Мидийская,93

Персидская  Ситтака94               45
И  Лидия,95 богатая
Золотоносной землей.
От  Геракловых Столпов96 
Вдали это чаще бывает,97

А также на Питекусах98      50
И на острове  Липари99

93  Τιτανία Μηδίας. Мне не удалось установить, о каком городе речь.  Ми-
дия — древнее восточное государство, а также древняя этногеографическая об-
ласть на западе Ирана, от р. Аракс и гор Эльбурус на севере до границ Персиды 
(Фарса) на юге и от гор Загроса на западе до пустыни Деште-Кевир на востоке. 
Мидийское царство существовало в 670–550 до н. э. Возможно, Титания была 
городом, связанным с мифом о  Медее: жители Мидии, сначала называвшиеся 
арийцами, позже стали зваться мидянами в память о  Меде, сыне Медеи от  Эгея. 
Медея была дочерью колхидского царя  Ээта и океаниды  Идии, т. е. происходи-
ла от титаниды (океаниды были дочерьми титана  Океана).

94  Ситтака — персидский город, находившийся на реке Тигр по пути из Ва-
вилона в  Сузы.

95  Историческая область, занимавшая середину западного берега Малой 
Азии.

96  Геракловы Столпы — античное название высот, обрамляющих вход в Ги-
бралтарский пролив: это Гибралтарская скала и гора Джебель-Муса в Марокко, 
либо гора Абила рядом с Сеутой. Согласно греческим мифам,  Геракл во время 
путешествия запад для похищения коров великана  Гериона (в чем состоял один 
из его двенадцати подвигов) отметил самую дальнюю точку своего маршрута. 
Эта точка служила границей для мореплавателей в античную эпоху, поэтому 
в переносном смысле «геркулесовы столбы» — это край света, предел мира.

97  То есть в южных странах.
98   Питекуссы, «Обезьяньи острова» (современные Искья и Прочида) — вул-

канические острова в Тирренском море возле Неаполитанского залива (Ита-
лия). Питекуссой назывался также город на одноименном острове.

99  Вулканический остров в Тирренском море, в 44 километрах к северу от 
 Сицилии (Италия).



102 Лев Хиросфакт. Сочинения

Зловещее бывает дыханье.100

В ночи сияя ослепительно,
Шлет оно камни серные
С великим шумом и грохотом,   55
И всё это видеть можно. 
Вот каковы те немногие,
Что прочих сильней и больше,101

О, дитя всепремудрого102

И похвала всего рода.    60
А есть источник, забвенье дающий,
Опьяненье наводит другой,
Третий же изливает масло,
А иной молоко предлагает.103

И где-то бежит источник —    65
Средство для птиц болящих,
А где-то вина жаждущим

100  Речь, судя по следующему четверостишью, идет не о серном удушливом 
запахе, бывающем в местах с вулканической активностью, а непосредственно 
о выбросах из жерла вулкана. С движением «пневмы» в недрах земли и ее про-
рывами наружу связывал землетрясения и извержения  Аристотель (Метеороло-
гика, 366a–368b).

101  Видимо, имеются в виду вулканы.
102  То есть  Льва VI, которого прозывали Мудрым.
103  Здесь может быть аллюзия на описанный  Аполлонием Родосским 

(Аргонавтика, 3.219–227) дворец колхидского царя  Ээта, где  Гефест, бог огня 
и кузнечного дела, во дворе вывел четыре источника: «Тек один молоком, вто-
рой — виноградного влагой, / Третий маслом бежал благовонным, ручей же 
четвертый / Лился водой» (пер.  Н. А. Чистяковой). Впрочем, стк. 61 говорит, 
скорее, о  Лете — мифической реке забвения в подземном мире, чем о водяном 
ключе из Аргонавтики. С другой стороны, о двух источниках, которые «похожи 
на женские груди, и из них льется вода, похожая на молоко», пишет  Павсаний 
(Описание Эллады, пер.  С. П. КОНДРАТЬЕВА (М., 2002), кн. IX, 34.3). У него же есть 
упоминание об источнике  Мидаса в  Анкире (совр. Анкара, Турция): «говорят, 
что Мидас подмешал в него вина, чтобы поймать  Силена» (Там же, кн. I, 4.5). Об 
источниках, «вода которых подходит для питья не хуже вина», упоминает Афи-
ней, Пир мудрецов, кн. I–VIII, пер.  Н. Т. ГОЛИНКЕВИЧ (М., 2003) кн. II, 17. Павсаний 
рассказывает о некоем источнике с «водой забвения», которая заставляет чело-
века «забыть о всех бывших у него до тех пор заботах и волнениях»; этот источ-
ник находился в пещере  Трофония в  Лебадии (Беотия), где был оракул (Там же, 
кн. IX, 39.4). Трудно сказать, какие именно источники имеет в виду Хиросфакт.



 Стихотворения и эпиграммы 103

Ненавистна бывает вода.104

А где-то посреди моря
Источник поглощается с шумом,    70
И извергается из расселин
Предсказывающий дух где-то.105

Асфальт106 же земля другая 
Как изводит? Что это такое?
О чудо чудес, о диво!     75
Мутнеет источник от ругани,
От похвалы же сверкает.
Один, говорят, источник

104  Речь идет о  Клиторском источнике в  Аркадии, о котором, в числе про-
чих, говорит  Афиней (Пир мудрецов, кн. II, 19). 

105  Вероятно, намек на дельфийский оракул: его жрица  Пифия пророче-
ствовала, вдыхая дурманящие пары, выходившие из расселины в скале. Г. П. Хо-
мизури, основываясь на переводе  Ю. Ф. Шульца, считает, что эти две строки 
связаны с предыдущими двумя и говорят о «строении океанического дна — 
в данном случае о наличии источников на дне моря» (см.:  Г. П. ХОМИЗУРИ, 
Геотектоническая мысль в античности (М., 2002)). Поэму о банях он, вслед за 
Шульцем, приписывает  Павлу Силенциарию; очевидно, Хомизури неизвестна 
публикация текста и исследование К.  Галавотти. Конечно, χάσµα может озна-
чать как расселину, так и морскую пучину; однако наречие που, повторяющееся 
в каждом из двустиший, указывает, скорее, на то, что речь идет о двух разных 
местах. К тому же Филострат, с мнением которого Хомизури связывает эти стро-
ки, ничего не говорит о предсказаниях, он лишь пытается объяснить причину 
океанских приливов и пишет, излагая это как мнение  Аполлония Тианского: 
«Океан колеблем подводными вздохами из многих расселин, кои находятся 
в океанском дне и в окружающей суше, — потому-то воды вздымаются и втяги-
ваются — совершенно как при дыхании, когда выдохи чередуются со вдохами» 
( Флавий Филострат, Жизнь Аполлония Тианского, изд. подг.  Е. Г. РАБИНОВИЧ (М., 
1985), c. 96, кн. V, 2).

106  «Горную смолу», или асфальт, использовали в строительстве с древности. 
 Витрувий (Десять книг об архитектуре, с. 144–145, кн. VIII, гл. III.8–9) рассказыва-
ет об озерах, извергающих эту смолу благодаря воде источников, проходящих 
через каменоломни. Слово ἄσφαλτος также может обозначать нефть. Геродот 
рассказывает, что лично видел, как на острове Закинф из одного озера добывали 
смолу, которая «имеет запах асфальта» ( Геродот, История, пер. и прим. Г. А. СТРА -

ТАНОВСКОГО (М., 2005), кн. IV.195).  Страбон сообщает об «источниках теплой воды 
и асфальта» возле города Аполлонии и об источниках асфальта в районе реки 
 Евфрат (Страбон, География в 17 книгах, пер., ст. и комм.  Г. А. СТРАТАНОВСКОГО (М., 
1964), кн. VII, 5.8, кн. XVI, 1.15).



104 Лев Хиросфакт. Сочинения

Обман107 откроет скрытый;
Другой же очищает     80
Застой соков, болтают;
А третий телу слабому108

Даст крепость, говорят.109

И горькой воду делает
Свет солнца обжигающего,    85
А ночь способна усладить
Притягивая сладость.
Ключа иного счастье — 
Вниз вещество всё легкое
Тащить, ну, а тяжелое     90
Нести вверх, словно пену. 
Другой же где-то малый ток,
Ушибы от падений
И переломы костные
Заращивая, лечит.     95
Коль хочешь, я прибавлю,
Божественного рода отпрыск,
Трипорфировое воцарение!110

Есть, говорят, водица —
Сосуд ею наполнив,     100
Оставишь если на ночь,
Найдешь ее замерзшей.
Есть, пишут, и другая —
Ты, пить ее склонившись,
Узришь, что вглубь она бежит  105
Как в лоно земли-матери.
А есть поток — о чудо! —

107  Или: «коварство, хитрость; ловушки».
108  Буквально: «рыхлое».
109  Павсаний и Страбон не раз сообщают в своих сочинениях о различных 

целебных источниках, но без конкретных уточнений, от каких именно недугов 
они помогают.

110  Буквально: «возведение на престол». Возможно, имеется в виду то, что 
юный  Константин VII был третьим императором вместе с царствовавшими тог-
да  Львом VI и его братом  Александром.



 Стихотворения и эпиграммы 105

Который, что б ни принял,
Всё превращает в камень
В теченье дней немногих.111     110
Ключ, говорят другие,
Есть, мало вод дающий,
А соберутся толпы — он
Поток дает обильный.
А где-то, утверждают, есть     115
Другой: зима приходит —
Он весь пересыхает,
А летом льет потоком.
И об ином услышь: он 
Льет щелочную воду,     120
Чтоб в мыле не нуждались
Пришедшие в нем мыться.112

Есть озеро горячее, 
Не пьют там звери воду,
Ведь пахнет она гноем,     125
Какой-то гнилью мутной.
Растет, как говорят, там113 
Обильно черный тополь:

111  О воде, которая превращает в камень опущенное в нее растение, пишет 
 Страбон (География, кн. V, 4.13).

112  Щелочные соли входят в состав мыла, поэтому щелочной раствор обла-
дает моющим действием. 

113  ἐκεῖ. Переход нелогичный. Значение, скорее — «где-то». Имеется 
в виду — у реки  Эридан, где, согласно мифу, утонул сын  Гелиоса  Фаэтон: не 
справившись с колесницей отца, которую выпросил у него прокатиться, он об-
горел и упал вниз. Сестры Фаэтона долго оплакивали у реки его гибель и в кон-
це концов превратились в тополя, с чьих веток капали в реку янтарные слезы. 
Эту легенду рассказывает  Овидий (Метаморфозы, II.1–366).

Античные историки помещали Эридан в разные места.  Геродот сообщает, 
что «не верит в существование реки, называемой у варваров Эриданом, кото-
рая впадает в Северное море, откуда, по рассказам, привозят янтарь. <…> Ведь 
само название Эридан оказывается эллинским, а не варварским и придумано 
каким-нибудь поэтом» (Геродот, История, кн. III.115). Полибий отождествлял 
реку Эридан с рекой  Пад ( Полибий, Всеобщая история, пер. и комм. Ф. Г. МИ-

ЩЕНКО; вступ. ст.  А. В. КОРОЛЕНКОВА (М., 2004), кн. II.16) — современная р. По на 
севере Италии.



106 Лев Хиросфакт. Сочинения

Янтарь дают деревья,
По виду схожий с златом.    130
Рождается он прежде
Как клейкая114 слезинка,
Потом же камнем падает.
О, как металл сей странен!
Ну, расскажу и прочее,    135
О светоч златовидный,
О ты, Синклита слава!
В каком-то месте водоем
Есть круглый, очень малый;
Коль ты захочешь мыться,    140
Окажется он полным,
До полусотни человек
Он дочиста отмоет.
А если ж кто в нем больше
Людей захочет вымыть,    145
Рывком он извергает прочь
Пришедших насладиться.115

Дым выползает из скалы,
Внутри огонь116 скрывая,
Который явно ты зажжешь,    150
Лишь только капнешь масла.
Скала ж другая малая
Сама огнь возжигает;
Елеем туда брызнув,
Совсем погасишь пламя.    155
И об иной есть запись:
Та при разгаре лета
Огнь из пещеры мечет,
Зато зимой льет воду.
Есть речка, в коей камни    160
Пылают будто факел:

114  Или: «вязкая».
115  Дословно: «бездумно наслаждавшихся».
116  Буквально: «то, что жжет / зажигает / обжигает».



 Стихотворения и эпиграммы 107

Их охлаждая веером,
Ты жар умеришь этот,
А если брызнешь кровью,
Огонь весь станет дымом.     165
А из другой пещеры 
Огонь с водою рвется,
Являя четырех смесь
Враждебных так стихий.117

Не сосчитать явления природы    170
Которые вот так Владыка всех
Производя, устраивая, направляя,
Сплетая, смешивая, как Сам знает,
Природу побуждает мудрых
Ко изумлению и почитанью118    175
Всё то Создавшего, Творца
Во славу, чадо наилучшее!
Его зови своим ты Богом,
Его ты сердцем представляй,119

Не формируя вовсе облика,120    180
Коль ошибиться не желаешь.121

Он — Дух непостижимый,
Нежданное Он чудо,
Деянье неизменное,
Опора непозыблемая,     185
Свет тáинственный безначальный,
Невыразим, воспринимаем духом,
Несет Он космос и живое всё
В круговращении премудром
И промышляет справедливо.    190
Итак, одно я сам постиг,

117  То есть земли, огня, воздуха и воды, которые древние считали основными 
элементами-«стихиями», из которых состоит вся материя. 

118  Или: «служению», λατρείαν.
119  φαντάζου.
120  Буквально: «никакого облика/образа» (µηδὲν εἶδος).
121  Об этом четверостишии см. выше, с. 31.



108 Лев Хиросфакт. Сочинения

Другое ж проясняют книги,
А третье мне доставил опыт.
И подтверждение, конечно,
Незримым — видимые вещи,   195
А малые — для величайших.122

Рассматривая чудеса сих,
Я знаю, большего возжаждешь —
Природы Тройственного Света,
А возжелав, тогда и взыщешь,   200
Ища при этом обоженья
Через причастье наилучшего,
Прежде всех руку простирая
Тем, кто в печалях пребывает,
Кто от обмана пострадал,    205
От зависти подвергся бедам,123

Спасая, защищая, сохраняя,
Прекрасность твоего отца 
Для наслажденья подавая
Им скоро, о владыка мира,    210
О, августейший  Константин!

122  То есть видимые и малые вещи служат подтверждением для невидимых 
и величайших: невидимая божественная реальность постигается через созер-
цание видимых вещей. Ср. у  Дионисия Ареопагита, О небесной иерархии, 2.2; 
О божественных именах, 1.5–8.

123  Лев, очевидно, намекает на самого себя.



 Стихотворения и эпиграммы 109

ЭПИГРАММЫ

7. На  Льва Философа124

Высь умозрения, познаний глубина,
Ум,125 широта речей, труд, прямодушие126 
Скорбят, рыдают, ведь уж в жизни более
Не видят ныне Льва — о, какова потеря!

8. На патриарха  Фотия, который во святых127

Кто за ничто счел щедрые дары природы,
Высокомерие кто крайним вздором счел? 
С младенчества простившись со всем худшим, 
Кто возлюбил чужих больше родных?
В душе великой он имел алтарь сочувствия,    5
Пиявку же богатства состраданьем удавил.
Кто, всё свое дыханье отдавая Богу, 
Познанья высотой и широтой речей
По кругу устремился к созерцанию?128 —
То пастыреначальник Церкви Фотий,    10
Златоязычный сладкоустый старец,
Чьим телом обладает гроб,129 а духом — небо.

124  Перевод выполнен по изданию: П.  ЛЕМЕРЛЬ, Первый византийский гума-
низм. Замечания и заметки об образовании и культуре в Византии от начала до 
Х века (СПб., 2012), с. 257 =  KXYZ[\, p. 132. Впервые перевод был опубликован 
в книге: Лев Математик и Философ, Сочинения, с. 13.

125  Или: «рассудительность», φρόνησις.
126  Или: «простота; честность».
127  Перевод выполнен по изданию: KXYZ[\, p. 130. Размер двенадцатислож-

ника не везде удалось соблюсти при переводе. 
128  Возможная аллюзия на «круговое движение души», которым она устрем-

ляется к Богу, о котором говорит Дионисий  Ареопагит (О божественных именах, 
4.9).

129  Дословно: «могила».



110 Лев Хиросфакт. Сочинения

9. На патриарха  Стефана130

Кто славу как бесславье нес, о друг мой?
Кто в простоте жил и с любовью к нищим,
Смиренный нравом, по характеру кротчайший, 
С очами долу и умеренный в речах?
Кто для Писаний распахнул скрижали сердца, 5
А жизненные силы, умертвив, смирил?131

Себя судя, не осуждал он ближних,
Судью склонил он, предвосхитив суд,132

Сей патриарх Стефан, достойный имени,133

Одетый134 умопостигаемой порфирой,   10
Чье тело носит гроб,135 а душу — свод небес,
О ком и камни плачут, и стенает Город:136

С родными братьями, стоящими у власти,137

Ведь пятикратно он прожил пять лет.138

Но радуются с ним спасенных хороводы,   15
Ведь видит он тройной единый свет Владыки.139

130  Перевод выполнен по изданию:  KXYZ[\, p. 131. 
131  Буквально: «укротил, умертвив». 
132  Аллюзия на Мф. 7:1, Лк. 6:37 и 1 Кор. 11:31.
133  Στέφανος означает «венец; победный венок; награда, слава».
134  Буквально: «окрашенный в пурпур».
135  Дословно: «могила».
136   Константинополь.
137  Имеются в виду император  Лев VI и его соправитель  Александр; оба они 

были коронованы еще при жизни отца.
138  Стефан родился 18 декабря 867 г.; таким образом, в момент смерти ему 

действительно было 25 лет.
139  То есть свет единого в Троице Бога.



 Стихотворения и эпиграммы 111

10. На Митрофана, 
святейшего архиепископа Смирнского140

Ныне и в будущем я похвалю в речах
 Митрофана, явившего жития свет:
Внешним видом своим и поступью кроткой
Церковь он приводил в восхищение, 
Благочестивый нрав и смиренное сердце   5
Имел, отвергая душевную дерзость,
Зверя-гнев высокомерный и спесивый
Низвергая и отгоняя кратким словом.
Он — слов и исследований бездонное
Море иль источник ежедневно новый,    10
Своевременно судящий, порождая
К соединению и разделенью речи,
И деяньями,141 и речью непорочный
И наставник в сокровеннейшей молитве,
Пламенный удела Божия142 водитель,    15
Красоты премудрости, высшего света 
Полный, худшего природу изнурил он. 
Ни забвенья мрак, ни зависть, ни могила
Его не скроют, пока пребывает небо.143

140  Перевод выполнен по изданию:  S. G. M®¯ä[ÆZ, «Inno anacriontico alla 
SS. Trinità di Metrofane arcivescovo di Smirne», Byzantinische Zeitschrift, 30 (1929–
1930), р. 60. 

141  Буквально: «жизнедеятельностью».
142  Буквально: «поселения, колонии», то есть христиан.
143  Буквально: «не скроют и не угасят, пока небо не пострадает от чего-

либо», — т. е. никогда (см. выше с. 36). 



112 Лев Хиросфакт. Сочинения

11. На икону Пресвятой Богородицы, 
держащей Христа144

Едино от Трех Ты носишь, Едино из двух,145

Без отца во времени, Матерь, в дольних,
Чтобы без матери вне времени в вышних
От Ума-Отца рождаемого простого146 Слова
Составной образ147 мы Тобой объяснили.148

144  Перевод выполнен по изданию:  KXYZ[\, p. 131. 
Уточнение «держащей Христа» оправдано, поскольку в Византии было рас-

пространено также изображение Богоматери-Оранты, с воздетыми руками 
и без Младенца. Такое мозаичное изображение можно увидеть, например, 
в Киевском храме  Св. Софии. 

145  То есть Бога-Сына, Одну из ипостасей Троицы, и при этом воплотивше-
гося Богочеловека, состоящего из двух природ. Хотя и «ипостась», и «природа/
естество» в греческом женского рода, Лев дважды употребляет средний род: τὸ 
τῶν τριῶν ἓν и ἓν ἐκ δύο, — по-видимому, нарочно абстрагируясь как можно 
больше от мужского или женского рода, желая показать, что Божество пола не 
имеет и вообще запредельно всем нашим земным понятиям (что особенно ярко 
выражено у Дионисия  Ареопагита в трактате О божественных именах, и сам Лев 
посвящает этому много места в Богосл.). О возможных иконоборческих коннота-
циях выражения ἐκ δύο см. выше, с. 67.

146  То есть не состоящего из частей.
147  τρόπον. Имеется в виду образ действие и образ существования Христа 

как Бога и человека одновременно. Ср. τῆς ὑπάρξεως τρόπος в Богосл., 953; см. 
прим. 511 на с. 175.

148  То есть тот факт, что Христос состоит из божества и человечества объяс-
няется Его рождением по плоти от Богоматери, что мы и видим на иконе. 



ПОЭМА 
«ТЫСЯЧЕСТИШНОЕ БОГОСЛОВИЕ»1

Стихи о богословии, 
правильные ямбические триметры, 

разделенные по тридцать, с таким акростихом: 
Льва магистра, анфипата, патрикия труд2

Пролог

Если ты сведущ в ученых суждениях,
Взяв меня3 в руки, в глубины познания
<…………………………………………>.4

Если же вдруг ты в науках неопытен,
То, в чем не сведущ,5 оставь друзьям знающим.6

1  Перевод выполнен по editio princeps: Leon Magistros Choirosphaktes, Chilios-
tichos Theologia, hg. I.  V[\\Z\ (Berlin—New York, 2002), S. 69–153. 

Поэма написана двенадцатисложником, но этот размер не везде удалось со-
блюсти при переводе, по причине сложного богословского содержания поэмы, 
которое предпочтительнее передавать ближе к тексту.

Знаком * отмечены литературные параллели, указанные издателем текста. 
В большинстве случаев я привожу эти параллели в русском переводе; в случаях, 
когда не указано издание с русским переводом, перевод сделан мной. Цитаты из 
Библии я также даю в своем переводе.

2  Λέοντος µαγίστρου ἀνθυπάτου πατρικίου πόνηµα. Эта фраза составляется 
из первых букв первых строк каждой из сорока глав поэмы. 

3  Обращение от лица самой поэмы.
4  Так здесь и далее обозначены утраченные строки поэмы. Они не входят 

в общий счет строк.
5  Буквально: «то, чего не разумеешь».
6  Ср.: *AG, IX, 583.1–2, Аноним на «Историю» Фукидида: «Друг, если ты про-

свещен, то возьми меня в руки, но если / С музами ты незнаком, прочь мои 



114 Лев Хиросфакт. Сочинения

Четверокнижие7 Сущность Трисветную8  5
Хвалит и чтит красноречьем ритмическим, 
Мыслей9 сплетенья премудро используя,
Ум раскрывая10 к научным познаниям.

1.

Служи, посвященный,11 единому12 Богу   {Λ}13

Трисветну, единственной первопричине,  10
Сиянью всеславному и досточтимому,
Сущему14 в тождестве15 и всемогущему, 
Знаньем безмерным владеет Кто сущностно,
И не нуждается вовсе Кто в будущем,16

Сущностей умных17 держащему логосы,18  15

книги отбрось» (пер.  Ю. Шульца в: Эпиграммы греческой Антологии, под ред. 
и с комм. М.  ГАСПАРОВА и Ю. ШУЛЬЦА, вступ. ст. М. ГАСПАРОВА (М., 1999), с. 354).

7   Слово τετραδέλτος указывает на то, что поэма была разделена не только 
на главы по 30 стихов, но еще и на четыре части. Возможно, это также аллюзия 
на четыре Евангелия.

8   То есть Святую Троицу.
9   Буквально: «рассуждений, размышлений».
10  Буквально: «располагая».
11  «Мист, посвященный в таинства»; здесь подразумевается христианин.
12  Дословно: «единому по природе».
13  Здесь и далее таким образом указываются буквы греческого акростиха.
14  Буквально: «сохраняющемуся».
15  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Оно [божественное сияние] <…> пребыва-

ет внутри себя прочно и неколебимо утвержденным в неподвижном тождестве 
и воссиявает для восклоняющихся к нему подобающим образом» (О небесной ие-
рархии, 1.2, пер.  Г. М. Прохорова в: Дион. Ар., Соч., с. 41 = *Corp. Dion., II, р. 8.7–9); 
«Бог пребывает Сам в Себе и неизменно укреплен и сверхутвержден в непод-
вижном тождестве» (О божественных именах, 9.8, в: *Corp. Dion., I, р. 212.17–18). 

16  Имеется в виду: не нуждается в наступлении будущего, чтобы знать его.
17  Дословно: «умопостигаемых». Под умопостигаемыми сущностями здесь, 

видимо, следует понимать ангельские силы, ср.: Дионисий Ареопагит, О небес-
ной иерархии, 2 (Дион. Ар., Соч., с. 47 след.).

18  Логосы сущих, согласно Дионисию Ареопагиту и  Максиму Исповеднику, 
это «благие воления Божии», в соответствии с которыми все сущие получили 
бытие и природные свойства; см. прим. 533 к стк. 991–992. 



 Поэма «Тысячестишное богословие» 115

Зрящему образы действия19 познанных,20

Всё содержащему и всё творящему.21

Он невещественную световидную 
Сущность главой мира ставит, водителем;22 
Он, ни на образ не глядя, ни в схему,    20
Образ природе дает, формируя ту.23 
Нет в Нем ни двойственности духовных сущих,24

Нет никакой тройственности тел,25

Он не причастен четверице текучей,26

Пребывает за пределами пяти чувств,    25
Не испытывая движений шестерки,27

19  τοὺς τρόπους. «Образ/способ действия» или «тропос (существования)» — 
важный богословский термин, который применительно к сотворенной природе 
обозначает ее бытие в индивидууме (ипостаси). См.: В. М.  ЛУРЬЕ, История визан-
тийской философии. Формативный период (СПб., 2006), с. 351–366.

20  Возможно, аллюзия на слова апостола  Павла: «сейчас я знаю отчасти, 
а тогда познáю подобно тому, я познан» (1 Кор. 13:12). 

21  Ср. у  Григория Богослова: «Ибо вселенная как могла бы составиться и сто-
ять, если бы не Бог всё осуществлял и содержал?» (*Слово 28, 6, в: Григ. Богосл., 
Твор., Ι, с. 335).

22  Буквально: «для руководства». Под «световидной сущностью», очевидно, 
имеются в виду ангелы, через иерархию которых, согласно Дионисию  Ареопа-
гиту, Бог руководит миром (см.: О небесной иерархии, 9.1–2, в: Дион. Ар., Соч., 
с. 134–137).

23  Отрицание платоновского положения, что Демиург творит чувственный 
космос, взирая умопостигаемый образец (см.:  Платон, Тимей, 28с–30с = Платон, 
Соч., III, с. 432–434).

24  Духовные существа (ангелы и демоны) двойственны, имея умную приро-
ду и занимая некое место в пространстве, хотя и не имеют видимой формы, 
поскольку полностью неописуем и неограничен пространством только везде-
сущий Бог, а всему сотворенному свойственна ограниченность (см.:  Иоанн Да-
маск., ТИПВ, кн. 2, гл. 3 (17), с. 187–189).

25  По-видимому, имеется в виду трехмерность, ср.: Дионисий Ареопагит, 
О божественных именах, 9.5 (*Corp. Dion., I, р. 211.2sq. = Дион. Ар., Соч., с. 503), где 
говорится, что такие понятия как ширина, длина и глубина, которые встреча-
ются в Библии применительно к Богу, следует понимать только символически, 
а не буквально. См. также: Иоанн Дамаск., ТИПВ, кн. 2, гл. 12 (26), с. 210.

26  То есть четырем «стихиям» или элементам (огонь, вода, воздух, земля), из 
которых, как считали в то время, состоит вся изменчивая («текучая») материя.

27  διττῆς ἑξάδος, буквально: «двойной шестерки». Издатель считает, что 
имеются в виду шесть видов движения согласно Аристотелю — «возникновение, 



116 Лев Хиросфакт. Сочинения

Он несет священное лучшей семерки28 —
Чудо из всех умопостижимых чудес!
Измерить жаждешь ты небес сияние?29 —
В молитвенном служенье лучшее познай 30
<…………………………………………>
На ложе воздержанья30 рýки изнурив,
Войди вовнутрь ума и, распростившись
<…………………………………………>
Увидишь тени ты вещей как в зеркале,
По краю бездны проходя31 в гаданиях,32

Себе светя божественным учением,33   35
В невéденье ума, что выше знания.34 

уничтожение, увеличение, уменьшение, превращение и перемещение» (Катего-
рии, 15а13–14 = Арист., Соч., ΙΙ, с. 88), а также шесть видов движения по прямой, 
упомянутые у  Иоанна Дамаскина: «вверх, вниз, внутрь, наружу, направо, нале-
во» (Философские главы, 62, в: Творения преподобного Иоанна Дамаскина. Источник 
знания, пер. и комм. Д. Е.  АФИНОГЕНОВА и др. (М., 2002), с. 110). 

28  Издатель видит здесь аллюзию на учение пифагорейцев, однако мне ка-
жется, дело обстоит проще: число семь в христианском учении, в соответствии 
с Быт. 2:2–3, обозначает покой Божий, «субботство людей Божиих», т. е. покой 
в Боге, упокоение от всех дел (см. Евр. 4:4–10). Таким образом, стк. 26–27 под-
разумевают, что Бог остается вне изменчивого мира (сотворенного за шесть 
библейских дней) и дарует неизменный покой седьмого дня, т. е. свой собствен-
ный, божественное «субботство». 

29  Видимо, имеется в виду число звезд (*ср. Пс. 146:4: Бог, «исчисляющий 
множество звезд и всем им дающий имена»).

30  Буквально: «на воздержной постели на земле». Изнурение рук здесь, веро-
ятно, означает простирание их на молитву.

31  Буквально: «оступаясь».
32  *Ср. 1 Кор. 13:12: «сейчас мы видим через зеркало, в загадках, а тогда ли-

цом к лицу».
33  Буквально: «богодухновенными догматами».
34  Ср. у Дионисия  Ареопагита:  Моисей «удаляется от самих видимых и ви-

дящих и входит в поистине тáинственный мрак неведения, вследствие чего пре-
кращает всякое познавательное восприятие и оказывается в совершенно неося-
заемом и невидимом, будучи весь за пределами всего и ничей, ни самому себе 
не принадлежа, ни другому, соединяясь лучшим образом с совершенно не ве-
дающей никакого знания бездеятельностью и ничего-незнанием превыше ума 
познавая» (О мистическом богословии, 1.3, в: *Corp. Dion., II, р. 144.9–15). Ср. также: 
О божественных именах, 7.3; О мистическом богословии, 1.1, и особенно Послание 1 
(Дион. Ар., Соч., с. 464–465; 736–739; 766–767).



 Поэма «Тысячестишное богословие» 117

2.

Охвачен эросом божественным, благоговейно   {Е}
Первичную единую прими35 ты Сущность,36

Которую как сущность, о ней рассуждая,37 
Не разумеют древние наимудрейшие.38   40
А ежели учащие иначе обретутся, 
Будто материя случайна, — то скажи, как
Без разума в материальном вдруг порядок 
Устроит с легкостью всех сущих вещество?
И как нематериальному дается форма?    45
На смесь походит разве здесь состав вещей?39

Каким же образом дух <………………….>?
Иль упорядоченное — как созерцаемое?40 
И как бездеятельное сравню с активным?
Итак, чти, бойся, возвещай и поклоняйся   50
Той, что смешала сущности в гармонии,
Природы, меж собой сцепляя, держит;41 

35  Или: «постигни».
36  Буквально: «ту единую Сущность, которую называют первичной».
37  Буквально: «рассматривая с другой стороны».
38  Аллюзия на учение о том, что Бог, хоть и называется Сущим, однако не 

в нашем смысле, поскольку превосходит всякое бытие и сущность, как и все дру-
гие понятия и категории, поэтому не является ничем из существующего и для 
всего запределен. Среди христианских богословов это учение наиболее ясно вы-
разил Дионисий  Ареопагит в О мистическом богословии, 4–5 (Дион. Ар., Соч., 
с. 756–763), приспосабливая к христианству платоновское учение о Едином (см.: 
* Платон, Парменид, 137с–142а = Платон, Соч., II, с. 360–369).

39  Имеется в виду, что все вещи в мире устроены разумно и упорядочены, 
а не перемешаны как попало случайным образом.

40  Буквально: «Разве установленное/упорядоченное (имеется в виду матери-
альный мир) подобно тому, что созерцается умом (то есть ангелам или Богу)?»

41  Ср. у Дионисия Ареопагита: «Он всех объединяет и порождает и созда-
ет всеобщее единомыслие и согласие. Потому и желают Его все, что их разъ-
единенное множество Он обращает в цельное единство и разделенных всеоб-
щей междоусобной войной соединяет в однородное сообщество. Ведь именно 
благодаря причастности к божественному Миру старейшие из единящих сил 
объединяются внутри самих себя, друг с другом и с единым всеобщим Нача-
лом мира <…>. Нераздельно присутствуя во всем, Он всему дает предел и гра-
ницы, всё оберегает и ничему не позволяет, разрушаясь, разливаться в нечто 



118 Лев Хиросфакт. Сочинения

Ей для присутствия не нужно ничего,42

И место не опустошит Она отсутствием.
Брось «место», «качество», «количество» и «время»,        55
Беги от «отношенья»,43 отклони «страданье»,
Не мысли о какой-либо нужде, условии,44

Не думай, что Она творит от опыта искусством,45

Не мысли, что творит в невéдении страстном, 
Но неослабной силой, мощью непостижной воли,       60
В порядке мудром и судом всеправедным.
<…………………………………………>
Спасайся от темных волков46 с циклопов пастью,
Гигантских разрушителей — могильных демонов,
Чванливых и всескверных, неустойчивых,47 
Переворачивают они хитро всё вверх дном.  65 

3.

Природу непостижную48 поистине чтить праведно,        {О}
Что бесконечна, неизменна, неподвижна,
Нетленна, вечна и не истощается,
Ни прибавления не знает, ни нехватки
И не приводится ни к лучшему, ни к худшему:  70

 бесформенное и неопределенное, беспорядочное и непостоянное» (*О боже-
ственных именах, 11.1, пер. Г. М.  Прохорова в: Дион. Ар., Соч., с. 525–527).

42  Буквально: «Она не нуждается для присутствия в (решающем) обстоя-
тельстве» или «тяготении, склонности».

43  τὸ πρός τι. Имеется в виду отношение (соотношение) к чему бы то ни 
было: Бог не соотносится ни с чем, будучи для всего запределен.

44  Или: «установлении» (человеческом). 
45  В стк. 55–58 Лев развивает мысль, выраженную в стк. 39–40, что к Богу не 

применимы философские категории, которыми описывается жизнь сотворен-
ных сущих.

46  Ср.: «после моего ухода к вам придут хищные волки, не щадящие стада» 
(*Деян. 20:29; ср. также Мф. 10:16; Ин. 10:12).

47  ἀστάτους. У  Ареопагита само зло определяется как ἄστατον, тогда как 
«вечное тождество» свойственно только благу (О божественных именах, 4.23, 
в: *Corp. Dion., I, р. 171.8–10 = Дион. Ар., Соч., с. 375).

48  Буквально: «неопределенную», также может быть «устойчивую, неиз -
менную».



 Поэма «Тысячестишное богословие» 119

Где нет нужды, там как найдешь ты лучшее?49

<…………………………………………>
Напрасно ты помыслил бы об измененьях в ней —
Ну, покажи ж нам, как она изменится!
<…………………………………………>
В простом иль двусоставном целиком сплетении.
Но, приписав простой природе50 изменение,            75
Всецело к той же самой ты пришел, которая <…>,
Коль согласишься, что вернулась та к себе самой,
Нашел внутри ты то, что неподвижно в ней,51

Постиг: в ней нет ни тления, ни гибели. 
Воображая же ее как составную сущность,              80
Не гибнущую52 счел бы ты объемлемой
<…………………………………………>
<…………………………………………>
Природа сложная ведь из несложных
<…………………………………………>
<…………………………………………>
Их высших помышляй ты по причине.
Кто ж согласится, будто сущность первая
Иными первыми природно53 обладает,              85
Поправ безумно веру драгоценную?!54

Ты ж у меня незыблемую55 чти природу,
Болтливых обезьян коварства избегая,
Чьи мысли нам высасывают душу.56

49  То есть божественная природа, ни в чем не нуждаясь, не может и стре-
миться к чему-то «лучшему».

50  Имеется в виду природа Бога.
51  Буквально: «ее неподвижную по образу действия [природу]».
52  Или «нетленную», т. е. нематериальную природу, которая не может быть 

охваченной, очерченной каким бы то ни было образом.
53  По природе.
54  Буквально: «веру возлюбленную». Здесь, по-видимому, подвергается 

критики теория «вторых богов», которые исходят из первой природы путем 
эманации.

55  Буквально: «утвержденную» (подразумевается — непоколебимо); см. 
выше прим. 15 на с. 114.

56  Дословно: «мечущих мысли, высасывающие душу».



120 Лев Хиросфакт. Сочинения

4.

Дать Неприступному и Неделимому57    90 {Ν}
Желая словом признак как подобие,
Я устремился вдаль и вот, молчать хочу:
Ведь «часть»58 до Него вовсе не касается.
Пусть Он и высший всех звучащих Глас,
Но линию родит текучее движенье,59   95
И тут на ум о линии пришла мне мысль60 —
Ведь у нее нельзя увидеть ширину, —
Длину ж ее являют с двух сторон границы,
Остановив стремление ее движенья.61

Поверхность ту, что линия распростирает,62  100
Желая созерцать как не имеющую глубины,
Познав, что в ней сошлись два измеренья,
Ее отбросил я, чтоб избежать ошибки.63 
Из сказанного и умом постигнутого
Что следует принять, к чему склониться,  105
О том другое, лучшее послушай ясно. 
Держа частей не знающую точку,64 

57  Буквально: «пребывающему выше деления».
58  Или «отношение». Имеется в виду, что данное понятие неприменимо 

к Богу.
59  По-видимому, Лев хочет сказать, что, хотя Бога называют Словом («Гла-

сом»), однако это сравнении условно, ведь голос является «текучим движением» 
слов, слова же состоят из постоянно движущихся частей (см.:  Аристотель, Кате-
гории, 5а33–36 = Арист., Соч., ΙΙ, с. 63), а такого рода движенье рождает линию (ср. 
о рождении линии из движения точки: *Аристотель, О душе, 409а4–5 = Арист., 
Соч., Ι, с. 387). Но у линии, как далее (стк. 97–99) отмечает Лев, есть измерение, 
а к Богу неприменимы никакие ограничения и пространственные измерения. 

60  Буквально: «положение о линии».
61  Буквально: «предстоящего бега».
62  Речь идет о плоскости, которую порождает движение линии (*Аристотель, 

О душе, 409а4; см. прим. 59).
63  Буквально: «чтобы незаметно не пострадать от чего-либо» (имеется в ви-

ду — от какого-либо неправильного представления).
64  Согласно 1-му определению Начал  Евклида, «точка есть то, что не имеет 

частей».



 Поэма «Тысячестишное богословие» 121

Отбрось движение, что от воздействия,65

А после, сверху удалив поверхность,66

Сбежав, конечно, и от ширины совсем        110
<…………………………………………>
Да узришь тáинственно67 малое виденье,68

Недоказуемый через науку видя верх.69

<…………………………………………>
Прочь отвергая нечестивых болтовню
Хитросплетенную и многоликую
<…………………………………………>
Прекрасно слов звероубийственных ударом  115
Обманщиков беседы, как в броню одетый.

5.

Всевеличайшую и бесподобную природу,    {Т}
Превыше высшего по славе сущую
И выше полноты по власти высоте,70

Слегка умерив, если бы изобразил я, страх  120
Берет:71 как и от принятой напрасно72 малости

65  Буквально: «попри/растопчи [глагол тот же, что в пасхальном песнопе-
нии: «Христос воскрес из мертвых, смертью смерть поправ»] течение, как про-
исходящее от воздействия/изменения». Имеется в виду то, что любое движение 
(«течение», изменение) чего-либо в тварном мире происходит от какого-либо 
воздействия.

66  Как вариант: «поверхность тела, кожу» (возможно, игра слов со смыслом: 
Бог — не тело).

67  Буквально: «мистически, в мистериях».
68  φάντασµα обозначает видение как «призрак» или «воображение, пред-

ставление; сновидение», т. е. в любом случае видение, далекое от реальности. 
О познании и видении Бога у Хиросфакта см. выше, с. 55–61.

69  Или: «вершину, предел».
70  Буквально: «по чрезмерной власти/могуществу».
71  Буквально: «от страха я испытаю головокруженье».
72  Или: «безрассудно».



122 Лев Хиросфакт. Сочинения

Всех круглых атомов73 Она всё ж ускользает.74

Но коль потщусь Ее помыслить наибольшей,
Я изумляюсь: как всецелое всецело в малых
Всех боголепно милосердья ради пребывает?  125
Итак, коль превзойдя75 великое и малое,
Превыше малого с великим помещу
Ее, то сам размер76 отбросил я как бремя,
Не принял центра, ибо неправдоподобно,
Дав беспредельность Ей, как невместимой  130
Нигде, лишь чрез причастие вмещающей.77

И это так совсем не по какой-то зависти,
Пустопорожней спеси или хитрости —
Оставь софистам это остроумие,78 — 
Но знает Она, что легко приобретенное  135
Питает гордость, если ж труд возлюбим мы,
Вселяет веру светлую с усердием:
Желая, чтоб не пострадали как  Денница мы,
Со светлой высоты сбежав от пресыщенья,79

73  ὄγκων можно было бы перевести как «объемов», но определение «сфе-
рических» и контекст с упоминанием «малости» наводит на мысль, скорее, об 
атомах. Философы  Левкипп и  Демокрит считали атомы мельчайшими недели-
мыми частицами, из которых состоит вся материя. Если Хиросфакт намекает 
именно на это учение, то понятна оговорка о напрасном (безумном) принятии 
этой теории, ведь Демокрит отрицал существование бессмертных богов, считая, 
что и они тоже состоят из атомов и не являются неизменными и вечными.

74  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Как о Малом <…> о Нем [Боге] говорят по-
стольку, поскольку Он находится за пределами всякого объема и измерения» 
(О божественных именах, 9.3, в: Дион. Ар., Соч., с. 495 = *Corp. Dion., I, р. 208.18–19).

75  Имеется в виду: выйдя за пределы.
76  То есть понятие о размере и объеме.
77  О том, что Бог неописуем никакими границами и размерами и потому 

«не находится в месте <…>, всё наполняя и будучи выше всего», а «место Божие» 
это Его обнаруживаемое действие на тварь, пишет, например,  Иоанн Дамаскин 
(*Иоанн Дамаск., ТИПВ, кн. 1, гл. 13, с. 180–181); ср. также: Дионисий Ареопагит, 
О божественных именах, 9 (Дион. Ар., Соч., с. 492–515);  Григорий Богослов, Слово 
28, 7–10 (Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 336–338).

78  Дословно: «Ведь это — от софистической изощренности».
79  Ср. стк. 361–362. О связи учения о пресыщении Богом с оригенизмом см. 

выше, с. 68–69.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 123

Дар подавая сей одним достойнейшим    140
Венец в награду в Боге подвизавшимся
В обмен на жизнь, от прегрешений чистую.80

Стремись же заграждать уста у лающих,
У душепожирателей, жизнегубителей,
У людоедов диких тех и яростных,    145
Безумных мифотворцев, болтунов пустых.

6.

Понять нам нужно бытие простой Причины,    {О}
Что пребывает вне вещей и форм.
Придал ей прямизну — нашел тут же предел,81

Нашел предел — измыслил середину,    150
Отметил середину — появился круг,
А круг признал — так глубина исчезла;82

<…………………………………………>

80  Ср. у  Григория Богослова: «Божество непостижимо для человеческой 
мысли, и мы не можем представить Его во всей полноте. И Оно пребывает непо-
стижимым не по зависти. <…> Ибо пролагать себе путь к первенству тем, чтобы 
препятствовать другим до него достигнуть, свойственно одному софисту, чуждо 
же не только Богу, но и человеку сколько-нибудь благонравному. <…> Сколько 
же можем постигнуть мы, <…> сие нужно, может быть, для того, чтобы удоб-
ство приобретения не делало удобной и потерю приобретенного. Ибо обыкно-
венно, как с трудом приобретенное легче у себя удерживаем, так удобно при-
обретенное всего скорее презираем, по самой возможности приобрести снова. 
А потому имеющие ум почитают благодеянием самую трудность получить бла-
годеяние. Может быть, нужно сие и для того, чтобы не потерпеть нам одной 
участи с падшим денницей, чтобы, приняв в себя всецелый свет, <…> не пасть от 
превозношения самым жалким падением. А может быть, нужно и для того, что-
бы здесь очистившимся и терпеливо ожидавшим исполнения желаемого и там 
оставалось нечто в награду за трудолюбие и светлую жизнь. Посему-то между 
нами и Богом стоит сия телесная мгла» (*Слово 28, 12, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, 
с. 338–339).

81  Или: «конец». Имеется в виду прямая линия, у которой должны быть 
концы.

82  Рассуждение по мотивам Платона: см. *Парменид, 137de (=  Платон, Соч., 
II, с. 360–361), где доказывается, что Единое не имеет частей, а потому «не может 
иметь ни начала, ни конца, ни середины», т. е. имеет никакой фигуры. Ср. также 
толкование на это место у Прокла:  Прокл, Комментарий к «Пармениду» Платона, 
изд. подг.  Л. Ю. ЛУКОМСКИЙ (СПб., 2006), 1125 след., с. 531–540.



124 Лев Хиросфакт. Сочинения

Берешь ли целиком — измерить можно вес;83

Сочтешь стоящей — так появится движенье,84 
Придашь движение — возникло место;85  155
Начало ли помыслишь — введешь время,86

Коль время здесь, помыслишь о возникшем,87

Сочтешь за сущее — и сущностью снабдишь,88

Соединишь со многими — придашь страданье.89

Но разве в небе Она и во всякой твари?   160
А прежде них,90 где, думаешь, Она была?91

Средь умопостигаемых и в нижней смеси?92 

83  Нечто «целое» в нашем земном смысле можно взвесить как предмет.
84  Поскольку покой и движение существуют друг относительно друга (см.: 

 Аристотель, Категории, 15b1 = Арист., Соч., ΙΙ, с. 89).
85  Поскольку любое движение происходит в некотором месте, из одной 

точки пространства в другую.
86  Так как всё, что имеет начало существует во времени.
87  То есть о возникновении во времени.
88  Всё возникающее начинает существовать, т. е. является сущим и отдель-

ной сущностью в разряде «первых сущностей» Аристотеля (см.: Категории, 
2а11–19 = Арист., Соч., ΙΙ, с. 55–56).

89  Буквально: «свяжешь со страданьем». Если поставить Бога в ряду прочих 
«многих» сущих, то окажется, что Он, как всё сущее, подвержен изменению — 
страданию. Согласно Аристотелю, «главная особенность сущности» та, что «она 
способна принимать противоположности», т. е. иногда бывает такой, а иногда 
другой (Аристотель, Категории, 4а21 = Арист., Соч., ΙΙ, с. 60).

90  Дословно: «прежде, чем это возникло».
91  Ср. у  Григория Богослова: «Нигде или где-либо Бог существует? Ежели 

<…> где-нибудь, то потому уже, что существует, без сомнения Он или в мире, 
или выше мира. Но если в мире, то или в чем-нибудь, или повсюду. И если 
в чем-нибудь, то будет ограничиваться малым чем-нибудь. Если же повсюду, то 
более, нежели чем-нибудь, а иным многим, то есть как содержимое содержа-
щим, так что весь Бог всем миром будет ограничиваться <…>. И еще вопрос: где 
Он был прежде, нежели произошел мир?» (*Слово 28, 10, в: Григ. Богосл., Твор., 
Ι, с. 337–338).

92  Буквально: «в перемешанных внизу». Вероятно, имеется в виду первич-
ное, до создания неба и земли, беспорядочное состояние материи — «неустро-
енное», согласно Быт. 1:2, что св.  Василий Великий толкует как материю, ко-
торую Бог сотворил в начале, когда еще не было произведено «совершенного 
устройства земли» (растений, животных и пр.) и «полного образования» неба, 
т. е. светил (см.: 2-я беседа на Шестоднев, 1, в: Вас. Вел., Твор., I, с. 335–336).



 Поэма «Тысячестишное богословие» 125

Так у тебя Она, увы, надвóе рассечется!
Но, приписав Ей много наименований,
Неизреченную снабдил названьем ты,93    165
Неведомую сделал как бы познанной.94

Коль думать так ты будешь здесь без пользы
И тех, кто вразумляет95 тебя, оскорблять —
Увы! придал ты форму Той, что выше форм,
И тело дал Той, что простых всех проще,   170
Поскольку не бежишь от грубой96 болтовни,
Беззубых стариков, что вóлоса не стоят,
Кто отвращения не вызывает лишь в деревне!
Ведь это Иры,97 и Корибы,98 и  Сафоны,99

Фринонды,100 Эврибаты,101 смех  Ферситу.102   175

   

93  Буквально: «неизреченную/невыразимую ты сделал словно бы названной/
доступной слову».

94  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Всё превышающая Божественность, вос-
певаемая как Единица и как Троица, не является ни единицей, ни троицей 
в нашем или кого-нибудь другого из сущих понимании. <…> Ведь никакая еди-
ница, никакая троица, <…> ни что либо другое из сущего или кому-нибудь из 
сущих понятное не выводит из превышающей всё, и слово и ум, сокровенности 
сверх всего сверхсущественно сверхсущую Сверхбожественность, и нет для Нее 
ни имени, ни слова, потому что Она — в недоступной запредельности» (О боже-
ственных именах, 13.3, пер. Г. М.  Прохорова в: Дион. Ар., Соч., с. 558–561).

95  Буквально: «удерживает, отговаривает».
96  Или: «тупой, глупой».
97   Ир (настоящее имя Арней) — наглый нищий, бывший на посылках у пре-

тендентов на руку  Пенелопы. Когда  Одиссей под видом бродяги пришел в род-
ной дом, вернувшись на  Итаку после Троянской войны и долгих скитаний, Ир 
обращался с ним высокомерно и пытался выгнать, но в последовавшем затем 
публичном поединке Одиссей легко победил Ира ( Гомер, Одиссея, XVIII.1–110).

98   Кориб — нарицательное имя для глупца, см. прим. 194 на с. 232.
99  См. прим. 202 на с. 233–234.
100   Фринонд — афинянин, мошенник, вошедший в поговорку своими по-

роками, чье имя тоже стало нарицательным.
101   Эврибат — нарицательное имя для изменника, см. прим. 198 на с. 233.
102  См. прим. 204 на с. 234.



126 Лев Хиросфакт. Сочинения

7.

Священно-безначальную Причину, Власть   {Σ}
Прими и удивляйся Ей со многим страхом:
Ведь ничего не ищет,103 силой всем владея,
Она, желанье104 делом у Нее бывает,105

И созерцает Она всё без всяких форм.106  180
Неотделимыми считай от Мыслящей
Ум, и мышление, и мыслей глубину:107

Едино действие у Ней ведь по природе,
И так вот, чрез него познав надежно,
Она зрит, чтó есть познанная Ею тварь.108  185
С любовью поклоняйся109 Ей три<……>,
Как не соединенной подлинно ни с чем,110

Как истинно111 Единому, Неизмеримой,112 

103  Или: «не требует», т. е. ни в чем не нуждается. Ср. у  Плотина: «Единое 
<…> ничего не ищет, ничего не имеет, ни в чем не нуждается» (*Эннеады, V.2.1, 
в: Плотин, Пятая эннеада, пер. и послесл.  Т. Г. СИДАША (СПб., 2005), с. 52, греч. 
с. 56).

104  Или: «воля».
105  Ср. у  Григория Богослова: «в Боге хотение есть уже действие» (*Слово 20, 

9, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 258).
106  Дословно: «без восприятия форм».
107  О единстве Ума, мышления и умопостигаемого пишет Плотин (*Эннеа-

ды, V.3.5, в: Пятая эннеада, с. 69–71, греч. с. 107–107).
108  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Ведь, зная себя, божественная Премудрость 

знает всё материальное нематериально, расчлененное нерасчлененно, множе-
ственное объединенно, этим самым единым всё и познавая, и производя. И если 
по одной причине Бог всем сущим передает бытие, то по той же единственной 
причине Он и знает всё как из Него сущее и в Нем предсуществующее, не от 
сущих получая знание о них, но Сам подавая каждому из них самопознание 
и знание других. Таким образом, Бог не имеет особого знания, каким Он знает 
Сам Себя, а другого — общего, каким Он объемлет всё сущее. Зная ведь Себя, 
Причина всего едва ли не знает того, что происходит из Нее и причиной чего Она 
является. Так что Бог знает сущее тем же знанием, каким знает Себя, а не в ре-
зультате изучения сущего» (*О божественных именах, 7.2, в: Дион. Ар., Соч., с. 459).

109  Или: «служи».
110  Или: «ни с чем не соприкасающейся».
111  Буквально: «по достоинству», т. е. заслуженно именуемому Единым.
112  Буквально: «не определенной [никакой] мерой».



 Поэма «Тысячестишное богословие» 127

Не мыслимой средь сущих,113 Умопостигаемой,114

Как Высшей света115 и как Свету без теней.116   190
Невыразимая117 природа, сила беспредельная, 
Нематериальная,118 извне ничего чуждого
Иль случайного119 Она внутрь не приемлет,120

Но сущностно причинами прекрасных
Владея и распределяя их, не истощается.121   195
Итак, природою Она лучше приявших,
Ведь знаем: кто берет, тот по природе меньше.122 
Бесспорно, значит, дóлжно сознавать нам:
Коль умопостигаемых сойдется хор 
И духов страшные123 сияющие множества    200

113  То есть существующей не так, как прочие, сотворенные сущие. Ср. у Дио-
нисия  Ареопагита: «Она [Причина всего] не есть ни нечто из не-сущего, ни не-
что из сущего» (О мистическом богословии, 5, в: Corp. Dion., II, р. 150.2). См. также 
стк. 1039–1040 и прим. 558.

114  Дословно: «как умопостигаемому Сущему».
115  Ср. у Дионисия Ареопагита: «Умопостигаемым Светом называется Благо 

превыше всякого света, как бьющее из источника сияние и преизобильно теку-
щее светолитие» (О божественных именах, 4.6, в: Corp. Dion., I, р. 150.1–2).

116  То есть свет, при котором не бывает теней, божественный, а не мате-
риальный. Ср. у  Климента Александрийского: «Свет истины — это истинный 
свет, лишенный тени, нераздельно разделяющий Святой Дух между всеми ве-
рующими» (*Климент Александрийский, Строматы. Книги 4–7, пер., предисл., 
комм.  Е. В. АФОНАСИНА (СПб., 2014), с. 303, кн. VI, XVI.138.2).

117  Или: «неописуемая».
118  Дословно: «вообще [т. е. полностью] нематериальная».
119  Привходящего, т. е. не являющегося постоянным природным свойством.
120  Ср. у  Григория Нисского: «Божественная природа <…> что имеет, того 

и желает, и чего желает, то и имеет, ничего не принимая в себя извне» (*О душе 
и воскресении, в: PG, vol. 46, col. 93AB).

121  Ср. у Дионисия Ареопагита: «Великим же Бог называется как облада-
ющий своим особенным величием, которое передается от Него всем великим, 
изливаясь и простираясь вне и выше всякого величия, <…> и по причине преис-
полненности Его великими делами и источаемыми Им дарами, так как, делаясь 
всем причастными, они и по безмерном их излитии совершенно не уменьшают-
ся, оставаясь столь же преизбыточествующими» (*О божественных именах, 9.2, 
в: Дион. Ар., Соч., с. 493–495),

122  *Ср.: «меньший благословляется бóльшим» (Евр. 7:7).
123  Или: «неприступные».



128 Лев Хиросфакт. Сочинения

Со всем их бытием и провидением, —
С Единственным началом124 не сравнятся,
С Превосходящим в невещественности их,
Со Превышающим их по могуществу,
С Преобладающим в делах спасения.   205

8.

Другую приношу я похвалу великую,   {М}
Самовладычнюю Природу, Первый Свет
Для поклоненья указав преудивительный,
Руководящий «сущностными знаньями».125

То область умозримых, умопостигаемых,  210
И место Места, местом не объятого,126

Ум, правящий простейшими из составных,
Пир тáинственный, зрелище сокрытое,
Источник мощный,127 красоты причастие,
Желаний верх и созерцанье красоты.   216
Он безграничен властью, преподанием,128 
Чист, Он не сообщается в общении,129

Непознаваем, непокорен при пришествии,130

Владык Владыка, крепкое Богоначалие

124  Дословно: «с Единоначалием».
125  Дионисий  Ареопагит, О божественных именах, 1.4, в: *Corp. Dion., I, 

р. 115.13.
126  То есть не находящегося в пространстве и пространственном измерении.
127  Буквально: «всесильный».
128  Имеется в виду раздаяние благ. Ср. у Дионисия Ареопагита: «Совер-

шенным Он называется <…> как всё в Себе предымеющий и преизливающийся 
в одном и том же непрестанном преизбыточном и неубывающем преподании» 
(О божественных именах, 13.1, в: *Corp. Dion., I, р. 227.1–4). 

129  Или: «[вообще] не вступает в общение». Под общением может разуметь-
ся и обычное, и половое общение. Последнее значение как будто больше под-
ходит в контексте упоминания чистоты, но, поскольку и так вроде бы ясно, что 
Бог в телесное общение не вступает, может иметься в виду сущностная несооб-
щаемость Бога при общении с тварями.

130  То есть Его приход нельзя контролировать. Ср.: «Дух дышит, где хочет, 
и глас Его слышишь, но не знаешь, откуда приходит и куда уходит» (Ин. 3:8).



 Поэма «Тысячестишное богословие» 129

От Коего исходит всё и Кем стои’  т,131    220
Которым зрится и Чьим словом движется,
В Ком пребывает и к Кому стремится всё,
Ведь Он — первооснова и осуществление;
Хоть сотворенным сущим, чадо, нет числа, 
Объем их для Него — как будто точка.    225
Свет, праведная132 Власть, неслыханная Мощь —
Так называй Его, об этом вкратце говоря.
Ведь славу по природе Он имеет от рабов,
Обóживаемых Бог,133 Сущий прежде всех. 
Никто такого не достиг достоинства,    230
Чтоб Сущность разуметь,134 что выше разума,
Пусть даже он поднялся до вершин искусств
Иль православия богогремящего,135

Пусть даже окрылил он дерзновеньем мысль,
Пусть даже благодать великая ему дана.   235

9.

Так укреплю же я догматов правый смысл  {А}
И утвержу я нашей веры благочиние,
Души здоровье жизнью ясно проявляя,
Уча, что всё или устремлено к Причине,
Ища Заступника и Мудрости всевидящей,   240
Иль никакой причины не имеет и
Само вовеки без начала пребывает.
А говорящий, что не-сущее сотворено

131  Ср.: «Всё из Него и Им» (Рим. 11:36); «у нас один Бог Отец, из Которого 
всё, и мы для Него, и один Господь Иисус Христос, Которым всё, и мы Им» 
(1 Кор. 8:6).

132  Дословно: «справедливая». Ср.: Пс. 24:8, 32:4, 91:16, 118:137.
133  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «обоживаемых Богоначалие» (О божествен-

ных именах, 1.3, в: *Corp. Dion., I, р. 112.1).
134  То есть постигнуть.
135  То есть громовым голосом возвещающего о Боге; аллюзия, видимо, на 

наименование «сыны грома», данное Христом апостолам  Иоанну и  Иакову 
(Мк. 3:17).



130 Лев Хиросфакт. Сочинения

Само собой, комедий136 <…> должен:
Отсутствие он объявил присутствием —  245
Не-сущее ведь сей невежда сделал сущим.137

Но коль отброшено Начало первое,
Откуда же других творений красота?
А если кто-то введет множество причин 
И скажет, будто нет причины первой,  250
То упразднил он все вообще причины,
Сплетенные друг с другом отношеньем.138

Так согласись же, что для подчиненных всех
Есть некая единая Причина первая, 
Превыше слова,139 естества, ума и времени,  255
Отдельно сущая от духов и от тел.
Ни тварь не вынесла б ведь восприятия
Вещественная Той, что невещественна,140

Ни невещественность умов всеславных141 
Войдя в вещественную эту немощь,   260
От силы соплетенья не снесла бы связи.142

Итак, коль истины желаешь óбразов,
Руки не подавай презренных143 хитрости,144

136  Или: «шуток; игр, забав». Вероятно, имеется в виду то, что называющему 
не-сущее сотворенным впору только быть шутом.

137  Буквально: «по невежеству введя не-сущее как сущее». Речь идет, вероят-
но, о зле. Этот вопрос подробно разбирает Дионисий  Ареопагит (О божествен-
ных именах, 4.18–35) и утверждает, что зла не существует и не находится среди 
сущих, то есть оно — не-сущее, поскольку зло это недостаток блага и само по 
себе не может существовать; Бог есть Благо и не творит никакого зла, а посколь-
ку всё сущее сотворено Им, то зло не есть нечто сущее.

138  σχέσει.
139  Или: «разумения».
140  Буквально: «нематериальной Сущности, будучи (сама) из материи».
141  Дословно: «всеславная нематериальность умопостигаемых».
142  Вероятно, имеется в виду сплетенье разных материальных факторов и яв-

лений в земной жизни, нестабильность, постоянные перемены.
143  Или: «отвратительных, достойных оплевания». Подразумеваются непра-

вильно мыслящие о Боге.
144  Или: «обману; ловушкам, западням». 



 Поэма «Тысячестишное богословие» 131

Ни легкомысленных непостоянству,
Ни роду беспощадному керкопов.145    265

10.

Познать, о мист,146 невыразимую Природу   {Г}
Тебе нельзя, поскольку мимолетен ты,147

Пусть даже отрешилась148 от дебелости 
Сплетений149 форма лучшая,150 свершив <…>.
Ведь если скажет кто так, много хвастаясь,151   270
Допустит он, что равен силой действия 
Причине, для всего мира спасительной,
Что всемогущие творцы бесчисленны.
Скажи, коль созерцание152 равно по силе,
Познанья глубине, предведенью всемудрому,153 —      275
Что ж, будет преходящая природа 
По разуму равна Непреходящему?
Он измеряться будет измеримыми,154

Страдая часто155 от страстей движения,156

145   Керкопы — мифические жители острова  Питекуса в Тирренском море, 
которые были превращены в обезьян за нечестивость и насмешки над  Зевсом. 
У Хиросфакта это, очевидно, символ нечестивцев, имеющих смехотворные по-
нятия о Боге.

146  То есть посвященный в таинства, участник мистерий.
147  То есть недолговечен.
148  Буквально: «обрела освобожденье». 
149  Буквально: «от сплетенных уз дебелости», т. е. от всего, связанного 

с плотью.
150  То есть, видимо, ум.
151  Или: «красиво пустословя».
152  Человеческое.
153  Божественным познанию и предведению.
154  Дословно: «измеримыми внизу», т. е. земными существами. Вариант: «бу -

дет измеряться среди измеримых», т. е. обладать одинаковыми с тварями свой-
ствами и сущностью.

155  Или: «много».
156  Дословно: «от самодвижущейся/самопроизвольной страсти/страдания».



132 Лев Хиросфакт. Сочинения

Со всякой смесью157 воедино слившийся,  280
Как где-то пустословящий сказал язык?158

Но этого не принимает здравый ум,
Не ухватить ведь простоту непостижимую.159

Нет, подчиненное не будет в силах зреть
Иль сочетаться с совершенно Отделенным,  285
Хотя б оно160 простое и живет достойно,
Хотя бы даже вне земного бытия.161

Итак, смешавших землю с небом неразумно,
Сплетающих несовместимое судом поспешным,162

Всё ожидаемое дерзостно присвоивших163  290
Считай трещотками шутливых сочинений. 
Явлю164 я ясно, что они достойны смеха,
Ловчат, людей увлечь спешат умело,
Гнилые слабаки, безумья полные!
Так научу тебя я в бегство обращать врагов.  295

157  Имеется в виду «смешение» как сочетание элементов, из которых состоят 
земные тела.

158  Издатель считает, что стк. 280–281 — намек на  Плотина, который гово-
рит, что видящий Бога становится единым с Ним (Эннеады, VI.9.10). Однако эта 
параллель не очевидна, тем более что Плотин не употребляет в соответствую-
щем месте никакой одинаковой с Хиросфактом лексики (см.: Плотин, Шестая 
эннеада. Трактаты VI–IX, с. 315–316, греч. с. 337).

159  Или: «невыразимую».
160  Подчиненное.
161  Имеются в виду ангелы.
162  Или: «опрометчивым суждением».
163  Буквально: «использующих» или «распоряжающихся». Под «ожидае-

мым» имеются в виду блага будущей жизни. То есть Лев хочет сказать, что ду-
ховное созерцание и соединение с Богом нами только ожидается после смерти, 
а в земной жизни оно недостижимо по причине соединения с материей.

164  Или: «изобличу».



 Поэма «Тысячестишное богословие» 133

<11.>

Один и тот же Ум причина есть всего, пойми,165  {Ι}
Вакхант безумный,166 мрака преисполненный,
Материю никак не делай сопричиной,
Отдельным167 видом; пустозвонов призраки
И краем уха принимать остерегись!    300
Ведь кто, скажи, нашел материю без форм?
И кто бы смог мне показать без тела цвет?
Коль скажешь: формы производятся из форм, —
Творца тогда ты сделаешь бездельником;168

Ведь видишь ты: противоречить169 — дело вражье,       305
Воспитаннейшим соглашаться свойственно.

165  В этой главе поэмы издатель отметил много параллелей с 4-м догмати-
ческим стихотворением  Григория Богослова, О космосе: «Бог ведь един; но ма-
терию, как и идеи, ученья / Эллинов мыслят равно безначальными — жалкая 
сказка! / Те досточтимые формы, что сделаны ими богами, / Не были, но появи-
лись по воле великого Бога. / Кто же материю видел без формы? Кто видел бес-
плотной / Форму, хотя бы и много в изгибах ума потрудился? / Я же отнюдь не 
нашел ни бесцветного тела, ни цвета, / Телу совсем непричастного. Кто и зачем 
разделяет / То, что свела воедино природа? Однако разделим. / Если в себе не-
смесимы никак элементы, то как же / Могут в единство придти, этот космос со-
ставить, раз каждый / Порознь во всем? Если ж смешаны, то — как смешались? 
Смешать их / Кто бы возмог, кроме Бога? Раз так, то Его и Творцом ты / Всех 
вещей также признай. <…> / Бог — не зоограф: вид чувственный не возбуждает 
подобья / В Нем; не творит Он того, что не смог начертать прежде Ум сам. / <…> 
Богу отнюдь не прилично быть в единоборстве со злобой. / Если же тьму допу-
скаешь ты сущей, то Бога не знаешь: / Разве смирится Он с тьмой акосмичной? 
А если боренье / Было когда, то сейчас победил уж сильнейший. / <…> Вот уди-
вительно что: возбудивши ужасную битву, / Вдруг полагаешь ты единомыслие, 
распрю забывши» (стк. 2–17, 23–24, 27–30, 33–34, в: Григорий Богослов, Догмати-
ческие поэмы, пер. Т. Г.  СИДАША (СПб., 2012), с. 17–20).

166  Μαινόβακχε. Вероятно, аллюзия на  Манеса (имя Μάνης борцы с мани-
хейством часто ассоциировали с «безумием» — µανία/µαίνοµαι); Григорий Бо-
гослов в той же поэме в стк. 25–26 говорит: «Ты, манихейская злоба и тьма, не 
была сопрестольной / Горнему свету от века» (Там же, с. 19).

167  Имеется в виду: «самостоятельно существующим», т. е. независимо от 
Творца, — критика концепции Демиурга, творящего из совечной ему материи.

168  Поскольку Он будет не творить в собственном смысле, а производить из 
уже готового материала или по готовым образцам (формам).

169  Имеется в виду: противоречить истине.



134 Лев Хиросфакт. Сочинения

И кто начнет непримиримую борьбу,
С Неодолимым и борьбы Превысшим?
Но возражения представил неудачные
Ты снова — и вот так природ полудурное  310
Явил ты сочетание несочетаемых, 
В согласии по форме лишь, враждебном.
Ведь, связывая противоположности,
Ты страсть ввел ненавистную и грубую,170

Бесстрашно привнеся враждебный страх;171  315
Пожалуй, ты введешь и третьего судью,
Который к примирению врагов172 влечет
И ничего не делает, трудясь впустую:
Ведь он тогда, напротив, для враждебнейших173

Вождем будет, конечно же, несведущим.174  320
Итак, дракона помраченных этих слуг,
Что изрыгают мерзость несусветную,
Гирлянды пагубных уловок распознав,
<…………………………………………>
Браня презренных, не общайся с ними.

12.

Бесспорно докажу я в сем разделе   325 {Σ}
И вот что, речь искусно строя, ныне
Тебе, вседерзкий175 и вопящий странное:
Коль с благочестьем связано достойное,176 
Благоволение сопутствует мудрейшему,
А с ненавистными соединен обман177  330

170  Или: «дикую; неукротимую».
171  По-видимому, имеется в виду: в божественную природу.
172  То есть враждующие природы.
173  Или: «противоположнейших».
174  Буквально: «ни в чем не разбирающимся».
175  Отваживающийся на всё.
176  Буквально: «подобающее» (для почитания).
177  Или: «хитрость, коварство».



 Поэма «Тысячестишное богословие» 135

И тризлосчастнейший жестокий спор,178

То как Сияние всего прекрасного, сойдясь
С клеветником и зла изобретателем,179

Творило вместе невозможным образом?!
Иль как урод,180 скажи, устроил космос сей   335
Порядка вовсе, по бесчинству,181 не имея?182 
И вот о чем скажу, исследуя прекрасное:183 
Нам восприятие184 вселенной устроения
Богатство опыта преславнейшее подает,
А тот приводит нас к предвиденью в искусстве.   340
Опять же, коль содержит он основы185 всей науки
И к совершенству нас ведет познания,
Что позволяет видеть тем, кто наблюдает, 
То как ты скажешь, будто не прекрасен космос,186

Меня ведущий через чувства к красоты пределу?187      345
Итак, прибавлю же я под конец и вот что:
Коль не прекрасно Он создал188 природу сущих,
Он полон был бы зависти иль страха,189

Иль спесью бы страдал, иль недостатком сил. 

178  Или: «раздор, вражда».
179  То есть дьяволом.
180  Дословно: «беспорядочный; некрасивый; безобразный». В этой и следую-

щей строках игра слов: ἄκοσµος κόσµον … εὔκοσµον.
181  Буквально: «из-за пьяного разгула».
182  Речь о злом Демиурге, который, согласно манихеям, сотворил материю 

и весь видимый мир. То же учение исповедовали павликиане, которые в ΙΧ в. 
были весьма многочисленны в Византии и рассматривались как весьма опасные 
еретики (см. выше, с. 47–48).

183  Имеются в виду все земные прекрасные вещи и явления.
184  Имеется в виду чувственное восприятие через ощущение (αἴσθησις).
185  Положения или определения (λόγους).
186  Дословно: «самый прекрасный». Ср.: «космос — прекраснейшая из воз-

никших вещей» (*Платон, Тимей, 29а2–3 =  Платон, Соч., III, с. 433).
187  О восхождении от чувственно воспринимаемого прекрасного к «Прекрас-

ному самому по себе» см.: Платон, Пир, 206с–212а = Платон, Соч., II, с. 116–122.
188  Буквально: «привел [в бытие]».
189  Дословно: «или большого страха».



136 Лев Хиросфакт. Сочинения

Не дóлжно ничего такого помышлять о Боге190  350
И так учить, как толпы учат эллинов — 
Людей с кудрявой длинной бородою,
Что легкомысленны и ловки на увертки,
Всемерзких, с низкою душой, высокомерных.

<13.>

Обожествленье падших бестелесных,   355 {Т}
О, говорящий путано, иного191 чтитель,
Введенье же творцов неподходящих —
Негодная нелепость лживых вестников,
Ведь те на худшее не неподвижны.192 Ты же
Представь их мне способными к падению:193  360
Однажды ведь они пришли на землю с неба,194 
Прах дерзкий и пресытившийся светом,195

Как в книгах пишется богоглаголивых, —
А коль приемлют противоположное,
То обладанье благом в них умеренно,   365
Не от себя владенье им и в нем движенье.196 
Итак, взирать на них ты должен правильно:
Считай их тварными; а если надо так считать,

190  Дословно: «приписывать Богу что-либо из таких [качеств]».
191  Иного, т. е. неправославного учения.
192  Лев имеет в виду то, что ангелы не могут быть творцами видимого мира, 

поскольку они не полностью неизменны и могут склониться к злу и пасть, как 
это случилось с Денницей.

193  Буквально: «подверженными противоположным/враждебным [прояв-
ле ниям]».

194  Имеется в виду падение  Денницы и части ангелов, превратившихся в де-
монов (*ср.: Ис. 14:12, Лк. 10:18, Апок. 12:9). 

195  Дословно: «по отупению праха из-за дерзости и пресыщения светом». 
Мысль, что первоначальные бестелесные умы пали, пресытившись светом, при-
надлежит  Оригену. Эта оригенистская аллюзия у Хиросфакта говорит как о том, 
что ему было неизвестно опровержение данного учения  Максимом Исповед-
ником, так и о популярности идей Оригена в Византии в иконоборческую 
и постиконоборческую эпоху. См. подробнее на с. 68–69. 

196  То есть ангелы обладают благом и движутся в благе не сами по себе, 
а благодаря причастию Богу.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 137

Начало есть у них; а коль понять то следует,
Существованью их причину ты придашь.   370
Ведь как виновных мы сочли б безвинными —
Их, погубивших вышнюю блистательность,
Скользнувших к удовлетворенности собой,197

Во прах вселившихся из-за восстания,
К убийству рвущихся, злых и лукавых,    375
И наслаждений гибельных и скотских 
Любителей, к ним человечий род склоняющих?198

Итак, пойми: одна начальная199 Причина,
Служебная ж незыблема, но не причина,
А третья присно движется в вещественных.200   380
Не жажди же неправедного многовластья,201

Ведь тяжко и безумно это самовластие,
Ужасной пагубы удар всем наносящее
И причинить способное все виды зла.

14.

Легко понять: нельзя чтить множество богов,   385 {Р}
Благоговейный не поклóнится обману.

197  К самоудовлетворенности или независимости (от Бога).
198  Ср. у Григория Богослова: «Неуклонна лишь Бога природа; ко злому / 

Плохо склоняема — ангелов; третьи же — мы — благосклонны. / Так что, чем 
дальше от Бога, тем ближе ко злу. Потому-то / Первый, высоко поднявшийся 
Света носитель, о чести / Царственной Бога великого в сердце лукаво помыслив, / 
Собственный свет погубил, а ведь славой был высшей отмечен. / Пал он с позо-
ром сюда: божеством он не стал, но всецелой / Тьмой. Так низринулся легкий 
к земле и низкой, и грязной. / С этой поры мудромысленных он ненавидит, / 
Путь преграждает небесный. Утратой своей раздраженный, / Он допустить 
к божеству не желает, паденьем озлоблен, / Статую Бога; стремится склонить 
к соучастью он смертных / В тьме и грехе своем» (*7-е догматическое стихот-
ворение, Об умных сущностях, стк. 48–60, в:  Григорий Богослов, Догматические 
поэмы, с. 35).

199  Также возможно: «владычествующая, управляющая».
200  То есть ангелы суть служебные духи, а материя постоянно движется в со-

творенных существах.
201  Буквально: «народовластия». Ср.: «Нет в многовластии блага; да будет 

единый властитель» ( Гомер, Илиада, 2.204).



138 Лев Хиросфакт. Сочинения

Ведь, пожелай кто множество202 определить,
<…………………………………………>
Или одну природу с волей те имеют,
Осуществляют руководство сообща
И держат сообща совет от слабосилья,   390
Иль, не имея все одной и той же воли,
В соперничестве многих пребывают,
Ведь мненья разные содействию мешают.
Но множество для дел не нужно — это раз:
Недостает ему уменья с пониманием.203   395
А во-вторых, коль верно рассудили мы,
Оно враждою было бы озлоблено.
А, слабыми и умопомраченными
Сотрясена и смешана,204 материя
Не обрела бы форм205 и развалилась бы.   400
Но нет сего, творение — свидетель нам:
Его порядок прочен, как постигли мы.
Итак, Единица есть, сущая отдельно,206 
Добра207 и праведна,208 всесильна и мудра:209

Как добрая, без зависти210 мир сотворила;211  405

202  Богов.
203  Буквально: «как нуждающееся в средствах, неискусное/неумелое, недо -

умевающее». 
204  Или: «приведена в беспорядок, спутана».
205  Дословно: «осталось бы незаконченной».
206  Буквально: «обособленная»; имеется в виду трансцендентность Бога по 

отношению к миру.
207  Или: «прекрасна».
208  Или: «справедлива».
209  Дословно: «наимудрейшая».
210  Или: «охотно; щедро», т. е. не скупясь.
211  Ср. у Платона: «Рассмотрим же, по какой причине устроил возникнове-

ние и эту вселенную тот, кто их устроил. Он был благ, а тот, кто благ, никогда ни 
в каком деле не испытывает зависти. Будучи чужд зависти, он пожелал, чтобы 
все вещи стали как можно более подобны ему самому» (*Тимей, 29de, в:  Платон, 
Соч., III, с. 433). Ср. также у  Григория Богослова: «зависть далека от Божия есте-
ства, бесстрастного, единого благого и господственного» (*Слово 28, 11, в: Григ. 
Богосл., Твор., Ι, с. 338).



 Поэма «Тысячестишное богословие» 139

Как справедливая, дала благой порядок;212

Владычественная, свою являет власть;
Всемудрая, смешала213 противоположности;
Она печется о спасающих умах,214

Отвергнув отступивших душетлителей.215   410
Итак, презрев бессильное многоначалье 
<…………………………………………>
<…………………………………………>.

15.

Ум первый, как в величии возвышенный,216    {О}
О, речи любящий о вышних чудесах,
Внутри нося всё сущее различным образом,217

Являет на просторе звездный хоровод,    415
Ведет его от взрыва218 первого, ведет,
Словно поэт, являющий искусный ум 
На лире семиструнной и певучей.
И не сравнится Его мощь ни с чем другим,
Ведь Он творит не как ремесленник орудьем   420
<…………………………………………>.
Кто знает дом, повозку, судно, набл219 строй,
Кромé построившего их с расчетом точным?220 

212  Или: «правильное расположение; благочиние».
213  То есть соединила.
214  То есть об ангелах.
215  Демонов.
216  Дословно: «чрезвычайно [или: величественно] возвышающийся».
217  Ср. у Григория Богослова: «Так был заложен на прочной основе наш кос-

мос великим / И беспредельным Умом, всё несущим в себе, но над всем же / 
Сущим» (*5-е догматическое стихотворение, О промысле, стк. 1–3, в:  Григорий 
Богослов, Догматические поэмы, с. 24).

218  Буквально: «броска» или «порыва», но я позволила себе здесь аллюзию 
на Большой Взрыв, тем более что речь здесь именно об изначальном сотворении 
Космоса.

219  Нáбла — род струнного инструмента.
220  Ср. у Григория Богослова: «Видел ли кто, чтобы дом иль корабль не ру-

кой был воздвигнут? / Видел ли кто, чтоб самозародился клинок или щит, а? / 



140 Лев Хиросфакт. Сочинения

«Но, — скажешь, — из материи Он небо создал».221

Каким же образом ее ты, слабый разумом,
Софизмом ложным представляешь сущей,222  425
Реально безначальной? Что за безрассудство!
Иль кто-нибудь иной привел ее в сей мир?
Или она переместилась — но откуда,223

Когда нет места явно ей? Ну, что за вздор!
Не человеческой руки искусству, человек, —  430
Творцу всего ты больше силы припиши!224

Пусть долги времена, но нет нетления,
Коль так не повелит всех Управитель.225

Раскинул мир сей Бог богов226 как книгу,227

И написал Он много на кругах небесных,  435
Ведь знает Он их все и носит на весах.228

Итак, вод  Стикса, что несут безумие,229

Не простоял бы мир столько, когда б было в нем безначалье / (Хор без хорега 
рассыплется быстро — я так представляю), / И не иной кто Владыка над всеми, 
но их Сотворивший» (*5-е догматическое стихотворение, О промысле, стк. 10–14, 
в:  Григорий Богослов, Догматические поэмы, с. 24). Похожие аргументы выдви-
гает против вечности материи св.  Василий Великий (2-я беседа на Шестоднев, 2, 
в: Вас. Вел., Твор., I, с. 337–338).

221  Дословно: «воздвиг свод небес»
222  Имеется в виду — сущей помимо Бога, собезначальной Ему, как субстан-

ция, из которой Он всё сотворил.
223  Буквально: «или где находясь, она переместилась (сюда) и в каком ко -

личестве?».
224  Снова параллель с Григорием Богословом, см. прим. 164 к стк. 296. Стк. 

17–20 из того же стихотворения: «Пусть гончар придает форму глине, / Круг 
свой вращая, а каменщик — камню, а злату — литейщик, / Дай Богу больше, 
чем наш рассудок, о друг безначалья. / Пусть это “большее” будет материя» 
(с. 18).

225  То есть, даже если небо существует долгое время, от начала сотворения, 
но без повеления Божия оно не пребудет неизменным. 

226  *Втор. 10:17; Пс. 49:1, 135:2; Дан. 2:47.
227  Ср.: «небеса свернутся, как книга» (*Ис. 34:4, ср. Апок. 6:14). В древности 

книги изготовляли в виде папирусных свитков.
228  Ср.: «Ты всё установил мерой, числом и весом» (*Прем. 11:20).
229  Стикс — в греческой мифологии главная река подземного царства, опоя-

сывающая весь  Аид, олицетворение ужаса и мрака. Так называлась и реальный 



 Поэма «Тысячестишное богословие» 141

И зол и бед Харибды кровожадной,230

Влекущей путь суждений в море лести,
Ты избегая, истины одной держись!    440

16.

Еще и вот о чем сказать тебе я должен,     {Υ}
Певец искусный, обаятель231 юных:
Небес свод в пустоте нуждается огромной 
И в месте полом, в глубине пространства,
Хоть древние и до тебя болтали дурно,    445
Что место — зримым лишь и умопостигаемым,232 
Мы скажем, что объем пространства измерим,
А потому его измерить можно мощь.
Хоть будут повторять неубедительно,
Что, зачарован созерцаньем неба, ум    450
Спешит со страстью возлюбить первопричину,233

Мы скажем: не божественно то, что в нужде.234

Богов ваяя всуе, кто — увы! — стихии

ручей в Северной  Аркадии, чьи воды, по преданию, были так ядовиты, что разъ-
едали всё.

230   Харибда — опасный водоворот в Мессинском проливе, олицетворенный 
 Гомером в виде чудовища.

231  Буквально: «приготовляющий волшебные снадобья (ядовитые или це-
лебные)», — здесь, конечно, подразумевается завлекательная «отрава» ложных 
учений.

232  То есть что о месте можно говорить только применительно к чему-то су-
ществующему, а там, где нет ничего, нет и места; соответственно, нет никакого 
места вне неба-космоса. Об этом говорит  Аристотель: «...вне Неба нет ни места, 
ни пустоты, ни времени. Ибо во всяком месте может находиться тело; пустотой 
называют то, в чем тело не находится, но может оказаться; время есть счет дви-
жения, а движение без естественного тела невозможно. Между тем доказано, 
что вне Неба нет и не может оказаться тела. Следовательно, очевидно, что вне 
его нет ни места, ни пустоты, ни времени» (*О небе, 279а12–18 = Арист., Соч., ΙΙI, 
с. 292–293).

233  То есть ум человека, завороженный красотой неба, считает его боже-
ственным и творцом всего.

234  Дословно: «мы скажем, что нуждающееся [т. е. не самодостаточное и не 
самодвижимое — речь идет о небе] не божественно по природе».



142 Лев Хиросфакт. Сочинения

Превознесет, что вечно суть в борьбе,235

Иль на небесной сфере начертáнных,   455
Которым путь один всего назначен?236

Коль согласился б я, что некая средь звезд237 
Дает кому-то сущность, чувство,238 форму,
Несотворенной разве счел бы я ее?239

Пространство с тварью мерой связано,240   460
И разделяет меж собой, делясь, творенья,241

И, в соответствии объединяя признаки,242

Определяет расхожденья и схожденья,

235  Имеются в виду первоэлементы материи.  Эмпедокл, философ и ученый 
V в. до н. э., учил, что существуют четыре вечные стихии-первоэлемента — 
огонь, воздух, вода и земля, которые неизменны и находятся в постоянном дви-
жении: жизнь природы состоит в количественных и качественных соединении 
и разделении этих элементов, на основе которых всё возникает и изменяется; из 
различных сочетаний элементов происходит всё множество сущих во вселен-
ной. Движущая эти элементы сила действует в двух противоположных разно-
видностях: силу, соединяющую стихии, Эмпедокл называл дружбой, любовью; 
силу, их разделяющую — враждой, ненавистью. Этим четырем первоэлементам 
философ давал имена богов:  Зевс,  Аид,  Нестис (сицилийское божество воды) 
и  Гера; в богов как внешних творцов мира Эмпедокл не верил. До него о бытии 
как борьбе противоположностей, переходящих одна в другую, учил  Гераклит 
(ок. 544 – ок. 480 г. до н. э.), также отрицавший сотворение мира богами. См.: 
 В. Ф. АСМУС, Античная философия (М., 1976), с. 34–38, 61–68.

236  То есть звезды и планеты, перемещающиеся всегда по одним и тем же 
орбитам. Ср. у Платона о Луне, Солнце и звездах: «Каждое из этих светил сохра-
няет один и тот же путь; оно совершает не много круговых движений, но лишь 
одно» (*Законы, 822a, в:  Платон, Соч., IV с. 276).

237  Дословно: «среди лучезарных звезд/светил».
238  Способность ощущения.
239   Аристотель причиной возникновения и уничтожения вещей считал дви-

жение (приближение и удаление) солнца (О возникновении и уничтожении, II.10, 
336а32–b24, в: Арист., Соч., ΙΙΙ, с. 435–436).

240  Дословно: «измеряет тварь и прилажено к [или: связано с] ней». Мысль 
здесь та, что пространство соизмеримо с существующим творением и точно 
подходит (подогнано) к нему.

241  То есть обеспечивает индивидуальное существование и раздельное 
местоположение тварей.

242  Признаки, чья совокупность характеризует ту или иную тварь.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 143

Внутри сцепляя совершенно отношенья.243

А время, разделение вводя тройное,244    465
Дает исчислить скорость у движенья неба.
Итак, от баснословия лохматых245 старцев, 
Тщеславящихся бородой немытой,
Земли обузы иль всего лишь мяса куч246

Премудро отвратись, чтоб не преткнуться сильно.       470

17.

А здесь теперь и о светилах я скажу.     {А}
Итак, болтун несчастный и тупой умом,
Услышать тебе ныне дóлжно истину!
Они ведь, свой имея путь движения,
Воздействуют на жизнь прекрасным образом:   475
От них единый свет течет потоками,
Нам доставляя множество полезного.
Помимо сказанного, вот еще что знай:
Не безначален измеряемых247 конец,248

<…………………………………………>
И пребывают, в своем месте двигаясь.    480
А коль перемещенье допускаешь звезд,
То как ты дашь им сущность249 безначальную?250

И вот еще что должно рассмотреть тебе,
Узреть иную связь, еще премудрее: 

243  Видимо, имеется в виду сцепленье элементов внутри каждого из сущих.
244  На прошлое, настоящее и будущее.
245  Буквально: «[с волосами] как пакля».
246  Судя по контексту, имеются в виду люди, считавшие материю совечной 

Богу и даже обожествлявшие небесные светила. О том, кого именно мог крити-
ковать Лев в поэме, см. выше, с. 43–50.

247  Соизмеряемых, исчислимых; имеется в виду то, что орбиты движения 
небесных тел можно рассчитать.

248  То есть их существование имеет и конец, и начало.
249  Или: «бытие, существование».
250  То есть перемещение звезд в пространстве исключает их божественность, 

поскольку Бог не движется из одного места в другое, будучи вездесущим, о чем 
в поэме говорится неоднократно (стк. 67, 604, 633, 867, 919, 1002, 1005–1007, 1135).



144 Лев Хиросфакт. Сочинения

Везде многобогатая есть251 благодать,   485
Однако части все тобою зримого
Не вездесущи, место ведь свое у них,252 —
Природа их, конечно, не божественна.253

Заботясь о тебе, я должен написать:
Поскольку космос чудо есть для видимых,254  490
То Давший ему это устроение
Неизрекаемое Чудо есть чудес
<…………………………………………>
Трубы многоголосой или семиустой. 
И слыша это, о болтун, дрожащая
Бурлящая толпа ко вздору многому   495
<…………………………………………>
Ведь дымом слов глаза твои он помрачит,
Поймает незаметно в сеть безумных мнений.

18.

А к изреченному добавлю я теперь   {Ν}
Иное — и услышь, как это к месту здесь, 
О, деятельный ты игрок в догматы!   500
Блуждающие звезды255 непорочно все
Своим движеньем обладают с качеством:
Ведь бытие одной приносит холода,
Другая сильным жаром сожигает всё,
А третья середины мягко держится.256   505

251  Присутствует.
252  Дословно: «по причине пространственного размещения».
253  Дословно: «(Этим) они являют, что получили в удел не божественную 

природу».
254  То есть для сотворенных существ.
255  πλάνητες ἀστέρες; имеются в виду планеты.
256  О подобном влиянии планет говорит  Птолемей: Солнце нагревает и вы-

сушивает, Сатурн «охлаждает и в умеренных пределах высушивает», Марс «су-
шит и сжигает», Юпитер «обладает умеренной действующей силой», «и нагре-
вает, и увлажняет», Венера умеренно нагревает и увлажняет, Меркурий высу-
шивает (*Птолемей, Четырехкнижие, кн. 1, гл. 4: О силе планет (пер. см.: Клавдий 
Птолемей, Математический трактат в четырех книгах, публ. подг.  Д. КУТАЛЕВ 
<http://www.astrologic.ru/library/ptolemy/index.htm>).



 Поэма «Тысячестишное богословие» 145

Но то, что качества257 имеет иль восход,258

Ход измеряя времени и сфер пределы,
Никак не Бог для тех, кто любит разум.259

Не раздают богато посему дары 
Они своим движеньем, если понял ты,    510
Но тáинственно возвещают знаменья.260

А если же грехи — от звезд блистающих,
Как говорили путаники261 древние,
Тогда исчезнут рассужденье,262 ум, закон,
Исчезнут воспитанье, освящение,263    515
Свободный выбор, воля, перед властью264 страх
И мириады книг благочестивейших.
Но коль всё это есть, полезно и сильнó,
И если есть там265 по делам воздание,
То кто так вредным увлечен учением,    520
Ослаблен ядом демона упрямого,
Чтоб самовластную природу образа266

257  Имеется в виду «смешение» ограниченного ряда определенных качеств.
258  На небосклоне.
259  Поскольку Бог пребывает за пределами всякого качества, движения, 

времени и места, о чем Лев говорил выше. 
260  Ср. у  Иоанна Дамаскина о звездах, солнце и луне: «предзнаменования 

дождя и бездождия, холода и жара, влажности и сухости, и ветров, и подобного 
от них бывают, но никоим образом не предзнаменования наших дел <…>. …они 
не суть причины чего-либо из происходящего, ни возникновения того, что воз-
никает, ни гибели того, что гибнет; но скорее служат предзнаменованиями как 
дождей, так и перемены воздуха» (*Иоанн Дамаск., ТИПВ, кн. 2, гл. 7 (21), с. 198).

261  Буквально: «изверги Локсии».  Локсий (Λοξίας) — эпитет  Аполлона, оз-
начает «Извилистый», то есть запутанный в своих вещаниях. Вероятно, здесь 
имеются в виду оракулы, предсказывавшие людям впадение в грехи, которых 
они не могли избежать, хотя старались, поскольку так было предначертано 
судьбой, как это произошло, например, с  Эдипом.

262  Буквально: «рассудительность, здравый смысл».
263  Дословно: «место священных (действий)», — видимо, намек на храм и со-

вершающиеся в нем таинства, помогающие людям жить благочестиво.
264  Видимо, имеется в виду власть Бога.
265  В загробном мире.
266  Образа Божия, т. е. человека, который создан самовластным.



146 Лев Хиросфакт. Сочинения

Связать с дурным смешением подобных тел?!267

Так помышляй, поэтов избегая пут 
Лирических, высокомерных болтунов  525
И чар обученных мусическим искусствам, 
Ведь скверно это всё, и крайне скверно.

19.

Так помышляй: Бог прежде времен вечных  {Θ}
Всё носит в тáинственном созерцании,
Напраслин выдумщик, достойный горьких слез!268       530
Ведь и руководящий стройным лир созвучьем,
Строитель корабля иль архитектор дома,
Пусть даже цель для действия не ставит
И в деле не использует суждение,
Богат он сам в себе научным знанием   535
И действий результат содержит в мыслях.
Но разве с Богом дело обстоит иначе?269 
Всевеличайшая Мощь самозваная270

Коль у тебя творит271 с необходимостью, 
Введешь началом поневоле и материю.272  540
Искусство сети ткать паучье применив,
Ты хитрости сплетаешь пред неверными,

267  Небесных тел, т. е. звезд.
268  Дословно: «чье благочестие достойно слез».
269  То есть как мастер, даже в тот момент, когда ничего не делает, имеет 

в уме представление о производимых им вещах в завершенном виде, так и Бог 
еще до создания мира имел представление о всем будущем творении. Имеется 
в виду учение о предвечных логосах — замыслах Бога относительно каждого из 
творений; см. далее стк. 991–992 и прим. 533 (с. 177).

270  То есть не позванная кем-то, но «вызвавшаяся» по собственной воле тво-
рить мир.

271  Буквально: «приводит в движение (все) дела».
272  Дословно: «ты вводишь необходимость материальных начал/первопри-

чин». То есть, если Бог творит не по собственному желанию, а по необходимо-
сти, значит, Его вынуждает к этому существование материи как совечного Ему 
начала.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 147

Или, навоз творящих сферы вспомнив,273

Зловонную — о горе! — изрыгаешь пену.
Так, думая, что многоценный дар обрел,    545
Суждений дерзостью ты впал в бесчестие!
Но в лучшем беспорядочных порывов274 нет
<…………………………………………>
Что за нужда простой природе в дополненье,
Коль мыслится Она лишенной пустоты?275

Творит же Она всё единовластием276    550
Тогда, когда для тварей пользу видит в том,
Когда необходимо сотворенным то.
Услышав это, о вы, слабые в речах,
Вполне ужасные, чья мысль искажена, 
Лжемудрецы,277 обман волной вздымающие,   555
Дурачить278 избегайте православных!

20.

Так мысли: выше всех и преисполнена     {Υ}
Природа Бога,279 в твари нет у ней нужды,
О ты, раздор вводящий по мечтанью сна!
Ведь если скажешь, что Творец — ради нее,280   560

273  Видимо, намек на учение Аристотеля о небесных сферах: планеты 
и светила вечны, поскольку обладают круговым движением, их природа вечна, 
и вечны те «сущности», которые их движут ( Аристотель, Метафизика, XII(Λ).8, 
1073а22–1073b1 = Арист., Соч., I, с. 311–312). Слово «навоз» издатель сопоставляет 
с упоминанием у Климента Александрийского о египтянах, которые «уподо-
бляют солнце жуку-скарабею, который катит перед собой шар из бычьего по-
мета» (* Климент Александрийский, Строматы. Книги 4–7, с. 110, кн. V, IV.21.2).

274  Побуждений, стремлений.
275  То есть простая божественная природа, обладающая абсолютной полно-

той, не нуждается ни в каком дополнении в виде совечной материи.
276  Дословно: «владычественным единоначалием».
277  Или: «чародеи, маги».
278  Буквально: «привлекать к себе хитростью, вводить в заблуждение».
279  То есть божественной природе свойственна полнота, самодостаточность.
280  То есть что Творец существует ради твари, а не сам по себе.



148 Лев Хиросфакт. Сочинения

Всесовершенную281 изобразишь в нужде,282

Мне госпожу явив неблагосклонную.283

Но ты, увы, вселенную считаешь вечной,284

Позорно пишешь, будто космос изменять
С природой свойственно главе285 изменчивой.286  565
Но как, любезный, смертных Приводящий в жизнь,287

А после слепленных в прах обращающий288

Ничем тогда не меньше благ, чем прежде был?
Так что ж? Ему поставишь ты в вину и то,
Что сил у сотворенных недостаточно,   570
Чтоб выдержать и бесконечно пребывать?
Что, с Богом соединены по сущности
Они, приход их не измеришь временем?
Разрушатся они, однако, как задумано,
Коль пожелает воля Устроителя.   575
Так кто же, видя это, зная с опыта,
Что движут тварь законы неизменные,
Первопричины не считает ту рабой,289

Текучей созданной и неустойчивой?
Ведь у огня290 есть форма, вид, размер, материя,  580
И хоть свою природу он в веках хранит,291

Устроен так Другого он велением.

281  Природу Бога.
282  То есть нуждающейся в твари для полноты бытия.
283  Лев хочет сказать, что если божественная природа имеет нужду в твари, 

то творение происходит по необходимости, а не по свободному и благому из-
волению Бога.

284  Дословно: «что вселенная не подвержена распаду».
285  Или: «начальнику, распорядителю».
286  То есть если космос не вечен и подвержен изменению, то и Творец его 

таков же.
287  Буквально: «вылепливающий/формирующий для жизни».
288  См.: Быт. 2:7, 3:19, о создании человека из «праха земного» и возвраще-

нии его в тот прах после смерти.
289  Или: «подневольной, зависимой».
290  Здесь имеется в виду огонь небесных светил.
291  Дословно: «поддерживает свою природу в течение многих веков».



 Поэма «Тысячестишное богословие» 149

Сие в ум восприняв, иного избегай,
Не бойся же зверей в людском обличии,
Что изваляли ум свой во грязи грехов:    585
Да лопнут морды их, позора тварей всех!

21.

А к вышесказанному вот что напишу,    {П}
О ты, болтун, проживший пустомели жизнь:
Не чти292 великих вперемешку с малыми,
Не прославляй ты равных больше нужного,   590
Не чти и худших, ибо не дозволено,
Не восторгайся мерзкой мифологией,
Не принимай стихов, коль нет в них мудрости.293 
Воспринятое зреньем294 тварным ты считай,
Пойми: всё составное разлагается.295    595
Оно часть целого и не божественно,296

Нужду имеет,297 не владеет властию,
Подвержено делению — не дивно то;298 
И мыслью299 описуемо, не поклоняемо,300 
Невольно301 движется, и чтить его нельзя,   600
Оно трехмерно и не стóит прославленья,

292  Дословно: «не служи/не поклоняйся великим…»
293  Дословно: «не принимай поэзии, несовместимой с мудрецом». Имеются 

в виду, очевидно, стихи с мифами о богах и появлении космоса, несовместимые 
с христианством. В стк. 971 Лев упоминает также какие-то нечестивые «тысяче-
стишные книги», с которыми он, видимо, и полемизирует.

294  То есть всё видимое.
295  Дословно: «постигни, что (любая) сложная/составная вещь разложима». 

Ср. у Платона: «всё то, что составлено из частей, может быть разрушено» (*Ти-
мей, 41а8–9 =  Платон, Соч., III, с. 443).

296  Дословно: «не дóлжно его обожествлять».
297  Или: «испытывает недостаток», т. е. не самодостаточно.
298  Буквально: «не дóлжно ему удивляться/восхищаться».
299  Или: «рассуждениями».
300  Буквально: «ему не следует поклоняться». 
301  А не самовольно, само по себе. То есть всё сотворенное движется, будучи 

движимо чем-то или кем-то другим. 



150 Лев Хиросфакт. Сочинения

Не независимо, хвалить его напрасно.302

Пойми: Простое303 было до текучих сложных,
Покоясь прежде движимых движения,304

И знай:305 до множества — одно Единое,306  605
Которое, чтя,307 неба не зови Душой,308

Не носит ведь Оно его309 как инструмент,310

Не движет словно тело, связанное с Ним,
Но как слугу поставило безмолвно говорить:311

«Творящая всё сила Божья, смертные,   610
Есть прежде тварей всех, начала не имея».
Так веруй, отвергая заблуждение,
Ведь, право, зло софизмов изворотливых —

302  Дословно: «Оно подвержено отношению [т. е. связано с другими вещами 
и явлениями], не должно напрасно превозносить его». Ср. у  Григория Богосло-
ва: «Назовешь ли Божество телом? Но как же назовешь тогда бесконечным, не 
имеющим ни пределов, ни очертания, неосязаемым, незримым? <...> Естество 
тел не таково. Или Божество <...> ни в чем не преимуществует перед нами? Ка-
кое грубое понятие! Как же Божество досточтимо, если Оно имеет очертание? 
Или как избежит Оно того, чтобы слагаться из стихий, опять на них разлагаться 
и вовсе разрушаться? Ибо сложность есть начало борьбы, борьба — разделе-
ния, разделение — разрушения, а разрушение совершенно не свойственно Богу 
и первому естеству. <...> Посему Божество не тело, иначе в Нем была бы слож-
ность» (*Слово 28, 7, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 336).

303  Единое. Подробнее о Боге как о Едином Лев говорит в 31-й главе поэмы 
(стк. 884 след.).

304  Ср. у Прокла: «единое должно идти впереди и самого движения, 
и любого движущегося предмета, и самого покоя, и всякой покоящейся вещи» 
(* Прокл, Комментарий к «Пармениду» Платона, 1172.6–7, с. 581).

305  Дословно: «да будет тебе ясно известно, что».
306  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Причина всего существует <...> до вся-

кого единства и множества» (О божественных именах, 13.2, в: *Corp. Dion., I, 
р. 227.11–12).

307  Дословно: «Которому поклоняясь».
308  Против учения о Мировой Душе (*Платон, Тимей, 34b =  Платон, Соч., III, 

с. 437).
309  Небо.
310  Буквально: «ремесленное орудие; инструмент для какого-либо искусства».
311  *Ср.: «о деле рук Его возвещает твердь» (Пс. 18:1); «небеса возвестят о Его 

справедливости» (Пс. 49:6).



 Поэма «Тысячестишное богословие» 151

Еда без соли, пища несъедобная,312

Приправленная чародейства злобою.    615
Пора же слово наше к близким313 обратить!

22.

Вести суждение к высшей ума Причине,     {А}
О, мой таинник314 и возлюбленное чадо,
И созерцать великое тебе так странно:
Ведь как такое малым схватишь ты умом   620
Иль как, не охватив умом, опишешь словом,
А не объяв и словом, как возможешь зреть?
И странно то тебе, хоть ты научен, сколь
Бессильна тварь нетварное постигнуть.315

<…………………………………………>
Дается представленье малое, питая душу;   625
Воспламенившийся ж виденьем вожделенным
Уже не мыслит, что сама возникла тварь,
А скажет с дерзновением любезным так:
«Кто создал эти своды светоносные —
Вращенье разумею златосветное    630
В семи кругах, начертанных огнями звезд,316

312  Ср.: «слово ваше [да будет] всегда в благодати, приправлено солью» 
(*Кол. 4:6).

313  То есть, судя по дальнейшему контексту, к единомышленникам и уче -
никам.

314  Мист; ср. стк. 266.
315  Ср. у  Григория Богослова: «”Постичь мыслью Бога трудно, а изъяснить 

невозможно”, — так философствовал один из эллинских богословов <...>. Но как 
я рассуждаю, изъяснить невозможно, а постичь мыслью еще более невозможно. 
Ибо что постигнуто умом, то, пожалуй, выразит и слово, если и не в надлежа-
щей мере, то хоть слабо <...>. Но обнять мыслью столь великий предмет совер-
шенно не имеют ни сил, ни средств не только люди негодные и преклоненные 
долу, но даже весьма возвышенные и боголюбивые, равно как и всякое рожден-
ное естество, для которого этот мрак и эта грубая плоть служит препятствием 
к уразумению истины» (*Слово 28, 4, в: PG, vol. 36, col. 29C–32А).

316  Под «семи звездами» в Византии понимали Солнце, Луну, Юпитер, Мер-
курий, Марс, Венеру и Сатурн.  Иоанн Дамаскин в связи с этим говорит о «семи 
поясах» неба (Иоанн Дамаск., ТИПВ, кн. 2, гл. 6 (20), с. 192).



152 Лев Хиросфакт. Сочинения

И вечно движущийся дал им быстрый бег?
Не Тот ли, Кто недвижим пребывает сам,317

Не Тот ли Мастер, что один лишь властвует? 
И кто же Мастер, как не Тот, Кто вéденьем  635
В порядок осуществовáнный тварь привел
И прочее затем устроил с разумом?»318

Но дерзок тот, кто хочет всё уразуметь,
Достоин снисхожденья тот, кто не сумел;319

А просто320 верующий вздор несет обильно,  640
Нужды не чувствуя,321 являет, что ума в нем нет. 
А ты Того чти, Кто всех высших высший,322 
И, как кентавр,323 из дома своего гони
Всех, таинств неприкосновенность попирающих
Нечистыми ногами тиранически.324   645

317  Дословно: «Кто пребывает, не приняв (в себя) движения».
318  Ср. у  Григория Богослова: «Ибо нет основания присвоять владычество 

тому, что по свидетельству чувств равночестно. А посему через видимое разум 
ведет к тому, что выше видимого и что дает видимому бытие. Ибо чем при-
ведены в устройство <...> небо, земля, воздух и водное естество? Кто смешал 
и разделил это? <...> Кто привел сие в движение и ведет в непрерывном и бес-
препятственном течении? Не художник ли всего, не тот ли, кто во всё вложил за-
кон, по которому всё движется и управляется? Кто же художник сего? Не тот ли, 
кто сотворил и привел в бытие? <...> Кто же блюдет и сохраняет те законы, по 
которым произошло всё первоначально? <...> Кто же сей другой, кроме Бога?» 
(*Слово 28, 16, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 341).

319  Дословно: «тот, кому не удалось ясно (уразуметь это)».
320  ἁπλῶς, т. е. «простодушно, в простоте»; это слово имеет и значение 

«поверхностно».
321  То есть не ощущая, что его познания недостаточны, не чувствуя нужды 

в обучении и т. п.
322  Или: «лучших лучший», «превосходит превосходящих».
323  То есть грубо.  Кентавры — мифические полулюди, полукони, олицетво-

ряли буйную природную силу дикой лошади.
324  В тирании по отношению к церковному учению и к Церкви в предше-

ствовавшую жизни Хиросфакта иконоборческую эпоху иконопочитатели обви-
няли императоров-иконоборцев. Возможно, здесь перед нами отголосок такого 
употребления, указание на еретичность людей, которых критикует Лев.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 153

23.

Коль промысла325 деяния, любезный мой,   {Т}
Из мифотворцев отрицать кто вздумает,326

<…………………………………………>
И обвиняя здесь коварных разумом.
Пусть даже в мыслях твоих провиденья нет,
Коль ум направишь надлежащим образом,327   650
Заране наблюдая за движеньем дел,
То ты удобно получил предвéденье.
Но кто, скажи о первом, необдуманно
Болтающим поверит и невéдущим?328

Второе329 ж за начало рассужденья взяв,    655
Вот что скажу я, согласуясь с истиной:
Коль мастерство330 дает уму предведенье,
И способ рассужденьем до причин дойти,331

То как вселенная наипремудрейшим
Предведением не богата, явно высшим?    660
Ведь часть отдельная причастна целому,
От коего в наследье приняла сие.332

Итак, есть промысел в природе космоса,
Хоть мы не знаем, как333 бывает он во всем.
Как говорится, это ясно и слепым,334    665

325  Или: «предведения; провидения». Далее слово πρόνοια переводится все-
ми этими словами.

326  Из видных античных философов промысел как попечение Бога о творе-
нии отвергали  Эпикур и, по сути,  Аристотель. См.: Г. И.  БЕНЕВИЧ, Краткая исто-
рия «промысла» от Платона до Максима Исповедника (СПб., 2013), с. 25–26.

327  Или: «по обычаю». Имеется в виду, видимо, обычный путь рассуждений, 
исходя из наблюдений за происходящим и здравого смысла.

328  То есть рассказывающим мифы и отрицающим промысел.
329  Существование «естественного» предведения (стк. 649–652).
330  Или: «искусство», т. е. вообще опытность в делах.
331  Дословно: «если у тебя есть предвидение, происходящее от разума и ма-

стерства, / и ты определяешь причины путем правильных рассуждений».
332  Способность к предвидению.
333  Каким образом.
334  Пословица.



154 Лев Хиросфакт. Сочинения

Что с промыслом предвидение связано.
Предвиденье ж не может быть без промысла,335

Но если нужно, я ясней скажу о том.
Вот так тебе ведь было бы полезнее 
Богу служить336 — Тому, который носит тварь,337  670
Изгнав338 вдвойне достойную презренья чернь,
Трибедственнейшую339 и смехотворную,
Бесчинных пьяниц, коих обличить легко;
Ты им не говори ни «здравствуй», ни «прощай»!

24.

Учись, пример тебе — умов340 порядок:   675 {Ο}
Простой, блистающий чин мыслью сотворив, 
Беззвездное им небо уделил и свет341

Бог, уготовив для безмолвных песней,342

Их наслаждение — сиянье Божие.
В единодушии общаясь с Красотой,   680

335  То есть, если бы не было всезнающего промысла Божия, то невозможно 
было бы и предвидеть, предсказывать будущее. Такую мысль высказывали стои-
ки, считая предсказания доказательством наличия богов и фатума (см.:  БЕНЕВИЧ, 
Краткая история «промысла», с. 32). Однако христианские апологеты и последу-
ющие богословы фатум отрицали, указывая, что Бог знает будущее и открывает 
его святым, потому что знает, как поступят люди по своей воле, а не потому, что 
Он это будущее предопределил (см.: там же, с. 55–56, 68–70, 127 след.). 

336  Или: «поклоняться (служебно)», λατρεύειν.
337  Ср: «Сей [Сын Божий], будучи сиянием славы и отпечатком ипостаси 

Его [Бога], нося же всё словом силы Своей» (Евр. 1:3).
338  Дословно: «с Чьей помощью изгнав».
339  Или: «трижалкую».
340  То есть ангелов, умных сущностей.
341  Ср. у  Василия Великого: до видимых неба и земли Бог создал невидимый 

ангельский мир — «мысленный свет», т. е. не происходящий от материальных 
светил (1-я беседа на Шестоднев, 5, в: Вас. Вел., Твор., I, с. 325).

342  Поскольку ангелы славят Бога не голосом, а как умы и светы. Дионисий 
 Ареопагит называет их «возвестителями божественного молчания» (О божест-
венных именах, 4.2, в: Corp. Dion., I, р. 145.8). О том, что ангелы воспевают Бога 
гимнами, которые «богословие передало живущим на земле», см.: Дионисий 
Ареопагит, О небесной иерархии, 7.4. 



 Поэма «Тысячестишное богословие» 155

Они ведут и направляют ко спасенью
Народы,343 что живут без руководства.344

В служении345 они не вездесущие,
Но сущностно, а не чрез созерцание
Они свершают действия и мыслят,346    685
Ведь ограничены они умом и местом.347

Божественную вещь — имею в виду душу348 —
Негибнущее349 чудо350 и прекрасный образ,351

343  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Богословие отдало нашу иерархию анге-
лам, называя начальником над иудейским народом  Михаила, а иных — над дру-
гими народами. Ведь Всевышний поставил пределы народов по числу ангелов Божиих 
(Втор. 32:8)» (О небесной иерархии, 9.2, в: *Corp. Dion., II, р. 27.13–16).

344  Дословно: «народы, которые трудно обучить через руководство».
345  В Библии ангелы называются служителями Бога и спасаемых людей 

(*Пс. 103:4; Евр. 1:7,14).
346  Дословно: «совершают дела или формируют мысли». Дионисий Ареопа-

гит указывает, что ангелы — «не созерцатели чувственных или умопостигаемых 
символов» и не через созерцание сказанного в Священном Писании восходят 
к Богу, но «наполнены светом, превышающим всякое невещественное знание, 
и сверхсущественным и трисветлым созерцанием творящей прекрасное изна-
чальной Красоты» (О небесной иерархии, 7.2, в: Corp. Dion., II, р. 29.5–9).

347  То есть ангелы суть умы, ограниченные некоторым местом, а не вездесу-
щие. О том же Хиросфакт говорит в На Быт., см. с. <1020>/196 и прим. 9.

348  Ср. с анонимным трактатом по риторике: «душу человеческую, вещь бо-
жественную и бессмертную, крайне трудно помрачить грехом» (Περὶ τῶν ὀκτὼ 
µερῶν τοῦ ῥητορικοῦ λόγου, в: Rhetores Graeci, vol. 3, ed.  C. W[Yò (Stuttgart, 1834), 
р. 603.12–13).

349  ἀνώλεθρον. Ср. у Дионисия Ареопагита: «души имеют неуничтожи-
мость (τὸ ἀνώλεθρον)» от Бога-Жизни (О божественных именах, 6.1, в: *Corp. 
Dion., I, р. 191.4–5).

350  Или: «зрелище». 
351  Имеется в виду — Божий. Это воззрение на душу распространено у от-

цов Церкви. Так, «разумную душу» называет образом Божиим  Григорий Бого-
слов (Слово 38, 11, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 446). Это учение повторяет  Иоанн 
Дамаскин (Иоанн Дамаск., ТИПВ, кн. 2, гл. 12 (26), с. 209). Св.  Анастасий Си-
наит считал, что под образом Божиим имеется в виду «троичность души», по-
скольку «в единстве и бессмертной и мыслящей сущности нашей души, словно 
в образе, были показаны некие три ипостасные свойства: нерожденность души, 
рожденность разума [λόγος, что в греческом означает и слово, и разум] и исхож-
дение духа или ума» (Слово первое об устроении человека по образу и подобию Бо-
жию, 3, в: Преп. Анастасий Синаит, Избранные творения, вступ. ст., пер. и комм. 



156 Лев Хиросфакт. Сочинения

Скажи, Кто создал, сопрягая с прахом,
Являя попеченье о движении?352    690
Кто сделал ее силой для познания,
Что пó кругу сама по себе движется,353

Прах озаряя деланием дел благих,
Спеша на небо, ибо невещественна,
И лучшего ища с благоразумием?   695
А Кто пятерку входов сих установил
Для восприятия четверки здешней?354

Ум ограниченный, чтоб будущее зреть355

Подобно глазу, Кто дал ей,356 скажи мне,
Уча ее исследовать себя до края?357   700
Бесплодных избегай уловок хитрых,
Как многоглавых гидр358 с речами злыми,
Как людоедов и киклопов пастей,
Как тех, кто всё готовит из одних приправ!

А. И.  СИДОРОВА (М., 2003), с. 50). Сходных воззрений придерживались и другие 
византийские отцы; см.:  В. Н. ЛОССКИЙ, Очерк мистического богословия восточной 
церкви. Догматическое богословие (М., 1991), гл. VI: «Образ и подобие».

352  По-видимому, речь идет о том, что душа движет тело («прах»). Издатель 
сопоставляет это место с Письмом 23 Хиросфакта, где Лев говорит, что душа, 
будучи по естеству чуждо телу, соединяется с ним и его движет (см. с. <115>/227–
228), а также с платоновским Федром, где говорится о том, что душа вечно дви-
жется, бессмертна и сообщает жизнь телу (*  Платон, Федр, 245с5–246а2 = Платон, 
Соч., II, с. 154–155). 

353  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Душе свойственно круговое движение, 
способность входить в саму себя извне и вращать вместе свои разумные силы» 
(О божественных именах, 4.9, в: *Corp. Dion., I, р. 153.10–11).

354  Имеются в виду пять чувств, которыми мы воспринимаем мир, состоя-
щий из четырех элементов (воздуха, воды, земли и огня).

355  Или иначе: «видеть то, что вдали», т. е. представлять себе недоступное 
(на данный момент или вообще) телесному зрению.

356  Душе.
357  Буквально: «в высшей степени», т. е. досконально. Имеется в виду позна-

ние самого себя. Ср. у Платона: «тот, кто велит нам познать самих себя, при-
казывает познать свою душу» (Алкивиад Ι, 130е, пер. С. Я.  Шейнман-Топштейн 
в: Платон, Соч., I, c. 259).

358   Гидра — мифический многоглавый змей, у которого на месте каждой от-
рубленной головы вырастали две.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 157

25.

Я вкратце Божью сладость опишу тебе,   705 {Υ}
Мне благосклонно ныне приклони свой слух.
Кто дал движение второму небу359

И землю утвердил средь космоса,360 скажи,
Уравновешивает кто стихий мощь?361

А кто вращает солнца диск сияющий    710
И кто выводит ночью новую луну?
Животных травоядных с плотоядными
Привычки, свойства, образ с местом жизни,
Страсть непорочную и размножение,362

Порядок членов и частей соединенье    715
Кто сотворил, распределив сложенье тел,
Чтобы из видов виды истекли в природе,
Являя тленное как бы непреходящим,363

359  Чувственному небу — тому, которое окружает землю: возможно, имеется 
в виду, что оно второе после первого, ангельского, упомянутого в стк. 677; но воз-
можна также и аллюзия на два материальных неба — ср. На Быт, с. <1020>/199, 
и там же в прим. 22–23 параллели из  Василия Великого.

360  В Византии, как и во всем тогдашнем мире, пользовались геоцентриче-
ской системой  Птолемея.

361  То есть делает силу четырех стихий равной, так что ни одна не может воз-
обладать над другими и разрушить равновесие. 

362  Дословно: «и рождение (потомства) в установленное время».
363  То есть живые существа, воспроизводясь из поколения в поколения, тем 

самым становятся как бы бессмертными. Ср. у Платона: «...рождение — это та 
доля бессмертия и вечности, которая отпущена смертному существу. <...> Ведь 
у животных, так же как и у людей, смертная природа стремится стать по воз-
можности бессмертной и вечной. А достичь этого она может только одним 
путем — порождением, оставляя всякий раз новое вместо старого» (Пир, 206е, 
207d, в:  Платон, Соч., II, с. 118). Ср. также у  Григория Богослова: «Как одно и то 
же живое существо вместе смертно и бессмертно: смертно, потому что прекра-
щается собственная его жизнь, и бессмертно, потому что оно рождает другие 
живые существа? Одно отходит, другое приходит, как в текущей реке, которая 
не стоит на месте и всегда полна» (*Слово 28, 22, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 344). 
Далее Григорий рассуждает и об устроении и нравах животных, так что, воз-
можно, Лев в стк. 712–715 поэмы вдохновлялся именно этим его Словом.



158 Лев Хиросфакт. Сочинения

Второстепенное как силу формируя?364

Кто здесь сплетает всё, но без смешения?  720
Навстречу валу третьему365 пускаться плыть,
И не без пользы, учит кто, скажи же мне?366

Кто аромат и цвет в цветах соединил?
Кто сонастроил свет со взорами очей,
А зрение — с умом, а ум — с искусством мудрым?         725
Кто дал исход из тягостной сей жизни
И сверх надежды присуждает кто венец,
Смиренных вознося, успешных367 низвергая?368

Кто всё творит, являя справедливость,369

И делает всё, чтоб спасти природу?   730
Так веруй и безумных в бегство обращай,
Как слабовидящих, как сумасшедших,
Исполненных упорного370 невежества,
О новшествах371 шумящих как кузнечный мех.

364  То есть размножение, будучи второстепенным по отношению к первому 
творению, тем не менее является в некотором смысле творящей силой, поддер-
живающей бытие видов.

365  «Третий вал» — название самой опасной волны, ср. в русском «девятый 
вал».

366  Здесь речь, видимо, идет о плавающих животных, которые безопасно 
плавают там, где человек гибнет.

367  Или: «счастливых; богатых».
368  Ср.: «низложил сильных с престолов и вознес смиренных» (*Лк. 1:52; ср.: 

Иов 5:11; Иез. 21:31).
369  Дословно: «чтобы показать справедливость».
370  Или: «постоянного».
371  Имеются в виду, скорее всего, нововведения в вероучении. Но, может 

быть, подразумевается и приверженность к новомодным веяниям, с аллюзией 
на Деян. 17:21: «Афиняне же все и живущие там чужестранцы ни в чем ином 
охотнее не проводили время, как в том, чтобы говорить и слушать что-нибудь 
новое».



 Поэма «Тысячестишное богословие» 159

26.

Желаешь знать, что станется с умершими?  735 {П}
Бог здесь живущих судит в этой жизни,
И прегрешивших чем-нибудь372 по невниманью 
Он с благостью страданьям373 подвергает
И всё устраивает хитроумно374 к пользе:
Ведь попеченье у Него — об очищенье,    740
Он — свет и просвещенье омраченных,375

Рассеянных благое единение,376 
Огнь377 очистительный для согрешивших,
Спасительное избавленье страждущих.378

Добро творящим Он дает спасение,    745
Зло мыслящих Он отвергает со всем домом,379

Разбой с обманом устраняет быстро,
Прозренье ослепленным страстью380 дарует.
Больную и ослабленную волю
Несчастных, демонами одержимых,    750

372  Буквально: «занимавшихся посторонними делами, уклонившихся от 
цели».

373  Или: «бедствиям, лишениям; неприятностям».
374  Или: «разными путями».
375  Ср.: «Народ, ходящий во тьме, узрите свет великий; живущие в стране 

и тени смертной, свет воссияет на вас» (*Ис. 9:1; ср. Мф. 4:16).
376  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Началособиратель рассеянных» (О божест-

венных именах, 4.4, в: *Corp. Dion., I, р. 148.9).
377  Буквально: «испытание огнем». Ср.: «дело каждого станет явным, ибо 

день покажет, потому что в огне открывается и огонь испытает дело каждого, 
каково оно есть» (1 Кор. 3:13).

378  Или: «недоумевающих; находящихся в затруднении». 
379  Дословно: «с домочадцами». Возможно, имеется в виду библейская 

история  Корея,  Дафана и  Авирона, которых за возмущение против  Моисея 
Бог уничтожил со всеми семьями и имуществом (Чис. 16:1–33). Интересно, что 
 Арефа Кесарийский в памфлете против Хиросфакта вспоминает эту историю, 
сравнивая самого Льва с этими возмутителями общественного спокойствия 
(Хиросф., с. <206>/250).

380  Дословно: «безумной/неразумной страстью».



160 Лев Хиросфакт. Сочинения

Оплошность допустивших здесь и промах,381

Уничтожает Он, теснит и изменяет,
Исполнив меру382 наказанья в нужный час.383

Мы любим горячо Его священный свет,384

И любит сам Он разумом почтённых:   755
Мы — жаждая сиянья чистого достичь,
Сокровища невиданных видений,
А Он — желая дать награды и дары,
Венцы, прекраснейшую славу образа.385

«Но это не доказано», — кто-либо <……>  760
<…………………………> Ты ж отвечай:
«Увы! Что говоришь ты, человек? Зачем 
Ты губишь города, руины воздвигая?386 
Где громы,387 где великая земная бездна?!»388

381  Таким образом, Лев считает одержимость человека наказанием за со-
вершенные им грехи — распространенный взгляд среди христиан. Беснование 
считалось болезнью, но и обычные болезни и психические расстройства визан-
тийцы нередко считали действием злых духов — см., например, истории исце-
лений в написанных в первой половине ΙΧ в. Житии св. Макария  Пелекитского, 
§ 19–20, и Житии св. Иоанникия Великого (авторства монаха Петра), § 27, в: Жи-
тия византийских святых эпохи иконоборчества, т. I, общ. ред. Т. А.  СЕНИНОЙ (мо-
нахини Кассии) (СПб., 2015) с. 422, 536–537.

382  Выражение из Мф. 23:32.
383  Дословно: «Исполняя меру [одержимости] в установленное время». 

Здесь может иметься в виду и временное облегчение от одержимости. Воз-
можно, Лев здесь держал в уме болезнь собственной жены: в Письмах 21 и 24 
(с. <103–105>/219, <117>/229) он сообщает, что она страдала эпилепсией.

384  Или: «стремимся к Его священному свету».
385  Человека — образа Божия.
386  Дословно: «Увы! Что говоришь ты, человек? Зачем ты губишь города, / 

И как ты снова восстанавливаешь разрушенные представления?» (т. е. языческие 
представления о Боге и мире).

387  Или: «молнии».
388  То есть распространяющих неправославные мнения должен поразить 

гром и поглотить земля, как нечестивых в Чис. 16:28–33, ср. Пс. 105:17.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 161

27.

О том, что Бог дает живым в наследие,   {А}
Сказать тебе я должен ясно вкратце.    765
Богоразумных сонмы благоденствуют,389

Из бедных390 же тот ради руководства
Духовного к благочестивым <………> 
<…………………> первый плату свыше,391

Иной — чтобы познать Творца законы,
Другой — опора против действий нечестивых.   770
Вот так, так множество благочестивейших
Достигло наслажденья без забот мучительных 
Во славу, в похвалу богоразумных всех.
А не волнуемые392 целомудренные393 
Для очищенья от падений небольших394   775
<…………………………………………>
Один — чтоб еще более стяжать наград,
Другой — для умаленья только гордости,
Иной — чтоб научиться презирать сей мир;
А тот, кто по природе их сильней,395 ничуть
Не чтится многими святым ошибочно;396   780
Сей — самодержец помышлений всяческих,
Здесь всеми видимый открыто, может

389  По-видимому, имеются в виду «божественные разумом» ангелы; то же 
и в стк. 773. 

390  То есть из людей, не обладающих духовным богатством ангелов. Вероят-
но, также аллюзия на «нищих духом» (Мф. 5:3; Лк. 6:20).

391  Возможно, аллюзия на притчу о работниках виноградника (Мф. 20:1–16).
392  Имеется в виду — страстями.
393  Дословно: «чрезвычайно целомудренные». Имеются в виду девственни-

ки, монахи.
394  Дословно: «для очищения от [любого] самого незначительного падения».
395  То есть имеет некоторые навыки добродетели как бы по природе — как 

бывают от природы кроткие или целомудренные люди.
396  Дословно: «по ошибке не почтен многими и не стал предметом удив -

ления».



162 Лев Хиросфакт. Сочинения

Других к вершине подтолкнуть небес;397

Иной же уготованными привлечен
Дарами тамошними сбереженными;398    785
А некто здесь и малой не приемлет мзды,
Чтоб не лишиться воздаянья высшего.399 
Вот наше мнение. Уловки же обмана,
Что душевредно поражают род людской, —
Для тех, кто хвалится игрой с глупцами,   790
Отпетых плутов или дряхлых стариков.

28.

В конце ж об остальном скажу немного:400 {Т}
Так как же толпы нечестивцев и убийц
Блаженство ныне пьют,401 как будто заслужили? —
Чтоб обличить402 того, кто одержим земным,403  795
Явить, что далеко закон от нечестивцев,
Что счастие теперешнее столь малó
Бывает, если невоздержан человек. 
Иные же несчастны незаслуженно,
Дике404 всевидящей как будто ненавистны,  800
И чтоб благочестивые не обманулись
Чтобы к порокам скоро не склонились,
Ко мненью страшному405 и к душетленной страсти,

397  Дословно: «забросить/метнуть других на высоту небес».
398  Ср.: «не видел того глаз, не слышало ухо и не взошло на сердце человека 

то, что уготовил Бог любящим Его» (1 Кор. 2:9); «собирайте себе сокровища на 
небе, где ни моль, ни ржавчина не разрушают и где воры не подкапывают и не 
крадут» (Мф. 6:20).

399  Ср.: «иные же [из праведников] были замучены, не получив освобожде-
ния, дабы улучить лучшее воскресение» (Евр. 11:35).

400  Дословно: «в небольшой части (рукописи)».
401  Или: «наслаждаются, предаются удовольствиям».
402  Или: «посрамить».
403  Дословно: «всякого, кто страстно жаждет земных вещей».
404  Дика — богиня правосудия и возмездия.
405  Что нет возмездия за дела или даже нет Бога.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 163

Всяк, будущее выводя из настоящего,406

Пусть знает: се введенье к каре огненной,407   805
А прочее и высказать нельзя вполне.408

Так вот, ничто не беспричинно в жизни сей,
Не шатко, не ненужно и не наобум,
Не дело случая какого иль судьбы:
Ведь властвует Природа, что вина409 всего,   810
И совершенно истребляет все грехи
Молитвам и трудам свершенье дарует.410

Так провиденья благодетельная411 благодать,
С душевной силой сочетавшись подлинно,
Умеет наше лучшее412 ввысь возносить.    815
Судьбу ж и случай413 должно вон изгнать — они
Быстрей всего сведут с болванами дурными.414

Итак, во благочестье, чадо, бодрствуя,
Как должно, всех глупцов и празднословящих,
По бритвы острому ходящих лезвию,    820
Прочь изгоняй ты с мужественной твердостью.

406  Дословно: «видя/прозревая будущее исходя из происходящего сейчас».
407  Та же мысль в 3-й гомилии св.  Фотия, патриарха Константинопольского, 

современника Хиросфакта: «Не свидетельствует ли то страшное, что проис-
ходит в настоящем, о будущих ужасах и неподкупных судилищах?» (*Φωτίου 
ὁµιλίαι, ἐκδ.  Β. ΛΑΟΥΡΔΑΣ (Θεσσαλονίκη, 1959), р. 29.14–16). 

408  Дословно: «прочее намного превосходит природные (понятия или 
явления)».

409  Причина.
410  Вариант: «истребляет грехи / молитвами, посылая благое завершение 

трудам».
411  Дословно: «человеколюбивая».
412  Под «лучшим» отцы Церкви, вслед за  Платоном, обычно понимают че-

ловеческую душу, а прежде всего ум. См.:  К. МОРЕСКИНИ, История патристиче-
ской философии (М., 2011), с. 627–634, 848–849.

413  εἱµαρµένην δὲ καὶ τύχην.
414  Или: «порочными, преступными; нерадивыми».



164 Лев Хиросфакт. Сочинения

29.

Теперь скажу я, как боговещанные    {Р}
О Боге рассуждают в разных символах.415

Из нравов исходя души и убеждений,416

А также разума и чувств, они зовут    825
Его Отцом,417 а Светом418 и Хранителем —
Поскольку промыслом Он нас храня, дает
Свет и уму, и слову, и всей жизни;
Чтут истинным419 по естеству Единого,
Считают мудрым420 как Предел познаний,  830
А гневом называют суд божественный;421

Изображают Его хитрым как ловца,422

Сидящим же — из-за престола высоты,423

Во сне,424 забвении,425 долгом отсутствии426 — 
Из-за терпенья427 с человеколюбием;   835
О пробужденье428 и приходе скором говорят,
Когда идет на помощь Он ко страждущим;429

415  Буквально: «Ныне должны быть пересказаны тебе слова боговещанных 
[т. е. авторов Библии и отцов Церкви] / Именующие Бога разнообразно в до-
ступных [или: хороших, подходящих] символах».

416  Или: «мнений; склонностей; замыслов; желаний».
417  *См: Втор. 32:6; Мал. 1:6, 2:10; 1 Кор. 8:6; Еф. 4:6. 
418  *См.: Ин. 8:12; 1 Ин. 1:5. 
419  *См.: Исх. 34:6; Ис. 65:16; Ин. 7:28, 17:3. 
420  См.: Иов 9:4, Ис. 31:2.
421  *См.: Исх. 4:14, 15:7, 22:23, 32:10–12; Чис. 12:9, 22:23, 25:3; Пс. 77:31; Ис. 5:25; 

Иер. 37:23; Рим. 1:18.
422  Дословно: «чтобы указать на ловлю рыб». Ср.: «И сказал им Иисус: идите 

за Мною, и сделаю вас ловцами человеков» (Мк. 1:17, ср. Мф. 4:19, Лк. 5:10).
423  *См.: Пс. 9:5, 10:4, 46:9, 102:19; Ис. 6:1; Дан. 7:9, 7:26; Апок. 4:2, 20:11–12. 
424  *См.: Пс. 43:24, 77:65.
425  *См.: Пс. 9:32, 12:2, 41:10; Иов 7:21.
426  *См.: Пс. 9:22; 1 Цар. 28:15–16.
427  Долготерпения.
428  Также: «подъеме; воскресении». *См.: Пс. 11:6, 34:2, 43:24,27.
429  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Божественный сон — это удаленность Бо-

жия и непричастность для тех, о ком Он промышляет, а бдение — внимание 



 Поэма «Тысячестишное богословие» 165

О звере,430 ревности,431 огне,432 мече,433 копье —
Рисуя неизбежный суд для беззаконных;
Неспящий глаз434 — спасительное вéденье,   840
Услада обонянья435 — просьб принятие,
<…………………………………………>
Уста Владыки — наставление в законе,436

А крепкая рука437 — то сила действия,
Ног поступь438 — посещенье с воспитанием,439

А сердце — путь божественных желаний,   845
Душа ж — Его воленье о благих вещах.440

ради промысла о воспитании и спасении нуждающихся» (Послание 9, 6, в: *Corp. 
Dion., II, р. 206.8–12). 

430  *См.: Ос. 5:14, 13:7–8. Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Ему приписывают 
и зверообразность: придают Ему свойства льва и пантеры и говорят, что Он ста-
нет барсом и медведицей» (О небесной иерархии, 2.5, в: *Corp. Dion., II, р. 15.16–18). 
Дионисий, однако, далее связывает подобные наименования не с изображени-
ем суда, а с тем, что такая «неподобная священнообразность» делает божест-
венное «нелегко доступным для непосвященных», а посвященных учит, что 
Бог по-настоящему не описывается никакими из земных понятий, в том числе 
высокими.

431  *См.: Втор. 29:19; Ис. 9:6, 37:32; Иез. 5:13, 38:19.
432  *См.: Втор. 4:24, 9:3; Мал. 3:2; Евр. 12:29.
433  *См.: Исх. 22:23; Лев. 26:25; Втор. 32:42; Ис. 27:1, 34:6; Иер. 12:12, 26:10.
434  *Ср.: Пс. 32:18–19.
435  *См.: Быт. 8:21; Исх. 29:18,25, 29:41; Лев. 1:9, 1:13 и др.; Еф. 5:2; Фил. 4:18.
436  *См.: Втор. 8:3; Пс. 137:4; Мих. 4:4; Ис. 1:20, 24:3 и др.
437  *См.: Исх. 15:6; Пс. 43:3–4; Иов 10:8; 1 Пет. 5:6. 
438  Ср.: Быт: 3:8; Втор. 1:30, 9:3, 20:4; Пс. 95:13, 96:3, 97:9.
439  То есть действие на людей ради наказания и обучения добродетели.
440  Ср. у  Григория Богослова: «Соразмеряясь со своим понятием, и Божие 

назвали мы именами, взятыми с себя самих. Когда Бог, по причинам Ему само-
му известным, прекращает Свое попечение и как бы нерадит о нас, это значит, 
Он спит, потому что наш сон есть подобная бездейственность и беспечность. 
Когда, наоборот, вдруг начинает благодетельствовать, значит, Он пробуждается. 
Он наказывает, а мы сделали из сего — гневается, потому что у нас наказание 
бывает по гневу. Он действует то здесь, то там, а по-нашему — Он ходит, потому 
что хождение есть поступление от одного к другому. Он упокоевается и как бы 
обитает во святых силах; мы назвали это сидением, и сидением на престоле, 
что также свойственно нам. Быстродвижимость названа у нас летанием, даяние 
и приятие — рукой. А также всякая другая Божия сила и всякое другое Божие 



166 Лев Хиросфакт. Сочинения

Вот так, стремясь отсюда к пониманию
Святыню опрокинь441 поспешно сýдящих:442

Ведь повредили ум они безмерно свой —
Увы! — и пишут игры для дурных забав.   850 

30.

Смотри, реченья привожу сплетенные,  {Ι}
Что с богозвучною душой пророки
В приятных для души прямых напевах
В загадках воспевали своей лирой.
Ведь сущих познанных превыше сущностью  855
Существ песнопоющих443 Бога именуют
Они и открывают древним людям:
Дерзают утверждать, что не возник444 Он,
Не знает445 связи,446 приращенья447 и рожденья, 
И говорят, что Он сокрыт во мраке448   860
И изъяснить нельзя Его природу,449

действие изображены у нас чем-либо взятым с телесного» (Слово 31, 22, в: Григ. 
Богосл., Твор., Ι, с. 385). О символически сказанном о Боге «телесным образом» — 
в том числе о его «очах», «ушах», «устах», «пище», «обонянии», «лице», «руках», 
«осязании», «ногах» и др. — как о Его действиях говорит также  Иоанн Дамаскин 
(ТИПВ, кн. I, гл. 11, с. 176–177).

441  Возможно, аллюзия на Христа, опрокинувшего столы торговцев в храме 
(Мф. 21:12; Мк. 11:15).

442  Имеется в виду: поспешно судящих о Боге на основании упомянутых «не-
подобных» образов.

443  Видимо, ангелов, которые непрестанно воспевают Бога.
444  Дословно «не возник никак».
445  Не испытывает.
446  Имеется в виду связь мужской и женской особи, приводящая к зачатию.
447  Подобно плоду в утробе.
448  *См.: Исх. 20:21; Втор. 4:11; Пс. 17:12, 96:2. 
449  Дословно: «указывая, что Его природа не может быть разъяснена/явле-

на». См. у Дионисия  Ареопагита: «Незнание о Боге и всё превышающая Его 
тьма таятся от обладающих сущим в мире светом и знанием сущих, скрыва-
ются от всякого света и прячутся от всякого знания. <...> Он пребывает превы-
ше ума и сущности, и Ему совершенно не свойственно ни быть познаваемым, 
ни существовать. И совершенное незнание, понимаемое в лучшем смысле, есть 



 Поэма «Тысячестишное богословие» 167

Все виды представлений450 отвергают,
Ведь для Него нет никакого представленья,
Описывая справедливо по причастью,
Дают Ему различные именованья,451    865
Описывая словом, а не красками.452

<…………………………………………>
И Дух Божественный, не знающий движенья,453

И Ум безумный, будучи ума пределом,454

знание Того, Кто выше всего познаваемого» (Послание 1); «Он — Сокрытый 
и после явления, или, чтобы более божественно сказать, и в явленности» (По-
слание 3); «Божественный мрак это неприступный свет, в котором, говорится, 
обитает Бог — невидимый из-за чрезмерной светлости и неприступный из-
за избытка сверхсущественного светоизлияния» (Послание 5) (Дион. Ар., Соч., 
с. 765–767, 773, 781).

450  Имеется в виду представление путем воображения, фантазия, φάντασµα. 
О том, что Лев понимал под этим, см. выше, с. 56–57.

451  Дословно: «различно звучащие разумные/правдоподобные наименова-
ния». Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Всё божественное, явленное нам, познаётся 
только путем сопричастности. А каково оно в своем начале и основании — это 
выше ума, выше всякой сущности и познания. Так что, когда мы называем Бо-
гом, Жизнью, Сущностью, Светом или Словом сверхсущественную Сокровен-
ность, мы имеем в виду не что другое, как исходящии из Нее в нашу среду силы, 
боготворящие, создающие сущности, производящие жизнь и дарующие пре-
мудрость» (*О божественных именах, 2.7, в: Дион. Ар., Соч., с. 265).

452  τῆς χροιᾶς ἄτερ. Выражение может означать и «без помощи краски», 
и «без тела». Можно было бы предположить, что Хиросфакт указывает, что Бога 
нельзя уподоблять каким-либо телам, ведь упомянутые им выше библейские 
пророки постоянно боролись с идолопоклонством. Однако с учетом стк. 862–
863 и того, что ниже, в стк. 894, Лев призывает изображать божественное Единое 
«красками стихов» (χρῶµασιν µέτρων). Таким образом, Хиросфакт настаивает 
исключительно на словесном изображении Бога, что в ΙΧ в., после торжества 
иконопочитания, должно было звучать скандально. См. выше, с. 61–67. 

453  Буквально: «пребывающий без/вне перемещения». Бог вездесущ, поэто-
му не может никуда двигаться.  Григорий Богослов, говоря о наименовании Бога 
Духом (*Ин. 4:24; 2 Кор. 3:17), указывает, что человек при этом с трудом пред-
ставляет «дух без движения и разлияния» (первые значения слова πνεῦµα это 
«веяние, дуновение; ветер; дыхание»), поскольку нашему уму «трудно выйти из 
круга телесности» (*Слово 28, 13, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 339).

454  Ср. у Дионисия Ареопагита: «и многоречива благая Причина всего, 
и одновременно немногословна и бессловесна, как не имеющая ни слова, ни 
мысли, поскольку Она сверхсущественно пребывает выше всего» (О мистиче-
ском богословии, 1.3, в: *Corp. Dion., II, р. 143.10–13).



168 Лев Хиросфакт. Сочинения

Единство прóстое, простейшее сплетенье,
Начало безначальное, несоставнóе среднее,455  870
Законченное совершенство без конца.456 
<…………………………………………>
Когда же «первый», и «второй», и «третий»,
Перечисляя, о чинах457 бесплотных говорят,
Описывают им отмеренный дар света.458

Впредь отделяй от изречений непристойных  875
Именованья тщаньем мудрой твоей мысли,
От всегубительных и крайне дерзких,
Дышащих горечью вакхических безумий

31.

Сказать же надо459 под конец и прочее —  {К}
Что есть, есть знаний и наук единственный  880
Владыка всех Началобог;460 начала же, 
Названье получив такое от Него,

455  То есть не такая середина, которая составляется путем нахождения цен-
тра чего-либо; в Боге нет центра.

456  Дословно: «не имеющее конца». Говоря здесь о начале, середине и кон-
це — структурных элементах всего существующего, — Лев следует за  Плато-
ном, который в Пармениде (*137d4 след.) говорит, что Единое не имеет частей, 
а потому, «не может иметь ни начала, ни конца, ни середины» (см. прим. 82 на 
с. 123). Таким образом, вновь повторяется мысль, что Бог не описывается тем 
способом, каким определяются все сущие. Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Итак, 
Он совершенен не только как самосовершенный, единовидно Сам Собою опре-
деляемый и целиком чрез Свою целостность совершеннейший, но и как сверх-
совершенный, поскольку превосходит всех и ограничивает всякую беспредель-
ность, превосходя в простоте всякий предел, ничем не будучи вмещаем или 
постигаем, но простираясь на всё и одновременно выше всего неистощимыми 
подаяниями бесконечных энергий» (О божественных именах, 13.1, в: *Corp. Dion., 
I, р. 226.9–227.1).

457  Буквально: «о месте стояния, позиции».
458  Дионисий Ареопагит (*О небесной иерархии, 6.2) разделяет чины ангелов 

на «три устроения» по три чина в каждом, различающиеся по близости к Богу 
и по мере восприятия Его «первичных осияний».

459  Дословно: «Справедливо (будет) показать».
460  ἀρχίθεος, наименование из Дионисия Ареопагита (см.: О божественных 

именах, 2.11, в: *Corp. Dion., I, р. 136.15).



 Поэма «Тысячестишное богословие» 169

Собой только Его отображают:
Ведь Он — Еди’  ница,461 Начало множества,
Единое двойное движет к третьему,462    885
Подобному Ей, не иной природы,463

Как Мера и Начало подлежащих мере.

461  Монада.
462  Дословно: «Каковое (Начало), двигаясь, несет двойное Единое к третье-

му». Аллюзия на  Григория Богослова: «Единица, от начала подвигшись в двои-
цу, остановилась на троице» (*Слово 29, 2, в: PG, vol. 36, col. 76B). Ср. слова Хри-
ста: «Я и Отец — одно (единое: ἐγὼ καὶ ὁ πατὴρ ἕν ἐσµεν)» (Ин. 10:30). 

Также здесь и отголосок учения Платона о том, что «единое существующее», 
т. е. единое, причастное бытию — в отличие от единого самого в себе, для кото-
рого «не существует ни имени, ни слова для него, ни знания о нем, ни чувствен-
ного его восприятия, ни мнения» и, «следовательно, нельзя ни назвать его, ни 
высказаться о нем, ни составить себе о нем мнения, ни познать его, и ничто из 
существующего но может чувственно воспринять его» ( Платон, Парменид, 142а, 
в: Платон, Соч., II, с. 368–369), — уже не является абсолютно единым: в этом слу-
чае «единое всегда содержит бытие, а бытие — единое, так что оно неизбежно 
никогда не бывает единым, коль скоро оно всегда становится двумя», и потому 
«существующее единое представляет собой, таким образом, бесконечное мно-
жество» (там же, 142е–143а, с. 370). Как указывает в примечаниях к цитируемому 
переводу Парменида А. А.  Тахо-Годи, «первый тип единого настолько противо-
положен всякой множественности, что он оказывается лишенным всякой раз-
дельности и потому всякой раздельности в идеальном смысле слова. Он есть 
чистое “сверх”, о котором Платон говорит в Государстве (VI, 509с), что оно “по 
ту сторону сущности”. Второй тип единого — это то, что является объединени-
ем множественного, которое Платон называет не просто ἕν (“одно”), но ἕν ὄν 
(“единое сущее”). Третий тип единого — это та единица, с которой начинается 
счет и которая противопоставлена любому другому числу из натурального ряда 
чисел. Эту теорию трех типов единого в ясной форме дает  Плотин (Эннеады, V, 
1,8)» (Платон, Соч., II, с. 506–507, прим. 15).

Эти платоновские идеи использует Дионисий  Ареопагит, говоря как об 
абсолютной трансцендентности, неопознаваемости и неописуемости Бога, так 
и о том, что в Нем содержится всё множество тварей: «именно из Блага всё при-
шло в бытие и существует, произведенное из всесовершенной Причины, и в Нем 
всё возникло, сохраняемое и содержимое как бы во всевладычественном осно-
вании, и к Нему всё возвращается как к собственному для каждого пределу» 
(О божественных именах, 4.4, в: Corp. Dion., I, р. 148.12–15; см. также: О божествен-
ных именах, 4.10). Ср. также: «Единым же Он зовется потому, что единственно 
Он есть всё, по превосходству единственного единства, и является, не выходя за 
пределы Единого, Причиной всего» (О божественных именах, 13.2, в: Дион. Ар., 
Соч., с. 551).

463  Речь о Святом Духе, третьем лице Троицы.



170 Лев Хиросфакт. Сочинения

Вот почему и называют мудрецы464

Одну — Отцом,465 другое ж — славой мер:466

Имеет ведь Он власть производящую,467   890
Все вещи468 содержащий своей сущностью,
Дающий распорядок всему правильный
И мерой средства469 всем распределяющий.
Итак, ты красками стихов изображай470

Единое божественное, не возникшее,471   895
Единое, трисветлой славой облеченное,
Не многое, с природой не раздéленной,472

Творящее природы сущих видимых,
Соединяющее всё, но без смешенья,473

Всё движущее,474 но превознесенное,475   900

464  Дословно: «древнейшие из мудрецов».
465  Ср. у Плотина: «Оно [Единое] не есть сущее, но родитель его» (Эннеады, 

V, 2.1, в:  Плотин, Пятая эннеада, греч. с. 56, пер. мой), а также сравнение Едино-
го с отцом в Эннеаде VI.9.7. См. также о Монаде как едином Демиурге и «Отце 
всего»:  Прокл, Платоновская теология, изд. подг. Л. Ю.  ЛУКОМСКИЙ (СПб., 2001), 
VI.31.14–25, VI.32.15–33.4, с. 444–445.

466  Единое отождествлял с мерой Аристотель: «единое означает меру не-
которого множества, а число — измеренное множество и меры, взятые много 
раз, поэтому также правильно сказать, что единое не есть число, ведь и мера — 
это не множество мер, и мера и единое — начало» (*Метафизика, Ν.1, 1088а6–8 
= Арист., Соч., ΙIΙ, с. 351–352).

467  Или: «рождающую».
468  Буквально: «их». Имеются в виду, видимо, все вещи, которые Бог про -

изводит.
469  Средства к жизни.
470  εἰκόνιζε χρώµασιν µέτρων. Хиросфакт снова призывает изображать Бога 

словами, а не красками. См. выше стк. 866 и прим. 452 на с. 167.
471  Дословно: «Единое не возникшее [или: несотворенное, нерожденное], 

божественное, единственное царственное».
472  Дословно: «Единое, а вовсе не многое, по природе не разделенное».
473  Дословно: «никоим образом не смешавшись» (с тем, что соединяет).
474  Ср. у Дионисия  Ареопагита: из Бога — «все состояния покоя и движения 

[дословно: все покои и движения] умов, душ и тел» (О Божественных именах, 4.7, 
в: *Corp. Dion., I, р. 152.4).

475  Дословно: «превознесенное как должно», т. е. вознесшееся выше всего, 
что движет.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 171

И мерою для измеримых ставшее.476

Вот Он каков, Трисветный Свет Единый,
Что пребывает выше всяких чисел 
И превосходит силлогизмы и искусства.477

Ему служи и кланяйся благочестиво,478    905
Круша неверных479 всенародное собранье,480

Как яйца жесточайшего дракона,
Чад зверя и отступника ужасного.

32.

Зри, смысл даю двойной я в речи двойственной,481          {Ι}
Коль подлинно стремишься ты любовию482  910
Ко зрению, от Бога исходящему,
Кое несет нам истины предвиденье
И получает созерцатель-ум простым483 касанием,484

Не в обольщении чувств485 лучшего ища. 
Еди’  ница — то, что всегда до множества,486   915

476  Ср. стк. 887, 1111. У Дионисия  Ареопагита: «и Он есть мера сущих» 
(О Божественных именах, 2.10, в: *Corp. Dion., I, р. 134.15).

477  Упоминание искусств — возможно, еще один завуалированный намек на 
иконописание. 

478  Дословно: «Служи Ему, поклоняйся, почитая благочестиво».
479  Неверующих.
480  δηµόθρουν ἐκκλησίαν, то есть некое церковное сборище. Возможно, 

здесь Лев имеет в виду павликиан. 
481  По-видимому, имеется в виду то, что дальше Лев будет говорить о Боге 

одновременно как о Едином и Троице.
482  Дословно: «любовью/страстью и познанием».
483  Или: «прямым». 
484  προσβολαῖς. Имеются в виду прикосновения человеческого ума к Богу. 

Ср. у  Григория Богослова: «Бог — или Ум, иль некая иная сущность / Лучшая, 
ума бросками (βολαῖς) только постигаемая» (Стихотворения нравственные, 10: 
О добродетели, 90–91, в: *PG, vol. 37, col. 687A).

485  Дословно: «не посредством обманчивого чувства/ощущения». Далее Хи-
росфакт снова повторяет понятия о Едином, взятые из Дионисия Ареопагита.

486  Дословно: «Единицей [Энадой] зовется то, что прежде всякого мно -
жества».



172 Лев Хиросфакт. Сочинения

Ведь надо думать, что Она вовеки есть,
Как сильная и совершенств исполнена,487

Проста, великая Царица, высочайшая,488 
По сущности совсем никак не движима,
Склоняться помогает всем к спасению.489  920
Необычайно490 сильным Своим жребием491

Умеет всеми управлять Она. О, чудо!492

О множестве не думай, почитая Троицу,493

В Себе Она носима без различья ведь
И то, что «из» Нее — не «после»,494 и Она,  925
Излитое являя, не чужое носит:495

Деленьем пользуясь не как обычно,
Соединением496 не тесным обладая,
В Трех Высочайших неразрывно распростерта,497

В Единое связалась Она, славно единясь   930
Как мысль единая с мышленьем и умом,
Светильник три’  светный с единым светом, 

487  Дословно: «в высшей степени совершенно наполненная».
488  Дословно: «простая, величайшая, царствующая/царственная, высо-

чайшая».
489  Дословно: «но помощью [т. е. своим действием] склоняет всё к спасению».
490  Дословно: «поэтому необычайно».
491  Участью, судьбой (µόρῳ).
492  Дословно: «О, великое изумление!»
493  Дословно: «даже если благоговейно почитаешь Троицу».
494  Ср. у  Григория Богослова: Сын и Дух «не безначальны в отношении к Ви-

новнику, потому что как свет от солнца, так Они из Бога, хотя и не после Него» 
(*Слово 25, 15, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 313).

495  То есть происходящие от Отца Сын и Дух — не «после» Отца, но совечны 
Ему; а то, что изливается из Бога (энергии, действия), не чуждо божественной 
природе.

496  Сущностным соединением.
497  Ср. у Григория Богослова: «Господство именуется Богом, хотя состоит 

в Трех Высочайших: Виновнике, Зиждителе и Совершителе, то есть Отце, Сыне 
и Святом Духе. Сии Три не так разъединены между собой, чтобы делились по 
естеству, и не так сжаты, чтобы включались в одно Лицо» (*Слово 34, 8, в: Григ. 
Богосл., Твор., Ι, с. 419).



 Поэма «Тысячестишное богословие» 173

Как солнца три в великом общем блеске.498 
Гони же прочь, как скверну, порицателей
Чья ярость богоненавистна и убийственна,  935
Тех, что полны уловок, дыма, грязи, лжи,
Пустыми разделениями и соединеньями
Описывая тот единый Свет тройной.499

33.

Утраивают при священнодействии500 умы  {О}
Его,501 и силлогизмы — истины друзья,502   940

498  Ср. у  Григория Богослова: «Божество в Разделенных неделимо, как в трех 
солнцах, которые заключены одно в другом, одно растворение света» (*Слово 31, 
14, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 382).

499  То есть или вводя между лицами Троицы различие по Божеству, или со-
единяя все лица в одно. Это обычные обвинения у отцов Церкви в адрес ари-
ан и савеллиан; см., например, у Григория Богослова: «Когда же произношу 
слово “Бог”, вы озаряйтесь единым и тройственным светом — тройственным 
в отношении к особенным свойствам, или к Ипостасям <…> — единым же 
в отношении к понятию сущности и, следственно, Божества. Бог разделяется, 
так сказать, неразделимо и сочетавается разделенно, потому что Божество есть 
Единое в трех, и единое суть Три, в Которых Божество, или, точнее сказать, Ко-
торые суть Божество. А что касается переизбытка и недостатков, то мы без них 
обойдемся, не обращая ни единства в слитность, ни разделения в отчуждение. 
Да будут равно далеки от нас и Савеллиево сокращение и Ариево разделение, 
ибо то и другое в противоположном смысле худо и одинаково нечестиво. Ибо 
для чего нужно или злочестиво соединять Бога, или рассекать на неравных?» 
(Слово 39, 11, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 455).

500  Буквально: «при священных обрядах».
501  То есть Единый Свет-Бога: ангелы в небесном святилище воспевают Три-

святую песнь, согласно легенде, которую передают, например,  Иоанн Дамаскин 
(*ТИПВ, кн. III, гл. 10 (54), с. 250) и  Феофан Исповедник в своей Хронографии под 
5930/430 г. (Феофан Византиец, Летопись от Диоклетиана до царей Михаила и сына 
его Феофилакта.  Приск Паннийский, Сказание Приска Паннийского (Рязань, 2005), 
с. 90). Ср. у  Исаии: «Вокруг Него стояли серафимы <…>. И взывали они друг ко 
другу и говорили: Свят, Свят, Свят Господь Саваоф» (*Ис. 6:2–3).

502  Согласно  Аристотелю, силлогизм это схема логического умозаключения, 
состоящая из трех простых высказываний: два первых — посылки, третье — за-
ключение. Таким образом, по Хиросфакту, приверженность античных фило-
софов к трехчастным силлогизмам намекает на их дружбу с истинной верой 
в Бога-Троицу, — ход мысли довольно причудливый, но такого рода аллегория 
была свойственна византийцам.



174 Лев Хиросфакт. Сочинения

И инструменты музыкальные трехзвучные503

Египтян, финикийцев,504 чад еврейских,
Индусов, эллинов, брахманов племени;505

А слава христианнейшая светлая,
Единовластья506 естество трисветлое   945
Соединенье есть без всякого смешения,
Соединенье без распределенья507 власти, 
Соединенье, где нет места первенству,508

Без пребыванья вне соединяемых,509

Имеющее общность <………………>,   950
Где по природе нет у Лиц различия,
А имена Им придаются символически.510

503  То есть трехструнные.  Диодор Сицилийский в Исторической библиотеке 
(*кн. 1, 16.1) говорит, что трехструнную лиру изобрел для египтян  Гермес Три-
величайший (см. рус. пер. сочинения Диодора на сайте: <http://simposium.ru/ru/
node/863>).

504  Жители  Финикии — прибрежной области у Средиземного моря, тянув-
шейся от Сирии до Палестины.

505  Дословно: «священного племени брахманов». Брахманы — каста индий-
ских жрецов, руководивших ритуалами жертвоприношений. Греческие истори-
ки называли их гимнософистами за аскетизм и уединенный образ жизни. В част-
ности, брахманы как «мудрецы», «без стен обороненные и не владеющие ничем, 
кроме всего сущего», обитающие «и на земле, и не на земле», похваляются в по-
пулярном античном романе об  Аполлонии Тианском:  Флавий Филострат, Жизнь 
Аполлония Тианского, изд. подг.  Е. Г. РАБИНОВИЧ (М., 1985), кн. 3, 15, с. 56–57.

506  Или: «Единоначалия, монархии». Если, как предположил издатель, это 
аллюзия на период власти трех императоров —  Льва VI,  Александра и  Констан-
тина VII (см. выше с. 38), — то дальнейшее плавное перетекание рассуждения 
в богословие Троицы смотрится довольно дерзко: непонятно, где кончаются 
слова об императорах и начинаются слова о Лицах Троицы. Впрочем, Хирос-
факт не чурался подобной лести (см. Письма 22, 23 и прим. 119 на с. 223).

507  Или: «установления». То есть все Лица Троицы имеют одну и ту же 
власть. Возможен и вариант: «без установление начала».

508  Дословно: «где не может быть “во-первых/прежде”». То есть ни одно из 
Лиц Троицы не существовало прежде других.

509  Дословно: «которое не знает пребывания вне тех, которых оно объе-
диняет».

510  Путем знаменательного наименования. Речь идет об именах лиц Трои-
цы — Отец, Сын и Дух, — которые символически выражают отношения Лиц, но 
не должны толковаться в обычном земном смысле.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 175

Ведь не один у Них существованья образ,511

Хотя сияют вместе от одной Причины
И сущностное Их смешенье — воедино.512   955
Итак, о резком разделенье со страданием,513

Как будто можно и раздать, и примешать,
О меньшем или большем услыхав, беги:514

Наитеснейшее ведь Лиц соединение.
Природное рожденье,515 Слово Отчее,    960
Простое от Простого и Одно от Одного516

Служебно чти517 и почитать учи друзей.

511  τῆς ὑπάρξεως τρόπος. У Лиц Троицы одна сущность, но разные образы 
бытия: Отец рождает Сына и изводит Духа, Сын рождается от Отца, Дух исхо-
дит от Отца. См.:  ЛУРЬЕ, История византийской философии, с. 92–99.

512  Дословно: «сводит воедино».
513  То есть сопряженном с воздействием на разделяемое.
514  Ср. у  Григория Богослова: «У нас один Бог, потому что одно Божество. 

И к Единому относятся сущие из Него, хотя и веруют в Трех. Ведь как Один не 
больше, так и Другой не меньше есть Бог; и Один не прежде, и Другой не по-
сле. Они и хотением не рассекаются, и силой не разделяются; и там не имеет 
места всё, что только ни бывает среди делимых. Но, если надо сказать вкрат-
це, Божество в Разделенных неделимо; и как в трех солнцах, заключенных одно 
в другом, едино растворение света. Итак, когда воззрим на Божество, на первую 
Причину и Единоначалие, тогда представляемое нами — одно. А когда име-
ем в мысли Тех, в которых Божество, сущих от первой Причины, и сущих от 
Нее вне времени и равнославно, тогда Поклоняемых — три» (Слово 31, 14, в: PG, 
vol. 36, col. 148D–149A).

515  Порождение.
516  Дословно: «Единственное от Единственного единственным образом». Ср. 

у Григория Богослова: «Он Отец в единственном смысле, <...> Отец Единственно-
го Сына, то есть Единородного <...>. Учи Сына именовать истинно Сыном, пото-
му что Он Единственный Сын Единственного Отца, Сын в единственном смысле 
и исключительно» (*Слово 25, 16, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 314). В ΙΧ в. это выра-
жение использовал в гимнографии св. Феодор Студит. См., например, тропарь 
в написанном им каноне на Неделю мясопустную: «Единаго Единородителю, 
единороднаго Сына Отче, и едине единаго Свете, Света сияние: и единый едине 
единаго Бога, Святый Душе, Господа Господь, воистинну сый. О Троице Еди-
нице Святая! Спаси мя богословяща Тя» (песнь 9, троичен; см.:  Феодор Студит, 
преподобный, Творения. Т. 3: Письма. Творения гимнографические. Эпиграммы. 
Слова, под общ. ред. митрополита Ташкентского и Среднеазиатского  ВЛАДИМИ-

РА; руковод. проекта А. И.  СИДОРОВ (М., 2012), с. 694). 
517  Или: «поклоняйся».



176 Лев Хиросфакт. Сочинения

А Духа — Исхождение518 от Всепричины —
Чти519 как сиянье совершенное, природное,
Не сущность с краю или удаленную,   965
Но сильную,520 между Двоих срединную,521

Светлейшую, разумнейшую, безначальную.522

34.

Итак, пресветлых Солнц необычайных  {Υ}
Славь, чадо, воедино свет Их сочетая,
Блистающих единым сходным светом   970
<…………………………………………>
<…………………………………………>
<…………………………………………>
<…………………………………………>
<…………………………………………>
<…………………………………………>
<…………………………………………>
<…………………………………………>
<…………………………………………>
<…………………………………………>
Вводя тысячестишные дурные книги;523

Награда мудрых ведь — умеренные речи.
Софист безумный и писатель нищий
Желают непокорно ближних убеждать, 
Кичась, увы, с надменностью заносчивой,  975
Тенями обладая сновидений зыбких,524

Считают, что умом достигли созерцания.
Впредь возражения сплетающих уловки,

518  πρόβληµα.
519  Дословно: «понимай; принимай».
520  Или: «могущественную».
521  Ср. у  Григория Богослова: «Дух Святой <...> есть среднее между Нерож-

денным и Рожденным» (*Слово 31, 8, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 379).
522  То есть не имеющую начала во времени.
523  Ср. стк. 593 и прим. 293. 
524  Или: «недостоверных».



 Поэма «Тысячестишное богословие» 177

Сопротивление шумливых525 нечестивцев,
Разнузданную болтовню неисправимых,    980
Позорный526 вздор людишек неученых,
Клеветников527 ужасную порочность,
Помешанных ничтожные советы528

Низвергни529 безупречностью своих речей,
Чтоб стал причастником ты вышних таинств,530   985
Чтоб зрителем531 Ума стал Высочайшего,
Чтобы обрел достойно Трóичную Красоту.

35.

Теперь и это сочиненье ты прими.532   {П}
Ум, умопостигаемых блюститель всех,
Есть первый, лучший и начала не имеет,   990
Поэтому Он предымел творений логосы,
Сам силу для Себя не получив извне.533

525  Дословно: «сотрясающих землю».
526  Или: «бесславный».
527  Или: «злословящих, оскорбляющих».
528  Дословно: «дурные советы; безрассудства».
529  Дословно: «низвергни/прогони, опрокинув».
530  Дословно: «чтобы ты соединился с вышними таинствами».
531  Созерцателем.
532  То есть очередную главу поэмы.
533  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Изречение говорит: Знающий всех прежде 

бытия их [Дан. 13:42]. Не от сущих ведь, изучая сущее, имеет знание божествен-
ный Ум, но от Себя самого и в Себе: как Причина Он предымеет и предсодержит 
познавание, знание и сущность всех сущих, не частным образом ниспосылая 
каждому что следует, но как единая совокупная причина зная и содержа всё» 
(О божественных именах, 7.2, в: Corp. Dion., I, р. 196.16–21); «В Причине всех пред-
существуют образцы (παραδείγµατα) всех сущих <…>. Образцами же мы назы-
ваем находящиеся и единственно предсуществующие в Боге творящие сущно-
сти логосы (λόγους) сущих, которые богословие называет предначертанными 
божественными благими волениями» (там же, 5.8, в: *Corp. Dion., I, р. 188.4–9). 
Учение о логосах как божественных замыслах о бытии твари, вложенных во всё 
сущее, наиболее подробно развил  Максим Исповедник; см., например:  ЛУРЬЕ, 
История византийской философии, с. 368–374.



178 Лев Хиросфакт. Сочинения

А что до этого, пусть скажет мне мудрец!534

Прекрасных всех Он лучше как красот предел,
Непостижим, прост и ни с чем не связан.535  995 
<…………………………………………>
Не по необходимости и не случайно
Иль по природе. Он познал всемудро
Всё, без трудов научных созерцая.536

Он есть во всем, не испытав смешения,537

Он выше страсти и воображения,538   1000
Ведь не имеет двойственности в мыслях Он,539

Ни продвиженья или разделения,540

Он вне бывает, милосердно к нам спеша,541

Без недостатка, всем богат, исполнен силы.
Он не в изменчивом вращенье зрит Себя  1005
<…………………………………………>
Он есть Единое: из Своего жилища
Не исходя, Своею волею и словом
Творит, руководит, природы сочетает,542

534  То есть, видимо, что было прежде бытия в Боге логосов творений. Оче-
видная ирония.

535  Или: «не соединен; не соприкасается».
536  То есть без научного исследования сущего. Ср. прим. 107 к стк. 183–185. 
537  Ср. стк. 899.
538  Или: «представлений».
539  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Итак, подобает возводить к Ней [Причине] 

всё сущее, ввиду запредельного единого соединения всего: ведь начиная с творя-
щего сущности исхождения бытия и благости, через все сущие проходя, всё на-
полняя из Себя бытием и всем существам радуясь, Она всё предымеет в Себе по 
единому превосходству простоты, отвергнув всякую двойственность, всё равным 
образом охватывает по Своей сверхпростой бесконечности и всем сущим каж-
дому индивидуально причаствует» (О божественных именах, 5.9, в: *Corp. Dion., I, 
р. 188.17–189.5).

540  Или: «удаленности; смещений; промежутков», — одним словом, каких-
либо пространственных характеристик.

541  Речь идет об энергетических исхождениях Бога к твари, о которых гово-
рит Ареопагит (см. выше прим. 451 к стк. 864–865).

542  Связывает, соединяет.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 179

Всё соблюдая манием единым.543

Но толпы вражьи будут говорить иное    1010
От мифов и обманчивых учений.
<…………………………………………>
Беги ж от них как от весьма безумных,
Ведь лживыми они кичатся книгами, 
Считая, что в уме стяжали созерцанье.544

36.

То, что не рáвно545 умопостигаемым,546   1015 {О}
Пусть выше дольнего смешенья мыслится.
Порядок превосходнейший и Благодать,
Наставника словес невыразимых,547

Природу дивную и Славу без конца, 
Премудрость высшую548 и Власть верховную,   1020
Мощь беспредельную, умом неизмеримую,
Свободно обладающую властию
Первой и лучшей, правящей умело,
Исполненную жизнью, светом, духами,549

Не возжелал бы кто со многим трепетом?   1025
Но Он и «как» есть, тварь ведя двоякую,550

543  Ср. у Дионисия  Ареопагита: «Бог пребывает в Себе Самом; Он, не ме-
няя местопребывания, прочно утвержден и сверхукреплен в неподвижном 
тождестве; <…> Он пребывает совершенно из Себя неисходным, а по причине 
этой неизменности и всецело неподвижным, и притом сверхсущественно. <…> 
и в Нем всё составилось [Кол. 1:17], сохраняемое непоколебимым по причине не-
подвижности Его собственных благ» (О божественных именах, 9.8, в: *Corp. Dion., 
I, р. 212.17–213.6).

544  Ср. стк. 977.
545  Дословно: «нисколько не равно/не тождественно».
546  То есть ангелам.
547  Ср.: «был восхищен в рай и слышал неизреченные глаголы, которые 

человеку невозможно произнести» (2 Кор. 12:4).
548  Дословно: «высшего/наилучшего Мудреца».
549  Видимо, имеются в виду силы, подаваемые людям духовные дары: «дух 

премудрости», «дух разума» и т. п. (ср.: Ис. 11:2; 1 Кор. 12:7–10).
550  Имеется в виду творения видимые (весь этот мир) и невидимые (анге-

лы), а также человек, состоящий из души и тела. См., например, у  Григория 



180 Лев Хиросфакт. Сочинения

Ведь не существовало в бытии ее;
Творит Он формы, ни на что не глядя,551 
Не делает зря552 ничего553 и не колеблется,
Нужды не знающий,554 дающий благодать 1030
И кó свету влекущий созерцателей,
Двусмысленных слов не употребляющий,555

Он — лучшее «где» для советов мудрых
И любит все прекрасные свершения,
Надежнейшая часть для неимущих,556   1035
В таи’  нственнейшее, досточестнéйшее, 
Наикрайнéйшее,557 высшее имени
И неприступное одетый бытие.
Но кто представит Его как не-сущего,
Твореньям вслед за этим сделав равным?558  1040

Богослова: «мы двояки — имею в виду: из души и тела, из естества видимого 
и невидимого» (*Слово 40, 8, в: PG, vol. 36, col. 368А).

551  То есть не имея перед собой внешних образцов, как у платоновского Де-
миурга. Бог творит, имея образцы (логосы твари) в Себе самом, именно поэто-
му Он сам есть и «как» творения.

552  Напрасно, бесцельно, без пользы.
553  Ср. у  Аристотеля: «Бог и природа ничего не делают напрасно» (*О небе, 

271а33 = Арист., Соч., ΙIΙ, с. 273).
554  Дословно: «не нуждающийся в чем-либо».
555  Возможная аллюзия на слова Христа: «да будет слово ваше “да, да”, “нет, 

нет”; а что сверх этого, то от лукавого» (Мф. 5:37).
556  Или: «для просящих». Ср.: «Бог — часть моя вовек» (Пс. 72:26); «воззвал я 

к Тебе, Господи, сказал: ты надежда моя, часть моя на земле живых» (Пс. 141:6).
557  То есть совершенно запредельное.
558  Дословно: «не будет ли Он вслед за этим приравнен к творениям». То 

есть, если кто-нибудь скажет, что Бог, поскольку Его бытие запредельно нашим 
понятиям, является «несуществующим», то, неправильно понимая это несуще-
ствование, приравняет Его опять-таки к тварям. Дионисий  Ареопагит говорит, 
что, в силу запредельности всему существующему и всякому понятию, Бог «рас-
положен выше ума и сущности, ему совершенно не свойственно ни быть по-
знаваемым, ни существовать» (Послание 1, в: Corp. Dion., II, р. 157.1–3); см. также 
прим. 112 к стк. 189. Наиболее рельефно эта мысль выражена в О божественных 
именах, 5.4: «Сущий — сверхсущественная сущая Причина всякого в возмож-
ности бытия и Творец сущего, существования, действительности, сущности, 
природы; Начало и Мера веков; Реальность времен, Вечность сущих и Вре-
мя возникающих; Бытие для всего каким бы то ни было образом бывающего, 



 Поэма «Тысячестишное богословие» 181

Яви же благочестье, кланяясь Ему!559

Софист безумный и писатель нищий 
Желают непокорно ближних убеждать,560

Напрасно выпуская змея весело.561

37.

Ум величайший, страстью не волнуемый,562  1045 {Ν}
Считай за Сущность трисветообразную,
Что в созерцанье таинственном движется.563

Ведь если кто сказал бы, что никак, владыка,
Себя не движет Она самовластной силой, 
То как внушишь и убедишь ты словом,    1050
Что движет всё легко Он ради пользы,564

Творя искусно, как пристойно Благу,
Спасает мудро и законно565 правит?
Учи, что от софизмов и обманов Он566 

Возникновение для всего каким бы то ни было образом возникающего. Из Су-
щего — век и сущность, сущее и время, возникновение и возникающее, сущее 
в сущих и всё каким бы то ни было образом присущее и существующее. Ведь 
и Бог есть Сущий не как-либо, но просто и неопределенно, всё бытие в Себе 
содержа и предымея. Потому Он и называется Царем веков (Тим. 7:17) — вся-
кого бытия, сущего и существующего в Нем и окрест Него; Его же Самого не 
было, не будет и не бывало, Он не возникал и не возникнет, и, более того, 
Его нет. Но Он Сам есть бытие для сущих; и не только сущее, но и само бытие 
сущих — от предвечно Сущего, ибо Он есть Век веков, пребывающий прежде 
веков» (Corp. Dion., I, р. 182.18–183.11).

559  Дословно: «Покажи великое благочестие, поклоняяся Ему».
560  Стк. 1042–1043 = стк. 973–974.
561  Буквально: «радостного змея/дракона». Возможно, речь идет о каких-то 

ядовитых насмешках или же о дьяволе, который веселится, когда люди соблаз-
няются еретическими учениями. 

562  Дословно: «не формируемый».
563  Ср. с  Григорием Богословом, который говорит, что Бог сотворил мир, 

«поскольку для Благости было не достаточно того, чтобы двигаться только в со-
зерцании Себя самой» (Слово 38, 9, в: PG, vol. 36, col. 320С).

564  Дословно: «ради благой пользы», имеется в виду — на пользу всего 
творения.

565  Дословно: «всемудро и всезаконно».
566  В оригинале «Она» — «сущность трисветообразная» (см. стк. 1046).



182 Лев Хиросфакт. Сочинения

Далече словом отстоит и действием:567   1055
Ведь есть и пребывает Он Единым лишь568

Во тождестве и крепком всемогуществе.
Он — умопостигаемый Источник истины,
Непрестающий, чистый, бесконечный,
Правдолюбивый, любящий всемудрых,   1060
И древнее, и новое Он ведает,
Один не украшается для красоты.569

<…………………………………………>
Но, взявшись за не сущее во времени, 
Как был бы прежде и как сохранил бы мощь?570 
Так мыслят чада всех благочестивых,   1065
Христос и храбрый571 проповедников572 оплот,
И церкви, и писанья посвященных,
И разума искусные суждения. 
Неисправимых же слова, как сорняки,
Ведущие в покрытую тьмой бездну,   1070
Что обхитрить573 способны безрассудных,
Гони из дома своего по-всякому,574

Чтоб невещественных увидеть сущности.575

567  Буквально: «образом действия».
568  Дословно: «ведь есть, есть и пребывает Она [сущность] только в Едином».
569  Поскольку Сам есть Красота.
570  Дословно: «Но, если бы Он начал с [или: принялся за] не сущего во време-

ни, / То как бы Он мог быть прежде, и как Его сила не поколебалась бы». То есть, 
если бы Бог начал творить с чего-то, что пребывало не во времени, то Он Сам 
не мог бы быть прежде всего сотворенного (ведь вне времени нет понятий «до» 
и «после»), и, таким образом, было бы разрушено Его абсолютное превосход-
ство над тварью.

571  Дословно: «доблественнейший, храбрейший».
572  То есть апостолов.
573  Дословно: «победить военной хитростью», т. е. разными уловками.
574  Всяким способом.
575  τὰς ἀύλων οὐσίας. Видимо, подразумевается созерцание ангельских су-

ществ. Возможно, здесь аллюзия на Дионисия  Ареопагита, который пишет, что 
«сокровенность Божию» непосредственно узреть нельзя, поскольку «Бога никто 
никогда не видел» (Ин. 1:18), и богоявления святым бывают при посредстве ан-
гелов (см.: О небесной иерархии, 4.2–3). 



 Поэма «Тысячестишное богословие» 183

38.

Природа та, что властию и силою   {Н}
Свободна, трибогата и обильна,    1075
Как Госпожа едина и верх славы
<…………………………………………>.
Служи Ей, почитая, кланяйся с любовью,
Ведь всё творит Она, хранит и носит,
Рожденные природы наполняя все,
И вес целой вселенной измеряет,576    1080
Нисколько не нуждаясь в ком-либо другом,
И привлекает всех почтённых разумом 
На небо к сущим умопостигаемым.577

В спасенье справедливом независтлива,578

Непримирима к нечестивых сборищам,   1085
Напрасно, неискусно в жизни ничего
Не присуждает, не творит, не раздает.579

Она одна творит и совершает всё,
Неизреченна в силе изобильнейшей
<…………………………………………>
Ведь подлинно та Бог богов580 незыблемо   1090
<…………………………………………>
Тому, что мудрым всем известно, научись:
Разумно почитают его581 творческим,
Желанной и неизреченной милостью,582

Извне чего-либо не принимает он;583

576  Ср. со стк. 436.
577  То есть к ангелам.
578  Дословно: «Она независтлива, когда спасает справедливо/заслуженно», 

т. е. спасает заслуживших это.
579  Дословно: «не имеет обыкновения творить, судить [или: присуждать] 

и раздавать».
580  См. прим. 226 на с. 140.
581  В оригинале «ее», но см. ниже прим. 585.
582  Или: «благодатью».
583  Дословно: «не принимает ничего ни от кого никоим образом».



184 Лев Хиросфакт. Сочинения

Его считай ты Адрастеей584 неизбежной,  1095
Молящимся обильно благодать дающей.585

Итак, от сборищ586 шумных нечестивцев,
Невежд с обманчивыми возраженьями,
И от помешанных бесславного безумия587 
Бегом беги, да не впадешь в неверие.588   1100

39.

Одну лишь Красоту589 ты чти исконную,590 {М}
Тот Ум простой, что утвердил вселенную:
Он неизменен истинно и не ослаблен,591

Прост, неделим, к достойным прикасается,
Во всем всецело пребывает, не частично,592  1105
Свет величайший подает и бесконечный; 
Ведя мир умопостигаемых как точку,593 
Всё озаряет светом попечения;

584   Адрастея («Неотвратимая») — в древнегреческой мифологии — богиня, 
дочь  Зевса и  Фемиды (или Зевса и  Ананке), впоследствии отождествленная с  Не-
месидой, служительница вечной справедливости и мстительница, от которой 
смертный не может уйти.

585  Не совсем понятно, о чем здесь речь, но я считаю, что имеется в виду про -
мысел. В греческом πρόνοια женского рода, так же как χάρις («благодать, ми-
лость») и φύσις («природа») Но сравнение как благодати, так и Божественной 
Природы с Адрастеей выглядело бы довольно странно. Зато утверждение, что 
неотвратимость и неизменность божественного промысла сочетается с ответом 
Бога на молитвы, имеет смысл. Возможно, о провидении шла речь в утерянной 
строчке после стк. 1090. Издатель текста никак не комментирует это место.

586  Дословно: «от враждебных партий» или «от сопротивления».
587  Дословно: «безрассудства, неблагоразумия».
588  Дословно: «да не будешь захвачен/похищен неверием».
589  О Боге как о Красоте рассуждает Дионисий  Ареопагит в О божественных 

именах, 4.7. 
590  Дословно: «первопричинную» или «ту, что прежде (всякой) причины».
591  Дословно: «никоим образом не ослаблен», т. е. не теряет своей силы, не 

устает.
592  Дословно: «не шаг за шагом».
593  То есть целый мир ангелов для Бога бесконечно мал, подобен одной 

точке.



 Поэма «Тысячестишное богословие» 185

Создáл стихии Он и составных природы,594

Единым мановеньем круг времен595 несет,   1110
Он — мера умопостигаемых и умозрений.
Почти Его как высшего всех вообще,
Обычаев негодных596 темных избегая
И мифов, что совсем не достоверны.
Беги от двойственных и скверных умозрений,597   1115
Беги от мрачных и губительных зверей,
Чтоб тебе властвовать страстей браздами,
Чтоб укреплялся ты в надеждах на благое,
Чтоб ты взошел в брачный чертог для кротких,598

Чтоб Бог вчинил тебя в покой небесный,599   1120
Чтоб стал причастником ты вышних таинств,600

Чтоб ты Желанного601 обрел достойно там,
Где невещественных чудес красоты,
Сияние верховных сил бесплотных,
Свет, умные лампады зажигающий,602    1125
И бесконечна слава непрестанная.
<…………………………………………>
От болтуна, как от стрелы, спеша бежать,603

Ведь он, в суждениях всегда неудержим,
Наносит вред порочностью ужасною.

594  Дословно: «упорядочив стихии, Он привел (в бытие) природы составных/  
сложных (сущих)».

595  Времен года.
596  Дословно: «сбившихся с пути».
597  Или: «созерцаний».
598  Ср.: «кроткие наследуют землю» (Пс. 37:11; Мф. 5:5).
599  О вхождении верующих в покой Божий см. Евр. 4:3.
600  = Стк. 985.
601  Дословно: «Первого Желанного/Возлюбленного».
602  Дословно: «снабжающий умопостигаемые лампады», т. е. просвещаю-

щий ангелов.
603  Дословно: «со всех сил убегая от человека с коровьим [т. е. огромным, 

длинным] языком, как от стрелы».



186 Лев Хиросфакт. Сочинения

40.

Итак, затем послушай в заключение  1130 {А}
Чему учу я, слава повелителей!
Существование, объемлющее всё,
Недосягаемое, изначальнейшее, 
Ни с чем не перемешанное сущностно,
Недви’     жимое604 как простое первое,   1135
По долгу чти служебным поклонением,
Да Божью благодать получишь с милостью.
Ты не падешь, не дав ясного имени,605

Природа ведь Его непознаваема.
И не желай напрасно видеть тело, форму,  1140
Найти предел Ее606 исканьем не стремись,
Ведь очертаний не найдешь Ее следов.
Она Единое сильнейшее, как сказано,
Сияние, спасенье изливающее.
Итак, прими здесь разум право сýдящий!  1145
Приятности безумной мифологии,
Что увлекает хитро к заблуждению,
Беги скорей, да не претерпишь что невольно,607 
Ведь предурнá и лишена прекрасного
Она, недугом сильным одержимая:   1150
Изящен слог ее, приятны хитрости
С борьбою пагубною и пороками,
А смысл ее, ты знаешь, крайне мерзостен,
К концу дурному душу похищает он,
Ум увлекая в хаос болтовни пустой.   1155
Оставь же это всё со всем усердием,608

604  Дословно: «недвижимое тварью (или: в твари)».
605  Дословно: «избегая же четкого/ясного (т. е. однозначного) наименования 

(для Бога), не упадешь глубоко (или: впредь не погрешишь)».
606  Божественной природы.
607  Дословно: «избегай изо всех сил, чтобы как-нибудь невольно не по-

страдать».
608  Или: «готовностью, рвением; желанием».



 Поэма «Тысячестишное богословие» 187

Переселить ум к Богу одному стремясь,609

Который пребывает в вечных Светах трех,
Но во едином образе сияющем.

609  «Переселение (ἐκδηµία) ума к Богу» — выражение из  Григория Богосло-
ва (*Слово 4, 71; Слово 6, 2; Слово 27, 7, см.: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 82, 125, 330).



ГИМНОГРАФИЧЕСКИЕ ПРОИЗВЕДЕНИЯ

1. Стихиры1

1.1. На Введение во храм Пресвятой Богородицы2

Стихира 13

Воссиял радостный день и праздник всесвященный: ибо сегодня пре-
бывшая прежде родов Девой и после родов Девой приводится в святой 
Храм. И радуется  Захария старец, родитель Предтечи,4 и вопиет весе-
ло: «Ожидание угнетаемых приблизилась ко Храму святому как Святая, 
чтобы освятиться для вселения Царя всех!» Да радуется праотец  Иоа-
ким, и  Анна да веселится,5 потому что они принесли Богу, как трехлет-
нюю телицу,6 непорочную Владычицу. Матери, радуйтесь с ними; девы, 
пляшите;7 и водите с ними вместе хороводы, бесплодные женщины, ибо 

1  Разделение на строки опущено, поскольку при переводе для улучшения 
восприятия порядок слов иной, чем в оригинале.

2  21 ноября.
3  Самогласная стихира на великой вечерне, на литии, на «Слава, и ныне», 

глас 5-й (1-й плагальный). Греческий текст: Μηναῖα, τ. Β’, σ. 220–221. Церковнос-
лавянский перевод: Минjа, мцcъ ноeмврій, с. 372. Та же стихира повторяется на «Сла-
ва, и ныне» на стиховне вечерни 23 ноября.

4  Пророк Захария, отец  Иоанна Предтечи, при рождении сына предсказав-
ший будущее явление Христа (Лк. 1:67–79).

5  Иоаким и Анна, родители Девы Марии.
6  Быт. 15:9. Мотив жертвы со стороны родителей. В то же время δάµαλις 

также означает «девушка».
7  Буквально: «скачите». Возможно, аллюзия на то, как скакал и плясал царь 

Давид перед ковчегом (2 Цар. 6:13–15).



 Гимнографические произведения 189

предопределенная Царица всех открыла нам небесное царство! Радуй-
тесь, люди, и веселитесь!

Стихира 28

Сегодня приводится в Храм всенепорочная Дева для вселения Царя всех 
Бога и Питателя всей нашей жизни. Сегодня чистейшая святыня, как 
трехлетняя телица,9 вводится во Святое Святых. Воскликнем Ей как Ан-
гел: «Радуйся, единственная среди жен благословенная!»10

1.2. Святому апостолу и евангелисту Луке11

Приидите, всё творение, восхвалим в песнях врача поистине духовного 
и ученика Спасителя, прославленного  Луку. Ибо сей исцелил болезнь 
безбожия помазанием Христовой купели12 и источил из уст на иссох-
шие земли реки вод божественного питья Евангелия. Поэтому, согласно 
пророку, прошел голос его по вселенной,13 и он молится, чтобы спаслись 
души наши.

1.3. Святому апостолу и евангелисту Иоанну Богослову14

Апостол Христов, евангелист  Иоанн, ставший посвященным в неизре-
ченные таинства, ты возгремел15 нам таинственные догматы мудрости. 

8  Стихира на утрени, на «Хвалите», на «Слава, и ныне», глас 2-й. Греческий 
текст: Μηναῖα, τ. Β’, σ. 236. Церковнославянский перевод: Минjа, мцcъ ноeмврій, с. 393.

9  См. выше прим. 6.
10  Лк. 1:28.
11  Память 18 октября. Самогласная стихира на утрене, 4-я на «Хвалите», глас 

8-й (4-й плагальный). Греческий текст: Μηναῖα, τ. Α’, σ. 461. Церковнославянский 
перевод: Минjа, мцcъ nктw1врій, с. 310.

12  То есть крещением.
13  Ср.: Пс. 18:5 (в синодальном пер. 19:4); Рим. 10:18. Под пророком имеется 

в виду царь  Давид, считающийся автором псалмов.
14  Память 8 мая. Стихира на вечерне, славник на литии (в церковнославян-

ской минее — на стиховне), глас 6-й (2-й плагальный). Греческий текст: Μηναῖα, 
τ. Е’, σ. 52. Церковнославянский перевод: Минjа, мцcъ мaій, с. 99 (авторство при-
писано монаху  Иоанну).

15  Аллюзия на именования Иоанна «сыном грома» (Мк. 3:17).



190 Лев Хиросфакт. Сочинения

Прояснив для верующих, что «в начале было»,16 и отвергнув «не было», 
ты отразил слова еретичествующих,17 явившись наперсником и возлю-
бленным другом,18 как громогласнейший Исаия19 и боговидец Моисей.20 
Имея дерзновение перед Богом, моли прилежно о душах наших.

2. Кондак святому  Илариону Великому21

Как священный светоч / Умного Солнца,22 тебя 
Мы, собравшись сегодня, / воспеваем в гимнах.
Воссиял ты во тьме / неведения,   5/

Всех возводя / к божественной высоте,

16  «В начале было Слово» (Ин. 1:1).
17  По-видимому, здесь имеются в виду еретики, отрицавшие предвечность 

Бога-Сына.
18  Христа (см. Ин. 13:23).
19  Пророк  Исаия считается «ветхозаветным евангелистом», поскольку в его 

книге наиболее ясно говорится о страданиях Праведника (Ис. 53).
20  Ср. Исх. 33:11: «И говорил Господь с  Моисеем лицом к лицу, как бы кто 

говорил с другом своим».
21  Перевод выполнен по изданию: E.  MZX¹Z, «Un inno inedito di Leone (Ma-

gistro)», Byzantion, 19 (1949), p. 133–139. Нумерация строк соответствует этому 
изданию. По причине краткости и неравной длины строк я для удобства чтения 
соединяю по две короткие строки в одну, помечая границы соединенных строк 
знаком /. 

Память преподобного Илариона Великого совершается 21 октября по юли-
анскому календарю. Св. Иларион (ок. 291–371) считается основателем палестин-
ского монашества; его житие, написанное  Иеронимом Стридонским спустя 
20 лет после смерти подвижника, было вскоре переведено на греческий и стало 
очень популярно на Востоке. Иларион сделался монахом в возрасте пятнадцати 
лет, сначала был учеником св.  Антония Великого, потом долго вел отшельниче-
скую жизнь недалеко от Маюма, прославился подвигами, и постепенно вокруг 
него собралось много монахов, которые строили келлии неподалеку от жилища 
святого и тоже вели отшельническую жизнь. Иларион периодически обходил 
все эти келлии и наставлял монахов. В конце концов к нему стало приходить 
так много людей за исцелением и наставлением, что он, тяготясь этой славой, 
покинул Палестину и несколько лет скитался, а в 365 г. поселился на Кипре, где 
и умер. См. статью о святом  А. Б. ВАНЬКОВОЙ в Православной энциклопедии, т. 22 
(М., 2009), с. 189–191.

22  То есть Бога, чьим светом святой сияет, как светоч.



 Гимнографические произведения 191

Иларион. Поэтому мы вопием:
О, радуйся, отец, / подвижников23 основание!24    10/

Возлюбив Христа / божественные повеления 
И возненавидев всего / мира наслаждение,    /15
Ты усердно устремился / к Нему и стал
Светилом, озаряющим / все концы25

Сиянием Духа.       20
Поэтому я, припадая, / молю тебя:
Озари и мои / очи душевные,
Чтобы мне воспеть / твои подвиги    25/

Которые показал ты на земле
Ради будущей жизни.
Ею наслаждаясь ныне, / вспомни о вопиющих:   /30
О, радуйся, отец, / подвижников основание!   

Какой ум земнородных / смог бы по достоинству
Описать твои / чудеса, всеми воспеваемый?    35/

Ибо некогда / страшно охваченный страстью
К любовному наслаждению / с женщиной, 
Ты спасся / силой Творца твоего,26    /40
А неплодной / с утробой не рождающей
Плод молитвой / ты подал,27     /45

23  Буквально: «аскетов».
24  Эта и следующая строфы вошли в богослужение св.  Илариону как кондак 

и икос, поющиеся на утрене после 6-й песни канона, без обозначения авторства 
(см.: Μηναῖα, τ. Α’, σ. 481; церковнославянский пер.: Минjа, мцcъ nктw1врій, с. 349–
350). Первая строфа написана на подобен кондака св.  Романа Сладкопевца на 
Рождество Христово «Дева днесь пресущественнаго раждает…», который также 
входит в современное богослужение (поется после 6-й песни канона на утрене 
25 декабря).

25  Имеется в виду — концы земли.
26  Согласно житию святого, когда он начал подвизаться в уединении, дья-

вол сильно искушал его блудными помыслами (Иларион в то время был еще 
молод), но святой поборол все искушения молитвой и постом. См.: Блаж. 
 Иероним Стридонский, «Житие преподобного отца нашего Илариона Велико-
го», пер.  И. ПОМЯЛОВСКОГО, в: Палестинский патерик, вып. 4 (СПб., 1893) [далее — 
ЖИ], § 5 и 7.

27  См. ЖИ, § 13.



192 Лев Хиросфакт. Сочинения

Как Елисей / сонамитянке.28

Тому подражая поистине, 
Денежные дары / ты отверг, Иларион.29   /50
Поэтому мы вопием:
О, радуйся, отец, / подвижников основание!   

Очами душевными / увидев, преподобный,   /55
Уловки врага,30 / ты умертвил тело свое
Постами укротив / и бдениями.
Душу же, отец, / ты всецело сохранил   60/

От него не запятнанной.
В нее вселившись, / Дух Святой
Видеть далекое / возможность дал тебе.   65/

Поэтому-то ты узнал о приблизившемся
К православным искушении,31

Которое вскоре Христос    70
Уничтожил, мир / подав вопиющим:
О, радуйся, отец, / подвижников основание!  

Всегда обителями / небесными наслаждаясь,  75/

Земных ты нисколько / не возжелал,  Иларион,
Имея жилище / в местах пустынных.   /80
Посему как другой /  Илия32 ты стал
Ревностью о вере,33 
Вод потоки / твоими молитвами     /85
С небес / земле даруя
И, жаждущих / людей напоив,
От ядоносных змей / невредимыми сохранил их.34   90/

28  Имеется в виду история из 4 Цар. 4:8–17.
29  См. ЖИ, § 18.
30  То есть дьявола.
31  Святой провидел воцарение императора  Юлиана Отступника (361–363) 

и гонение на христиан (ЖИ, § 30, 33).
32  Ветхозаветный пророк Илия прославился обращением израильтян от 

идолослужения к Богу и сведением дождя на землю после засухи (см. 3 Цар. 18).
33  Вероятно, имеется в виду обращение язычников в христианство по увеща-

нию святого (ЖИ, § 25).
34  См. ЖИ, § 32. 



 Гимнографические произведения 193

Поэтому мы, спасенные, 
По справедливости восклицаем:
О, радуйся, отец, / подвижников основание!    /95

Сияют твои добродетели, / блаженный  Иларион,
Чрез которые ты явился нам
Как  Моисей божественный.
Ибо тот некогда, / разделив море,    100/

Провел израильский народ,35 
А ты, всесчастливый, 
Воедино собрав 

/ оное,36 рассвирепевшее,    105/

Всех без вреда сохранил
И, примирив / обе стороны,37     /110
В пристань жизни / направил их.38

В одинокую же жизнь / вступившие39 восклицают:
О, радуйся, отец, / подвижников основание!     115/

Услышав Христос / твои молитвы, наш отец,
Коней сильную / и стремительную быстроту    /120
Сразу сдержал / и посрамил всех 
Отвергающих / Его 
И почитающих / безрассудно демонов:    /125
Ведь с небес / победу низвел Он / христианам
Для надежного удостоверения 
Желающим / от тьмы / возвратиться к свету    130/

И отказаться от жертвоприношений 
Недостойным / и бесполезным идолам, 
И тебе взывать:      135
О, радуйся, отец, / подвижников основание!40    

35  См. Исх. 14.
36  Море.
37  По-видимому, море и сушу.
38  Святой укротил морское волнение, возникшее после землетрясения, 

и спас от потопления город  Эпидавр Иллирийский (ныне Цавтат, Хорватия) 
и корабли (см. ЖИ, § 40).

39  То есть монахи. Возможно, указание на то, что Лев писал эти кондаки, 
уже будучи монахом.

40  В ЖИ, § 20, рассказывается о том, как во время праздничных колеснич-
ных бегов в  Газе возница-христианин, по молитвам св. Илариона, победил 



194 Лев Хиросфакт. Сочинения

Всецело Христа / возлюбив, триблаженный,
Странник явился на земле,    140
Проходя повсюду нагой, не имеющий 
Ни забот, ни чего-либо вещественного,41

Жизни апостолов / подражая     /145
И многообразные чудеса / подобно им / совершая.
Ибо многие болезни ты / прогнал   /150
Целящей / твоей рукой, отец,
И одержимых демонами / освободив молитвами 
Ко Творцу и Богу, / на Которого всю надежду  /155
Возложив, ныне ты слышишь:
О, радуйся, отец, / подвижников основание!   

Обнаружил ты юношу, / страдающего от демона,  /160
И когда твоего грозного / прихода не вынес
Демон, отец, / он, дрожа, завопил.42

Ты же спокойно / к нему воззвал:   165/

«Христос тебе ныне повелевает
Выйти, дух, / и удалиться, 
Подобно дыму, / от света божественного!»   170/

Поэтому демон, выйдя 
Немедленно по твоему приказу,
А мужчина очистился     175
И со своим отцом радуясь, взывал:
О, радуйся, отец, / подвижников основание!   

Вот тогда о тебе, им / прежде не известном,  180/

Они узнали, мудрый, / кто ты такой и познали, 
Что Бога высочайшего / истинным рабом,   /185
Ты являешься, богомудрый,
И воздали / подобающую тебе честь.
Славы же избегая / человеческой,   /190
Как от огня / ты бежал, преподобный, 

 соперника, который нанимал колдуна, чтобы тот наговорами замедлял коней 
противника и убыстрял коней своего хозяина-идолопоклонника. В результате 
христианский возница победил, и многие язычники уверовали во Христа.

41  Буквально: «материи».
42  См. ЖИ, § 17.



 Гимнографические произведения 195

В места пустынные, / живя там / до самой смерти,   
/195

Как Фесвитянин  Илия / и великий Иоанн,43

С коими обитая ныне, слышишь:
О, радуйся, отец, / подвижников основание!     /200

Вся твоя жизнь / в нищете прошла,
Посему, преставившись от жития, 
Взамен ты получил       205
Богатство божественного / Христова царствия,
Наслаждаясь / и радуясь яснее,44 преподобный.
Ибо когда покровы45 / ныне разрушены    210/

Ты открыто зришь / лицо Бога.
От Него и благодать / прияв, отец,    /215
Чудеса изливаешь и по смерти,
И спасаешь празднующих 
твое святое / преставление46 и вопиющих:
О, радуйся, отец, / подвижников основание!     220/

Спаси, отец, и меня, 
Страшно обуреваемого / наслаждениями, 
Страстями, обличающими меня, украшенного,   225
И огня меня избавь / того неугасимого,
В который мне, злосчастному, / предстоит пойти. 
Посему молю тебя: / твоим заступничеством    230/

Милостива яви ко мне / Христа Бога,
Которого ты возжелал.
Царю же / победы подай / на враждебных варваров,   235/

А вернейшим людям / мир с небес / 
Ниспошли, чтобы мы взывали:     240
О, радуйся, отец, / подвижников основание!  

43  Пророк Илия и  Иоанн Предтеча, считавшиеся образцами монашеского 
жития.

44  Имеется в виду: чем на земле. Ср. 1 Кор. 13:12.
45  То есть земное тело.
46  Церковное празднование памяти святого обычно совершается в день его 

смерти.



ИЗВЛЕЧЕНИЕ ИЗ ТОЛКОВАНИЙ 
РАЗЛИЧНЫХ ОТЦОВ НА БЫТИЕ1

<1020> Моисей не помещает в начале богословие2 по причине их3 
младенчества,4 но говорит, что (вся) тварь создана, чтобы люди не счи-
тали ее Богом. Поэтому он не сказал и о сотворении ангелов, чтобы (иу-
деи) не обожествили их. И ты не обнаружишь, чтобы ангел посылался 
куда-либо до (времени)  Авраама5.6 

Одни7 говорят, что ангелы существуют прежде неба и земли,8 а дру-
гие — что они возникли вместе с ней, поскольку они пребывают в (не-
котором) месте, и им невозможно было бы существовать без места, ибо 
они описуемы.9

1  Перевод выполнен по изданию: Λέοντος πατρικίου Ἐπιτοµὴ ἑρµηνείας εἰς 
τῆν Γένεσιν ἀπὸ διαφόρων πατέρων, в: PG, vol. 106, col. 1020–1021.

2  То есть учение непосредственно о Боге.
3  Иудеев, судя по контексту.
4  Имеется в виду «младенчество» разума и понимания, ср. Евр. 5:12–14.
5  Явление ангела впервые упоминается в Бытии в истории изгнания  Агари, 

наложницы Авраама (Быт. 16:6–12).
6  Это пересказ мнения св. Иоанна Златоуста из 2-й Беседы на книгу Бытия, 

2–3 (И. Зл., Твор., IV.1, с. 10–11).
7  Здесь и далее все абзацы начинаются с Ὅτι — вероятно, следует подраз-

умевать или «Надо знать, что…» или «Отцы говорят, что…». Я при переводе это 
вводное слово опускаю.

8  Этого мнения придерживался, например, св.  Григорий Богослов, который 
говорил, что Бог создал «вещественный и видимый мир» после того, когда уви-
дел, что сотворенные ранее ангелы, «первые твари, были Ему благоугодны» (см.: 
Слово 38, 9–10, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 445).

9  Или: «ограничены». Об описуемости Ангелов и о том, что они всегда на-
ходятся в определенном месте, а не вездесущи, пишет св.  Иоанн Дамаскин, 



 Извлечение из толкований различных отцов на Бытие 197

 ( Моисей) не учит, что тогда Бог сотворил и воды, но говорит, что 
в субботу, потому что за шесть дней сотворил Господь Бог небо, землю, 
море и всё, что в них.10

Если Бог создал свет, то не Он (создал) тьму, ибо они противополож-
ны, но первый — сущность, а вторая — привходящее.11 Ведь (тьма) это 
тень от неба и земли, как и находящиеся вне (темные места) — тень от 
земли.12

 составитель богословского свода мнений, известных к VIII в.: Иоанн Дам., ТИПВ, 
кн. 2, гл. 3 (17), с. 188. В конце той же главы (с. 190)  Иоанн, перечисляя мнения 
о времени сотворения ангелов, соглашается с Григорием Богословом, что «вна-
чале была сотворена умная сущность и потом уже сущность, воспринимая чув-
ством», а затем — человек, состоящий из чувственно воспринимаемого и умо-
постигаемого (обзор мнений отцов см. там же, с. 362, прим. 22). Однако далее, 
в гл. 6 (20), говоря о небе, Дамаскин противоречит самому себе, поскольку пи-
шет: «Небо есть то, что облекает как видимые, так и невидимые творения. Ибо 
внутри его заключаются и ограничиваются и умные силы ангелов, и всё чув-
ственнопостигаемое» (Там же, с. 191), — однако в таком случае небо следует 
признать сотворенным раньше ангелов. Таким образом, если следовать букваль-
но Библии: «В начале сотворил Бог небо и землю» (Быт. 1:1), то получится, что 
они должны были появиться вместе и раньше ангелов.

10  Это утверждение не очень понятно. Возможно, под «водами» здесь име-
ются в виду реки и дождевая вода, поскольку в 1-й главе Бытия говорится только 
о сотворении моря, хотя в самом начале и упоминается некая «вода» и после-
дующее ее разделение (Быт. 1:1,7), а в Быт. 2:5 говорится, что после сотворения 
всех животных и растений дождя на земле еще не было и растения орошались 
неким «источником» (πηγή), выходящим из земли (в синодальном переводе это 
передается как «пар»). О создании Эдема и выходящих из него рек говорится 
далее, после сотворения человека (Быт. 2:8–14) и после упоминания о том, что 
в седьмой день (субботу) Бог «почил от всех дел Своих», поскольку всё совершил 
(Быт. 2:2). Однако во 2-й главе автор Бытия просто уточняет некие подробно-
сти творения (так толкует и  Иоанн Златоуст в 12-й Беседы на книгу Бытия, 1–2 
(И. Зл., Твор., IV.1, с. 94 след.);  Василий Великий в Беседах на Шестоднев и Иоанн 
Дамаскин в Точном изложении православной веры тоже не говорят о том, что какие-
то воды были сотворены в седьмой день, и не упоминают о подобных мнениях, 
но утверждают, что все воды были сотворены в самом начале, а в третий день 
воды под небом были собраны в свои места (Быт. 1:6–10) — моря, озера и реки.

11  συβεβηκός. То есть реально существует только свет, а тьма возникает в ре-
зультате его отсутствия, но не существует сама по себе. Ср: Иоанн Дам., ТИПВ, 
кн. 2, гл. 7 (21), с. 195.

12  Здесь воспроизводится мнение Василия Великого из 2-й Беседы на Ше-
стоднев, 5 (Вас. Вел., Твор., I, с. 342–344). «Тень от неба» у Хиросфакта это, ви-
димо, отсылка к утверждению Василия, что «тьма в мире произошла от тени 
небесного тела» (там же, с. 343), где под «небесным телом» подразумевается 



198 Лев Хиросфакт. Сочинения

Дух, который носился, это природный воздух, находящийся над 
водами:13 действительно, носился и над показывают его подвижность и не-
устойчивость. А что (Писание) называет его Божиим, послушай Давида: 
Повеет духом Своим, то есть Духом Божиим, и потекут воды.14 Также: Го-
сподня земля и что наполняет (ее).15 Также: Небо неба — Господу.16 И они17 
помышляли это о Всесвятом Духе; а носился (сказано) вместо «согревал 
и оживотворял» вóды подобно высиживающей яйца птице.18

Потому прибавляется: увидел Бог, что это хорошо,19 чтобы никто не 
мог порицать то, что божественное суждение назвало хорошим.20

«твердь» из Быт. 1:6, на которой Бог затем расположил солнце, луну и звезды 
(Быт. 1:14–18). Такое странное истолкование Василий дает, чтобы объяснить, от-
куда взялась тьма в то время, когда еще не было светил. Согласно Бытию, све-
тила были сотворены в четвертый день, тогда как тьма и свет существовали уже 
с первого дня творения. Василий объясняет это так: под светом подразумевается 
тот, в котором существовали ангельские чины, а когда Бог распростер небесную 
твердь, она отгородила материальный мир от божественного света, и таким об-
разом появилась тьма, о которой говорится в первых строках Библии, — теория 
довольно странная и лишний раз показывает, к каким малоправдоподобным 
и софистическим ухищрениям приводила отцов Церкви необходимость соче-
тать ветхозаветную иудейскую религию с христианскими понятиями и высокой 
античной философией. Для древних иудеев не было ничего странного в том, 
что Бог является Творцом не только света, но и тьмы — об этом недвусмыслен-
но сказано у пророка  Исаии: «Я — образовавший свет и сотворивший тьму, 
творящий мир и производящий бедствия; Я Господь Бог, творящий всё это» 
(Ис. 45:7). Однако христиане, особенно после полемики с гностиками, которые 
признавали Демиурга как злое начало мира наряду с Первым Богом, не могли 
признать Бога виновником зла ни в каком смысле, тем более что даже эллин-
ские философы, в том числе Платон, почитали Бога как высшее Благо.

13  Быт. 1:2.
14  Пс. 147:7.
15  Пс. 23:1.
16  Пс. 113:24.
17  Видимо, отцы Церкви.
18  Сокращенный пересказ толкования  Василия Великого, который во 2-й Бе-

седы на Шестоднев, § 6, говорит: «Или дух сей означает разлияние воздуха <…>. 
Или, что ближе к истине и одобрено прежде нас, духом Божиим назван Дух 
Святой», — и чуть далее святитель дает то объяснение слова «носился», которое 
пересказывает здесь Лев (Вас. Вел., Твор., I, с. 344–345).

19  Быт. 1:25.
20  Ср.:  Иоанн Златоуст, 4-я Беседа на книгу Бытия, 4 (И. Зл., Твор., IV.1, с. 26–27).



 Извлечение из толкований различных отцов на Бытие 199

Существуют два неба, одно — появившееся в начале,21 а другое — из 
разделения вод;22 так что первое — из не-сущих, а второе — из сущих.23

Благословите, небеса небес и вода, которая выше небес,24 говорит не 
о многих небесах; но еврейское Писание не может именовать небо 
и воду в единственном числе,25 подобно тому как эллины не (употребля-
ют в единственном числе названия)  Афины и  Фивы; и никто не говорит 
«город Дельф», но говорит « Дельфы»; потому и небо неба26 в другом (ме-
сте) утверждает эту истину.27 <1021>

Как же собрание вод и одно, и много?28 Первое — потому что (воды) 
объединились, а второе — потому что были отделены вместилища (вод) 
и моря.29

21  Согласно Быт. 1:1.
22  Имеется в виду небесная «твердь». О том, что это небо отличается от неба, 

сотворенного в начале, и что, таким образом, существуют два неба, хотя воз-
можно также существование большего числа небес,  Василий Великий говорит 
в 3-й Беседы на Шестоднев, 3 и 8 (Вас. Вел., Твор., I, с. 351–353, 359–360).

23  Св. Василий не утверждает это прямо, однако в той же беседе говорит: 
«по общепринятому мнению, твердь представляется происшедшей из воды» 
(там же, 4, с. 354), — что, видимо, и позволило Хиросфакту сделать такой вывод.

24  Пс. 148:4; Дан. 3:59.
25  Ср.:  Иоанн Златоуст, 4-я Беседа на книгу Бытия, 3–4 (И. Зл., Твор., IV.1, 

с. 25–26).
26  Втор. 10:14; Пс. 113:24 и др.
27  Ср.: Иоанн Дам., ТИПВ, кн. 2, гл. 6 (20), с. 193–194.
28  Быт. 1:9–10: «И сказал Бог: да соберется вода, которая под небом, в одно 

собрание (εἰς συναγωγὴν µίαν), и да явится суша. И стало так. <И собралась 
вода, которая под небом в собрания их (εἰς τὰς συναγωγὰς αὐτῶν), и явилась 
суша.> И назвал Бог сушу землею, а объединения (τὰ συστήµατα) вод назвал 
морями». Фраза в угловых скобках есть не во всех списках греческой Библии 
и отсутствует в еврейском тексте. Василий Великий в 4-й Беседе на Шестоднев, 5, 
говорит, что эта прибавка лишняя, и в «исправных списках слова сии отмечены 
чертами, а такая черта служит знаком исключения» (Вас. Вел., Твор., I, с. 368). 
Златоуст, однако, ничего подобного не оговаривает: Иоанн Златоуст, 5-я Беседа 
на книгу Бытия, 3 (И. Зл., Твор., IV.1, с. 35).

29  Слово κοῖται, переведенное здесь как «вместилища», может означать рус-
ло реки; однако Лев, видимо, ориентируется на толкование Василия Великого 
в 4-й Беседе на Шестоднев, 4, где говорится об озерах, морях и морских заливах, 
а под «одним собранием» понимается мировой Океан, окружающий сушу (Вас. 
Вел., Твор., I, с. 366–367). Там же в § 6 (с. 370) Василий говорит, что «морская вода 
служит источником всей земной влаги», процеживаясь через почву и становясь 
пресной.



200 Лев Хиросфакт. Сочинения

Бог приказал возникнуть негодным в пищу травам и ядовитым жи-
вотным из-за того, что в будущем из-за греха появились болезни, и что-
бы внушать нам страх на всяком месте и во всякое время, чтобы мы сми-
рялись и поэтому стремились к Богу.30

Солнце получило (силу) от первого света,31 также и луна, и звезды, 
и какой бы то ни было другой огонь.32 Подобно этому и вода разделилась 
на реки, источники, озера, моря (и) ту (воду), что наверху второго неба33.34

Растения (Бог) сотворил раньше светил, показывая, что дающую 
жизнь силу они имели прежде (появления) солнца.35

Животных (Он) сотворил в конце после света,36 ведь они не вынесли 
бы изобильного блистания света.37

Он не благословил растения, поскольку, повелев (им вырасти), сразу 
же наполнил землю ими всеми. Зверей же и домашний скот Он произ-
вел попарно, поэтому, естественно, сказал: размножайтесь38.39

30   Василий Великий пишет, что ядовитые растения полезны тем, что могут 
употребляться для исцеления болезней (5-я Беседа на Шестоднев, 4, в: Вас. Вел., 
Твор., I, с. 375). О ядовитых животных он говорит, что они для человека подобны 
воспитателю, который «удобоподвижность юности приводит в порядок удара-
ми и бичами уцеломудривает самонадеянность» (9-я Беседа на Шестоднев, 5, там 
же, с. 426). Ср.:  Иоанн Златоуст, 4-я Беседа на книгу Бытия, 4–5 (И. Зл., Твор., IV.1, 
с. 53–56), где говорится также о том, что подобные творения были созданы Бо-
гом в предведении грехопадения человека.

31  То есть от света, о создании которого говорится в Быт. 1:3; все небесные 
светила, согласно Библии, были созданы гораздо позднее — в четвертый день 
(Быт. 1:14–18), позже созданных в третий день растений.

32  Ср.: Василий Великий, 6-я Беседа на Шестоднев, 2–3, в: Вас. Вел., Твор., I, 
с. 385–386;  Иоанн Дам., ТИПВ, кн. 2, гл. 7 (21), с. 195.

33  То есть дождевую воду в тучах.
34  Все это снова пересказ общего содержания 4-й Беседы на Шестоднев Васи-

лия Великого.
35  Ср. толкование Василия Великого в 5-й Беседе на Шестоднев, 5 (Вас. Вел., 

Твор., I, с. 372), где он говорит, что Бог сотворил солнце после растений, чтобы 
никто не поклонялся солнцу, видя в нем причину жизни.

36  Имеется в виду, должно быть, свет небесных светил.
37  То есть, если бы животные были сотворены до появления солнца, то при 

его сотворении они ослепли бы.
38  Быт. 1:22.
39  Ср.: Василий Великий, 5-я Беседа на Шестоднев, 6, в: Вас. Вел., Твор., I, с. 377; 

Беседа первая о сотворении человека по образу, 12, там же, с. 438.



 Извлечение из толкований различных отцов на Бытие 201

Мы (думаем, что словами) Сотворим человека по образу нашему40 (Бог 
обратился) к Сыну, среди же иудеев одни (думают, что) к ангелам, а дру-
гие — что к самому Себе.41 Некоторые же другие из еретичествующих 
говорили, что это аттический оборот речи, ибо облеченные высшей 
властью говорят «пишем» и «повелеваем»;42 но возражающие говорят, 
что Бог во всем Писании многократно говорит от единственного лица. 
Таким образом, и в (словах) Давайте сойдем и смешаем их языки43 полу-
чается предстояние (еще) двух лиц,44 так что следует подразумевать 
(под ними) Сына и Духа. Что значит по образу? Одни (подразумевают 
под этим) невидимое (естество) души;45 другие — разум, поскольку он 
проникает46 всюду;47 третьи — начальство над низшими (существами), 
подобно тому как Бог (начальствует) над высшими;48 четвертые — то, 
что он благодаря (способности) создавать49 похож на творящего Бога;50 
а иные — обладание умом, словом и духом, подобно сотворившему его 
Богу.51

40  Быт. 1:26.
41  Ср.:  Василий Великий, 9-я Беседа на Шестоднев, 6, в: Вас. Вел., Твор., I, с. 427–

428;  Иоанн Златоуст, 8-я Беседа на книгу Бытия, 2–3, в: И. Зл., Твор., IV.1, с. 60–62.
42  Так писали императоры и другие правители и начальники.
43  Быт. 11:7.
44  Для двойственного числа в древнегреческом существует свои формы гла-

гола, так что обычная форма множественного числа может относиться к не ме-
нее чем трем лицам.

45  Ср.:  Григорий Богослов, Слово 38, 11, в: Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 446.
46  Или: «простирается до всего».
47  Ср.: Василий Великий, Беседа первая о сотворении человека по образу, 6–7 

(Вас. Вел., Твор., I, с. 434–435).
48  Ср.: Там же, 8–9, с. 435–437; Иоанн Златоуст, 8-я Беседа на книгу Бытия, 3 

(И. Зл., Твор., IV.1, с. 62); то же повторяется в 9-й и 10-й Беседах.
49  Или: «делать, совершать; осуществлять; производить».
50  Ср.: Василий Великий, Беседа первая о сотворении человека по образу, 16–17 

(Вас. Вел., Твор., I, с. 441–443).
51  Эту концепцию особенно отстаивает св.  Анастасий Синаит, замечая, что 

разум, невещественность и начальственное положение свойственны и ангелам, 
о которых, однако, не говорится, что они созданы по образу Божию. См. его 
Слово первое об устроении человека по образу и подобию Божию, 1 и 3, в: Анастасий 
Синаит, преподобный, Избранные творения, вступ. ст., пер. и комм. А. И.  СИДО-

РОВА (М., 2003), с. 31–37, 47–58.



ПЕРЕПИСКА1

Переписка с  Симеоном, правителем Болгарии2

<77> 1. Симеон, правитель3  Болгарии — магистру Льву, 
во время его первого посольства туда

В позапрошлом году твой удивительнейший император4 рассказал нам 
о (будущем) солнечном затмении и не только указал его время до ме-
сяца, недели, дня, часа и мгновения, но даже сообщил, сколько време-
ни продлится это затмение солнца.5 И говорят, что он знает и много 

1  Перевод выполнен по изданию: G.  KXYZ[\, Léon Choirosphaktès, magistre, pro-
consul et patrice (Athènes 1939), p. 77–129, греческий текст расположен на нечетных 
страницах. Их номера в переводе указаны в треугольных скобках < >. Нумерация 
писем и их датировки соответствуют изданию Г. Колиаса. Названия разделов 
переписки и деление на абзацы внутри писем привнесены мной. Библейские 
цитаты выделены курсивом. Ссылки на источники цитат, идентифицированные 
Колиасом, помечены знаком *.

2  Симеон I Великий (864–927) — князь Болгарии с 893 г., царь с 918 г. См. 
о нем и об обстоятельствах, повлекших данную переписку, выше на с. 10–13. На 
основании упомянутого в первом письме солнечного затмения, начало перепи-
ски следует отнести к 896 г. (см.: KXYZ[\, p. 33–34).

3  ἄρχων.
4  βασιλεύς; в дальнейшем это слово переводится как «император».
5  Речь может идти о полном затмении 7 июня 894 г. или, если предсказание 

было сделано в том же году позже, о полном затмении 20 ноября 895 г. (см.: 
 V. G¯ªÒ®Y, La Chronologie (Paris, 1958), р. 464). Император  Лев VI интересовал-
ся способами предсказания будущего, в том числе по звездам, и имел у совре-
менников репутацию провидца (см.: P.  M[¬Ù[YZ¹X, L’Orthodoxie des astrologues. La 
science entre le dogme et la divination à Byzance (VIIe–XIIe siècle) (Paris, 2006), р. 78–79; 
Sh.  TXª¬­®¯, The Reign of Leo VI (886–912). Politics and People (Leiden—New York—



 Переписка 203

другого о движении и круговращении неба. Если это истинно, то ему 
известно и о пленных, и он, зная об этом, мог бы сказать тебе, будут ли 
они нами освобождены или удержаны. 

Итак, открой, какое из двух (решений мы приняли), и если ты узнал 
нашу сокровенную мысль, то в награду за прозорливость и за посоль-
ство ты сможешь — видит Бог! — забрать пленных. Будь здрав! 

2. Магистр Лев — правителю Болгарии

Ты поспешил открыть (нам), человеколюбивейший из правителей, то, 
что и сообщил. Однако мы ничего не сообщаем (тебе) живой речью, ибо 
речь опаснее6 всего при переложении ее переводчиком с одного (язы-
ка) на другой.7 Так что мы, двигая стилом, предсказываем, что ты отпу-
стишь ромейских пленных, ни в коем случае не удерживая их, вернее же 
сказать — отдашь не за дары или выкуп;8 и ты поступишь так, подражая 
твоему божественнейшему отцу.9 Ведь кто мог бы принудить к этому 
тебя, ведущего внутреннюю и добровольно избранную войну и имею-
щего волю, противостоящую злу? 

Вот тебе предсказание, и ты это исполнишь. Будь здрав! <79>

Köln, 1997), р. 119–122); впоследствии ему ошибочно приписывались некоторые 
астрологические сочинения (см.: C.  M[¹¬X, «The Legend of Leo the Wise», Збор-
ник радова Византолошког института, 6 (1960), c. 59–93).

6  Или: «неустойчивее; обманчивее».
7  Очевидно, переписка происходила в то время, когда Лев был уже в Болга-

рии и мог бы встретиться с Симеоном лично.
8  τὴν Ῥωµαίων αἰχµαλωσίαν ἀποστελεῖς οὐδαµῶς κατέχων αὐτήν, µᾶλλον 

δὲ ἀποδώσεις οὐ δώροις δὲ ἢ τιµήµασιν, — непереводимая игра слов, возможная 
именно на письме: поскольку οὐδαµῶς может относиться как к ἀποστελεῖς, так 
и к κατέχων, а ἢ может иметь разные значения, фразу можно перевести и так: 
«ты не отпустишь ромейских пленных ни в коем случае, удерживая их, вернее 
же сказать — выдашь их не даром, а за выкуп», —  Симеон предпочел понять ее 
именно так, заявив, что Лев не угадал его намерение (о чем сообщает в следую-
щем письме). См. далее Письмо 4, где Лев сам объясняет эту игру слов.

9  Князь  Борис, в крещении Михаил, отец Симеона, был не слишком удачен 
в войнах с Византией. При нем  Болгария приняла христианство. Впрочем, воз-
можно, здесь под «отцом» имеется в виду император  Лев VI (ср. ниже Письмо 4 
и прим. 18, а также Письмо 13).



204 Лев Хиросфакт. Сочинения

3. Симеон, правитель  Болгарии — магистру Льву

Ты нисколько не узнал, о магистр Лев, тайны грядущего, написав нам 
то, что написал. Да и твой император, изучающий небесные явления, 
тоже вовсе не знает будущего. Ибо у меня на уме было — видит Бог! — 
освободить пленных. Однако я не освобожу (их), поскольку ты не по-
знал будущего и ложно помыслил, что они не будут отпущены, и ты не 
можешь получить награду за предсказание. Будь здрав!

4. Магистр Лев —  Симеону, правителю Болгарии

Если бы у тебя были секретари, хорошо умеющие читать, человеколю-
бивейший из правителей, если бы ты нашел знак препинания, относя-
щийся к совершаемому, ты узнал бы то, что знал, читая наше письмо: 
что в нем мы, зная будущее, известили тебя о том. Ибо вот что содержит 
(письмо): «τὴν αἰχµαλωσίαν ἀποστελεῖς οὐδαµῶς κατέχων αὐτήν». 

Итак, если бы (твои секретари) поставили знак препинания после 
«ἀποστελεῖς», а «οὐδαµῶς» связали с «κατέχων αὐτήν», а слово «ἀπο-
δώσεις», поступив дурно, не соотнесли бы с отрицательной частицей, 
но отрицание «οὐ» отнесли бы к «δώροις δὲ ἢ τιµήµασιν», да еще и иту, 
имеющую здесь соединительное значение, не приняли бы каким-то об-
разом за разделительную (частицу), то ты узнал бы, что мы написали, 
что без даров и какого-либо выкупа ты пленных не выдашь, а отдашь.10 
И чтобы разъяснить остальное, (скажу:) если бы (твои секретари, чи-
тая слова) «ἀντιµιµούµενος»,11 «βιάσασθαι»,12 «αὐθαίρετον»,13 «ἐνδιά-
θετον»,14 «πόλεµον»15 и «ἀντικαθεζοµένην γνώµην κακοῖς»,16 (поня-
ли) «ἀντι» в смысле подобия, а не противоположности,17 и остальные 
(слова) не истолковали бы дурно как относящиеся к гневу и войне, но 

10  Имеется в виду: не выдашь за выкуп, а отдашь просто так.
11  «Подражая».
12  «Принудить».
13  «Добровольно избранную».
14  «Внутреннюю».
15  «Войну».
16  «Волю, противостоящую злу».
17  В слове ἀντιµιµούµενος.



 Переписка 205

(поняли бы, что это) о воле, враждующей с жестокостью и нечеловеко-
любием твоего прежнего намерения и отвергающей <81> его, я мог бы 
получить хвалу за то, что узнал тайну будущего, и не только хвалу, но 
и пленных в награду за предсказание.

Вот тебе наша способность предсказывать то, о чем мы пророчески 
узнали от нашего императора. Отдай же твоему отцу-пророку18 требуе-
мое, ведь ты некогда сказал о пленных, если ты не забыл, что отпустишь 
их, как и сейчас твои говорят мне. Будь здрав!

5. Симеон, правитель  Болгарии — магистру Льву

О магистр Лев, я (ничего) не обещал относительно пленных; я не гово-
рил тебе чего-либо; я не освобожу их, тем более, что ты не знаешь ясно 
будущего.19

6. Магистр Лев —  Симеону, правителю Болгарии

Я прочел письмо твоей руки, о величайший из правителей, содержа-
щее следующее: «οὐχ ὑπεσχόµην περὶ αἰχµαλώτων· οὔ σοι ἐλάλησά τι· 
οὐκ ἐξαποστελῶ». Так вот, взяв за основу твое отрицание, я превращу 
написанное в утверждение, отделив первую часть фразы точкой после 
второй отрицательной частицы так: «οὐχ ὑπεσχόµην περὶ αἰχµαλώτων 
οὔ», — и вместо «не обещал» (получаю) «(не обещал) не», то есть «да, 
(обещал)», поскольку, согласно Стагириту, два отрицания означают 
утверждение.20 А «σοι ἐλάλησα» должно читаться в смысле утверж-
дения, как если бы ты сказал: «ты знаешь, что я говорил тебе». Далее, 
«τί», взятое в вопросительном значении, превращает «οὐκ ἐξαποστελῶ» 

18  Имеется в виду император  Лев VI. Хотя Симеон был ровесником Льва 
и даже на два года старше его, византийцы, видимо, считали его кем-то вроде 
императорского воспитанника, поскольку в юности Симеон учился в Констан-
тинополе; см.:  В. Н. ЗЛАТАРСКИ, История на българската държава през средните 
векове, т. I: История на Първото българско Царство, ч. II: От славянизацията на 
държавата до падането на Първото царство (852–1018) (София, 1971), c. 280–281. 

19  Несмотря на как будто совершенно ясный смысл этой короткой фразы, 
Лев в следующем письме пытается дать ей противоположное истолкование.

20  У  Аристотеля, насколько можно судить, нет точно такого утверждения; 
скорее всего, Лев ориентируется на учебники или какие-то из многочисленных 
комментариев на Стагирита.



206 Лев Хиросфакт. Сочинения

в притворное незнание, — (вот так) я обратил бы весь смысл твоих слов 
к привычному для тебя доброму делу человеколюбия.21 

Но кто-нибудь мог бы сказать, что это делает прочтение двусмыслен-
ным. Я и сам сказал бы то же говорящему так. Это в самом деле двус-
мысленно, поскольку может читаться по-разному. А в случае неопреде-
ленности да победит человеколюбие. Человеколюбие же — освободить 
пленных. Итак, да будут они освобождены! Ибо тебе свойственна <83> 
справедливость вместе с человеколюбием, что ясно свидетельствуется 
всеми. 

Если же кто-нибудь пожелал бы в целом описать дух твоего письма 
в отношении драматизма22 (в расставлении) запятых, то нашел бы его, 
таким образом, не лишенным изящества в выражении утверждения.

7. Магистр Лев —  Симеону, правителю  Болгарии

Получив от меня два взаимозаменяемых прочтения, разом отклоняю-
щих твое прочтение заодно с двусмысленностью, получи и третье, от-
личающееся от других. Ибо произнеся «οὐχ ὑπεσχόµην» с язвительно-
стью, а «περὶ αἰχµαλώτων» прочтя вместе с «σοὶ ἐλάλησα» с суровостью, 
оставшееся «τί οὐκ ἐξαποστελῶ» я пойму в любом случае как вопрос,23 — 
то есть ты вернешь все то, что захватил, и таким образом твое письмо, 
нечеловеколюбивое для невежд, мы сочтем человеколюбивейшим, 
соответствующим твоему умонастроению и природе, а не несходным 
с ними. Будь здрав!

8. От него же — Симеону, правителю Болгарии

Умеет, о замечательнейший из правителей, умеет Бог отклонять язык 
к противоположному, когда мы хотели бы предпочесть ложь истине, 
а бесчеловечность — человеколюбию; об этом и книги сообщают, 

21  То есть Лев предлагает понимать фразу Симеона так: «Я обещал отно-
сительно пленных, (о чем) говорил тебе; отчего же мне не освободить их?» Вся 
эта переписка говорит о том, что знаков препинания в письмах Лев и Симеон 
практически не ставили.

22  Или: «актерского мастерства».
23  То есть: «Не обещал я? Да разве я не говорил тебе о пленных?! Почему это 

я не освобожу (их)?»



 Переписка 207

и жизнь показывает через множество случаев. Ныне же не только язык, 
а раньше него помышление, но и руку, пишущую несправедливые 
вещи, Бог переменил24 для другого послания: ведь можно писать и не-
двусмысленно, даже если кто-нибудь с насилием над смыслом толку-
ет написанное иначе. Но то, что твое первое письмо можно прочесть 
утвердительно не одним, а тремя способами, свидетельствует о прови-
дении, которое надзирает, согласно поэту, за благозаконием и бесчин-
ством всех.25 Итак, вот, Бог <83> побеждает тебя и саму твою руку, под-
вигнутую Им через двусмысленность вместо одного написать другое, 
наперекор тебе (самому), а скорее — некоторым образом для твоей же 
пользы. Будь здрав!

9. От него же —  Симеону, правителю  Болгарии

Я понял, о величайший из правителей, тайну твоего письма, хотя и дал 
ему прочтение согласно тебе. Ты любишь, чтобы все непременно ве-
рили, что ты правдив и живешь добродетельно, и испытываешь того, 
к кому пишешь. И если кто-нибудь поверит, что написанное — нечело-
веколюбиво, потому что неразумен и счел тебя неблагожелательным,26 
то ты справедливо не уступишь ему, ненавидя его как получивший 
оскорбление. Если же он не поверит, что написанное таково, посколь-
ку разумен и прежде того считал тебя добрым, то ты, как получивший 
(от него) почести, можешь уступить, очарованный его дружбой. Так вот, 
мы не поверили, что ты — человек злой, а потому ты отнесешься к нам 
по-дружески; будучи же твоими друзьями, мы получим то, что нам до-
рого; а нам дорого освобождение пленных. Будь здрав!

10. От него же — Симеону, правителю Болгарии

Человек двойственен, о величайший из правителей, — я имею в виду: 
(состоит) из тела и души. Двойственно и слово: одно — произносимое 

24  Буквально: «перестроил».
25  Ср.: «Боги нередко, облекшися в образ людей чужестранных, / Входят 

в земные жилища, чтоб видеть своими очами, / Кто из людей беззаконствует, 
кто наблюдает их правду» ( Гомер, Одиссея, 17.485–487).

26  Или: «добрым, благосклонным».



208 Лев Хиросфакт. Сочинения

и письменное, другое — мысленное27 и внутреннее. Так вот, тогда, когда 
произносимое и письменное следует за внутренним и душевным, мы 
можем поверить, что оно истинно, и, поверив, удовлетвориться (им);28 
когда же не следует, мы не верим и отвергаем (его). Поэтому, распознав, 
что произносимое и написанное не следует за внутренним и мыслен-
ным, мы качаем головой, не соглашаясь (с написанным). 

Но кто-нибудь может сказать: «Откуда ты знаешь внут<87>реннее?» 
«Из добрых дел», — ответил бы я. Когда у человека дела добры, тог-
да и написанное (им) считается добрым. Если же пославший (письмо) 
добр душой и все свидетельствуют об этом сообразно (его) деяниям, то 
один лишь раз недобро написанное мы назвали бы испытанием,29 а не 
истиной, и игрой, а не чем-то серьезным, или ошибкой написавшего 
письмо,30 а не повелевшего писать. Ибо никто из добродетельных лю-
дей31 не может противоречить сам себе,32 ни произносить вслух враж-
дебное внутреннему (расположению), ни совершать какое-либо деяние, 
отличающееся от повседневной (своей) деятельности: ведь это (свой-
ственно) тем, кто восстает, вследствие порочности, против самих себя 
и против других. 

Будь здрав, будь здрав для меня, не двойственный в слове, а двой-
ственный в смешении!33 

11. От него же —  Симеону, правителю  Болгарии

Светлость и чистота, о величайший из правителей, которые ты имеешь 
в глубине (души) от природы и ежедневно разумно утверждаешь и пре-
умножаешь, не могут быть побеждены письмами, написанными черни-
лами. Ибо первые свойственны тебе по природе и от них не избавиться, 

27  νοερός.
28  Или: «согласиться, смириться с ним».
29  Или: «проверка»; ср. предыдущее письмо.
30  То есть секретаря, писца.
31  τῶν καλῶν.
32  Или: «воевать/бороться сам с собой».
33  τῷ κράµατι. Вероятно, имеется в виду «смешение», сочетание души и тела, 

о котором говорится в начале письма. Хотя, поскольку слово обозначает так-
же разбавленное водою вино, это может быть и шуткой: «Смешивай не слова, 
а вино с водой!»



 Переписка 209

а вторые появляются благодаря искусству и способности, и потому туск-
неют и смываются водой. Мне хорошо известно, что природное пребы-
вает, а то, что в подобных письмах идет от человеческого установления34 
и искусственно, стирается: ведь стекло не может победить прозрачность 
драгоценного камня, крашеная ткань — цветок, изображение — живое 
существо, а дом — небо. Таким образом, и письмо, написанное черни-
лами, не одержит победы над тем, что ранее явило слово в согласии 
с душой, поскольку бывающее по человеческому установлению и от ис-
кусства не победит устойчивого состояния35 и природы. Будь здрав! <89>

12. От него же —  Симеону, правителю  Болгарии

Ты твердо веришь в истину, правдивейший из правителей, полагаешься 
на наиболее похвальное и желаешь, чтобы и тебе доверяли не одинако-
во с другими — да! — и чтобы кажущееся из-за игры (слов) отрицанием 
тоже расценивалось другими как истинное согласие. Итак, письмо по-
истине является соответствующим делу, хотя по букве кажется лживым, 
чтобы твоя ложь, премудро сказанная ради комедийной игры, оказа-
лась выше предполагаемой36 правдивости других. И это удивительно, 
это изобилие человеколюбия, так что, коль скоро ты говоришь правду, 
когда кажешься говорящим ложь, кто сможет, когда ты удостоверяешь 
(свои слова), поверить, будто ты можешь в чем-то солгать? О, лживая 
запись, на деле исполненная правдивости! Таким образом, ты говоришь 
правду, представляясь лжущим, и, говоря правду, не склоняешься по-
сле ко лжи. Будь здрав!

13. Лев, магистр, проконсул, патрикий, — 
Симеону, правителю Болгарии

Ты сообщил своему отцу и императору,37 что отпустишь захваченных38 
пленных, как я только что узнал. Написал же ты и нам (письмо) о том, 

34  То есть субъективно.
35  Или: «предрасположения».
36  Или: «внушающей подозрение».
37  См. прим. 18 на с. 205.
38  Буквально: «которых имеешь».



210 Лев Хиросфакт. Сочинения

что не отпустишь (их), чтобы мы при чтении поняли его по-твоему.39 
Итак, выполни в высшей степени человеколюбивое обещание твоему 
отцу, а не шуточный, как я думаю, отказ его рабу, одновременно и со-
вершая достойное твоей добродетели, и не желая, чтобы большее, то 
есть прекрасное,40 было побеждено меньшим, то есть злом. Ведь таким 
образом ты покажешь, что ты сам и твой отец совершенно безупречны, 
и унаследуешь вечную награду. Нас же ты не только освободишь от пе-
чалей, поскольку мы не будем отвергнуты, но и окажешь честь, посколь-
ку мы прекрасно провели переговоры. Будь здрав! <91>

14. Лев, магистр, проконсул и патрикий, — 
 Симеону, правителю  Болгарии

Я получил твое письмо, не отмеченное в начале знаком креста, как обыч-
но, и восхищаюсь величием и известностью твоей правдивости, как ты 
некоторым образом косвенно обнаружил — и двусмысленностью того 
маленького письма, и отсутствием начертания знака (креста) в начале — 
то, что в нем41 неистинно. Итак, мы будем верить написанному ранее, 
потому что это не только наиболее человеколюбиво, недвусмысленно 
и обращено к (твоему) отцу и императору, но и, по обыкновению, от-
мечено в начале крестом; и мы не поверим этому твоему письму, скорее 
же маленькому шуточному выпаду, потому что оно представляется по 
содержанию во всем противоположным первому.

39  То есть как в шутку ложное.
40  Или: «прекрасный/благородный поступок».
41  Письме.



 Переписка 211

Переписка во время посольства Льва к арабам42

15. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
Генесию, проконусулу, патрикию;43 из  Багдада

И беспокойства, связанные с посольским рабством,44 и болезненность 
из-за условий жизни на чужбине вынуждают меня быть кратким. И вот 
что мы пишем: мы преуспели, заключили мир, ведем заложников, не-
сем императору арабские дары, мы сделаем взаимообмен пленными 
и, что всего лучше, приведем и самих архиереев.45 Так что мне остается, 
пожалуй, получить лишь одну радость — насладиться лицезрением им-
ператорской радости. Будь здрав! <93>

16.  Генесий, магистр, проконусул и патрикий — 
магистру Льву, в Багдад

Да как наши надежды не могли бы настолько соответствовать нынеш-
ним донесениям из твоего письма, когда оно приводит на память при-
меры прежде совершённого тобой? Я говорю о трех посольствах в Бол-
гарию и о том величайшем разуме и успехах, о величайший из послов, 
о твоем достижении коих мы с радостью узнали и тогда, и ныне, а осо-
бенно о той чести, которой ты только что достиг. Разве что одно только 
нас огорчает — твоя болезнь, но надеемся, что и над ней ты одержишь 
верх с Божией помощью, и мы вскоре увидим твое благополучное 
и счастливое возвращение. Будь здрав!

42  Обмен письмами имел место в конце 906 г., когда Хиросфакт был послан 
в Багдад, чтобы заключить мир с арабами и вернуть пленных, захваченных при 
взятии Фессалоники в 904 г.

43  Об этом Генесии мы знаем только по данному письму Льва и по следую-
щему, ответному самого Генесия (PmbZ, II, Bd. 2, # 22072). Возможно, это какой-
то родственник историка  Иосифа Генесия.

44  Так — не очень восторженно — называет Лев свою работу посла.
45  Из  Антиохии и  Иерусалима; см. ниже Письмо 23 и прим. 154–156.



212 Лев Хиросфакт. Сочинения

17. Квестор  Анастасий46 — магистру Льву, 
из Города47 в  Багдад

 Еврипиды и  Платоны, да и кто-либо более известный, страдали бы, 
как и мы, затрудняясь описать по достоинству твое отличие в делах 
и в здоровье, удивительный ритор, для кого и недуг не (оказался) злом48 
и ничуть не умалил твоей энергии, но даже особенно увеличил твою 
похвалу: кратким страданием он исцелил, я думаю, опасность чрезмер-
ного благоденствия.49 Таким образом, твои (успехи) — не что-то среднее, 
а высокое и высшее; и мы желаем им (достичь) наивысшего: чтобы ты 
вернулся к нам и удостоился чести увидеть горячо любимое лицо благо-
го императора, показал невеждам, а сверх того явил и сведущим, сколь 
могущественны образованность и рассудительность,50 в наши дни соз-
давшие другого  Орфея,  Одиссея и  Нестора.51 Будь здрав! <95>

46  Поэт, гимнограф и агиограф; имел прозвище Заика (или Шепелявый, 
ὁ Τραυλός). От него дошли до нас, помимо данного письма Льву, эпиграмма 
на распятие Христа (AG XV, 28), надгробное слово митрополиту Смирнскому 
 Митрофану, несколько гимнографических произведений (в основном канонов) 
и похвальное слово мученику  Агафонику Никомидийскому; см.: M.  L[ªÑÆ®¯-
Ò[¹¹, «Three Biographical Notes», Byzantinische Zeitschrift, 91 (1998), S. 401–405; 
ZÙ®Ò, Byzantine poetry from Pisides to Geometres. Texts and contexts, vol. I (Wien, 2003), 
p. 110–111; PmbZ, II, Bd. 1, # 20297. Квестор — высшая судебная должность в Им-
перии, в ΙΧ–Χ вв. квестор был председателем верховного суда, а также исполнял 
нотариальные функции и имел собственную канцелярию.

47  То есть  Константинополя, который был для византийцев Городом по 
преимуществу.

48  Буквально: «не благом».
49  Мотив «завистливой судьбы», еще античный и в византийской литерату-

ре довольно распространенный.
50  φρόνησις.
51  Орфей, спустившись в подземное царство за умершей женой, сумел сво-

им музыкальным искусством очаровать богов  Аида и  Персефону. Одиссей — 
символ хитроумия и сообразительности. Нестор, царь  Пилоса, участник Троян-
ской войны — символ мудрости и рассудительности.



 Переписка 213

18. Патрикий  Фома52 — магистру Льву, 
из Города в  Багдад

Письмо вашего славного превосходительства53 дошло до нас, извещая 
среди прочего и о том, что ты болен, и это нас весьма огорчило. Одна-
ко, поскольку оно указывает, что твое пребывание на чужбине прибли-
жается к намеченной цели, то побуждает нас ободриться относительно 
твоего здоровья, что и оно будет дано вам от Бога, чего мы и желаем тебе 
получить и принять тебя вместе с прекрасными (результатами) твоего 
посольства, чтобы ты насладился похвалами и от нашего священного 
императора, и от всего ромейского (народа). 

Что до книги, то она для меня имеет малое значение или вовсе ни-
какого, а потому не стоит оправданий.54 Мы также передали от тебя 
приветствия всем нашим общим друзьям и сотоварищам,55 а особен-
но господину  Димитрию,56 которые и вас чествуют такими же знаками 
дружбы. Поскольку же и мы (с тобой) друзья, то мы намерены пере-
дать просьбы от друзей относительно друга и родственника, не медли 
же исполнить пожелание. Мы желаем привнести в качестве отличного 
завершения твоих дел попечение о господине  Прокопии,57 которое ты 
мог бы явить всяческим образом, если действительно умеешь, как никто 
другой, почитать добродетель. 

Но да будешь ты удачлив во всем, о почтенный и желаннейший для 
меня из (всех) отцов, преуспевающих в добродетели!

52  Издатели PmbZ, II, Bd. 6, # 28293, предлагают несколько идентификаций 
для этого Фомы, в том числе как «очень вероятную» — с Фомой, патрикием 
и логофетом дрома, сыном  Константина Армянина, упомянутым у  Продолжа-
теля Феофана и других хронистов, а также в Житии патриарха Евфимия (см.: 
Ibid., # 28290). Фома родился ок. 860 г., был логофетом дрома между 907 и 912 гг.

53  τῆς ὑµετέρας περιβλέπτου ὑπεροχῆς.
54  Должно быть, Лев потерял или повредил во время путешествия какую-то 

книгу, данную ему Фомой. Фома великодушен, ведь книги в то время стоили до-
рого и были большой ценностью.

55  Видимо, по службе при дворе.
56  Сослуживец Льва и Фомы, другие подробности о нем не известны (см.: 

PmbZ, II, Bd. 2, # 21469).
57  Речь идет об авторе следующего письма.



214 Лев Хиросфакт. Сочинения

19.  Прокопий, спафарий 
и двоюродный брат асикрита58 — 
магистру Льву, из Города в  Багдад

Надлежало всенепременно, чтобы и Восток не остался лишен твоих чу-
дес, о наилучший из мудрых мужей и почетный дар самой мудрости! 
Надлежало, чтобы для тех агарян,59 которые высокомерно считают, что 
их ничто в жизни не может удивить, ты один явился как (предмет) вся-
ческого изумления — не только из-за превосходства мудрости, а также 
силы60 ума и слова, «снежной буре подобных», как говорит Гомер,61 ко-
торые ранее уже трижды <97> поразили62 разум скифов,63 но и по при-
чине благородства (души) и рассудительности, о которых без умолку 
говорят языки всех, а также умения распоряжаться ими, благодаря ко-
торым ты, став наилучшим посредником между двумя народами,64 вы-
делил бóльшую часть нам, однако каждой стороне — подобающее, не 
только явился вестником свободы, но и, полностью доставив ее,65 при-
бываешь (к нам), ведя с собой прежде всего архиереев, которые позабо-
тятся об установлении церковного мира. И вот, великий и мудрый наш 
император, как должно, немолчно с похвалами рассказывает о тебе и до 
такой степени радуется и восхищается твоими деяниями, что даже за 
царским столом прежде всего и вместо всякой приправы всячески пре-
возносит с изумлением твое имя. 

Я же, хотя с любовью отношусь к таковым рассказам, уязвляюсь 
в душе унынием, поскольку мне невозможно сейчас наслаждаться 

58  Подробности биографии Прокопия неизвестны (PmbZ, II, Bd. 5, # 26765). 
Вероятно, письмо от него было послано вместе с предыдущим письмом Фомы.

59  То есть арабов, которых считали потомками  Исмаила, сына  Авраама 
и  Агари (см.: Быт. 16; 17:20; 25:12–18), поэтому их еще называли исмаилитами.

60  Буквально: «плотностью, густотой» (далее идет сравнение со снегом); дру-
гое значение слова — «благоразумие». Видимо, здесь игра значений.

61  * Гомер, Илиада, III.222.
62  Или: «привели в изумление».
63  То есть болгар. Прокопий намекает на предшествующие посольства Хи-

росфакта в  Болгарию.
64  Византицами и арабами.
65  Буквально: «доведя ее до конца».



 Переписка 215

твоими сладостными общением и любовью,66 не потому что я стал слаб 
для такого долгого пути — хотя мое тело и изнурено из-за податливости 
к болезням, как ты и сам знаешь, — но по причине подкравшейся ко 
мне последующей болезни седалища, так что даже пришлось проты-
кать его медными иглами.67 Долгое время прострадав от этого, мы со-
всем недавно, слишком поздно и с трудом, обрели здоровье — конечно, 
содействием твоей молитвы. 

Однако, поскольку Бог снова возвращает тебя взрастившей тебя (от-
чизне), ради которой ты прекрасно провел переговоры, я знаю, что ты 
не оставишь нас без даров, даже если мы не сделали ничего сколько-
нибудь достойного награды, но в твоих руках готова почесть68 и для нас. 
Ведь я знаю, что ты, как во всем, так и в этом подражаешь Христу, Кото-
рый безвозмездно и даром распространяет сострадательно попечение 
по вселенной.

Письма к императору  Льву VI69

20. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
самодержцу Льву, из ссылки

Прокаженный не по расположению или по наружности,70 но из-за 
смехотворного, ложного (и) несправедливого обвинения, как к до-
брому ученику Христову и помазанному <99> Христом, я прибе-
гаю (к тебе) без колебаний и, знаю, буду очищен и, поскольку я верю 
в это, буду спасен и войду в дом твоего царствования71 как в Божий 

66  στοργῆς.
67  Видимо, речь идет о гнойном свище.
68  Вероятно, имеется в виду какая-то протекция при дворе: можно также 

понимать τιµή как пост или должность. Возможно,  Прокопий работал вместе 
со Львом и, по причине своей долгой болезни, боялся, что Хиросфакт по воз-
вращении обойдет его милостями.

69  Все эти письма относятся ко времени после весны 907 г., когда Хиросфакт 
попал в ссылку.

70  То есть не по дурной воле или по телесной болезни. Лев сравнивает себя 
с прокаженными, которые вынуждены были жить вдали от остальных людей.

71  То есть во дворец.



216 Лев Хиросфакт. Сочинения

храм,72 и таким образом увижу, как доносившие на нашу безвинную 
старость как на повинную (окажутся) вне дворца, посреди палачей и на-
казаний.

21. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
 Льву, самодержцу ромеев

Освобождает меня от страха, вместе с твоей справедливостью, влады-
ка, и то, что ты поддерживаешь откровенность — и поддерживаешь по 
примеру  Маркиана и  Марка,73 как я могу здраво судить, наученный это-
му опытом. Что я хочу этим сказать, о священная глава всего общества? 

Я верил — начну с этого, — что, как говорят, «молчание — дар 
безопасный».74 Я верил (так), увы, безумный, по причине древности 
обычая, будучи чист от всякой зависти. Вследствие чего, храня молчание 
об истинном положении дел, я был побежден измышляющими ложь 
и, из великодушия или, лучше сказать, по глупости не пожелав действо-
вать прежде моих врагов, я почти потерпел поражение от упредивших 
(меня) врагов, врагов трижалких в своем злодействе против меня и из-
давна трудящихся понапрасну75 над обвинениями в коварстве, врагов, 
которые всегда по отношению ко мне неослабно мрачны и неулыбчивы, 
постоянно по-бычьи глядят исподлобья, расставляют <101> сизифовы 
ловушки,76 лживо нашептывают и болтают без умолку в уши многих, 
чтобы хитростью77 пустить молву повсюду. 

72  Аллюзия на обычай для обвиняемых прибегать в храм, где они считались 
(или, по крайней мере, должны были считаться) неприкосновенными.

73  Имеются в виду византийский император Маркиан (450–457) и римский 
император Марк Аврелий (161–180). Историки прославляют их за благочестие.

74  Высказывание поэта  Симонида Кеосского (ок. 557/556–468/467 до н. э.): 
*Simonides, Fragm. 66, в: Poetae lyrici Graeci, rec.  Th. B®¯¬º, vol. III (Lipsiae, 1882), 
p. 417.

75  Буквально: «беспомощных».
76  Согласно мифологии, царь  Коринфа  Сизиф был человеком лукавым, 

многих обманывал, не сдерживал обещаний, даже обманом заковал в цепи 
и держал в плену бога смерти  Аида. В итоге был наказан тем, что вечно втаски-
вает в царстве мертвых на гору тяжелый камень, который затем снова скатыва-
ется вниз; отсюда выражение «сизифов труд».

77  Или: «искусно».



 Переписка 217

Таким вот образом — повторю, — медля говорить, вместо того чтобы 
остаться без забот и не тревожить твое владычество, я впал во множе-
ство забот и тревог; но не до конца (пребудут) справедливость предва-
ривших (меня) и осуждение правдоподобно обвиняемого! Если бы я не 
снял с себя, приводя разъяснения или клятвенно отрицая, большинство 
таковых обвинений и пустых поношений, то это стало бы с моей сторо-
ны добровольным желанием быть побитым камнями, ведь я не сознаю’  
за собой какого-либо зла — свидетель мне моя совесть, а вместе с ней 
и Богоматерь-Градохранительница.78 

Настолько, по пословице, «ослабела повсюду благожелательность»,79 
настолько злодейство стало дерзким, что из-за этого я, старик80 — увы! — 
осужден на ссылку — старик, немощный для езды верхом, немощный — 
о горе! — для  Петры,81 высокогорной, соответствующей своему имени82 
и суровой; изнемогший от пути, возраста83 и размышления о посоль-
ствах — и эта (крепость,) поистине соответствующая названию, далекая 
и чудовищная, «со скалистоверхими кручами», как говорит  Еврипид,84 
несущая гибель и ко аду ведущая, лишившая меня всех псалмопений85 
и (церковных) праздников, неприятная и даже для птиц страшная, ко-
торую окружают пропасти, которую оцепляют горные хребты, и одни 
обрывисты, а другие изобилуют пропастями, где даже на умеющих пры-
гать животных совершенно не охотятся из-за труднодоступности этого 
(места)! И вот еще что: я боюсь ее и (еле) сдерживаю дрожь, (ведь) дорога 
на ней, служащая для перевозки камней, узка и неприступна, окруже-
на обрывистыми скалами и опасна, и еще прежде, чем с нее упадешь, 

78  Византийцы верили, что  Константинополь посвящен императором  Кон-
стантином Богоматери и Она является хранительницей Города.

79  Источник пословицы неизвестен.
80  Льву в это время шел, предположительно, седьмой десяток лет.
81  Точное местоположение этой крепости неизвестно. В Малой Азии было 

несколько крепостей с таким названием.
82  Πέτρα означает «скала».
83  Или, возможно: «времени (т. е. долготы путешествия)».
84  *На самом деле это цитата не из Еврипида, а из  Эсхила, Прометей прико-

ванный, стк. 5; пер.  А. И. Пиотровского, по изд: Греческая трагедия. Эсхил, Софокл, 
Еврипид, Сенека (Ростов-на-Дону, 1997).

85  То есть богослужений, которые часто называли «псалмопениями»; соб-
ственно же молитвой считалась молитва умная, мысленная.



218 Лев Хиросфакт. Сочинения

одним своими видом наводит слабость на смотрящего. Вот эту-то Петру 
и предназначили для меня враги, владеющие полями у ее подножия, 
чтобы уязвить меня еще и этим, —  Петру наведшую на мое лицо жел-
тизну, совершенно лишившую меня способности видеть и слышать. 

Да пропадут же пропадом проклятые лживые обвинители! Да увижу 
я их публично приговоренными, о господин всех, к смерти от палачей, 
этих проклятых <103> навеки, «говорящих по-критски», по пословице,86 
более жестоких, чем клеветники тельхины,87 ко всем расположенных 
злобно и враждебно, никогда не благожелательных в своем образе дей-
ствий, ужасных в своих исследованиях88 и болтающих о несуществую-
щем, лишенные рассудка и обезумевшие, нуждающиеся в чемерице,89 
причем не обычной, а из  Фокиды.90 Пусть погибнут — да, господин! — 
и пропадут вместе со своими удочками с приманками и немыслимыми 
соблазнами те, кто предназначил для меня ту Петру, поскольку их за-
мысел суровее камня!91 Ибо я не (имею) добродетели  Стефана,92 чтобы 
говорить противоположное. 

86  То есть обманывающие; ср.: «критяне всегда лжецы» (Тит. 1:12). Выражение 
«говорить по-критски» было распространено в античности — см., например: 
 Плутарх, Сравнительные жизнеописания. Трактаты. Диалоги. Изречения (М., 2004), 
с. 251 (*Сравнительные жизнеописания: Лисандр, 20). 

87  Тельхины — первые жители острова  Родос, слывшие изобретателями 
литейного и кузнечного дела, колдунами и оборотнями; им приписывалось 
божественное происхождение и демоническая природа. Здесь игра значений, 
поскольку βάσκανοι имеет три значение: «завистник; клеветник; злокудес-
ник», — непосредственно к мифическим тельхинам относится больше третье, 
а к врагам Льва — скорее два первых; Хиросфакт тут смешивает их все.

88  Имеется в виду, очевидно, исследование чужих дел. 
89  Чемерица, или эллебор — растение, которое считалось средством против 

душевных болезней и безумия.
90   Фокида — область в Центральной  Греции, где расположены  Парнас и зна-

менитые  Дельфы. По словам  Страбона, лекарство из чемерицы, которое делали 
в  Антикире Фокидской (к юго-востоку от Дельф), считалось лучшим (*Страбон, 
География в 17 книгах, пер., ст. и комм.  Г. А. СТРАТАНОВСКОГО (М., 1964), IX.3.3, 
с. 397). Феофраст пишет, что «прекрасная чемерица» произрастала на Эте (гора 
в Фокиде), у подножия которой и располагался город Антикира:  Феофраст, Ис-
следование о растениях (Рязань, 2005), IX.10(2), с. 241.

91  Снова игра слов с учетом значения названия Петра (см. выше прим. 82).
92  Имеется в виду первомученик Стефан, которого иудеи за проповедь Хри-

ста забили камнями до смерти, в то время как он молился за своих убийц (Деян. 
7:54–60).



 Переписка 219

Хочешь ли, скажу остальное? Но смотри, как бы тебе не испытать 
душевных страданий! (Сказать ли) о стражниках, набранных для  Петры 
взамен (прежних), из коих одни цедят злобу подобно разводящим ди-
ких зверей, а другие лишены чувств от гнева? И одни (из них) безудерж-
ны подобно скорпионам, а другие скоры не бесстыдные взоры; одни го-
раздо более скифы, чем северные варвары,93 а другие, не считая нужным 
намастить себя добротой, насмехаются над моим гневом и превращают 
в игрушку горе. Я обхожу молчанием то, что они непрерывно вертятся 
вокруг меня и что со мной обходятся хуже, чем с любыми бедняками, 
и делают со мной всё, что им угодно, разве что я избавлен от пощечин 
и кулачных ударов. Я обхожу молчанием невозможность помыться, 
подстилку (вместо кровати), жажду хотя бы даже кислого и дурного 
вина,94 алчбу хотя бы простых ячменных лепешек и, наконец, скудость 
и эту полностью ограниченную и поистине мучительную жизнь, в ко-
торой положение мое безвыходно и при которой прекрасней было бы 
исчезнуть во аде, чем испытывать ежедневно невидимую смерть. 

О, судьба или, скорее, грех, определивший мне такую участь! Как 
скажу о лишении родных, друзей, слуг — увы, увы! — и самой супруги 
моей, <105> страдающей эпилепсией, (женщины) не презренной, кото-
рую я привел не из безвестного (рода), от чьих страданий в болезни я, 
ухаживая за ней уже целых шесть лет, страдаю, как (сострадала больно-
му)  Оресту его сестра95 или  Кассандре — ее мать  Гекуба и отец  Приам!96 
К чему говорить о еще более тяжком для слышания — я имею в виду 

93  Скифами византийцы, по принятой в интеллектуальных кругах привыч-
ке употреблять архаичные, античные наименования, называли народы и коче-
вые племена, населявшие земли к северу от Империи. Наименование «варвар» 
византийцы прилагали ко всем чужеземцам-неромеям.

94  Вино у византийцев было повседневным напитком, примерно как у нас 
чай или кофе.

95  В древнегреческой мифологии Орест — сын микенского царя  Агамем-
нона и  Клитемнестры, которая, пока муж был на войне под  Троей, изменила 
ему, а по его возвращении убила его с помощь своего любовника  Эгисфа. Когда 
Орест вырос, то отомстил за отца: обсудив план месте с сестрой  Электрой, он 
убил мать и Эгисфа, захватившего трон после смерти Агамемнона. Богини ме-
сти  Эринии стали преследовать Ореста как матереубийцу, наслав на него при-
падки безумия. Орест долго скитался, прежде чем был оправдан судом афин-
ского Ареопага.

96  Дочь троянского царя Приама Кассандра обладала способностью пред-
сказывать будущее, однако ее словам никто не верил и ее считали безумной.



220 Лев Хиросфакт. Сочинения

похищение моих исследований? О, мудрость, и речи, и государственные 
законы! Ибо настала пора — пора, достойная горьких слез — оплакать 
мое положение. 

Повелеваешь ли ты мне сказать что-нибудь о твоих делах, всеми вос-
хваляемых? Самодержец август, ты причислен к великим императо-
рам, к мудрецам, к вызывающим удивление, к способным переносить 
невольные ошибки своих подданных. Так почему же, каким образом, 
о справедливейший, ты ко мне одному оказался справедливее (самой) 
справедливости, прямее и точнее, чем линейка,97 ничего не оставив на 
рассмотрение тамошнего судилища Божия? Из-за (злых) языков? Но ты 
знаешь, как «изменчив язык смертных людей», согласно поэту.98 Из-за 
завистников ли? Однако ты усвоил, что «зависть лишает счастья», со-
гласно трагику.99 Или из-за ненавистников? Но ты поешь во время все-
нощного бдения, что есть и «несправедливая ненависть»,100 согласно 
псалмопевцу.101 Или из-за (моего) зятя,102 который недавно женился, 
а потому жаден до богатства и мое отсутствие по посольским делам 
и нынешнюю ссылку неправедно считает собственной выгодой? По-
думай об отцеубийце  Авессаломе,103 чтобы мне не говорить о бра-
тьях, (пошедших) против брата, и о зависти,104 о проказе и о трудном 
исцелении!105 Или из-за (моих) рабов? Не слышал ли ты об   Иеровоаме, 

97  Или: «отвес», а возможно и «канон; норма»; вероятная игра значений.
98  *Ср.:  Пиндар, Фрагмент 214(233).3–4: Ἐλπίς, ἃ µάλιστα θνατῶν πολύστρο-

φον γνώµαν κυβερνᾷ (Pindari carmina cum fragmentis, ed.  O. Sä­¯X®Ù®¯ (Lipsiae, 
1900), p. 472).

99  Источник цитаты не установлен.
100  Пс. 24:19.
101  Буквально: «играющему на лире». Имеется в виду царь  Давид, считаю-

щийся автором ряда библейских псалмов.
102  Муж второй дочери Льва, его имя неизвестно.
103  Авессалом, сын Давида, восстал против него и на время захватил власть, 

но в результате погиб (см. 2 Цар. 15–18).
104  Имеются в виду братья  Иосифа Прекрасного, сыновья  Иакова, из зави-

сти продавшие Иосифа в рабство и инсценировавшие его смерть; впрочем, дело 
было не только в том, что отец любил Иосифа больше других детей, но и в том, 
что Иосиф доносил ему о проделках братьев и превозносился над ними (см.: 
Быт. 37:2–33).

105  Вероятно, имеется в виду случай с  Мариам, сестрой  Моисея, которая 
укорила его за женитьбу на эфиоплянке, за что Бог покарал ее проказой, от 



 Переписка 221

восставшем на своего господина?106 Знаю, что слышал! Разве не читал 
ты  Гермогена, говорящего: «Ведь по природе раб — враг господам»?107 
Я хорошо знаю, что ты, прочтя (эти слова), прекрасно их распознал. 
Что же? Ты, конечно, видишь, как ежедневно облагодетельствованные 
тобой твои рабы <107> восстают против твоего царства. Знаю, ты, гля-
дя (на это, всё) понял. Итак, доколе же я буду из-за подобных (людей) 
изгнан с родины,108 лишен должности и даров, удален от твоего лицез-
рения? И  Аристид был изгнан, но возвратился;109 и  Ксенофонт, но был 
избавлен;110 и  Фемистокл (отправился) в чужую страну, но удостоился 
высших почестей;111 и  Демосфен, но причиной (тому была) зависть.112 

которой она исцелилась лишь после молитв за нее Моисея и семидневного за-
ключения вне израильского стана (Чис. 12:1–15).

106  Аллюзия на 3 Цар. 12.
107  Гермоген (Ермоген; сер. II – нач. III в.) — философ, софист и ритор. Лев 

цитирует его сочинение *О точках зрения (Περὶ στάσεων), 3.35–36, см. изд.: 
Hermogenis Opera, ed.  H. R[Z® (Lipsiae, 1913).

108  Имеется в виду  Константинополь.
109  Аристид (ок. 540 – ок. 467 до н. э.) — афинский политический деятель, 

один из влиятельнейших людей в  Афинах, славился справедливостью. Вызвал 
зависть у Фемистокла, в 483 г. был предан остракизму и изгнан из Афин на 
10 лет. После возвращения по амнистии принимал участие в войнах и просла-
вился мужеством.

110  Ксенофонт (430 – после 356 до н. э.), греческий историк и писатель. Был 
осужден афинянами за участие в походе персидского царя  Кира Младшего и за 
переход на сторону спартанцев; жил в изгнании сначала в  Скиллунте, потом 
в  Коринфе, где и умер; незадолго до смерти приговор ему был отменен.

111  Фемистокл (ок. 524–459 до н. э.) — афинский государственный деятель, 
один из основателей афинской демократии, полководец периода Греко-персид-
ских войн (500–449 гг. до н. э.). По наветам недовольных его политикой Феми-
стокл был осужден на десятилетнее изгнание и в конце концов бежал от пре-
следований в  Персию, где удостоился почестей от царя  Артаксеркса, который 
дал ему в управлении несколько городов, в том числе  Магнесию, где Фемистокл 
и умер.

112  Демосфен (384–322 до н. э.) — афинский полководец и блестящий оратор. 
Боролся против владычества  Александра Македонского, был впутан врагами 
в большой процесс, приговорен к уплате крупной суммы и, не имея ее, бежал 
в  Эгину и  Трезену. После смерти Александра ненадолго вернулся, однако после 
поражения в Ламийской войне Афины были вынуждены выдать мякедонцам 
активных противников, в том числе Демосфена. Чтобы не попасть в руки врагов, 
Демосфен отравился.



222 Лев Хиросфакт. Сочинения

Прими же и ты, самодержец, прими и выслушай благосклонно мое 
моление, спаси и избавь от гибели, явись спасителем подобным заступ-
нику из машины!113 Да, спаси! Ведь благотворение не остается без на-
грады от Бога. Или у тебя нет сострадания ко многим слезам, которые 
я столь часто проливаю? Разве не призывают тебя к состраданию ни мои 
нестриженные волосы,114 ни то, что я завшивел больше Каллисфена,115 
ни то, что я иссох сильнее Зенона,116 ни то, что от неподвижности я стра-
даю  водянкой подобно  Филоктету,117 что остаюсь без денежных выплат 
столько лет? Будь человеколюбив, по побуждению твоей человеколю-
бивейшей души, и призови обратно всей душой призывающего (тебя) 
на помощь! Ибо и моря вновь успокаивается после шторма, и ливень 
приходит после засухи, и весна после зимы, и укрепление (тела) после 
болезни, и солнце являет сияние после тьмы и облачности, и, в конеч-
ном счете, после одних (вещей всегда) вновь приходят их противопо-
ложности. Да возвратимся и мы, изгнав мрак, павший на наше лицо! 
Да возвратимся же как ласточка весной, прекрасно, лучше свирели с ки-
фарой, воспев в этом письме (тебя), о прекраснейший из справедливых 
императоров, любителей говорить и слушать! 

113  Имеется в виду вошедший в поговорку deus ex machina — в греческих те-
атральных постановках бог, являющийся из специальной машины для неожи-
данной — и в общем неестественной — развязки событий.

114  Видимо, Лев оброс в заточении.
115  Каллисфен (ок. 360 до н. э. – 328 до н. э.), историк и философ, родствен-

ник  Аристотеля, летописец походов  Александра Македонского. Своими пря-
мыми речами и нельстивым поведением навлек на себя немилость Александра, 
был обвинен своими врагами и завистниками в заговоре против царя и заточен 
в тюрьму, где, по сообщению  Плутарха, умер «от ожирения и вшивой болезни» 
(Плутарх, Сравнительные жизнеописания, с. 405: *Александр, 55). 

116  Диоген Лаэртий сообщает, что философ  Зенон Китийский (ок. 334 – 
ок. 262 до н. э.), основоположник стоической школы, был худым и слабосиль-
ным ( Диоген Лаэртский, О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов, 
общ. ред. и вступ. ст.  А. Ф. ЛОСЕВА, пер. М. Л.  ГАСПАРОВА (М., 1979), с. 269: *кн. VI, 
1, 1).

117  В древнегреческой мифологии Филоктет был одним из военных предво-
дителей ахейцев во время похода на  Трою, но по дороге был укушен водяной 
змеей и остался страдать от болезни на о.  Лемнос ( Гомер, Илиада, II.718–724). 



 Переписка 223

Зачем я, рыдая, пишут это кровью и слезами? Моей любовью118 я на-
зываю (своего) владыку, а я (его) верный слуга, и верность спасет меня.119 
Итак, эта (мысль) уже утешает и питает мое сердце, и все неприятности 
исчезнут, и воссияет мне день, и пройдут призраки вместе с тенями, и я 
буду спасен или (твоим) человеколюбием, или праведным судом. <109>

22. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
 Льву, самодержцу ромеев

Поскольку, государь, моление аттической речью не переменило твой 
гнев на сострадание, то вот, пусть лира Давидовых песней смягчит твою 
душу для милости, и пусть сострадательные деяния Христа сломят твою 
суровость в отношении нас одних.120 

Но что именно из  Давида? Доколе, господин,121 забудешь меня до кон-
ца? Доколе будешь отвращать лицо твое от меня? Доколе будут возносить-

118  ἔρως.
119  πίστις может означать как религиозную веру, так и верность кому-либо 

или уверенность в ком-либо; Лев, очевидно, играет значениями. Судя по контек-
сту, он под владыкой здесь имеет в виду не Бога, а императора, хотя перефра-
зирует слова Христа («вера твоя спасла тебя»: Мф. 9:22; Мк. 5:34, 10:52; Лк. 7:50, 
8:48, 17:19, 18:42). В следующем письме Лев вообще адресует к императору мо-
литвенные слова Писания, обращенные к Богу. Такие, могущие показаться даже 
в некоторой степени кощунственными, сравнения императора с Богом, не-
редки в придворной риторике: подобные и даже более яркие образцы лести 
и низкопоклонства встречаются, например, в письмах  Михаила Пселла; см.: 
 П. В. БЕЗОБРАЗОВ, Византийский писатель и государственный деятель Михаил Пселл. 
Биография, в: Две книги о Михаиле Пселле (СПб., 2001), с. 56, 82, 88, 117, 120. Пселл 
мог прямо назвать императора «своим богом»; однако такое превозношение на 
словах ничуть не мешало византийцам на деле свергать при случае этих зем-
ных «богов» и заменять другими. Византийцы одновременно верили как в бо-
жественность императорской власти, так и в свое право свергать ее отдельных 
представителей; этот феномен особенно наглядно рассмотрен в недавно вышед-
шей книге: Э.  КАЛДЕЛЛИС, Византийская республика: народ и власть в Новом Риме 
(СПб., 2016).

120  «Аттической речью» Лев называет примеры из античной истории и ми-
фологии, которые он привел в предыдущем письме; теперь он собирается при-
бегнуть к библейским текстам.

121  Псалом обращен к Богу, однако Лев, как видно из дальнейшего, обра-
щается к императору, пользуясь тем, что κύριος означает как «Господь», так 
и «господин».



224 Лев Хиросфакт. Сочинения

ся враги мои надо мной? Призри, услышь меня, господин!122 Скорби сердца 
моего умножились. От нужд123 моих изведи меня! Воззри на смирение мое 
и на труд124 мой, посмотри на врагов моих, как они умножились и непра-
ведной ненавистью возненавидели меня. Сохрани душу мою и избавь меня, 
да не постыжусь я, что надеялся после Бога на тебя!125 Ибо никогда я не 
садился на совещании суетном и (никуда) не входил вместе с законопреступ-
никами.126 Поэтому не отдавай меня моим притеснителям127 из-за врагов 
моих! Услышь глас моления моего128 и выведи меня из этой западни, кото-
рую они тайно поставили мне,129 и я возрадуюсь и возвеселюсь о милости 
твоей.130 Ибо уже изнемогла в нищете сила моя,131 уже кости мои сожжены 
как дрова.132 Почему? Потому что я чистосердечно был предан забвению, 
как мертвый, потому что я стал как разбитый сосуд.133 Но яви лицо твое, 
и я спасусь134 и среди сильного народа восхвалю тебя,135 владыка! Итак, вот 
речи  Давида, возбуждающие сострадание ко мне.

Каковы же (речи) Христа, сына Давидова?136 Пора (о них) упомянуть. 
Будь человеколюбив, как Он! Ведь Он ни мытаря не от<111>верг,137 ни 
блудного (сына),138 ни  Закхея,139 ни сотника,140 ни  Петра во время  морского 

122  *Пс. 12:2–4.
123  Или: «от мучений».
124  Или: «страдание; утомление».
125  *Пс. 24:17–20.
126  *Пс. 25:4.
127  *Пс. 26:12.
128  *Пс. 27:2.
129  Пс. 30:5.
130  *Пс. 30:8.
131  Пс. 30:11.
132  Пс. 101:4.
133  *Пс. 30:13.
134  Пс. 79:4.
135  *Пс. 34:18.
136  Мф. 1:1.
137  См. *Лк. 18:9–14.
138  См. *Лк. 15:11–32.
139  См. *Лк. 19:1–10.
140  См. *Мф. 8:5–10.



 Переписка 225

волнения,141 ни  Малха среди мечей,142 ни хананеянку из язычников,143 
ни самарянку-распутницу,144 ни сораспятого (с Ним) разбойника,145 
ни  Лонгина-убийцу,146 ни блудницу, преисполненную распутства.147 
Не медли же с милостью, будучи и показываясь (на деле) добрым уче-
ником Христовым! Ведь всякий недолговечный (человек) мимолетен, 
даже юность падает мертвой на землю, а старость быстрее всего. За-
чем сжигаешь ты человека, которого немного спустя не будет на свете? 
О, не лишай ни себя самого благости, ни меня — веселья в радости! Ведь 
ни источник не говорит «не пей», ни цветок — «не нюхай», ни плоды — 
«не бери». Деревья принимают птиц, морские травы148 — рыб, скалы — 
зайцев, норы — змей,149 а человеколюбивейшие из императоров — из-
гнанников. Я же стремлюсь к тебе, и что удивительного? Ведь не быть 
же мне единственному (из всех) лишенным любви к прекрасному! Ибо 
прекрасное влечет меня как предмет желаний, (добрый) нрав — как 
вещь благоразумная, красноречие — как вещь блистательная. Итак, да 
не раздражается твоя природная безмятежность на мою старость, да 
не развенчается предо мной твое милосердие! Если же нет, то я скоро 
умру. Так чтó (из этого) для тебя важно и будет достойнее для твоей 
царственности? <113>

141  См. *Мф. 14:25–32.
142  См.: Лк. 22:49–51; *Ин. 18:10.
143  См. *Мф. 15:22–28.
144  См. *Ин. 4:5–42.
145  См. *Лк. 23:39–43.
146  См. *Мф. 27:54, а также Мк. 15:39; Лк. 23:47. Речь идет о сотнике, сторо-

жившем распятых; когда Иисус умер, сотник сказал, что Он был праведником. 
В Евангелиях его имя не называется. В апокрифическом Евангелии от Никоди-
ма, 10, говорится, что сотник Лонгин был тем самым воином, о котором в Ин. 
19:34 сказано, что он ударил мертвого Христа копьем в ребра (см.: Иисус Христос 
в документах истории, сост., статья и комм.  Б. Г. ДЕРЕВЕНСКОГО (СПб., 1998), с. 187). 
По преданиям впоследствии Лонгин стал христианином и мучеником, память 
его совершается в православной Церкви 16/29 октября.

147  См. *Лк. 7:37–50.
148  То есть водоросли.
149  Буквально: «ползающих».



226 Лев Хиросфакт. Сочинения

23.  Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
Льву, самодержцу ромеев

Если призыв к состраданию в предыдущих письмах не тронул твою дер-
жаву, владыка, то вот, вместо масличной ветви150 я положу перед тобой 
три посольства — я говорю о тех, что я совершил в  Болгарию, — а также 
(посольство) в  Сирию, имевшее результатом десять деяний. 

Что до (болгарских посольств), то из первого я возвратился, забрав 
оттуда сто двадцать тысяч пленных и подписав соглашение о мире; 
в результате второго я принес в дар твоему царству тридцать крепостей 
 Диррахия151 с его богатствами и с их жителями, вырвав, по слову про-
рока, как мочку уха из львиной пасти;152 а в третьем посольстве, когда бол-
гары хотели заселить разоренную агарянами  Фессалонику, я убедил их 
(отступиться) и, изгнав их, получил (город) обратно. 

Если же ты вспомнишь и о моем посольстве к арабскому амирал-
муминину,153 то ты, я знаю, будешь очарован, вновь рассмотрев десять, 
как я уже сказал, успешных деяний, доведенных мною до всеблагопри-
ятного завершения. Я говорю о подписании мира и об обмене еди-
ноплеменных пленников, и о тех арабских послах, которых я привел 
с собой оттуда поклониться твоей державе со многими разнообразны-
ми дарами; а также об иереях из  Антиохии154 и Божия Града,155 кото-
рых я сопровождал и довел до самого Города для (участия) в соборе по 

150  Или: «мольбы». Масличная ветвь с древности служила символом 
просителя.

151  Фема Диррахий располагалась на территории современной Албании, ее 
главным городом был Диррахий (ныне Дуррес).

152  *Ам. 3:12.
153  Ἀµηραλµουµηνί. Имеется в виду титул мусульманских халифов и эмиров 

«ами’  р аль-мумини’  н» — «повелитель правоверных». Можно отметить, что Лев 
транскрибирует титул в соответствии со звучанием, поскольку, будучи послом, 
знал его правильное произношение, тогда как, например,  Продолжатель Фео-
фана в кн. II.21 передает его в искаженном виде: ἀµερµουµνῇ (Theophanes Conti-
nuatus, Ioannes Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus, ed. I. B®ºº®¯ (Bonn, 
1838), р. 74.4).

154  Антиохи’  я на Оронте, или Антиохия Великая (ныне Антáкья, Турция) — 
столица одного из православных патриархатов и главный город Сирии; к нача-
ле Х в. она уже несколько столетий (с 637 г.) была под властью арабов. 

155  Θεουπόλεως; имеется в виду  Иерусалим, также столица патриархата; за-
воеван арабами в 638 г. и был под их властью до конца XI в.



 Переписка 227

поводу тебя;156 и еще о двух сарацинских областях, которые были вы-
нуждены стать данниками Империи ромеев — я имею в виду (области) 
 Апембасана и  Абделомеха;157 я уж не говорю о другом мирном соглаше-
нии, подписанном с мелитинцами,158 и о греческих пленных, которых 
я забрал оттуда, и о еще большем этого — о заключении с тарсий-
цами159 соглашений, подтвержденных письменно, согласно которым 
война ведется только в течение двух лет, а на третий (год) сохраняется 
мир <115> и совершается обмен (пленными). 

Вот что у тебя есть вместо подвигающего (к милости) моления, вот 
что, владыка. Если же и это не подвигнет тебя, прими во внимание то, 
что я в родстве с твоей супругой, а моя жена состоит в ближайшем род-
стве по крови с твоими сродниками. Если же я и чужеземец,160 то ниче-
го удивительного: ведь и  Нил — чужеземец, однако орошает  Египет;161 
и дожди чужды земле, однако наполняют ее плодами; и реки чужды 
морю, однако наполняют его рыбой; и мы чужды для солнца, однако 
оно согревает всех; и ласточка и соловей — чужеземцы,162 однако ту при-
нимает весна, а этого — всякий дом,163 не прогоняя; и самое тело (наше) 

156  Император  Лев хотел созвать авторитетный собор, который рассмотрел 
бы вопрос о его четвертом браке (см. выше, с. 14–16).

157  Арабские наместники, правители этих двух областей — по-видимому, 
приграничных; см.: А. А.  ВАСИЛЬЕВ, Византия и арабы. Политические отношения 
Византии и арабов за время Македонской династии (СПб., 1902), с. 162.

158  То есть с мелитинским эмиром.  Мелити’  на (ныне Малáтья, Турция) была 
взята арабами в 638 г.; в рассматриваемую эпоху находилась под управлением 
полунезависимых от багдадского халифа правителей.

159  То есть с эмиром Тарса.  Тарс Киликийский (ныне Тарсус, Турция) был 
стратегически важным пунктом, поскольку находился недалеко от Киликий-
ских ворот (тур. Gülek Boğazı) — прохода через  Таврские горы, самого удобного 
пути из Малой Азии в  Сирию. Арабы разграбили Тарс в самом начале мусуль-
манского завоевания, в конце 630-х гг., но позже восстановили и использовали 
как базу для набегов на Византию.

160  То есть не константинопольского происхождения; см. выше с. 6.
161  Река Нил, главная водная артерия Египта, берет начало далеко за его 

пределами.
162  Соловей и ласточка — перелетные птицы, зимуют в Африке, а многие 

ласточковые там и обитают.
163  Прилет ласточек считался знаком начала весны, существовала даже по-

говорка: «одна ласточка не делает весны». Соловьи в те времена вполне могли 
жить возле домов, нередко их даже держали в неволе ради пения.



228 Лев Хиросфакт. Сочинения

чуждо душе, однако она соединяется (с ним) без смешения и, недви-
жимая, движет и оживотворяет наше худшее,164 делаясь чем-то общим 
с ним. 

Итак, будь человеколюбив и даруй милость твоему слуге и ты, о слуга 
Бога! Спаси и прими (меня), и я превзойду в ритмическом танце прыж-
ки сатира165 и комический кордак!166 Отбрось, отбрось, владыка, то, что 
в тебе есть чрезмерно царственного и мешающего говорить свободно,167 
и я отброшу угрюмость! Восстанови свое отеческое (отношение), и я об-
рету веселость! Да увижу я того, по кому тоскую, да увижу! Да увижу 
того, к кому стремлюсь, и узрю вольный и ликующий свет, день радост-
ный и светлый! Не презирай моей мольбы, о нет, владыка, нет! Ибо до-
коле моему дому быть в позоре? Доколе эта темнейшая168 ночь? Доколе 
эта моя нестриженность169 и все (прочие) мои (беды)? Улыбнись, о мое 
солнце, да, улыбнись мне! Улыбнись, и я засмеюсь; взгляни любезно, 
и я возрадуюсь; даруй мне тебя самого, и я получу всё! <117>

24. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
 Льву, самодержцу ромеев

Доколе, о владыка, я буду слышать толпы свиней,170 а не людей — 
я имею в виду многолюдное лживое собрание моих обвинителей? Доко-
ле я буду внимать тем из моих старых врагов, которые возбудили (тебя 

164  То есть тело.
165  Сатиры — мифологические лесные божества, составлявшие всегда 

жизнерадостную и веселую свиту бога Диониса; одним из их увлечений была 
музыка. 

166  Кордак, или кордакс — пляска хора в древней аттической комедии, изо-
бражавшая чаще всего состояние пьяного, состоявшая из пошатываний и не-
уклюжих и непристойных телодвижений; впоследствии этим словом стали обо-
значать любой непристойный танец.

167  Вероятно, имеется в виду опасение пересудов или чего-то подобного. Ср. 
упоминание «злых языков» и завистников в Письме 21.

168  Буквально: «которую можно пощупать».
169  Интересно, что Лев уже второй раз настойчиво жалуется на невозмож-

ность подстричь волосы (ср. в Письме 21) — видимо, помимо неудобства, это 
считалось еще и знаком позора. 

170  Возможно, Лев сознательно играет на своей фамилии Χοιροσφάκτης: 
χοῖρος — «свинья».



 Переписка 229

против меня), которые уличены уже некогда, говорю я, в жалобах, сочи-
ненных из коварства, и претерпели кару по закону?171 Увы, они насмеха-
ются (надо мной), блистая своей клеветой! Увы, они превозносятся тем, 
что победили за счет нечестных приемов! Увы, они возвышают голос 
в остротах и не в силах сдержать хвастовство своими плутнями! Как не-
сносны они для всех, владыка! Вот почему я мрачен и печален, вот по-
чему во мне рождается рыдание в час пения петухов,172 из-за чего знако-
мые говорят мне, что меня стало не узнать.173 Ибо я истощаюсь подобно 
маслу от огня,174 изнурен настолько, что лицо мое похоже на призрак, 
и я падаю наземь от сильной слабости. 

Но оставим (меня,) старика; разве не жаль тебе мою старую супру-
гу, больную эпилепсией? О, старость более горькая, чем бедность! Увы! 
Какое (может быть) исцеление моим бедствиям? Ибо я не знаю, что 
и делать. Заклинаю тебя благословением твоих предков, спаси как мож-
но быстрее! Умоляю (тебя) и я, и жена, и дочь, и трое внуков. О, (закли-
наю тебя) и Христовыми таинствами, и спасением твоей души, и всем 
божественным, что тебе дорого: выслушай благосклонно и не отвергни 
это моление!

 Снова и снова прошу тебя, ведь уже немного, как видишь, приро-
да дает мне времени на жизнь. Не вынуждай меня искать цикуты, или 
пропасти, или подходящей веревки, чтобы повеситься на ней, или, что 
более умеренно, грубой шкуры, чтобы, завернувшись в нее, проводить 
жизнь в сельской местности подобно нищим. Но да сделается старость 
моя цветущей юностью благодаря тебе, ведь что (может быть) приятней 
тебя <119> и твоих добродетелей? Так где же милостивый ко мне? — го-
ворю я вновь и вновь и вопию, рыдая и плача. Отчего я лежу, покрытый 
вшами и подавленный, запрокинув голову? Отчего в весеннюю пору 
я не в весеннем настроении, вспоминая твою речь, нрав и другие бес-
численные добродетели? 

171  Неясно, о чем тут речь.
172  То есть ранним утром. Возможно, аллюзия на плач апостола  Петра по-

сле пения петуха в ночь ареста Христа (Мф. 26:75; Мк. 14:72; Лк. 22:60–62); прав-
да, Петр плакал о собственном отречении, Лев же считает себя невиновным.

173  Эти слова показывают, что, несмотря на жалобы Льва в Письме 21 на уда-
ленность и труднодоступность места своего заключения, какие-то знакомые всё 
же посещали его.

174  Имеется в виду масло в светильнике или лампаде.



230 Лев Хиросфакт. Сочинения

Спаси же, спаси, владыка, и осуди ливийских зверей,175 непереварен-
ные камни,176 лемносские злодейства,177 надоедливых людей, по слову 
 Платона,178 из-за которых у меня от плача болят глаза179 и (я лью) слезы 
не мегарские,180 но более горькие. Да, осуди их и изобличи как волка, 
(танцующего) вокруг колодца,181 как собаку возле потрохов,182 как козу 

175  «Ливийский зверь» — поговорка, означающая изменившегося неесте-
ственным образом человека. В собрании греческих пословиц ей дается следую-
щее фантастическое объяснение: в  Ливийской пустыне, из-за отсутствия воды, 
все звери собираются в одно место и совокупляются друг с другом, в результате 
чего рождаются странные животные со смешанными признаками разных ви-
дов (Par. Gr., р. 71D, № 602). В собрании Диогена, сказано, что выражение гово-
рит о людях, действующих то одним, то другим образом из многих возмож-
ных, т. е. о переменчивых людях; объяснение дано то же (*Ibid., p. 202, Сотн. VI, 
№ 11).

176  Видимо, имеются в виду камни в почках, причиняющие страдания.
177  Поговорка, в собрании Зиновия толкуется как происшедшая от безза-

кония, совершенного когда-то женщинами на  Лемносе: когда их мужья пред-
почли им привезенных с войны пленниц, жены убили и мужей, и их любовниц, 
и родившихся от них детей (Par. Gr., р. 333–334, *Зиновия Cотн. IV, № 91). Таким 
образом, «лемносское злодейство» означает крайнюю степень зла.

178  *Платон, Гиппий Больший, 290е4.
179  Вероятно, тут игра слов, поскольку выражение κρονικαὶ λῆµαι может оз-

начать не только больные глаза, но и застарелые предрассудки, и тогда возмо-
жен перевод: «из-за чьих застарелых предрассудков я пребываю в плаче».

180  Выражение «мегарские слезы» означает плач по принуждению, а не от 
собственной скорби. Поговорка объясняется историей, случившейся с неким 
коринфянином  Вакхием, который женился на мегарской принцессе: она вскоре 
умерла, и ее отец послал в  Коринф много девушек и юношей, чтобы ее оплакать 
(см.: Par. Gr., р. 340–341, *Зиновия Cотн. V, № 8).

181  Выражение «волк пляшет [или: водит хоровод] вокруг колодца» указы-
вает на того, кто занимается каким-либо бесполезным делом. Происходит от 
истории с волком, который напрасно кружил у колодца, желая напиться, но 
не будучи в силах достать воды: сколько он ни ходил вокруг, ничего не добился 
(см.: Par. Gr., р. 338, *Зиновия Cотн. IV, № 100).

182  Согласно Par. Gr., р. 198, *Диогена Cотн. V, № 67, выражение относится 
к «тем, кто не в состоянии насладиться тем, что у них есть». По-видимому, под-
разумевается, что собака не любит потрохов (см.: CPG, I, р. 264, прим. к № 67а).



 Переписка 231

перед ножом,183 как ворону со скорпионом184 и карпатийца с зайцем!185 
Покажи им, по пословице, луну Акессéя,186 чтобы я зажил в радости 
и порадовался, умирая. <121>

25.  Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
Льву, самодержцу ромеев

Я знаю, величайший владыка, август, священный, символически 
наименованный,187 победитель, коему посвящают трофеи, сколь на-
прасно некоторые будут порицать меня, присовокупляя приписывая 
и такое высказывание: «Мудрец не имеет врагов»! А я твердо знаю и то, 
что, когда я сейчас двигаю стилем,188 многие кивают на меня головой. 
И что они при этом вопят? — Что нужно не выступать со встречным 
обвинением и молчать не только о постыдных делах злодеев, но и удер-
живаться от речей, считающихся непристойными для говорящего. Но 
как раз в данном случае это невозможно, это несправедливо! Почему? 
Потому что это они начали с неправедных речей, потому что это они от-

183  Выражение относится к тем, кто невольно, незаметно для себя подгоняют 
себя самих навстречу какому-нибудь злу. Происходит от истории с козой, кото-
рую собрались принести в жертву: когда к ней приблизились со спрятанным 
ножом, она ногами раскрыла его и обнаружила замысел (см.: Par. Gr., р. 160, 
*Диогена Cотн. I, № 52). 

184  Выражение «ворона скорпиона» говорит о людях, берущихся за мучи-
тельные и вредные дела, поскольку ворона, схватив скорпиона с ядовитым жа-
лом, только пострадает от такой добычи (см.: Par. Gr., р. 323–324, *Зиновия Cотн. 
IV, № 60; ср. р. 198, Диогена Cотн. V, № 59).

185  Карпатиец — житель острова  Карпатос в  Эгейском море. Рассказывали, 
что на Карпатосе не было зайцев, жители завезли их туда, и зайцы вскоре так 
размножились, что стали вредить полям и виноградникам (см.: Par. Gr., р. 320, 
*Зиновия Cотн. IV, № 48).

186  Выражение Ἀκεσσαίου σελήνη означает тех, кто на время откладывает 
что-либо сделать. Происходит от истории с корабельным кормчим, который, 
будучи нерадив, всегда говорил, что надо ожидать луны, чтобы плаванье совер-
шалось при свете (см.: Par. Gr., р. 161, *Диогена Cотн. I, № 57). Акес(с)ей — имя 
кормчего, как поясняет словарь Суда: «Кормчий  Акесей был на  Ниле» (Suidae 
Lexicon post Ludoldphum Kusterum ad Codices Manuscriptos, rec.  Th. G[Z\ÚX¯Ù, t. II 
(Oxonii, 1834), col. 3548ΑΒ).

187  Намек на то, что лев — царь зверей, а Лев — людей.
188  Палочкой для письма.



232 Лев Хиросфакт. Сочинения

вергли возложенное на них посольство всеми возможными способами, 
хотя по великодушию я и медлил сказать о том. 

Таков был среди ложно обвинявших меня слуг любезный и могуще-
ственный евнух,189 любезный евнух, отвратительно показавший себя во 
время посольства — и по причине глупости, и по причине противоесте-
ственного разврата,190 — который, поступая дурно, добился того, что во 
время переговоров его не слушали, а в постели любили. Таков был ми-
лый арабам тот, кто некогда явился таковым и для иверов,191 как гласят 
слухи, и все (этому) верят. Таков, увы, этот рожденный как бы от двух 
женщин192 и поэтому, увы, женоподобный; и чтобы закончить, таков 
этот дурной во всем, но кое в чем показавшийся прекрасным для наи-
более гнусных из варваров! Ведь, как говорят, женщины — самое пре-
красное в жизни для наиболее распутных мужчин. 

Таковы же и слуги этого (евнуха), помощники в постыдных удо-
вольствиях, негодяи, мерзавцы, ничего не понимающие в посольствах, 
ничего не читавшие и не слышавшие. Ибо откуда, когда и где (могли 
узнать о том) эти скотоподобные тупые людишки, эти обработанные 
<123> молотком статуэтки,193  Корибы и  Коккилионы,194 эти люди из 
кожи и камня, из глины и дуба, эти разевающие рот тупицы, двух-
фитильные светильники, брызжущие пеной, эти кипрские быки,195 

189  Речь идет о евнухе  Василии, о котором мы знаем только из этого письма 
Льва и из арабских источников (см.: PmbZ, II, Bd. 1, # 20917).

190  Евнухи в Византии нередко были замешаны в гомосексуальные связи. 
См.:  K. M. RZ¹¬¯X\®, The Perfect Servant. Eunuchs and the Social Construction of Gender 
in Byzantium (Chicago—London, 2003), p. 17–23.

191  Иверами византийцы называли жителей Грузии. Таким образом, евнух 
Василий участвовал ранее в посольстве на Кавказ.

192  То есть не имеющий в себе мужских признаков.
193  Выражение, характеризующее бесчувственных людей (*CPG, I, р. 383, № 27).
194  Имена стали нарицательными для глупцов благодаря Пестрым рассказам 

 Клавдия Элиана, который пишет: «Коми че ские поэты утвер жда ют, что чудо-
вищ ной тупо стью отли чал ся некий  Полидор и другой, по имени Кики ли он 
[Κοικυλίων; у Льва Хиросфакта — Κοκυλίωνες], кото рый, по крайнему нера зу-
м ию, считал вол ны. <…> Говорят, что Кориб и  Мели тид тоже были глупцами» 
(*Claudii Aeliani Varia Historia, ed.  R. H®¯ä­®¯ (Lipsiae, 1856), кн. III, 15).

195  То есть копрофаги (см.: Par. Gr., р. 178, *Диогена Cотн. III, № 49). Выра-
жение пошло от  Плиния Старшего, который в Естественной истории расска-
зывает о том, что быки на Кипре поедают человеческие экскременты, чтобы 
исцелиться от рези в животе (см.: The natural history of Pliny, vol. Ι–VI, tr., with 



 Переписка 233

неуязвимые шкуры, это обезумевшее, сопливое дурачьё, эти двуно-
гие бараны, блеющие животные, скоты, не имеющие здравого ума — 
и по природе, и вследствие ненасытности, и по причине неопытно-
сти, и из-за слепой страсти к наживе? Увы, таков был — скажу о нем 
снова — и сам (этот евнух), и окружающие его, из зависти всеми быв-
шими в их распоряжении (способами) препятствовавшие моему по-
сольству и ни в чем не преуспевшие благодаря моему труду и усили-
ям, — люди, которые ложно приписали себе мои доблестные деяния, 
но хитростью возложили на меня вину за собственные злодейства 
и пустую болтовню, подвигли моих старых врагов и новоявленных 
недоброжелательных родственников содействовать им в порицани-
ях и предложили в письме моему сотруднику по посольству напи-
сать против меня ложь еще до моего возвращения с чужбины. И они, 
увы, чуть было не остались незамеченными, что причиняет мне боль-
ше страдания, чем обвинение. Что они дерзнули, о горе, говорить обо 
мне?! Это как если бы некий  Сарданапал196 с бранью вспоминал о дея-
ниях  Геракла,197 а какой-нибудь  Эврибат198 — о (деяниях)  Радаманта,199 
или  Фринонд200 — о (деяниях)  Персея,201 или  Сафон202 — о (деяниях) 

notes and illustr. by  J. BX\ÆXäº and  H. T. RZY®Å (London, 1855–1857), Book XXXVIII, 
Ch. 81(20)).

196  Древнеассирийский царь, который правил предположительно в 1207–
1204 гг., полумифическая личность, славился своей изнеженностью и роскош-
ной жизнью.

197  Имеются в виду двенадцать подвигов этого мифического героя.
198  Εὐρυβάτης — Лев здесь путает написание имени, имея в виду Эврибата 

(Εὐρύβατος) из  Эфеса, который изменил лидийскому царю  Крезу, пославшему 
его в Элладу для вербовки войска, и перешел на сторону царя  Кира II Великого; 
имя этого Эврибата вошло в поговорку для обозначения изменника. 

199  Радамант — в греческой мифологии сын  Зевса и  Европы, мудрый и спра-
ведливый царь, брат критского царя  Миноса. По позднейшим сказаниям, оба 
брата стали судьями умерших в подземном мире. 

200  См. прим. 100 на с. 125.
201  Мифический герой, сын Зевса и  Данаи, победивший  Медузу Горгону.
202  По-видимому, имя было нарицательным и могло обозначать какого-

нибудь распутника (Σάθων — от нецензурного слова ἡ σάθη обозначавшего 
мужской половой орган), но из дошедших до нас источников это не ясно. Имя 
упоминается у  Афинея: в *Пире мудрецов, V.63 он пишет, что философ  Антисфен 
Афинский, «мерзко и похабно переименовав  Платона в Сафона, издал под та-
ким названием направленный против него диалог» (пер. по изд.: Афиней, Пир 



234 Лев Хиросфакт. Сочинения

 Паламеда,203 или  Ферсит204 — о (деяниях)  Тесея,205 или  Кориб206 — о (де-
яниях)  Ахилла,207 или  Ир — о (деяниях)  Одиссея.208 

Таков был — да воздвигну я вновь и вновь, словно на колонне,209 вос-
поминание о нем — тот, кто усерден во всяком зле, <125> и пусть его, 
по этой причине уже мертвого, не примет земля, Господи! Поскольку 
его, не открывшего преступление, содеянное им против меня, отцы 
в Селевкии210 приняли, но, когда он принес дары за свои грехи, они, пре-
красно поступая, предали его самого анафеме.211 Да, пусть не принимает 
его, как я сказал, мать, принимающая всех, кормилица и гроб (всех) — 

мудрецов, в 15 кн. Книги I–VIII, пер.  Н. Т. ГОЛИНКЕВИЧА; отв. ред. М. Л.  ГАСПАРОВ 
(М., 2003)). Диоген Лаэртий, однако, не упоминает, что в «Сафоне» критиковал-
ся  Платон, но лишь пишет, что произведение имело альтернативное название 
«О противоречии» и состояло из трех книг ( Диоген Лаэртский, О жизни, учениях 
и изречениях знаменитых философов, с. 239: кн. VI, 1, 16).

203  Паламед — в греческой мифологии герой троянских сказаний, сложен-
ных после  Гомера; отличался проницательностью и мудростью.

204  Ферсит (Терсит) — ахеец, обличивший царя  Агамемнона в своекорыстии 
и жадности и призывавший прекратить войну против Трои; все ахейцы опол-
чились на него за это, а Одиссей ударил жезлом за оскорбление, нанесенное 
царю (см.: Гомер, Илиада, II.212–266). Гомер описывает Ферсита как болтуна, 
презирающего пристойность, дерзкого и безобразного собой; имя стало нари-
цательным для обозначения подобного рода людей. 

205  Тесей — мифический герой  Аттики, сын афинского царя  Эгея; победил 
многих злодеев и совершил разные подвиги, в том числе убил  Минотавра в Ла-
биринте на  Крите и освободил афинян от дани царю  Миносу.

206  См. выше прим. 194.
207  Ахилл (Ахиллес) — главный боец и герой ахейцев в Троянской войне, 

победитель  Гектора.
208  См. прим. 97 на с. 125.
209  Имеется в виду памятный столб или стела.
210   Селевкия Киликийская (ныне Силифке, Турция) — административный 

центр клисуры Селевкия, находившейся между фемами  Кивирреотов,  Анато-
ликом,  Каппадокией и морем, и граничившей с областями халифата Аббаси-
дов в  Киликии вдоль реки  Ламис; в около 930 г. стала самостоятельной фемой.

211  Поскольку об этой истории мы знаем только из письма Хиросфакта, 
остается не вполне ясным, что там произошло. Из контекста можно предпо-
ложить, что  Василий решил «откупиться» от Бога путем каких-то приношений 
в один из селевкийских монастырей (?), но когда там узнали, что он повинен 
в гомосексуализме, то его отлучили от Церкви (вероятно, именно так следует 
понимать «предали анафеме», поскольку собственно анафеме предают за ересь, 
а не за плотские грехи).



 Переписка 235

земля! Ведь он никогда бы не остановился в своем коварстве, даже если 
бы предвидел, что его поразит гром от Бога. Поскольку он умер, то 
и сам он, я знаю, понесет в аду наказание, и слуг своих — а лучше ска-
зать, прислужников своих мерзостей — сделал достойными справедли-
во подвергнуться таким мучениям, что они не услышат и громыхания 
самого неба. До такого дошли они бесчинства, глупости, безрассудства, 
бесстыдства, наглости, лжи и алчности! — Или я, пораженный их зло-
действами, уже не должен и говорить ничего? Однако в какой момент, 
в какое время, тот или иной день или час за целые два года посольства 
за границей я прекращал разглашать и пресекать их постыдные дела 
и бесчинства, а также великий позор, который они навлекли на Импе-
рию ромеев? Но истинна пословица, что «застарелое зло неисцельно».212 

Вот каковы эти (люди) поступающие подобно каракатице, которая 
разливает чернила, чтобы, оставаясь незамеченной, схватить тех, кто на 
нее охотится. Кто же исполнил дело посла, хотя и окруженный таки-
ми людьми? Не я ли один, владыка? Кто по твоей молитве стал пред-
метом удивления и благодаря ей заставил арабов восхищаться твоим 
царствованием, как ты можешь узнать от многих, даже если я имею 
обыкновение, как подобает, прославлять свои (достоинства) не словами, 
а делами? Кто убедил? Кто заключил письменное соглашение в таком 
большом собрании, со столь многочисленным народом и посреди столь 
великого царства? Разве мы сотворили что-то дурное тем, что сдела-
ли это в одиночку? Вовсе нет! Ведь я не говорю тогда, когда дела мои 
молчат, и не превозношу свои (достижения) поневоле, когда находятся 
другие, способные их умалить. Поскольку дела обстоят таким образом, 
почему я подвергся несчастьям, которые невозможно и высказать? По-
чему мое сердце сжимается, на меня находит гнев и сжирает мой ум, 
как конь — узду? По<127>чему меня волнует или, лучше сказать, ско-
вывает такое горе, как это? Зачем, господин всех, вопиять об этом, по-
чему, откуда, доколе? Почему мой мозг переворачивается от печали? 
Доколе солнце (дается) мне мерой? И до каких пор день у меня будет 
густо затенен, как у киммерийцев?213 До каких пор воздух будет петь по-
гребальные песни в заключении вместе со мной, ведь и остаток моей 

212  Буквально: «не изменяется».
213  Согласно  Гомеру (Одиссея, XI.14–16), киммерийцы это народ, живший на 

крайнем Западе у океана, их земля была постоянно покрыта туманом и тучами, 
поэтому солнце туда не проникало.



236 Лев Хиросфакт. Сочинения

жизни, как ты видишь, направляется ко гробу? Скажи же, о император 
не только властью, но и самой добродетелью, буду ли я повешен на не-
счастье, точно как на веревке? Повешен за что, хотел бы я знать! И где 
присущая тебе справедливость? Где твое сверхчеловеческое человеко-
любие? Возврати нам самого себя, и я получу всё и послужу (тебе) во 
всем! Ибо кто может — чтобы мне похвалиться в Господе214 — оставаться 
таким стойким в посольском служении, кто будет бдеть над (такими) 
делами, кто отправится в посольство к язычникам и убедит их вернуться 
к честности?215 Вот всё, чем я богат, этим я обладаю в изобилии, всегда 
направляемый твоими молитвами и советами. Итак, повели — и я при-
ду, прикажи — и я приду, я не отказываюсь положить душу за тебя и за 
государство!216 Разве кто-нибудь другой сделает это? Вспомни о (твоих) 
письменных похвалах мне,217 вспомни о (моей) службе мистика218 у тво-
его отца, вспомни о моих четырех посольствах — и я непременно буду 
спасен! <129>

214  Ср.: «Хвалящийся да хвалится в Господе» (1 Кор. 1:31; 2 Кор. 10:17).
215  Или: «к благородству», «к справедливости».
216  Или: «за общее благо», «за общество». Ср.: «Никто не имеет любви боль-

ше той, когда кто положит душу свою за друзей своих» (Ин. 15:13; ср. 1 Ин. 3:16).
217  Видимо, император писал Льву хвалебные письма (или письмо), пока 

Хиросфакт еще был на пути из посольства в  Константинополь. В то время импе-
ратор был чрезвычайно доволен деятельностью посла и хвалил его перед всеми 
(см. Письмо 19).

218  С IX в. мистик (дословно «секретный, тайный») был начальником личной 
канцелярии императора.



 Переписка 237

Письма к друзьям времен ссылки219

26. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
 Стефану, магистру, проконсулу и патрикию220

Всегда праведно устремляясь к тому, что праведно221 — чтобы мне об-
ратиться согласно с Писанием к мужу, воспитанному Писанием, — ты, 
я знаю, устремляешься к этому и для меня, даже если ты до сих пор 
хранил молчание, по-философски относясь к течению обстоятельств 
и ко гневу владыки. Поднимись же (теперь), да, восстань! Поднимись, 
да не усилятся люди, которые лживыми нелепицами отправили мою 
старость в изгнание! И я верю в твою доброту222 и умелое посредниче-
ство, (верю,) что, по воле справедливого и священного императора, ты 
как нас введешь в счастливую жизнь, лишенную превратностей, так по-
заботишься и о том, чтобы наши несправедливые враги лишились сана 
синклитиков и пришли к наказанию.

Будь здрав и рассуди обо мне справедливо, как ты творил справедли-
вый суд вместе со мной, зная то, что ты обретешь вышнего Судию таким 
(по отношению к себе), каким сам ты был по отношению к подсудимым 
на земле.

219  Нижеследующие два письма написаны, видимо, в то же время, что и пись-
ма к императору Льву.

220  Стефан (см.: PmbZ, II, Bd. 6, # 27224) был сыном патрикия  Арсавира и  Ка-
ломарии, сестры императрицы  Феодоры (жены императора  Феофила), сделал 
хорошую придворную карьеру, впоследствии стал опекуном при малолетнем 
императоре  Константине VII. 

221  Ср. *1 Тим. 6:11.
222  Или: «порядочность».



238 Лев Хиросфакт. Сочинения

27. От него же — к сыну патрикия  Никиты 
Мон(омаха)223

Учить умного не пристало умным людям. Итак, зная, что рассудитель-
ностью ты превосходишь многих, мы не считаем справедливым учить 
тебя. И к тому же, поскольку дела приводятся в движение людьми, жи-
вущими по собственным законам, а скорее — беззаконными, лицемер-
ными224 и ищущими напрасных ссор, чрезвычайно затруднительно мне, 
изгнанному и не знающему о многих из изобретаемых против меня 
(кознях), рассуждать и давать указания относительно помощи в нашу 
защиту. У тебя там есть мои слуги, которые расскажут тебе, что произо-
шло. Итак, подумай и усердно поразмысли об этом, и (тогда) наши дела 
устроятся к лучшему, особенно если ты поговоришь за меня и в мою 
защиту со Львом Равдухом, магистром и логофетом дрома — я имею 
в виду моего свояка.225 Будь здрав! 

223  Об этом Никите известно только из письма Льва (см.: PmbZ, II, Bd. 5, 
# 25739). В рукописи сохранились лишь три первые буквы фамилии; Г.  Колиас 
восстанавливает ее как «Мономах». В PmbZ указано, что в ту эпоху существовали, 
судя по упоминаниям в источниках, и другие подходящие фамилии: Монтанос, 
Монохирариос, Монотис, Монокаритис, Монохир, — таким образом, подлин-
ная фамилия Никиты остается невыясненной. Имя его сына также неизвестно.

224  Или: «ненадежными».
225   Лев Равдух (см.: PmbZ, II, Bd. 4, # 24400) был также в какой-то период 

времени, по свидетельству на одной сохранившейся печати, протоспафарием 
и стратигом  Диррахия. 



ПРИЛОЖЕНИЕ I

  Константин Родий 

НА ЛЬВА ХИРОСФАКТА1

Эй, ты, подобный мяснику, свиней убийца,2

Услышь названия трудов твоих прекрасных,
Какими ты достоин стал, несчастный, зваться,
С пеленок в таковых деяньях возращенный:3

Кишок с желудками из брюха под колбáсы мойшик!        5
Гусями, курицами, утками и куропатками торговец!
Свиней и поросят, быков, баранов и козлов забойшик!
Гирь взвешиватель на весах и на безменах!
Кабатчик, с мерой чаш плутующий изрядно!

1  Перевод выполнен по изданию: Τοῦ Ῥοδίου Κωνσταντίνου πρὸς τὸν Χοι-
ροσφάκτην Λέοντα, в: Anecdota graeca e mss. bibliothecis Vaticana, Angelica, Barberi-
niana, Vallicelliana, Medicea, Vindobonensi deprompta, ed.  P. M[Æ¯[¹¬[ (Romae, 1850), 
p. 624–625.

2  Константин играет на фамилии Льва Χοιροσφάκτης, которая буквально 
означает «забивающий свиней».

3  Далее с 5 по 24 строку следует ряд сложносоставных слов, которые я пе-
ревожу словосочетаниями — для большей понятности и по невозможности 
буквального перевода, поскольку иногда Родий нанизывает друг на друга сино-
нимы, которые по-русски пришлось бы передавать одним и тем же словом (на-
пример, в стк. 8 трижды повторено в разных вариантах слово «весы»). Привожу 
для наглядности стк. 5–7 в оригинале и их буквальный перевод:

ἀλλαντοχορδοκοιλιεντεροπλύτα·
ὀρνιθοχηνονητοπερδικοπράτα·
λακτεντοχοιροκριοβουτραγοσφάγε·

Колбасо-кишко-брюхо-чрево-мойщик!
Курице-гусе-утко-куропатко-торговец!
Поросо-свино-барано-быко-козло-забойщик!



240 Лев Хиросфакт. Сочинения

Вина бутылки пьющий словно чаши жадно!    10
Взбирающийся похотливо на блудниц и шлюх!
Губитель книг, их портящий фальшивыми словами!4

Как грубиян в овчине5 пишущий, как варвар в кожах!
И ложных мифов, вымыслов пустых6 сплетатель!
По-эллински благочестивый нравом и Христа хулитель!       15
Лжи всякой дерзкой с ухищреньями сшиватель!
И плут, приданого и даровых имений расточитель!
Во тьме ночной постыдные дела творящий!
Крадущий из могил, снимая одеянья с мертвых!
И шашек на доске знаток, бросков костей игральных!  20
Кимвалов грохота любитель и свирели с барбитоном!7

И звуков струн псалтерия,8 самбуки9 и органа!
Рогатый10 и жестокий душ девиц растлитель!
Детей с рабами совратитель, сеятель соблазнов!
Посол-корыстолюбец, разрушитель перемирий!  25
Порядка пагуба и ловкий сеятель обмана! 
Блюдогадатель,11 разгласитель лживых изречений!
Гадающий12 по печени и сердцу жертв животных!
Чужак, на опыте зло всякое познавший!

4   ὀλεθροβιβλοφαλσογραµµατοφθόρε. Под γραµµα может разуметься как 
запись или надпись, так и буква или письменный знак. Не совсем понятно, об-
виняет ли  Родий Льва в порче книг путем ложных вставок или путем перемены 
каких-то букв в словах с целью изменения смысла.

5   То есть как малограмотный земледелец.
6   Или: «дурных; порочных».
7   Барбитон — античный многострунный щипковый инструмент, похожий 

на лиру.
8   Псалтерий — струнный музыкальный инструмент.
9   Самбука — маленькая четырехструнная арфа, издававшая очень высокие 

звуки.
10  Видимо, намек на сатира.
11  То есть гадающий о будущем по воде в блюде. В блюдогадании обвиня-

ли и другого ученого деятеля IX в. — последнего иконоборческого патриарха 
 Иоанна Грамматика.

12  Буквально: «наблюдающий» — имеется в виду, очевидно, с целью гадания. 



 Приложение I. Константин Родий. На Льва Хиросфакта 241

Грязь мира и посмешище для византийцев!13   30
Отбросы ты вообще для всей вселенной!
Детей любитель, коих совратил, злосчастный!
Растлитель евнухов14 и юношей распутство!
Порочность, смешанная из всех зол!

13  То есть для жителей Визáнтия —  Константинополя.
14  Буквально: «двуполых» (γυνάνδρων), т. е. лишенных мужественности 

и слабых, как женщина.



ПРИЛОЖЕНИЕ II

  Арефа, архиепископ Кесарийский 

ХИРОСФАКТ, ИЛИ ЧАРОДЕЕНЕНАВИСТНИК1

<200> О да, был и этот «золотой эпос»,2 утверждающий, не касаясь ис-
тины: «Несомненно, ожидать всего свойственно человеку философству-

1  Впервые на русский текст перевел и опубликовал вместе с греческим ори-
гиналом  М. А. ШАНГИН, «Византийские политические деятели первой полови-
ны Х в.», Византийский сборник, под ред.  М. В. ЛЕВЧЕНКО (М., 1945), с. 228–248. 
Позднее выдержка из этого перевода, с некоторыми исправлениями, была из-
дана в сборнике: Памятники византийской литературы IX–XIV веков, отв. ред. 
 Л. А. ФРЕЙБЕРГ (М., 1969), с. 48–52. Перевод Шангина, однако, довольно коряв 
и переполнен неточностями и ошибками, а порой содержит бессмысленные 
нелепости. П. Карлин-Хейтер сделала английский перевод (P.  K[¯YZ¹-H[ÅÆ®¯, 
«Arethas, Choirosphactes and the Saracen Vizir», Byzantion, 35 (1965), p. 468–481) по 
другой публикации текста ( J. CXÒ`®¯¹[\\, «Aus dem literarischen Nachlasse des 
Erzbischofs Arethas von Kaisareia», Didaskaleion, 1 (1912), p. 295–318), но ее перевод, 
на мой взгляд, местами оставляет желать лучшего. Критическое издание  грече-
ского текста осуществил Л. Г. Вестеринк: Χοιροσφάκτης ἢ Μισογόης, в: Arethae 
archiepiscopi Caesariensis Scripta minora, ed.  L. G. W®\Æ®¯Z¹º, Vol. I (Berlin, 2010), 
p. 200–212. По этому изданию я сделала новый русский перевод, который пу-
бликуется здесь. Номера страниц издания Вестеринка указаны в угловых скоб-
ках < >. Разделение на абзацы сделано мной. Литературные параллели, выявлен-
ные издателем, отмечены знаком *.

2  χρυσοῦν ἔπος. Намек на пифагорейские Золотые стихи (Χρύσεα ἔπη), 
сборник приписывавшихся  Пифагору моральных поучений, написанных гек-
заметром. Точное время их составления неизвестно; возможно, они появились 
еще в III в. до н. э.; по крайней мере, они совершенно точно уже существовали 
к началу III в., поскольку о них упоминает  Ямвлих.  Их текст известен благо-
даря философу-неоплатонику  Гиероклу Александрийскому, который в V в. на-
писал к ним комментарий. См.: Пифагорейские Золотые стихи с комментарием 



 Приложение II. Арефа Кесарийский. Хиросфакт, или Чародеененавистник 243

ющему.3 Ведь ничуть не дóлжно отчаиваться <201> из-за этого и из-за 
чрезмерно дерзких в гражданской жизни». 

Что же это, о исполненный всякого благоговения храм Божий? Что 
это за зримая скверна? Что это за безумие такое и дерзость? Что за 
ужасное и злосчастное деяние, которое и прежде, чем совершилось, не 
имело отношения к благочестивой вере? Этот человек —  Керкоп,4 пол-
ный всякого коварства, всякой нечистоты, отвергшийся христианства, 
сказавший «прощай» благочестию; и ему, стоящему очень далеко от бо-
жественных скиний, следует (лишь) издали взирать на их преддверие. 
Он же не довольствуется сопребыванием с полученным в удел демоном, 
но вселяется и в самые святилища;5 не остановившись и на этом, он че-
рез единонравных ему напевает в уши благочестивых свой вздор — да, 
не что иное он ужаснейшим образом предпринимает по отношению 
к ним, но именно это! Ведь замысел его, как известно некоторым, состо-
ит в том, чтобы, отряхнув поверхностный прах6 безбожия, затем, при-
кинувшись благочестивым и стяжав славу порядочного человека, он 
сумел бы похитить кого-нибудь из младенцев в Господе7 и втянуть их 
в собственную грязь, да еще и выдвинуть бесчисленные упреки против 
покрывающих (его) позором — ведь только одно это у него хорошо вы-
ходит, — словно возмущаясь незаслуженной обидой.

 Гиерокла, пер. с древнегреч.  И. Ю. ПЕТЕР (М., 2000).  Арефа, видимо, имеет в виду 
какое-то сочинение Хиросфакта, которое далее цитирует. В сохранившихся 
произведениях Льва таких слов нет.

3  Аллюзия на  Феодорита Кирского, который в письме к комиту  Аполло-
нию говорит: «Конечно, вполне естественно, что и мы вкусили от плодов кле-
веты. Ведь, будучи человеком, следует ожидать всего. Посему для обученных 
философствовать всё таковое переносимо, а тягостно лишь одно — если какой-
либо позор коснется души» (Théodoret de Cyr, Correspondance, vol. III, ed.  Y. Aòé-
Ò[ ( Paris, 1965), Epist. 103.7–11). Видимо, в упомянутом сочинении Хиросфакта 
говорилось об оклеветавших его людях.

4  Керкоп — мифический родоначальник дорийского племени, который 
в войне с лапифами пригласил на помощь  Геракла и, по некоторым версиям 
мифа, обманул его.

5  То есть входит в церковь.
6  Ср.: Лк. 9:5.
7  Ср.: 1 Кор. 3:1.



244 Лев Хиросфакт. Сочинения

Почему же такую язву, изгнав из Совета,8 они не истребили до кон-
ца, но оставили жить, чтобы змеиный змей (продолжал) извиваться, 
замышляя изменчивым кружением обмануть9 многих из простецов? 
О, что за поворот событий! О, какая ошибка по беспечности! Неуже-
ли нет понимающего? Неужели нет взыскующего?10 Неужели нет у нас  
Финееса, чтобы и ныне была пронзена мадианитская распутница,11 
иноплеменный язык, блудодействующий в стану Господнем благодаря 
чужеземным12 притираниям, и тогда сразу же утихло бы разрушение 
и устранилось бы бесчестие от сынов Израилевых?13 Неужели не найдется 
ни  Павла, ни  Силы, который силой Божества укротил бы душу, <202> 
Пифоновым духом вещающую для безрассудных,14 и обеспечил бы без-
опасность Христовым питомцам? Неужели нет кого-нибудь еще, ни 
нового, ни древнего, ни достойно руководящего в Божием святилище, 
чтобы оно оставалось недоступным для непосвященных15 людей и не-
прикосновенным для глаз (людей) скверных,16 чтобы змеиный яд не со-
чился у них изо рта?17 Но ведь древний закон хранил свои святыни не-
прикосновенными для моавитян и аммонитян и преграждал им доступ 

8  Имеется в виду Синклит, членом которого был Хиросфакт. *Ср. Прит. 
22:10: «Изгони из совета язву [т. е. опасного и вредного человека], и вместе 
с ним удалится вражда [или: ссора, брань], ведь когда он сидит в совете, многих 
бесчестит».

9  Дословно: «приспособиться к».
10  Возможно, имеется в виду: взыскующего за грех, т. е. карающего пре-

ступников (ср.: Пс. 9:13; Ис. 16:5); возможно — ищущего Бога и божественной 
правды (ср.: Пс. 13:2, 52:3; *Рим. 3:11), а возможно — взыскующего заблудших, 
т. е. в данном случае соблазненных Хиросфактом (ср.: Иез. 34:6).

11  Бог запрещал израильтянам совокупляться с иноплеменными женщи-
нами, и когда некий израильтянин привел к себе мадианитянку, Финеес, сын 
первосвященника  Аарона, пронзил их обоих копьем, после чего Бог сразу пре-
кратил поражать Израиль болезнью (*Чис. 25:6–8).

12  Или: «поддельным, фальшивым».
13  *Пс. 151:7.
14  Намек на изгнание апостолом Павлом прорицательного духа из одной 

девицы; апостол Сила был спутником Павла (*Деян. 16:16–19).  Пифон — ми-
фический змей, охранявший вход в Дельфийское прорицалище до занятия его 
 Аполлоном и считавшийся сыном  Геи.

15  Или: «неосвященных», βεβήλοις (1 Тим. 1:9).
16  Ср.: Мф. 6:23, 20:15; Мк. 7:22.
17  Ср.: Пс. 139:4; Рим. 3:13.



 Приложение II. Арефа Кесарийский. Хиросфакт, или Чародеененавистник 245

до четвертого поколения,18 и это установление настолько соблюдалось, 
что никто не искажал и не преступал чего-либо из указанного. А новый 
(закон), преображающий букву в дух, допустит ли вот так как попало, 
так безрассудно, так беспорядочно порочных, (пребывающих) вдали от 
очищенных мест, (пришедших) от весла, как говорится,19 от гончарной 
копоти и от своих оргий, и бросит ли свиньям и собакам жемчуг20 на-
ставлений и догматов? Это ужасное безумие, ни с чем не сравнимое!

Скажи же мне ты, изобретатель и искусник в этих делах, гнусный 
и бесчестный человек, для всех мерзостный и отвратительный до того, 
что даже в Совете ромеев недостоин находиться из-за своей разнуздан-
ности: как ты, брызжа слюной из нечестивейшего рта на Господа и на 
Христа Его,21 еще и самонадеянно вторгся в Его святой храм и, сверх 
этой беспредельной дерзости, сам заговорил о том,22 о чем позволено 
одним только благопорядочным по жизни и в слове благочестия и от-
личающимся учительским достоинством, ты, замаранный тысячами 
позорных дел под управлением самогó лукавого сообщника?23 Нельзя 
и выразить, в какое безбожие, не говоря уж <203> о невежестве, ты по-
грузился, отворотившись и от Священных Писаний, и даже от того, что 
ты считаешь наилучшим в эллинских науках — знают это источающие 
чистое слово мудрости,24 — не понимая25 того! Да и как (тебе понять), 
ослепленный и побеждаемый нечестием? Так что не прекрасна похвала 
в устах грешника.26 

18  См. *Втор. 23:4 (на самом деле — до десятого поколения).
19  Греческая поговорка «от весла на (капитанский) мостик» эквивалентна 

нашей «из грязи в князи». См.: * CPG, I, р. 195, № 98.
20  Ср.: Мф. 7:6: «Не давайте святыни псам и не бросайте жемчуг ваш перед 

свиньями». 
21  *Пс. 2:2.
22  Дословно: «взял в уста» (ср.: *Пс. 49:16).
23  То есть дьявола.
24  1 Кор. 12:8.
25  Или: «не замечая».
26  *Сир. 15:9.



246 Лев Хиросфакт. Сочинения

Или ты решил и в Божию Церковь хитро ввести свою политику?27 
Но пойми же: коварный не будет удачлив в охоте,28 после того как ты при-
чинил вред в тех посольствах к болгарам и в посольствах к сарацинам, 
а затем уличенный в негодном исполнении посольских обязанностей, 
скорее же как строящий козни сотрудникам. Пока это оставалось не-
замеченным, ты ненадолго, казалось, стяжал славу, но в конце концов 
был осужден и потерпел крушение со всем своим грузом, поскольку та-
ким образом следовало нагнуть грешника, выросшего подобно траве29 
и, прежде чем вырвать, засушить30 его, поскольку так вот и расправ-
ляются со всем, что происходит от обольщения.31 Ибо ты потерял три 
звания32 одним махом, но вот, поскольку, прежде чем ощутить колюч-
ки своего терна33 — еще большее, конечно, заблуждение, — ты начи-
наешь уже превозноситься, хвастаться и надмеваться в мыслях, пал на 
тебя огонь заслуженного и ниспосланного Богом несчастья, и ты не уви-
дел того самого солнца,34 которое ты вынудил тебя пожечь.35 И теперь, 
в удалении, ты не совершаешь ничего более достойного, не только по-
тому, что ты пожелал взвалить на себя непосильную тяжесть и в том, 
в чем ненадолго получил незаслуженный успех, обрел повод для зло-
мыслия, но и потому, что у нечестивых нет права говорить свободно 
и важно выступать со своей порчей перед людьми, пусть даже сейчас ты 
и привлекаешь к себе кое-каких немногочисленных лишенных  опоры, 

27  Под «политикой»  Арефа, видимо, подразумевает вредоносный образ 
действия Хиросфакта, который он обличает. 

28  *Притч. 12:27.
29  *Ср.: Пс. 91:8.
30  *Ср.: Пс. 128:6.
31  ἀπὸ γοητείας — имеется в виду скорее обольщение и обман, чем 

колдовство. 
32  Возможно, имеются в виду звания магистра, анфипата и патрикия; одна-

ко, как показывает акростих к Богосл., Лев сохранил их и после ссылки — или же 
они были ему возвращены,  когда он был помилован. Арефа, вероятно, считает, 
что Хиросфакт утратил все свои звания, когда не справился с посольскими дела-
ми, что вообще-то странно и отдает безвкусной риторикой.

33  *Пс. 57:10.
34  *Ср. Пс. 57:9: «пал огонь на них, и не увидели солнца».
35  То есть поскольку Лев, не осознав ошибок, допущенных во время посоль-

ства, стал похваляться его результатами, на него и пал гнев императора, которо-
го он даже не увидел, вернувшись на родину. 



 Приложение II. Арефа Кесарийский. Хиросфакт, или Чародеененавистник 247

чтобы не сказать: единодушных с тобой. Ведь «сходство в характере (ве-
дет) к всецелой верности в дружбе»,36 если следует в чем-либо верить 
хорошо (об этом) сказавшему. Они с тобой, мне кажется, и музыкаль-
ный хор37 <204> составили бы, подобные с подобным — не знающим, ни 
что такое гармоническое соотношение, ни что такое соответствие, вер-
но устанавливаемое на основе чисел и расчетов, связанное со степенью 
природной одаренности и восприимчивостью к науке, охватывающей 
разделение на звуки, промежутки,38 роды,39 созвучия, тоны, переходы 
и исходя из этого предпринимающей сочинение музыкальных произ-
ведений, лучшей, чем (исходящая) от жирного свиноподобного челове-
ка, и скорее всякому (другому доступной), чем (лишь) кажущемуся об-
ладателем разума, но не знающему даже общеизвестного во всем этом, 
касающегося сжатия и сгибания пальцев.  Но что же делать с душой, 
отваживающейся на всё и по недомыслию никак не отказывающейся от 
попранного?!40 Итак, вот что я (счел нужным сказать) об этом — и мне 
думается, это не кажется неумным.

Ну, ладно, если ты счел делом чести кое-что исправить в сочинениях 
Аристоксена41 и Тимофея,42 добрых дел тебе никто не запрещает! Дуй 
изо всех сил во флейту, даже если милая тебе  Афина готова посмеяться 
над тем, в чем когда-то сама успешно была осмеяна,43 поскольку и она 

36  Ср.: «Дружбу мы устанавливаем с похожими на нас по характеру, с кем 
мы согласны в одном и том же и с кем нам нужно общаться по поводу важней-
ших вопросов; ведь именно такая дружба наиболее длительна» (* Псевдо-Ари-
стотель, Риторика к Александру, 39.13, в: Aristotelis De rhetorica libri III, De rhetorica 
ad Alexandrum, De poetica, rec.  I. B®ºº®¯ (Oxford, 1837), р. 235)

37  Или: «хоровод под музыку».
38  Музыкальные интервалы.
39  Или: «виды; разряды».
40  Или: «презренного; брошенного». Вероятно, имеется в виду эллинская 

мудрость, «попранная» христианством.
41   Аристоксен Тарентский (IV в. до н. э.) — древнегреческий философ и тео-

ретик музыки. Упоминается как автор множества книг, но всё его наследие уте-
ряно, сохранилось лишь несколько фрагментов.

42  Видимо,  Тимофей Милетский (ок. 450 — ок. 360 до н. э.) — древнегре-
ческий поэт-лирик и кифаред, вошедший в историю как реформатор поэзии 
и музыки.

43  Согласно греческой мифологии, Афина изобрела флейту, но, когда при-
шла с ней на трапезу богов,  Гера и  Афродита осмеяли ее. Посмотрев на свое 



248 Лев Хиросфакт. Сочинения

сначала посвящала досуг игре на флейте и, создавая ток воздуха, надува-
ла щеки до носа, а потом, недовольная таким неблагообразием — ведь 
отражение в воде показало ей это несчастье, — возненавидела флейты 
и сбросила их на землю. Ну, а вслед за флейтой взявшись за кифару,44 
величайший обманщик, только в этом (второй) после  Гермеса,45 натяни 
струны, закручивая колки, поднимай инструмент повыше, чтобы лира 
громче откликалась своей полостью на мощное колебание, когда плектр 
ударяет по струнам и выбивает звуки, выстроенные по нужному образ-
цу.46 Посему выставляй на всеобщее обозрение свою мудрость в театрах, 
среди мимов и актеров, со всем тамошним безобразием, если хочешь 
торжествовать с дионисийцами47 и демонами. Ведь никто не сможет 
помешать тому, кто раз и навсегда, словно <205> одержимый демоном, 
кувырком отлетел от лучшего! Им-то48 ты и будешь бесстрашно при-
носить жертву от своих словесных произведений и в исступлении ли-
ковать с тиасотами,49 силенами,50 сатирами,51 менадами и вакханками.52 

отражение в воде,  Афина увидела, что при игре ее щеки некрасиво раздуваются, 
и бросила флейту, которую подобрал сатир  Марсий.

44  Кифара — струнный щипковый музыкальный инструмент, одна из глав-
ных разновидностей лиры.

45  Гермес — греческий бог торговли, сообразительности, ловкости и крас-
норечия, которого никто не мог превзойти в хитрости, воровстве и лукавстве.

46  П. Карлин-Хейтер нашла в этом отрывке о музыке и Гермесе параллели 
с § 1 и 4 в 7-м диалоге (Гефест и Аполлон) из Диалогов богов  Лукиана Самосатского 
( K[¯YZ¹-H[ÅÆ®¯, «Arethas, Choirosphactes and the Saracen Vizir», р. 472, n. 1).

47  Имеются в виду поэты и актеры представлений, дававшихся во время 
празднеств в честь  Диониса (Вакха) — бога виноградарства, виноделия, вдохно-
вения и религиозного экстаза.

48  Демонам.
49  Тиасот — участник религиозных шествий, а также предводитель вакхиче-

ских процессий в честь Диониса.
50  Силены — божества источников и рек, в чьей природе соединяются низ-

менное пьяное веслье и балагурство с вакхическим восторгом, от которого исхо-
дит музыкальное творчество и пророческий экстаз; они считались изобретате-
лями игры на сиринге и флейте.  Силеном также звали воспитателя и спутника 
Диониса, посвятившего его во все знания и искусства.

51  Сатиры — жизнерадостные козлоногие существа, любящие винопитие 
и распутство; составляли свиту Диониса.

52  Менады и вакханки — спутницы Диониса, участвовавшие в оргиях в честь 
этого бога и впадавшие в исступление.



 Приложение II. Арефа Кесарийский. Хиросфакт, или Чародеененавистник 249

Тебе бы воспользоваться кем-нибудь из них, да хоть Икарием53 — пусть 
он оседлает тебя как осла и погоняет по твоему пути! Да, конечно, ты 
бы покрасовался своей старостью перед какой-нибудь Гекубой,54 при-
общившей множество тебе подобных к безбожию (тайн), не подлежа-
щих огласки из-за своего безобразия, с которой ты общался, словно 
с заслуживающей доверия  Иридой,55 в своих бысстыдных и невеже-
ственнейших трудах. К таким делам направляйся, в них преуспевай, 
о ты, величайший и мерзостнейший из льстецов! В них и прославляться 
вам не завидно, и превзойти (других) не укорительно.

Но даже если после этого тебе надлежит «отважиться на всё»,56 ты, 
однако, не приведешь в исполнение свой замысел в Церкви Божией, но 
отправишься в мрачную бездну ничуть не хуже прежде тебя бывших со-
родичей, вместе со свиньями57 — я имею в виду твоих приверженцев, — 
друг за другом исчезая. Ведь, пожалуй, подтверждает это и ваше58 имя 
Хиросфакт — преуспевающий и гибнущий вместе со свиньями!59 Но 
если и так, всё равно это дерзновение безутешно удручает и тревожит 
днем и ночью меня, не знающего, докуда (еще) простерлась наглость 
совершённых (деяний). И это вынуждает меня своевременно взывать: 

53   Икарий — согласно древнегреческой мифологии, первый человек, на-
учившийся делать вино и угостивший им  Диониса, который одобрил напи-
ток. Чтобы распространить виноделие, Икарий нагрузил осла мехами с вином 
и, объезжая  Элладу, поил пастухов. Пастухи, ощутив опьянение, убили Икария, 
думая, что он отравил их.

54   Гекуба (Ἑκάβη) — жена  Приама, царя  Трои. Здесь  Арефа, похоже, сводит 
ее образ с образом  Гекаты (Ἑκάτη) — богини преисподней, колдовства и всего 
таинственного. Образы Гекубы и Гекаты в самом деле связаны. В конце жизни 
Гекуба, согласно одной версии мифа, была перенесена  Аполлоном в  Ликию, со-
гласно другой — была превращена в собаку и бросилась в Геллеспонт. Между 
тем в Ликии было главное место культа Гекаты, а собака считалась ее священ-
ным животным. Мыс  Киноссема («песий курган») в Геллеспонте, где в древно-
сти помещали могилу Гекубы, назывался также памятником Гекаты.

55  Ирида — богиня радуги, вестница, возвещающая волю богов.
56  Ср. у  Платона: «Однако же — ведь надо отваживаться на всё — что, если 

мы попробуем вести себя бесстыдно?» (Теэтет, 196d2–3, пер. мой по изд.: Plato-
nis Opera, vol. 1, ed.  J. Bª¯¹®Æ (Oxford, 1900)).

57  Намек на посланных Христом в пропасть свиней, в которых вошли бесы, 
изгнанные из одержимых (*см.: Мф. 8:28–32; Мк. 5:1–13; Лк. 8:28–33).

58  То есть «вашей семьи».
59  См. прим. 2 на с. 239.



250 Лев Хиросфакт. Сочинения

«Боже, пришли язычники в наследие Твое, осквернили храм святой Твой, 
превратили60 его в театр, чем и воспользовалась толпа набежавших — 
(люди), изрыгающие (всё), что пришло в голову!»

Ведь как же ты не осквернил, как не замарал, столь бесстыдно болтая, 
сочтя за дело спорить с божественными отцами? Да кто ты такой?!61  Иан-
ний и  Иамврий,62 знаменьями противостоящий  Моисею, но даже так 
остающийся лишь нильским чародеем?63 Или даже другой  Салмоней,64 
а также <206> латинянин  Амулий,65 решивший греметь, как и они, толь-
ко в барабан? Ведь я, право, помолился бы — а скорее, я убежден, (что 
так и будет,) — чтобы с  Авироном,  Кореем и  Дафаном, получившими 
от Бога и в Нем священное начальствование и посвящение в таинства,66 
оказался и ты, безрассудно желающий таким образом вводить (людей) 

60  *Пс. 78:1.
61  Дословно: «Будучи кем?»
62  Ианний и Иамврий упомянуты в 2 Тим. 3:8 как волхвы, противостоявшие 

в Египте Моисею и пытавшиеся противопоставить собственные волхвования чу-
десам, которые тот творил божественной силой (Исх. 7:8–8:19; там не названы 
имена волхвов, они появляются в преданиях позднее). Благодаря упоминанию 
в апостольском послании, для христиан их имена стали нарицательными как 
обозначение «противников истины», «развращенных в вере». В ΙX в. самыми 
известными «Ианнием и Иамврием» были иконоборцы  Иоанн Грамматик 
и  Антоний, епископ Силейский (см.: Т. А.  СЕНИНА (монахиня Кассия), «Иконо-
почитатели и иконоборцы IX столетия», в: Жития византийских святых эпохи 
иконоборчества, т. I, общ. ред. Т. А. СЕНИНОЙ (монахини Кассии) (СПб., 2015), 
с. 34–35).

63  φαρµακός. Вариант: «нечистью, негодяем».
64  Салмоней — сын  Эола, мифический гордец, который насмехался над Зев-

сом, производя гром грохотом котлов, а молнии — бросая с колесницы в на-
род горящие факелы и заявляя, что он сам —  Зевс. В итоге Зевс поразил его 
молнией.

65   Амулий Сильвий — легендарный царь  Альба-Лонги в Лации, которого 
свергли и убили основатели Рима  Ромул и  Рем.  Евсевий Кесарийский в своей 
Хронике пишет, что Амулий был «ненавистен богам» и что он изобрел способ, 
как имитировать гром и молнию, чтобы пугать людей и внушать им, что он — 
бог (см.: Eusebii Chronicorum Libri Duo, ed.  A. Sä­X®¹®, vol. I (Berlin, 1866), p. 273).

66  Корей, Дафан  и Авирон восстали против Моисея и  Аарона, возмуща-
ясь, что те поставили себя выше остальных соплеменников, тогда как свято «всё 
общество». Моисею не удалось их образумить, и Бог прогневался на них: их 
вместе с семьями, домами и имуществом поглотила разверзшаяся земля (*Чис. 
16:1–33). Правда, священником из них был только Корей.



 Приложение II. Арефа Кесарийский. Хиросфакт, или Чародеененавистник 251

в соблазн. Что же? Разве ты избежишь справедливого поражения от 
отсечения Озы,67 который дерзко поддержал кивот Божий, соскальзыва-
ющий с колесницы, ведь он не принадлежал к числу тех, кому это дозво-
лялось, — к состоящим в клире? Кто из призывающих к божественному 
благоговению сверх ожидания сочтет это правильным? О, чудовищное 
и кичливое честолюбие! О, ужас для зрения и слуха! Увидели мы и ныне 
то, чего не хотелось бы, узрели мерзость запустения, стоящую на святом 
месте,68 и уста, без умолку несущие множество вздора, словно нет ни 
закона Господня, ни недоверия запустению, ни уважения к священным 
обрядам.

Но, о самый жалкий, наглейший и невежественнейший из всех лю-
дей, несущий противоположное убеждению тех, с кем ты дерзаешь 
себя сравнивать! И ты не обратил внимания на обвиняющее слово бо-
жественного Григория, перед которым ты, поистине оспоренный, дер-
зая сближать с ним свой стиль речи, явился как жук перед орлом: «Не 
всякому философствовать, о люди, не всякому говорить о Боге»?69 Или 
вот это не относится ли поистине к тебе — что и ослу совсем незачем 
слушать звуки лиры?70 А уразуметь цель сказанного — дело, пожалуй, 
не какого-то заурядного человека, не тех, которые не поставили глав-
ным помощником в жизни разум. Поскольку вместо этого ты, зверь, 
теснимый невежеством, гонимый неразумием, в то время как гора 
окутывается мраком и бурей, чтобы <207> быть невидимой для неос-
вященных, и ими закрывает божественный огонь на вершине, дерзнул 
прикоснуться (к ней),71 то, даже если тебя, по безбожию, забавляет это 

67  Во время перенесения ковчега завета, когда на пути волы опасно накло-
нили повозку с ним, Оза хотел поддержать его. Но как только Оза прикоснулся 
к ковчегу, Бог в гневе поразил его, так что  Оза умер (*2 Цар. 6:6–8; 1 Пар. 13:9–11). 
 Арефа, похоже, считает, что Озе были отсечены руки, но в Библии не уточня-
ется, от чего именно он умер. Вероятно, Арефа вдохновлен здесь похожей ле-
гендой из рассказа об успении Богоматери: во время похоронной процессии 
иудейский первосвященник попытался опрокинуть гроб с Ее телом, но его руки 
были отсечены невидимой силой.

68  Мф. 24:15.
69  Св.  Григорий Богослов, Слово 27, 3 (*PG, vol. 36, col. 13C).
70  Пословица о невеждах и неразумных: *CPG, I, р. 291, № 33; IΙ, р. 125, № 66.
71  Речь идет о явлении Бога на горе  Синай (Исх. 19:9 след.), когда Израилю 

был дан закон. Бог повелел  Моисею оградить гору, и никому, в том числе зверю, 
не позволялось прикасаться к ней под страхом смерти от камней или стрел.



252 Лев Хиросфакт. Сочинения

неповиновение, пусть закидают тебя камнями — я имею в виду суровые 
слова — и по достоинству поразят насмерть издали копьями — пори-
цаниями! И таким образом да уйдешь ты от святилищ, запятнанный 
проказой Озии.72 

Но если не всякому богословствовать, то уж во всяком случае (это по-
добает) христианам, а не эллинам, конечно, сказали бы мы, и, уж разуме-
ется, не тебе, безбожнику и негодяю, потому что демонам не позволено 
богословствовать, а предписано молчать73 не меньше, чем теперь и вам.74 
Да и как ты будешь богословствовать — может, вспомнишь (богословие) 
из комедии вожделенных тебе эллинов? Не стыдно ли богословствовать 
тому, кто, с рождения отвыкнув и отрекшись от веры, переучился и стал 
дивиться (всему) эллинскому, пусть даже теперь он неправдоподобно 
и обманчиво подвергает (это) насмешкам? Какое проворство и легко-
весность! Да где же тебе устоять, милейший, когда ты, богословствуя, 
гневишь Бога и, насмехаясь над эллинами, не показываешь ясной веры, 
но безумствуешь и здесь, и там, не меньше из-за отсутствия поддержки, 
чем из-за неразумия оплакиваемый и возненавиденный, иным образом 
страдая как коршуны, по басне?75

Но расскажем точнее, чем прежде, о тайной мудрости и хитроспле-
тениях твоих, не богослова — ведь миро не течет из грязи и нынешняя 
пустая болтовня (принадлежит) не почитающему божественных слу-
жителей. Ведь кого же ты почтишь, когда ты ежедневно, не унимаясь, 
вовсю злословил Началовождя Господа Иисуса, Сына Божия и Бога?! 
Я представлю многих свидетелей этому, пламеннейших ревнителей бо-
жественного, которые еще прежде разоблачили твое безбожие, напри-
мер, вашего сына, которому за разоблачения ты дал преполезнейшее 

72  Когда  Озия, царь израильский, разгневался на священников за то, что они 
запретили ему кадить в храме, сказав, что это только священническое дело, и са-
мовольно вошел в храм с кадилом, на его лице появилась проказа, и он вынуж-
ден был покинуть храм и больше не входить в него, до самой смерти оставшись 
прокаженным (*2 Пар. 26:16–21)

73  *Ср.: Мк. 1:23 –25,34, 3:11–12; Лк. 4:41.
74  То есть Льву и его единомышленникам.
75  См.:  Эзоп, Басни, пер., статья и комм. Μ. Л.  ГАСПАРОВА (М.—Харьков, 2003), 

с. 214–215, № 306 («Коршун»). В басне говорится о коршуне, который стал под-
ражать голосом лошади, но в итоге и ржать не научился, и свой прежний голос 
потерял.



 Приложение II. Арефа Кесарийский. Хиросфакт, или Чародеененавистник 253

вознаграждение — пригрозил отлучить от наследства,76 хоть и надле-
жало <208> претерпеть такое наказание тому, кто непричастен чему-
либо из безбожного и проклятого наследия, чтобы малая закваска не 
испортила всё тесто.77 Разве это не достойное решение! Ведь позорно 
и весьма безрассудно для благоухающих миром искать себе чести 
в труде жуков, вот почему служители и обладатели лучшего не будут 
воздавать почести ни презренным,78 ни восстанавливаемым для них свя-
тилищам Юлиана,79 и не будут посыпать себя прахом,80 позволяя по-
хваляться богохульнику, в чьем лице, если можно было бы обратиться 
с просьбой, живущие встретились бы с другим более злобным Фалари-
сом81 или даже Диомидом Фракийцем,82 — и ныне дошедшие до подоб-
ного словно соперничают с теми, играя в свои игры. 

Что же это за скверное сборище?83 Ты, не удержавший рук от при-
нятия императорских даров,84 похищающий, а скорее, раздирающий 
на части и отрывающий куски искусно сказанного у отцов и некоторых 

76  Имеется в виду зять Хиросфакта. В Письме 21 (см. с. <105>/220) Лев сооб-
щает, что зять присоединился к его клеветникам, надеясь завладеть его иму-
ществом. Показательно, что  Арефа говорит, что может представить «многих 
свидетелей» против Хиросфакта, а упоминает в реальности только этого зятя, — 
чисто демагогический прием.

77  1 Кор. 5:6.
78  Под «жуками» и «презренными» имеются в виду эллинские философы.
79  Император  Юлиан Отступник для благочестивых византийцев был сим-

волом отступления от христианской веры и любви ко всему эллинскому.
80  Пословица: *CPG, I, p. 423, № 34.
81   Фаларис (Фаларид) — тиран города Акраганта ок. 570–554 гг. до н. э., из-

вестный своей чрезвычайной жестокостью.
82   Диомед — мифический царь бистонов во Фракии, сын бога  Ареса, кор-

мивший своих кобылиц человеческим мясом.
83  Дословно: «совещание, совет».  
84  П. Карлин-Хейтер предполагает, что Арефа тут подразумевает бесстыд-

ство Хиросфакта, который принял от императора дары, хотя сам не справился 
с его посольским поручением ( K[¯YZ¹-H[ÅÆ®¯, «Arethas, Choirosphactes and the 
Saracen Vizir», р. 476, n. 4). Однако, поскольку выше Арефа говорит, что Лев даже 
не успел увидеть императора («солнце», см. прим. 35), но сразу был сражен его 
гневом, то сомнительно, что он успел получить от василевса какие-то дары. 
Возможно, Арефа возмущен тем, что Хиросфакт, будучи недостойным «без-
божником», получал всевозможные дары от императора во время придворной 
службы. 



254 Лев Хиросфакт. Сочинения

других (писателей) и наобум собирающий их вперемешку, чтобы по-
казать своим сторонникам, убеждая, что это не подлоги, а твои соб-
ственные законные порождения,85 — и они,86 потопляемые великим 
тупоумием, что, впрочем, тебе и желательно. Да и как им распознать 
украденное, если лишь бдительным87 дано замечать ваши тонкие ошиб-
ки? Они же, не различающие тени от пифоса, руководствуются и на-
правляются этими (заблуждениями) туда, куда их влечет душащий вас 
лукавейший дух.88 И не только они, но и те, которые, подобно им, от-
чаялись в спасении, влекутся к той же самой погибели. Таким-то вот 
образом ты приобрел небогоугодную фратрию,89 и то, что вас связывает, 
не вопреки надежде продвигает по пути, и если это закончится (плохо), 
ты (и тогда) не уверуешь! <209>

Итак, вот первое и главное, из-за чего опасное и пагубное затеялось 
у вас плаванье; но что же второе, ничем не ничтожнее первого по ко-
варству? Говорилось, что ты, сплетая порицание правителям, осмеивая 
за безрассудство и бесчувствие окружающих их начальников, насколько 
возможно склоняешь здесь к выбору (в свою пользу), поскольку они, де-
скать, такого мужа90 оттолкнули и лишили участия в государственной 
деятельности. Но ведь, если б они даже (не сделали) чего-либо другого, 
они не могли бы показать ничего приятнее для склонных к благораз-
умию и богопочитанию, оттолкнув от государственных дел мужа-язву, 
мужа, кривлянием затмившего некогда в нем прославленных; да к тому 
же, даже если в чем он и вкусил успеха, всё то было плодом этой от-
вратительной привычки. В самом деле, разве сейчас ты не занимаешься 
лишь тем, что сдуваешь пушинки с посещающих вас, поглаживая их 
руками, подобно тыкающемуся ощупью пораженному молнией, бла-
гожелательно улыбаясь, соглашаясь с их мнением и со всем рвением 
заискивая всеми другими возможными способами? Таким путем ты 
привлек на свою сторону, пожалуй, более тупых и соединил дружбой, 

85  Возможно,  Арефа имеет в виду составленные Хиросфактом компиляции 
из высказываний отцов Церкви на разные темы, подобные На Быт.

86  Сторонники Хиросфакта.
87  Или: «рассудительным; трезвым».
88  Намек на злого духа, душившего царя  Саула, когда от него отступил Дух 

Божий (*1 Цар. 16:14–15).
89  φατρίαν.
90  То есть Хиросфакта.



 Приложение II. Арефа Кесарийский. Хиросфакт, или Чародеененавистник 255

а мужественным и более благородным, испытывающим отвращение 
к подобным излишествам, подал повод для ненависти. 

Итак, об этом сказано, уж не знаю, насколько достойно высказанное. 
А главное во всем этом то, что таким вот образом у тебя получилось 
мерзкое всеборье в стремлении осмеять досточтимых отцов, показать, 
что они не приобрели больше вашего, ни благочестивой жизни, ни кре-
пости речей, но проводили жизнь, подобно вам, смехотворным образом, 
а остальное угасло со временем, и что сейчас только слово91 доставляет 
им блаженство, чего и сам отец лжи, пожалуй, не изрыгнул бы — ну, 
разве что пользуясь теперь тобой как языком. Таковы твои <210> прои-
ски против отцов, такова клевета, вышедшая из твоего злодейственного 
ума, и мальчишеские выходки против них! А что ты только в пустой 
болтовне и имеешь преимущество, это всем известно. Ведь чем твое 
усердие, как ты полагаешь, в речах, в котором ты едва ли превзошел 
Демада92 и Гипербола,93 наполнило Церковь Божию, как будто в них там 
есть нужда? Введением к посту? Но, после того как Василий делом и сло-
вом громогласно возвестил и призвал к этому питомцев благочестия,94 
кто еще стерпел бы разглагольствования о посте Хиросфакта? — Того, 
кто к прочим своим бесчинствам прибавил еще и то, что в Великую 
и божественную субботу95 ночью, зарезав96 курицу и приготовив ее с тон-
кими соусами себе для наслаждения, как только забрезжил рассвет, 
принялся пировать и, съев столько мяса, сколько мог, немного поспав, 
а затем проснувшись, с неочищенными устами и руками участвовал 
в совещании Синклита, а вечером причащался божественнейшей Хри-
стовой трапезы — тот, который ранним утром приобщился трапезе 

91  Видимо, имеется в виду использование писаний отцов Церкви новейши-
ми авторами вроде Хиросфакта.

92   Демад (ок. 380–318/319 гг. до н. э.) — афинский оратор и политик, враг 
Демосфена, малообразованный, но красноречивый.

93   Гипербол (убит в 411 г. до н. э.) — афинский политический деятель вре-
мен Пелопоннесской войны, был выходцем из низов и считался демагогом.

94  Имеются в виду две беседы о посте (Беседы 1 и 2) св.  Василия Великого.
95  Суббота накануне Пасхи.
96  Другое значение: «принеся в жертву». Возможно,  Арефа играет здесь 

смыслами, так как у народа, особенно в сельской местности, было принято при-
носить в жертву животных по церковным праздникам (см. прим.  128 на с. 46).



256 Лев Хиросфакт. Сочинения

и чаше демонов.97 О, бесподобное Божие долготерпение! О, бьющее че-
рез край безумие презрителя!98 Разве справедливо ему быть руководи-
телем в посте, в очищении, в воздержании, а не погибнуть, упав в яму, 
от меча или утонув, если только правду говорит рассказавший нам об 
этом сын?99 Но если это и не так, всё равно — кто же последует за Хирос-
фактом, призывающим к воздержанию? 

Веру, дружок, излагает праведник, доказавший ее, и всякий не отча-
ивается привлечь и прочих к тому, в чем сам успешно упражнялся. Но 
тройственное провозглашение богословия? Я возрадовался эпикурей-
цу-троицеборцу100 и наполненному бесами человеку, богословствую-
щему о Троице! Что же? Разве благочестивее  Григория воспользуешься 
словом ты, нечистый, очистив превосходного мужа, чье поразительней-
шее и почти <211> превышающее человеческие способности (дарова-
ние) едва допускало это?!101 Или ты будешь кичиться, разглагольствуя 
о домостроительстве102 Слова во плоти? Но золотой Иоанн, возгремев как 
бы с небес, встанет на (твоем) пути вместе с божественным Афанасием,103 
не терпящим Слова, мертвого из-за нечистоты меди.104 Уж конечно, слух 

97  То есть, видимо, в ночь на Великую субботу приготовил курицу и рано 
утром съел ее (подразумевается — проголодавшись после Великой пятницы, 
когда по уставу положено ничего не есть целый день; тогда как пост оканчи-
вается не в субботу, а только после Пасхи), а потом причащался за вечерней 
службой (вечерня с литургией вечером Великой субботы — первая и по смыслу 
главная служба праздника Пасхи).

98  Ср.: Соф. 3:4; Деян. 13:41.
99  По-видимому, имеется в виду зять Хиросфакта, рассказавший  Арефе эту 

историю о курице (см. прим. 76 на с. 253). Чего не придумаешь, чтобы завладеть 
имением свекра!

100  Эпикурейцы у христиан считались сторонниками земных наслаждений 
и безбожниками.

101  То есть даже св. Григорий Богослов с трудом рассуждал о Троице (име-
ются в виду его богословские Слова 27–31), а не то что кто-либо другой.

102  Домостроительство (οἰκονοµία) — богословский термин, обозначающий 
всё, что было сделано воплощенным Богом-Словом для спасения людей.

103  Имеются в виду святые  Иоанн Златоуст и  Афанасий Александрийский.
104  Фраза не очень понятная. П. Карлин-Хейтер предполагает ( K[¯YZ¹-H[Å-

Æ®¯, «Arethas, Choirosphactes and the Saracen Vizir», р. 479, n. 1), что под «медью» 
подразумевается медное зеркало и речь идет о полемике Афанасия Алексан-
дрийского с аполлинаристами (последователями  Аполлинария Лаодикий-
ского), которых он обвинял в отрицании совершенного вочеловечения Бога, 



 Приложение II. Арефа Кесарийский. Хиросфакт, или Чародеененавистник 257

верных не обменяет золотые рудники на медь, но покинет храм, не за-
меняя «годной для питья речью горечь услышанного»105,106 что соверши-
ли, прекрасно поступая, охваченные Божественным Духом, боголюбиво 
убежав при начале вашей пустой болтовни. Или мы так и саддукеям 
уступим в догмате о воскресении107 и выведем к публики самих учите-
лей анабиоза?108 От них ты недалек — не потому, что отвергаешь вос-
кресение, но поскольку обращаешь в небытие дух и всякое умное слу-
жение109 окрест Бога, словно завидуя тому, что, тогда как ты сам лишен 
попечения,110 Бог может иметь слуг, или, сказать вернее, уничтожением 
умного существования устраняя и бессмертие души, и переход111 святых 
к ангелам. Ведь если не существует бесплотных чинов, к чему переме-
стятся духи праведно поживших здесь? И какую почесть они получат, 
когда нет тех, чьей славе они уподобились бы?112 И после этого ты, вот 
такой вот, будешь писать похвалы святым мужам — ты, уничтожитель 

поскольку, по их мнению, человек (образ Божий, как бы отражение в зеркале) 
нечист и греховен, и в учении о страдании и умерщвлении самого Слова как 
Бога, а не как человека (см. две книги св.  Афанасия Против Аполлинария).

105  * Платон, Федр, 243d4–5 (пер. мой).
106  То есть, по-видимому, не вступая в прения с Хиросфактом, в отличие от 

 Сократа из Федра, сначала сказавшему одну речь, а потом, найдя ее неверной, 
произнесшего другую.

107  Согласно новозаветным авторам, саддукеи (последователи одной из ре-
лигиозных иудейских школ, существовавших во время земной жизни Христа) 
отрицали воскресение (см.: Мф. 22:23; Деян. 23:8).

108  ἀναβίωσις — буквально «возвращение к жизни» (после смерти).  Арефа 
намекает на учение об анабиозе или «сне» души в период после смерти и до 
всеобщего воскресения (см. подробнее выше, с. 80). 

109  νοερὰν λειουργίαν; имеются в виду ангелы. Саддукеи говорили, «что нет 
ни воскресения, ни ангела, ни духа» (Деян. 23:8).

110  В ссылке.
111  µετάταξις буквально означает «перестраивание», т. е. речь идет, видимо, 

о посмертном переходе душ в ангельский чин; см. след. примечание.
112  Таким образом, согласно Арефе, праведные человеческие души получа-

ют после смерти славу ангелов, тогда как, по идее, во Христе и в обожении чело-
век становится выше ангелов (ср.: 1 Пет. 1:12; Кор. 6:3; Евр. 1:4–5; см: В. М.  ЛУРЬЕ, 
История византийской философии. Формативный период (СПб., 2006), с. 355–363). 
Вероятно, Арефа разделял мнение, что души святых после смерти становятся 
ангелами (о чем см. выше, с. с. 81–82) поэтому упразднение ангельского чина 
для него равносильно уничтожению посмертного существования святых душ.



258 Лев Хиросфакт. Сочинения

друзей Божиих, наглец, насмешник и собравший к их бесчестию всё то, 
что и иудеи!113

Но допустит ли это исполненная всякого блага Церковь верных? Но 
разве потерпит она у себя беснующегося и уже явно одержимого демо-
ном как по телу, так и по душе? Разве ты еще не долгое время обнару-
живал в припадке эпилепсии свойственное тебе невежество — как раз-
вращенного, богохульного и нечистого твоего рта, так и твоей жалкой 
<212> душонки, охваченной явным безумием? Не допустит она, не по-
терпит, потому что и Бог не (принял) дары  Каина,114 не будет положено 
в книгохранилище, но в скрежете зубов115 посреди гнили и величайшего 
зловония погибнет твое нечистое порождение,116 и чистый не примет 
части от платы блудницы.117 

Но сверх этого выслушай еще и вот что: Грешнику же сказал Бог: «За-
чем ты излагаешь предписания Мои и вбираешь устами завет Мой?»118 Тебе, 
ненавидящему божественное обучение119 и пытающемуся извращать 
недоступные для тебя слова, пожалуй, было бы лучше показать свое бе-
шенство явственней и обнажить сокрытую в глубине порочность, чем, 
смехотворным образом выдавая себя за кого-то мудрого, настолько уда-
ляться от благоразумных.

Итак, освободись от Христа,120 беги от благочестия и отныне больше не 
беспокой нас этим своим величайшим бесстыдством.  Иди своим путем, 
погибая вместе с тирским старцем,121 вместе с нечестивым Юлианом,122 
почитатель и поклонник их речей, к ним теперь сопричтенный и при-

113  Сравнение еретиков с иудеями — обычный штамп для византийской 
полемики.

114  См.: Быт. 4:1–7.
115  Ср.: Мф. 8:12, 13:42,50, 22:13, 24:51, 25:30; Лк. 13:28.
116  Имеются в виду сочинения Хиросфакта.
117  *Втор. 23:19
118  *Пс. 49:16.
119  παιδείαν; ср. Пс. 49:17.
120  *Ср. Гал. 5:4.
121  Имеется в виду философ  Порфирий (ок. 233–303), который был родом из 

 Тира, неоплатоник, ученик  Плотина, теоретик музыки и математик, противник 
христианства, написавший большое сочинение «Против христиан», впослед-
ствии уничтоженное православными; сохранилось лишь несколько фрагментов.

122  См. прим. 79 на с. 253.



 Приложение II. Арефа Кесарийский. Хиросфакт, или Чародеененавистник 259

численный, (ступай) к Ахерусии,123 к Кокиту,124 в Тартар,125 к Ахерону 
и Пирифлегитону126,127 куда и ваш мудрец  Платон отослал живущих по-
добно вам.128 Говорю это всерьез, а не шутя. Ведь как можно шутить, 
когда нечестивая ненависть к Богу сочиняющего такие вещи возбудила 
против него справедливую вражду защитников благочестия?!

123  Название  Ахерусия носили несколько мест; в частности, так называлось 
место у расселины в  Арголиде (Греция), откуда, согласно мифам,  Геракл вывел 
 Кербера (Цербера) — трехголового пса, охранявшего выход из царства мертвых.

124   Кокит — река в  Эпире, приток Ахерона. Вода обеих рек илистая и горь-
кая, в мифах Кокит и  Ахерон (Ахеронт) стали реками подземного царства. 

125  Тартар в древнегреческой мифологии — глубочайшая темная бездна, на-
ходящаяся под царством  Аида, куда  Зевс низвергнул  Кроноса и титанов.

126   Пирифлегитон — огненная река в подземном царстве.
127  Ср. у * Григория Богослова, Слово 5, второе обличительное на царя Юлиа-

на, 38 и 41: «Обратись <…> к своим Пирифлегетонтам, Коцитам и Ахеронтам, 
в которых мучатся за неправду  Тантал,  Титий,  Иксион. К ним сопричислится 
 Юлиан, царь сего собратства, и даже предварит их <…>. Итак, сие тебе слово, 
ценимое христианами не ниже лжей и нелепостей Порфириевых, которыми вы 
восхищаетесь как божественными глаголами» (Григ. Богосл., Твор., Ι, с. 123–124).

128  Платон говорит об этом царстве мертвых, куда «приходят души боль-
шинства умерших» в диалоге *Федон, 112а–113а.



СПИСОК СОКРАЩЕНИЙ

Произведения, переводы которых 
публикуются в настоящем издании

 Лев Хиросфакт

Богосл. — Тысячестишное богословие
На Быт. — Извлечение из толкований различных отцов на Бытие
Письма 1–27 — Переписка
Стих. 1–10 — Стихотворения и эпиграммы

  Арефа Кесарийский

Хиросф. — Хиросфакт, или Чародеененавистник

Другие источники и литература1

Арист., Соч., Ι, ΙΙ, ΙΙΙ, IV —  Аристотель, Сочинения в четырех томах (М., 
1976, 1978, 1981, 1983) (Философское Наследие).

Вас. Вел., Твор., I — Святитель  Василий Великий, архиепископ Кесарии 
Каппадокийской, Творения, т. 1.

Григ. Богосл., Твор., Ι, ΙΙ — Святитель  Григорий Богослов, архиепископ 
Константинопольский, Творения, т. 1–2.

Дион. Ар., Соч. — Дионисий  Ареопагит, Сочинения.  Максим Исповед-
ник, Толкования.

И. Зл., Твор., IV.1 — Творения святого отца нашего Иоанна Златоуста, архи-
епископа Константинопольского, в русском переводе, т. 4, кн. 1.

1  Полные выходные данные изданий см. в Библиографии.



 Список сокращений 261

Иоанн Дам., ТИПВ =  Иоанн Дамаскин, Точное изложение православной веры.
Платон, Соч., I, II, III, IV —  Платон, Собрание сочинений в четырех томах, 

общ. ред. А. Ф.  ЛОСЕВА,  В. Ф. АСМУСА,  А. А. ТАХО-ГОДИ, т. 1, 2, 3, 4 (М., 
1990, 1993, 1994) (Философское наследие, 112, 116е, 117, 121).

Минjа — Минjа, 12 томов по месяцам.
AG — Anthologia Graeca.
Corp. Dion., I, II — Corpus Dionysiacum, vol. I–II.
CPG, I, II — Corpus Paroemiographorum Graecorum, t. I–II.
GELex —  H. G. LZÙÙ®YY,  R. SäXÆÆ, A Greek-English Lexicon.
KXYZ[\ — G.  KXYZ[\, Léon Choirosphaktès, magistre, proconsul et patrice.
 V[\\Z\ — Leon Magistros Choirosphaktes, Chiliostichos Theologia, ed. I. V[\\Z\
Μηναῖα — Μηναῖα τοῦ ὅλου ἐνιαυτοῦ.
PG — Patrologiae cursus completus. Series graeca, acc.  J. P. MZ¬¹®, vol. 1–161 

(Parisiis, 1857–1866).
Par. Gr. — Paroemiographi Graeci.
PmbZ, I, II— Prosopographie der miá elbyzantinischen Zeit, Erste Abt., 641–867; 

Zweite Abt., 867–1025.
TLG — Thesaurus Linguae Graecae (TLG-L), the full Online TLG version (2009) 

<hb p://0-www.tlg.uci.edu.libus.csd.mu.edu>.

Условные сокращения книг Ветхого и Нового Заветов даются согласно 
русскому синодальному переводу Библии. Нумерация стихов дается 
согласно греческому тексту («переводу семидесяти»), которым поль-
зовались византийцы, согласно электронной версии программы Bible-
Work 6.0.005y (2003), по изданиям: Novum Testamentum Graece, Nestle-Aland 
27th Edition (Stub gart, 1993); LXX Septuaginta (LXT) (Old Greek Jewish Scriptu-
res), ed.  A. R[­YÚ\ (Stub gart, 1935).

В переводах слова, данные в круглых скобках ( ), вставлены для лучшего 
понимания текста. 

В примечаниях вставки в квадратных скобках [ ] принадлежат мне.



БИБЛИОГРАФИЯ

 Анастасий Синаит, преподобный, Избранные творения, вступ. ст., пер. и комм. 
А. И.  СИДОРОВА (Москва, 2003) (Библиотека отцов и учителей Церкви).

 Арефа Кесарийский, Хиросфакт, или Ненавистник чародейства, пер. М. А.  ШАН-

ГИНА, в: Памятники византийской литературы IX–XIV веков, отв. ред. 
Л. А.  ФРЕЙБЕРГ (Москва, 1969), с. 49–52.

Аристотель, Категории, пер. А. В.  КУБИЦКОГО с испр., в:  Аристотель, Сочинения 
в четырех томах, т. 2, ред.  З. Н. МИКЕЛАДЗЕ (Москва, 1978) (Философское На-
следие), с. 51–90.

_______, Метафизика, пер. А. В. КУБИЦКОГО под ред. М. И. ИТКИНА, там же, т. 3 
(Москва, 1981) (Философское наследие), с. 63–368.

_______, Метеорологика, пер. Н. В.  БРАГИНСКОЙ, там же, т. 1, ред. В. Ф.  АСМУС (Мо-
сква, 1976) (Философское наследие), с. 441–558.

_______, О возникновении и уничтожении, пер.  Т. А. МИЛЛЕР, там же, т. 3, с. 379–
440.

_______, О душе, пер.  П. С. ПОПОВА под ред.  М. И. ИТКИНА, там же, т. 1, с. 369–448.
_______, О небе, пер.  А. В. ЛЕБЕДЕВА, там же, т. 3, с. 263–378.
_______, Об истолковании, пер.  Э. Л. РАДЛОВА с испр., там же, т. 2, с. 91–116.
АСМУС В. Ф., Античная философия (Москва, 1976).
 Аполлоний Родосский, Аргонавтика, пер. Н. А.  ЧИСТЯКОВОЙ (Москва, 2001) (Ли-

тературные памятники). 
 Афанасий Александрийский, Против Аполлинария, кн. 1–2, в: Святитель Афана-

сий Александрийский, Творения в четырех томах, т. III (Москва, 1994; репр. 
с изд. 1903 г.), с. 315–361.

 Афиней, Пир мудрецов, в 15 кн. Книги I—VIII, пер. Н. Т.  ГОЛИНКЕВИЧА; комм. 
 М. Г. ВИТКОВСКОЙ,  А. А. ГРИГОРЬЕВОЙ,  Е. С. ИВАНЮК,  О. Л. ЛЕВИНСКОЙ, 
 Б. М. НИКОЛЬСКОГО,  И. В. РЫБАКОВОЙ; отв. ред. М. Л.  ГАСПАРОВ (Москва, 2003) 
(Литературные памятники).

 АФИНОГЕНОВ Д. Е., Константинопольский Патриархат и иконоборческий кризис 
в Византии (784–847) (Москва, 1997).

 БАРАБАНОВ Н., «Благочестивые заклания. Традиции публичных жертвоприно-
шений в византийском приходском православии», Византийский времен-
ник, 63 (88) (2004), с. 89–113.



 Библиография 263

 БАРАНОВ В. А., «“Ангелы в облике святых”: сирийская традиция в Константино-
поле», в: Преподобный Исаак Сирин и его духовное наследие. Материалы Первой 
международной патристической конференции Общецерковной аспирантуры 
и докторантуры имени святых Кирилла и Мефодия, Москва, 10–11 октября 
2013 г., под ред. митрополита Волоколамского  ИЛАРИОНА (Москва, 2014), 
с. 315–332.

_______, «Иконоборчество», в: Православная энциклопедия, т. 22 (Москва, 2009), 
с. 31–44.

_______, «О малоизвестном доиконоборческом учении об “умеренном” иконо-
почитании», Мир Православия 6 (2006), с. 48–60.

_______, Философские предпосылки идеологии византийского иконоборчества. 
Дисс. … к. филос. н. (Новосибирск: Сибирское отделение РАН, Институт 
философии и права, 2010).

 БАРМИН А. В.,  «Иоанн Итал», в: Православная энциклопедия, т. 24 (М., 2010), с. 291–
293.

 БЕЗОБРАЗОВ П. В., Византийский писатель и государственный деятель Михаил Пселл. 
Биография, в: Две книги о Михаиле Пселле (Санкт-Петербург, 2001) (Византий-
ская библиотека), с. 11–182.

 БЕНЕВИЧ Г. И., Краткая история «промысла» от Платона до Максима Исповедника 
(Санкт-Петербург, 2013).

БЕНЕВИЧ Г. И.,  ШУФРИН А. М., «Дело Максима», в: Преп. Максим Исповедник. Поле-
мика с оригенизмом и моноэнергизмом, сост. Г. И. БЕНЕВИЧ (Санкт-Петербург, 
2014) (Библиотека христианской мысли; Византийская философия, 16), 
с. 8–170.

 БИРЮКОВ Д. С., «Тема “причастности” у Никифора Григоры и ее предыстория 
в святоотеческой мысли», в:  Георгий Факрасис, Диспут свт. Григория Пала-
мы с Григорой философом. Философские и богословские аспекты паламитских 
споров, пер. с древнегреч. Д. А.  ПОСПЕЛОВА, отв. ред. Д. С. БИРЮКОВ (Святая 
гора Афон—Москва, 2009) (Smaragdos Philocalias), с. 113–174.

 Василий Великий, святитель, архиепископ Кесарии Каппадокийской, Творе-
ния, т. 1: Догматико-полемические творения. Экзегетические сочинения. Беседы 
(Москва, 2012) (Полное собрание творений святых отцов Церкви и церков-
ных писателей в русском переводе, 3).

 ВАНЬКОВА А. Б., «Иларион Великий», в: Православная энциклопедия, т. 22 (Москва, 
2009), с. 189–191.

 ВАСИЛЬЕВ А. А., Византия и арабы. Политические отношения Византии и арабов за 
время Македонской династии (Санкт-Петербург, 1902) (Записки Историко-
филологического факультета Императорского С.-Петербургского Универ-
ситета, LXVI).

 Витрувий, Десять книг об архитектуре, пер. Ф. А.  ПЕТРОВСКОГО (Москва, 2005) 
(Из истории архитектурной мысли).

 Геродот, История, пер. и прим. Г. А.  СТРАТАНОВСКОГО (Москва, 2005) (Историче-
ская библиотека).



264 Лев Хиросфакт. Сочинения

 Гомер, Илиада, пер. с древнегреч.  Н. И. ГНЕДИЧА, изд. подг.  А. И. ЗАЙЦЕВ (Москва, 
1990) (Литературные памятники).

_______, Одиссея, пер. с древнегреч.  В. ЖУКОВСКОГО, предисл.  А. НЕЙХАРДТА, прим. 
 С. ОШЕРОВА (Москва, 2003) (Книга на все времена).

Греческая трагедия. Эсхил, Софокл, Еврипид, Сенека (Ростов-на-Дону, 1997) (Все-
мирная библиотека поэзии).

 Григорий Богослов, Догматические поэмы, пер. Т. Г.  СИДАША (Санкт-Петербург, 
2012) (Seria Hellenica).

Григорий Богослов, святитель, архиепископ Константинопольский, Творения, 
т. 1: Слова; т. 2: Стихотворения. Письма. Завещание (Москва, 2007) (Полное 
собрание творений святых отцов Церкви и церковных писателей в русском 
переводе, 1, 2).

 ДАГРОН Ж., «Тень сомнения: агиография под вопросом, VI–XI столетия», в: Мир 
Православия. Сборник научных статей, вып. 9 (Волгоград, 2014), с. 31–53.

 Диоген Лаэртский, О жизни, учениях и изречениях знаменитых философов, общ. 
ред. и вступ. ст. А. Ф.  ЛОСЕВА, пер. М. Л.  ГАСПАРОВА (Москва, 1979) (Фило-
софское Наследие).

Дионисий  Ареопагит, Сочинения.  Максим Исповедник, Толкования, [пер. с греч.  
и предисл. Г. М.  ПРОХОРОВА] (Санкт-Петербург, 2002) (Библиотека христи-
анской мысли).

 ДОБРОКЛОНСКИЙ А. П., Преп. Феодор, исповедник и игумен Студийский, т. I (Одесса, 
1913).

Жития византийских святых эпохи иконоборчества, т. I, общ. ред. Т. А.  СЕНИНОЙ 

(монахини Кассии) (Санкт-Петербург, 2015) (Byzantina).
 ЗЛАТАРСКИ В. Н., История на българската държава през средните векове, т. I: История 

на Първото българско Царство, ч. II: От славянизацията на държавата до пада-
нето на Първото царство (852–1018) (София, 1971).

 ИВАНОВ С., Прогулки по Стамбулу в поисках Константинополя (Москва, 2016) 
(История одного города).

 Иероним Стридонский, блаженный, «Житие преподобного отца нашего Ила-
риона Великого», пер. И.  ПОМЯЛОВСКОГО, в: Палестинский патерик, вып. 4 
(Санкт-Петербург, 1893).

Иисус Христос в документах истории, сост., статья и комм. Б. Г.  ДЕРЕВЕНСКОГО 
(Санкт-Петербург, 1998) (Античное христианство).

 Иоанн Дамаскин, Точное изложение православной веры, в: Творения преподобно-
го Иоанна Дамаскина. Источник знания, пер. и комм. Д. Е.  АФИНОГЕНОВА, 
 А. А. БРОНЗОВА,  А. И. САГАРДЫ,  Н. И. САГАРДЫ (Москва, 2002) (Святоотеческое 
наследие), с. 156–337.

_______, Философские главы, там же, с. 53–122.
 КАЛДЕЛЛИС Э., Византийская республика: народ и власть в Новом Риме, пер. с англ. 

 В. И. ЗЕМСКОВОЙ (Санкт-Петербург, 2016).
 Кассия Константинопольская, св., Гимны, каноны, эпиграммы / Т. А.  СЕНИНА (мо-

нахиня Кассия), Кассия Константинопольская: жизнь и творчество  (Санкт-
Петербург, 2015) (Byzantina).



 Библиография 265

 Климент Александрийский, Строматы. Книги 4–7, пер., предисл., комм. 
 Е. В. АФОНАСИНА (Санкт-Петербург, 2014) (Библиотека христианской мысли. 
Источники).

 Константин Багрянородный, Об управлении Империей, текст, пер., комм. под. 
ред. Г. Г.  ЛИТАВРИНА и  А. П. НОВОСЕЛЬЦЕВА (Москва, 1991) (Древнейшие ис-
точники по истории народов СССР).

 КУЗЕНКОВ П. В., «Догматическая и церковно-каноническая полемика свт.  Фотия 
против западной Церкви», в: Святитель  Фотий, патриарх Константино-
польский, Антилатинские сочинения, пер. с древнегреч. Д. Е.  АФИНОГЕНОВА 

и П. В. КУЗЕНКОВА (Москва, 2015) (Патристические исследования и перево-
ды), с. 19–49.

 ЛЕБЕДЕВ А. П., История Константинопольских соборов IX века, вступ. ст., комм., 
указ.  М. А. МОРОЗОВА (Санкт-Петербург, 2001) (Византийская библиотека).

 Лев Математик и Философ, Сочинения, пер. с греч., коммент., вступ. ст. Т. А.  СЕ-

НИНОЙ (монахини Кассии) (Санкт-Петербург, 2017) (Новая Византийская 
библиотека).

 ЛЕМЕРЛЬ П., Первый византийский гуманизм. Замечания и заметки об образова-
нии и культуре в Византии от начала до Х века, вступ. ст. и пер. с франц. 
Т. А. СЕНИНОЙ (монахини Кассии) (Санкт-Петербург, 2012) (Byzantina).

 ЛИТАВРИН Г. Г., «Введение», в: Кекавмен, Советы и рассказы: поучение византийско-
го полководца XI века, подг. текста, введ., пер. с греч., комм. Г. Г. ЛИТАВРИНА 

(СПб., 2003), с. 7–131.
 ЛОССКИЙ В. Н., Очерк мистического богословия восточной церкви. Догматическое бо-

гословие (Москва, 1991).
 ЛУРЬЕ В. М., История византийской философии. Формативный период (Санкт-

Петербург, 2006).
_______, «Луч света в темном веке: Симеон Новый Богослов и догматика визан-

тийских Dark Ages», EINAI: Философия. Религия. Культура, 4-1/2(7/8) (2015), 
c. 406–430.

 ЛЮБАРСКИЙ Я. Н., Михаил Пселл. Личность и творчество, в: Две книги о Михаиле 
Пселле (Санкт-Петербург, 2001) (Византийская библиотека), с. 183–529.

 ЛЮБКЕР Ф., Иллюстрированный словарь Античности (Москва, 2005) (Русский 
Webster).

 МАКСИМОВИЧ К. А., «Афингане», в: Православная энциклопедия, т. 4 (Москва, 2002), 
с. 88.

 МЕДВЕДЕВ И. П., Византийский гуманизм XIV–XV вв. (Санкт-Петербург, 1997) (Ви-
зантийская библиотека).

_______, «Геннадий Схоларий как идеолог “византийской инквизиции”», Ан-
тичная древность и средние века, 33 (2002), с. 264–279.

Минjа (Кjевъ, ¤аt§г; репр.: Москва, 1997) 12 томов по месяцам.
 МОРЕСКИНИ К., История патристической философии, пер.  Л. П. ГОРБУНОВОЙ (Мо-

сква, 2011)
Начала Евклида с пояснительным введением и толкованиями, пер.  М. Е. ВАЩЕНКО-

ЗАХАРЧЕНКО (Киев, 1880).



266 Лев Хиросфакт. Сочинения

 ОБОЛЕНСКИЙ Д., Византийское содружество наций, в: он же, Византийское содру-
жество наций. Шесть византийских портретов, пер. с англ. С. ИВАНОВА и др. 
(Москва, 2012), с. 9–396.

 ОСТРОГОРСКИЙ Г., История Византийского государства, пер. с нем.  М. В. ГРАЦИАН-

СКИЙ; ред. П. В.  КУЗЕНКОВ (Москва, 2011).
 Павсаний, Описание Эллады, в 2 т., пер.  С. П. КОНДРАТЬЕВА (Москва, 2002).
Памятники византийской литературы IX–XIV веков, отв. ред. Л. А.  ФРЕЙБЕРГ (Мо-

сква, 1969).
Памятники поздней античной поэзии и прозы II–V века, отв. ред. М. Е.  ГРАБАРЬ-

ПАССЕК (Москва, 1964).
Пифагорейские Золотые стихи с комментарием Гиерокла, пер. с древнегреч. 

И. Ю.  ПЕТЕР (Москва, 2000).
 Платон, Алкивиад Ι, пер.  С. Я.   ШЕЙНМАН-ТОПШТЕЙН, в: Платон, Собрание сочине-

ний в четырех томах, общ. ред. А. Ф.  ЛОСЕВА, В. Ф.  АСМУСА, А. А.  ТАХО-ГОДИ, 
т. 1 (Москва, 1990) (Философское наследие, 112), с. 220–267.

_______, Законы, пер.  А. Н. ЕГУНОВА, там же, т. 4 (Москва, 1994) (Философское на-
следие, 121), с. 71–437.

_______, Парменид, пер.  Н. Н. ТОМАСОВА, там же, т. 2 (Москва, 1993) (Философское 
наследие, 116), с. 346–412.

_______, Пир, пер.  С. К. АПТА, там же, с. 81–134.
_______, Политик, пер. С. Я. ШЕЙНМАН-ТОПШТЕЙН, там же, т. 4  с. 3–70.
_______, Софист, пер.  С. А. АНАНЬИНА, там же, т. 2, с. 275–345
_______, Тимей, пер.  С. С. АВЕРИНЦЕВА, там же, т. 3 (Москва, 1994) (Философское 

наследие, 117), с. 421–500.
_______, Федон, пер.  С. П. МАРКИША, там же, т. 2, с. 7–80.
_______, Федр, пер. А. Н. ЕГУНОВА, там же, с. 135–191.
 Плотин, Эннеады, пер. и послесл. Т. Г.  СИДАША [в 7 томах]: Первая эннеада. Вторая 

эннеада. Третья эннеада. Четвертая эннеада (Санкт-Петербург, 2005); Пятая 
эннеада. Шестая эннеада, трактаты I–V. Шестая эннеада, трактаты VI–IX 
(Санкт-Петербург, 2005) (Plotinina).

 Плутарх, Сравнительные жизнеописания. Трактаты. Диалоги. Изречения, пер. 
с греч.; вступ. ст.  О. Л. ЛЕВИНСКОЙ (Москва, 2004) (Золотой фонд мировой 
классики).

 Полибий, Всеобщая история, пер. и комм.  Ф. Г. МИЩЕНКО; вступ. ст.  А. В. КОРОЛЕН-

КОВА (Москва, 2004).
 ПОПОВ Н., Император Лев VI Мудрый и его царствование в церковно-историческом 

отношении (Москва, 2008; репр. с изд. 1892).
Правила Святых Вселенских Соборов с толкованиями (Москва, 2000; репр. с изд. 

1877).
 Продолжатель Феофана, Жизнеописания византийских царей, пер. статьи и комм 

Я. Н.  ЛЮБАРСКОГО (Санкт-Петербург, 2009) (Византийская библиотека).
 Прокл, Комментарий к «Пармениду» Платона, изд. подг. Л. Ю.  ЛУКОМСКИЙ 

(Санкт-Петербург, 2006).



 Библиография 267

 Прокл, Платоновская теология, изд. подг. Л. Ю.  ЛУКОМСКИЙ (Санкт-Петербург, 
2001).

 Прокопий Кесарийский, Война с готами. О постройках, пер.  С. П. КОНДРАТЬЕВА 
(Москва, 1996).

 Птолемей Клавдий, Математический трактат в четырех книгах, публ. подг. 
Д.  КУТАЛЕВ по пер. с англ. и греч.  Г. П. ХЛУНОВСКОЙ,  А. А. КАПРАЛОВОЙ, 
 Н. А. ДОДОНОВОЙ и  Ю. А. ДАНИЛОВА <http://www.astrologic.ru/library/ptolemy/
index.htm>.

Публий  Овидий Назон, Любовные элегии. Метаморфозы. Скорбные элегии, пер. 
с лат.  С. В. ШЕРВИНСКОГО (М., 1983).

 РОССЕЙКИН Ф. М., Первое правление Фотия, патриарха Константинопольского (Сер-
гиев Посад, 1915).

 СЕНИНА Т. А. (монахиня Кассия), «Иконопочитатели и иконоборцы IX столе-
тия», в: Жития византийских святых эпохи иконоборчества, т. I, общ. ред. 
Т. А. СЕНИНОЙ (монахини Кассии) (Санкт-Петербург, 2015) (Byzantina), 
с. 3–130.

_______, «Исторический и культурный контекст творчества Льва Математика 
и Философа», в:  Лев Математик и Философ, Сочинения, пер. с греч., ком-
мент., вступ. ст. Т. А. СЕНИНОЙ (монахини Кассии) (СПб., 2017) (Византий-
ская библиотека), с. 5–52.

 СМАГИНА Е. Б., Манихейство: по ранним источникам (Москва, 2011).
 СОРОЧАН С. Б., Византия. Парадигмы быта, сознания и культуры (Харьков, 2011).
 Страбон, География в 17 книгах, пер., ст. и комм. Г. А.  СТРАТАНОВСКОГО (Москва, 

1964). 
Творения святого отца нашего Иоанна Златоуста, архиепископа Константинополь-

ского, в русском переводе, т. 4, кн. 1 (Санкт-Петербург, 1898).
 УСПЕНСКИЙ Ф. И., «Делопроизводство по обвинению Иоанна Итала в ереси», 

Известия Русского Археологического Института в Константинополе, 2 (1897), 
с. 1–67.

 Феодор Студит, преподобный, Творения. Т. III: Письма. Творения гимнографиче-
ские. Эпиграммы. Слова, под общ. ред. митрополита Ташкентского и Сред-
неазиатского  ВЛАДИМИРА; руковод. проекта А. И.  СИДОРОВ (Москва, 2012) 
(Полное собрание творений святых отцов Церкви и церковных писателей 
в русском переводе, 7).

 Феофан Византиец, Летопись от Диоклетиана до царей Михаила и сына его Фео-
филакта. Приск Паннийский, Сказание Приска Паннийского (Рязань, 2005) 
(Византийская историческая библиотека).

 Феофраст, Исследование о растениях (Рязань, 2005) (Античная историческая би-
блиотека).

 Флавий Филострат, Жизнь Аполлония Тианского, изд. подг. Е. Г.  РАБИНОВИЧ (Мо-
сква, 1985) (Литературные памятники).

 ХОМИЗУРИ Г. П., Геотектоническая мысль в античности (Москва, 2002) (Очерки  по  
истории геологических  знаний, 31).



268 Лев Хиросфакт. Сочинения

Хроника Симеона Магистра и Логофета, пер. А. Ю.  ВИНОГРАДОВА, вступ. ст. и комм. 
П. В.  КУЗЕНКОВА (Москва, 2014) (Византия и ее окружение. Источники, 1).

 ШАНГИН М. А., «Византийские политические деятели первой половины Х в.», 
Византийский сборник, под ред. М. В.  ЛЕВЧЕНКО (Москва, 1945), с. 228–248.

 ШЕРВУД П., «Ранние Ambigua преп. Максима Исповедника и опровержение им 
оригенизма», в: Преп. Максим Исповедник. Полемика с оригенизмом и моно-
энергизмом, сост. Г. И.  БЕНЕВИЧ (Санкт-Петербург, 2014) (Библиотека христи-
анской мысли; Византийская философия, 16), с. 446–558.

 ШЛЁНОВ Дионисий, иером., «Ареопагитики», в: Православная энциклопедия, т. 3 
(М., 2001), с. 195–201.

 ШУФРИН А. М., «Схолии», в: Преп. Максим Исповедник. Полемика с оригенизмом 
и моноэнергизмом, сост. Г. И. БЕНЕВИЧ (Санкт-Петербург, 2014) (Библиотека 
христианской мысли; Византийская философия, 16), с. 318–415.

 Эзоп, Басни, пер., статья и комм. Μ. Л.  ГАСПАРОВА (Москва—Харьков, 2003) (Кни-
га на все времена).

Эпиграммы греческой Антологии, под ред. и с комм. М. ГАСПАРОВА и Ю.  ШУЛЬЦА, 
вступ. ст. М. ГАСПАРОВА (Москва, 1999).

Anecdota graeca e mss. bibliothecis Vaticana, Angelica, Barberiniana, Vallicelliana, Medicea, 
Vindobonensi deprompta, ed. P.  M[Æ¯[¹¬[ (Romae, 1850).

Annae Comnenae supplementa historiam ecclesiasticam Graecorum seculi XI et XII spect-
antia. Accedunt Acta synodi Constantinopolitanae in Soterichi Panteugoni dogmata de 
Christi Crucifi xi Sacrifi cio habitae, ed. G. L. F.  T[Ú®Y (Tübingen, 1832).

Anthologia Graeca, hg.  H. B®äºZÅ, Bd. I–III (München, 1957).
Anthologia graeca carminum christianorum, ed. W.  C­¯Z\Æ, M.  P[¯[¹Zº[\ (Lipsiae, 1871). 
 Arethae archiepiscopi Caesariensis Scripta minora, ed. L. G.  W®\Æ®¯Z¹º, vol. I (Berlin, 

2010) (Bibliotheca scriptorum Graecorum et Romanorum Teubneriana).
 Aristotelis De rhetorica libri III, De rhetorica ad Alexandrum, De poetica, rec. I.  B®ºº®¯ 

(Oxford, 1837).
 B[¯[¹Xå V. A., The Theology of Byzantine Iconoclasm (726–843): A Study in Theological 

Method. Doctoral Dissertation (Budapest: Central-European University, 2002).
 B¯®ÆÆ G., «The Automata in the Byzantine “Throne of Solomon”», Speculum, 29/3 

(1954), р. 474–487.
 C[Ò®¯X¹ A., Byzantine maá ers (Princeton—Oxford, 2014).
Cinque poeti bizantini. Anacreontee dal Barberiniano greco 310, ed., introd., trad. e note di 

F. CZääXY®YY[ (Alessandria, 2000).
Claudii  Aeliani Varia Historia, ed. R. H®¯ä­®¯ (Lipsiae, 1856).
Corpus Dionysiacum, vol. I: Pseudo-Dionysius  Areopagita, De divinis nominibus, hrsg. 

 B. R. Sªä­Y[; vol. II: Pseudo-Dionysius Areopagita, De coelesti hierarchia, De ec-
clesiastica hierarchia, De mystica theologia, Epistulae, hrsg.  G. H®ZY,  A. M. RZÆÆ®¯ 
(Berlin—New York, 1990, 1991) (Patristische Texte und Studien, 33, 36).

Corpus Paroemiographorum Graecorum, ed.  E. L. åX¹ L®ªÆ\ä­ et  F. G. Sä­¹®ZÙ®eZ¹, 
t. I–II (Gob ingae, 1839, 1851). 



 Библиография 269

 D[¬¯X¹ G., «L’ombre d’un doute: l’hagiographie en question, VIe–XIe siècles», Dum-
barton Oaks Papers, 46 (1992), р. 59–68.

 DåX¯¹Zº F., The Photian Schism. History and Legend (Cambridge, 1948).
Ἐκ τοῦ βίου Βασιλείου τοῦ Νέου παρὰ Γρηγορίου τοῦ µαθητοῦ αὐτοῦ, в: PG, vol. 109, 

col. 653A–664А.
 Eusebii Chronicorum libri duo, ed.  A. Sä­X®¹®, vol. I (Berlin, 1866).
 G[YY[åXÆÆZ C., «L’anacreontica De thermis di Leone Magistro», Accademia nazionale dei 

Lincei, Bolleá ino dei classici, 3rd series, 11 (1990), pp. 78–103.
 G[¯òÅ[ A., «Visages de l’hellénisme dans le monde byzantin (VIe–XIIe siècles)», Byz-

antion, 55.2 (1985), p. 463–482.
 GXªZYY[¯Ù J., «L’hérésie dans l’empire byzantin des origines au XIIe siècle», Travaux 

et mémoires, 1 (1965), p. 299–324.
_______, «Le procès offi  ciel de Jean l’Italien. Les actes et leurs sous-entendus», Travaux 

et mémoires, 9 (1985), p. 133–174.
_______, «Le Synodikon de l’Orthodoxie. Édition et commentaire», Travaux et mé-

moires 2 (1967), р. 1–316.
Γρηγορίου τοῦ Θεολόγου, ἀρχιεπισκόπου Κωνσταντινουπόλεως, Λόγοι 27–45, 

в: PG, vol. 36, сol. 11–664.
 G¯ªÒ®Y V., La Chronologie (Paris, 1958) (Traité d’études byzantines, I).
 Hermogenis Opera, ed. H.  R[Z® (Lipsiae, 1913) (Rhetores graeci, 6).
 J®¹ºZ¹\ R. J. H., «Leo Choerosphactes and the Saracen Vizier», в: Recueil des travaux 

de l’Institut d’Études byzantines, t. VIII: Mélanges G. Ostrogorsky, I (Belgrade, 1963), 
p. 167–175 = Studies on Byzantine History of the 9th and 10th Centuries (London, 
1970), XI.

 K[YÙ®YYZ\ A., Hellenism in Byzantium. The transformations of Greek identity and the re-
ception of the classical tradition (Cambridge, 2008) (Greek culture in the Roman 
world).

 K[¯YZ¹-H[ÅÆ®¯ P., «Arethas, Choirosphactes and the Saracen Vizir», Byzantion, 35 
(1965), p. 455–481.

_______, «The Emperor Alexander’s Bad Name», Speculum, 44.4 (1969), p. 585–559.
 KXYZ[\ G., Léon Choirosphaktès, magistre, proconsul et patrice (Athènes, 1939) (Texte und 

Forschungen zur byzantinisch-neugriechischen Philologie, 31).
 K¯[ª\Ò@YY®¯ D., «Being, seeming and becoming: patriarch Methodius on divine 

impersonation of Angels and souls and the origenist alternative», Byzantion, 79 
(2009), р. 168–207.

 L[ªÑÆ®¯Ò[¹¹ M. D., Byzantine poetry from Pisides to Geometres. Texts and contexts, vol. 
I (Wien, 2003) (Wiener byzantinistische Studien, XXIV/1).

_______, «Ninth-century classicism and the erotic muse», в: Desire and Denial in Byz-
antium. Papers from the Thirty-fi rst Spring Symposium of Byzantine Studies, Univer-
sity of Sussex, Brighton, March 1997, ed.  E. J[Ò®\ (Aldershot—Brookfi eld, 1999) 
(Society for the Promotion of Byzantine Studies. Publications, 6), p. 161–170.



270 Лев Хиросфакт. Сочинения

 L[ªÑÆ®¯Ò[¹¹ M. D., «Three Biographical Notes», Byzantinische Zeitschrift, 91 (1998), 
S. 391–405.

Leon Magistros Choirosphaktes, Chiliostichos Theologia, ed. I.  V[\\Z\ (Berlin—New 
 York, 2002) (Supplementa Byzantina. Texte un Untersuchungen, 6).

LZÙÙ®YY H. G.,  SäXÆÆ R., A Greek-English lexicon, revised and augmented throughout 
by Sir  H. S. JX¹®\, with the assistance of  R. MäK®¹òZ®, with a revised supplement 
(Oxford, 1996).

 M[¬Ù[YZ¹X P., «In search of the Byzantine courtier: Leo Choirosphaktes and Con-
stantine Manasses», в: Byzantine court culture from 829 to 1204, ed. H.  M[¬ªZ¯® 
(Washington, D.C., 1997) (Dumbarton Oaks research library and collection), 
p. 141–165.

_______, L’Orthodoxie des astrologues. La science entre le dogme et la divination à Byzance 
(VIIe–XIIe siècle) (Paris, 2006) (Réalités byzantines, 12)

_______, «The Bath of Leo the Wise», в: Maistor: Classical, Byzantine, and Renaissance 
Studies for Robert Browning, ed. A.  MXÚÚ[ÆÆ (Canberra, 1984) (Byzantina aus-
traliensia, 5), p. 225–240.

_______, «The Bath of Leo the Wise and the “Macedonian Renaissance” Revisited: 
Topography, Iconography, Ceremonial, Ideology», Dumbarton Oaks Papers, 42 
(1988), p. 97–118.

 M[¹¬X C., «The Legend of Leo the Wise», Зборник радова Византолошког института, 
6 (1960), c. 59–93.

 M®¯ä[ÆZ S. G., «Inno anacriontico alla SS. Trinità di Metrofane arcivescovo di Smirne», 
Byzantinische Zeitschrift 30 (1929–1930), р. 54–60.

Μηναῖα τοῦ ὅλου ἐνιαυτοῦ. Τ. Α’–Ϛ’ (Ἐν Ρώµῃ, Α’, περιέχον τὴν ἀκολουθίαν τῶν 
Σεπτεµβρίου καὶ Ὀκτωβρίου µηνῶν, 1888; Β’, Νοεβρίου καὶ Δεκεµβρίου, 
1889; Γ’, Ἰαννουαρίου καὶ Φεβρουαρίου, 1896; Δ’, Μαρτίου καὶ Ἀπριλίου, 1898; 
Ε’, Μαΐου καὶ Ἰουνίου, 1899; Ϛ’, Ἰουλίου καὶ Αὐγούστου, 1901).

 MZX¹Z E., «Un inno inedito di Leone (Magistro)», Byzantion, 19 (1949), p. 127–139.
Nicetas  David, The Life of Patriarch Ignatius, ed. and transl. by  A. SÒZÆ­Z®\, notes by 

J. M.  DªÚÚÅ (Washington, 2013) (Corpus Fontium Historiae Byzantinae, 51; Dum-
barton Oaks Texts, 13).

Paroemiographi Graeci, ed. Th.  G[Z\ÚX¯Ù (Oxford, 1836).
Περὶ τῶν ὀκτὼ µερῶν τοῦ ῥητορικοῦ λόγου, в: Rhetores Graeci, vol. 3, ed. C.  W[Yò 

(Stub gart, 1834), р. 588–609.
 Photii patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia, vol. II–III, rec. 

B.  L[Xª¯ Ù[\ et L. G.  W®\Æ®¯Z¹º (Leipzig, 1984, 1985).
Photius, Bibliothèque, éd. et trad. R.  H®¹¯Å, t. III: Codices 186–222 (Paris, 1962) (Collec-

tion byzantine).
Φωτίου ὁµιλίαι, ἐκδ. Β. ΛΑΟΥΡΔΑΣ (Θεσσαλονίκη, 1959) (Ἑλληνικά, 12).
Pindari carmina cum fragmentis, ed.  O.  Sä­¯X®Ù®¯ (Lipsiae, 1900).
 Platonis Opera, vol. 1, ed. J.   Bª¯¹®Æ (Oxford, 1900).
Poetae lyrici Graeci, rec. Th.  B®¯¬º, vol. III (Lipsiae, 1882).



 Библиография 271

Prosopographie der miá elbyzantinischen Zeit, Erste Abt., 641–867, hg.  R.-J. LZYZ®,  C. LªÙ-
eZ¬,  Th. P¯[Æ\ä­,  I. RXä­Xe (Berlin, 1998); Zweite Abt., 867–1025, Bd. 1–9, hg. 
 F. WZ¹º®YÒ[¹¹\, R.-J. LZYZ®, C. LªÙeZ¬, Th. P¯[Æ\ä­,  B. ZZ®Yº® (Berlin—Boston, 
2013).

 RZ¹¬¯X\® K. M., The Perfect Servant. Eunuchs and the Social Construction of Gender in 
Byzantium (Chicago—London, 2003). 

 SZ¹ZX\\X¬YXª N., Radical Platonism in Byzantium: Illumination and Utopia in Gemistos 
Plethon (Cambridge, 2011) (Cambridge Classical Studies).

 Suidae Lexicon post Ludoldphum Kusterum ad codices manuscriptos, rec. Th.  G[Z\ÚX¯Ù, 
t. II (Oxonii, 1834)

The natural history of Pliny, vol. Ι–VI, tr., with notes and illustr. by  J. BX\ÆXäº and 
 H. T. RZY®Å (London, 1855–1857).

Théodoret de  Cyr, Correspondance, vol. III, ed. Y.  AònÒ[ (Paris, 1965) (Sources chréti-
ennes, 111).

 Theodori Metochitae Miscellanea philosophica et historica, ed. Ch.  MªYY®¯ et Th.  KZ®\\-
YZ¹¬ (Lipsiae, 1821).

Theophanes Continuatus, Ioannes Cameniata, Symeon Magister, Georgius Monachus, ed. 
I.  B®ºº®¯ (Bonn, 1838) (Corpus scriptorum historiae Byzantinae).

 TXª¬­®¯ Sh., The Reign of Leo VI (886–912). Politics and People (Leiden—New York—
Köln, 1997) (The Medieval Mediterranean. Peoples, Economies and Cultures, 
400–1453, 15).

 T¯ZYYZ¹¬ J., «Daedalus and the Nightingale: Art and Technology in the Myth of the 
Byzantine Court», в: Byzantine Court Culture from 829 to 1204, ed. H.  M[¬ªZ¯® 
(Washington, D.C., 1997) (Dumbarton Oaks Research Library and Collection), 
p. 217–230.

Τριώδιον κατανύκτικον περιέχον ἅπασαν τὴν ἀνήκουσαν αὐτῷ ἀκολουθίαν τῆς 
Ἁγίας καὶ Μεγάλης Τεσσαρακοστῆς (Ἐν Ρώµῃ, 1879).

 V[¯X¹[ CXÙ®\X P.,  P¯Z®ÆX DXÒñ¹¬ª®ò O., «Deconstructing Photios: family relation-
ship and political kinship in Middle Byzantium», Revue des études byzantines, 71 
(2013), p. 105–148.

 WZY\X¹ N. G., Scholars of Byzantium (London—Cambridg, Mass., 1996).

 Z[ºÅÆ­Z¹X\ D. A., Le despotat grec de Morée, t. II: Vie et institutions (Athènes, 1953). 



УКАЗАТЕЛИ

Исторические лица и древние авторы

Абделомех, эмир  227
Агафоник Никомидийский, мученик  

212
Александр, император  19, 20, 21, 38, 

104, 110, 174
Александр Македонский  95, 221, 222
Анастасий Синаит  155, 201, 262
Анастасий, квестор  22, 72, 212
Андроник Дука  17, 18
Антисфен Афинский  233
Антоний Великий  190
Антоний, епископ Силейский  78, 250
Антоний Кавлей, патриарх Констан-

тинопольский  24
Апембасан, эмир  227
Аполлинарий Лаодикийский  256
Аполлоний, комит  243
Аполлоний Родосский  84, 85, 102, 262
Аполлоний Тианский  103, 174
Арефа, архиепископ Кесарийский  15, 

17, 18, 19, 22, 51, 53, 75, 76–82, 159, 
242, 243, 246, 249, 251, 253–257, 260, 
262, 268, 271

Аристид  221
Аристоксен Тарентский  22, 247
Аристотель  22, 52, 102, 120, 124, 141, 

142, 147, 153, 173, 180, 205, 222, 260, 
262

Аристотель, псевдо-  247, 268
Арсавир, патрикий  237
Артаксеркс, царь Персии  221

Афанасий, архиепископ Алексан-
дрийский  256, 257, 262

Афиней  103, 233, 262
Борис-Михаил, князь Болгарский  8, 

9, 203
Василий Ι, император  7, 20, 34, 47
Василий Великий, архиепископ Ке-

сарийский  52, 124, 140, 154, 157, 
197–201, 255, 260, 263

Василий, евнух  15, 16, 18, 232, 234
Витрувий  100, 103, 263
Гален  100
Генесий, магистр  16, 72, 211
Георгий Гемист Плифон  60, 82, 83
Георгий Грамматик  84
Георгий Схоларий  82
Георгий Факрасис  58, 263
Гераклит  142
Герман, патриарх Константинополь-

ский  66
Гермоген, философ и ритор  221, 269
Геродот  103, 105, 263
Герон Александрийский  94
Гиерокл Александрийский  242
Гипербол, афинский политик  255
Гомер  84, 125, 137, 141, 207, 214, 222, 

234, 235, 264
Григорий Богослов, архиепископ Кон-

стантинопольский  38, 44, 49, 51, 
52, 56, 57, 61, 64, 68, 77, 84, 115, 122–
126, 133, 137–140, 150–152, 155, 157, 



 Указатели 273

165, 167, 169, 171–173, 175, 176, 179, 
181, 187, 196, 201, 251, 256, 259, 260, 
264

Григорий, епископ Нисский  127
Дамаский  22
Демад, оратор  255
Демокрит  122
Демосфен  221
Димитрий, сослуживец Льва Хирос-

факта  213
Диоген Лаэртский  222, 234, 264
Диодор Сицилийский  174
Дионисий Ареопагит  38, 51, 52, 53, 

56, 58, 61, 63, 64, 80, 108, 109, 112, 
114–118, 122, 125–130, 150, 154–156, 
159, 164–171, 177–180, 182, 184, 260, 
264, 268

Евдокия Ингерина, императрица, 
жена Василия I  34

Евклид  120
Еврипид  72, 212, 217
Евсевий Кесарийский  250, 269
Евфимий, патриарх Константино-

польский  19, 24, 87
Елена, императрица, жена Констан-

тина VII  21, 28, 96, 97
Зенон Китийский, философ  222
Зоя Зауцина, императрица, жена 

Льва VI  21, 24, 26–28, 86, 87, 94
Зоя Черноокая, императрица, жена 

Льва VI  6, 14, 24–26
Игнатий, патриарх Константинополь-

ский  33, 35
Иероним Стридонский  190, 191, 264
Иларион Великий  70, 190–193
Иоанн Грамматик, патриарх Констан-

тинопольский  34, 46, 67, 76–78, 240, 
250

Иоанн Грамматик, поэт  87
Иоанн Дамаскин  52, 115, 116, 122, 145, 

151, 155, 166, 173, 196, 197, 200, 261, 
264

Иоанн Златоуст  197–201, 256
Иоанн Итал  45, 48–50, 83
Иоанн Лествичник  31
Иоанн монах, гимнограф  189

Иосиф Генесий  211
Каллисфен, историк и философ  222
Каломария, сестра императрицы Фе-

одоры  237
Кассия Константинопольская  264
Кекавмен Катакалон  44
Кир II Великий, царь Персии  233
Кирилл, архиепископ Александрий-

ский  67
Кир Младший, царь Персии  221
Клавдий Элиан  232
Климент, архиепископ Александрий-

ский  127, 147, 265
Константин I Великий, император  217
Константин VI, император  14
Константин VII Порфирородный, им-

ператор  14, 19–21, 26, 28, 29, 38, 46, 
47, 96, 99, 104, 108, 174, 237, 265

Константин Армянин  213
Константин Дука  5, 20, 21
Константин-Кирилл, просветитель 

славян  9
Константин Родий  75, 239, 240
Константин Сицилиец  50, 239, 242, 260
Косьма, купец  10
Крез, царь Лидии  233
Крум, хан Болгарии  10
Ксенофонт  221
Лев VΙ, император  5–7, 10–14, 19–30, 

35, 37, 38, 73, 79, 86, 89–92, 94, 95, 
102, 104, 110, 174, 202, 203, 205, 215, 
216, 223, 226, 227, 228, 231

Лев Катакалон  11
Левкипп  122
Лев Математик и Философ  6, 22, 23, 

31–33, 37, 46, 50, 67, 69, 75, 85, 109, 
265, 267

Лев Равдух  6, 238
Лев Триполитянин  13
Лукиан Самосатский  248
Максим Исповедник  68, 69, 114, 136, 

177, 260, 264
Манес (Мани)  133
Мануил Рауль Исис  82
Марк Аврелий, император  51, 216
Маркиан, император  51, 216



274 Лев Хиросфакт. Сочинения

Матфей Камариот  82
Мефодий, патриарх Константино-

польский  65, 76, 77
Мефодий, просветитель славян  9
Митрофан, архиепископом Смирн-

ский  35, 36, 111, 212
Михаил ΙΙΙ, император  20, 34, 37
Михаил Каспакис  49
Михаил Пселл  48, 60, 223
Мусик, евнух  10
Никита, патрикий  74, 238
Никита Давид Пафлагон  81, 270
Никита Хониат  48
Никифор Каллист Ксанфопул  70
Никифор Фока, доместик схол  11
Николай I, папа Римский  9, 33
Николай Мистик, патриарх Констан-

тинопольский  13, 18–20
Нонн Панополитанский  84
Овидий Публий Назон  105, 267
Ориген  66, 68, 136
Павел Силенциарий  99, 103
Павсаний  102, 266
Палатин Хиросфакт  6, 29
Петр Ивир  52
Пиндар  220
Пифагор  77, 242
Платон  22, 32, 52, 54, 56, 62, 72, 76, 115, 

117, 123, 135, 138, 142, 149, 150, 156, 
157, 163, 168, 169, 212, 230, 233, 234, 
249, 257, 259, 261, 266, 270

Плиний Старший  232
Плифон  см. Георгий Гемист Плифон
Плотин  52, 126, 132, 169, 170, 258, 266
Плутарх  84, 218, 222, 266
Полибий  105, 266
Порфирий, философ  77, 258
Приск Паннийский  173
Продолжатель Феофана  20, 21, 213, 

226, 266
Прокл  22, 49, 52, 123, 150, 170, 266, 267
Прокопий Кесарийский  30, 267
Прокопий, спафарий  16, 72, 213–215
Птолемей Клавдий  52, 144, 157, 267
Роман Лакапин, император  21, 28
Роман Сладкопевец  84, 191
Сервлий, ученик Иоанна Итала  48

Симеон I, князь Болгарский  9–12, 20, 
72, 202–210

Симеон, асикрит  14
Симонид Кеосский  216
Сократ  257
Ставракий, купец  10
Стефан, магистр  74, 237
Стефан, патриарх Константинополь-

ский  34, 35, 110
Стефан, первомученик  73, 218
Стилиан Зауца  10, 11, 24
Страбон  103, 105, 218, 267
Суда (Свида)  271
Тимофей Милетский  22, 247
Фаларис, тиран Акраганта  253
Фемистокл  221
Феодора, императрица, жена Феофи-

ла  237
Феодорит, епископ Кирский  243, 271
Феодор Метохит  60, 271
Феодор, родственник Симеона I  11
Феодор Студит  76, 175, 267
Феокрит  84
Феоктиста, дочь Льва Хиросфакта  6, 7, 

23, 24, 29, 84
Феоктист, логофет  78
Феофан Исповедник  173, 267
Феофил, император  7, 27, 95, 237
Феофраст  218, 267
Флавий Филострат  103, 174, 267
Фома, патрикий  16, 72, 213
Фотий, патриах Константинополь-

ский  6, 8, 9, 32–36, 46, 69, 109, 163, 
265, 270

Фринонд  125, 233
Хиросфакты, семья  6
Эврибат  125, 233
Эзоп  252, 268
Элиан Клавдий  268
Эмпедокл  52, 142
Эпикур  153
Эсхил  217
Ювеналий, ученик Плифона  82, 83
Юлиан Отступник, император  77, 

192, 253, 258, 259
Юстиниан I, император  30
Ямвлих  49, 242



 Указатели 275

Библейские и апокрифические персонажи

Аарон  244, 250
Авессалом  220
Авирон  159, 250
Авраам  196, 214
Агарь  196, 214
Анна, мать Девы Марии  188
Давид  189, 220, 223, 224
Дафан  159, 250
Денница  122, 136
Закхей  224
Захария  188
Иаков, праотец  220
Иаков Зеведеев  129
Иамврий  77, 250
Ианний  77, 250
Иеровоам  220
Илия  192, 195
Иоаким, отец Девы Марии  188
Иоанн Богослов  69, 189

Иоанн Зеведеев  129
Иоанн Предтеча  188, 195
Иосиф Прекрасный  220
Исаия  173, 190, 198
Исмаил  214
Каин  258
Корей  159, 250
Лука  69, 189
Малх  225
Мариам  220
Михаил, архангел  155
Моисей  116, 159, 190, 193, 197, 220, 250, 251
Оза  251
Озия  252
Павел  47, 56, 115, 244
Петр  224, 229
Саул  254
Сила  244
Финеес  244

Мифологические и легендарные имена и названия

Агамемнон  219, 234
Адрастея  184
Аид  23, 85, 140, 142, 212, 216, 259
Акесей  231
Ананке  184
Амулий Сильвий  250
Аполлон  77, 145, 244, 249
Арес  253
Афина  247, 248
Афродита  247
Ахилл  84, 234
Вакхий  230
Геката  249
Гектор  234
Гекуба  219, 249
Гелиос  105
Гера  142, 247
Геракл  101, 233, 243, 259
Герион  101
Гермес  248
Гермес Тривеличайший  174 

Гефест  102
Гея  93, 244
Гидра  156
Даная  233
Дедал  91
Диомед, царь фракийцев  253
Дионис  248, 249
Европа  233
Зевс  131, 142, 184, 233, 250, 259
Идия  101
Икарий  249
Иксион  259
Ир (Арней)  125, 234
Ирида  249
Кассандра  219
Кентавры  152
Кербер (Цербер)  259
Керкоп  243
Клитемнестра  219
Кокит  259
Коккилион (Кикилион)  232



276 Лев Хиросфакт. Сочинения

Кориб  125, 232, 234
Крон (Кронос)  77, 259
Лета  102
Локсий  145, см. также Аполлон
Марсий  248
Медея  101
Мед, сын Медеи  101
Медуза Горгона  233
Мелитид  232
Мидас  102
Минос  233, 234
Минотавр  234
Немесида  184
Нестис  142
Нестор  72, 212
Одиссей  72, 125, 212, 234
Океан  93, 101
Орест  219
Орфей  25, 72, 88, 97, 212
Паламед  234
Пенелопа  25, 88, 125
Персей  233
Персефона  212
Пирифлегитон  259
Пифия  103
Пифон  244
Полидор  232
Поликрат  72
Посейдон  48

Приам  219, 249
Радамант  233
Рем  250
Ромул  250
Салмоней  250
Сарданапал  233
Сафон  125, 233
Сизиф  216
Силен  102, 248
Стикс  140
Тантал  259
Тесей  234
Тефия  93
Титий  259
Уран  93
Фаэтон  105
Фемида  184
Ферсит  125, 234
Фетида  24, 84
Филоктет  222
Харибда  141
Хариты  25, 89, 99
Эгей  101, 234
Эгисф  219
Эдип  145
Электра  219
Эол  250
Эринии  219
Ээт  101, 102

Географические и топографические названия

Адрианополь  11
Альба-Лонга  250
Анатолик  234
Анкира  102
Антикира Фокидская  218
Антиохия  17, 211, 226
Арголида  259
Аркадия  103, 141
Диррахий  13, 226, 238
Атталия  13
Аттика  234
Афины  199, 221
Ахерон (Ахеронт)  259

Ахерусия  259
Багдад  16, 211, 212, 213, 214
Болгария  8–11, 13, 202–210, 214, 226
Босфор  9
Булгарофиг  11
Венгрия  10
Газа  193
Геллеспонт  13
Геракловы Столпы  101
Дельфы  199, 218
Евфрат  103
Египет  227
Иерусалим  17, 211, 226



 Указатели 277

Итака  125
Каппадокия  234
Карпатос  231
Кивирреоты  234
Киликия  234
Киноссема  249
Китай  46
Клиторский источник  103
Константинополь  6, 9, 10, 13–15, 17, 18, 

73, 75, 89, 110, 212, 217, 221, 236, 241
Константинопольский Университет  

6, 50
Коринф  216, 221, 230
Крит  234
Ламис  234
Лебадия  102
Лемнос  222, 230
Ливийская пустыня  230
Лидия  101
Ликия  249
Липари  101
Магнавра  95
Магнесия  221
Майна  46
Мелитина  15, 227
Мидия  101
Нил  227, 231
Пад  105
Парнас  218
Пелопоннес  6, 46
Персия  221
Пéтра  17, 217–219
Пилос  212
Питекуса  101, 131

Пифии  29, 30, 99
Родос  218
Святой Софии Киевской храм  112
Святой Софии Константинопольской 

храм  13
Селевкия Киликийская  74, 234
Синай  251
Сирия  226, 227
Ситтака  101
Сицилия  101
Скиллунт  221
Смирна  35
Студийский монастырь  5, 37, 70
Сузы  101
Таврские горы  227
Тарс Киликийский  15, 16, 227
Тефрика  47
Тир  258
Титания Мидийская  101
Трезена  221
Трофония пещера  102
Троя  219, 222, 249
Фессалоника  10, 13, 14, 226
Фивы  199
Финикия  174
Фокида  218
Фракия  10, 11
Эгейское море  231
Эгина  221
Эллада  249
Эпидавр Иллирийский  193
Эпир  259
Эридан  105
Эфес  233

Современные авторы, издатели и переводчики

Аверинцев С. С.  266
Ананьин С. А.  266
Апт С. К.  266
Асмус В. Ф.  142, 261, 262, 266
Афиногенов Д. Е.  14, 32, 35, 65, 116, 

262, 264, 265
Афонасин Е. В.  127, 265
Барабанов Н.  46, 262

Баранов В. А.  63, 64, 66, 67, 80, 81, 263
Бармин А. В.  49, 263
Безобразов П. В.  223, 263
Беневич Г. И.  68, 69, 153, 154, 263, 268
Бирюков Д. С.  58, 263
Брагинская Н. В.  262
Бронзов А. А.  264
Ванькова А. Б.  190, 263



278 Лев Хиросфакт. Сочинения

Васильев А. А.  13, 227, 263
Ващенко-Захарченко М. Е.  265
Виноградов А. Ю.  95, 268
Витковская М. Г.  262
Владимир, митрополит Ташкентский 

и Среднеазиатский  76, 175, 267
Гаспаров М. Л.  114, 222, 234, 252, 262, 

264, 268
Гнедич Н. И.  264
Голинкевич Н. Т.  102, 234, 262
Горбунова Л. П.  265
Грабарь-Пассек М. Е.  99, 266
Грацианский М. В.  266
Григорьева А. А.  262
Дагрон Ж.  80, 264, см. также Dagron G.
Данилов Ю. А.  267
Деревенский Б. Г.  225, 264
Доброклонский А. П.  14, 264
Додонова Н. А.  267
Егунов А. Н.  266
Жуковский В.  264
Зайцев А. И.  264
Земскова В. И.  264
Златарски В. Н.  205, 264
Иванов С.  30, 264
Иванюк Е. С.  262
Иларион, митрополит Волоколам-

ский  80, 263
Иткин М. И.  262
Калделлис Э.  27, 44, 223, 264, см. так-

же Kaldellis A. 
Капралова А. А.  267
Кондратьев С. П.  30, 102, 266, 267
Короленков А. В.  105, 266
Кубицкий А. В.  262
Кузенков П. В.  32, 95, 265, 266, 268
Куталев Д.  144, 267
Лебедев А. В.  262
Лебедев А. П.  32, 265
Левинская О. Л.  262, 266
Левченко М. В.  242, 268
Лемерль П.  21, 32, 46, 77, 109, 265
Литаврин Г. Г.  44, 47, 265
Лосев А. Ф.  222, 261, 264, 266
Лосский В. Н.  156, 265
Лукомский Л. Ю.  123, 170, 266, 267

Лурье В. М.  63, 66, 69, 115, 175, 177, 257, 
265

Любарский Я. Н.  21, 72, 265, 266
Любкер Ф.  265
Максимович К. А.  46, 265
Маркиш С. П.  266
Медведев И. П.  60, 82, 265
Микеладзе З. Н.  262
Миллер Т. А.  262
Мищенко Ф. Г.  266
Морескини К.  163, 265
Морозов М. А.  32, 265
Нейхардт А.  264
Никольский Б. М.  262
Новосельцев А. П.  47, 265
Оболенский Д.  9, 11, 12, 266
Острогорский Г.  13, 266
Ошеров С.  264
Петер И. Ю.  243, 266
Петровский Ф. А.  100, 263
Пиотровский А. И.  217
Помяловский И.  191, 264
Попов Н.  16, 19, 34, 266
Попов П. С.  262
Поспелов Д. А.  58, 263
Прохоров Г. М.  114, 118, 125, 264
Рабинович Е. Г.  103, 174, 267
Радлов Э. Л.  262
Россейкин Ф. М.  32, 267
Рыбакова И. В.  262
Сагарда А. И.  264
Сагарда Н. И.  264
Сенина Т. А. (монахиня Кассия)  6, 32, 

34, 46, 50, 60, 66, 76, 78, 83, 85, 160, 
250, 264, 265, 267

Сидаш Т. Г.  126, 133, 264, 266
Сидоров А. И.  76, 156, 175, 201, 262, 267
Смагина Е. Б.  46, 267
Сорочан С. Б.  267
Стратановский Г. А.  103, 218, 263, 267
Тахо-Годи А. А.  169, 261, 266
Томасов Н. Н.  266
Успенский Ф. И.  49, 267
Фрейберг Л. А.  242, 262, 266
Хлуновская Г. П.  267
Хомизури Г. П.  103, 267



 Указатели 279

Чистякова Н. А.  102, 262
Шангин М. А.  242, 262, 268
Шейнман-Топштейн С. Я.  54, 156, 266
Шервинский С. В.  267
Шервуд П.  68, 268
Шлёнов Дионисий, иером.  52, 268
Шульц Ю. Ф.  99, 103, 114, 268
Шуфрин А. М.  68, 69, 263, 268
Azéma Y.  243, 271
Beckby H.  268
Bekker I.  27, 247, 268, 271
Bergk Тh.  216, 270
Bostock J.  233, 271
Breb  G.  94, 268
Burnet J.  76, 249, 270
Cameron A.  44, 268
Christ W.  70, 268
Ciccolella F.  28, 29, 84, 86, 87, 89, 91, 94, 96
Compernass J.  242
Dagron G.  80, 269, см. также Дагрон Ж.
Duff y J. M.  33, 270
Dvornik F.  32, 269
Gaisford Th.  231, 270, 271
Gallavob i C.  29, 99, 103, 269
Garzya A.  83, 269
Gouillard J.  46, 49, 50, 269
Grumel V.  202, 269
Heil G.  268
Henry R.  69, 270
Hercher R.  232
James E.  23, 269
Jenkins R. J. H.  15, 17, 269
Jones H. S.  270
Kaldellis A.  51, 269, см. также Калдел-

лис Э.
Karlin-Hayter P.  16, 15, 20, 75, 76, 242, 

248, 253, 256, 269
Kiessling Th.  60, 271
Kolias G.  5, 6, 10, 11, 12, 14, 21, 37, 79, 

109, 110, 112, 202, 238, 261, 269
Krausmüller D.  80, 81, 269
Laourdas B.  33, 163, 270
Lauxtermann M. D.  22, 23, 212, 269, 270
Lemerle P.  47, см. также Лемерль П. 

Leutsch E. L. von  268
Liddell H. G.  261, 270
Lilie R.-J.  271
Ludwig C.  271
Magdalino P.  26, 27, 44, 51, 52, 55, 61, 69, 

91, 92, 94, 95, 202, 270
Maguire H.  26, 94, 270, 271
Mango C.  203, 270
Matranga P.  239, 268
McKenzie R.  270
Mercati S. G.  111, 270
Migne J. P.  261
Mioni E.  70, 190, 270
Moff ab  A.  26, 270
Muller Ch.  60, 271
Paranikas M.  70, 268
Pratsch Th.  271
Prieto Domínguez O.  32, 271
Rabe H.  221, 269
Rahlfs A.  261
Riley H. T.  233, 271
Ringrose K. M.  232, 271
Rib er A. M.  268
Rochow I.  271
Schneidewin F. G.  268
Schoene A.  250, 269
Schroeder O.  220, 270
Scob  R.  261, 270
Siniossoglou N.  48, 61, 83, 271
Smithies A.  33, 270
Suchla B. R.  268
Tafel G. L. F.  48, 268
Tougher Sh.  13, 14, 24, 27, 34, 202, 271
Trilling J.  94, 271
Varona Codeso Р.  32, 271
Vassis I.  5, 6, 28, 37, 38, 43, 69, 71, 77–79, 

113, 261, 270
Walz C.  155, 270
Westerink L. G.  33, 242, 268, 270
White D. S.  32
Wilson N. G.  22, 271
Winkelmanns F.  271
Zakythinos D. A.  46, 271
Zielke B.  271



ОГЛАВЛЕНИЕ

Лев Хиросфакт: византийский эллинист, поэт и дипломат ....... 5

1. Биография Льва ....................................................................................... 6
1.1. Происхождение и семья ............................................................... 6
1.2. Государственная служба и дипломатические миссии ......... 7

1.2.1. Посольства к болгарам 895–904 гг. .................................. 8
1.2.1. Посольство к арабам 905–907 гг. ..................................... 14

1.3. Немилость и ссылка ..................................................................... 17
1.4. Последние годы ............................................................................ 19

2. Сочинения Льва ..................................................................................... 21
2.1. Анакреонтика .......................................................................... 22

2.1.1. Надгробные стихи дочери Феоктисте ............................ 23
2.1.2. Два стихотворения на свадьбу 

     императора Льва VI с Зоей Зауциной ........................... 24
2.1.3. Стихи на императорскую баню, 
     построенную Львом VI .................................................... 26
2.1.4. Стихотворение, посвященное августе Елене, 
      супруге императора Константина VII ......................... 28

2.2. Ямбы: стихи на горячие источники в Пифиях .................... 29
2.3. Эпиграммы ............................................................................ 31

2.3.1. На Льва Философа .............................................................. 31
2.3.2. На патриарха Константинопольского Фотия .............. 32
2.3.3. На патриарха Константинопольского Стефана ......... 34
2.3.4. На Митрофана, архиепископа Смирнского ............... 35
2.3.5. На икону Пресвятой Богородицы, 
        держащей Христа ............................................................... 36

2.4. Поэма «Тысячестишное богословие» ..................................... 37
2.4.1. Датировка и адресат поэмы ............................................. 37



2.4.2. Обзор содержания поэмы ............................................... 38
2.4.3. С кем полемизирует Хиросфакт? .................................. 43
2.4.4. Бог философов ..................................................................... 51
2.4.5. Познание Бога ...................................................................... 55
2.4.6. Иконоборческие мотивы ................................................... 61
2.4.6. Оригенистское учение о «пресыщении» ...................... 68

2.5. Гимнография .......................................................................... 69

2.6. Богословские комментарии на Ветхий 
       и Новый Заветы ............................................................................ 70

2.7. Переписка ...................................................................................... 71

3. Еще один «чародей» ............................................................................ 75

Стихотворения и эпиграммы ................................................................. 84

Анакреонтика .................................................................................... 84
1. Надгробные стихи дочери Феоктисте ........................................ 84
2. На свадьбу самодержца Льва ....................................................... 86
3. Другое, на ту же свадьбу самодержца Льва .............................. 89
4. Стихи на баню при императорском дворе,
    построенную самодержцем Львом ............................................ 91
5. На августу Елену, супругу Константина Нового ..................... 96

Ямбы ....................................................................................... 99
6. На горячие источники в Пифиях ....................................... 99

Эпиграммы .................................................................................... 109
7. На Льва Философа ........................................................................ 109
8. На патриарха Фотия, который во святых .............................. 109
9. На патриарха Стефана ................................................................ 110
10. На Митрофана, святейшего архиепископа Смирнского ... 111
11. На икону Пресвятой Богородицы, держащей Христа ..... 112

Поэма «Тысячестишное Богословие» ................................................ 113

Гимнографические произведения ...................................................... 188

1. Стихиры .......................................................................................... 188
1.1. На Введение во храм Пресвятой Богородицы .................... 188
1.2. Святому апостолу и евангелисту Луке ................................. 189
1.3. Святому апостолу и евангелисту Иоанну Богослову ........ 189



2. Кондак святому Илариону Великому ............................................ 190

Извлечение из толкований различных отцов на Бытие ............. 196 

Переписка ................................................................................................. 202

Переписка с Симеоном, правителем Болгарии .............................. 202
1. Симеон, правитель Болгарии — магистру Льву, 

во время его первого посольства туда ....................................... 202
2. Магистр Лев — правителю Болгарии ...................................... 203
3. Симеон, правитель Болгарии — магистру Льву ................... 204
4. Магистр Лев — Симеону, правителю Болгарии ................... 204
5. Симеон, правитель Болгарии — магистру Льву ................... 205
6. Магистр Лев — Симеону, правителю Болгарии ................... 205
7. Магистр Лев — Симеону, правителю Болгарии ................... 206
8. От него же — Симеону, правителю Болгарии ...................... 206
9. От него же — Симеону, правителю Болгарии ...................... 207
10. От него же — Симеону, правителю Болгарии ..................... 207
11. От него же — Симеону, правителю Болгарии ..................... 208
12. От него же — Симеону, правителю Болгарии ..................... 209
13. Лев, магистр, проконсул, патрикий, — 

Симеону, правителю Болгарии ............................................... 209
14. Лев, магистр, проконсул и патрикий, — 

Симеону, правителю Болгарии ............................................... 210

Переписка во время посольства Льва к арабам .............................. 211
15. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 

Генесию, проконусулу, патрикию; из Багдада .................... 211
16. Генесий, магистр, проконусул и патрикий — 

магистру Льву, в Багдад ............................................................. 211
17. Квестор Анастасий — магистру Льву, из Города в Багдад .. 212
18. Патрикий Фома — магистру Льву, из Города в Багдад ... 213
19. Прокопий, спафарий и двоюродный брат асикрита — 

магистру Льву, из Города в Багдад ......................................... 214

Письма к императору Льву VI ............................................................ 215
20. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 

самодержцу Льву, из ссылки ................................................. 215
21. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 

Льву, самодержцу ромеев ......................................................... 216



22. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
Льву, самодержцу ромеев ........................................................ 223

23. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
Льву, самодержцу ромеев ........................................................ 226

24. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
Льву, самодержцу ромеев ........................................................ 228

25. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 
Льву, самодержцу ромеев ........................................................ 231

Письма к друзьям времен ссылки ..................................................... 237
26. Лев, магистр, проконсул и патрикий — 

Стефану, магистру, проконсулу и патрикию ..................... 237
27. От него же — к сыну патрикия Никиты Мон(омаха) ........ 238

Приложение I
Константин Родий. На Льва Хиросфакта ........................................... 239

Приложение II
Арефа, архиепископ Кесарийский.

Хиросфакт, или Чародеененавистник .......................................... 242

Список сокращений ...................................................................................... 260

Библиография ........................................................................................... 262

Указатели ............................................................................................... 272
Исторические лица и древние авторы ............................................... 272
Библейские и апокрифические персонажи ..................................... 275
Мифологические и легендарные имена и названия ........................ 275
Географические и топографические названия ................................ 276
Современные авторы, издатели и переводчики ............................... 277



Лев Хиросфакт
СОЧИНЕНИЯ

Главный редактор издательства И. А. Савкин
Дизайн обложки И. Н. Граве

Оригинал-макет Т. А. Сенина (монахиня Кассия)
Корректор И. Е. Иванцова

Формат 60x88 1⁄16. Усл. печ. л. 17,36. Печать офсетная.
Заказ №

ИД № 04372 от 26.03.2001 г. 
Издательство «Алетейя», 

192171, Санкт-Петербург, ул. Бабушкина, д. 53. 
Тел./факс: (812) 560-89-47

Редакция издательства «Алетейя»: 
СПб, 9-ая Советская, д. 4, офис 304, 

тел. (812) 577-48-72, aletheia92@mail.ru
Отдел продаж: fempro@yandex.ru, тел. (921) 951-98-99

www.aletheia.spb.ru 

Книги издательства «Алетейя» можно приобрести  
в Москве: 

«Библио-Глобус», ул. Мясницкая, 6. www.biblio-globus.ru  
Дом книги «Москва», ул. Тверская, 8. Тел. (495) 629-64-83  

«Русское зарубежье», ул. Нижняя Радищевская, 2. Тел. (495) 915-27-97 
«Фаланстер», М. Гнездниковский пер., 12/27. Тел. (495) 749-57-21, 629-88-21 

«Циолковский», ул. Б. Молчановка, 18. Тел. (495) 691-51-16
в Киеве:  

«Книжный бум», книжный рынок «Петровка», ряд 62, место 8.  
Тел. +38 067 273-50-10, gron1111@mail.ru

в Минске:  
«Экономпресс», ул. Толбухина, 11. Тел. +37 529 685-70-44, shop@literature.by 

в Варшаве: 
«Centrum Nauczania Języka Rosyjskiego»,  

ul. Ptasia 4. Tel. (22) 826-17-36, szkola@jezykrosyjski.com.pl
в Риге:

«Intelektuāla grāmata»
Riga, Kr. Barona iela 45/47. Tel. 67315727, info@merion.lv

Интернет-магазин: www.ozon.ru




