
НАЦИОНАЛЬНЫЙ ИССЛЕДОВАТЕЛЬСКИЙ УНИВЕРСИТЕТ
«ВЫСШАЯ ШКОЛА ЭКОНОМИКИ»

ФАКУЛЬТЕТ ГУМАНИТАРНЫХ НАУК

ВИЗАНТИЙ И ВИЗАНТИЯ: 
ПРОВИНЦИАЛИЗМ СТОЛИЦЫ  

И СТОЛИЧНОСТЬ ПРОВИНЦИИ

Под редакцией  

А. Виноградова и С. Иванова

Санкт-Петербург
АЛЕТЕЙЯ

2020



NATIONAL RESEARCH UNIVERSITY

HIGHER SCHOOL OF ECONOMICS

FACULTY OF HUMANITIES

BYZANTION AND BYZANTIUM: 

THE PROVINCIALISM OF THE CENTER  

AND THE CENTRALITY OF THE PROVINCES

Ed. by  

S. Ivanov and A. Vinogradov

Saint-Petersburg
ALETHEIA

2020





Византий и Византия: провинциализм столицы и столичность 
провинции / под ред. А. Виноградова, С. Иванова. – СПб.: 
Алетейя, 2020. – 306 с.: ил.

ISBN 978-5-00165-031-7

Сборник «Византий и Византия: столичность провинции и провин-
циальность столицы» посвящен проблеме взаимоотношений и взаи-
мовлияний Константинополя и византийских провинций и составлен 
на основе докладов одноименной конференции 2017 г. В сборнике 
представлены работы ведущих мировых исследователей из России, 
Германии, Великобритании, Италии, Греции и Турции. Статьи сборника 
затрагивают вопросы политической истории, архитектуры, живо-
писи, литературы, топографии и др. Предназначен для специалистов 
по Византии и всех интересующихся Средневековьем.

Byzantion and Byzantium: the provincialism of the center and the  
centrality of the provinces / Ed. by S. Ivanov and A. Vinogradov. – 
Saint-Petersburg: Aletheia, 2020. – 306 p.: ill. 

This volume contains papers from the conference with same title organized 
by the Centre of Medieval Studies of the National Research University Higher 
School of Economics, October 23—27, 2017, Moscow. To us Byzantium looks 
like a tadpole with an overgrown head; but was Constantinople the only 
source of all cultural impulses in the Empire? How did the provinces influence 
the life of the megapolis on the Bosphorus? The papers of the conference 
attempt to look simultaneously at two oppositely directed processes: 
the spread of metropolitan fashions to the periphery, and the emergence 
of the provincial traits in the capital itself.

На передней сторонке обложки: Парэкклисий в монастыре  
св. Иоанна в Акаллисе (Ликия). Фото Ф. Нивёнера. 

На задней сторонке обложки: Пророк из Вознесения.  
Мозаика Св. Софии в Салониках. Фото Р. В. Новикова.

УДК 94(495)

ББК 63.3(0)4

В 428

УДК 

ББК

94(495) 

63.3(0)4

В 428

 © Коллектив авторов, 2020
 © Издательство «Алетейя» (СПб.), 2020

Рецензенты:

доктор исторических наук Т. В. Кущ

доктор исторических наук Р. М. Шукуров

9 7 8 5 0 0 1 6 5 0 3 1 7

ISBN 978-5-00165-031-7



Предисловие

Заглавие сборника «Византий и Византия: провин-
циализм столицы и столичность провинции», как и 
тема одноименной конференции, которая проходила 

24–25 октября 2017 года в Лаборатории медиевистических 
исследований Национального исследовательского универ-
ситета «Высшая школа экономики» в Москве, может на 
первый взгляд показаться парадоксальной.

Византия — это условное название, принятое в Новое 
Время для обозначение грекоязычной Восточноримской 
Империи периода Средневековья. Сами «византийцы» 
свою страну никогда так не называли. Византием имено-
вался античный город, выбранный в начале IV в. импера-
тором Константином Великим в качестве новой столицы и 
окрещенный Константинополем. Итак, слово «Византий» 
вроде бы не подходит для обозначения средневековой им-
перии ни по географическим, ни по хронологическим па-
раметрам.

И все-таки перед нами — не просто ученое недоразумение. 
Прежде всего, константинопольские интеллектуалы, 

обожавшие античную стилизацию, и сами иногда именова-
ли свой город Византием, да и вся византийская культура 
жила, словно обернувшись лицом назад. Интересный опыт 
обобщения такого подхода к городскому прошлому пред-
ставляет собой статья Альбрехта Бергера. Прослеживая 
случаи вторичного использования старых строительных 



6	 Предисловие	

материалов при возведении новых построек в Константи-
нополе, автор раскрывает возможные идеологические кон-
нотации этой вынужденной практики. 

Другая причина, почему имена страны и города совпали, 
состоит в том, что нет в истории другого примера, когда сто-
лица до такой степени подминала бы под себя собственную 
страну, заставляя ее даже ассоциироваться с собой. Роль 
Константинополя в жизни Византии нельзя сравнить даже 
с ролью Рима в древнеримской истории: античная Импе-
рия была страной полисов, каждый из которых жил как 
самодовлеющая вселенная. А централизованная Византия, 
особенно после утраты в VII в. Антиохии и Александрии и 
в VIII в. Рима, вся целиком вращалась вокруг собственной 
столицы. К примеру, в IX в. даже во втором по величине 
городе Империи, Фессалонике, Константину Философу, бу-
дущему просветителю славян, не у кого было учиться — за 
учебой пришлось ехать в столицу. И по мере того как терри-
тория Византии скукоживалась — роль Константинополя 
только возрастала. Интересно взглянуть на то, как вопло-
щалась в архитектуре столицы имперская идея, и об этом 
— статья Халюка Четинкая. Автор подводит итоги много-
летных реставрационных изысканий в одном из самых ве-
личественных храмовых комплексов XII в. — Пантократоре 
и выдвигает оригинальную концепцию того, как выглядела 
находившаяся там усыпальница династии Комнинов, кон-
струировавших новую имперскую идентичность столицы.

Царьград был центром притяжения не только для Импе-
рии, но и для стран византийского круга. Паломники шли 
сюда, словно в Святую землю. Статья Сергей Иванова по-
священа первому из древнерусских «хождений» — «отчету» 
Антония Новгородца. Недавнее первое критическое изда-
ние этого выдающегося памятника позволяет совершенно 
по-новому ставить вопрос о соотношении паломнического 
взгляда на Царьград — и того имиджа столицы, который соз-
давал у новгородского «туриста» византийский экскурсовод.



	 Предисловие	 7

В круг имперского влияния входила и Венеция. Тому, 
как Византия вплеталась в идеологический дискурс респу-
блики св. Марка в период ее наивысшего могущества, по-
священа работа Беатриче Даскас. Если на ранних этапах 
скалдывания венецианской политической мифологии важ-
но было подчеркивать (вопреки фактам) независимость от 
Империи, то позднее показалось выигрышнее выводить 
историю Серениссимы из Трои и тем самым привязывать 
ее к византийской, но уже с тонами превосходства.

Впрочем, данный сборник посвящен не только и даже 
не в первую очередь собственно Константинополю. Скорее, 
главный упор в нем сделан как раз том аспекте, который 
часто остается в тени — самостоятельной жизни византий-
ской провинции. Кажется, что роль столицы невозможно 
преувеличить — и однако она неизбежно преувеличива-
ется в глазах исследователей, просто потому, что пода-
вляющее большинство литературных текстов, дошедших 
до нас, произведено в Константинополе. Византий неиз-
бежно и автоматически принимается за точку отсчета при 
любом разговоре о Византии. Но остальная империя все-
таки жила своей жизнью, и подчас это провинция управ-
ляла столицей, на что обращает внимание в своей статье 
Пол Магдалино. На примере императора Маврикия, кап-
падокийца по происхождению, автор демонстрирует, как 
провинциальная элита делает столичную карьеру благо-
даря успехам своих земляков, и как элита константино-
польская этим недовольна. 

Дмитрий Черноглазов в своей статье прослеживает, как 
эволюционировали византийские письмовники: от сбор-
ника риторических упражнений, восходящего к Либанию, 
великому сыну Антиохии, к константинопольскомуэеисто-
лярному этикету, который потом распространился вплоть 
до пост-византийского Кипра.

Иногда процессы, которые шли в провинции, определя-
ли то, что потом находило развитие в столице, а иногда одна 



8	 Предисловие	

провинция влияла на другую, через голову Константинопо-
ля. В последнее время важной темой в изучении Византии, 
особенной ранней, стала проблема регионализма. На уров-
не зодчества, литургической планировки и архитектурной 
декорации ее пытается решить в своей статье Филипп Нивё-
нер. Он показывает, что в этой области провинции находи-
лись даже под меньшим влиянием центра, чем в политиче-
ском, а локальные метрополии были для провинциальных 
городов важнее, чем Рим или Константинополь. Как оказы-
вается, такой подход позволяет по-новому посмотреть даже 
на такую проблему, как начало иконоборчества.

Тема взаимосвязи и взаимодействия Константинополя 
и провинций находится в центре статьи Андрея Виногра-
дова. Автор предпринимает попытку продемонстрировать, 
как тип крестово-купольного триконха, попав, вероятно, 
из позднеантичной архитектуры в омейадские дворцы, по-
влиял затем на константинопольские постройки императо-
ра Феофила, а те, в свою очередь, — на храмовое зодчество 
Малой Азии, Балкан и даже Руси. Так удается проследить 
весь путь от парадного зала римской виллы до стандартно-
го афонского кафоликона.

Та же тема, но совсем на другом материале, раскрыва-
ется в статье Анны Захаровой, посвященной влиянию Кон-
стантинополя на каппадокийскую монументальную живо-
пись Х века. Обычно исследователи столичного искусства 
не нисходят до грубых провинциальных фресок, а ученые, 
занимающиеся искусством Каппадокии и осознающие его 
более скромный уровень, концентрируются на изучении 
иконографии. Здесь же, напротив, предпринята попытка 
показать, как сменяющие друг друга художественные стили 
столицы последовательно отражались в пещерных церквях 
Каппадокии, которые, в свою очередь, становились мест-
ными образцами для подражания.

Каппадокийскую тему подхватывает статья Толги Уяра, 
но уже в контексте ΧΙΙΙ века — эпохи сельджукского господ-



	 Предисловие	 9

ства в Малой Азии. На примере скромной по размеру пе-
щерной церкви Безирана Килисе автор старается понять, 
как конструировалась идентичность местных греков под 
властью мусульман. Для этого в статье использован язык 
новейших направлений искусствознания, еще мало знако-
мый отечественному читателю.

В статье Михалиса Каппаса фокус исследования нацелен 
также на провинцию, но не рядовую — на Фессалонику, вто-
рой по значению город империи. Искусно лавируя между 
Сциллой «идеального» константинопольского зодчества и 
Харибдой «элладской школы», автор приводит читателя к 
важному и новому выводу — конечно, средне- и поздневи-
зантийская Фессалоника испытывала влияние столицы, но 
перерабатывала его в рамках собственных архитектурных 
традиций и сама становилась источником заимствований 
для Северной Греции и, шире, Балкан вообще.

Так как настоящая книга посвящена во многом визуаль-
ной культуре Константинополя и провинций, ее сопрово-
ждают многочисленные рисунки и фотографии. Все они 
имеют новую нумерацию в каждой статье: черно-белые 
обозначены как «рис.» и размещены в тексте, а цветные — 
как «илл.» и вынесены на отдельную вклейку. Подписи к 
иллюстрациям отражают авторский замысел.

Перед тем как дать слово самим авторам, хотелось бы 
подчеркнуть, что и конференция, и сборник изначально за-
думывались как междисциплинарные, объединяющие уси-
лия специалистов в различных областях византийской ци-
вилизации: истории, литературы, архитектуры, живописи, 
литургики. Каждый из них под своим углом зрения попы-
тался посмотреть не только на проблему взаимоотношений 
Византия и Византии, Константинополя и провинции, но и 
на вопрос о том, насколько всегда столичен был Констан-
тинополь и насколько локальные центры сами могли пре-
тендовать на его роль. Удалось ли увидеть им что-то новое 
в этой необъятной теме, судить читателю.



Пол Магдалино

КАППАДОКИЯ  
И КОНСТАНТИНОПОЛЬ В VI В.

В настоящей работе исследуется частный случай регио-
нализма в Византии. Многие регионы Византийской 
империи в настоящее время довольно хорошо из-

учены, как в рамках Tabula Imperii Byzantini, так и в других 
прекрасных исследованиях по исторической географии. 
Однако история византийского регионализма пока еще 
не написана. Регионализм можно определить как культи-
вацию локальных идентичностей и общностей в рамках 
надрегионального, национального или имперского госу-
дарства. Он может выражаться в форме политического се-
паратизма и отделения, например, в случае Гражданской 
войны в США или движения за независимость Каталонии в 
2017 году. Однако регионализм прекращает существовать, 
когда политическое отделение становится полным и окон-
чательным. Он мыслим только в централизованной пара-
дигме, в той системе координат, где наличествуют центр и 
периферия. Оборотная стороной медали регионализма ― 
это, в сущности, национализм или империализм: первый 
предполагает второй и поляризует то напряжение, которое 
его активизирует и подпитывает. Подобно тому, как на-
ционализм и империализм проявляются в навязывании 
центром себя периферии, регионализм выражается в при-



	 Каппадокия	и	Константинополь	в	VI	в.	 11

менении обратного давления, посредством солидарности 
региональных элит, которые проникают в институты цен-
трального правительства и воздействуют на них.

В своем исследовании я рассмотрю каппадокийский 
регионализм, который я понимаю в широком географи-
ческом смысле, как Каппадокию обозначали сами визан-
тийцы, ― территория анатолийского плато, простираю-
щаяся от озера Туз Гёль до Евфрата и отделенная от моря 
Понтийскими горами на севере и горами Тавра на юге1.  
В административном отношении она соответствовала позд-
неримским провинциям Каппадокия I–II и Армения II–III 
и средневизантийским фемам Каппадокия, Харсиан, Ли-
канд, Севастия, Колония и Мелитена. При таком опреде-
лении Каппадокия оказывается одним из крупнейших и 
наиболее значимых регионов Восточной Римской империи 
до ее завоевания турками в конце XI в. Это была родина от-
цов-каппадокийцев, создателей православного богословия, 
которые увековечили местные реалии в своих трудах. Гроб-
ница свт. Василия Великого в Кесарии стала одним из глав-
ных мест паломничества в Малой Азии.

В Каппадокии было сконцентрировано необыкновен-
но много императорских имений, которые до конца VI в. 
составляли особую административную единицу — domus 
divinae per Cappadociam. Эти имения, без сомнения, ис-
пользовались в основном для разведения больших табу-
нов лошадей, которыми всегда славилась Каппадокия. 
Каппадокийские кони и другие ресурсы региона, а также 
его положение на пути из Константинополя в Антиохию 

1 Мои общие наблюдения над историей античной и византийской 
Каппадокии основываются на следующих работах: Hild F., Restle M.  
Kappadokien (Tabula Imperii Byzantini; 2). Wien, 1981; Van Dam R. 
Kingdom of Snow. Roman Ruler and Greek Culture in Cappadocia. 
Philadelphia, 2002; Métivier S. La Cappadoce, IVe–VIe siècle: unehistoire 
provinciale de l’Empire romain d’Orient. Paris, 2005; Cooper J. E.,  
Decker M. J. Life and Society in Byzantine Cappadocia. Basingstoke — 
New York, 2012. 



12	 Пол	Магдалино	

сделали Каппадокию важнейшим коммуникационным 
и логистическим узлом империи в ее войнах с Сасанид-
ской Персией. Ее стратегическое значение нисколько не 
уменьшилось, когда сменившие персов арабы завоевали 
все восточные провинции империи до гор Тавра и долины 
верхнего Евфрата, включая Мелитину. С середины VII в.  
до середины X в. Каппадокия была наиболее активной 
пограничной зоной империи, а после этого — главным 
плацдармом для византийской реконкисты Киликии и 
Северной Сирии. В таком качестве Каппадокия была пи-
тательной почвой для значительной части военной ари-
стократии, которая оказала сильное влияние на политику 
империи в X в. и в лице Никифора II Фоки (963–969) и 
Иоанна I Цимисхия (969–976) на краткое время заняла 
императорский престол1.

Нет сомнений, что именно с военной элитой Х в. реги-
онализм в Каппадокии достиг своего пика и очень сильно 
повлиял на константинопольское общество, получив кра-
ткое превосходство над другими регионализмами, разли-
чимыми в то время при императорском дворе, например, 
общностью евнухов-пафлагонцев, наполнявших импера-
торский дворец2. Каппадокийская элита X–XI вв. произво-
дит сильное впечатление на современных исследователей 
также благодаря сохранности большой части своего куль-
турного наследия в виде скальной архитектуры региона и 
героических сказаний «Дигениса Акрита», которые каппа-
докийская аристократия принесла с собой в Константино-
поль, когда оказалась вытеснена со своей родины турецким 

1 Cheynet J.-C. Pouvoir et contestations à Byzance (963–1210). Paris, 
1990. P. 213–227.
2 Magdalino P. Paphlagonians in Byzantine High Society // Byzantine 
Asia Minor (6th–12th cent.) / Ed. St. Lampakis. Athens, 1998. P. 141–
150. Об «элладском» регионализме в тот же самый период см.: 
Anagnostakis I. Byzantium and Hellas // Heaven and Earth. Cities and 
Countryside in Byzantine Greece / Ed. J. Albani, E. Chalkia. Athens, 
2013. P. 15–29.



	 Каппадокия	и	Константинополь	в	VI	в.	 13

завоеванием1. Однако связь между императорской властью 
и каппадокийской элитой начинается не с героического 
милитаризма сообщества восточных границ и не с «визан-
тийской эпопеи» Х в. Она восходит к периоду до арабских 
завоеваний, вероятно, еще к IV в., когда узурпатор Проко-
пий использовал свои каппадокийские связи в попытке от-
нять власть у императора Валента2. Что точно известно, так 
это то, что первым каппадокийцем, ставшим императором, 
был Маврикий, восшедший на престол в 582 г.3

Новаторство этого тезиса почти не получило отражения 
в современной науке, но его значение трудно переоценить. 
Очень важно, откуда происходили императоры, равно как 
и тот факт, что никогда прежде не упоминалось их каппа-
докийское происхождение. Этот момент ярко иллюстри-
рует одна из повестей «Луга духовного» Иоанна Мосха  
(гл. 112). Иоанн вспоминает посещение Великого оазиса в 
Египте в правление предшественника Маврикия — Тибе-
рия II. Там он вместе со своими спутниками встретился с 
иноком Львом «родом из Каппадокии… Достопочтенный 
старец сказал им: “Поверьте, чада, я буду царствовать”. Они 
отвечали ему: “Что ты говоришь, авва? — Поверь нам, из 
Каппадокии не было ни одного царя. Понапрасну ты пи-
таешь такие мысли”»4. Конечно, святой говорил метафо-
рически и намекал на свою будущую мученическую кон-
чину от рук варваров, но Мосх, оглядываясь назад, не мог 

1 Об архитектуре см.: Ousterhout R. G. Visualizing Community. Art, Ma-
terial Culture and Settlement in Byzantine Cappadocia. Washington D.C., 
2017. Издание и перевод «Дигениса» см. в: Jeffreys E. Digenes Akritis. 
Cambridge, 1998; комм. см. в: Beaton R. Cappadocians at court: Digenes 
and Timarion // Alexios I Komnenos / Ed. M. Mullett and D. Smythe. Bel-
fast, 1996. P. 329–338.
2 Cooper J. E., Decker M. J. Op. cit. P. 214–215.
3 О биографии императора, источниках и событиях, произошедших 
в период его правления, см.: Whitby M. The Emperor Maurice and his 
Historian. Oxford, 1988.
4 PG 87, 2976; русский перевод дан по изданию: Луг духовный. 
Творение блаженного Иоанна Мосха / Пер. с греч. прот. М. И. Хитрова. 
Сергиев Посад, 1915. Троицкая библиотека, кн. 1, репринт. М., 1991. 



14	 Пол	Магдалино	

не увидеть здесь отсылки к скорому воцарению Маврикия. 
Все предшественники Маврикия на константинопольском 
престоле, за одним исключением, были выходцами из ев-
ропейских провинций империи или из самого Константи-
нополя, и их подавляющее большинство, начиная с самого 
Константина и заканчивая предшественником Маврикия 
Тиберием II, который и назначил его императором, проис-
ходило из балканских и дунайских земель1. Единственным 
исключением был исавриец Зинон, который стал импера-
тором почти по умолчанию, так как его ввел в император-
скую семью Лев I, чтобы заручиться поддержкой неуправ-
ляемого военизированного провинциального сообщества 
в Южной Анатолии и чтобы противостоять влиянию дру-
гих варварских группировок в римской армии. Почему же 
тогда Маврикий из Арабисса в Армении III был выбран в  
582 г. преемником Тиберия II? Случилось ли это благодаря 
или вопреки его каппадокийскому происхождению? Вна-
чале мы должны отметить два момента, которые недавно 
были выявлены Д. Фейсселем2. Во-первых, воцарение Мав-
рикия не было чем-то предрешенным . Существуют убе-
дительные указания на то, что Тиберий II умер, так и не 
сделав выбор между Маврикием и другим своим зятем — 
Германом, которого он также возвел в сан цезаря. Герман 
был сыном патрикия Юстиниана и, следовательно, кров-
ным родственником императорской династии Юстина I, 
Юстиниана I и Юстина II3. Это позволяет объяснить другой 
важный момент, который выявил Фейссель: Маврикий пре-
тендовал на римское и западное происхождение4. Согласно 

1 См. статьи о Константине I, Валенте II, Маркиане, Льве I, Зиноне, 
Анастасии I, Юстине I, Юстиниане I, Тиберии II в: Jones A. H. M., 
Martindale J. R., Morris R. The Prosopography of the Later Roman 
Empire. Vol. 1–3. Cambridge, 1971–1992.
2 Feissel D. Trois notes sur l’empereur Maurice // Mélanges Cécile 
Morrisson (Travaux et mémoires; 16). Paris, 2010. P. 253–272.
3 Ibid. P. 258–267.
4 Ibid. P. 253–258.



	 Каппадокия	и	Константинополь	в	VI	в.	 15

современному источнику, явно симпатизирующему Мав-
рикию и потому, без сомнения, отражающему пропаганду 
самого императора, хотя непосредственные предки Маври-
кия поселились в Арабиссе, он возводил свое происхожде-
ние и свое имя к древнему Риму1. Фейссель также обращает 
внимание на прошение к Маврикию от западных защитни-
ков «Трех глав», где авторы, подчеркивая роль императора 
Маркиана на Халкидонском Соборе, называют его «пред-
ком Вашего благочестия»2. Как объясняет Фейссель, это 
может означать только то, что Маврикий претендовал на 
происхождение от брака дочери Маркиана Евфимии с Ан-
фимием, одним из последних императоров Запада. Правда 
это или ложь, но такая генеалогия явно позволила Маври-
кию противопоставить династическим притязаниям его со-
перника Германа еще более прославленную родословную, 
которая маскировала безвестность его родного каппадо-
кийского города. 

Маловероятно, однако, что притязания Маврикия на 
римское происхождение были тем, что перевесило чашу ве-
сов в его пользу и то ли заставило выдвинуть его в послед-
ний момент, то ли, как утверждает один источник, убедило 
Германа отступить3. Важнее был, вероятно, тот факт, что на 
момент смерти Тиберия Маврикий был comes excubitorum, 
командиром дворцовой гвардии — отряда, которым коман-
довал перед собственным избранием сам Тиберий4. Также 
можно отметить, что основатель юстиниановской династии 

1 Evagrius. Ecclesiastical History / Ed. J. Bidez, L. Parmentier. London, 
1898. P. 214 (V. 19).
2 Acta Conciliorum Oecumenicorum. IV, 2 / Ed. E. Schwartz, J. Straub. 
Leipzig, 1971. S. 134; Feissel D. Trois notes… P. 254–255.
3 Charles R. H. The Chronicle of John, Bishop of Nikiu, Translated from 
Zotenberg’s Ethiopic Text. London, 1916. P. 151 (XCIV, 25); Feissel D. 
Trois notes… P. 260.
4 Theophylactus Simocatta. Historia / Ed. C. de Boor. Leipzig, 1887. P. 132,  
142 (III. 11, 4. 15, 10); Iohannis Ephesini historiae ecclesiasticae pars 3 
/ Ed. E. Brooks. Louvain, 1936. P. 234, 250 (VI. 14. 27); Theophanes. 
Chronographia / Ed. C. de Boor. Leipzig, 1883. P. 247; Mango C., Scott R. 
The Chronicle of Theophanes Confessor. Oxford, 1997. P. 367.



16	 Пол	Магдалино	

Юстин I занимал ту же самую должность и использовал ее 
как трамплин во власть в 518 г.1 Несомненно, способствова-
ло и то, что с 578 по 582 гг. Маврикий провел ряд преиму-
щественно успешных военных кампаний против персов2. 
Однако он не всегда был военным. Перед своим назначе-
нием главой экскувиторов он служил у Тиберия нотарием, 
— это предполагает, что он изначально работал в граждан-
ской администрации3. Современный его правлению текст 
― «Житие патриарха Евтихия», написанное пресвитером 
Евстратием, дает интересный взгляд на тот тип админи-
стративной среды, в которой он начинал свою карьеру4. По-
сле своего низложения с патриаршества в конце правления 
Юстиниана, Евтихий вернулся на пост игумена в свой мона-
стырь в Амасии. Среди многих доказательств его святости, 
о которых автор свидетельствует, как член этой общины, 
было то, что он предсказал восшествие на престол и Тибе-
рию, и Маврикию. Точно так же, еще будучи патриархом, 
Евтихий предрек, что Юстин II будет наследовать Юстини-
ану5. Вот рассказ о его предсказании касательно Маврикия:

«За 18 лет до его воцарения, когда преподобный пребы-
вал в своем монастыре, случился государственный перево-
рот, и чиновники в провинции Понт (то есть агенты и экс-
акторы фиска, а также уполномоченные Модератианского 
разряда) все пришли из города Арабисса: многие из них 
были и остаются родственниками вернейшего императора. 
И вот по обычаю пришли они к блаженному, чтобы полу-

1 Петр Патрикий в De cerimoniis I. 93; пер. см. в: Moffatt A., Tall M.  
Constantine Porphyrogennetos, The Book of Ceremonies. Vol. 1–2. 
Canberra, 2012. Iohannes Malalas. Chronographia / Ed. H. Thurn. Berlin 
— New York, 2000. P. 336 (XVII. 1).
2 Феофилакт Симокатта. История III. 15, 13 — 16, 2; 17, 3–11; Иоанна 
Эфесский. Церковная история 3. VI. 14–17, 27, 34–35; Whitby M. The 
Emperor Maurice… P. 268–274.
3 Иоанн Эфесский. Церковная история 3. VI. 27; Whitby M. The Em-
peror Maurice… P. 5–7.
4 Eustratii Presbyteri Vita Eutychii Patriarchae Constantinopolitani /  
Ed. C. Laga. Turnhout, 1992.
5 Ibid. P. 60–63.



	 Каппадокия	и	Константинополь	в	VI	в.	 17

чить от него великие благодеяния. И как часто случается 
на таких встречах, кто-то славил одну провинцию, а кто-
то — другую область. Итак, когда произносились такие вот 
разные речи, великий человек Божий сказал им ласково — 
пусть никто не посчитает его речь льстивой — и вознес хва-
лу городу Арабиссу. Хотя это казалось нам и приехавшим 
оттуда людям сказанным ради приятной встречи, случив-
шееся показало цель его слов. Что же именно и как было 
предсказано божественным мужем? Всякий раз когда упо-
минал он о городе Арабиссе, то говорил ласково, что слы-
шали и мы, и чиновники, приехавшие оттуда,: «Велик ваш 
город, и потому сказано про него: “Из Назарета может ли 
быть что доброе?” (Ин. 1,46) И он не сказал: “я говорю”, что-
бы показать себя не высоким, но смиренным»1.

Евстратий продолжает рассказывать, как Евтихий от-
крыл смысл пророчества годами позже, когда все обсужда-
ли, кто будет преемником Тиберия, и имя Маврикия воз-
никло в списке возможных кандидатов.

Помимо сюжетных деталей этого пророчества, настоя-
щий отрывок интересен в данном контексте из-за четырех 
моментов: во-первых, акцента на региональном происхож-
дении Маврикия; во-вторых, наблюдения, что различия и 
сравнения регионов были обычной темой для разговоров; 
в-третьих, сравнения Арабисса и Назарета; в-четвертых, 
что самое замечательное, того света, который он проливает 
на региональные модели назначения и продвижения по ка-
рьерной лестнице в провинциальной администрации пре-
фектуры Востока VI в. Если мы верим Евстратию (а он был 
очевидцем), то весь фискальный аппарат провинции Понт 
или, по крайней мере, его высший эшелон, был набран из 
одного города в провинции Армения III. Отражает ли этот 
факт сложившуюся процедуру, или это был единичный 
случай, как можно предположить из прозрачного намека 
на административную реорганизацию — вероятно, в свя-

1 Ibid. P. 61–62.



18	 Пол	Магдалино	

зи со смертью Юстиниана в 565 году? В любом случае, мы 
можем с полным основанием заключить, что это отража-
ет, с одной стороны, тенденцию не назначать фискальных 
чиновников в их родные земли, а, с другой стороны, по-
кровительство какого-то высокопоставленного чиновника, 
который заботился об интересах элиты Арабисса и был спо-
собен найти им прибыльные должности в ведомстве фиска. 
Если этим покровителем был не сам Маврикий, который, 
возможно, был слишком молод в 564/5 г., то им мог быть 
тот, кто помогал продвижению Маврикия и кого мы можем 
представить как каппадокийского бюрократа старшего по-
коления. Это приближает нас к временам правления Юсти-
ниана, когда вся фискальная администрация Малой Азии 
контролировалась префектом претория родом из Кесарии 
— пресловутым Иоанном Каппадокийским1. Мы можем 
тут вспомнить жалобу Иоанна Лида, что его родная Лидия 
была разрушена поборами другого каппадокийца, которо-
го назначил префект Иоанн2. Возможно, что набор налого-
вых чиновников из Арабисса был правилом в этот период, 
и фиск постоянно пополнялся каппадокийскими кадрами, 
которые пережили опалу Иоанна. Хотя это лишь предпо-
ложение, «Житие Евтихия» несомненно подтверждает, что 
плотная сеть функционеров из Каппадокии, и особенно из 
Арабисса, существовала все то время, пока Маврикий рос в 
чинах на службе у Тиберия. Сложно не связать между со-
бой два этих факта и не предположить, что среди факторов 
в пользу Маврикия, которые учитывались Тиберием и ко-
торые дали ему преимущество над его соперником за пре-
стол, были региональная солидарность его сторонников в 
провинциальной администрации Малой Азии.

1 Его печальная известность сложилась благодаря уничижительной 
характеристике Иоанна Лида (О магистратах III. 57–76), пер. см. в: 
Bandy A. Ioannes Lydus, On Powers. Or, The Magistracies of the Roman 
State. Philadelphia, 1983. P. 220–257. О его карьере в целом см.: Tate G. 
Justinien, l’épopée de l’Empire d’Orient. Paris, 2004. P. 354–356, 365–391.
2 Иоанн Лид. О магистратах III. 58–61.



	 Каппадокия	и	Константинополь	в	VI	в.	 19

Итак, если Маврикий пришел к власти, пусть и отчасти, 
благодаря силе регионализма, то в чем же состояла его бла-
годарность? Что он сделал для своей родины и ее жителей? 
Самое яркое свидетельство — это то, как он последовал 
примеру предыдущих императоров и, прежде всего, не-
давнему памятному прецеденту Юстиниана1 и повысил ста-
тус своего родного города до уровня местной митрополии. 
Его реконструкция Арабисса не привлекла того внимания, 
какое современные исследователи посвятили Юстиниане 
Приме2, но точное описание современника — сирийского 
церковного историка Иоанна Эфесского, показывает, что 
это был равный по амбициозности урбанистический про-
ект3. Согласно ему, повышение статуса родного города было 
главной заботой Маврикия. Император собрал артель вы-
сококлассных мастеров из разных мест и разместил отряд 
солдат, чтобы охранять их. Его первой, приоритетной за-
дачей было разобрать местную церковь и перестроить ее в 
грандиозном масштабе, с изысканными украшениями, для 
чего он предоставил золотые и серебряные сосуды, роскош-
ные ткани и части большого кивория, которые собрали на 
месте. Затем он приказал построить огромную больницу 
(ксенодохий) с величественными корпусами, администра-
тивное здание (названное димосием, но, вероятно, это был 
преторий), протяженные портики, просторные базилики 
и мощную городскую стену. Эти расходы вызвали много 
пересудов среди людей, которые недоумевали, как импера-
тор, которого обвиняли в недостаточном финансировании 
армии, когда великие и мощные города были захвачены и 
разрушены варварами, мог так щедро тратиться на пере-
стройку «города, не имевшего никогда никакого значения 

1 Прокопий Кесарийский. О постройках IV. 1.
2 См.: Ivanišević V. Caričin Grad Justiniana Prima. A New–Discovered 
City for a «New» Society // Proceedings of the 23rd International Congress 
of Byzantine Studies. Belgrade, 22–27 August, 2016. Plenary Papers. 
Belgrade, 2016. P. 107–126.
3 Иоанн Эфесский. Церковная история 3. V. 22.



20	 Пол	Магдалино	

и ценности для римского государства». За два года, пока 
шло строительство города, он был полностью разрушен 
мощным землетрясением, которое затронуло весь Восток 
и сравняло с землей все здания в Арабиссе — и старые, и 
новые. Но хотя император был глубоко подавлен случив-
шимся, полагая, что разрушение может быть знаком Бо-
жьей немилости, он не сдался, и во время написания хро-
ники Иоанна Эфесского все строительные бригады были на 
месте и ждали приказа возобновить работу1. Один поздний 
сирийский источник сообщает, что город был заново по-
строен еще роскошней, только чтобы быть уничтоженным 
следующим землетрясением2.

Поскольку Маврикий внес столь большой вклад в бла-
госостояние своей родины, логично предположить, что он 
давал привилегии ее жителям при назначении на государ-
ственные должности как в Каппадокии, так и за ее преде-
лами. Когда Тиберий II назначил его главнокомандующим 
на восточном фронте, его первым действием было набрать 
солдат из римского населения его родной Каппадокии3. 
Многие из них должны были подняться по службе во вре-
мя его двадцатилетнего правления. До и после того, как он 
стал императором, он вряд ли мог отказаться от поддержки, 
расширения и продвижения сети провинциальных чинов-
ников из Арабисса, описанной в «Житии Евтихия». Трудно 
поверить и в то, что его друзья, соседи и дальние родствен-
ники в данной местности не получили никаких выгод от 
того необыкновенного расположения, которое он оказывал 
своей собственной семье. Еще до своего воцарения он обе-
спечил назначение собственного племянника Домитиана 
на должность митрополита Мелитины; во время правления 
Маврикия Домитиан играл ведущую роль в политических, 

1 Ibid. P. 208.
2 Михаил Сириец. Хроника X. 21; пер. см. в: Chabot J.-B. Chronique de 
Michel le Syrien, patriarche Jacobite d’Antioche. T. II. Paris, 1904. P. 359.
3 Иоанн Эфесский. Церковная история 3. VI. 14.



	 Каппадокия	и	Константинополь	в	VI	в.	 21

а также религиозных делах восточных приграничных ре-
гионов1. Маврикий назначил своего брата Петра и его зятя 
Филиппика командовать воинскими частями и на восточ-
ном, и на западном фронтах2. Он перевез своих родителей 
и всех своих братьев и сестер в Константинополь и поселил 
их с большим удобством в великолепных дворцах с огром-
ными доходами, сделав собственного отца председателем 
сената. Иоанн Эфесский добавляет, что он также даровал 
просторные императорские дома другим своим родствен-
никам, которых обогатил и продвинул до важных званий и 
должностей3.

В своей биографии Маврикия М. Уитби посвящает лишь 
одно предложение императорскому благоволению своей 
семье, которое он характеризует следующим образом:

«Как и большинство императоров, Маврикий, естествен-
но, продвигал своих родственников, которым его воцаре-
ние, конечно, представило возможность для значительно-
го обогащения; такое покровительство вызвало ревнивые 
отклики, но оно не подорвало социальную структуру Вос-
точной империи, которая всегда была достаточно гибкой, 
чтобы позволить гражданскому или военному успеху быть 
вознагражденным значительным повышением статуса со-
ответствующей семьи»4.

Другими словами, это не было чем-то особенным и это 
не мешало императору выполнять свою работу должным 
образом. Тем не менее, есть много оснований полагать, что 
продвижение семьи Маврикия было воспринято как пре-
вышение нормы и вызвало сильное недовольство, что спо-
собствовало его падению. Во-первых, Маврикий со своей 
женой Констанцией5 заметно пополнил ядро император-
ской семьи девятью детьми. Это сделало его первым им-

1 Whitby M. Op. cit. P. 14.
2 Ibid. P. 15; о Филиппике см. также: Feissel D. Trois notes… P. 257.
3 Иоанн Эфесский. Церковная история 3. V. 18.
4 Whitby M. Op. cit. P. 14.
5 Chronicon Paschale / Ed. L. Dindorf. Bonn, 1832. P. 693.



22	 Пол	Магдалино	

ператором со времен Льва I, родившим ребенка во время 
правления, первым после Аркадия, у которого было более 
одного ребенка, и первым со времен Констанция Хлора, у 
кого было так много детей. Что его плодовитость не сделала 
его популярным, ясно из народного восстания, когда пар-
тии цирка скандировали некие стихи, высмеивающие его 
сексуальную ненасытность1. Что его многочисленные дети 
воспринимались как бремя для государства, кажется оче-
видным из инцидента во время войн с аварами: после побе-
ды над врагом имперский полководец Приск вызвал мятеж 
тем, что определил большую часть добычи императору и 
его детям, «вывезя большую часть добычи из-за большо-
го царского потомства»2. Во-вторых, Маврикий чествовал 
свою провинциальную семью такими способами, которые 
заставляли хмурить брови старую константинопольскую 
элиту. Как мы видели, он сделал своего отца председателем 
сената. По словам Феофана, он похоронил отца в церкви 
Святых Апостолов и сделал то же самое для своего племян-
ника Домитиана, митрополита Мелитинского, умершего 
вскоре3. Сам факт того, что Феофан или его источник ре-
шили упомянуть эти захоронения, предполагает, что они 
казались неоднозначными и считались неуместными там, 
где хоронили императоров и патриархов.

Конечно, дорогостоящее и пышное ублажение Маврики-
ем своей семьи было совсем не беспрецедентным, но, как 
и восстановление им Арабисса, оно выглядело несвоевре-
менным в стесненных обстоятельствах конца VI в., потому 
что явно противоречило провозглашенной императором 
программе сокращения общественных расходов4. Наибо-
лее печально и фатально было то, что Маврикий стремил-
ся урезать жалование войску, требуя при этом увеличения 

1 Феофан. Хронография 283.
2 Феофилакт Симокатта. История VI. 7, 6.
3 Феофан. Хронография 271, 284.
4 Иоанн Ефесский. Церковная история 3. V. 20; Иоанн Никиусский. 
Церковная история XCV. 21–22; Whitby M. Op. cit. P. 18–19.



	 Каппадокия	и	Константинополь	в	VI	в.	 23

военной активности, включая зимние кампании к северу 
от Дуная. Его новые требования такого рода в 602 г. по-
служили толчком к восстанию, свергшему его режим1. Од-
нако армия, которая шла на Константинополь под предво-
дительством Фоки, не преуспела бы, если бы не получила 
широкой поддержки внутри Города, особенно со стороны 
партий цирка2. Повернулся ли Константинополь против 
Маврикия только из-за его жесткой финансовой политики 
и отмены «многих обычаев», связанных с распределением 
правительственных щедрот?3 Или это случилось и потому, 
что его происхождение не воспринималось как соответству-
ющее его претензиям, потому, что его считали чужаком, 
навязавшим свою провинциальную семью и свои регио-
нальные связи казне римского государства? Без сомнения, 
не случайно то, что старый соперник Маврикия Герман, ко-
ренной константинополец, снова выступил на этом сломе в 
качестве приемлемой альтернативы4.

Но в реальности ею оказался другой чужак — Фока, ко-
торый был избран предводителем мятежной балканской 
армии и который одержал победу, сместив и казнив Маври-
кия и его семью. Означает ли это, что каппадокийскому ре-
гионализму Маврикия пришел на смену балканский реги-
онализм предыдущих императоров? Совершенно не ясно, 
был ли Фока или избравшие его солдаты уроженцами бал-
канских провинций, поскольку многие части, сражавшиеся 
с аварами, были переброшены с восточного фронта после 
заключения мира с Персией. Один более поздний визан-
тийский текст, «Патрии», даже упоминает Фоку как кап-

1 Феофилакт Симокатта. История III. 1–2; VI. 10, 1–3; VII. 1; VIII. 
5–7. Кроме того, Маврикий потерял популярность, когда отказался 
выкупить пленников, взятых аварами (Феофан. Хронография 280).
2 Феофилакт Симокатта. История VIII. 7, 8 — 11, 6; Whitby M. Op. 
cit. P. 24–27.
3 Иоанн Ефесский. Церковная история 3. V. 20.
4 Феофилакт Симокатта. История VIII. 8, 3 — 10, 4; см.: Feissel D. 
Trois notes. P. 266–267.



24	 Пол	Магдалино	

падокийца1. Так это или нет, данная информация, по край-
ней мере, отражает изменение парадигмы, произошедшее 
с воцарением Маврикия: Каппадокия по умолчанию стала 
провинцией, откуда происходят императоры, родившиеся 
за пределами Константинополя. То же самое можно заме-
тить и для следующего императора, Ираклия, которого еги-
петский историограф Иоанн Никиусский также считал уро-
женцем Каппадокии2. Царствование Ираклия приближает 
нас к исламскому завоеванию Востока, благодаря которому 
Каппадокия приобрела новое стратегическое значение как 
наиболее чувствительная пограничная зона Римской импе-
рии, а ее военная элита оказалась на переднем краю воен-
ных действий империи. Так начался золотой век византий-
ской Каппадокии.

1 Patria III. 13, 184 (Preger Th. Scriptores originum Constantinopolitana-
rum. Vol. II. Leipzig, 1907. P. 218, 273).
2 Иоанн Никиусский. Церковная история CIX. 2; см.: Kaegi W. 
Heraclius, Emperor of Byzantium. Cambridge, 2003. P. 21.



Альбрехт Бергер 

«ПЕРЕРАБОТКА»  
КОНСТАНТИНОПОЛЯ

Использование сполий, т. е. архитектурных деталей, 
взятых из более ранних построек, было весьма обыч-
ным в византийской архитектуре. Эта практика суще-

ствовала в Константинополе с самого его начала, но стала го-
раздо более распространенной начиная с кризиса VII в. из-за 
общего недостатка ресурсов и недоступности каменоломен в 
потерянных регионах Востока и Балканского полуострова.

В ранневизантийский период для важных обществен-
ных зданий, возводимых на средства государства, обычно 
использовались новые архитектурные детали, в то время 
как сполии регулярно использовались в зданиях практи-
ческого назначения, таких как цистерны, перекрытые сво-
дами на колоннах. То же самое касается и зданий более 
скромных размеров, таких как церкви, возведенные част-
ными лицами или ограниченными в средствах общинами.

Хороший пример этого — Святая София в своем совре-
менном состоянии1: большая часть современной церкви со-
храняется такой, как она была построена в середине VI в. 

1 См.: Mainstone R. Hagia Sophia. Architecture, Structure and Liturgy 
of Justinian’s Great Church. London, 1988; Mark R. Hagia Sophia from 
the Age of Justinian to the Present. Cambridge, 1988; Виноградов А. Ю., 
Захарова А. В., Черноглазов Д. А. Храм Святой Софии Константино-
польской в свете византийских источников. СПб., 2018.



26	 Альбрехт	Бергер		

Единственные сполии, использованные здесь, — это восемь 
больших порфировых колонн в первом ярусе1. Каменолом-
ни порфира в Египте прекратили действовать уже давно, и 
весь доступный порфир брался либо со складов строитель-
ных материалов, либо из разобранных старых зданий2. Это 
отражено даже в так называемой «Повести о Святой Со-
фии», тексте конца IX или начала X вв., который описывает 
ее постройку Юстинианом в форме легенд, изобилующих 
фантастическими деталями. В самом начале мы читаем:

«Также он написал и стратигам, и сатрапам, и судьям, и 
сборщикам налогов по всем фемам, чтобы все они искали, 
какие найдут, колонны, столпы, плиты, абаки, алтарные 
преграды и прочий материал, пригодный для возведения 
храма. Все получившие от него такой приказ [брали их] из 
языческих храмов, старых бань и домов и присылали импе-
ратору Юстиниану на плотах изо всех фем востока и запада, 
севера и юга и со всех островов»3.

Однако после этого утверждения текст больше не гово-
рит ничего о повторно использованных материалах, как не 
упоминает и здания, откуда сполии могли быть взяты, за 
исключением порфировых колонн, которые действительно 
представляют собой сполии. Утверждается, что они проис-
ходят из Рима — что может быть правдой — а именно из 
большого храма Солнца императора Аврелиана, что не мо-
жет быть проверено и скорее неправдоподобно4.

Самое позднее с IX в. в византийских источниках пор-
фир называется «римским камнем»5. Причина этого не 

1 См.: Mainstone R. Op. cit. P. 189, 267.
2 См.: Asutay-Effenberger N., Effenberger A. Die Porphyrsarkophage der 
oströmischen Kaiser: Versuch einer Bestandserfassung, Zeitbestimmung 
und Zuordnung. Wiesbaden, 2006. S. 49–51.
3 Scriptores originum Constantinopolitanarum. Vol. I / Ed. Th. Preger: 
Lipsiae, 1901. P. 74–108 (2, l. 1–9; далее — Diegesis). Цит. по: Вино-
градов А. Ю., Захарова А. В., Черноглазов Д. А. Храм Святой Софии… 
С. 399.
4 Diegesis 2, l. 10–15.
5 Asutay-Effenberger N., Effenberger A. Op. cit.



	 «Переработка»	Константинополя	 27

только в его символическом значении как любимого кам-
ня римских императоров, но и в том, что большая его часть 
попала в Константинополь в ранневизантийский период из 
Рима, а не из Египта. Перемещение императорского камня 
с запада на восток поддерживало популярную идею о том, 
что Константин Великий перенес центр римской держа-
вы с запада на восток, забрав с собой сенаторов и прочую 
аристократию, ремесленников и строительные материалы1. 
Как результат, местная легенда приписывает римское про-
исхождение практически каждому предмету из порфира в 
Новом Риме.

Вскоре после эпохи Юстиниана, в начале VII в., строи-
тельная активность в Констатинополе и во всей империи 
практически иссякла из-за глубинного политического кри-
зиса и возобновилась только при Константине V в середине 
VIII в.2 В Константинополе не зафиксировано практически 
никакой строительной деятельности, за исключением со-
оружения двух парадных залов в Большом дворце, укре-
пления морских стен и установки цепи через Золотой рог в 
ожидании арабской осады в 717–718 гг.3 Этот процесс укре-
пления стен хорошо заметен на южном берегу под Двор-
цом. Там сохранилась кладка из старых карнизов, на ко-
торых все ещё видны монограммы Юстиниана и Феодоры 
(рис. 1). Это означает, что как минимум несколько роскош-
ных зданий VI в. к тому времени было уже в руинах4.

1 Этот сюжет развивается от краткой ремарки у Созомена (Церков-
ная история 2. 3. 4), до Иоанна Малалы (Хроника 13. 7), и Гесихия 
Иллюстрия (гл. 42; Scriptores originum Constantinopolitanarum….  
P. 1–18) и, наконец, до развернутой истории в Patria (Scriptores 
originum Constantinopolitanarum…. Vol. II), 1. 44; 1. 63–67.
2 Magdalino P. Constantine V and the Middle Ages of Constantinople // 
Idem. Studies on the History and Topography of Byzantine Constantinople. 
Aldershot, 2007 (No. IV).
3 Patria 3. 130; 157; см. также: Guilland R. La chaîne de la Corne d’Or // 
Ἐπετηρὶς	Ἑταιρείας	Βυζαντινῶν	Σπουδῶν. 1955. Vol. 25. P. 88–120.
4 Mamboury E., Wiegand Th. Die Kaiserpaläste von Konstantinopel 
zwischen Hippodrom und Marmara-Meer. Berlin, 1934. S. 1–18. Taf. XV–
XIX.



28	 Альбрехт	Бергер		

Новые постройки из старых материалов  
в Большом Константинопольском дворце

Когда Константинополь начал медленно возрождаться 
после «темных веков», многие старые здания были в пла-
чевном состоянии и срочно нуждались в реконструкции. 
Две главные кампании по их восстановлению зафиксиро-
ваны для IX в. так называемым Продолжателем Феофана: 
первая — в правление императора Феофила после 829 г.1,  
а вторая — в правление Василия I, после 867 г.2 Но если мы 

1 Продолжатель Феофана 3. 42–44 (Chronographiae quae Theophanis 
continuati nomine fertur libri I–IV / Rec. M. Featherstone, J. Signes-
Codoñer. Berlin, 2015. S. 200–210).
2 Продолжатель Феофана 5.76–94 (Chronographiae… S. 258–308).

Рис. 1. Морская стена под Большим дворцом  
(по: Mamboury E., Wiegand Th. Die Kaiserpaläste von Konstantinopel 

zwischen Hippodrom und Marmara-Meer. Berlin, 1934. Taf. XV)



	 «Переработка»	Константинополя	 29

внимательно прочтем эти сообщения, то быстро поймем, 
что эти ремонты были выполнены только в небольшом 
объеме и не восстанавливали прежнее состояние зданий.

Действительно, в Большом дворце, начиная с правления 
Феофила, было построено несколько зданий, но все они 
были скорее небольшими, а различный ценный камень 
для их колонн и облицовки стен был, видимо, взят из со-
седних развалин. Только один раз Продолжатель Феофана 
говорит о повторном использовании старого материала, и 
это особенный случай, так как в тексте говорится, что кес-
сонный деревянный потолок из дома Василиска был пере-
несен в Лавсиак, зал приемов в Большом дворце1. Потолок, 
изготовленный около 475 г., можно было установить после  
829 г. в зале, построенном в 694 г., только приложив огром-
ные усилия: это можно объяснить лишь тем, что его вос-
принимали не только как готовый строительный материал, 
но и как историческую ценность.

Другая выдающаяся постройка эпохи Феофила, упомя-
нутая у Продолжателя Феофана, — впечатляющий фасад на 
вершине заново укрепленной им морской стены под новы-
ми дворцовыми строениями в месте, которое другие источ-
ники называют Вуколеонт (рис. 2)2. Это был просто фасад, 
выходящий на море, без основного здания за ним, — дей-
ствительно, примыкающие строения на нижних дворцовых 
террасах или даже вся обитаемая еще часть Большого двор-
ца стали регулярно называться Вуколеонтом только гораз-
до позже — у рыцарей Четвертого Крестового похода3.

Этот фасад, от которого сегодня сохранилась только не-
большая часть, был продуманно составлен из сполий, что-
бы впечатлять зрителя использованными в нем ценными 

1 Продолжатель Феофана 3. 44. 5–8.
2 Mango C. The Palace of the Boukoleon // Cahiers Archéologiques. 1997. 
Vol. 45. P. 41–50; Magdalino P. Court and capital in Byzantium // Royal 
courts in dynastic states and empires. A global perspective / Ed. by J. F. J. 
Duidan, T. Aran, I. M. Kunt. Leiden, 2011. P. 131–144.
3 Mango C. Op. cit. P. 41–42. Единственное более раннее упоминание 
«дворцов Вуколеонта» см. в Patria. 3. 126.



30	 Альбрехт	Бергер		

древними объектами. Это становится вполне очевидно, 
когда мы смотрим на фотографическое изображение этого 
балкона, поскольку рельефные ложные двери закрывали 
все его отверстия и делали их бесполезными, препятствуя 
обзору из них.

Перестройка церквей

Как мы узнаем из биографии Василия I, хорошо извест-
ной как «Vita Basilii», во время его царствования были об-
новлены старые части Большого дворца и добавлены новые 

Рис. 2. Фасад дворца Вуколеонт (по: Bardill J. Visualizing  
the Great Palace at Constantinople // Visualisierungen von Herrschaft /  

Hrsg. von F. A. Bauer. İstanbul, 2006. P. 5–45. Fig. 9)



	 «Переработка»	Константинополя	 31

здания, а многие церкви Константинополя — восстановле-
ны. Некоторые из этих церквей сохранили свой прежний 
облик, но другие — нет. Мы можем понять, какого рода вос-
становление имело место на самом деле, если посмотрим 
на следующий пассаж:

«И прекрасный храм Воскресения божественного Хри-
ста, Бога нашего, и мученицы Анастасии в так называе-
мом портике Домнина он отстроил, украсил, деревянную 
кровлю заменил каменной и иную удивительную красу ей 
прибавил»1.

Это означает, что церковь со сводами, возможно, куполь-
ная и типа вписанного креста, была встроена в руины своей 
гораздо более крупной предшественницы, с использовани-
ем ее материала. Из множества колонн, ранее поддержи-
вавших кровлю наоса, четыре, наиболее хорошо сохранив-
шихся, были использованы как опоры купола, а остальные 
— распилены для облицовки стен или проданы. Устройство 
маленькой церкви на руинах большой — хорошо известная 
практика: наглядным примером этого, в очень большом 
объеме, служит церковь Святой Софии в Фессалонике2.

Один пассаж из «Патрий Константинополя» показывает 
нам, в сколь полном объеме иногда использовали материал 
из разобранных зданий:

«Святого Стефана близ Сигмы воздвиг Константин Ве-
ликий. А император Лев воздвиг его маленьким, и весь ма-
териал: золотую мозаику и драгоценные камни и колонны, 
сложил у Святых Апостолов и воздвиг храм Всех Святых»3.

Церковь Святого Стефана была построена не во време-
на Константина, но все же еще в IV в. и была, вероятно, 
трехнефной базиликой среднего размера. Землетрясение, 

1 Продолжатель Феофана 5. 82. 4–8. Перевод дан по: Продолжатель 
Феофана. Жизнеописания византийских царей / Пер. с греч. Я. Н. Лю-
барского. М.: Наука, 1992.
2 Theocharidou K. The Architecture of Hagia Sophia, Thessaloniki from 
its erection up to the Turkish conquest. Oxford, 1988.
3 Patria 3. 209.



32	 Альбрехт	Бергер		

которое ее уничтожило, — это землетрясение 869 г. Ее пе-
рестройка в меньшем масштабе означает, что небольшой 
вписанный крест был вписан в руины и построен из кам-
ней, кирпичей и архитектурных деталей ее предшественни-
цы, тогда как весь лишний, но еще пригодный к использо-
ванию материал, включая колонны и мозаичные тессеры, 
был перевезен в некое хранилище на расстояние более двух 
с половиной километров. Новая церковь Всех Святых была 
построена рядом со Святыми Апостолами только после  
897 г., то есть почти через тридцать лет после того, как была 
разрушена церковь Святого Стефана, что дает нам пред-
ставление о том, как долго в ряде случаев материал ждал 
своего вторичного использования1.

От этих церквей до наших дней ничего не сохранилось, 
кроме, возможно, субструкций церкви Всех Святых, кото-
рые служили в качестве цистерны2. Но использование спо-
лий в константинопольских церквях средневизантийского 
периода зафиксировано также археологически, как то по-
казывают несколько следующих примеров.

Церковь монастыря Константина Липса, освященная в 
908 г., существует по сей день, хотя и сильно искажена пе-
рестройками, произведенными при превращении церкви 
в османскую мечеть. Четыре основные колонны исчезли, 
но все еще на своих местах остаются капители пилястров, 
которые были сделаны из разрезанных пополам капите-
лей VI в.3

Церковь монастыря Богородицы Кириотиссы в своем 
нынешнем виде монументального здания типа вписанного 

1 Berger A. Untersuchungen zu den Patria Konstantinupoleos. Bonn, 
1988. P. 361–363, 499–501. 
2 Müller-Wiener W. Zur Lage der Allerheiligen-Kirche in Konstantinopel 
// Lebendige Altertumswissenschaft. Festgabe zur Vollendung des 70. 
Lebensjahres von Hermann Vetters / Hrsg. von E. Plöckinger. Wien, 1985. 
S. 333–335.
3 Macridy Th., Megaw A. The Monastery of Lips (Fenari Isa Camii) at 
Istanbul // Dumbarton Oaks Papers. 1964. Vol. 18. P. 249–315.



	 «Переработка»	Константинополя	 33

креста была построена после пожара 1197 г.1 Она заменила 
собой старую, гораздо более скромную базилику VII в., но 
включает в себя всю ее восточную часть. Главные карнизы 
в ее восточной части — сполии из двух разных церквей, а 
несоответствия в карнизе вимы можно объяснить только 
тем, что наиболее хорошо сохранившиеся куски гораздо бо-
лее длинного карниза были соединены здесь вместе. Этот 
карниз находится там же, где он был установлен в VII в.2, 
так что нет причины предполагать, что в наос церкви был 
полностью встроен карниз предшествующего здания. Он 
должен происходить откуда-то еще: либо из другой, более 
ранней церкви, либо из хранилища строительных материа-
лов где-то в Константинополе.

Повторное использование саркофагов

Особенный и довольно чувствительный случай пред-
ставляет собой вторичное использование императорских 
саркофагов — феномен где-то на грани между вторичным 
использованием архитектурной скульптуры и демонстра-
цией древних движимых предметов искусства.

Хорошо известный пример этого — уничтожение сарко-
фага Константина V после конца иконоборчесства в 843 г. 
Список императорских захоронений в «Книге церемоний» 
гласит:

«Другой саркофаг из зеленого фессалийского камня, в 
котором лежал Константин, сын Исавра, по прозвищу Ка-
валлин, но его злосчастное тело было вытащено Михаилом 
и Феодорой и сожжено, а его саркофаг был вытащен, рас-
пилен и использован для облицовки стен [храма] Фароса, 

1 Kalenderhane in Istanbul: final reports on the archaeological explora-
tion and restoration at Kalenderhane Camii / Ed. C. L. Striker, D. Kuban.  
Vol. I. Mainz, 1997.
2 Ibid. P. 101–102.



34	 Альбрехт	Бергер		

ведь большие абаки, находящиеся в этом Фаросе, сделаны 
из этого саркофага»1.

В этом случае сполии были использованы не с целью 
прославления памяти императора, а, напротив, чтобы сте-
реть ее, — намерение, которое нарушено здесь упоминани-
ем о месте, где были установлены эти фрагменты, а имен-
но — церкви, которой на тот момент было уже семьдесят с 
лишним лет2.

Более сложная ситуация — когда тела покойных импе-
раторов извлекали из саркофагов и перезахоранивали в 
более простых могилах, потому что века спустя требова-
лись новые роскошные саркофаги, а императоры не могли 
их себе позволить. Например, в перечне императорских 
захоронений в «Книге церемоний» мы находим следую-
щий пассаж:

«Следует знать, что в женском монастыре Юстина, в 
церкви святого апостола Фомы, в саркофаге из зеленого 
фессалийского камня были погребены тела императора 
Юстина и его жены Софии. Их останки были вынесены и 
помещены в гробницу в земле, из проконесского камня, 
то есть пикриманского, на которой было написано: “Гроб 
Александра доместика”»3.

Причиной тому был тот факт, что Михаил III, убитый в 
867 г. по наущению Василия I, был реабилитирован сыном 
Василия Львом VI после его восшествия на престол в 886 г.4 
Об этом сообщает тот же перечень гробниц:

1 Constantini Porphyrogeniti imperatoris de cerimoniis aulae Byzantinae 
libri duo / Ed. by J. J. Reiske. Bonn, 1829 (далее — De cerimoniis).  
P. 645.2–9 (пер. А. Ю. Виноградова).
2 О Фаросской церкви см.: Klein H. A. Sacred Relics and Imperial Cer-
emonies at the Great Palace of Constantinople // Visualisierungen von 
Herrschaft / Ed. by F. A. Bauer. İstanbul, 2006. P. 79–80, 91–92.
3 De Cerimoniis 646.13–19. О перечне гробниц см.: Grierson Ph. The 
Tombs and Obits of the Byzantine Emperors (337–1042) // Dumbarton 
Oaks Papers. 1962. Vol. 16. P. 3–63.
4 Tougher S. The Reign of Leo VI (886–912): politics and people. Leiden 
— New York, 1997. P. 62–67.



	 «Переработка»	Константинополя	 35

«Другой саркофаг из зеленого фессалийского камня, где 
лежит император Михаил, сын Феофила. Следует знать, 
что этот саркофаг Михаила — Юстиниана Великого. Стоял 
он в монастыре Августы, ниже Святого апостола Фомы, где 
были обретены и одежды апостолов. Взял же их государь 
император Лев и поставил его здесь, для погребения тела 
этого Михаила»1.

Мы видим, что саркофаг Юстина II — а не Юстиниана I, 
как это утверждает наш текст, и не Юстина II, как можно за-
ключить из имени его жены, Софии, которое также попало 
сюда по ошибке, — был перенесен в мавзолей Константина 
и установлен посреди гробниц императоров IV–V вв., около 
саркофага Василия, который сам начал там второй этап за-
хоронений. Здесь мотивом для вторичного использования 
явно было желание быстро заполучить саркофаг, который 
мог бы соперничать с великими памятниками ранневизан-
тийского периода.

Похожий случай произошел около 920 г., когда импе-
ратор Роман Лакапин превратил свой бывший городской 
дворец в монастырь под названием Мирелеон и пристроил 
церковь, которая должна была служить также погребаль-
ным храмом для его семьи. Это здание нам известно теперь 
как мечеть Бодрум Джами. В шестой книге Продолжателя 
Феофана мы читаем:

«Тогда же и досточтимейший Петрона по приказу царя 
Романа перенес из мужского монастыря святого Маманта 
(расположен вблизи ворот Ксирокерка) один гроб с резны-
ми фигурами и два других без резьбы и поместил их в мо-
настырь царя Романа, то есть Мирелеон. Как говорят, в них 
покоился прах Маврикия и его детей»2.

1 De Cerimoniis 642.16–643.3.
2 Продолжатель Феофана 6. 11 (Theophanes continuatus, Ioannes Ca-
me niata, Symeon Magister, Georgius Monachus. Annales a Leone Mar-
menio ad Nicephorum Phocam / Rec. I. Bekker. Bonnae, 1838. P. 403.20–
404.3). Цит. с небольшими изменениями по переводу Я. Н. Любар-
ского (см. выше).



36	 Альбрехт	Бергер		

Действительно, жена Романа Феодора, сам Роман и не-
которые другие члены его семьи были погребены в этих 
саркофагах в течение последующих десятилетий. Но слож-
но усмотреть какую-либо причину их повторного исполь-
зования, кроме простейшей: они были дешевле, чем новые. 
То, что подобные действия не воспринималась как норма, 
а напротив, возмущали современников, можно понять из 
маргинальной пометы в хорошо известной рукописи «Гре-
ческой антологии» (ныне в Гейдельберге), где Константин 
Родосский, отождествленный с так называемым писцом J1, 
комментирует эпиграмму 9. 81 о надругательстве над моги-
лой2 следующими словами:

«И мертвые часто страдают, хотя и бесчувственны, одна-
ко же страдают. Посмотри на гробы Маврикия и Амантия: 
из них один был выброшен и закопан, а другой выкинут 
и рассеян; один — при Льве, другой — при Романе. И это 
случилось с императорами. Что же ты сказал бы о прочих 
людях?»3

Амантий — это основатель церкви св. Фомы в V веке, око-
ло которой находился саркофаг Юстина, и он превратился 
в императора только по неаккуратности переписчика.

Самый странный случай повторного использования 
саркофага известен не по литературному источнику.  
В 1750 г. один французский путешественник осмотрел 
фрагменты византийских саркофагов, обнаруженные во 
время строительства во дворе дворца Топкапы, и среди них 
— странную крышку, украшенную семью куполами (рис. 3).  
Сирил Манго связал ее с упомянутым у Никиты Хониата 

1 См.: Cameron A. The Greek Anthology from Meleager to Planudes. 
Oxford, 1993. P. 304–307.
2 Об этой эпиграмме, посвященной посмертной судьбе тирана Никия 
с Коса, написанной Кринагором из Митилены, см.: Buraselis K. Kos 
between Hellenism and Rome: studies on the political, institutional and 
social history of Kos from ca. the middle second century B.C. until late 
antiquity. Philadelphia, 2000. P. 39–40.
3 Cameron A. Op. cit. P. 115 (пер. А. Ю. Виноградова).



	 «Переработка»	Константинополя	 37

«семичастным камнем» на 
гробнице императора Ма-
нуила I Комнина, умерше-
го в 1180 г.1 Нэнси Патерсон 
Шевченко предположила, 
что этот предмет был ско-
рее не крышкой саркофага, 
а киворием над могилой, 
какие известны для других 
средневизантийских им-
ператорских захоронений 
и похожи на те, что сохра-
нились над гробницами 
норманских королей в Па-
лермо2. Сдругой стороны, 
О. Карагиоргиу заметила, 
что этот фрагмент был, со-
гласно Никите Хониату, 
из «черноватого камня» 
и потому должен проис-
ходить из каменоломен в 
Фессалии, которые на тот 
момент уже давно прекра-
тили действовать3. Тогда 
семь куполов надо интер-
претировать как изобра-

1 Никита Хониат. Мануил 1. 17 (Nicetae Choniatae Historia / Ed.  
J.-L. van Dieten. Berlin, 1975. P. 222.14–19); см.: Mango C. Three imperial 
Byzantine sarcophagi…
2 Ševčenko N. P. The Tomb of Manuel I Komnenos // Change in the 
Byzantine World in the Twelfth and Thirteenth centuries // First 
International Sevgi Gönül Byzantine Studies Symposium: Proceedings / 
Ed. by A. Ödekan, N. Necipoğlu, E. Akyürek. İstanbul, 2010. P. 609–616.
3 Καραγεωργίου O. Λίθος την μελανίαν υποκρινόμενος: ενδείξεις για την 
εκμετάλλευση των λατομείων του Θεσσαλικού λίθου στη μέση βυζαντινή 
περίοδο // Εικοστό Δεύτερο Συμπόσιο Βυζαντινής και Μεταβυζαντινής 
Αρχαιολογίας και Τέχνης. Τ. 22. Αθήνα, 2002. Σ. 43–44.

Рис. 3. Мраморное навершие из 
дворца Топкапы (по: Mango C.  

Three imperial Byzantine 
sarcophagi discovered in 1750 // 
Dumbarton Oaks Papers. 1962. 

Vol. 16. P. 397–402. Fig. 1.



38	 Альбрехт	Бергер		

жение так называемой Новой церкви или Неа в Большом 
дворце, а киворий должен был изначально украшать мо-
гилу ее основателя — импeратора Василия I. Итак, кажет-
ся, что этот киворий был повторно использован для гроб-
ницы Мануила. Василий, вероятно, был оставлен в своей 
могиле, которая, когда киворий был убран, стала только 
менее заметной, чем прежде.

Историзирующая архитектура?

Другая проблема — это проблема новых архитектурных 
элементов, памятников или зданий, которые имитируют 
стиль более древних с целью придать себе больше величия 
или заменить собой желанный, но отсутствующий древний 
объект. Самый известный случай такого рода в Константи-
нополе — это, конечно, сложенный из камней обелиск на 
Ипподроме. Когда все попытки добыть египетский обелиск 
для украшения спи �ны потерпели неудачу, поддельный обе-
лиск, сложенный из тесаного камня, был построен пример-
но за год и покрыт металлическими листами. Позднее, в 
392 г., настоящий египетский обелиск, наконец, прибыл в 
Константинополь и был поставлен рядом со своим ранним 
«заменителем»1.

Предполагается, что металлическая облицовка была 
украшена рельефами, но никто не знает, как они выгляде-
ли. Зашла ли имитация египетского искусства так далеко, 
что содержала псевдоиероглифические надписи, как те 
имитации, которые мы видим на пирамиде лéдника в Но-
вом дворце в Потсдаме?

1 Effenberger A. Überlegungen zur Aufstellung des Theodosios-Obelisken 
im Hippodrom von Konstantinopel. // Innovation in der Spätantike: 
Kolloquium Basel 6. und 7. Mai 1994 / Hrsg. B. Brenk et al. Wiesbaden, 
1996. S. 207–283; Idem. Nochmals zur Aufstellung des Theodosius-
Obelisken im Hippodrom von Konstantinopel // Gymnasium. 2007. Vol. 
114. S. 587–598.



	 «Переработка»	Константинополя	 39

Около 400 г. впервые упоминается Порфира1, — ква-
дратный павильон из порфира с пирамидальной кровлей, 
который позже стал знаменит как место рождения багря-
нородных царевичей, порфирогенетов. Можно ли, действи-
тельно, предположить, что прибытие египетского обелиска 
породило египетскую моду в искусстве и архитектуре, пусть 
и скоротечную2?

Храм или церковь, старая или новая?

Случалось также, что здания, в которых широко исполь-
зовались сполии, позднее считались более древними, чем 
они были на самом деле. Самые известные случаи такого 
рода в Константинополе — это церкви св. Мины у подножья 
Акрополя, и св. Мокия в западной части города. В «Патри-
ях Константинополя» об этом написано так:

«Святого Мину и Святого Мокия он [Константин Вели-
кий] обнаружил уже существующими, так как они были 
идольскими храмами. И Святого Мину он оставил как есть, 
только выбросил оттуда статуи и назвал его так»3.

В другом месте этого текста — в первой части, которая 
была написана позже, чем все остальное, это утверждение 
разъяснено более детально (1. 51). О церкви св. Мины мы 
читаем:

«А церковь святого Мины была прежде храмом Зевса: 
оттуда статуи великого Зевса и Кроноса на мраморных ар-
ках, что над двумя большими колоннами. Ведь у древних 
был обычай основывать свои жилища, то есть дворцы, на 
акрополях»4.

1 Marc le Diacre. Vie de Porphyre, évêque de Gaza / Ed. H. Grégoire,  
M.-A. Kugener. Paris, 1930 (гл. 44.1–6).
2 Hermann A. Porphyra und Pyramide // Jahrbuch für Antike und 
Christentum. 1964. Bd. 7. S. 117–138.
3 Patria. 3. 2 (пер. А. Ю. Виноградова).
4 Patria. 1.51.



40	 Альбрехт	Бергер		

Описание этого здания, однако, подходит скорее к мо-
нументальным воротам или триумфальной арке, а слово 
στήλη, использованное здесь для изображений древних бо-
гов, может и просто отсылать к рельефу на аттике над ар-
кой. Действительно, этот пассаж находится в начале описа-
ния древних стен Византия.

Итак, мы можем предположить, что речь здесь идет на 
самом деле не о церкви, а о воротах неподалеку от пере-
сечения древних стен акрополя и византийских морских 
стен. Сама церковь, впрочем, могла быть переделана 
из языческого храма, но в таком случае скорее из хра-
ма Посейдона, который стоял в этом квартале в древнем  
Византии1.

О церкви св. Мокия «Патрии» говорят в отрывке, за-
имствованном из более древнего текста — «Παραστάσεις 
σύντομοι χρονικαί»:

«Следует знать, что Святой Мокий впервые был постро-
ен Константином Великим рядом с местом, где жило боль-
шое множество язычников. И был храм Зевса там, где из 
его камней он заложил храм»2.

А вот детализованная версия в более позднем отрывке:
«Святой Мокий был в два раза длиннее, чем есть, но от-

сек вторую часть храма и воздвиг алтарь Константин Вели-
кий и его мать Елена. Поскольку же там был казнен святой 
Мокий, то он и воздвиг храм в его честь, и перенес туда его 
тело»3.

Нам известно, что церковь св. Мокия восстанавливалась 
дважды, при Юстиниане и при Василии I, но всегда сохра-
няла свою изначальную форму — необычно большой трех-

1 Как говорится в Patria 1. 13, в отрывке, процитированном из Гезихия 
Милетского (VI в.), см. выше. Поскольку церковь Мины —единствен-
ное христианское здание, упоминаемое тут, это упоминание может 
быть результатом позднейшей интерполяции.
2 Patria 2. 110, взято из Parastaseis 1.
3 Patria 3. 3.



	 «Переработка»	Константинополя	 41

нефной базилики1. Поэтому, возможно, сохранение трети 
древнего храма — это чистый вымысел «Патрий», хотя су-
ществование на этом месте предшествующего храма Зев-
са часто считаетсясамо собой разумеющимся, как, напри-
мер, в турецком археологическом отчете 90-х гг. прошлого 
века2. Основой для этой легенды могло стать только боль-
шое количество сполий, использованных для постройки 
этой церкви.

Крепость из сполий

От обеих этих церквей до наших дней не дошло ничего, 
по крайней мере, там, где они стояли. Однако возможно, 
что архитектурные детали из Святого Мокия сохранились 
где-то еще, использованные вторично. Ведь историк Дука 
сообщает о строительной деятельности Иоанна V Палеоло-
га незадолго до конца его царствования, в 1391 г.:

«Он начал строительство в одной из частей города, у так 
называемых Золотых ворот, устроив две башни по сторонам 
от этих ворот и воздвигнув их из плит белого мрамора, со-
единенных вместе, не с помощью каменотесов и не на свои 
деньги, но использовав другие прекраснейшие церковные 
постройки: он разобрал храм во имя Всех святых, постро-
енный государем Львом, мудрым и великим императором, 
и храм Святых Сорока [мучеников], также прекрасно воз-
веденный императором Маврикием, а также остатки хра-
ма святого Мокия, который воздвиг император Константин 
Великий. Так он огородил часть города от Золотых ворот до 

1 Прокопий Кесарийский. О постройках 4. 4. 27; Прдолжатель Фео-
фана. Хронография 5. 81. См. также: Berger A. Mokios und Konstantin 
der Große. Zu den Anfängen des Märtyrerkults in Konstantinopel // 
Antecessor: Festschrift für Spyros N. Troianos zum 80. Geburtstag / Hrsg. 
von V. A. Leontaritou et. al. Athen, 2013. S. 177–180.
2 Özgümüş F. İstanbul’da Aya Mokios Kilisesi // Sanat Tarihi Araştǐrma-
ları Dergisi. 1996. Vol. 13. P. 46–49.



42	 Альбрехт	Бергер		

южного берега, устроив еще и гавань для того чтобы укры-
ваться в ней в нужный момент»1.

Хотя османский султан Баязид почти немедленно заста-
вил императора разрушить эти укрепления, их части были 
еще видны несколько десятилетий спустя2. Так называемая 
Мермеркуле, небольшая крепость с массивной башней, чья 
нижняя часть полностью состоит из вторично использован-
ных мраморных пилястров огромного размера, могла быть 
изначально ее частью, поскольку сохранилось несколько 
фрагментов стены, которая начинается там и которая могла 
отделять дальний юго-западный угол Константинополя от 
остального города3. Это выделенное пространство, иногда 
называемое πολίχνιον «городок», действительно, очень ма-
ленькое и поэтому не имеет ничего общего с гораздо более 
крупным выделенным районом между турецкой крепостью 
Едикуле и морскими стенами, который иногда появляется 
позднее на османских изображениях4.

Наш вопрос в том, можем ли мы идентифицировать спо-
лии из трех упомянутых церквей: церкви св. Мокия IV века, 
церкви Сорока мучеников конца VI в. 5 и церкви Всех святых 
начала X в.6 Необходимо добавить, что церковь св. Мокия 
должна была лежать в руинах уже долгое время к тому мо-
менту, когда ее остатки были перевезены в район Мермер-

1 Doukas. Decline and Fall of Byzantium to the Ottoman Turks / Trans. by 
H. J. Magoulias. Detroit, 1975. P. 81–82 (пер. А. Ю. Виноградова).
2 Asutay-Effenberger A. Die Landmauer von Konstantinopel–İstanbul. 
Berlin, 2007. S. 110–113; Mango C. The Triumphal Way of Constantinople 
and the Golden Gate // Dumbarton Oaks Papers. 2000. Vol. 54. P. 182. 
Note 58.
3 Peschlow U. Mermerkule — ein spätbyzantinischer Palast in Kon stan-
tinopel // Studien zur byzantinischen Kunstgeschichte: Festschrift für 
Horst Hallensleben zum 65. Geburtstag / Hrsg. von L. Theis, B. M. Sche l-
lewald, B. Borkopp. Amsterdam, 1995. P. 93–97.
4 Asutay-Effenberger A. Die Landmauer… S. 113–117.
5 Stichel R. H. W. Ein byzantinischer Kaiser als Sensenmann? Kaiser 
Andronikos I. Komnenos und die Kirche der 40 Märtyrer in Konstanti no-
pel // Byzantinische Zeitschrift. 2001. Vol. 93. S. 586–608; про церковь и 
ее последнюю реставрацию в конце XII в. см.: Ibid. S. 589–602.
6 Müller-Wiener W. Op. cit.



	 «Переработка»	Константинополя	 43

куле. Действительно, фрагменты карнизов в Мермеркуле и 
некоторые другие детали в морской стене к северо-востоку 
от нее похожи на капитель, найденную в 1993 г. на месте, 
где должна была некогда стоять церковь св. Мокия1. Кроме 
того, другая деталь точно соответствует сполиям в северной 
церкви монастыря Липса, которая датируется тем же време-
нем — правлением императора Льва VI, построившего, как 
было упомянуто выше, и церковь Всех святых. Если это так, 
то, с другой стороны, из этого следует, что церковь Всех свя-
тых была сложена не только из сполий разрушенного храма  
Св. Стефана, но и содержала новые архитектурные детали.

Вернемся к церкви св. Мокия в последний раз: пилястры 
в нижней части Мермеркуле настолько велики, что сложно 
представить, чтобы они были использованы там впервые. 
Но разве невозможно, чтобы они попали в Константино-
поль уже как сполии из неизвестного нам места и провели 
около тысячи лет в стенах церкви св. Мокия, пока не до-
стигли своего конечного пункта назначения?2

Сполии на Золотых воротах

Впрочем, давайте вернемся к украшению монументаль-
ных и внушительных построек древними сполиями, как 
мы наблюдали это на примере фасада Вуколеонта IX в.  
В какой-то момент и Золотые ворота, главный западный 
въезд в город сквозь сухопутные стены, также были ро-
скошно украшены древними сполиями, но в основном — 
фигуративными рельефами, а не архитектурной скульпту-
рой, как Вуколеонт (рис. 4).

В комплексе Золотых ворот до сих пор сохранились 
внешние ворота напротив главных, мраморных3. Перед их 

1 Özgümüş F. Op. cit.
2 Berger A. Op. cit.
3 Mango C. The triumphal Way… P. 173–188.



44	 Альбрехт	Бергер		

первоначальной кладкой были поставлены две древние 
колонны с капителями, поддерживающими арку, все — из 
вторичных материалов. С другой стороны ворот в стену 
вставлены два ряда мраморных рам, которые также были 

Рис. 4. Золотые ворота (по: Mango C. The Triumphal Way of 
Constantinople and the Golden Gate // Dumbarton Oaks Papers. 2000.  

Vol. 54. P. 173–188. Fig. 9)



	 «Переработка»	Константинополя	 45

использованы вторично и некогда обрамляли рельефы вы-
сотой в два и более метров. Сейчас эти рельефы утеряны, 
кроме нескольких маленьких фрагментов, но они были 
описаны Мануилом Хрисолором в 1411 г.1, Пьером Жилем 
в середине XVI в.2, Томасом Роу в 1620-х гг.3 и Джоном Ко-
велом после 1670 г.4 На них были изображены подвиги Ге-
ракла, наказание Прометея и не связанные друг с другом 
мифологические сцены, такие как Эндимион с Селеной, ве-
дущий Цербера Геракл, ведомый нимфами Пегас, пьяный 
Геракл и преследующий Троила Ахилл. Их размер был не-
обыкновенно большим для рельефов такого рода, и это яв-
ный признак того, что их взяли, как предположил некогда 
С. Манго, из какой-то роскошной виллы или общественно-
го здания, возможно, за пределами Константинополя. Вме-
сте с несколькими более мелкими античными и византий-
скими рельефами различного размера они образовывали 
огромное панно более чем 12 м в высоту, которое с опреде-
ленного расстояния выглядело почти как римская триум-
фальная арка, чей сборный характер становился очевиден 
только при приближении.

Очевидно, все это было задумано как триумфальный 
памятник, — единственныйв своем роде, известный нам в 
средневизантийский период, и есть искушение связать его 
сооружение с победоносной кампанией императора Ни-
кифора Фоки в Киликии в 965 г. Возвращаясь, он привез с 
собой бронзовые ворота завоеванных Тарса и Мопсуестии 
и установил первые на морских воротах под Акрополем, а 
вторые — на Золотых воротах на западе. Мы можем пред-
положить, что новая, высококачественная декорация места 

1 Billò C. Manuele Crisolora, Confronto tra l’Antica e la Nuova Roma // 
Medioevo Greco. 2000. Vol. 0. P. 6–26 (гл. 49.10–13).
2 Gyllius P. De topographia Constantinopoleos. Lyon, 1561. P. 217–218.
3 Roe T. The Negotiations of Sir Thomas Roe in his Embassy to the Otto-
man Porte. London, 1740. P. 386–387.
4 British Library Add. 22912, f. 83; цит. по: Mango C. The triumphal 
Way… P. 184–185.



46	 Альбрехт	Бергер		

его триумфального въезда в Константинополь была заказа-
на по тому же случаю1.

Другой важный вопрос, который невозможно обсудить 
здесь, — о вторичном использовании античных статуй. Как 
хорошо известно, такие статуи свозили в Константинополь 
на протяжении нескольких десятилетий после его основа-
ния, и они формировали существенную часть городского 
ландшафта на протяжении всей истории Византии2.

Я надеюсь, что несколько приведенных здесь заметок 
показали, насколько многообразным было использование 
сполий в Константинополе и рупором каких идеологем 
могла становиться эта практика.

1 Ibid. P. 186.
2 Вместо длинной библиографии см.: Bassett, S. The Urban Image of 
Late Antique Constantinople. Cambridge: Cambridge University Press, 
2004.



Халюк Четинкая

ПОГРЕБАЛЬНЫЕ КОМПАРТИМЕНТЫ  
В МОНАСТЫРЕ ПАНТОКРАТОРА

Один из наименее изученных византийских памятни-
ков Стамбула расположен недалеко от современно-
го района Ункапаны. Это монастырь Пантократора, 

основанный вблизи Зевгмы. После османского завоевания 
комплекс монастыря Пантократора был превращен в ме-
четь, как и еще семь храмов, а приблизительно через 20 лет 
получил новую функцию — медресе1. Прозвище одного из 
учителей этого медресе, Зейрека Мехмета, позже дало имя 
району — Зейрек, происходящее от персидского слова со 
значением «мудрый».

Во время реставрационных работ 1997–1998 гг. были 
найдены повторно использованные кирпичи, датирован-
ные временем правления Константина I2. Вторичное упо-
требление более старых строительных материалов — рас-
пространенное явление, которое указывает, что в том же 
месте или на небольшом расстоянии от него было другое 

1 Baltacı C. Asırlarda Osmanlı Medreseleri (Ottoman medreses in XV–
XVIth centuries). Istanbul, 1976.S. 468.
2 Ousterhout R. Architecture, art and Komnenian ideology at the Pan-
tokrator monastery // Byzantine Constantinople: Monuments, topogra-
phy and everyday life / Ed. by N. Necipoğlu. Leiden — Boston — Köln, 
2001. P. 143. Note 20.



48	 Халюк	Четинкая	

сооружение, переставшее использоваться. Территория во-
круг комплекса Пантократора, как известно, была некогда 
кладбищем, на что указывают некоторые эпитафии и ипо-
гей возле мечети Бычакчы Али.

Ясно также, что в то время это пространство было засе-
лено. Крупные поместья, такие как Илары, стали причиной 
того, что этот район получил новое имя — τῆς	Ἱλαρᾶς. Вы-
сказывались также предположения, что до строительства 
монастырской больницы здесь уже существовал ее предше-
ственник — носокомий (больница) Феофила1.

По другой версии, во время царствования Константина I  
здесь построили лупанар, который затем был переделан в 
больницу, получившую впоследствии известность как ре-
зиденция знатного человека по имени Исидор, затем — как 
женский монастырь и, наконец, — как больница, названная 
в честь императора Феофила2. Существует, впрочем, гипо-
теза, что эта больница, располагалась в окрестностях мече-
ти Сулеймание3.

Наиболее подробную информацию о монастыре Пан-
тократора можно почерпнуть из его Типикона, который 
был подписан Иоанном II Комнином 15 октября 1136 г.4 
Несмотря на подпись императора, его жена-венгерка 
Ирина (Пирошка) также считается основательницей мо-
настыря5.

Хотя неясно, был ли монастырский комплекс закончен 
ко времени подписания Типикона, по крайней мере, боль-
шая часть его должна была быть построена, так как импера-

1 Magdalino P. Constantinople Médiévale. Études sur l’évolution des 
struc  tures urbaines. Paris, 1996. P. 46–47.
2 Berger A. Accounts of Medieval Constantinople: The Patria. Cambridge, 
London, 2013. P. 95.
3 Janin R. La Géographie ecclésiastique de l’empire Byzantin: Le siège de 
Constantinople et le patriarcat oecuménique. Paris, 1969. P. 559.
4 Gautier P. Le Typikon du Christ Sauveur Pantocrator // Revue des 
études byzantines. 1974. T. 32. P. 131.
5 Moravcsik G. Szent László leánya és a bizánci Pantokrator-monostor. 
Budapest — Constantinopoly, 1923. P. 80.



	 Погребальные	компартименты	в	монастыре	Пантократора	 49

трицу Ирину-Пирошку погребли здесь в 1134 г.1 Монастыри 
основывались не только для религиозных целей, но и как 
безопасное укрытие на случай необходимости2.

Наиболее важный источник информации о монастыр-
ском комплексе Пантократора — его Типикон. Хотя в Ти-
пиконе не упоминается, какой храм был построен первым, 
было выдвинуто предположение, что самым ранним был 
южный храм, посвященный Христу Пантократору, за ним 
последовал северный, посвященный Богоматери Элеусе, 
а между ними был построен храм Архангела Михаила3.  
В поэме, часть которой была высечена в монастырских хра-
мах и видна вплоть до 1739 г., упоминались другие имена 
ктиторов, сравнительно с Типиконом: император Иоанн II 
Комнин назывался первым, императрица Ирина-Пирошка 
— вторым основателем монастыря4, Никифор был упомя-
нут как архитектор комплекса5.

Некоторые сполии присутствуют, в частности, в южном 
храме. Боковые плиты верхней части мимбара, как пред-
полагается, взяты из храма святого Полиевкта6. Внутри 
его конического завершения, в южном и северном углах и 
между ними, имеются монограммы, которые читаются как 
«Господи, спаси Твоего раба» и «Игнатий» (илл. 1.1). Они 
были обнаружены мной и упоминаются в моей магистер-
ской диссертации 1993 г., а затем — в докторской диссерта-
ции 2003 г.7

1 Loukaki M. Empress Piroska-Eirene’s collaborators in the foundation 
of the Pantokrator monastery: The testimony of Nikolaos Kataphloron 
// The Pantokrator monastery in Constantinople / Ed. by S. Kotzabassi. 
Boston — Berlin, 2013. P. 198.
2 Galatariotou C. Byzantine ktetorika typika: A comparative study // 
Revue des études byzantines. 1987. T. 45. P. 95.
3 Megaw A. H. S. Notes on the recent work of the Byzantine Institute // 
Dumbarton Oaks Papers. 1963. Vol. 17. P. 344.
4 Moravcsik G. Op. cit. P. 80.
5 Megaw A. H. S. Op. cit. P. 345.
6 Ibid . P. 345.
7 Çetinkaya H. İstanbul’da orta bizans dini mimarisi (843–1204). Diss. 
Istanbul, 2003. P. 221.



50	 Халюк	Четинкая	

Типикон отдельно упоминает почти все здания ком-
плекса Пантократора, но подробно описывает только по-
гребения духовенства и членов императорской семьи. Не-
обходимо также помнить, что одним из видов служения, 
осуществляемого монастырями, было предоставление от-
дельных мест захоронения для нуждающихся. Это было 
распространено с конца IV в.1

Императоров и членов императорской семьи чаще всего 
хоронили в ротондальном здании при храме Святых Апо-
столов — вплоть до 1028 г., когда там не осталось больше 
места2. Но и до этого момента некоторые императоры пред-
почитали быть похоронены в монастырях, которые они 
сами основали, как, например, Роман Лакапин.

Средняя церковь в монастыре Пантократора, а именно 
храм Архангела Михаила, задумывалась как погребальный 
храм. Первой, кто был здесь похоронен, стала императрица 
Ирина в 1134 г., за ней последовал ее муж император Иоанн 
II Комнин в 1143 г.3 Другая императрица Ирина (Берта фон 
Зульцбах) и император Мануил I Комнин были погребены 
здесь в 1158 и 1180 г. соответственно. Эта традиция исполь-
зовать данный монастырский комплекс как один из им-
ператорских погребальных храмов продолжилась в эпоху 
Палеологов, когда здесь были захоронены восемь членов 
императорской семьи4. Недавно было выдвинуто предпо-
ложение, что все погребения, кроме одного, находились в 
западной части храма Архангела Михаила, в то время как 

1 Rautmann M. L. Daily life in the Byzantine empire. Westport — London, 
2006. P. 78.
2 Grierson P. Tombs and obits of the Byzantine emperors // Dumbarton 
Oaks Papers. 1962. Vol. 16. P. 29.
3 Van Millingen A. Byzantine churches in Constaninople. London, 1912. 
P. 220. 
4 Pantokrator: Typikon of emperor John II Komnenos for the monastery 
of Christ Pantokrator in Constantinople / Transl. R. Jordan // Byzantine 
monastic foundation documents: A complete translation of the surviving 
founders’ typika and testaments / Ed. by J. Thomas, A. Constantinides 
Hero. Washington (D.C.), 2000. P. 725–726.



	 Погребальные	компартименты	в	монастыре	Пантократора	 51

гробница Мануила I Комнина располагалась в его наосе1. 
Считалось, что рядом с его саркофагом был помещен Ка-
мень помазания, а ее самое увенчивала сень с семью купо-
лами. Мануил I Комнин привез икону святого Димитрия 
Солунского из Фессалоники, а Камень помазания из Эфеса 
в 1149 и 1169 г. соответственно2. Десять лет спустя импера-
тор Мануил перенес Камень помазания на своей спине от 
Фаросской церкви в Большом дворце в монастырь Панто-
кратора3. Углубление в полу в юго-западной части храма 
Архангела Михаила считалось местом расположения кам-
ня4. Но пространство размером 2,45×0,64 м не подходит 
для Камня помазания: оно слишком длинное и слишком 
узкое для того, чтобы положить на него тело; напротив, ос-
нование такой преграды, как Пала д’Оро, подошло бы сюда 
идеально. Пала д’Оро, длиной примерно 3 метра, вероятно, 
была поставлена в храме Архангела Михаила и была обра-
щена лицом к северу — либо в богослужебных целях, либо 
чтобы указывать путь паломникам и посетителям внутри 
храмов. Пала д’Оро находилась в комплексе Пантократо-
ра во время IV Крестового похода, когда ее взяли оттуда и 
перенесли в собор Сан-Марко в Венеции5.

Своеобразные эллиптические купола храма Архангела 
Михаила не привлекали большого внимания ученых. Два 
его купола — результат перестройки, произведенной, веро-
ятно, столетия спустя после возведения первоначального 
комплекса. Храм должен был иметь не два, а один купол, 
как это указано в Типиконе. Купол упоминается там так:  

1 Ousterhout R. Byzantine funerary architecture of the twelfth century // 
Древнерусское искусство. Русь и страны византийского мира в XII в. 
М., 2002. С. 10–11.
2 Pantokrator: Typikon of emperor… P. 725–726.
3 Mango C. Notes on Byzantine monuments // Dumbarton Oaks Papers. 
1969–1970. Vol. 23–24. P. 373.
4 Megaw A. H. S. Op. cit. P. 342.
5 Sodini J. P. La sculpture médio-byzantine: Le marbre en ersatz et tel 
qu’en lui-méme // Constantinople and its Hinterland / Ed. by C. Mango, 
G. Dagron. Cambridge, 1995. P. 298. 



52	 Халюк	Четинкая	

«…еще один светильник в куполе Бесплотного, и один —  
в середине внешнего героона»1. Ясно, что там был только 
один купол. Но упоминание «внешнего героона» ошибоч-
но воспринималось как указание на купол в западной части 
храма2. Архитектура храма Архангела Михаила сильно отли-
чалась от этого, так как в момент постройки он имел лишь 
один купол. Этот факт был подчеркнут в выступлении Ли-
обы Тайс в августе 2018 г. на симпозиуме в Стамбуле. Осно-
вываясь на системе освещения в Типиконе, она предложила 
новые архитектурные реконструкции, планы и надстройки.

Если верить словам Никиты Хониата, гробница Ману-
ила I Комнина должна была находиться в герооне вне хра-
мов и иметь отдельный вход в виде большой арки3. В 2017 г.  
были найдены базы колонн и апсида маленького храма, 
пристроенного с юга к южной церкви (илл. 1.2). К сожа-

1 Pantokrator: Typikon of emperor… P. 756.
2 Ousterhout R. Op. cit. P. 12.
3 Nicetae Choniatis Historia / Ed. I. Bekker. Bonnae, 1835. P. 289.

Рис. 5. Возможный вид церковного комплекса с недавно  
открытым южным парэкклисием. Аксонометрия



	 Погребальные	компартименты	в	монастыре	Пантократора	 53

лению, он не был раскопан полностью. Мне удалось снять 
некоторые его размеры, что позволяет мне предположить, 
как могла выглядеть эта постройка (рис. 5). По размеру она 
очень похожа на Хирам Ахмет Паша Мес джиди, которую 

Рис. 6. Место обнаружения скелета



54	 Халюк	Четинкая	

иногда соотносят с храмом святого Иоанна в Трулле. Хотя 
имеется несколько примеров парэкклисиев, пристроенных к 
монастырскому храму, в императорском погребальном мо-
настыре таких примеров нет. Поэтому очень вероятно, что 
этот маленький храм был построен для члена император-
ской семьи. Наличие такой постройки привлекло бы вни-
мание не только современных историков, но и паломников 
и посетителей. Именно поэтому следует предположить, что 
они не могли попау них не было доступа в постройку, кото-
рая находится вне всех трех храмов. То, что погребальный 
храм пристроен к главному храмовому комплексу, не удиви-
тельно. Хороший пример этого — погребальный храм Боэ-
мунда в Канозе, Сан-Себастьяно, датируемый 1111 г. Вероят-
нее всего, эта традиция родилась на Востоке. Если опираться 
на свидетельство Никиты Хониата, то недавно обнаружен-
ный небольшой храм мог быть построен для императора  
Мануила I Комнина и, возможно, служил пристанищем для 
такой реликвии, как Камень помазания.

Рис. 7. План комплекса



	 Погребальные	компартименты	в	монастыре	Пантократора	 55

Участок перед этим храмом в настоящее время представ-
ляет собой небольшой сад, где во время реставрационных 
работ был раскопан скелет, ориентированный ногами на 
восток (рис. 6, 7). Это пространство не привлекало внимания 
ученых на протяжении долгого времени. Ясно, что оно было 
перекрыто (рис. 8, 9). Здесь все еще видна пята архивольта 
(илл. 1.3). Также в дальнем конце этого пространства име-
ются следы фресок возле окон (илл. 1.4). Это пространство 
могло быть прекрасным местом для погребения как духо-
венства, так и дальних родственников императорской семьи 
и сановников. Оно сталочастью маленькой мечети при му-
сульманском мавзолее — Семерджи Ибрахим-эфенди Текке, 
расписной михраб которой все еще виден. Этот сад в юго-
западной части храмового комплекса должен был служить 
кладбищем для монахов, членов клира и дальних родствен-
ников императорской семьи, которые стали членами духо-
венства. В отличие от членов императорской семьи, священ-
ники, как считается, должны были быть похоронены в храмах, 
где они служили. Свидетельство, подтверждающее предпо-
ложение, что духовенство обычно хоронили внутри храма, 
было получено в результате недавних реставрационных работ 
2008–2018 гг., в ходе которых под северным храмом были об-

Рис. 8. Возможный вид церковного комплекса  
с недавно открытым южным парэкклисием. Вид с востока



56	 Халюк	Четинкая	

наружены субструкции с тремя нефами и апсидой (илл. 1.5). 
Человеческие кости и части черепов были найдены в таком 
же положении, что и под нартексом Святой Софии.

Хотя новое прочтение источников и использование резуль-
татов недавно завершенных реставрационных работ пролива-
ют свет на погребальные пространства комплекса монастыря 
Пантократора, еще больший вклад в это могли бы внести суб-
струкции — если они существуют — под храмами Пантократо-
ра и Архангела Михаила. Своды под вимой церкви Пантокра-
тора, обнаруженные в 1960-х гг., могут стать перспективной 
отправной точкой для дальнейших исследований.

Рис. 9. Возможный вид церковного комплекса  
с недавно открытым южным парэкклисием. Вид сверху



Филипп Нивенер

ХРИСТИАНСКОЕ ИСКУССТВО  
КАК ПРОВИНЦИАЛЬНОЕ.  

«ЦЕНТРАЛЬНОСТЬ» ПРОВИНЦИАЛЬНЫХ 
ТРАДИЦИЙ В РАННЕХРИСТИАНСКИХ  

ЦЕРКОВНЫХ ПОСТРОЙКАХ

Введение

Интеграция провинций, как кажется, стала отличи-
тель ным признаком римской державы, описы-
вать ли этот процесс терминами «романизация»1, 

«глобализация»2 или «нарастание вза и мо свя зей»3. Напро-

Я бы хотел выразить благодарность Андрею Виноградову за его при-
глашение (2017 г.) написать эту статью. Завершение этой статьи стало 
возможно благодаря стипендии (2018 г.) Исторического коллегиума 
Франкфуртского университета в Бад–Хомбурге (Reimers Stiftung — 
Forschungskolleg Humanwissenschaften) которой я обязан Хартмуту 
Леппину. Я также хотел бы отметить указание Кристины Штрубе на 
археологические памятники Сирии.
1 Woolf G. Romanisierung // Der Neue Pauly. Bd. 10. Stuttgart, 2001. 
S. 1122–1127; Romanisierung — Romanisation: theoretische Modelle 
und praktische Fallbeispiele / Hrsg. von G. Schörner (BAR International 
Series; 1427). Oxford, 2005; Kontinuität und Diskontinuität, Prozesse 
der Romanisierung / Ed. by T. G. Schattner, D. Vieweger & D. Wigg-Wolf 
(Menschen — Kulturen — Traditionen; 15). Rahden, 2019.
2 Sommer M. Globalising an Empire: Rome in the 3rd Century AD // Re-
gionalism and Globalism in Antiquity. Leuven, 2013. P. 342–352; Global-
isation and the Roman World: World History Connectivity and Material 
Culture / Ed. by M. Pittis and M. J. Versluys. Cambridge, 2015.
3 Horden P. Purcell N. The Corrupting Sea: a Study of Mediterranean His-
tory. Oxford, 2000; Abulafia D. The Great Sea: a Human History of the 
Mediterranean. London, 2011.



58	 Филипп	Нивенер	

тив, последующая дезинтеграция средиземноморского 
ми ра, как представляется, последовала в Темные, или 
Средние века1. Дезинтеграция началась в IV столетии с За-
пада, где старые римские провинции были разделены и 
захвачены различными германскими племенами в эпоху 
Великого переселения народов2. Большая часть Восточной 
Римской империи оставалась нетронутой до VII в., т.е. на 
протяжении всей поздней античности3. Это был одновре-
менно тот момент, когда империя превратилась в христи-
анскую, начиная с обращения императора Константина 
Великого в IV в.4 Позднеантичная христианизация, как ка-
жется, прошла тем же путем, что и романизация, т. е. пу-
тем нисходящего процесса, начавшегося в центре, в Риме, 
а затем в Константинополе, «Новом Риме», и — благодаря 
глобализации и росту взаимосвязей в империи — вскоре 
проникшего в каждый уголок даже самых отдаленных ее 
провинций5. Аналогично раннехристианское искусство на 

1 McCormick M. Origins of the European Economy: Communications and 
Commerce: A.D. 300–900. Cambridge, 2001; Sarris P. A. V. Integration 
and Disintegration in the Late Roman Economy // Local Economies? 
Production and Exchange of Inland Regions in Late Antiquity. Late 
Antique Archaeology. Vol. 10. Leiden, 2013. P. 167–188.
2 Heather P. J. Empires and Barbarians: the Fall of Rome and the Birth 
of Europe. Oxford, 2010; Brown P. R. L. Through the Eye of a Needle: 
Wealth, the Fall of Rome, and the Making of Christianity in the West, 
350–550 AD. Princeton, 2012. P. 289–408.
3 Mitchell S. A History of the Later Roman Empire AD 284–641. Oxford, 
2007; Cameron A. The Mediterranean World in Late Antiquity. AD 395—
600. 2nd. ed. London, 2012.
4 Girardet K. M. Der Kaiser und sein Gott: das Christentum im Denken 
und in der Religionspolitik Konstantins des Großen. Berlin, 2010; Wall-
raff M. Sonnenkönig der Spätantike: die Religionspolitik Konstantins des 
Großen. Freiburg, 2013.
5 MacMullen R. Christianizing the Roman Empire (A.D. 100–400). 
New Haven, 1984. P. 43–119; Cameron A. Christianity and the Rhetoric 
of Empire: the Development of Christian Discourse (Sather Classical 
Lectures; 55). Berkeley, 1991; Brown P. Authority and the Sacred: Aspects 
of the Christianisation of the Roman World. Cambridge, 1995. P. 1–26; 
Veyne P. Quand notre monde est devenu chrétien (312–394). Paris, 2007.

Подр. о разных моментах христианизации миперии? в т.ч. на 
уровне провинций см.: Goddard C. J. Un principe de différenciation au 



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 59

протяжении достаточно длительного времени считалось 
позднеантичной версией римского искусства, т.е. сосредо-
точенным в Риме и позднее в Константинополе, в то время 
как провинции по большей части считались чем-то незна-
чительным. 

Однако последние открытия в области раннехристиан-
ского искусства и архитектуры в провинциях не вписыва-
ются в подобный сценарий. Возражения против концеп-
ции романизации неоднократно выдвигались в течение 
прошлого столетия, однако снова и снова наталкивались 
на молчание в связи с незначительным количеством аль-
тернативных раннехристианских свидетельств, в срав-
нении с многочисленными свидетельствами римской 
глобализации и взаимосвязанности. Недавний прорыв в 
раннехристианской и провинциальной археологии скло-
нил теперь чашу весов в пользу альтернативной модели, 
и в этой статье мы попытаемся вновь подтвердить ту точ-
ку зрения, что позднеантичные церкви не могут быть ос-
мыслены в тех же категориях, что и римская архитектура. 
Раннехристианское искусство требует совершенно иного 
подхода, поскольку оно было преимущественно провин-
циальным феноменом. Влияния центра — Рима и позже 
Константинополя — были редкими исключениями и не 
могут объяснить особенностей провинциальных церквей, 
не говоря уже о фундаментальных различиях между раз-
личными провинциями.

cœur des processus de romanisation et de christianisation: quelques ré-
flexions autour du culte de Saturne en Afrique romaine // Le problème de 
la christianisation du monde antique. Paris, 2010. P. 115–145; Leppin H.  
Christianisierungen im Römischen Reich: Überlegungen zum Begriff 
und zur Phasenbildung // Zeitschrift für Antikes Christentum. 2012.  
Bd. 16. P. 247–278; Gatier P.-L. La christianisation de la Syrie: l’exemple 
de l’Antiochène // Villes et campagnes aux rives de la Méditerranée an-
cienne: Hommages à G. Tate / Ed. par G. Charpentier et V. Puech (Topoi. 
Suppl.; 12). Paris, 2013. P. 61–96; Die Christianisierung Kleinasiens in 
der Spätantike / Hrsg. von W. Ameling (Asia Minor Studien; 87). Bonn, 
2017.



60	 Филипп	Нивенер	

Историография вопроса

Идея первенства Рима в традиционной истории раннех-
ристианского искусства так же стара, как и сама эта науч-
ная дисциплина, основателями которой были римские (ка-
толические) археологи1, начиная с исследований Антонио 
Бозио в раннехристианских катакомбах Рима на рубеже 
XVI–XVII вв.2 и продолжая Джованни Батиста де Росси, ко-
торый в XIX столетии превратил это направление раннех-
ристианской археологии в профессию3. Провинциальное 
искусство и в частности позднеантичный Восток были от-
крыты позднее, на пороге XX в.4: Йозеф Стржиговский пер-
вым выступил против сложившегося направления научной 
мысли: в своем труде «Orient oder Rom» он поставил под 
сомнение римские истоки раннехристианского искусства, 
перенеся акцент на его восточные корни5. Неясные пона-
чалу, эти восточные корни позднее открывались и снова 
переоткрывались в различных провинциях Востока, когда 
Стржиговский посещал их и публиковал все больше и боль-
ше памятников не-римской традиции, преимущественно в 
Анатолии (1903 г.) и Армении (1918 г.)6.

После Первой мировой войны, когда археология на Вос-
токе переживала преимущественно застой, а поток новых 

1 Römische Quartalschrift. 2010–2012. Vol. 105–107.
2 Grande G. Heid S. Antonio Bosso // Personenlexikon zur Christlichen 
Archäologie. Stuttgart, 2012. S. 215–219.
3 Heid S. Giovanni Battista de Rossi // Personenlexikon zur Christlichen 
Archäologie. Stuttgart, 2012. S. 400–405.
4 Frend W. H. C. The Archaeology of Early Christianity: a History. Min ne-
apolis, 1996. P. 91–179.
5 Stzygowski J. Orient oder Rom. Leipzig, 1901. Ср.: Jäggi C. Die Frage 
nach dem Ursprung der christlichen Kunst: die „Orient oder Rom“ — 
Debatte im frühen, 20. Jahrhundert // Sussidi allo studio delle antichità 
Cristiana. Vol. 22. Rome, 2009. P. 231–248; Zäh A. Josef Rudolf Thomas 
Srzygowski // Personenlexikon zur Christlichen Archäologie. Stuttgart, 
2012. S. 1200–1205.
6 Strzygowski J. Kleinasien: ein Neuland der Kunstgeschichte. Leipzig, 
1903; Idem. Die Baukunst der Armenier und Europa. Wien, 1918.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 61

данных прервался, Эдмунд Вайганд в 1923 г. попытал-
ся унять спор на тему «Orient oder Rom», указывая, что и 
Римская империя, и раннехристианское искусство были 
разнообразны, включая провинциальное искусство и его 
влияние на центр1. Вайганд различал римское, греческое 
и восточное влияния и описал римское имперское искус-
ство, включая его раннехристианский вариант, как смеше-
ние такого рода влияний. Однако он имел в виду, что это 
смешение всегда составляло Reichskunst, т.е. общий набор 
референций, который опознавался и применялся по всей 
империи и в итоге сформировал единое и по большей части 
однородное раннехристианское искусство. 

Почти через полвека, после окончания следующей 
мировой войны Рихард Краутхаймер, специализировав-
шийся на изучении римских церквей2, все еще исходил 
по большей части из тех же предпосылок, когда написал 
свою, знаменитую по сей день книгу «Early Christian and 
Byzantine Architecture» (1965 г.)3. Краутеймер отделял 
Рим, Эгейскую Грецию или Восточное Средиземноморье 
от внутренних областей Анатолии и Ближнего Востока. 
Пытаясь описать хронологическое развитие от раннехри-
стианского до византийского периода, он связал истоки 
христианского искусства в IV в. с Римом, вторую, эволю-
ционную стадию V в., — с эгейским миром4, а третью фазу, 
VI столетия, — с Константинополем, где византийская 
архитектура продолжала концентрироваться на протяже-
нии всего оставшегося времени существования империи, 

1 Weigand E. Die Orient-oder-Rom-Frage in der frühchristlichen Kunst 
// Zeitschrift für die neutestamentliche Wissenschaft. 1923. Bd. 22.  
S. 233–256.
2 Dennert M. Richard Krautheimer // Personenlexikon zur Christlichen 
Archäologie. Stuttgart, 2012. S. 761–764.
3 Krautheimer R. Early Christian and Byzantine Architecture (Pelican 
History of Art; 24). Harmondsworth, 1965.
4 Точно так же Андре Грабар выделяет Эгеиду как родину ранневи-
зантийского искусства: Grabar A. Le premier art chrétien (200–395)  
(L’ univers des forms; 9). Paris, 1966. 



62	 Филипп	Нивенер	

вплоть до XV столетия. Внутренние области Анатолии и 
Ближнего Востока рассматривались как не релевантные 
ни в какое время, не имеющие никакой самостоятельной 
эволюции, податливо воспринимавшие эгейское воздей-
ствие в V в. и константинопольские стандарты в VI в. и, 
наконец, маргинализовавшиеся в VII в. в результате войн 
и вторжений.

Фридрих Вильгельм Дайхманн, работавший, как и Кра-
утхаймер, в Риме и Италии, но соединявший это с актив-
ным интересом к Константинополю, Ближнему Востоку и 
Северной Африке1, критиковал парадигму Краутхаймера 
за неумение опознать и объяснить различные и независи-
мые эволюционные процессы в провинциях2. Краутхаймер, 
в свою очередь, ответил на критику Дайхманна, подчер-
кивая, что этот момент не имел значения, так как рассма-
триваемые провинции были, по сути, потеряны империей 
и поэтому больше не играли никакой роли в развитии ви-
зантийской архитектуры3. Сирил Манго, по-видимому, сле-
довал той же логике, когда сконцентрировался в позднеан-
тичной/ранневизантийской части своей книги «Byzantine 
Architecture» (1976 г.) преимущественно на Константино-
поле и непосредственной сфере его влияния4. Дайхманн 
продолжал подчеркивать самостоятельность раннехри-

1 Dennert M. Friedrich Wilhelm Deichmann // Personenlexikon zur 
Christlichen Archäologie. Stuttgart, 2012. S. 376–378.
2 Deichmann F. W. Rezension von: Krautheimer R. Early Christian and 
Byzantine Architecture // Byzantinische Zeitschrift. 1972. Vol. 65. P. 102–
123; Deichmann F. W. Erwiderung auf die Erwiderung Krautheimers // 
Byzantinische Zeitschrift. 1972. Vol. 65. P. 448–458 (переизд.: Deichmann 
F. W. Rom, Ravenna, Konstantinopel, Naher Osten. Wiesbaden, 1982.  
P. 126–147.
3 В предисловии ко второму изданию: Krautheimer R. Early Christian 
and Byzantine Architecture. Extensively Revised. Harmondsworth, 1975. 
Ср.: Krautheimer R. Erwiderung auf die Rezension durch Deichmann // 
Byzantinische Zeitschrift. 1972. Vol. 65. P. 441–448.
4 Mango C. Byzantine Architecture. New York, 1976. Ср.: MacDonald W. 
L. Review of: Mango C. Byzantine Architecture // Journal of the Society of 
Architectural Historians. 1977. Vol. 36/3. P. 203–204.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 63

стианской архитектуры в провинциях1, но, как кажется, со-
гласовал собственные наблюдения по поводу провинции с 
подходом Краутхаймера и Манго, когда, в 1983 г., написал о 
медленной провинциализации реннехристианского искус-
ства, списывая ее на постепенную дезинтеграцию римского 
правления, начиная с V в., причем на окраинах империи2.

Между тем, полевая археология, восстановившись после 
мировых войн, продолжила работы на Ближнем Востоке, 
и совсем недавно обнаружила беспрецедентное количество 
очень хорошо сохранившихся данных по раннехристиан-
ской архитектуре в восточных провинциях. Оценивая не-
которые из этих новых данных, настоящая работа покажет, 
что провинциальная археология на самом деле весьма важ-
на для понимания раннехристианского искусства, неза-
висимо как от того, повлияли ли раннехристианские про-
винции на позднейшую архитектуру Константинополя, так 
и от того, что это началось не в результате дезинтеграции 
римскойвласти. Свидетельства из провинций важны сами 
по себе, так как они указывают на существенное различие 
между римским и раннехристианским искусством, по-
скольку последнее было прежде всего провинциальным 
феноменом и намного меньше зависело от Рима или любо-
го другого центра (например, Константинополя) и унифи-
цирующего воздействия его власти, чем это происходило с 
римским искусством. 

1 Deichmann F. W. Zur spätantiken Bauplastik von Ephesos // Man-
sel’e Armağan — Mélanges Mansel (Türk Tarih Kurumu Yayınları. Ser. 
7; 60). Ankara, 1974. S. 549–570; Idem. Die Architektur des Nordsyri-
schen Kalksteingebietes (Belus) als besonderes Phaenomen innerhalb 
der frühchristlichen Oikumene. Grundfragen der spätantiken Architek-
tur-Entwicklung // Rom, Ravenna, Konstantinopel, Naher Osten. Wies-
baden, 1982. P. 699–711; Idem. Qalb Loze und Qalʿat Semʿan. Die beson-
dere Entwicklung der nordsyrisch-spätantiken Architektur (Bayerische 
Akademie der Wissenschaften. Philosophisch-historische Klasse; 6).  
München, 1982. 
2 Idem. Einführung in die christliche Archäologie. Darmstadt, 1983.  
P. 236.



64	 Филипп	Нивенер	

Происхождение раннехристианской  
архитектуры в провинциях

Первым аргументом в пользу римского происхождения 
раннехристианской архитектуры было повсеместное и поч-
ти исключительное использование базилики в качестве 
стандартной церковной постройки. Такое единообразие, ка-
залось бы, должно указывать на единый архетип, которому 
подражали по всей империи1, и самая ранняя из известных 
базилик — церковь Спасителя/Сан-Джованни-ин-Латерано 
в Риме, представлялась явным прототипом2, особенно при 
том, что это была также первая церковь первого императо-
ра, принявшего христианство, — Константина Великого, и 
что она служила собором столичного города3.

Однако в ходе изучения христианской архитектуры 
Египта Петер Гроссманн обнаружил, что самые ранние еги-
петские базилики значительно отличались от Латеранской 
церкви или любой другой римской базилики, поскольку 
они были окружены нефами или полным обходом со всех 
сторон чаще, чем только с северной и южной4. Гроссманн 

1 Mango C. A. Approaches to Byzantine Architecture // Muqarnas. 1991. 
Vol. 8. P. 42; Brandt O. La croce e il capitello. Le chiese paleocristiane e la 
monumentalità // Sussıdı allo studıo delle antichita Cristiane. 2016. Vol. 
28. P. 37-46.
2 Ward Perkins J. B. Constantine and the Origins of the Christian Basilia 
// Papers of the British School at Rome. 1954. Vol. 22. P. 69–90 (пере-
изд.: Art, Archaeology and Architecture of Early Christianity / Ed. by  
P. C. Finney (Studies in Early Christianity; 18). New York, 1993. P. 363–
384; Brenk B. Early Christian Mosaics // Hortus Artium Medievalium. 
2014. Vol. 20/2. P. 647–657. 
3 Krautheimer R. Corpus Basilicarum Christianarum Romae (Monumenti 
di antichità Cristiana. Ser. 2; 2, 5). Roma, 1977. P. 71–84; De Blaauw S.  
Cultus et décor // Liturgia e architettura nella Roma tardoantica e 
medievale: Basilica Salvatoris Sanctae Mariae Sancti Petri (Studi e testi; 
355–356). Roma, 1994. P. 109–331; Brandt O. Constantine the Lateran 
and Early Church Building Policy // Acta ad archaeologiam et artium 
historiam pertinentia. 2001. Vol. 15. P. 109–114.
4 Grossmann P. Early Christian Architecture in Egypt and its Relationship 
to the Architecture of the Byzantine World // Egypt in the Byzantine 
World, 300–700. New York, 2007. P. 103–136, особ. 112.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 65

объясняет это подражанием более раннему, светскому типу 
«форумной» базилики с полными обходом, которая суще-
ствовала в римском Египте, и заключает, что раннехри-
стианская архитектура в Египте не оглядывалась на Рим, 
а вырабатывала свои собственные решения независимо. 
Кажется убедительным, что по империи разошелся слух о 
приказе Константина строить «базилики»1 и что провин-
ции интерпретировали эту новость по-разному, в зависи-
мости от того, какой тип римской базилики был привычен 
для каждой отдельной провинции2. 

Сирия представляет собой другой пример такого раз-
вития. Здесь во многих базиликальных церквях между 
боковым и центральным нефами были широкие аркады 
на столпах вместо более тесно поставленных колонн (илл. 
2.1)3. Широкие аркады обеспечивали лучшую интеграцию 
боковых и центрального нефов и, как правило, сочетались 
с просторной центральной бемой, на которой располага-
лись сидения для клира, и с несколькими дверями в юж-
ной стене4. Свидетельства поперечного разделения здания 

1 Евсевий Кесарийский. Жизнь Константина III. 36 (о базилике, по-
строенной Константином в Иерусалиме); Церковная история VIII. 1; 
IX. 9 (в общем о христианских базиликах); X. 4 (о базилике, постро-
енной епископом Павлином ок. 317 г. в Тире в провинции Сирия).  
Ср.: De Blaauw S. Kultgebäude C. Christliche I. Allgemeines a. 
Terminologie 2. Basilica // Reallexikon für Antike und Christentum.  
Bd. 22. Stuttgart, 2008. S. 263–264.
2 Ср.: Kinney D. The Church Basilica // Acta ad archaeologiam et artium 
historiam pertinentia. 2001. Vol. 15. P. 115–135: «...Предполагая, что 
“базилика” — это скорее дискурсивная, а не формальная категория, 
которая не определяется полностью ни формой, ни функцией, но 
культурным и лингвистическим пониманием термина».
3 Baccache E., Tchalenko G. Eglises de village de la Syrie du nord 
(Bibliothèque archéologique et historique; 105 = Documents d’archéologie: 
La Syrie à l’époque de l’Empire romain d’Orient; 1). Paris, 1979–1980; 
Tchalenko G. Églises syriennes à Bêma (Bibliothèque archéologique et 
historique; 105). Paris, 1990.
4 Lassus J. Sanctuaires chrétiens de Syrie: essai sur la genèse la forme 
et l’usage liturgique des édifices du culte chrétien en Syrie du IIIe siè-
cle à la conquête musulmane (Bibliothèque archéologique et historique; 
42). Paris, 1947; Cassis M. The Bema in the East Syriac Church in Light 



66	 Филипп	Нивенер	

по оси север-юг наводят на мысль, что в базилику обычно 
входили с юга, а не с запада, и что для части прихожан 
(женщин?) были отведены западная половина и часть вос-
точной вместо северной и южной, как это местами засви-
детельствовано для других раннехристианских базилик 
в иных местах и встречается поныне во многих церквях1. 
Одна из самых ранних известных базилик с широки-
ми аркадами и бемой, центр сельского паломничества в 
Кальб Лузе в Известняковом массиве в Северной Сирии, 
по-видимому, испытала влияние близлежащего города 
и региональной столицы — Антиохии2, где эти элементы 
сформировались ранее, прежде чем были переняты во 
внутренних регионах. Однако эти особые архитектурные 
формы, наряду со специфическим литургическим устрой-
ством, и образуют оригинальный сирийский извод ран-
нехристианской архитектуры3.

of New Archaeological Evidence // Hugoye: Journal of Syriac Studies. 
2002. Vol. 5.2. P. 195–211; Sodini J. P. Archéologie des églises et organi-
sation spatiale de la liturgie // Les liturgies Syriaques / Ed. par F. Cassin-
gena-Trévedy (Études Syriaques; 3). Paris, 2006. P. 229–266; Loosley 
E. The Architecture and Liturgy of the Bema in Fourth-to-Sixth-Century 
Syrian Churches (Texts and Studies in Eastern Christianity; 1). Leiden, 
2012.
1 Lemerle P. E. Philippes et la Macédoine orientale à l’époque chrétienne 
et byzantine (Bibliothèque des écoles françaises d’Athènes et de Rome; 
158). Paris, 1945. P. 353–357; Mathews T. F. The Early Churches of 
Constantinople: Architecture and Liturgy. University Park (PA), 1971.  
P. 130–132; Taft R. F. Women at Church in Byzantium: Where When and 
Why? // Dumbarton Oaks Papers. 1998. Vol. 52. P. 27–87.
2 Strube C. Baudekoration im Nordsyrischen Kalksteinmassiv // 
Damas zener Forschungen. Vol. 5. Mainz, 1993. P. 94–115. Об Анти-
охии и о том почему многие из ее исторически засвидетельство-
ванных церковных построек в сущности не известны см.: Brands G. 
Antiochia in der Spätantike (Hans-Lietzmann-Vorlesungen; 14). Berlin,  
2016. 
3 Аналогичный аргумент касательно боковых помещений в си-
рийских церквях см. в: Descoeudres G. Die Pastophorien im syro-
byzantinischen Osten (Schriften zur Geistesgeschichte des östlichen 
Europa; 16). Wiesbaden, 1983. S. 3–75.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 67

Развитие раннехристианской архитектуры  
в провинциях

Еще одной причиной априорного игнорирования про-
винций, как принципиально неспособных к созданию соб-
ственной оригинальной раннехристианской архитектуры, 
было восприятие церковного строительства в провинциях 
как застойного и неизменного, подразумевавшее, что оно не 
могло развиваться само по себе. Согласно этому сценарию, 
любые различия между более ранними и более поздними 
провинциальными церквями обуславливаются изменени-
ем влияния из центра, Рима или позднее Константинополя, 
но не независимой местной эволюцией1. 

Вопреки этому, Кристина Штрубе смогла показать, как 
архитектурная скульптура Мертвых городов в Известня-
ковом массиве Северной Сирии менялась мельчайшими 
шагами от здания к зданию, от поколения к поколению, в 
течение четырех веков, т. е. на протяжении всей поздней 
античности2. Вероятно, некоторые изменения отражают 
образцы метрополии Сирии — Антиохии3, а другие момен-
ты эволюции, как и различия между единовременными по-
стройками, можно отнести к разным местным мастерским 
и их индивидуальным предпочтениям и решениям. Вся ар-
хитектурная скульптура выглядит отчетливо по-сирийски, 
так как даже внешние влияния из Константинополя, ко-
торые могли достичь Известнякового массива через Анти-
охию, оказываются не простыми копиями, но соединены с 
местными традициями.

Мертвые города исключительны тем, что сохранили 
много богато украшенных памятников в непосредственной 
близости друг от друга, равно как и многочисленные над-

1 См. выше, с. 62, прим. 2–3.
2 Strube C. Baudekoration im Nordsyrischen Kalksteinmassiv (Damas ze-
ner Forschungen; 5, 11). Mainz, 1993–2002.
3 Cм. выше, с. 66, прим. 2.



68	 Филипп	Нивенер	

писи, которые дают нам даты, а иногда и имена строителей. 
В других местах сохранившийся корпус каменных релье-
фов обычно более фрагментирован и часто, в целом, бед-
нее, но провинции Киликия и Ликия на юге Малой Азии 
сохранили свидетельства развитой и длительной местной 
традиции1.

Обе провинции выходят к Средиземному морю и, зна-
чит, также были открыты для импорта мраморных релье-
фов с карьеров константинопольского острова Проконнес 
в Мраморном море. Это свидетельствует о долгосрочности 
и независимости местных традиций, которые, впитывая 
часть импортированного репертуара форм, постоянно со-
храняли свои собственные стили2.

Проблема выбора в раннехристианской  
архитектуре и провинциальная идентичность

Впрочем, провинциальные примеры такой идеосин-
кразии, обсуждавшиеся до сих пор, мало что значат, если 
приписать их неспособности подражать центру более тща-
тельно, если считать, будто провинциалы в отдаленном 
Египте или Сирии просто не знали, как выглядели римские 
церкви , будто местные каменщики, которые работали с 

1 Peschlow U. Tradition und Innovation: Kapitellstudien in Lykien (For-
schungen zur Kunstgeschichte und christlichen Archäologie; 19). Stutt-
gart, 1998. S. 67–76; Grossmann P., Severin H. G. Frühchristliche und 
byzantinische Bauten im südöstlichen Lykien (Istanbuler Forschungen; 
46). Tübingen, 2003; Mietke G., Westphalen S. Studien zur frühbyzanti-
nischen Bauornamentik im Rauhen Kilikien // Istanbuler Mitteilungen. 
2006. Bd. 56. S. 371–405.
2 См. также аналогии на Кипре вдали от берегов Ликии и Кили-
кии: Megaw A. H. S. Byzantine Architecture and Decoration in Cyprus: 
Metropolitan or Provincial? // Dumbarton Oaks Papers. 1974. Vol. 28. 
P. 57–88; Church Building in Cyprus (Fourth to Seventh Centuries): a 
Mirror of Intercultural Contacts in the Eastern Mediterranean / Ed. by M. 
Horster, D. Nicolaou, S. Rogge (Schriften des Instituts für Interdisziplinäre 
Zypern–Studien; 12). Münster, 2018.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 69

известняком в Сирии , Киликии или Ликии, не имели не-
обходимых навыков либо подходящего сырья для тщатель-
ной имитации константинопольской мраморной резьбы. 
Краутхаймер действовал в согласии этими принципами, 
когда сбрасывал со счетов базилики со сводами в Анато-
лии как «захолустное ответвление», очевидно, потому, что 
конструкция их перекрытий была обусловлена отсутствием 
дерева и стропил на засушливом высокогорье и оттого рас-
сматривалась как случайность, а не как подлинная особен-
ность отдельной провинциальной архитектурной школы 
(илл. 2.2)1. 

Только недавний расцвет ближневосточной археологии 
помог идентифицировать те особенности провинциально-
го церковного строительства, которые являются однознач-
ным свидетельством сознательного выбора, а не продик-
тованы необходимостью или неспособностью, например, 
парэкклисии раннехристианских церквей Ликии2. Главной 
целью этих приделов было, по-видимому, хранение и де-
монстрация реликвий. Они, как правило, пристраивались, 
чаще всего — к юго-восточном углу базилики, и многие из 
них демонстрируют значительную утонченность форм и 
декорации, с одной или несколькими апсидами, куполами 
и архитектурной скульптурой (илл. 2.3)3. Эти парэкклисии 

1 Krautheimer R. Early Christian and Byzantine Architecture. New Haven, 
1986. P. 162–166.
2 Niewöhner P. Neues zum Grab des hl. Nikolaus von Myra // Jahrbuch 
für Antike und Christentum. 2003. Bd. 46. P. 119–133; Idem. Spätantike 
Reliquienkapellen in Lykien // Jahrbuch für Antike und Christentum. 
2005/6. Bd. 48/49. P. 77–113.
3 О парэкклисия, представленном на илл. 3, и его отождествлении с 
монастырем Святого Иоанна в Акалиссе см.: Grossmann P., Seve rin H. G. 
Frühchristliche und byzantinische Bauten im südöstlichen Lykien (Istan-
buler Forschungen; 46). Mainz, 2003. S. 59–90; Niewöh ner P. Neues zum 
Grab des Hl. Nikolaus von Myra // Jahrbuch für Antike und Christen-
tum. 2003. Bd. 46. S. 128–132; Hild F. Klöster in Lykien // Eukosmia: 
studi miscellanei per il 75. di Vincenzo Poggi S. J. Soveria Mannelli, 2003.  
P. 315–318; Işler B. Karabel Asarcıktaki Sion Manastırı Mezar Odası ve 
Bizans Lahitleri // Seleucia. 2017. Vol. 7. P. 161–182.



70	 Филипп	Нивенер	

отличают ликийские церкви от храмов других провинций 
и таких центров, как Рим и Константинополь, и это едва ли 
случайно, поскольку Ликия была плотно встроена в мор-
ской путь из Константинополя в Святую Землю и Египет, 
по которому путешествовало множество паломников и 
торговцев зерном, в т. ч. духовенство и миряне из Ликии1. 
Эти ликийцы, по-видимому, сознательно выделяли свои 
провинциальные церкви, пристраивая к ним дорогие и 
изысканные парэкклисии — это был результат сознатель-
ного выбора, вдохновленного местной идентичностью, ко-
торый, будучи осуществлен, в свою очередь способствовал 
ее развитию.

Похожую ситуацию мы видим и в случае триконхиаль-
ных алтарей некоторых ликийских церквей (илл. 2.4)2. 
Про какие-то из этих храмов известно, что они были мона-
стырскими, а остальные могли иметь такой же статус, ведь 
они располагались в удаленных местностях, что малове-
роятно для приходских церквей3. Выбор триконхиального 
алтаря более чем утраивал усилия, по сравнению с теми, 

1 Например, св. Николай Сионский, построивший триконхиальный 
храм, представленный на илл. 4: The Life of Saint Nicholas of Sion / 
Ed. and transl. by N. Patterson-Ševčenko, I. Ševčenko (The Archbishop 
Iakovos Library of Ecclesiastical and Historical Sources; 10). Brookline 
(Mass.), 1984; Die Vita Nicolai Sionitae / Hrsg. von H. Blum. Bonn, 1997; 
La vita di San Nicola di Sion / Ed. V. Ruggieri. Roma, 2013.
2 По поводу церкви на илл. 4 и ее отождествления с монастырем 
Святого Сиона см.: Grossmann P., Severin H. G. Frühchristliche und 
byzantinische Bauten… S.. 104–111; Niewöhner P. Neues zum Grab… 
S. 128–132; Hild F. Klöster in Lykien… S. 315–318; Işler B. Alacahisar 
Church in Kale (Demre) District of the Antalya Province // Eurasian Art & 
Humanities Journal. 2016. Vol. 6. P. 1–21. Fig. 3.
3 Hellenkemper H. Early Church Architecture in Southern Asia Minor 
// Churches Built in Ancient Times (Accordia Specialist Studies on the 
Mediterranean; 1 = The Society of Antiquaries of London: Occasional 
Papers N. S.; 16). London, 1994. P. 217; Furlan I. Triconchi di Licia // 
Patavium. Rivista veneta di scienze dell’antichità e dell’alto medioevo. 
1999. Vol. 13. P. 83–97; Hild F. Klöster in Lykien… S. 322–323; Aydın A. 
Die Trikonchosbauten in Lykien // The 3rd Symposium on Lycia. Antalya, 
2006. P. 36–37; Altripp M. Kirhen und Kapellen // Die Siedlung von 
Kyaneai in Zentrallykien. Bd. 9. Bonn, 2010. S. 277–363.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 71

что уходили на строительство обыкновенной одинарной 
апсиды, и это отличает ликийские церкви и монастыри от 
других провинций и центров, где постройки такого типа 
были редкостью1. Опять же, преобладающей причиной 
здесь, по-видимому, были местные отличия и местная 
идентичность, а не подражание центру — Риму или Кон-
стантинополю.

Еще один пример такого рода — литургические устрой-
ства2, в частности амвоны. Крупные сирийские бемы с си-
дениями для клира уже упоминались в качестве провин-
циальной особенности (илл. 2.1)3. Другие амвоны в иных 
регионах, например, в Константинополе, были меньше, 
предназначены только для чтеца или проповедника, а не 
для сидения клира и, как правило, имели две лестницы: 
одну с запада и одну с востока (илл. 2.5)4. Вопреки этому 
«стандарту», который широко распространялся морским 
путем из Проконнеса/Константинополя по Средиземно-
му и Черному морям5, провинция Македония в Запад-
ной Эгеиде отличается добавлением второго, меньшего 
и более низкого амвона ближе к алтарю, или внутри него, 
попасть куда можно только из алтаря, по одной лестнице  

1 Там, где они встречаются, они, по-видимому, представляют со-
бой различные региональные традиции, а не единообразный обще-
имперский концепт: Stollmayer I. Spätantike Trikonchos–Kirchen 
— Ein Baukonzept? // Jahrbuch für Antike und Christentum. 1999. Bd. 
42. S. 116–157; Kinney D. The Type of the Triconch Basilica // The Red 
Monastery Church. New Haven, 2016. P. 36–47.
2 Verstegen U. Die symbolische Raumordnung frühchristlicher Basili-
ken des 4. bis 6. Jahrhunderts // Rivista di Archeologia Cristiana. 2009.  
Vol. 85. P. 567–600; Brandt O. La croce e il capitello… P. 71–74.
3 См. выше, с. 65, прим. 3, с. 66, прим. 1.
4 Mathews T. F. The Early Churches… P. 70. Fig. 36. Pl. 56–58.
5 См., например: Djobadze W. Remains of a Byzantine Ambo and 
Church Furnishings in Hobi (Georgia) // Archäologischer Anzeiger. 
1984. S. 627–639; Bohne A. Das Kirchenwrack von Marzamemi: Handel 
mit Architekturteilen in frühbyzantinischer Zeit // Skyllis. 1998. Bd.. 
1/1. S. 6–17; Leidwanger J., Tusa S. Marzamemi II ‘Church Wreck’ 
Excavation // Archaeologia Maritima Mediterranea. 2016. Vol. 13.  
P. 129–143.



72	 Филипп	Нивенер	

(илл. 2.6)1. Хотя функцию этого малого амвона еще пред-
стоит установить2, его провинциальный характер подчерки-
вается локальным производством из местных материалов 
даже в таких церквях, которые в остальном были построе-
ны из привозного проконнесского мрамора 3. 

Местные мастера работали и в других провинциях, даже 
там, где это не было связано с функциональными различи-
ями. Так, некоторые амвоны с двумя лестницами на Адриа-
тическом побережье покрыты единым ковровым узором из 
небольших прямоугольников, характерным для этого реги-
она (илл. 2.7), хотя те же адриатические церкви в других слу-
чаях оснащены привозными колоннами из проконнесского 
мрамора и проконнесской работы4. Напротив, столь же лег-

1 Sodini J.-P. Note sur deux variantes régionales dans les basiliques de 
Grèce et des Balkans: le tribèlon et l’emplacement de l’ambon // Bulletin 
de Correspondance Hellénique. 1975. Vol. 99. P. 581–588; Jakobs P. H. F. 
Die frühchristlichen Ambone Griechenlands. (Habelts Dissertationsdru-
cke. Reihe Klassische Archäologie; 24). Bonn, 1987. S. 56–63; Kourkou-
tidou-Nikolaidou E. Οι παλαιοχριστιανικοί άμβωνες της Θεσσαλονίκης 
// Χριστιανική Θεσσαλονίκη: Πρακτικά ΙΓ ΄Διεθνούς επιστημονικού 
συμποσίου. Θεσσαλονίκη, 2000. Σ. 203–220.
2 Gerstel S. E. J., Kyriakakis C., Raptis K. T., Antonopoulos S., Donahue J. 
Soundscapes of Byzantium: the Acheiropoietos Basilica and the Cathedral 
of Hagia Sophia in Thessaloniki // Hesperia. 2018. Vol. 87/1. P. 177–213.

Следует обратить внимание, что такие же небольшие амвоны с одной 
лестницей иногда засвидетельствованы и за пределами Македонии; не-
которые примеры см. в: Chevallier P. Le dispositif liturgique des églises de 
Dalmatie et d’Istrie aux VIe et VIIe s. // Radovi XIII. Međunarodnog Kongre-
sa za Starokršćansku Arheologiju (Vjesnik za arheologiju i historiju Dalma-
tinsku. Suppl.; 87–89 = Studi di antichità Cristiana; 54). T. 2. Split, 1998.  
P. 985–988; Niewöhner P. Aizanoi, Dokimion und Anatolien: Stadt und Land 
Siedlungs— und Steinmetzwesen vom späteren 4. bis ins 6. Jh. n. Chr. (Ai-
zanoi; 1 = Archäologische Forschungen; 23). Wiesbaden, 2007. S. 186–187.
3 Barbin V., Herrmann Jr. J. J., Mentzos A., Reed R. Architectural Deco-
ration and Marble from Thasos Macedonia Central Greece Campania and 
Provence // Interdisciplinary Studies on Ancient Stone. Vol. 6. Padua, 
2002. P. 334–339, 347–350.
4 Terry A. The Sculpture at the Cathedral of Eufrasius in Poreč // Dumbar-
ton Oaks Papers. Vol. 42, 1988. P. 44–45; Deichmann F. W. Ravenna.  
Bd. 2, 3. Stuttgart, 1989. S. 327–329; Russo E. Sculture del complesso Eu-
frasiano di Parenzo. Naples, 1991. P. 242–248; Marano Y. A. The Circula-
tion of Marble in the Adriatic Sea at the Time of Justinian // Ravenna: Its 
Role in Earlier Medieval Change and Exchange. London, 2016. P. 111–132.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 73

ко достижимая по морю провинция Кария в Западной Ана-
толии, на восточном берегу Эгеиды, предпочитала другой 
вид амвонов — не только с двумя лестницами, но и с украше-
нием в виде ниш и завитков, что было эксклюзивной про-
дукцией локальных мастерских в этой местности (илл. 2.8)1 
Еще один вид амвона с двумя лестницами засвидетель-
ствован в Западно-центральной Анатолии, во Фригии2 и 
Западной Галатии3. Украшение их, например, крестами 
и павлинами, часто напоминает константинопольские 
амвоны, однако их конструкция отличается, включая вы-
пуклые выступы по четырем углам платформы и декори-
рованные плиты под лестницами, которые, как правило, 
были резными, с нишей по центру и фланкирующими 
колоннами в вынутой четверти (рис. 10). Самые ранние 
и лучшие из этих амвонов были, вероятно, произведены 
во фригийском Докимии, главном мраморном карьере и 
мастерской на Центральноанатолийском плато, и им, по-
хоже, подражали многочисленные местные мастерские 
по всему региону. Докимий также производил капители 
колонн в том же стиле, что известен на Проконнесе близ 
Константинополя4, и эти две мастерские должны были 
быть тесно связаны, возможно, через императорскую каз-
ну, которая, как известно, имела доли в обоих карьерах в 

1 Acconci A. Gli amboni Cari // La Caria bizantina. Soveria Mannelli, 
2005. P. 232–241; Niewöhner P. Die byzantinischen Basiliken von Milet 
(Milet; 1, 11). Berlin, 2016. S. 116–117, 273).
2 Niewöhner P. Aizanoi… S. 108–115; Idem. Phrygian Marble and 
Stonemasonry as Markers of Regional Distinctiveness in Late Antiquity // 
Roman Phrygia. Cambridge, 2013. P. 242–245.
3 Idem. Bronze Age Hüyüks Iron Age Hill Top Forts Roman Poleis 
and Byzantine Pilgrimage in Germia and Its Vicinity: ‘Connectivity’ 
and a Lack of ‘Definite Places’ on the Central Anatolian High Plateau 
// Anatolian Studies. 2013. Vol. 63. P. 103–104. Table 2. Fig. 23; Idem. 
Production and Distribution of Docimian Marble in the Theodosian Age 
// Production and Prosperity in the Theodosian Age (Interdisciplinary 
Studies in Ancient Culture and Religion; 14). Leuven, 2014. P. 267–271.  
Fig. 14–17.
4 Idem. Aizanoi… S. P. 120–127.



74	 Филипп	Нивенер	

римский период1. Таким образом, Докимий, несомненно, 
мог производить тот же самый вид амвонов, что и Про-
коннес, а различные фригийские амвоны, по-видимому, 

1 Fant J. C. The Roman Emperors in the Marble Business // Classical 
Marble: Geochemistry Technology and Trade. Dordrecht, 1988. P. 147–158; 
Idem. Cavum Antrum Phrygiae (BAR International Series; 482). Oxford, 
1989. P. 157–160 (Докимий), 164–165 (Проконнес); Drew-Bear T.  
Nouvelles inscriptions de Dokimeion // Mélanges de l’école française de 
Rome. 1994. Vol. 106. P. 747–844; Hirt A. M. Imperial Mines and Quarries 
in the Roman World. Oxford, 2010. P. 291–307, 318–323 (Докимий); 
Russell B. The Economics of the Roman Stone Trade (Oxford Studies on 
the Roman Economy; 6). Oxford, 2013. P. 38–52.

Рис. 10. Реконструкция типичного фригийского амвона  
из Центральной Анатолии (А. Тиль)



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 75

были делом личного выбора. Поскольку все выглядящие 
по-разному амвоны в Константинополе, на Адриатике, в 
Карии и Центральной Анатолии имеют по две лестницы и 
были функционально равнозначны, выбор того или иного 
варианта должен был иметь иные причины, неизвестные 
нам, но, возможно, порожденные принципами провинци-
альной идентичности.

Другие черты раннехристианской материальной куль-
туры бывают широко распространены в нескольких сосед-
них провинциях одного региона, но не в других частях им-
перии, например, монолитные крещальные купели. Они 
многократно засвидетельствованы в Константинополе и 
по всей Малой Азии, где их часто вырезали из огромных 
блоков мрамора или известняка (илл. 2.9)1, в то время как 
другие купели в иных местах чаще возводились из камня 
или кирпича, лишь с тонкой облицовкой из мрамора или 
мозаики2. Точно так же многочисленные тяжелые грузы 
от больших рычажных и винтовых прессов для масла и 
вина в Константинополе и Малой Азии бывают украше-

1 Niewöhner P. Aizanoi… S. 189–191, 284; Watta S. Spätantike monolithi-
sche Taufpiscinen aus konstantinopolitanischer Produktion // Jahrbuch 
für Antike und Christentum. 2008. Vol. 51. S. 152–187.
2 Ristow S. Frühchristliche Baptisterien (Jahrbuch für Antike und 
Christentum. Suppl.; 27). Münster, 1998; Guyon J. Les premiers 
baptistères des Gaules (IVe-VIIIe siècles) (Conferenze; 17). Rome, 
2000; Βολανάκης Ι. Tα βαπτιστήρια της νήσoυ Kω και η τελετή τoυ 
βαπτίσματoς κατά τoυς παλαιoχριστιανικoύς χρóνoυς // Iστoρία, τέχνη, 
αρχαιoλoγία της Kω / Εκδ. υπο Γ. Κοκκορού-Αλευρά, Α. Α. Λαιμού,  
Ε. Σημαντώνη-Μπουρνιά. Αθήνα, 2001. Σ. 321–331; Mailis A. The Ear-
ly Byzantine Baptisteries of Crete // Antiquité Tardive. 2006. Vol. 14. 
P. 291–309; Brandt O. Battisteri oltre la pianta: gli alzati di nove bat-
tisteri paleocristiani in Italia (Studi di antichita Cristiana; 64). Roma, 
2012; La dualitat de baptisteris el les ciutats episcopals del cristianis-
me tardoantic / Ed. J. Beltrán de Heredia, C. Godoy Fernández. Bar-
celona, 2017; Michail R. The Early Christian Baptismal Complexes of 
Cyprus and Their Liturgical Arrangement // Church Building in Cyp-
rus (Fourth to Seventh Centuries) / Ed. by M. Horster, D. Nicolaou, 
S. Rogge (Schriften des Instituts für Interdisziplinäre Zypern-Studien; 
12). Münster, 2018. P. 153–174.



76	 Филипп	Нивенер	

ны резными крестами (илл. 2.10), что может указывать 
на их принадлежность церкви или монастырю1. В других 
местах, например, в Палестине, где грузы для пресса бо-
лее распространены и известны, чем в Малой Азии, они не 
декорированы2.

Раннехристианская архитектура и городской  
антикварианизм в Западной Анатолии

Высокую степень идентичности раннехристианского 
искусства на провинциальном или региональном уровнях 
подтверждает, как кажется, и церковное строительство в 
западной части Малой Азии, хотя как раз благодаря отсут-
ствию там определенного локального стиля. Если оставить 
в стороне карийские амвоны3, то регион к востоку от Эгей-
ского моря демонстрирует не согласованное между собой 
разнообразие строительных форм и декоративных схем. 
Это нельзя приписать отсутствию взаимосвязей, урбаниз-
ма, церквей или состоянию исследований. Западная Ана-
толия была тесно связана с Константинополем и представ-
ляла собой один из наиболее урбанизированных регионов 
империи, включая некоторые древнейшие и крупнейшие 
города с многочисленными важными храмами, каждый из 

1 Niewöhner P. Das Rätsel der anatolischen Kreuzsteine — Pressgewichte 
für kirchliche oder klösterliche Güter? // Space Landscapes and Settle-
ments in Byzantium: Studies in Historical Geography of the Eastern Medi-
terranean Presented to Johannes Koder. Studies in Historical Geography 
and Cultural Heritage. Wien, 2017. P. 251–264.
2 Frankel R. Presses for Oil and Wine in the Southern Levant in the By-
zantine Period // Dumbarton Oaks Papers. 1997. Vol. 51. P. 73–84; Idem. 
Wine and Oil Production in Antiquity in Israel and other Mediterranean 
Countries. Sheffield, 1999; Oil and Wine Presses in Israel from the Helle-
nistic Roman and Byzantine Periods / Ed. by E. Ayalon, R. Frankel, A. Klo-
ner. Oxford, 2009; Waliszewski T. Elaion: Olive Oil Production in Roman 
and Byzantine Syria-Palestine (Polish Archaeology in the Mediterranean. 
Monographs; 6). Warszawa, 2015.
3 См. выше, с. 73, прим. 1.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 77

которых удостоился значительной доли внимания археоло-
гов с начала XX в.1 

Отсутствие провинциального стиля на западе Малой 
Азии, по-видимому, объясняется выбором в пользу анти-
кварианизма в городском строительстве, например, в Ми-
лете и в Эфесе на Эгейском побережье, но также и в уда-
ленной от моря Афродисиаде. Эфес был метрополией Асии, 
а Афродисиада — столицей провинции Кария2. Все эти го-
рода украшались исключительно пышными мраморными 
зданиями на протяжении всей греческой и римской древ-
ности, что указывало на их особые привилегии и продол-
жало отличать эти муниципии на протяжении поздней 
античности3, даже после того как их прежние привилегии 
были отменены из-за изменений в управлении и налогоо-
бложении4. 

1 Stadtgrabungen und Stadtforschung im westlichen Kleinasien / Hrsg. 
von W. Radt. Istanbul, 2006; Archaeology and the Cities of Asia Minor 
in Late Antiquity / Ed. by O. Dally, C. Ratté (Kelsey Museum Publica-
tions; 6). Ann Arbor, 2011; The Archaeology of Byzantine Anatolia / Ed. by  
P. Niewöhner. Oxford, 2017.
2 Niewöhner P. Byzantine Preservation of Ancient Monuments at Miletus in 
Caria: Christian Antiquarianism in Western Asia Minor // Die Weltchronik 
des Johannes Malalas im Konstext spätantiker Memorialkultur / Ed. by  
J. Borsch, O. Gengler & M. Meier (Malalas Studien; 3). Stuttgart, 2019.  
S. 191–216. 
3 Милет/Балат: Urbanism and Monuments from the Archaic to Ottoman 
Periods / Ed. by P. Niewöhner. Istanbul, 2016; Эфес: Ladstätter S. Ephesus 
// The Archaeology of Byzantine Anatolia / Ed. by P. Niewöhner. Oxford, 
2017. P. 238–248; Афродисиада: Dalgıç Ö., Sokolicek A. Aphrodisias // 
The Archaeology of Byzantine Anatolia / Ed. by P. Niewöhner. Oxford, 
2017. P. 269–279. 
4 Brandes W., Haldon J. Towns Tax and Transformation: State Cities 
and Their Hinterlands in the East Roman World c. 500–800 // Towns 
and Their Territories between Late Antiquity and the Early Middle Ages 
(Transformation of the Roman World; 9). Leiden, 2000. P. 141–172; Li-
ebeschuetz J. H. W. G. The Decline and Fall of the Roman City. Oxford, 
2001; Niewöhner P. Who is Afraid of the Fall of Rome? Prosperity and 
the End of Antiquity in Central Western Anatolia // Archaeological Re-
search in Western Central Anatolia. Kütahya, 2011. P. 164–183; Idem.  
The Byzantine Settlement History of Miletus and Its Hinterland — Quan-
titative Aspects: Stratigraphy Pottery Anthropology Coins and Palynology 
// Archäologischer Anzeiger. 2016. Nr. 2. S. 225–290.



78	 Филипп	Нивенер	

Когда дело дошло до строительства новых церквей, то их 
стали часто размещать вне древних городских центров, там, 
где они не нарушили бы освященные временем городские 
ландшафты1, или их аккуратно включали в уже существу-
ющие постройки2. Множество строительного материала 
было использовано повторно, новые же детали обычно не 
импортировали с Проконнеса, а вырезали на месте причем 
с тем репертуаром форм, который отсылал к древним тра-
дициям провинциальных городов, но не к новейшей моде 
константинопольских церковных построек и декорации, и 
который продолжал развивать эти традиции на протяже-
нии поздней античности, с IV по VII в.3 Все это привело к 
большому разнообразию индивидуальных решений даже 
внутри одного города, зависящих от различных прежних 
построек и разнообразных древних деталей, которые мог-
ли быть доступны для повторного использования, но также 
и от различных древних традиций, которые новые здания 

1 Милет: Niewöhner P. Die byzantinischen Basiliken… S. 5–35, 39–42. 
Эфес: Hörmann H. Die Johanneskirche (Forschungen in Ephesos; 4, 3). 
Wien, 1951; Thiel A. Die Johanneskirche in Ephesos (Spätantike — frühes 
Christentum — Byzanz. Reihe B: Studien und Perspektiven; 16). Wies-
baden, 2005; Ladstätter S. Eine Archäologie von Ephesos und Ayaso-
luk // Mitteilung zur Christlichen Archäologie. 2018. Bd. 24, S. 90–94, 
97-98. Геофизические изыскания открыли недавно другие церкви 
за городскими стенами. Афродисиада: Dalgiç Ö. Early Christian and 
Byzantine Churches // The Aphrodisias Regional Survey. Vol. 5. Mainz, 
2012. P. 367–396.
2 Милет: Niewöhner P. Die byzantinischen Basiliken… S. 59–101. Эфес: 
Pillinger R. Die christlichen Denkmäler in Ephesos // Mitteilung zur 
Christlichen Archäologie. 1996. Bd. 2. S. 39–70; Bauer H. Zum sog. Se-
rapeion in Ephesos: die Umwandlung der Cella in eine frühchristliche 
Kirche // Mitteilung zur Christlichen Archäologie. 2005. Bd. 21. S. 9–59; 
Ladstätter S. Eine Archäologie… S. 90–94. Афродисиада: Cormack R. 
The Temple as the Cathedral // Aphrodisias Papers / Ed. by K. T. Erim & 
C. Rouché (Journal of Roman Archaeology. Suppl.; 1). Ann Arbor, 1990. 
P. 75–88; Herbert L. The Temple-Church at Aphrodisias. Diss. New York, 
2000.
3 Russo E. The Capitals of the First Basilica of St. John at Ephesus // 
Araştırma Sonuçları Toplantısı. 2009. Cilt 27/1. S. 275–288; Niewöhner 
P. Die byzantinischen Basiliken… S. 115–116, 120–122.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 79

пытались воспроизвести1. Этот сценарий подтверждает вы-
сокую степень зависимости раннехристианской архитекту-
ры от местных предпочтений и обстоятельств, а не от Рима 
или Константинополя.

Трансепты, центрические планы, купола  
и митрополичьи церкви в провинциях

Особые типы храмов, встречающиеся по всей империи, 
свидетельствуют о продолжении преемственности и, таким 
образом, подтверждают, что строительство в провинци-
альном стиле было вызвано не дезинтеграцией римскойв-
ласти, а сознательным выбором ранних христиан. Такие 
необычные церкви были возведены, вероятно, с целью 
продемонстрировать их особое значение: это стало воз-
можным только благодаря тому, что, выделяясь из обыч-
ных провинциальных норм, они тем самым подтверждали 
их. Некоторые особые типы храмов восходят к IV в. и даже 
к Константину Великому. Первая базилика с трансептом 
была построена по императорскому указу во второй четвер-
ти IV века и отмечала гробницу апостола Петра за стена-
ми Рима2. Возможно, этим прототипом были вдохновлены 
другие мемориальные храмы в иных областях, например, 
базилика с трансептом начала VI в. и мартирий на некропо-
ле за стенами Милета в Карии (илл. 2.11)3. Впрочем, пример 
нескольких ранневизантийских городских базилик с тран-
септами в Ликии и Памфилии на южном побережье Малой 

1 Idem. Byzantine Preservation… 
2 Arbeiter A. Alt-St. Peter in Geschichte und Wissenschaft: Abfolge der 
Bauten Rekonstruktion Architekturprogramm. Berlin, 1988; Old Saint 
Peter’s Rome / Ed. by R. McKitterick, J. Osborne, C. M. Richardson, 
J. Story. Cambridge, 2013; Brandenburg H. Die konstantinische 
Petersbasilika am Vatikan in Rom. Stuttgart, 2017.
3 Niewöhner P. Die byzantinischen Basiliken… S. 59–101. Подр. см.: 
Brandt O. La croce e il capitello… P. 47–53; Ousterhout R. Eastern Medie-
val Architecture. New York, 2019. P. 61–79.



80	 Филипп	Нивенер	

Азии заставляет предположить, что со временем такой тип 
мог освободиться от мемориальных коннотаций и что в этих 
провинциях его использовали, очевидно, для больших при-
ходских храмов и, в частности, для кафедральных соборов1. 

Тот же аргумент можно применить к центрическим пла-
нам — ротондальному, полигональному и крестообразно-
му, которые давно уже стали использоваться для мавзолеев 
и которые — со времен Константина Великого — исполь-
зовались и для мемориальных церквей2, а также для кафе-
дральных соборов и иных специализированных зданий3. 
Дополнительные помещения для баптистериев, реликвий, 
погребений и других целей, где небольшие масштабы де-
лали это возможным, строились чаще с использованием 
одного из таких сложных планов (илл. 2.3)4. Большие купо-
ла оставались исключением, и, в сочетании с привезенной 
с Проконнеса мраморной скульптурой, они отличают от 
провинциальной архитектуры церковь императора Зинона 
(474–491) в паломническом центре Айатекла/Мериамлик 
близ Селевкии/Силифке в Исаврии5. Точно так же храм 

1 Stein C. Die Basilika mit Querhaus: Untersuchungen zur Form und 
Funktion eines spätantiken Bautyps // Architektur und Liturgie. Bd. 21. 
Wiesbaden, 2006. S. 63–72; Grossmann P. Zur Typologie des Transepts 
im frühchristlichen Kirchenbau // Jahrbuch für Antike und Christentum. 
2008. Vol. 51. P. 97–136.
2 Grabar A. Martyrium. Paris, 1946; Brandt O. La croce e il capitello…  
P. 55–64.
3 Johnson M. San Vitale in Ravenna and Octagonal Churches in Late 
Antiquity (Spätantike — frühes Christentum — Byzanz. Reihe B: Studien 
und Perspektiven; 44). Wiesbaden, 2018.
4 Для дополнительных примеров см. с. 69, прим. 1, а также: Mackie G. 
V. Early Christian Chapels in the West. Toronto, 2003.
5 Herzfeld E., Guyer S. Meriamlik und Korykos: zwei christliche 
Ruinenstätten des rauhen Kilikiens (Monumenta Asiae Minoris Antiqua; 
2). Manchester, 1930. S. 46–74; Hill S. The Early Byzantine Churches of 
Cilicia and Isauria. Aldershot, 1996. P. 208–234. Ср. обратный аргумент 
для церквей Алахана в Исаврии, которые построены в провинциаль-
ном стиле, без таких явных константинопольских черт, как купол и 
импортные мраморы в Мериамлике, что в случае Алахана говорит 
против какого-либо императорского вмешательства, см.: Elton H. 
Alahan and Zeno // Anatolian Studies. Vol. 52, 2002. P. 153–157.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 81

императора Юстиниана (527–565) в паломническом цен-
тре ап. Иоанна рядом с Эфесом тоже выделяется из асий-
ского контекста благодаря константинопольскому плану, 
куполам и мраморной скульптуре1. Подобным образом, 
базилика В в македонских Филиппах сразу опознается как 
отсылка к архитектуре столицы, поскольку в ней был купол 
и использовался тот же особый тип капителей и антабле-
мент, что и в Святой Софии Константинопольской2. 

Даже простая трехнефная базилика, которую констан-
тинопольский консул Студий построил в паломническом 
центре архангела Михаила в галатской Гермии в середине 
V в., выделяется на фоне ее провинциального контекста, 
прежде всего, потому, что в ней использовалась непривыч-
ная для Центральной Анатолии кладка, с чередующимися 
рядами камня и кирпича3. Когда в VI в. храм был расши-
рен, местные мастера добавили внешние нефы с широ-
кими аркадами на столпах и перекрытый сводом нартекс  
(илл. 2.2) со вторым ярусам и дополнительными лестнич-
ными башнями за северной и южной стенами базилики, 
что породило громадный западный фасад. Все эти новые 
черты стали типичны для раннехристианских церквей Га-
латии и превратили константинопольский заказ во флаг-
ман провинциальной архитектуры. 

Контраст между столичной и провинциальной архи-
тектурой IV–VI вв. подтверждает их длительную незави-
симость друг от друга. Столичные заказы в провинциях 
продолжали выделяться, так как разнообразная провинци-
альная архитектура все еще шла своим, отдельным путем, 
даже тогда, когда она вбирала в себя такие влияния извне, 
как базилика с трансептом или другие особые формы зда-

1 См. с. 77, прим. 3.
2 Lemerle P. E. Philippes… P. 415–513; Ćurčić S. Architecture in the 
Balkans: from Diocletian to Süleyman the Magnificent. New Haven, 2010. 
P. 207–208.
3 Niewöhner P. Bronze Age Höyüks… P. 128–129. Fig. 49–59.



82	 Филипп	Нивенер	

ний1. Иногда даже кажется, что независимость провинций 
проявляла себя через незнакомство: например, многочис-
ленные константиновские базилики с обходом вокруг алта-
ря на кладбищах Рима, включая мавзолеи матери и дочери 
Константина, остались неизвестны в других провинциях2. 

Раннехристианская иконография в Риме,  
Константинополе и провинциях

Еще одно подтверждение провинциальному разнообра-
зию и независимости в раннехристианском искусстве дают 
коренные различия в декорации интерьера храмов: с об-
разами в апсиде и иконами в алтаре или без них. В Риме 
и некоторых провинциях, как, например, в Египте, такие 
изображения начали использоваться сравнительно рано3.

Напротив, в Константинополе и провинциях Малой 
Азии и Северной Месопотамии символ креста использо-

1 Grossmann P. Early Christian Architecture in Egypt… P. 115–119.
2 Fiocchi Nicolai V. Basilica Marci, coemeterium Marci, basilica coemeterii 
Balbinae. A proposito della nuova basilica circiforme della via Ardeatina e 
della funzione funeraria delle chiese ‘a deambulatorio’ del suburbio roma-
no // Ecclesiae Urbis. Atti del Congresso Internazionale di Studi sulle chie-
se di Roma (4–10 secolo). Vol. 2. Roma, 2002. P. 1175–1201; Lehmann T.  
“Circus Basilicas”, “Coemeteria Subteglata” and Church Buildings in the 
Suburbium of Rome // Acta ad archaeologiam et artium historiam per-
tinentia. 2003. Vol. 17. P. 57–77; Brandenburg H. Die frühchristlichen 
Kirchen Roms vom 4. bis zum 7. Jahrhundert. Stuttgart, 2004. S. 55–91; 
Leipziger U. Die römischen Basiliken mit Umgang, Forschungsgeschicht-
liche Bestandsaufnahme, historische Einordnung und primäre Funktion. 
Diss. Erlangen — Nürnberg, 2006.
3 Mathews T. F. Early Icons of the Holy Monastery of Saint Catherine at 
Sinai // Holy Image, Hallowed Ground: Icons from Sinai. Los Angeles, 
2006. P. 39–55; Nordhagen P. J. In Praise of Archaeology: Icons befo-
re Iconoclasm // Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik. 2010. Vol. 
60. P. 101–113; Presbeia Theotokou: the Intercessory Role of Mary across 
Times and Places in Byzantium (4th–9th Century) / Ed. by L. M. Pelto-
maa, A. Külzer, P. Allen (Veröffentlichungen zur Byzanzforschung; 39 = 
Österreichische Akademie der Wissenschaften: philosophisch-historische 
Klasse: Denkschriften; 481). ΐεν, 2015; Mathews T. F., Muller N. E. The 
Dawn of Christian Art in Panel Paintings and Icons. Los Angeles, 2016.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 83

вался как единственное, аниконическое украшение апсиды 
до VIII в. и даже после1. Фигуративные изображения в этих 
провинциях были сведены к повествовательным сценам 
исторического и назидательного свойства на второстепен-
ных позициях, не предназначаясь для почитания2. Это раз-
личие, как кажется, заметно и в имперской строительной 
программе Юстиниане I, так как его храм, Св. София в Кон-
стантинополе, был украшен только крестами3, в то время 
как его базилика в монастыре св. Екатерины на Синае была 
украшена фигуративной мозаикой в апсиде4.

Эта разница была основополагающей, как стало очевид-
но во время византийского иконоборчества, в VIII–IX вв.  
Несмотря на вводящий в заблуждение термин — продукт 
поздней, «партийной» историографии эпохи, когда ико-
нопочитание превратилось в норму5, иконоборчество,  

1 Примеры из Константинополя и Малой Азии см. в: George W. S. 
The Church of Saint Eirene at Constantinople. Oxford, 1912. P. 47–56. 
Pl. 17, 18, 22; Harrison R. M. Churches and Chapels of Central Lycia // 
Anatolian Studies. 1963. Vol. 13. P. 132. Pl. 40a–b; Lemaigre Demes nil N.  
Architecture rupestre et décor sculpté en Cappadoce (Ve–IXe siècle) 
(BAR International Series; 2093). Oxford, 2010. P. 65–68; Wandmalerei 
in Ephesos von hellenistischer bis in byzantinische Zeit / Hrsg. von  
S. Ladstätter, N. Zimmermann. Wien, 2010. S. 186–188. Abb. 382–384. 

Некоторые примеры из Месопотамии см. в: Mango M. Monopyhsite 
Church Decoration // Iconoclasm. Birmingham, 1977. P. 65–67. Fig. 9–10; 
Ulbert T. Die Basilika des Heiligen Kreuzes in Resafa–Sergiupolis Resafa. 
Bd. 2. Mainz, 1986. S. 35–36, 86–87, 128–129. Abb. 20, 52. Taf. 19 1; 33 1;  
Keser-Kayaalp E. Églises et monastères du Ṭur ʿAbdin // Les églises en 
monde syriaque / Ed. par F. Briquel-Chatonnet (Études syriaques; 10). 
Paris, 2013. P. 269–288. Pl. 4, 6, 9.
2 Примеры см. в: Striker C. L. Kalenderhane in Istanbul 1: the Buildings 
Their History Architecture and Decoration. Mainz, 1997. P. 121–124.  
Pl. 148–149; Pülz A. Das sog. Lukasgrab in Ephesos (Forschungen in 
Ephesos; 4.4). Wien, 2010. S. 104–115.
3 Teteriatnikov N. B. Justinianic Mosaics of Hagia Sophia and Their 
Aftermath (Dumbarton Oaks Studies; 47). Washington (D.C.), 2017.
4 Forsyth G. H. Weitzmann K. The Monastery of Saint Catherine at Mount 
Sinai. Ann Arbor, 1973. P. 11–18; Andreopoulos A. The Mosaic of the 
Transfiguration in St. Catherine’s Monastery on Mount Sinai // Byzantion. 
2002. Vol. 72. P. 9–37.
5 Bremmer J. N. Iconoclast, Iconoclastic and Iconoclasm: Notes Towards a 
Genealogy // Church History and Religious Culture. 2008. Vol. 88. P. 1–17.



84	 Филипп	Нивенер	

напротив, не было сосредоточено в первую очередь на 
разрушении существующих изображений. Те провинции, 
где иконы получили повсеместное распространения в 
поздней античности, по большей части были потеряны в 
ходе вторжения варваров в течение VII в., что превратило 
оставшееся, усеченное византийское государство в терри-
торию немногим большую, чем Константинополь и Ма-
лая Азия1, т. е. в регион, где основное внимание уделялось 
крестам, а не почитаемым образам. Таким образом, когда 
в VIII в. разразилось иконоборчество, вначале просто хо-
тели уничтожить несколько икон, спор же, по-видимому, 
был сконцентрирован на введении почитаемых изображе-
ний в регионе, который был прежде, по сути, аникониче-
ским, а не на их уничтожении.

Впрочем, иконоборчество представляется немыслимым 
в обширной позднеантичной империи со множеством раз-
личных регионов и провинций, каждая из которых при-
держивалась собственного извода раннехристианского ис-
кусства. Начало иконоборчества ознаменовало собой конец 
раннехристианского разнообразия, а суровость и длитель-
ность спора, тяготевшего над византийской мыслью в те-
чение нескольких поколений, подчеркивают то значение, 
которое придавалось тому или иному изводу раннехристи-
анского искусства. Различия считались существенными, а 
разнообразие не воспринималось как момент провинци-
ального отклонения от какого-либо центрального и окон-
чательного стандарта, который мог применяться в случае 
спора. Феномен иконоборчества подтверждает, что ран-
нехристианское искусство не может быть сведено к одному 
центру или центральному изводу, и вместо этого следовало 
бы думать о некоем соединении стольких переплетенных 
между собой нитей, сколько провинций было в империи.

1 Haldon J. F. Byzantium in the Seventh Century. Rev. ed. Cambridge, 
1997; Idem. The Empire that Would Not Die: the Paradox of Eastern 
Roman Survival, 640–740. Cambridge (Mass.), 2016.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 85

Заключение

Разнообразие раннехристианского искусства в провин-
циях отличает его от римского провинциального искусства 
в той мере, в какой последнее осмысляется в связи с мест-
ными традициями доримского преиода1. По мере усиления 
романизации с течением времени, местные традиции по-
степенно маргинализировались, параллельно с этим ро-
манизируясь, как, например, погребения с мраморными 
створками в Центральной Анатолии2, с известняковыми 
рельефами в Пальмире3 и с живописными портретами в 
Египте4. Напротив, раннехристианское искусство вряд ли 
можно обозначить как локальное5, учитывая происхожде-

1 Для Малой Азии см., например: Roman Imperialism and Provincial 
Art / Ed. by S. Scott, J. Webster. Cambridge, 2003; Regionalism in Hel-
lenistic and Roman Asia Minor / Ed, by H. Elton, G. Reger. (Ausonius 
editions. Études; 20). Paris, 2008; Between Tarhuntas and Zeus Polieus: 
Cultural Crossroads in the Temples and Cults of Graeco-Roman Anatolia 
/ Ed. by M.-P. De Hoz, J. P. Sánchez Hernández, C. Molina Valero (Collo-
quia Antiqua; 17). Leuven, 2016.
2 Kelp U. Grabdenkmal und lokale Identität: ein Bild der Landschaft Phry-
gien in der römischen Kaiserzeit (Asia Minor Studien; 74). Bonn, 2015; 
Koch J. From Funerary Doorstones in Pompeiopolis to Tracing Local Iden-
tity from the Phrygian Highlands to Inner Paphlagonia // Landscape Dyna-
mics and Settlement Patterns in Northern Anatolia during the Roman and 
Byzantine Period (Geographica historica; 32). Stuttgart, 2015. P. 171–192.
3 Schmidt-Colinet A. Palmyrenische Grabkunst als Ausdruck lokaler 
Identität(en) // Lokale Identitäten in Randgebieten des Römischen 
Reiches. Bd. 7. Wien, 2004. S. 189–198; Albertson F. C. Typology 
Attribution and Identity in Palmyran Funerary Portraiture // The World of 
Palmyra (Palmyrene Studies; 1 = Scientia Danica: Series H, Humanistica 
4; 6). Copenhagen, 2016. P. 150–165; Heyn M. K. Western Men, Eastern 
Women? Dress and Cultural Identity in Roman Palmyra // Selected Papers 
on Ancient Art and Architecture. Vol. 3. Boston (Mass.), 2017. P. 203–219.
4 Walker S. Painted Hellenes: Mummy Portraits from Late Roman Egypt 
// Approaching Late Antiquity: the Transformation from Early to Late 
Empire. Oxford, 2006. P. 310–326; Borg B. Portraits // The Oxford 
Handbook of Roman Egypt. Oxford, 2012. P. 613–629.
5 Впрочем, П. Пенсабене (Pensabene P. Ripresa e continuità di tradizioni 
ellenistiche nell’architettura e nella decorazione architettonica tardoantica 
in Africa e altre province dell’Impero Romano // De Africa Romaque: 
Merging Cultures across North Africa. London, 2016. P. 231–248) при-
писывает «возникновение локальных стилей» в поздней античности 
«проявлению до-римских традиций».



86	 Филипп	Нивенер	

ние христианства из еврейской Палестины и то, как новая 
религия распространилась благодаря росту взаимосвязей 
и глобализации Римской империи1. Разные варианты хри-
стианского искусства в провинциях также не становились со 
временем более романизированными или унифицирован-
ными, по крайней мере, до коллапса общесредиземномор-
ской державы в течение VII века и последующего иконо-
борчества в VIII–IX вв. Наконец, христианское искусство не 
стало маргинальным, а, напротив, стало господствовать над 
этим искусством провинций в ходе поздней античности.

Нарастающее господство различных видов христиан-
ского искусства в провинциях было следствием прогресси-
рующей христианизации, а также забвения, деградации и, 
возможно, даже исчезновения других элементов, таких как 
языческие храмы, театры, крупные термы, ряды почетных 
статуй и, возможно, даже улицы с колоннадами2, которые, 
будучи отличительными признаками романизации, обыч-
но делали единообразным облик римских городов в Вос-
точном Средиземноморье3. Таким образом, церкви стали 

1 См. выше, с. 68, прим. 5.
2 Niewöhner P. Urbanism // The Archaeology of Byzantine Anatolia. New 
York, 2017. P. 43–45; New Cities of Late Antiquity / Ed. E. Rizos (Biblio-
thèque de l’Antiquité tardive; 35). Turnhout, 2017; Kovacs M. Die Letz-
ten ihrer Art. Archäologische und kulturgeschichtliche Beobachtungen zu 
Persistenz und Ende des ›Statue habit‹ in Kleinasien im 6. Jahrhundert n. 
Chr. // Sculpture in Roman Asia Minor / Ed. by M. Aurenhammer. Wien, 
2018. P. 395–418.
3 Для Малой Азии см., например: Vandeput L. The Architectural De-
coration in Roman Asia Minor (Studies in Eastern Mediterranean Archa-
eology; 1). Turnhout, 1997; Pohl D. Kaiserzeitliche Tempel in Kleinasien 
unter besonderer Berücksichtigung der hellenistischen Vorläufer (Asia 
Minor Studien; 43). Bonn, 2002; Stadt und Stadtentwicklung in Kleinasi-
en / Hrsg. von E. Schwertheim, E. Winter (Asia Minor Studien; 50). Bonn, 
2003; Strobel K. Thermenanlagen in Kleinasien: Romanisierung der hel-
lenistischen Urbanität (SPA: sanitas per aquam. Suppl.; 21). Leuven, 2012. 
S. 47–53; Isler H. P. Traditional Hellenistic Elements in the Architecture 
of Ancient Theatres in Roman Asia Minor // The Architecture of the An-
cient Greek Theatre (Monographs of the Danish Institute at Athens; 17). 
Athens, 2015. P. 433–447; Burns R. Origins of the Colonnaded Streets in 
the Cities of the Roman East. Oxford, 2017.



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 87

доминировать в городских ландшафтах с их различными 
провинциальными стилями, а так как новая архитектур-
ная пластика предназначалась исключительно для церк-
вей, это орудие репрезентации тоже становилось всё более 
провинциальным. Эти изменения даже более заметны в 
сельской местности, где романизация оставила мало мону-
ментальных памятников, но где каждое поселение и мно-
жество других мест получили, тем не менее, хотя бы одну 
раннехристианскую церковь и, таким образом, оставили 
след в соответствующем провинциальном стиле1.

Позднеантичная провинциализация искусства и архи-
тектуры происходила в полностью централизованном госу-
дарстве, где централизация элит, администрации и особен-
но налогообложения усилилась по сравнению с периодом 
Римской империи2. Государственная политика и провин-
циальная стилизация раннехристианского искусства, по-
видимому, не были связаны между собой. Стилистические 
различия между некоторыми раннехристианскими про-
винциями внутри политически унифицированной им-
перии были так же велики, как в соседних христианских 
странах, например, на Кавказе3 или в Аксумском царстве в 
современной Эфиопии4.

То, что невозможно объяснить государственная полити-
ка, может быть следствием внутренней организации позд-
неантичной Церкви, которая, как кажется, осталась куда 

1 См., например: Strube C. Baudekoration...; Grossmann P., Severin H.-G.  
Frühchristliche und byzantinische Bauten…; Niewöhner P. Aizanoi…
2 См. выше, с. 77, прим. 4, а также: Jones A. H. M. The Later Roman 
Empire, 284–602: a Social Economic and Administrative Survey. Oxford, 
1964; Brandes W. Finanzverwaltung in Krisenzeiten: Untersuchungen zur 
byzantinischen Administration im 6.–8. Jahrhundert (Forschungen zur 
byzantinischen Rechtsgeschichte; 25). Frankfurt, 2002.
3 Plontke-Lüning A. Frühchristliche Architektur in Kaukasien: die Ent-
wicklung des christlichen Sakralbaus in Lazika, Iberien, Armenien, Alba-
nien und den Grenzregionen vom 4. bis zum 7. Jh. (Veröffentlichungen 
zur Byzanzforschung; 13 = Österreichische Akademie der Wissenschaften: 
philosophisch–historische Klasse: Denkschriften; 359). Vienna, 2007.
4 Das christliche Äthiopien. 2. Aufl. / Hrsg. von W. Raunig. Regensburg, 
2016.



88	 Филипп	Нивенер	

более римской, чем все более централизуемое государство, 
поскольку избиравшиеся на местах епископы1, церковные 
епархии-провинции и их институции сохранили более вы-
сокую степень автономии, чем позднеантичные города и 
гражданская администрация2. Свидетельство этого — на-
пример, многообразие христианских литургий, которые 
зафксированы по всей позднеантичной ойкумене, в т. ч. 
римский обряд, амброзианский обряд, александрийский 
обряд, антиохийский обряд (а также восточно-сирийский 
и западно-сирийский обряды) и константинопольский/
греческий/византийский обряд3. Их разнообразие можно 
сравнить с провинциальным многообразием раннехристи-
анского искусства, а некоторые архитектурные элементы, 
такие как широкие аркады, просторные вимы и южные 
двери сирийских церквей или второй амвон в Македонии, 
по-видимому, имеют прямое отношение к различным ли-
тургическим практикам4.

Кроме того, провинциальная ориентация и устройство 
раннехристианского искусства и архитектуры наряду с бого-
служением и церковной администрацией, возможно, появи-
лись вынужденно, из-за отсутствия альтернативы. Римский 

1 Thier A. Hierarchie und Autonomie: Regelungstraditionen der Bischofs-
bestellung in der Geschichte des kirchlichen Wahlrechts bis 1140 (Recht 
im ersten Jahrtausend; 1 = Studien zur europäischen Rechtsgeschichte; 
257). Frankfurt, 2011; Leppin H. Zu den Anfängen der Bischofsbestellung 
// Personalentscheidungen für gesellschaftliche Schlüsselpositionen. Ber-
lin, 2017. S. 33–53.
2 Norris F. W. Greek Christianities // The Cambridge History of Chris-
tianity 2: Constantine to c. 600. Cambridge, 2007. P. 70–117; Leppin H. 
Christianisierungen im Römischen Reich // Zeitschrift für Antikes Chris-
tentum. 2012. Bd. 16. S. 247–278.
3 Spinks B. D. The Growth of Liturgy and the Church Year // The Cam-
bridge History of Christianity 2: Constantine to c. 600. Cambridge, 2007. 
P. 603–613.
4 См. выше, с. 71, прим. 4–5, а также: Donceel-Voûte P. Le fonctionne-
ment des lieux de culte aux VIe–VIIe siècles // Acta XIII Congressus 
Internationalis Archaeologiae Christianae (Vjesnik za arheologiju i his-
toriju Dalmatinsku. Suppl.; 87–89 = Studi di antichità Cristiana; 54).  
Vol. 2. Split, 1998. P. 97–156; Heid S. Funktion und Ausrichtung…



	 Христианское	искусство	как	провинциальное...	 89

урбанизм и тенденция к подражанию столице — Риму, были 
тесно связаны с интересами и карьерой городских элит1, но 
эта система осталась в поздней античности и была заменена 
новым порядком, который отодвинул в сторону традицион-
ные элиты2. Карьерные пути изменились3, так что больше не 
было никакого стимула подражать столице, а епископы, ко-
торые были теперь ведущими фигурами в провинциальных 
городах4, похоже, ориентировались каждый на свою провин-
циальную митрополию или на какой-то другой региональ-
ный центр вместо Рима или Константинополя.

Немногочисленные провинциальные церковные по-
стройки в константинопольском стиле были обязаны сво-
им появлением не местной инициативе, как это часто слу-
чалось в период Римской империи, когда бесчисленные 
провинциальные здания подражали римским архетипам5. 
Напротив, стилизация провинциальных зданий под Кон-
стантинополь появилась благодаря инициативе центра, 
как, например, вышеупомянутые паломнические церкви, 
которые консул Студий и императоры Зинон и Юстиниан 
построили в Гермии, Селевкии/Силифке и Эфесе6. Все три 

1 Для Малой Азии см., например: Halfmann H. Städtebau und Bauher-
ren im römischen Kleinasien (Istanbuler Mitteilungen. Suppl.; 43). Tübin-
gen, 2001; Heller A. Les bêtises des Grecs: conflits et rivalités entre cités 
d’Asie et de Bithynie à l’époque romaine (128 a.C. — 235 p.C.) // Scripta 
antiqua. Vol. 17. Bordeaux, 2006; Raeck W. Zeichen der Machtteilhabe: 
zur Architektursprache der kleinasiatischen Städtekonkurrenz im 2. Jahr-
hundert n. Chr. // Urbanitas — Urbane Qualitäten. Die antike Stadt als 
kulturelle Selbstverwirklichung. Die antike Stadt als kulturelle Selbstver-
wirklichung / Ed. by A. W. Busch, J. Griesbach & J. Lipps (RGZM-Tagun-
gen; 33). Mainz, 2017. S. 167–181.
2 Liebeschuetz J. H. W. G. The Decline…; Laniado A. Recherches sur les 
notables municipaux dans l’empire protobyzantin (Travaux et mémoires. 
Monographies; 13). Paris, 2002. 
3 Liebeschuetz J. H. W. G. The Decline… Ch. 4; Rapp C. Holy Bishops in 
Late Antiquity: the Nature of Christian Leadership in an Age of Transition 
(Transformation of the Classical Heritage; 37). Berkeley, 2005.
4 Liebeschuetz J. H. W. G. The Decline ... Ch. 4; Rapp C. Holy Bishops...
5 См., например, выше, c. 86, прим. 2.
6 См. выше, c. 77, прим. 4 (Эфес), с. 80, прим. 5 (Селевкия), с. 81,  
прим. 3 (Гермия).



90	 Филипп	Нивенер	

эти здания преимущественно не были связаны с развити-
ем провинциальных городов или чей-то карьеры, как это 
было в период Римской империи1, но с личной повесткой 
константинопольских ктиторов, потому что Студий изле-
чился благодаря воде из Гермии2, Зинон был уроженцем 
Исаврии3, а Юстиниан, возможно, выступал за большую 
церковную интеграцию Аcии4.

Если оставить в стороне такие исключительные построй-
ки, раннехристианские церкви в провинциях представля-
ются, прежде и более всего, провинциальными по своему 
характеру, что подразумевает, как их следует понимать и 
оценивать, — как провинциальные памятники в их провин-
циальном контексте. Их большое разнообразие требуется 
сегодня открыть заново, потому что большая часть его была 
утрачена из-за коллапса общесредиземноморской державы 
и последующих процессов приспособления в рамках более 
мелких государств-преемников5, например, византийского 
иконоборчества. Кое-что из прежнего разнообразия так-
же стало ассоциироваться с различными этническими или 
национальными Церквями и державами. Таким образом, 
весьма поучительно открывать, что все это разнообразие 
или большая его часть изначально присутсивовало в еди-
ной Церкви и империи.

1 См. выше, с. 89, прим. 1.
2 Mango C. St Michael and Attis // ΔXAE. 1984. T. 12. Σ. 48.
3 Евагрий Схоластик. Церковная история III. 8; Jones A. H. M., Mar-
tindale J. R., Morris J. The Prosopography of the Later Roman Empire 2: 
A.D. 395–527. Cambridge, 1980. P. 1200–1202.
4 Menze V.-L. Johannes von Ephesus und Kaiser Justinian: ein Missionar 
sein Patron und eine Heidenmission im Kleinasien des 6. Jahrhunderts 
// Vom Euphrat bis zum Bosporus: Kleinasien in der Antike: Festschrift 
für Elmar Schwertheim zum 65. Geburtstag / Hrsg. von E. Winter (Asia 
Minor Studien; 65). Bonn, 2008. S. 451–460; Leppin H. Skeptische An-
merkungen zur Mission des Johannes von Ephesos in Kleinasien // Die 
Christianisierung Kleinasiens in der Spätantike / Hrsg. von W. Ameling 
(Asia Minor Studien; 87). Bonn, 2017. S. 49–59.
5 Ousterhout R. The Ecumenical Character of Byzantine Architecture: 
the View from Cappadocia // Byzantium as Oecumene. Athens, 2005.  
P. 211–232.



Андрей Виноградов

АФОНСКИЙ ХРАМ  
ИЛИ АРАБСКИЙ ДВОРЕЦ?  

КРЕСТОВО-КУПОЛЬНЫЙ ТРИКОНХ  
И НОВАЯ АРХИТЕКТУРНАЯ 

ИДЕНТИЧНОСТЬ ИМПЕРИИ

Возобновление активного строительства в Константи-
нополе после «темных веков» привело к рождению 
новой архитектурной идентичности для всей империи. 

В отличие от живописи или литературы, где в конце Амо-
рийской и начале Македонской династии стала преобладать 
ориентация на античность и раннюю Византию, в зодчестве, 
особенно церковном, происходит, напротив, отказ от ста-
рых строительных моделей и принципов и переход к новым, 
более компактным и иначе сконструированным и декори-
рованным формам. Доминирование купола, наметившееся 
еще в VI в. и получившее мощное развитие в «темные века», 
с середины IX в. стало окончательным и бесповоротным, 
породив многообразие купольных зданий и сочетая старые 
архитектурные типы с новым принципом перекрытия инте-
рьера. При этом почти каждый такой новый тип храма вы-
зывает дискуссию относительно места его происхождения: 
был ли он создан в столице и оттуда распространился по им-
перии, или же развивался независимо в разных провинциях 



92	 Андрей	Виноградов	

и в столице. Одним из таких типов стал и триконх «афонско-
го типа». 

Этот вариант купольного храм типа вписанного креста, с до-
полнительными апсидами посередине боковых стен, сыграл 
огромную роль в средне- и поздневизантийской архитектуре 
балканских провинций империи и сопредельных государств. 
Но, как показывают последние исследования, дискуссия об 
эволюции этого архитектурного типа, начатая Г. Милле, еще 
далека от завершения1. Последним важным шагом в ней стал 
пересмотр традиционной хронологии ранних его образцов на 
Афоне: согласно С. Мамалукосу, первым был построен кафо-
ликон в Ватопеде, по его примеру — в Ивироне, а затем по той 
же модели был перестроен собор Великой лавры, причем к 
этому процессу оказался непричастен Протат2. В настоящий 
момент продолжают обсуждаться две основные проблемы: 
как определть сам тип и каково его происхождение.

При определении триконхов «афонского типа» все ис-
следователи согласны в том, что их наос представляет со-
бой крестово-купольный храм типа вписанного креста на 
колоннах или столпах с дополнительными апсидами по 
центру боковых (северной и южной) сторон, так что неко-
торые ученые логично предлагают называть его «кресто-
во-купольным триконхом»3, каковым термином, как более 
архитектурным, мы и будем пользоваться в дальнейшем. 
Сложнее дело обстоит с дополнительными компартимен-
тами: многие исследователи включали в определение типа 
также наличие двойного нартекса (типичен для ранних 
афонских памятников) или лити (нартекса на двух или че-
тырех столпах, характерного для поздних храмов) и даже 

1 Библ. см. в: Mamaloukos S. A contribution to the study of the “Athonite” 
church type of Byzantine architecture // Зограф. 2011. Т. 35. С. 39–44; 
Мальцева С. В. Архитектура Сербии второй половины XIV — пер-
вой половины XV века. Моравская школа. Дисс. ... к. иск. СПб., 2016.  
С. 165–171.
2 Μαμαλούκος Σ. Το καθολικό της μονής Βατοπεδίου: ιστορία και αρχιτε-
κτονική. Diss. Αθήνα, 2001; Mamaloukos S. A contribution…
3 См.: Мальцева С. В. Архитектура… С. 167.



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 93

парэкклисиев рядом с нартексом, хотя последние имеются 
у меньшинства памятников. Недавний обзор В. Мессиса 
показал, что вышеописанные типы нартекса присутствуют 
только в афонских кафоликонах: у афонских парэкклиси-
ев данного типа, а также в большинстве таких памятников 
вне Афона вместо них чаще всего встречаются простые на-
ртексы1. Таким образом, тот или иной тип нартекса нель-
зя считать конституирующей чертой крестово-купольного 
триконха, который определяется, следовательно, лишь 
вышеописанным типом наоса, причем обоих изводов: как 
сложного (с вимой), так и простого (без вимы2).

Вопрос же об истоках типа крестово-купольного трикон-
ха разделяет исследователей на несколько групп, которые, 
обобщая, можно назвать сторонниками его афонского и не-
афонского происхождения3. Первые представлены П. Мило-
насом, Х. Бурасом, Р. Остерхаутом и В. Мессисом. Вторые, 
в свою очередь, делятся на сторонников зарождения этого 
типа на Кавказе и/или в Трапезунте (Г. Милле, Й. Стржи-
говский, Ф. В. Хаслак, Г. Сотириу, Н. Гьолис, А. Ю. Казарян), 
в Македонии (П. Вокотопулос, Г. Веленис) и, конкретнее, 
Фессалонике (Н. П. Кондаков) или Перистери (С. Манго, 
Т. Штеппан), в Адрианополе (Т. Папазотос) или Констан-
тинополе (см. ниже). Реже встречаются комбинированные 
теории: «кавказско-константинопольская» (А. Орландос) 
и «общевизантийская» (Г. Димитрокаллис). «Константи-
нопольская» гипотеза также весьма гетерогенна: начиная с  
О. Шуази, образцом здесь считали столичный храм св. Ан-
дрея в Суде; позднее Т. Штеппан выводил данный тип из 
триконхиальных боковых вим Мирелейона, А. Танцис — из 
подражания Влахернской и Халкопратийской базиликам,  
а С. Мамалукос — из столичной архитектуры вообще. 

1 Μέσσης Β. Ναοί αθωνικού τύπου. Diss. T. 1–2. Θεσσαλονίκη, 2010. 
2 На Балканах представлен только кафоликоном Великой лавры и 
отчасти храмами в болгарских Винице и Кырджали и моравской Лю-
бостыне.
3 Обзор точек зрения см. в: Mamaloukos S. A contribution…



94	 Андрей	Виноградов	

Характерно, что при обсуждении всех перечисленных 
вопросов исследователи рассматривали крестово-куполь-
ные триконхи почти исключительно на Балканах: в Греции 
и «моравской школе», — на Кавказе им только искали ана-
логии, а для Константинополя лишь постулировали их воз-
можное существование. Между тем, расширение поля зре-
ния за пределы Балкан, как выясняется, может изменить 
многие позиции по вопросу происхождения и эволюции 
данного типа. Но для этого следует сначала рассмотреть 
все возможные случаи существования крестово-купольных 
триконхов вне Балкан, а затем проанализировать их гене-
зис и взаимосвязи.

Константинополь

Как указывалось выше, памятники византийской столи-
цы приводились в литературе в качестве не столько прямых 
прототипов, сколько возможных источников вдохновения 
при создании крестово-купольных триконхов. Долгое время 
таким источником считался храм св. Андрея в Суде, с кон-
хами над рукавами, однако позднее было доказано, что эти 
конхи — результат османской перестройки1, а сам храм — 
поздневизантийский2. А. Танцис считает искомым прототи-
пом Влахернский и Халкопратийский храмы3, однако следу-
ет помнить, что это были базилики, а не купольные церкви, 
да и от крестово-купольных триконхов реконструированный 
по письменным описаниям план Влахерн очень далек.

Подлинный крестово-купольный триконх в столице 
реконструировал С. Манго, отождествив храм Арсланха-

1 Müller-Wiener W. Bildlexikon zur Topograhie Istanbuls. Tübingen, 1977. 
S. 173.
2 Marinis V. Architecture and ritual in the churches of Constantinople: 
ninth to fifteenth centuries. New York, 2014. P. 119–120.
3 Tantsis A. The so-called “Athonite” type of church and two shrines of the 
Theotokos in Constantinople // Зограф. 2010. Т. 34. С. 3–11.



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 95

не с гравюры П. Инджиджяна, во-первых, как триконх, а  
во-вторых, как церковь Христа на воротах Халки Большого 
императорского дворца, которую Иоанн Цимисхий, соглас-
но Льву Диакону (Historia 8, 1) перестроил как четырехко-
лонную1. Однако сам вопрос об отождествлении храма на 
гравюре Инджиджяна с Халкинской церковью еще далек от 
разрешения2. Но даже сторонники такой идентификации 
признают, что у храма на гравюре П. Инджиджяна полу-
купола были только с востока и запада3, а сам он не похож 
на Халкинскую крестово-купольную церковь, описанную у 
Льва Диакона4. Не случайно впоследствии Манго сам отка-
зался от своей реконструкции5.

Триконх в Большом императорском дворце. В связи с 
крестово-купольными триконхами Балкан В. Мессис об-
ратил внимание на здание для приемов под названием 
Триконх в Большом императорском дворце столицы6, по-
строенное императором Феофилом (829–842)7, возможно, 
в 839 г.8 и описанное у Продолжателя Феофана (Historia 

1 Mango C. The Brazen House: a study of the vestibule of the imperial 
palace of Constantinople. Copenhagen, 1959. Fig. 1.
2 Status questionis см. в: Artan T. The making of the Sublime Porte near 
the Alay Köşkü and a tour of a Grand vizierial palace at Süleymaniye 
// Turcica: Revue d’études turques . 2011. Vol. 43. P. 145–206.
3 Asutay-Effenberger N., Effenberger A. Zur Kirche auf einem Kupferstich 
von Ğugas Inciciyan und zum Standort der Chalke-Kirche // Byzantinische 
Zeitschrift. 2004. Bd. 97. S. 56.
4 Ibid. S. 59.
5 Mango C. A note on Panagia Kamariotissa and some imperial founda-
tions of the tenth and eleventh centuries at Constantinople // Dumbarton 
Oaks Papers. 1973. Vol. 27. P. 132. Note 39 (репр.: Idem. Studies on Cons-
tantinople. Aldershot, 1993. Study XX).
6 О его локализации см.: Westbrook N. An architectural interpretation 
of the Early Byzantine Great palace in Constantinople, from Constantine I 
to Heraclius. Diss. Perth, 2013. P. 258–262.
7 Сомнения Н. Вестбрука в том, что его строил именно Феофил, осно-
ванные только на его сходстве с триконхиальными залами античных 
дворцов (Ibid. P. 256–258), рассеивает тот факт, что Феофил построил 
и другой триконх -— во Вриантском дворце (см. ниже).
8 См.: Ebersolt J. Le Grand Palais de Constantinople et le Livre des 
Cérémonies. Paris, 1910. P. 110. Note 1.



96	 Андрей	Виноградов	

Theophilus, 42): «Рядом с ним Триконх с золоченой кры-
шей, получивший такое название из-за своего облика, ибо 
возносится тремя конхами: одной восточной (ее подпира-
ют четыре римских колонны) и двумя боковыми, на север 
и юг. С запада здание поддерживается двумя колоннами, 
и войти в него можно через три двери: средняя сделана из 
серебра, крайние — из полированной меди»1.

К сожалению, почти никто из исследователей не попы-
тался реконструировать облик Триконха2. Между тем, его 
описание содержит некоторые неясности. Главную из них 
— указание на то, что восточную конху подпирают четыре 
порфировые колонны, некоторые исследователи воспри-
нимают буквально3, однако такой феномен не известен ни 
ранне-, ни средневизантийской архитектуре. Н. Вестбрук4 
предполагает, что эти колонны разделяли оконные про-
емы, однако это плохо соответствует, с одной стороны, гла-
голу ὑποστηρίζεται (букв. «подпирается»), указывающему на 
опоры конхи (но не на ее отгораживание), а с другой сто-
роны, сопоставлению с колоннами, поддерживающими за-
падную часть здания и явно не связанными с окном. Поэто-
му нам видится лишь один вариант реконструкции здания, 
не противоречащий описанию Продолжателя Феофана: 
под конхой он подразумевает весь опиравшийся на четыре 
колонны свод восточной — самой важной — части здания, 

1 Перевод Я. Н. Любарского (Продолжатель Феофана. Жизнеопи-
сания византийских царей. М. Наука. 1992. С. 62). οὐ	μὴν	δὲ	ἀλλὰ	καὶ	
ὁ	 γείτων	 αὐτοῦ	 κεχρυσωμένην	 ἔχων	 ὀροφὴν	Τρίκογχος,	 ἐκ	 τοῦ	 σχήματος	 τὴν	
κλῆσιν	 λαχών·	 τρισὶ	 γὰρ	 κόγχαις	 μετεωρίζεται,	 μιᾷ	 μὲν	 κατὰ	 τὴν	 ἀνατολὴν	
συνοικοδομούμενος,	ἣ	καὶ	 ἐκ	 τεσσάρων	κιόνων	Ῥωμαίων	ὑποστηρίζεται,	 δυσὶ	
δὲ	ἐγκαρσίαις,	κατὰ	ἄρκτον	καὶ	μεσημβρίαν	φημί.	 τὸ	πρὸς	δύσιν	δὲ	τοῦ	οἴκου	
μέρος	ὑπὸ	δύο	μὲν	κιόνων	ἀνέχεται,	τριῶν	δὲ	πυλῶν	τὴν	ἔξοδον	δίδωσιν.	τούτων	
ἡ	μέση	μὲν	ἐξ	ἀργύρου	κατεσκεύασται,	αἱ	ταύτης	δὲ	ἑκατέρωθεν	ἐκ	γεγανωμένου	
χαλκοῦ.
2 Так, он просто упоминается в новой работе о постройках Феофила в 
Большом дворце: Featherstone M. Luxury in the Palace : the buildings of 
Theophilus // Istanbul Arastirmalari Yilligi. 2013. Cilt 2. S. 37–40.
3 Ebersolt J. Le Grand Palais… P. 110.
4 Westbrook N. An architectural interpretation… P. 263–264. Note 790.



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 97

которая была, соответственно, похожа на восточную часть 
крестово-купольного триконха сложного извода, только с 
парой колонн вместо предалтарных столпов1. С запада же 
купол или свод центральной ячейки здания опирался на 
две колонны. В этом случае глагол ἀνέχεται (букв. «поддер-
живается») указывает, опять же, скорее на опоры свода, 
чем на замену западной стены на двухколонный портик, 
как иногда считается2. Итак, вероятней всего, дворцовый 
Триконх был похож по плану на крестово-купольный три-
конх сложного извода (и именно так он реконструирован 
на плане Ж. Эберсольта3), только с дополнительной парой 
колонн вместо предалтарных столпов.

Храм архангела Михаила во Вриантском дворце. От 
внимания исследователей крестово-купольных триконхов 
почему-то ускользнул тот факт, что император Феофил по-
строил в 831–832 гг. в загородном Вриантском дворце, на 
азиатском берегу Босфора4, и другой триконх — храм ар-
хангела Михаила, который также упоминает Продолжа-
тель Феофана (Historia Theophilus, 9): «Занимался же стро-
ительством и все делал, следуя описаниям Иоанна, муж по 
имени Патрикий, удостоенный титула патрикия, который в 
добавление соорудил только у спальных покоев храм име-
ни святейшей госпожи нашей Богородицы, а у переднего 

1 Конструктивно в такой схеме нет ничего невозможного: в постви-
зантийский период мы встречаем ее на Афоне в парэкклисии Успе-
ния Богородицы монастыря Зограф (1764 г.) и кафоликоне монасты-
ря Св. Павла (1817–1845) (Μέσσης Β. Ναοί… T. 2. Σχ. 37, 55).
2 Ebersolt J. Le Grand Palais… P. 110.
3 Ibid. Planche. На плане А. Фогта (Constantin VII Porphyrogénéte. Le 
Livre des Cérémonies. Commentaire / Par A. Vogt. Paris, 1935. Planche) 
четыре колонны с востока подпирают свод вимы, а две с запада по-
ставлены между дверями.
4 Janin R. Les églises et les monastères des grands centres byzantins: 
Bithynie, Hellespont, Latros, Galèsios, Trébizonde, Athènes, Thessalonique 
(Géographie écclesiastique de l’Empire byzantin; 2). Paris, 1975. P. 52; 
Дюканж ошибочно поместил его в Большом императорском дворце 
(Du Cange C. Constantinopolis Christiana seu Descriptio Urbis. Parisiis, 
1680. P. 99; ср. также: AASS. Sept. Vol. 8. Col. 53).



98	 Андрей	Виноградов	

зала дворца — триконхиальный1 храм, красотой красивей-
ший и величиной многих превосходящий; средний придел 
носит имя архистратига Михаила2, оба боковые — святых 
мучениц»3. 

Формально в описании храма ничего не говорится о его 
конструкции, за исключением его триконхиальности, т. е. 
наличия трех апсид с севера, востока и юга4. Однако об-
ращает на себя внимание упоминание в его составе трех 
«приделов»5, т. е. церквей с собственными алтарями, — 
центрального (τὸ…	μέσον) и двух боковых (τὰ…	ἑκατέρωθεν6 

τούτου). Последние не могли размещаться в апсидах, проре-
зающих северную и южную стены, а значит, должны были 
иметь собственные апсиды в восточной части храма. Опи-
санная картина трех параллельно расположенных церквей: 
центральной и двух по бокам от нее (ἑκατέρωθεν	 τούτου), в 
трикохиальном здании — а Продолжатель Феофана ничего 
не говорит о его пристройках — представима только в виде 
храма на четырех опорах, где каждый «неф» завершается 
своей апсидой. В пользу соположения трех алтарей говорит 
и явно ктиторский характер их посвящения: арх. Михаилу 

1 τρίκογχον; в русском переводе Любарского (см. ниже) ошибочно — 
«трехпридельный». Исключено, чтобы автор биографии Феофила 
использовал этот термин в двух разных смыслах (см. выше, о Трикон-
хе в Большом дворце), да и слово τρίκογχος в значении «трехапсид-
ный» нигде не встречается. Ср. верный перевод в: Mango C. The Art of 
the Byzantine Empire, 312-1453: Sources and documents. Toronto, 1972 
(repr. 1986). P. 160; Chronographiae quae Theophanis Continuati nomine 
fertur libri I–IV / Rec. … M. Featherstone et J. Signes-Codoñer (Corpus 
fontium historiae byzantinae; 53). Boston-Berlin, 2015. P. 143.
2 Имя восстановлено в: Ibid. P. 142.
3 Перевод Я. Н. Любарского (Продолжатель Феофана… С. 46). τὸ	κατὰ	
τὸν	κοιτῶνα	μὲν	ἀνεγεῖραι	ναὸν	εἰς	ὄνομα	ὑπεραγίας	δεσποίνης	ἡμῶν	θεοτόκου,	
κατὰ	 δὲ	 τὸ	 προαύλιον	 τῶν	 τοιούτων	 παλατίων	 τὸν	 τρίκογχον	 ναὸν	 κάλλει	 τε	
κάλλιστον	 καὶ	 μεγέθει	 πολλῶν	 διαφέροντα,	 καὶ	 τὸ	 μὲν	 μέσον	 εἰς	 ὄνομα	 τοῦ	
ἀρχιστρατήγου,	τὰ	δὲ	ἑκατέρωθεν	τούτου	εἰς	μαρτύρων	γυναικῶν	ἁγίων	ὀνόματα.
4 О невозможности его реконструкции как храма с тремя апсидами с 
востока см. выше, прим. 26.
5 Ср. Janin R. Les églises… P. 52.
6 У воспроизводящего этот пассаж Иоанна Скилицы (Synopsis his to-
riarum Theophilus, 9) ошибочно — κάτωθεν «внизу».



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 99

— патрону сына (а также отца) Феофила, и двум святым му-
ченицам, которые, очевидно, соотносятся с двумя старши-
ми дочерями Феофила — Феклой и Анной или Анастасией1. 
Все это позволяет нам предложить реконструкцию храма 
арх. Михаила во Вриантском дворце как крестово-куполь-
ного триконха.

Таким образом, наша реконструкция планов Трикон-
ха в Большом императорском дворце Константинополя и 
храма арх. Михаила во Вриантском дворце подтвержда-
ет предположение С. Мамалукоса, что план крестово-ку-
польного триконха происходит именно из Константино-
поля. Обращение к престижному, дворцовому по своему 
происхождению плану триконха2 при Феофиле связано, 
очевидно, с возобновлением строительной деятельности 
во дворцах столицы и ее окрестностей (во Врианте). В двух 
наших случаях триконх соединяется с набирающим в IX в.  
популярность планом крестово-купольного здания на 
четырех колоннах. Пример аналогичного соединения 
крестово-купольного храма на четырех колоннах и те-
траконха (с дополнительными угловыми апсидками) де-
монстрирует церковь свв. Апостолов на афинской Агоре 
первой четверти XI в.3 К IX в., вероятно, относится и экс-
перимент по созданию «крестово-купольного тетраконха» 
с изолированными угловыми ячейками (храм св. Констан-
тина на о. Фасий в Аполлонийском озере в Геллеспонте)4. 
Важно, однако, что Продолжатель Феофана воспринима-

1 Ср. строительство Феофилом храма св. Михаила близ опочиваль-
ни Камиласа и св. Анны, в честь рождения дочери Анны (Berger A. 
Untersuchungen zu den Patria Konstantinupoleos (Poikila Byzantina; 8). 
Bonn, 1988. S. 441).
2 См., например: Keshani H. The Abbāsid palace of Theophilus: Byzanti-
ne taste for the arts of Islam // Al-Masaq: Islam and the Medieval Medi-
terranean. 2004. Vol. 16. P. 86–87.
3 Ср.: Sharp R. S. The Outside Image. A Comparative Study of External 
Architectural Display on Middle Byzantine Structures on the Black Sea 
Littoral. Diss. Birmingham, 2010. P. 40–41.
4 Κappas M., Mamaloukos S. The church of St. Constantine on lake 
Apollonia, Bythinia, revisited // ΔΧΑΕ. Τ. 38. 2017. Σ. 87–103.



100	 Андрей	Виноградов	

ет оба разбираемых дворцовых здания не как постройки 
типа вписанного креста на четырех колоннах, но именно 
как триконхи. 

С другой стороны, строитель Вриантского дворца Патри-
кий, работавший под руководством синкелла Иоанна (буду-
щего патриарха-иконоборца Иоанна Грамматика), воспро-
изводил там тип омейядских дворцов. Храм арх. Михаила, 
построенный, видимо, раньше Триконха в Большом двор-
це, описан у Продолжателя Феофана как христианское до-
бавление к арабскому дворцу, но его план в виде крестово-
купольного триконха, реконструированный нами находит 
параллель в омейядской дворцовой архитектуре: в банях 
дворца халифа Хишама (724–743) в Хирбат аль-Мафджар 
есть купольный зал с 16 колоннами (4х4), где с каждой сто-
роны трем центральным «нефам» соответствуют 3 апсиды 
(с восточной, из-за входа, их 2)1. Поэтому нельзя исключать, 
что и план крестово-купольного триконха был заимствован 
в Константинополь с Востока, в широмо смысле этого сло-
ва. Действительно, аналогичный 16-колонный извод мы 
находим в «церкви с гранитными колоннами» в нубийской 
Старой Донголе (VIII в.)2, а своеобразный вариант без опор 
— уже в храме Рождества в Вифлееме VI в.3

Примечательно, что Продолжатель Феофана (Historia 
Theophilus, 42) сообщает и о строительстве по образцу Три-
конха еще двух построек во дворце: Мистирия и Тетрасе-
ра, — очевидно, что «красотой красивейший и величиной 
многих превосходящий» Триконх мог стать образцом для 
дальнейшего подражания.

1 См.: Hamilton R. W. Khirbat al Mafjar. An Arabian mansion in the Jor-
dan valley. Oxford, 1959. P. 45–105. Fig. 25–27.
2 См.: Grossmann P. Mittelalterliche Langhaus-Kuppelkirchen und 
verwandte Typen in Oberägypten. Glückstadt, 1982. S. 97–100.
3 Так, исследователи кавказской архитектуры признают возможное 
влияние Вифлеема на доарабские крестово-купольные триконхи Ар-
мении (Казарян А. Ю. Церковная архитектура стран Закавказья VII века. 
Т. II. М., 2012. С. 426–427).



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 101

Малая Азия

О крестово-купольных триконхах в монастырях Малой 
Азии до 1000 г. говорил — чисто теоретически — Г. Соти-
риу, но он имел в виду Трапезунт, как родину св. Афанасия 
Афонского1. Поскольку же сейчас первенство построенного 
тем кафоликона Великой Лавры среди балканских кресто-
во-купольных триконхов отвергнуто (см. выше), то утрачи-
вается и этот аргумент в пользу связи данного типа храмов 
с Малой Азией2. В том же русле, Трапезунт–Афон, мыслила 
и Ж. Лафонтен-Дозонь — единственный исследователь, кто 
подошел к дискуссии о генезисе крестово-купольных три-
конхов с «малоазийской» стороны, включив в нее такой 
важный, но, увы, недооцененный учеными3 памятник, как 
Сарыджа Килисе.

Сарыджа Килисе. Каппадокийская пещерная церковь 
Сарыджа (Кепез) Килисе4 близ Агиос Прокопиоса (совр. 
Юргюп) — крестово-купольный храм типа вписанно-
го креста простого (без вим) извода на четырех колоннах  
(рис. 11); восточные боковые апсиды превратились здесь в 

1 Σωτηρίου Γ. Χριστιανική και Βυζαντινή Αρχαιολογία. Τ. 1. Αθήνα, 1942. 
Σ. 458. 
2 Не слишком удачной оказалась попытка А. Ю. Казаряна проследить 
кавказское влияние на триконхи «афонского типа» через кафоликон 
Ивирона (Казарян А. Ю. Триконховые крестово-купольные церкви 
в зодчестве Закавказья и Византии // Византийский мир: искусство 
Константинополя и национальные традиции. К 2000-летию хри-
стианства. М., 2005. С. 13–30), так как теперь мы знаем, что послед-
ний копирует кафоликон Ватопеда, никак с Кавказом не связанный  
(см. выше).
3 Его упоминает только Мессис (Μέσσης Β. Ναοί... T. 2. Σ. 104. Σημ. 
341), но наряду с другими каппадокийскими триконхами иных типов 
и безо всякого анализа.
4 Как Сарыджа Килисе храм обозначают Г. Рот (Rott H. Kleinasiatische 
Denkmäler aus Pisidien, Pamphylien, Kappadokien und Lykien. Leipzig, 
1908. S. 208–209) и Ж. Лафонтен-Дозонь (Lafontaine-Dosogne J. 
Sarica kilise en Cappadoce // Cahiers archeologiques. 1962. Vol. 12.  
P. 263–284), как Кепез Килисе — С.-Э. Воллэс (Wallace S.-А. Byzantine 
Cappadocia: The Planning and Function of its Ecclesiastical Structures. 
Diss. Canberra, 1991. Vol. II. P. 25–37). 



102	 Андрей	Виноградов	

высокие полукруглые арочные ниши. К северному и юж-
ному «рукавам» креста примыкают во всю их ширину и 
высоту апсиды, полукруглые в плане, в отличие от подко-
вообразной формы восточной апсиды, вызванной необхо-
димостью полностью заключить в себе алтарь. Северная и 
южная апсиды были в нижней своей части пробиты позднее  
склепами.

В архитектуре храма заметно старание подражать вы-
сококлассному наземному образцу: сплошной карниз под 
сводами «рукавов» креста (под малыми подпружными ар-
ками — импосты) и под барабаном, сам барабан высокий 
и разделан восемью скругленными арочными нишами, 

Рис. 11. Сарыджа Килисе, план (по Г. Ротту)



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 103

угловые ячейки перекрыты крестовыми сводами, у колонн 
вытесаны базы и капители. В свою очередь, данный храм 
стал образцом для подражания при строительстве соседних 
церквей в том же комплексе: в двух из них (Кепез Дере 2а 
и 3) есть ниши вместо боковых апсид и аркада в барабане  
(в одном нарисованная охрой), а в одной (Кепез Дере 31) — 
дополнительные апсиды, но только обе подняты над полом 
наоса на полметра, а одна перемещена с севера на запад, 
что свидетельствует об утрате понимания триконхиального 
образца (об упрощении говорит и замена крестовых сводов 
на купольные).

Живопись Сарыджа Килисе Ж. Лафонтен-Дозонь датиру-
ет временем вскоре после середины XI в.2, однако С.-Э. Вол-
лэс, по такой архаической черте, как синтрон с горним ме-
стом, склонна относить само строительство храма к рубежу 
IX–X вв. Итак, Сарыджа Килисе — ясный пример средневи-
зантийского крестово-купольного триконха в Центральной 
Анатолии. Лафонтен-Дозонь считала его представителем 
того малоазиатского типа, который св. Афанасий перенес 
на Афон, а само появление этого типа в Анатолии связыва-
ла с влиянием доарабской архитектуры Армении. Однако, 
как мы видели выше, гипотеза о первенстве св. Афанасия в 
строительстве триконхов на Афоне теперь отвергнута. Что 
же касается происхождения архитектуры Сарыджа Килисе, 
то в ней мы не видим никаких специфических закавказских 

1 Ibid. P. 60–73.
2 Часть существующих датировок основана на недоразумениях или 
натяжках: датировка XIV в. у Г. де Жерфаньона и Х. Винер-Эмс (см.: 
Wiener-Ems H. Die Sarica Kilise: eine Kirche der spätbyzantinischen Zeit 
in Kappadokien // Istanbuler Mitteilungen. 1997. Bd. 47. S. 415–428) 
базируется на идее о влиянии триконхов «афонского типа», к тому 
же в старой их хронологии, и (у последней) на ошибочной датиров-
ке живописи, как и датировка XIII в. у итальянских исследователей 
(Pelosi C. et al. The rock hewn wall paintings in Cappadocia (Turkey) 
// e-PS. 2013. Vol. 10. P. 99–108), датировка живописи временем ок. 
1100 г. у М. Рестле невозможна, если учесть, насколько близка к этой 
дате манцикертская катастрофа 1071 г. (см.: Wallace S.-А. Byzantine…  
Vol. II. P. 25).



104	 Андрей	Виноградов	

черт (например, удлинения восточных и западных ячеек) 
— напротив, крестовые своды квадратных угловых ячеек, 
сплошной карниз, разделка купола скругленными нишами 
и синтрон с горним местом указывают на влияние визан-
тийского и даже константинопольского зодчества. Мест-
ным образцом для Сарыджа Килисе мог быть знаменитый 
соседний храм Св. Креста в Сирихе, хранивший реликварий 
с частицей Животворящего Древа и существовавший уже к 
началу Х в.1

Исламкёй. От внимания исследователей ускользнул еще 
один триконхиальный храм в самом сердце Анатолии — в 
писидийском Исламкёе, известный лишь по описанию и 
одной фотографии Г. Ротта (рис. 12): «Эти византийские 
рельефы, несомненно, происходят из бывшей христиан-
ской церкви посреди села, которая была превращена в ме-
четь. Ориентированная на восток трехнефная базилика на 
колоннах с подобными триконхам апсидами в восточной, 
северной и южной стенах, она сегодня полностью разруше-
на и перестроена со стороны портала, равно как и внутри; 
кроме того, варварским образом пробиты окна. Пилястры, 
сложно профилированные глухие арки и круглые ниши над 
ними оживляют фасады, которые сооружены из регулярно 
чередующихся поясов кирпича и квадров. Последние про-
исходят из какой-то более древней постройки, возможно, 
некой первой церкви, тогда как наше сооружение уже хотя 
бы по своей технике можно отнести, самое раннее, к началу 
второго тысячелетия. Барабаны колонн, диаметром 0,6 м 
внизу, с византийскими капителями, украшенными кре-
стами, лежат в интерьере, от системы опор которого сохра-
нились только пилястры в стенах толщиной 0,9 м, указыва-
ющие, что его когда-то перекрывали своды. Базы, которые 
лежат перед входом, как кажется, несли на себе некогда 
колонны вестибюля. Глубоко профилированный, но сейчас 

1 Ahrweiler H. Sur la localisation du couvent de Timios Stavros de Syricha 
// Geographica Byzantina. Vol. 3. Paris, 1981. P. 9–15.



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 105

почти полностью разрушенный карниз обходил некогда 
все здание на высоте подоконника. Внутри я измерил ши-
рину — 8,2 м, и длину — 12,5 м. Поскольку церковь стиснута 
домами, я смог сделать только один ее убогий снимок»1.

По этому описанию церкви, а также по фотографии, на 
которой представлены ее наружный юго-восточной угол, 
восточная апсида и восточная часть южной апсиды, мож-
но реконструировать в общих чертах облик здания. В его 
восточной части, на равном расстоянии от углов, северная, 
восточная и южная стены были прорезаны полукруглыми 
снаружи апсидами, разделанными изнутри тремя скруглен-
ными нишами наподобие триконха (были ли в толще вос-
точной стены боковые апсиды, неизвестно). По сторонам 
от трех апсид размещались пилястры, причем как снару-
жи, так и внутри. На фасадах аналогичные пилястры были 
и на углах здания, а между ними были помещены сложно 

1 Rott H. Kleinasiatische… S. 10–11. Abb. 3.

Рис. 12. Исламкей, вид на храм с юго-востока (фото Г. Ротта)



106	 Андрей	Виноградов	

профилированные двухуступчатые плоские ниши: круглые 
наверху, над карнизом, отмечающем уровень пят малых 
подпружных арок, и узкие арочные под ним; аналогич-
ными тремя арочными нишами, соответствующими трем 
нишам внутри (см. выше), были разделаны и все апсиды.  
В интерьере же на пилястры опирались малые подпружные 
арки, опускавшиеся другим концом на колонны, которые 
образовывали таким образом подкупольный квадрат и ква-
дратные угловые ячейки. Такая конструкция крестово-ку-
польного триконха, в его простом (без вим) изводе (о нем 
см. выше), исключает реконструкцию храма в качестве ба-
зилики, как ее описывает Ротт1, очевидно, из-за удлинения 
его западной части на 4,3 м в интерьере и разрушения ку-
пола (вместе со сводами)2. Если к западу от западных угло-
вых ячеек на боковых стенах также размещались пилястры, 
то они могли отвечать как еще одной паре колонн, так и 
паре столпов: как бы то ни было, и те, и другие образовали 
три прохода из наоса в нартекс нормальной шириной ок. 
3,5 м (4,3 м разницы минус 0,9 м внутренней стены), пере-
крывавшейся притолоками или сводами. С запада к хра-
му, по всей видимости, примыкал колонный экзонартекс  
(рис. 13). Такая реконструкция церкви в Исламкёе как кре-
стово-купольного триконха простого (без вим) извода со-
вершенно точно соответствует устройству Сарыджа Килисе.

По фасадной декорации ближайшим аналогом наше-
му храму оказывается церковь Богоматери в константино-
польском монастыре Константина Липса (904 г.) и собор 
в Маставре (совр. Дере-Агзы) в соседней Ликии: особенно 
показательны уникальные сложно профилированные кру-
глые ниши типа œil de bœuf. Присутствует там и карниз на  

1 Впрочем, этот термин у Ротта не всегда обозначает собственно бази-
лику: так, вышеупомянутую Сарыджа Килисе он называет «куполь-
ной базиликой» (Ibid. S. 208).
2 Не поможет здесь и параллель с реконструкцией Влахернской ба-
зилики (см. выше): там мы видим не выступающие наружу апсиды, а 
экседры между центральным и боковым нефами.



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 107

апсидах на уровне подоконников, и кладка opus mixtum, хотя 
ее характер в Исламкёе (5–7 рядов плинфы и 1 ряд квадров) 
схож скорее с кладкой фасадов в константинопольской Вефа 
Килисе Джами, не имеющей точной даты. Также весьма по-
казателен прием разделки северной, восточной и южной ап-
сид тремя нишами наподобие триконха: он встречается во 
всех апсидах столичного тетраконха Панагии Мухлиотиссы 
(нач. XI в.)1 и в восточной апсиде церкви Синаитик в Адри-
анополе (совр. Эдирне, XII в.)2, а также во всех трех апсидах 
Сан-Марко в Венеции (ок. 1063 г.), копирующего юстиниа-
новский храм свв. Апостолов в Константинополе.

1 См.: Marinis V. Architecture and ritual in the churches of Constantinople: 
ninth to fifteenth centuries. New York, 2014. P. 199–200.
2 Gurlitt С. Die Baukunst Konstantinopels. Berlin, 1912. S. 37. Abb. 48.

Рис. 13. Исламкей, план храма  
(реконструкция Д. В. Белецкого и А. Ю. Виноградова)



108	 Андрей	Виноградов	

Упомянутая Роттом надпись, вероятно, метрическая1, 
бы ла высечена на дверной притолоке, которая украшена 
на лицевой стороне рельефной аркадой с пальметтами и 
крестами: по стилю (как и архитрав алтарной преграды из 
соседних Агр2) и палеографии она датируется ΙΧ–Χ вв. Сам 
Исламкёй расположен между древним писидийским горо-
дом Селевкия Сидира и византийским городом Агры, куда 
между 787 и 869/70 г. переместилась епископская кафедра 
Селевкии3. Таким образом, вероятней всего, что крестово-
купольный триконх простого извода (сопоставимый по вре-
мени с Сарыджа Килисе и храмами в болгарских Винице и 
Кырджали) в Исламкёе был построен в конце IX — начале 
Х в., возможно, по столичному образцу и, очевидно, сто-
личными мастерами. Причиной для появления столь вы-
сококлассных строителей можно считать оживление жиз-
ни здесь во второй половине IX в., отразившееся в переносе 
епископской кафедры из заброшенной Селевкии Сидиры в 
новый центр по соседству — Агры. 

Влияние типа крестово-купольного триконха чувству-
ется также в триконхе, построенном в ранне- или средне-
византийское время на месте римского тетракиония в 
карийской Афродисиаде (рис. 14)4. В вынутые четверти 
внутренних углов здесь были вставлены (возможно, при 
перестройке X–XI вв.) колонны, не образующие, однако, 
полноценных угловых ячеек, что делает храм похожим на 
Св. Илию в Фессалонике.

1 Возможна реконструкция в виде двух двенадцатисложников: Ἐποίησε	
e.g.	τοῦτο	τὸ]	ἔργων	ἐν	Χριστῷ	Γαβριήλ,	τὼν	θεὼν	[θερμῶς	ἱκετεύων e.g. «Вы-
строил (?) это] здание во Христе Гавриил, Бога [умоляя горячо (?)»; 
ср.: Manuel II Palaeologus. Canon supplicationis 71; Feissel D. Recueil 
des inscriptions chrétiennes de Macédoine du IIIe au VIe siècle. Athènes, 
Paris, 1983. N. 226; Ameling W. Die Inschriften von Prusias ad Hypium 
(Inschriften griechischer Städte aus Kleinasien; 27). Bonn, 1985. Nr. 119.
2 Rott H. Kleinasiatische… S. 13. Abb. 4.
3 Belke Κ., Mersich Ν. Phrygien und Pisidien (Tabula Imperii Byzantini; 
7). Wien, 1990. S. 172, 283, 378.
4 Библ. см. в: Dalgıç Ö., Sokolicek A. Aphrodisias // The Archaeology of 
Byzantine Anatolia / Ed. by Ph. Niewöhner. Oxford, 2017. P. 278. Note 78. 



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 109

Таким образом, очевидно, что крестово-купольные три-
конхи в Малой Азии средневизантийского времени были 
известны и в Каппадокии, и в Писидии, и в Карии, и все они 
ориентировались на образец — судя по высокому уровню 
исполнения, столичный. Притом образец этот был просто-
го (без вим) извода, что соответствует ранней стадии соеди-
нения триконха с крестово-купольным храмом на четырех 
колоннах, — в этом смысле не удивительно, что малоазий-
ские крестово-купольные триконхи, все простого типа, опе-
режают по времени афонские, преимущественно сложного 
типа. При этом следует помнить, что тема соединения хра-
ма типа вписанного креста с триконхом разрабатывалась в 
сопредельных Малой Азии кавказских областях: в доараб-
ское время это происходило в армянских землях (с VII в.: 
Двин, Талин), а в послеарабский период — у грузинских 

Рис. 14. Афродисиада, триконх на тетракионии, план  
(по О. Далгичу)



110	 Андрей	Виноградов	

Багратидов (с 963 г.: Ошки, храм Баграта в Кутаиси; ср. так-
же кахетинское подражание в Алаверди)1. Однако прямую 
генетическую связь между этими памятниками и мало-
азийскими триконхами проследить не удается: нет сход-
ства ни в типе крестово-купольного триконха (сложный <> 
простой), ни в выборе опор (столпы <> колонны), ни в за-
вершении боковых нефов (изолированные пастофории <> 
разные варианты)2, хотя квадратные угловые ячейки могут 
свидетельствовать о некотором византийском влиянии на 
грузинские триконхи (в ранних армянских триконхах они 
были прямоугольными). Итак, учитывая столичную архи-
тектурную декорацию в Исламкёе и Сарыджа Килисе, при-
ходится признать, что и тип простого крестово-купольного 
триконха пришел в Малую Азию из Константинополя, оче-
видно, вместе со строившими его мастерами.

Древняя Русь

Памятники домонгольской Руси обычно не рассма-
триваются в контексте дискуссии о крестово-купольных 
триконхах. Даже последнее их обобщение3 опирается, к 
сожалению, на уже устаревшие к настоящему моменту 
представления о генезисе крестово-купольных триконхов, 

1 См.: Казарян А. Ю. Триконховые…
2 Сходство в разделке апсид полукруглыми нишами в Исламкёе и 
Алаверди мнимое, так как в последнем частично разделана ими 
только северная апсида (по подобию алтарных апсид других гру-
зинских храмов), да и то лишь частично и из-за размещения здесь 
могилы ктитора, причем все апсиды у грузинских памятников тако-
го типа вписаны в прямоугольник. Источник данной композиции в 
Алаверди — несомненно, зодчество Давида Куропалата и Баграта I  
(см.: Виноградов А. Ю. Христианское зодчество после арабов: в поис-
ках новой идентичности. Абхазское царство, Тао-Кларджетия, Карт-
ли и Кахетия // Polystoria: Зодчие, конунги, понтифики в средневеко-
вой Европе. М., 2017. С. 129).
3 Седов Вл. В. Афон и русская архитектура начала XIII в. (причи-
ны влияния) // Архитектура в истории русской культуры. М., 1996.  
С. 39–45. 



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 111

а главное, не анализирует детально архитектурно-типоло-
гические особенности русских триконхов. А ведь на Руси 
существуют, как минимум, три памятника, формально от-
носящихся к этому типу. Сразу следует оговориться, что 
с триконхами «афонского типа» не связан собор Рожде-
ственского монастыря во Владимире1, где дополнительные 
апсиды примыкают к северной и южной стенам галерей, 
так как и их расположение (у галерей и не по оси купола), и 
их функция (для погребения и для лестницы) совершенно 
иные, чем на Афоне: ближайший аналог данному феноме-
ну — дополнительная апсида у южного обхода Св. Георгия 
в Манганах (1042–1055)2.

Бельчицкий триконх. Первый из русских крестово-ку-
польных триконхов — безымянный храм в Бельчицком 
монастыре Полоцка, разрушившийся еще в древности и 
частично раскопанный в конце XVIII в. при добыче песка 
(рис. 4.5)3; его остатки были видны еще в начале ХХ в. Храм 
был сложен из плинфы (в т. ч. лекальной для полуколонн) 
с бутовым заполнением из камня и цемяночного раствора 
с дробленым камнем4; в апсиде была очень глубокая яма, 
возможно, на месте крипты. При раскопках был сделан 
схематический план, на котором храм выглядит крестово-
купольным триконхом, вытянутым по продольной оси, на 

1 Вопреки: Иоаннисян О. М. Зодчество второй половины XII века // 
История русского искусства. Т. 2.2. М., 2015. С. 133; Седов Вл. В. Гора 
Афон и древнерусская архитектура // Святые горы в иеротопии и 
иконографии христианского мира. Материалы международного сим-
позиума. М., 2017. С. 77–78.
2 См.: Demangel R., Mamboury E. Le quartier des Manganes et la premier 
region de Constantinople. Paris, 1939. Pl. V. 
3 Павлинов А. М. Древние храмы Витебска и Полоцка. Деревянные 
церкви в г. Витебске // Труды 9 Археологического съезда в Вильне. 
Т. 1. М., 1895. С. 12; Воронин Н. Н. К истории полоцкого зодчества 
XII века // Краткие сообщения Института археологии. 1962. Вып. 87. 
С. 102–104; Раппопорт П. А. Русская архитектура X–XIII вв. Каталог 
памятников. Л., 1982. С. 99.
4 У Павлинова сказано, что фракции толченого кирпича достигали 
величины «кедрового ореха»; у Воронина и Раппопорта орех превра-
тился в грецкий.



112	 Андрей	Виноградов	

четырех квадратных стол-
пах. В западных углах на 
плане показаны еще какие-
то квадратные столпы (пи-
лястры для хор?). Судя по 
рисунку, в храм вели три 
входа (с крыльцами?) по 
центру западной, северной 
и южной стен, т. е. в т. ч. и 
через северную и южную 
апсиды. Апсид по сторонам 
от центральной нет, но на 
их месте могли быть ниши 
в толще стены (как в Бори-
соглебской церкви того же 
монастыря).

При всей схематично-
сти плана конца XVIII в. 
на нем видна одна особен-
ность бельчицкого трикон-

ха, а именно наличие проходов (с крыльцами?) по центру 
северной и южной апсид. Такая редкая черта (причем тоже 
с крыльцами) известна в кафоликоне Хиландара, постро-
енном в начале XIV в. (а под его влиянием — в «моравской 
школе»), однако вероятно, что они были еще в первом хи-
ландарском кафоликоне XI в.1 Кроме того, сильно вытяну-
тые в продольном направлении восточные ячейки напо-
минают крестово-купольные триконхи сложного извода 
(к которому относится и вышеупомянутый большой собор 
Бельчиц), однако такое удлинение бывает и в представите-
лях простого типа (в Новгород-Северском и Путивле (см. 
ниже), а также в болгарском Кырджали2). 

1 Μέσσης Β. Ναοί… T. 2. Σ. 60–66. Σχ. 12–13.
2 Чанева-Дечевска Н. Църковната архитектура на Първата българска 
държава. София, 1984. С. 155–159. Фиг. 106.

Рис. 15. Полоцк, триконх  
в Бельчицком монастыре, план  

(по П. А. Рапппорту)



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 113

По свидетельству Павлинова, плинфа церкви имела тот 
же размер, что и плинфа большого монастырского собора, 
который датируется Н. Н. Ворониным 1120–1130-ми гг.1, 
— это позволило последнему предложить датировку три-
конха тем же временем2. П. А. Раппопорт датировал храм 
вначале осторожнее — XII–XIII вв.3, хотя позднее сузил 
датировку до 1140–1170-х гг.4 Седов в начале своей статьи 
относит бельчицкий триконх к постройкам конца XII — на-
чала XIII в., вероятно, чтобы сблизить с храмами в Путивле 
и Новгород-Северском (о них см. ниже) и тем самым обо-
сновать свою гипотезу об афонском влиянии на Русь в нача-
ле XIII в.5 Сходство размеров полоцкой плинфы, типичной 
для XII в.6, и строительной техники (плинфяная кладка с 
использованием бута в нижней части) не позволяет дати-
ровать бельчицкий триконх точнее в ряду других полоцких 
памятников.

Н. Н. Воронин связал возможное балканское влияние с 
византийскими связями княгини Евфросинии Полоцкой, 
однако у нас нет никаких свидетельств о ее связи с Бель-
чицами и их храмами. Связь же бельчицкого триконха с 
Евфросинией нужна была Воронину, чтобы доказать его 
монастырский характер, но следует помнить, что кресто-

1 См.: Раппопорт П. А. Русская архитектура… С. 98. Его передати-
ровка В. А. Булкиным на последнюю треть XI в. (Булкин В. А. Со-
фийский собор и полоцкое зодчество домонгольского периода // 
ΣΟΦΙΑ: сборник статей по искусству Византии и Древней Руси в честь 
А. И. Ко меча. М., 2006. С. 89–100) вызывает сомнения, так как ба-
зируется на передатировке типологически связанного с ним храма 
Спаса на Берестове на 1060-е гг., не получившей поддержки у ис-
следователей (см.: Комеч А. И. Архитектура конца X — середины 
XI века // История русского искусства. Т. 1. М., 2007. С. 378–379; 
Ёлшин Д. Д. Киевская плинфа X–XIII вв.: опыт типологии // Куль-
турний шар. Статті на пошану Гліба Юрійовича Івакіна. К., 2017.  
С. 96–126).
2 Воронин Н. Н. К истории… С. 103.
3 Раппопорт П. А. Русская архитектура… С. 98.
4 Он же. Зодчество Древней Руси. Л., 1986. С. 84.
5 Седов Вл. В. Афон… С. 39
6 См.: Ёлшин Д. Д. Киевская плинфа…



114	 Андрей	Виноградов	

во-купольный триконх совсем не обязательно должен быть 
монастырской церковью: вриантский триконхиальный 
храм арх. Михаила был, например, дворцовым, а на Руси 
мы знаем такую церковь, как собор Путивля (см. ниже)1. 
Кроме того, нахождение бельчицкого триконха рядом с 
большим собором показывает его вспомогательный харак-
тер, тогда как все ранние монастырские крестово-куполь-
ные триконхи — кафоликоны (первый парэкклисий такого 
типа — храм Богородицы Портаитиссы в Ивироне, постро-
ен только в 1680 г.2). Наконец, и сами Бельчицы впервые 
упоминаются в Ипатьевской летописи под 1159 г. не как мо-
настырь, а как резиденция князя Ростислава.

По своему плану бельчицкий триконх особенно близок 
полоцкому храму в Детинце и родственной ему смоленской 
церкви арх. Михаила: его отличает от них, по сути, лишь 
замена северного и южного зальных парэкклисиев на ап-
сиды по образцу крестово-купольных триконхов. Церковь в 
детинце, сложенную из плинфы аналогичного формата и в 
аналогичной полубутовой технике, П. А. Раппопорт датиру-
ет по архитектурному сходству со смоленским храмом арх. 
Михаила (построен до 1197 г.) 1160–1180-ми гг., предпо-
лагая, что полоцкий мастер перешел позднее в Смоленск3.  
В Полоцке бóльшую часть 1160–1170-х гг., после Василь-
ка-Рогволода Борисовича-Рогволодовича (1144–1151, 1159–
1162), княжил Всеслав Василькович (1162–1167, 1167–1175, 
1178–1180). Оба они, а также отец последнего Василько Свя-
тославич (полоцкий князь в 1132–1144 гг.), очень вероятно, 
были в числе полоцких князей, сосланных в Константино-
поль в 1130 г. Мстиславом Владимировичем. Были среди 
них, вероятно, и дядя обоих Васильков — Давыд Всеславич 
(полоцкий князь в 1101–1127, 1128–1129 гг.), и его сын Бря-
числав Изяславский, чья жена Аксинья (дочь Мстислава 

1 Ср.: Алексеев Л. В. Полоцкая земля. М., 1966. С. 210.
2 Μέσσης Β. Ναοί… T. 2. Σ. 109.
3 Раппопорт П. А. Зодчество… С. 86.



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 115

Владимировича Киевского), по сообщению Антония Нов-
городца, была погребена близ Константинополя, в мона-
стыре прп. Даниила Столпника. Поэтому один из полоцких 
князей второй половины XII в. вполне мог ориентировать-
ся при строительстве бельчицкого триконха на какой-то 
лично знакомый ему византийский образец1, например, 
на храм арх. Михаила во Вриантском дворце или на один 
из афонских триконхов, хотя наличие крипты в восточной 
части бельчицкого триконха может указывать на его погре-
бальный характер. Важно, что в таком случае речь идет о 
простом перенесении идеи крестово-купольного триконха 
из Византии на Русь, тогда как для ее воплощения вполне 
могло хватить сил местных мастеров (хотя их византийско-
го — полного или частичного — происхождения исключать 
также нельзя).

Храм Спасского монастыря в Новгороде-Северском и 
собор в Путивле. Два аналогичных по плану и строитель-
ной технике крестово-купольного триконха были раско-
паны в Черниговской земле: в детинце Путивля2 (рис. 16)  
и в Спасском монастыре Новгорода-Северского3 (чуть боль-
шего размера; рис. 17), хотя как монастырь последний 
комплекс известен только с XVIII в. Новгород-северский  

1 Ср. возможный приход византийских мастеров в Витебск в 1140 г. 
(Раппопорт П. А. Полоцкое зодчество XII века // Советская археоло-
гия. 1980. № 3. С. 157–158).
2 Холостенко Н. В. Исследование памятника XII в. в г. Новгород-Се-
верске // Сборник сообщений института «Киевпроект». Киев, 1958. 
№ 1–2. С. 34–43; Раппопорт П. А. Русская архитектура… С. 47–48; 
Коваленко В. П., Куза А. В., Моця А. П. Работы Новгород-Северской экс-
педиции 1982 года // Археологические открытия 1982 года. М., 1984. 
С. 272; Куза А. В., Коваленко В. П., Моця А. П. Чернигов и Новгород-
Северский в эпоху «Слова о полку Игореве» // Чернигов и его округа в  
IХ–ХIII вв. Киев, 1988. С. 60–61; Карнабед А. А. Новые данные о памят-
никах Чернигова ХI–ХII вв. // Древнерусское искусство. Художествен-
ная культура X — первой половины XIII в. М., 1988. С. 38–40.
3 Богусевич В. А. Розкопки в Путивльском кремли // Археологiя. 
Киев, 1963. Т. 15. С. 165–174; Рыбаков Б. А. Раскопки в Путивле // Архе-
ологические открытия 1965 г. М., 1965. С. 154–156; Раппопорт П. А. 
Русская архитектура… С. 47.



116	 Андрей	Виноградов	

триконх не имеет точной датировки, но судя по принципам 
профилировки пилястров, относится к концу XII — началу 
XIII в., а храм в Путивле, судя по нахождению строительно-
го мусора непосредственно под слоем разрушения 1238 г., 
построен где-то в первой трети XIII в.

План обеих церквей аналогичен: это трехапсидные хра-
мы простого варианта вписанного креста со значительно 
удлиненными угловыми ячейками, как в бельчицком три-
конхе, причем восточные отгорожены стеной от централь-
ной ячейки, что типично в т. ч. для Чернигова. К основному 
объему примыкает с запада притвор (вероятно, в обоих слу-
чаях открытый внутрь), а с севера и юга — две дополнитель-

Рис. 16. Новгород-Северский, храм в Спасском монастыре, план  
(по Б. А. Рыбакову)



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 117

ные апсиды, причем внешнее и внутреннее закругление ап-
сиды начинается только с линии фасада, из-за чего внутри 
они имеют U-образную форму. Идентично в обоих храмах и 
размещение сильно развитых пучковых пилястров и полу-
колонн на фасаде. Правда, в новгород-северском триконхе 
фасадный декор усложнен: добавлены закругленные тяги 
на углах и стенах северной и южной апсид, усложнен про-
филь пучковых пилястров. 

Новгород-северский и путивльский триконхи отличают 
две планировочные особенности. Первая — это U-образная 
внутренняя форма северной и южной апсид, которая в кре-
стово-купольных триконхах Балкан появляется впервые в 

Рис. 17. Путивль, храм в детинце, план (по А. А. Карнабеду)



118	 Андрей	Виноградов	

кафоликоне монастыря Кутулмуш на Афоне (1370–1378)1; 
впрочем, нельзя исключать, что U-образные северная и 
южная апсиды старого кафоликона (ок. 1000 г.) афонского 
монастыря Ксенофонт2 были добавлены еще в конце XI в.3  
Вторая — значительное удлинение угловых ячеек наоса  
(в пропорции, близкой 1:2, кроме западных ячеек в Путив-
ле), не характерное для домонгольского зодчества Руси и 
встречающееся менее чем в десятке памятников4, из кото-
рых следует особо выделить близкие нашим храмам по де-
кору Пятницкие церкви в Смоленске (нач. XIII в.) и особен-
но в Чернигове (кон. XII — первая треть XIII в.)5. 

Последнюю объединяет с путивльским триконхом и ана-
логичная профилировка пилястров, и редкая форма стол-
пов — квадратная со скошенными углами, причем иден-
тичного размера; схожи в них и знаки на плинфе. В свою 
очередь, П. А. Раппопорт приписал Пятницкую церковь 
Чернигова артели Петра Милонега, работавшей на князя 
Рюрика Ростиславича и пришедшей, возможно, из Гродно, 
где также известны не встречающиеся нигде более квадрат-
ные столпы со скошенными углами6..

Появление артели Петра Милонега в Чернигове Раппо-
порт связывал с княжением Рюрика в Черниговской земле 
в 1210–1215 гг.7 Сторонники же гипотезы о смерти Рюрика 
в 1208 г. в Киеве предполагают переход его артели к побе-
дившему Рюрика представителю черниговской династии 
Всеволоду Святославичу Чермному, который вместе с бра-

1 Μέσσης Β. Ναοί… Σ. 85. Σχ. 18.
2 Ibid. Σ. 54. Σχ. 8
3 Μαμαλούκος Σ. Το καθολικό… Σ. 292.
4 В Св. Василии в Киеве, малом храме Зарубинец, церкви в Турове, 
Успенском соборе Владимира-Волынского, церкви в Василеве, храме 
в Новогрудке.
5 О них см.: Раппопорт П. А. Русская архитектура… С. 44–45, 88.
6 В Нижней (2 пол. XII в.), Пречистенской и Борисоглебской (кон.  
XII в.) церквях.
7 Раппопорт П. А. Архитектура средневековой Руси: Избранные ста-
тьи. К 100-летию со дня рождения. СПб., 2013. С. 145.



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 119

том Глебом построил Пятницкую церковь в Чернигове1, в 
пользу чего говорит наличие на плинфе Пятницкой церкви 
княжеских знаков старших Ольговичей. В любом случае, 
Пятницкая церковь была построена где-то в 1208–1217 гг. 
Но как мастера Пятницкой церкви могли оказаться в Пу-
тивле? Откуда пришли строители триконха в Новгороде-
Северском? И, наконец, какой из этих триконхов построен 
первым?

Поскольку архитектурная археология не может ответить 
на эти вопросы, попробуем найти их решение в полити-
ческой истории Черниговской земли. Как политический 
центр Новгород-Северский был значительно важнее Пу-
тивля: это был второй по значению стол черниговский зем-
ли, где обычно сидел старший представитель Игоревичей 
— младшей ветви Ольговичей, которой принадлежал и Пу-
тивль. Однако в 1206 г. или вскоре после этого и до 1226 г.  
Новгород-Северский оказался в руках представителей 
старшей ветви Ольговичей, к которой принадлежали вы-
шеупомянутые Всеволод и Глеб Святославичи, добившиеся 
для представителя младшей линии Владимира Игоревича 
важного стола в Галиче. После его отъезда в Новгороде-
Северском правил сперва, очевидно, младший брат Гле-
ба Мстислав, а с 1216 г., когда он стал Черниговским кня-
зем, его племянник Михаил и, наконец, после 1223 г. сын  
последнего2. 

Что же касается Путивля, то маловероятно, чтобы вы-
сококлассная артель строителей Пятницкой церкви в Чер-
нигове — откуда бы они ни была — беспричинно перешла 
от старшей ветви Ольговичей к младшей — скорей, это Пу-
тивль оказался на некоторое время в руках старшей ветви 
рода. Логичней всего связать это с повторным отъездом 
местного князя Владимира Игоревича в Галич в 1209 г. (где 

1 Dimnik M. The Dynasty of Chernigov, 1146-1246. Cambridge, 2003.  
P. 281–284.
2 Ibid. P. 304.



120	 Андрей	Виноградов	

он и погиб в 1211 г.): так как старший сын Владимира Из-
яслав также уехал княжить в Теребовль, а все Игоревичи 
погибли в 1210–1211 гг., кроме Олега Курского, который 
тогда был, очевидно, еще мал, то Путивль, как и Новгород-
Северский, мог временно отойти старшей ветви Ольгови-
чей, помогавшей Владимиру вокняжиться в Галиче. Боль-
шая близость путивльского триконха к Пятницкой церкви 
в Чернигове указывает на то, что он был построен вскоре 
после нее, т.е. где-то в 1210–1225 гг.

Очевидно, что явное сходство соседних и близких по 
времени триконхов в Путивле и Новгороде-Северском  
(см. выше), при строительстве которых работали, однако, 
разные строители и плинфотворители, указывает на под-
ражание одного триконха другому. Но какой из них был 
построен первым, выяснить сложно: возможно и то, что 
старшие Ольговичи подражали в Путивле более раннему 
новгород-северскому триконху (как считают Вл. В. Седов 
и др.), построенному Игоревичами до 1206 г. или самими 
старшими Ольговичами после этого, и то, что в Новгороде-
Северском старшие Ольговичи, в 1206–1226 гг., или Иго-
ревичи, после 1226 г., подражали недавно построенному 
путивльскому триконху. 

У Игоревичей контакты с Византией не известны, а вот 
представители старшей ветви Ольговичей с империей были 
связаны напрямую: в 1194 г. к Евфимии, дочери вышеу-
помянутого Глеба Святославича, сватался византийский 
«цесаревич». Кроме того, матерью Глеба и Мстислава Свя-
тославичей, правивших в Черниговской земле во второй 
половине 1210-х — 1220-х гг., была дочь полоцкого князя 
Василька Святославича и, соответственно, сестра Всеслава 
Васильковича, при которых, вероятно, был построен бель-
чицкий триконх (см. выше), близкий по форме (ср. вытяну-
тость угловых ячеек) новгород-северскому и путивльскому. 
Как и в Полоцке (см. выше), здесь могло иметь место за-
имствование из Византии или даже из Полоцка лишь идеи 



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 121

крестово-купольного триконха — возможно, как погребаль-
ного храма (ср. выше, о бельчицком и северском трикон-
хах) — которая была реализована силами местной артели. 
Принимая во внимание эти связи старших Ольговичей и с 
Византией, и с Полоцком, вероятней, что именно они зака-
зали первый триконх на Черниговщине — в Путивле, воз-
двигнутый между 1215 и 1225 г. строителями Пятницкой 
церкви в Чернигове. Учитывая же отличие знаков на се-
верской плинфе от знаков в Путивле, предпочтительней 
считать триконх в Новгороде-Северском постройкой Иго-
ревичей, возведенной после 1226 г. (т.е. при Олеге Кур-
ском) и подражающей путивльскому триконху старших 
Ольговичей.

Тогда получается, что сначала в Полоцке был скопиро-
ван византийский прототип, потом в черниговской земле 
был построен один триконх (в Путивле?) по образцу ви-
зантийского или полоцкого, а затем — в подражание ему 
другой (в Новгороде-Северском?), причем каждый раз три-
конхи строили разные мастера — на Черниговщине, явно, 
местные. По крайней мере, такая версия выглядит правдо-
подобнее, чем предполагаемое Вл. В. Седовым некое общее 
афонское влияние на Русь после 1204 г., о котором ничего 
более не известно. П. А. Раппопорт1 предполагал, что рус-
ский зодчий триконхов или, по крайней мере, их заказчик 
должен был посещать Афон, однако, как кажется, здесь 
вполне достаточно и знакомства заказчика с неким кресто-
во-купольным триконхом, причем совсем не обязательно 
именно афонским — им мог быть и константинопольский, 
и малоазийский триконх, а для черниговских храмов — 
даже триконх Бельчиц. Более того, в отличие от подавляю-
щего большинства афонских триконхов, русские триконхи 
— крестово-купольные храмы не сложного, а простого (без 
вим) типа, которые мы встречаем как раз в Малой Азии.  

1 См.: Раппопорт П. А. Архитектура средневековой Руси… С. 71–72, 
120–121. 



122	 Андрей	Виноградов	

Наконец, храм в Путивле — городской собор, а монастыр-
ский характер бельчицкого и новгород-северского трикон-
хов в домонгольское время весьма сомнителен, что, опять 
же, ставит под вопрос концепцию афонского влияния на 
них.

Заключение

Итак, наш обзор крестово-купольных триконхов вне 
Балкан показал, что этот архитектурный тип фиксирует-
ся и в других областях византийского мира, причем одно-
временно с первыми афонскими триконхами или даже 
раньше. Несомненно присутствие крестово-купольных 
триконхов в Малой Азии (Исламкёй в Писидии и Сарыджа 
Килисе в Каппадокии), причем с местными модификациями  
(в карийской Афродисиаде). При этом все эти анатолий-
ские памятники вряд ли могут происходить от афонских 
триконхов и по хронологии, и потому, что имеют в основе 
план простого, а не сложного вписанного креста (в кафо-
ликоне же Великой Лавры совсем другая форма опор). Эта 
черта отличает их и от крестово-купольных триконхов За-
кавказья, как доарабских армянских, так и послеарабских 
картвельских. В Исламкёе конструкция (разделка апсид тре-
мя полукруглыми нишами, сплошные карнизы, в т. ч. под 
окнами) и декорация (opus mixtum, ниши типа œil de bœuf) 
указывают на Константинополь как родину их мастеров.

В самой столице крестово-купольные триконхи также, 
по всей вероятности, существовали. При этом обе извест-
ных нам постройки такого типа относятся к одному и тому 
же времени и были сооружены по заказу императора Фео-
фила (829–843) для его дворцов: Большого Константино-
польского и Вриантского, отсылая к античной традиции 
дворцовых залов. Первая была светским залом для при-
емов, возможно, сложного извода вписанного креста, а вто-



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 123

рая — дворцовым патрональным храмом, с двумя дополни-
тельными алтарями в боковых «нефах». Во втором случае 
создание триконха во дворце «на арабский лад» связывает-
ся с именами зодчего Патрикия и будущего патриарха Ио-
анна Грамматика.

Именно Константинополь, где могли быть представле-
ны как сложный, так и простой вариант крестово-куполь-
ного триконха, и стал, вероятно, центром распростране-
ния этого типа по империи. На Балканах доминирует его 
сложный извод, хотя простой также присутствует с раннего 
времени (кафоликон Великой Лавры на Афоне); в Малой 
Азии мы видим только второй. Последний вариант попа-
дает и на Русь, где впервые мы видим крестово-куполь-
ный триконх в Бельчицах под Полоцком. В первой трети  
XIII в. еще два крестово-купольных триконха, под влиянием 
Византии или Бельчиц, возникают в Черниговской земле  
(в Новгороде-Северском и Путивле). При этом во всех трех 
случаях мы видим в остальных параметрах сходство три-
конхов с местными храмами типа вписанного креста, т. е., 
по всей видимости, византийская идея была реализована 
преимущественно местными мастерами в рамках локаль-
ной архитектурной традиции, методом трансформации 
региональных храмовых типов, что объясняет в т. ч. неко-
торые странности (например, проходы в боковых апсидах 
в Бельчицах, U-образную форму боковых апсид на Черни-
говщине). Полоцкий храм мог быть дворцовым (как Ври-
антский) или погребальным, а черниговские были, по всей 
видимости, городскими соборами.

Итак, для крестово-купольных триконхов Балкан, Ма-
лой Азии и Руси архитектурным источником был, по всей 
вероятности, Константинополь. Но в этой связи возникает 
другой вопрос: как и когда появился этот тип в самой сто-
лице? Существовал ли он до Феофила и как соотносится 
с армянскими крестово-купольными триконхами VII в.: 
собором в Двине (640-е гг.) и копирующем его собором в 



124	 Андрей	Виноградов	

Талине (2 пол. VII в.)1? Армянские храмы принадлежат к 
сложному изводу данного типа и демонстрируют ряд спец-
ифических особенностей. Часть их (например, изолиро-
ванные пастофории и обязательные боковые входы) может 
быть объяснена общими приемами доарабской армянской 
архитектуры. Значительное удлинение по оси запад-вос-
ток объясняется тем, что триконх в Двине был построен на 
основаниях старой базилики, а в Талине — копированием 
двинского собора. Важно также отметить, что дополни-
тельные боковые апсиды воспринимались здесь как обо-
собленные, непроходные компартименты (что привело к 
устройству боковых входов по сторонам от них).

Поднятый выше вопрос усложняется тем обстоятель-
ством, что не ясно и происхождение планов данных ар-
мянских соборов2. Теоретически здесь рассматривалось два 
пути, причем оба эволюционистские. Первый — усечение 
на одну апсиду (западную) и удлинение по оси запад-восток 
плана Эчмиадзина-Багарана. Этому, однако, противоречат 
высокая степень центричности такого плана и восприятие 
в нем дополнительных апсид как проходных компарти-
ментов. Второй путь — наоборот, добавление боковых ап-
сид к плану типа вписанного креста типа Багавана-Мрена. 
Однако в таком случае сложно объяснить происхождение 
этих апсид: в плане Эчмиадзина-Багарана, как указывалось 
выше, они проходные, равно как и в других значительных 
типах с дополнительными боковыми апсидами (типе Ава-
на-Рипсиме и типе Мастары). 

Эта «непроходимость» боковых апсид говорит в пользу 
того, что данный тип имеет общее происхождение с визан-
тийскими крестово-купольными триконхами, где проходы 
в них — редкое исключение (см. выше). По мнению армян-

1 Казарян А. Ю. Церковная архитектура… Т. II. С. 479–491; Т. III.  
С. 146–183.
2 К сожалению, А. Ю. Казарян обошел молчанием этот сложный 
вопрос в своем фундаментальном труде об армянской архитектуре  
VII в. (Там же).



	 Афонский	храм	или	арабский	дворец?...	 125

ских историков архитектуры, в пользу связи плана Двина с 
Византией говорит и нетипичное для Армении устройство 
прохода из пастофориев в центральную виму, а не в «неф»1. 
Кроме того, в византийском мире план крестово-куполь-
ного триконха мог легко удлиняться или укорачиваться по 
оси запад-восток (см. выше), что объяснило бы его удлине-
ние в Армении VII в. Наконец, о существовании такого кре-
стово-купольного триконха на ранневизантийском Востоке 
говорит его появление и трансформация в Нубии начала 
VIII в. (см. выше).

Таким образом, можно осторожно предположить, что 
и тип крестово-купольного триконха был принесен в Ар-
мению из Византии, вероятно, католикосом Нерсесом III 
Строителем, ориентировавшимся при восстановлении сво-
его собора в Двине на какой-то важный сирийский образец, 
как и в случае Звартноца. Эта предполагаемая сирийская 
традиция крестово-купольных триконхов могла стать осно-
вой и для усложненного его варианта в омейядском дворце, 
построенном при участии греческих зодчих. В свою оче-
редь, тот повлиял, вероятно, на константинопольское зод-
чество эпохи Феофила, когда этот тип и появился в столице, 
чтобы затем, самое позднее, с Х в., перейти и в другие про-
винции империи.

С другой стороны, эти сирийские крестово-купольные 
триконхи находят ближайшую параллель в крестово-ку-
польных тетраконхах, аналогичных по устройству и восхо-
дящих, очевидно, к раннему образцу, которые распростра-
нены как в доарабской Армении (Багаран), так и, с IX в. на 
Западе, где они порой приобретают форму триконхов (пе-
рестройка Сан-Сатиро в Милане, храм в монастыре делла 
Пустериа в Павии)2. То обстоятельство, что все эти храмы 

1 Там же. Т. II. С. 481.
2 См.: Dimitrokallis G. Osservazioni sull’architettura di San Satiro a 
Milano e sull’origine delle chiese tetraconche altomedioevali // Archivio 
storico lombardo. Vol. 95. 1968. P. 127–140.



126	 Андрей	Виноградов	

относятся к простому изводу вписанного креста, говорит 
в пользу первичности этого варианта и для византийских 
крестово-купольных триконхов — их сложный извод вы-
работался уже в столичной или даже балканской традиции 
средневизантийской архитектуры.

Итак, на примере крестово-купольного триконха мы ви-
дим всю сложность и неоднозначность процесса форми-
рования новой архитектурной идентичности империи по-
сле окончания «темных веков». Подражая залам арабских 
дворцов, Иоанн Грамматик и зодчий Патрикий строят для 
императора Феофила два таких триконха, причем один как 
парадный зал дворца, а другой как семейный храм. Легко 
опознанный как греко-римский по своему происхождению 
и потому воспринятый столичной архитектурой, крестово-
купольный триконх быстро модифицируется, демонстрируя 
разные изводы (с вимами и без них), и распространяется по 
империи, как на запад (Афон и затем Греция и Сербия), так 
и на восток (Каппадокия, Писидия) и на север (Русь). По-
падая на новую почву, этот тип храма зачастую становится 
маркером локальной архитектурный идентичности (на Афо-
не, в «моравской школе», в Кепез Дере, на Черниговщине), 
но зачастую теряет со временем связь со своим константи-
нопольским прототипом и «врастает» в традиции местно-
го зодчества. Не став доминирующим нигде, кроме Афона, 
крестово-купольный триконх демонстрировал в провинци-
ях и на периферии Византии скорее архитектурную связь 
со столицей и ее престижными постройками, а через это —  
с античным и ранневизантийским культурным наследием.



Михалис Каппас

АРХИТЕКТУРНЫЙ  
«ИДИОЛЕКТ» ФЕССАЛОНИКИ  

В СРЕДНE- И ПОЗДНЕВИЗАНТИЙСКИЕ 
ПЕРИОДЫ: СХОДСТВА И РАЗЛИЧИЯ  

С КОНСТАНТИНОПОЛЕМ

В 1916 г., в рамках своего фундаментального труда по 
«элладской школе», знаменитый византинист Га-
бриэль Милле предпринял первую попытку рас-

пределить византийскую архитектуру по отдельным гео-
графическим областям, базируясь на их типологических, 
морфологических и структурных характеристиках1. Опи-
раясь главным образом на свои пионерские исследования 
сотен византийских памятников, которые Милле осмотрел 
во время своих многочисленных путешествий по Греции, 
Турции и Балканам, он выделил две основные школы: кон-
стантинопольскую и греческую, или точнее «элладскую»2. 
Под термином «школа» он подразумевал скорее нечто по-
добное косяку рыб (которые объединяются вместе на ос-
нове своего сходства), чем образовательное учреждение: 

1 Millet G. L’école grecque dans l’ architecture byzantine. Paris, 1916.
2 Vocotopoulos P. L. The Role of Constantinopolitan Architecture during 
the Middle and the Late Byzantine Period // JÖB. 1981. Bd. 31/2. S. 558. 
Anm. 30.



128	 Михалис	Каппас	

архитектурные навыки приобретались благодаря участию 
в артели, а не собственно в школе1. Как бы мы ни называли 
данный феномен, речь идёт о примечательной архитектур-
ной преемственности.

Хотя с тех пор минуло столетие и появились бесчислен-
ные публикации византийских памятников, международ-
ное академическое сообщество сохранило эту изначальную 
классификацию, предложенную великим французским 
учёным.

Фессалоника вместе с большей частью Центральных Бал-
кан и Северо-западной Малой Азией была включена им в 
область, которая составляла так называемую константи-
нопольскую школу2. В обобщающих монографиях ее па-
мятники представлялись наряду с памятниками Констан-
тинополя, а в некоторых исследованиях их сходства 
переоценивались, в то время любые отличия оставлялись 
без внимания и, конечно, не комментировались3.

Первым, кто высказал некоторые оговорки касательно 
роли Фессалоники в византийской архитектуре, был гре-
ческий академик Панайотис Вокотопулос. В статье о церк-
вях второго города империи он вышел за рамки докумен-
тирования их связей с архитектурной традицией столицы, 
перечислив ряд морфологических особенностей, которые 
раскрывают их особую связь с некоторыми памятниками 
Южной Греции4. Позднее в своей докторской диссертации 
Георгиос Веленис указал на значительные расхождения в 

1 Ousterhout R. Master Builders of Byzantium. Princeton, 1999. P. 49–57.
2 Millet G. L’ école grecque… P. 57.
3 Mango C. Byzantine Architecture. New York, 1976. P. 155–156; Krau-
theimer R. Early Christian and Byzantine Architecture, 4th ed. revised by 
R. Krautheimer and Sl. Ćurčić. Kingsport, 1986. P. 373–375; Μπούρας Χ. 
Βυζαντινή και Μεταβυζαντινή αρχιτεκτονική στην Ελλάδα. Αθήνα, 2001. 
Σ. 199–204.
4 Βοκοτόπουλος Π. Λ. Οι μεσαιωνικοί ναοί της Θεσσαλονίκης και η θέση 
τους στα πλαίσια της βυζαντινής ναοδομίας // Η Θεσσαλονίκη μεταξύ 
Ανατολής και Δύσης, Πρακτικά Τεσσαρακονταετηρίδος της Εταιρίας 
Μακεδονικών Σπουδών (30 Σεπτεμβρίου — 1 Νοεμβρίου, Θεσσαλονίκη 
1980). Θεσσαλονίκη, 1982. Σ. 97–110.



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 129

практике строительства между одноовременно возведен-
ными церквями в этих двух городах1. Он же, углубившись 
в эту проблему в своих более поздних исследованиях, под-
робнее рассмотрел отличительные черты архитектурной 
традиции Фессалоники и даже предположил существова-
ние — не ранее средневизантийского периода — независи-
мой школы в македонском регионе, сосредоточенной во-
круг Фессалоники. Эта точка зрения вызвала и продолжает 
вызывать активные споры среди византинистов2.

Совсем недавно Слободан Чурчич в своей монументаль-
ной монографии об архитектуре Балкан от Диоклетиана до 
Сулеймана Великолепного, расширил наши представления 
о том, что составляет «локальный стиль» второго города 
империи в эпоху Палеологов. Он связал истоки зодчества 
поздневизантийской Фессалоники с архитектурной тради-
цией двух более ранних периферийных центров XIII в. — 
Арты и Никеи3.

В этом эссе я пытаюсь сфокусироваться на наиболее 
важ ных сохранившихся памятниках города средне- и 
поздневизантийского периодов (рис. 18), и, учитывая, 
что сходства были уже показаны в достаточной степени, 

1 Βελένης Γ. Ερμηνεία του εξωτερικού διακόσμου στη βυζαντινή 
αρχιτεκτονική, Διατριβή. Θεσσαλονίκη, 1984. Σ. 239–296.
2 Velenis G. Building Techniques and External Decoration During the 14th 

Century in Macedonia. // L’art de Thessalonique et des pays Balkaniques 
et les courants spirituels au XIVe siècle. Receuil des raports du IVe 
colloque Serbo-Grec (Belgrade 1985). Belgrade, 1987. P. 95–105; Idem. 
Macedonian School in Architecture of the Middle and Late Byzantine 
Period // Byzantium: Identity, Image and Influence, XIX International 
Congress of Byzantine Studies / Ed. by K. Fledelius. Vol. I. Copenhagen, 
1996. P. 500–505; Idem. Η αρχιτεκτονική Σχολή της Μακεδονίας κατά 
την μέση και ύστερη Βυζαντινή περίοδο // Σύναξη. 1997. T. 63. Σ. 49–
59; Idem. Η βυζαντινή αρχιτεκτονική της Θεσσαλονίκης. Αισθητική 
προσέγγιση // Αφιέρωμα στη μνήμη του Σωτήρη Κίσσα. Θεσσαλονίκη, 
2001. S. 1–25; Idem. Μεσοβυζαντινή ναοδομία στη Θεσσαλονίκη. Μνήμη 
Μανόλη Χατζηδάκη. Αθήνα, 2003.
3 Ćurčić S. Architecture in the Balkans. From Diocletian to Süleyman the 
Magnificent. New Haven — London, 2010. P. 545–559. См. также: Idem, 
The Role of Late Byzantine Thessalonike in Church Architecture in the 
Balkans // Dumbarton Oaks Papers. 2003. Vol. 57. P. 65–84.



130	 Михалис	Каппас	

подчеркну, чем они отличаются от константинопольской  
традиции1.

1 Я не буду упоминать храмы, которые были раскопаны в последние 
десятилетия, например, под современной церковью Святой Феодоры 
(Министерство культуры Греции, 9-й Эфорат византийских древ-
ностей, Фессалоника; Σωστικές Ανασκαφές 1999–2000. Θεσσαλονίκη, 
2001. Σ. 8) или большой крестово-купольный храм с галереей в Верх-
нем городе, так как подробная публикация их археологических дан-
ных все еще не завершена.

Рис. 18. Планы церквей в Фессалонике:  
1. Панагия тон Халкеон; 2. церковь св. Пантелеимона;  

3. храм св. Екатерины; 4. церковь свв. Апостолов;  
5. церковь Преображения близ Камары; 6. церковь пророка Илии;  

7. церковь свв. Таксиархов; 8. церковь св. Николая Орфаноса;  
9. монастырь Влатадон (по П. Милонасу).



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 131

Свидетельства о памятниках средневизантийского пе-
риода в Фессалонике скудны, но достаточны, чтобы позво-
лить нам описать основные направления ее архитектурно-
го развития. Наиболее важные памятники этого периода, в 
хронологическом порядке, — это парэкклисий святого Ев-
фимия1, который был убедительно датирован концом X в.  
(рис. 19), и церковь Панагия тон Халкеон2 (илл. 3.1), воз-
ведение которой надпись надежно датирует 1028 г.3 Сред-
невизантийские строительные фазы могут быть надежно 
прослежены только в соборе Святой Софии4, но, вероятно, 
присутствуют и в группе более поздних памятников, напри-
мер, в изначальном ядре кафоликона монастыря Влатадон5,  
в крипте церкви, ныне посвященной Таксиархам6, в глав-
ной церкви Святого Николая Орфаноса7 и в некоторых дру-

1 Μουτζόπουλος N. Το παρεκκλήσιο του Αγίου Ευθυμίου στη βασιλική 
του Αγίου Δημητρίου, Χριστιανική Θεσσαλονίκη // Γ΄ Επιστημονικό 
Συμπόσιο, Ιερά Μονή Βλατάδων (18–20 Οκτωβρίου 1989). Θεσσαλονίκη, 
1991. Σ. 154–158; Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 8–16; Idem. 
Ο γλυπτός διάκοσμος της Παναγίας των Χαλκέων στη Θεσσαλονίκη // La 
sculpture byzantine, VIIe–XIIe siècles, Actes du colloque international 
organisé par la 2e Éphorie des antiquités byzantines et l’École française 
d’Athènes, 6–8 septembre 2000 / Ed. par Ch. Pennas, Ch. Vanderheyde 
(BCH. Suppl.; 49). Athènes — Paris, 2008. P. 231–247; Ćurčić S. 
Architecture in the Balkans… P. 371–373.
2 Eυαγγελίδης Δ. Η Παναγία των Χαλκέων. Θεσσαλονίκη, 1954; Mango 
C. Byzantine Architecture… P. 113–115; Krautheimer R. Architecture…  
P. 373–374; Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 16–33.
3 О метрической надписи церкви Панагия тон Халкеон см., среди про-
чего: Rhoby A. Byzantinische Epigramme auf Stein, nebst Addenda zu den 
Bänden 1 und 2. Wien, 2014. S. 384–388 (там же см. библиографию).
4 Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 100–104.
5 Ξυγγόπουλος A. Τέσσερες μικροί ναοί της Θεσσαλονίκης εκ των χρόνων των 
Παλαιολόγων. Θεσσαλονίκη, 1952. Σ. 47–62, 79–85; Αθανασούλης Δ., Κάπ-
πας M. Σταυροειδείς εγγεγραμμένοι με συνεπτυγμένο δυτικό σκέλος // Αφιέρω-
μα στον ακαδημαϊκό Παναγιώτη Λ. Βοκοτόπουλο. Αθήνα, 2015. Σ. 80. Εικ. 2.
6 Χαδζιτρύφωνος E. K. Το περίστωο στην υστεροβυζαντινή εκκλησιαστική 
αρχιτεκτονική, Σχεδιασμός — Λειτουργία. Θεσσαλονίκη, 2004. Σ. 
294–296; Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 107; Μαντοπούλου-
Παναιοτοπούλου Θ. Το χρονικό των επεμβάσεων στον ναό των Ταξιαρχών 
στη Θεσσαλονίκη κατά τη δεκαετία 1950–60 // Κτίτωρ. Αφιέρωμα στον 
δάσκαλο Γεώργιο Βελένη. Θεσσαλονίκη, 2017. Σ. 183–196.
7 Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 107–111.



132	 Михалис	Каппас	

Рис. 19. Фессалоника, придел св. Евфимия, план (по Г. Фустерису)



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 133

гих случаях. Еще один памятник, небольшая церковь Спа-
сителя в соседнем Хортиатисе (илл. 3.3), также дает ценную 
информацию по данному вопросу1.

Панагия тон Халкеон дала наиболее убедительное до-
казательство для сторонников идеи, что архитектура Фес-
салоники полностью зависела от архитектуры Констан-
тинополя2, вероятно, отчасти из-за аристократического 
происхождения её ктитора — некоего Христофора, про-
тоспафария и катепана Лагувардии в Южной Италии3. 
Действительно, типологически Панагия тон Халкеон 
представляет собой типично константинопольский извод 
впи санного креста, т. е. его сложный четырехколонный ва-
риант (рис. 18, рис. 20) с обособленной трехчастной вимой, 
присоединённой к самодостаточному вписанному кресту4. 
Однако этот вариант уже использовался во многих церквях 
и за пределами Константинополя, причем как в Греции5, 
так и во всей Македонии6. Поэтому нет необходимости каж-
дый раз приписывать его прямому константинопольскому 
влиянию7. В македонском регионе было выявлено не менее 

1 Νικονάνος N. Η εκκλησία της Μεταμορφώσεως του Σωτήρος στο 
Χορτιάτη // ΚΕΡΝΟΣ, Τιμητική προσφοράστον καθηγητή Γ. Μπακαλάκη. 
Θεσσαλονίκη, 1972. Σ. 105–110; Vocotopoulos P. L. The Concealed Course 
Technique: Further Examples and Few Remarks // JÖB. 1979. Bd. 28.  
S. 255. Abb. 11–12.
2 Vocotopoulos P. L. The Role of Constantinopolitan Architecture…  
P. 553–556; Krautheimer R. Early Christian and Byzantine Architecture… 
P. 373–374; Ćurčić S. Architecture in the Balkans… P. 371–373.  
Про нартекс Панагии тон Халкеон с двумя куполами см.: Ćurčić S. 
The Twin–domed Narthex in the Paleologan Architecture // ЗРВИ. 1971. 
T. 13. C. 333–344; Idem. What Was the Real Function of Late Byzantine 
Katēchoumena? // 19thAnnual Byzantine Studies Conference Abstracts of 
Papers. 4–7 November, 1993. Princeton, 1993. P. 8–9.
3 Rhoby A. Byzantinische Epigramme auf Stein… S. 385.
4 Про разные варианты крестово–купольных храмов см.: Ορλάνδος A. 
Η Αγία Τριάς του Κριεζώτη // ΑΒΜΕ. 1939–1940. T. 5. Σ. 3–16.
5 Μπούρας Χ., Μπούρα Λ. Η ελλαδική ναοδομία κατά τον 12ο αιώνα. 
Αθήνα, 2002. Σ. 346–348.
6 Βοκοτόπουλος Π. Λ. Ο βυζαντινός ναός της Ολύνθου // Διεθνές Συμπόσιο 
Βυζαντινή Μακεδονία 324–1430 μ.Χ. Θεσσαλονίκη, 1995. Σ. 45–56.
7 Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 30–31.



134	 Михалис	Каппас	

Рис. 20. Фессалоника, Панагия тон Халкеон, план (по Г. Фустерису)



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 135

семи четырехколонных церквей сложного извода1, в то вре-
мя как в Греции в этом изводе построено более двадцати 
храмов2, из которых только церковь Богородицы в мона-
стыре Осиос Лукас типологически может быть связана с 
прямым влиянием Константинополя3.

Более того, в Панагии тон Халкеон отсутствуют некоторые 
из специфических решений в устройстве отдельных компар-
тиментов, которые могли бы предоставить убедительные до-
казательства ее прямой связи с архитектурой столицы, на-
пример, апсидиолы в торцах центральной вимы и нартекса 
или тетраконхиальные пастофории, — детали, типичные 
почти для всех соответствующих константинопольских при-
меров4. Таким образом, даже если основная идея храма типа 
вписанного креста и имеет, как считается, константинополь-
ское происхождение, детали его реализации отдаляют полу-
чившееся здание от столичной традиции.

Простая и несколько консервативная форма восточно-
го фасада Панагии тон Халкеон (илл. 3.1), по-видимому, 
была вдохновлена соседней Святой Софией с её трехгран-
ной центральной апсидой и полукруглыми боковыми, что 
подтверждает важную роль, которую играл кафедральный 
собор Фессалоники в формировании особой архитектурной 
идентичности региона в целом5.

1 Ćurčić S. Architecture in the Balkans… Fig. 450–452.
2 Ορλάνδος A. Η Αγία Τριάς… Σ. 3–16; Μπούρας Χ. Η αρχιτεκτονική της 
Μονής του Οσίου Λουκά, Αθήνα, 2015. Σ. 23.
3 Μπούρας Χ., Μπούρα Λ. Η ελλαδική ναοδομία… Σ. 346–348; Μπούρας 
Χ. Η αρχιτεκτονική της Μονής… Σ. 22–23.
4 Marinis V. Architecture and Ritual in the Churches of Constantinople, 
Ninth to Fifteenth Centuries. New York, 2014. P. 138–142 (Эски Имарет 
Джами), 172–175 (Мирелеон), 182–191 (Богородица в монастыре Лип-
са), 204–207 (Вефа Килисе Джами).
5 Βελένης Γ. Η βυζαντινή αρχιτεκτονική της Θεσσαλονίκης… Σ. 7–8. Εικ. 
6; Idem. Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 66–69. Εικ. 9. О роли Святой Со-
фии в Фессалонике как местного образца для подражания, повлияв-
шего на формирование многих более поздних церквей в городе, см.: 
Rautman M. Patrons and Buildings in Late Byzantine Thessaloniki // 
JÖB. 1989. Bd. 39. S. 312.



136	 Михалис	Каппас	

Как техника со скрытым рядом, так и артикуляция фаса-
дов Панагии тон Халкеон в прошлом приписывались вли-
янию столицы1. Однако в отдельных деталях эта фессало-
никская церковь явно отличается от любой известной нам 
константинопольской модели. Так, в Панагии тон Халкеон 
техника скрытого ряда не применялась при возведении 
арок (илл. 3.2), которые несколько неуклюже соединяются 
с окружающей кладкой2. Такой эстетический дефект, кото-
рый, похоже, не беспокоил артель, строившую эту церковь в 
Фессалонике, заставил их коллег в Константинополе прий-
ти к изобретательным решениям, чтобы достичь желаемой 
непрерывности между арками и окружающей кладкой3.

Более того, артикуляция фасадов Панагии тон Халкеон, 
с ее глухими арками и нишами, как кажется, основана боль-
ше на местной архитектурной традиции, чем на констан-
тинопольской4. Посмотрим внимательней на трехчастную 
артикуляцию боковых сторон крестообразного ядра. Чтобы 
достичь этого симметричного устройства, пространство, за-
нимаемое вимой, было очень сильно сокращено снаружи. 
Это специфическое решение подходит скорее для церквей 
на четырех столпах простого извода и не встречается ни в 
одной из сохранившихся церквей Константинополя. При 
сравнении симметричной трехчастной артикуляции ядра 
Панагии тон Халкеон с ассиметричным четырехчастным 
устройством соответствующего пространства в церкви Ми-
релеона, представляющим решение, типичное для кон-
стантинопольских церковных построек, разница в тради-
циях становится еще яснее (рис. 21).

1 Vocotopoulos P. The Role of Constantinopolitan Architecture… P. 553–
556.
2 Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 30.
3 Веленис в своей книге о керамической декорации в византийской 
архитектуре и Оустерхаут в «Master Builders» прокомментировали 
это решение, см.: Βελένης Γ. Ερμηνεία… Σ. 65–98. Εικ. 31; Ousterhout R.  
Master Builders… P. 199–200. Fig. 162.
4 Βελένης Γ. Η βυζαντινή αρχιτεκτονική της Θεσσαλονίκης… Σ. 10–11; 
Idem. Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 31.



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 137

Рис. 21. Артикуляция фасадов:  
а — Панагия тон Халкеон; б — Мирелейон (по Г. Ниносу)

а)

б)



138	 Михалис	Каппас	

Церковь Преображения в Хортиатисе (илл. 3.3) обычно 
датируется серединой XII в. и принадлежит к типу простого 
октагона на тромпах, создание которого приписывают Кон-
стантинополю1. 

При возведении арок техника кладки со скрытым рядом 
применена2, но использована в крайне специфической ма-
нере, отличающейся от известных константинопольских 
вариантов. В данном случае арки явно отделены от кладки 
стен «бровкой» из кирпича — деталь, которую невозмож-
но найти ни в одном средневизантийском памятнике Кон-
стантинополя или его окрестностей. 

Аналогичным образом техника кладки со скрытым ря-
дом использована в арочных завершениях окон средне-
византийской фазы храма Святой Софии в Фессалонике, 
а также в ряде памятников всего македонского региона: в 
церкви св. Николая в деревне Элеонас близ Серр3, в церк-
ви Успения в Эани4 и церкви св. Пантелеимона в Нерези 
близ Скопье5. Г. Веленис атрибуировал эти постройки не-
скольким артелям мастеров, скорее всего, из Фессалоники, 
действовавшим вскоре после середины XII в.6 Применение 
схожих техник в церквях Северной Македонии XIII в. за-
ставляет расширить географический и хронологический 
горизонт фессалоникских артелей. Один из самых инте-
ресных случаев — церковь св. Димитрия в Прилепе, по-

1 Νικονάνος N. Εκκλησία της Μεταμορφώσεως… Σ. 105–110.
2 Vocotopoulos P. The Concealed Course Technique… P. 255.
3 Καππας M. Εφαρμογή του σταυροειδούς εγγεγραμμένου στη Μέση και 
την Ύστερη Βυζαντινή περίοδο. Το παράδειγμα του απλού τετρακιόνιου/
τετράστυλου. Diss. T. 2. Θεσσαλονίκη, 2009. № 120, 414–416 (с ран-
ней библиографией; электронную версию см.: ikee.lib.auth.gr/
record/112442).
4 Πελεκανίδης Σ. Έρευναι εν Άνω Μακεδονία // Μακεδονικά. 1961–
1963. Τ. 5. Σ. 366–380. Εικ. 1–4; Vocotopoulos P. The Concealed Course 
Technique… P. 256. Fig. 13; Βελένης Γ. Ερμηνεία… Σ. 84, 142, 231.
5 Sinkević I. The Church of St. Panteleimon at Nerezi, Architecture, 
Programme, Patronage. Wiesbaden, 2000.
6 Βελένης Γ. Η αρχιτεκτονική Σχολή της Μακεδονίας… Σ. 51; Idem. 
Μεσοβυζαντινή ναοδομία… Σ. 102–104.



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 139

строенная вскоре после 1250 г., где техника скрытого ряда 
сочетается с обрамлением выступающими арками, исполь-
зованным в портике, который изначально обрамлял север-
ный фасад церкви1. 

То, что считается начальной фазой кафоликона монасты-
ря Влатадон2, несмотря на отсутствие точной датировки, так-
же должен вызывать особый интерес с точки зрения типоло-
гии. Примененный здесь архитектурный тип, который был 
сохранен практически без изменений после палеологовской 
перестройки здания, представляет собой вариант переходно-
го «элладского» храма типа вписанного креста с усеченным 
западным рукавом (рис. 22). Хотя два памятника в сфере 
влияния Константинополя свидетельствуют, что подобный 
вариант был известен столице3, географически та террито-
рия, на которой находится большая часть соответствующих 
примеров, простирается от Эвбеи до Южного Пелопоннеса. 
Недавно Димитрис Афанасулис и Михалис Каппас опубли-
ковали подробное исследование этого особенного варианта 
вписанного креста, где было выделено более двадцати по-
добных примеров в Южной Греции, обычно датируемых X–
XI вв.4 В Северной Греции, вдобавок к монастырю Влатодон, 
подобная постройка недавно была прослежена в разрушен-

1 Korunovski S., Dimitrova E. Macédoine Byzantine, Histoire de l’Art 
macédonien du IXe au XIV siècle. Paris, 2006. P. 89–91. Fig. 67; Ćurčić S. 
Architecture in the Balkans… P. 605. Fig. 700–701.
2 Μαυροπούλου-Τσιούμη Χ. Μονή Βλατάδων (Δημοσίευμα Ιδρύματος 
Μελετών Χερσονήσου του Αίμου; 212), Θεσσαλονίκη, 1987; Eadem. 
Ανασκαφικές έρευνες και ανακάλυψη τοιχογραφιών στη Βλατάδων Μ., 
Συμβολή στην ιστορία της μονής // Επιστημονικό Συμπόσιο «Χριστιανική 
Θεσσαλονίκη», Σταυροπηγιακές και ενοριακές μονές, Ιερά Μονή 
Βλατάδων, 18–20 Οκτωβρίου 1993. Θεσσαλονίκη, 1995. Σ. 163–188; 
Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία... Σ. 105–106; Vocotopoulos P. 
Church Architecture in Thessaloniki… P. 114. Fig. 5.
3 Церковь Предтечи в Родопах (Ovčarov N. Das byzantinische Kloster H. 
Johannes Prodromos in den östlichen Rhodopen (Achridos) // JÖB. 1993. 
Bd. 43. S. 329–348) и церковь Спасителя на о. Антигони (Ousterhout R., 
Akyürek E. The Church of the Transfiguration on Burgazada // CahArch. 
2001. Vol. 49. P. 5–14).
4 Αθανασούλης Δ., Κάππας M. Σταυροειδείς εγγεγραμμένοι…



140	 Михалис	Каппас	

ном кафоликоне монастыря Вороскопу на горе Афон1, что 
подтверждает тесную связь между вторым городом империи 
и монастырским сообществом Афона. 

После окончания короткого периода латинской оккупа-
ции значение Фессалоники, как кажется, только возросло. 
Город оказался в центре споров между претендентами на 
византийский престол: деспотом Эпира и Никейским им-
ператором. Наконец, в 1246 г. она была занята Иоанном III 
Дукой Ватацем и оставалась в руках Никейского императо-
ра вплоть до восстановления империи, когда она снова стал 
«вторым городом». Фессалоника переживает бурный рост 

1 Papazôtos A. Recherches topographiques au Mont Athos // Géographie 
Historique du Monde Méditerranéen / Ed. par H. Ahrweiler. Paris, 1988. 
P. 150–151. Fig. 3.

Рис. 22. Фессалоника, монастырь Влатадон, план (по Г. Ниносу)



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 141

в первой половине XIV в. и постепенно начинает, как это 
доказывают ее памятники, соревноваться в вопросах пре-
стижа с самой столицей1.

В Фессалонике существует как минимум восемь церквей, 
датируемых временем между концом XIII в. и второй поло-
виной XIV в. Сегодняшние их посвящения в большинстве 
случаев отличаются от изначальных, и многие из них все 
еще находятся на ранних стадиях исторического и архео-
логического исследования. В поздневизантийский период 
при строительстве церквей в городе по большей части ис-
пользовался именно тип вписанного креста. Его сложный 
извод на четырех колоннах применялся в разных вариаци-
ях (рис. 23), например, в Святом Пантелеимоне2, возмож-
но, в монастыре Перивлепты3, в Святых Апостолах4, постро-
енных патриархом Нифонтом и изначально посвященных 
Богоматери, и в Святой Екатерине5, чье изначальное по-

1 Σταυρίδου-Ζαφρακά Α. Η φυσιογνωμία της Θεσσαλονίκης ως δεύτερης 
πόλης της αυτοκρατορίας την εποχή των Παλαιολόγων // Β΄ Συμπόσιο.  
Η Μακεδονία κατά την εποχή των Παλαιολόγων, 14–20 Δεκεμβρίου 1992, 
Θεσσαλονίκη, 2002. Σ. 75–84.
2 Βοκοτόπουλος Π. Λ. Οι μεσαιωνικοί ναοί της Θεσσαλονίκης... Σ. 98–99; 
Vocotopoulos P. Church Architecture… P. 109–110. Fig. 3; Χαδζιτρύφω-
νος E. K. Το περίστωο... Σ. 284–288; Ousterhout R. Master Builders...; 
Ćurčić S. Architecture in the Balkans… P. 550. Fig. 624.
3 Θεοχαρίδης Γ. Ο Ματθαίος Βλάσταρις και η μονή του κυρ Ισαάκ εν 
Θεσσαλονίκη // Byzantion. 1970. T. 40. P. 453–459.
4 Mango C. Byzantine Architecture... P. 155; Βοκοτόπουλος Π. Λ. Οι 
μεσαιωνικοί ναοί της Θεσσαλονίκης... Σ. 99, 101; Βελένης Γ. Ερμηνεία...; 
Krautheimer R. Architecture... P. 431–432; Vocotopoulos P. Church 
Architecture in Θεσσαλονίκη… P. 107. Fig. 1; Rautman M. L. The Church 
of the Holy Apostles in Thessaloniki: A Study in Early Palaeologan 
Architecture. Diss. Bloomington, 1984; Χαδζιτρύφωνος E. K. Το περίστωο... 
Σ. 275–280; Ousterhout R. Master Builders...; Ćurčić S. The Role…; Idem. 
Architecture in the Balkans… P. 552–554. Fig. 624, 626; Μαυροπούλου-
Τσιούμη Χ. Άγιοι Απόστολοι // Ψηφιδωτά της Θεσσαλονίκης / Εκδ. υπο Χ. 
Βακιρτζή. Αθήνα, 2012. Σ. 299–354.
5 Mango C. Byzantine Architecture... P. 155; Krautheimer R. Architecture... 
P. 431; Vocotopoulos P. Church Architecture in Thessaloniki... P. 109. Fig. 2;  
Χαδζιτρύφωνος E. K. Εργασίες συντήρησης και αποκατάστασης στην Αγ. 
Αικατερίνη Θεσσαλονίκης 1988–1993 // Μνημείο και Περιβάλλον. 1995. 
T. 3, 1. Σ. 79–88; Ćurčić S. The Role... P. 68–69; Χαδζιτρύφωνος E. K. Το 
περίστωο... Σ. 269–274; Ćurčić S. Architecture in the Balkans… P. 550–552; 



142	 Михалис	Каппас	

Рис. 23. План церквей с галереями в Фессалонике:  
а — храм св. Пантелеимона; б — храм св. Екатерины;  

в — храм свв. Апостолов (по С. Чурчичу)

а)

б)

в)



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 143

священие неизвестно. Вариант триконха афонского типа, 
подтипа сложного извода храма на четырех колоннах, был 
использован в церкви, сегодня известной как Святой Илия1, 
бывшем кафоликоне какого-то монастыря: Акапниу2, Неа 
Мони3 или cвятых Бессребренников4.

Редкий вариант переходного типа с усеченным запад-
ным рукавом, этот остаток раннего строительного этапа, 
сохранился, как упоминалось выше, в наосе той церкви, 
которая была восстановлена Дорофеосом Влатисом вскоре 
после середины XIV в. и которая впоследствии стала кафо-
ликоном монастыря Влатадон5.

Святой Николай Орфанос изначально был маленькой 
однонефной церковью (илл. 3.16), к которой впоследствии, 
на второй стадии строительства, были добавлены боковые 
нефы и нартекс6. После нескольких последующих неболь-
ших изменений она представляет собой длинный, узкий 

Tsigaridas E. N. Les fresques de l’église Saint–Cahterine de Thessalonique 
// Sur les pas de Vojislav Djurić. Reçu à la séance de la Classe des sciences 
historiques le 31 mars 2010 / Ed. par D. Medaković and C. Grozdanov. 
Belgrade, 2011. P. 157–165; Hadjitryphonos E. Saint Catherine’s Church 
in Thessaloniki, Its Place in Late Byzantine Architecture // Ήρως Κτίστης. 
Μνήμη Χαράλαμπου Μπούρα. Τ. 1. Αθήνα, 2018. Σ. 265–282.
1 Ορλάνδος A. Η κάτοψις του Προφήτου Ηλία της Θεσσαλονίκης // 
ΑΒΜΕ. 1935. Τ. 1. Σ. 178–180; Mango C. Byzantine Architecture...  
P. 156; Βοκοτόπουλος Π. Οι μεσαιωνικοί ναοί της Θεσσαλονίκης… Σ. 99, 
101–104; Βελένης Γ. Ερμηνεία...; Krautheimer R. Architecture... P. 432; 
Vocotopoulos P. Church Architecture in Thessaloniki... P. 111–112. Fig. 4.
2 Papazotos Th. The Identification of the Church of “Profitis Elias” 
in Thessaloniki // Dumbarton Oaks Papers. 1991. Vol. 4. P. 121–127; 
Παπαζώτος Θ. Η μονή Ακαπνίου — Ο ναός του Προφήτη Ηλία // 
Θεσσαλονικέων Πόλις. 1997. Περ. Α΄. Τ. 2. Σ. 34–73.
3 Θεοχαρίδης Γ. Ι. Δύο νέα έγγραφα αφορώντα εις την Νέαν Μονήν 
Θεσσαλονίκης // Μακεδονικά. 1955–1960. Τ. 4. Σ. 315–351.
4 Τάντσης Α. Ο Προφήτης Ηλίας, η Άννα της Σαβοΐας και η Αυλή του 
Συργή // Βυζαντινά. 2013–2014. Τ. 33. Σ. 241–257.
5 Βοκοτόπουλος Π. Οι μεσαιωνικοί ναοί της Θεσσαλονίκης... Σ. 118; 
Vocotopoulos P. Church Architecture in Thessaloniki… P. 114. Fig. 5; 
Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία... Σ. 105–16. Εικ. 28.
6 Ξυγγόπουλος A. Τέσσερες μικροί ναοί... Σ. 29–44, 79–85; Χαδζιτρύ-
φω νος E. K. Το περίστωο... Σ. 281–283. Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή 
ναοδομία... Σ. 107–111. Εικ. 15.



144	 Михалис	Каппас	

зал, окруженный галереей, по большей части перестроен-
ной в османский период. Церковь Таксиархов была кры-
тым деревом зальным храмом, обрамленным галереей1. 
Наконец, небольшая церковь Преображения близ Камары 
использует тип тетраконха, вписанного в квадрат, с широ-
ким куполом, поднимающимся над серединой наоса2. 

Я хотел бы уделить еще немного внимания церквям типа 
вписанного креста, составляющим самую большую группу 
среди палеологовских памятников Фессалоники. Стоит от-
метить некоторые их отличия от полностью выкристал-
лизовавшихся версий сложного четырехколонного, или 
константинопольского, извода, которые демонстрируют 
тенденцию к эксперименту — базовую характеристику па-
леологовской архитектуры в целом. 

В Святом Пантелеимоне, вероятно, самом раннем при-
мере из этой группы, поддерживающие купол колонны 
смещены к боковым стенам3. Благодаря этому необычно-
му подходу, чуждому константинопольскому церковно-
му строительству, диаметр купола увеличен, и ощущение 
слитности в центральном пространстве подчеркнуто за счет 
угловых ячеек, ставших меньше, и рукавов креста, тоже 
уменьшившихся в размере (илл. 3.4). Это решение впервые 
встречается в крестообразных церквях монашеских общин 
Латмоса4 в Западной Анатолии, которые приписываются 

1 Ξυγγόπουλος A. Τέσσερες μικροί ναοί... Σ. 5–24, 79–85; Χαδζιτρύφω-
νος E. K. Το περίστωο... Σ. 294–296.
2 Ξυγγόπουλος A. Τέσσερες μικροί ναοί... Σ. 65–85; Ćurčić S. The 
Role... P. 72; Κουρκουτίδου-Νικολαίδου E. Ναός του Σωτήρος Χριστού, 
Θεσσαλονίκη / The Church of Christ the Saviour, Thessaloniki. Athens, 
2008.
3 Угловые ячейки практически полностью исчезают за четырьмя 
большими колоннами, поддерживающими купол.
4 Например, храм на о. Капыкыры Ада, см.: Wiegand Th. Der Latmos, 
Milet. Ergebnisse der Ausgrabungen und Untersuchungen seit dem Jahre 
1899 (Milet; 3, 1). Berlin, 1913. S. 18, 22–23. Abb. 19 (план церкви передан 
неточно); Peschlow U. Der Latmos // RbK. Bd. V. Stuttgart, 1995. Sp. 694–
695. Abb. 21–22; Idem. Die Latmosregion in byzantinischer Zeit // Der 
Latmos. Eine unbekannte Gebirgslandschaft an der türkischen Westüste / 
Hrsg. von A. Peschlow-Bindokat. Mainz, 1996. S. 75, 78. Abb. 102.



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 145

строительной деятельности Никейских императоров, под-
тверждая идею Чурчича, что Святой Пантелеимон был по-
строен сторонней артелью, пришедшей, возможно, с терри-
тории Никейской империи1. 

Схожий план использован в Святой Екатерине (рис. 23) 
и Святом Илии (рис. 24), где протесис и диаконник силь-
но усечены, а их боковые апсиды не выражены снаружи. 
Эти архитектурные детали отличают Святую Екатерину от 
церкви Святых Апостолов, которая принадлежит к тому же 
типу, но в которой устройство различных частей кресто-
образного ядра полностью следует средневизантийской 
традиции. Однако существует еще несколько других эле-
ментов, указывающих на относительную датировку этих 
двух церквей2. 

В Святых Апостолах, несмотря на то, что артикуляция 
интерьера типична для сложного извода храмов на четырех 
колоннах, снаружи нет различия между кровлями восточ-
ного рукава и вимы, с коробовыми сводами, перед конхой 
апсиды (илл. 3.5‒6) — еще одна деталь, не известная кон-

1 Ćurčić S. Architecture in the Balkans… P. 550.
2 Историки архитектуры все еще не могут прийти к согласию отно-
сительно хронологического порядка возведения главных палеоло-
говских памятников города: Святого Пантелеимона, Святых Апо-
столов и Святой Екатерины. Все еще больше усложнилось после пу-
бликации работы: Kuniholm P. I., Striker C. Dendrochronology and the 
Architectural History of the Church of the Holy Apostles in Thessaloniki 
// Architectura. 1990. Bd. 20.1. S. 1–26, которые предложили 1329+ как 
дату возведения ключевого памятника — Святых Апостолов, тогда 
как в другой своей публикации они датировали церковь Св. Екатери-
ны 1280 г. (Kuniholm P. I., Striker C. Dedrochronological Investigations 
in the Aegean and Neighboring Regions, 1977–1982 // JFA. 1983.  
Vol. 10.4. P. 419). Эпиграфические свидетельства, указывающие на 
патриарха Нифонта как ктитора церкви Святых Апостолов, меша-
ют принять датировку, предложенной Кунихольмом и Страйкером, 
причем эти авторы пересмотрели изначально предложенную ими 
дату создания церкви Святой Екатерины, изменив ее на 1315 г. (Ibid..  
P. 395). Веленис в своей монографии, посвященный керамическому 
декору в византийской архитектуре, датирует постройку Святой Ека-
терины временем после возведения Святых Апостолов, т.е. ок. 1320 г. 
(Βελένης Γ. Ερμηνεία... Σ. 1, 130, 227).



146	 Михалис	Каппас	

стантинопольским церквям. Средневековые строители в 
Фессалонике, похоже, придавали значение этому простран-
ству, так как в Святой Екатерине «переходный» коробовый 
свод перед апсидой объединен со сводом восточного рукава 
(илл. 3.14), так что сплошная кровля снаружи соответствует 
устройству перекрытий внутри. Подобное решение типич-
но для полусложного извода вписанного креста в Греции1, 
но абсолютно неизвестно в константинопольском церков-
ном строительстве. 

Отличительная черта палеологовских церквей в Фесса-
лонике — введение крытой галереи вокруг трех сторон ос-
новного объема церкви, вне зависимости от ее архитектур-
ного типа (рис. 23). У идеи обрамлять наос галереей богатая 

1 Об этом варианте крестово-купольной системы см.: Ορλάνδος Α.  
Η Αγία Τριάς... Σ. 3–16; Μπούρας Χ., Μπούρα Λ. Η ελλαδική ναοδομία...  
Σ. 346–348.

Рис. 24. Фессалоника, церковь св. Илии, план (по Г. Веленису)



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 147

история, уходящая, возможно, в архитектуру «переходного 
периода» или даже дальше, и в поздневизантийский пери-
од она стала широко использоваться в удаленных друг от 
друга регионах1.

В наиболее интересной и сложной фессалоникской вер-
сии этого феномена четыре тонких купола возвышаются 
над четырьмя углами галереи, образуя особую подкатего-
рию пятиглавых церквей2. Связь между этой архитектурной 
группой и Константинополем остается гипотетической. 
Впрочем, самый ранний известный пример, где четыре 
небольших купола поднимаются из углов галереи, — это 
Паригоритисса в Арте, точнее второй ее этап, датируемый 
как раз незадолго до конца XIII в.3 Аналогичная схема была 
предложена для церкви С в Никее в недавней публикации 
Урса Пешлова, хотя в последнем случае неясно, где именно 
были расположены маленькие боковые купола4.

Изучение морфологических и структурных деталей в па-
леологовских памятниках Фессалоники также дает очень 
интересные результаты с точки зрения рассматриваемой 
темы.

1 Βοκοτόπουλος Π. Λ. Οι μεσαιωνικοί ναοί της Θεσσαλονίκης...  
Σ. 102–103, Vocotopoulous P. Church Architecture in Thessaloniki...  
P. 110–111; Hadjitryphonos E. Peristöon or Ambulatory in late Byzantine 
Architecture, Concepts and Terms // Саопштенjа. 2003. T. 34. С. 131–143;  
Χαδζιτρύφωνος E. K. Το περίστωο…
2 О различных вариациях этого типа в средне— и поздневизантий-
ской архитектуре см.: Ορλάνδος A. K. Η Παντάνασσα της Μονεμβασίας 
// ΑΒΜΕ. 1935. T. 1. Σ. 139–151; Hadjitryphonos E. Pristup tipologiji 
petokupolnih crkava u vizantijskoj arhitekturi (Approche de la typologie 
des églises à cing coupoles dans l’architecture Byzantine) // Саопштенjа. 
1990–1991. T. 22/23. С. 41–76; Sinkević I. The Church of St. Panteleimon... 
P. 23–28. См. также: Κάππας Μ. H εφαρμογή του σταυροειδούς 
εγγεγραμμένου... Τ. 1. Σ. 274–275, с дополнительной библиографией 
по этому вопросу.
3 Ορλάνδος Α. Η Παρηγορήτισσα της Άρτας. Αθήνα, 1963; Theis L. 
Die Architectur der Kirche der Panagia Parēgorētissa in Arta/Epirus. 
Amsterdam, 1991; Χαδζιτρύφωνος E. K. Το περίστωο… Σ. 300–305.
4 Peschlow U. Die Kirche am Yenişehir Kapi in Iznik/Nikaia // Bizans 
ve Çevre Kültürler, Prof. Dr. S. Yildiz Ötükeńe Armağan. Ankara, 2010.  
S. 267–291.



148	 Михалис	Каппас	

Многогранные апсиды Святых Апостолов (илл. 3.7) и Св. 
Илии (илл. 3.8), полосы венчающего их поребрика1, поло-
сатая кладка, использованная на Святом Илии и на восточ-
ных малых куполах Святой Екатерины, были приписаны 
прямому влиянию Константинополя2. Применение «поло-
сатых» арок при строительстве больших арок в рукавах Свя-
тых Апостолов (илл. 3.9) и в Святой Екатерине также может 
быть связано с влиянием Константинополя или, более ве-
роятно, с архитектурной традицией Никеи3. Артикуляция 
фасада галереи двух вышеупомянутых памятников напо-
минает, хотя и не полностью, западную часть экзонартекса 
храма Вефа Килисе Джами в Константинополе4 (илл. 3.10), 
датируемого обычно началом XIV в., хотя детали поре-
брика, окружающего арки в Святой Екатерине, указывают 
на строительную традицию Эпира, как отметил Слободан 
Чурчич5. Одна из отличительных черт константинополь-
ской архитектурной традиции видна в тыквообразных ку-
полах западной галереи Святых Апостолов6. Редко можно 
найти такие купола вне стен Константинополя, и известно 
лишьнесколько других примеров в остальной части Визан-
тии, причем все в Греции: купола на церкви Космосотиры 
в Феррах7, на кафоликоне Хиландарского монастыря8, на 

1 Vocotopoulos P. The Role of Constantinopolitan Architecture…
2 Ibid.
3 Βελένης Γ. Ερμηνεία... Σ. 96–106; Ćurčić S. The Role… P. 78.
4 Marinis V. Architecture and Ritual… P. 204–207 (там же см. библио-
графию).
5 Ćurčić S. Architecture in the Balkans… P. 550.
6 Vocotopoulos P. The Role of Constantinopolitan Architecture… P. 558, 
561–562; Idem. Church Architecture in Thessalonike… P. 110.
7 Ousterhout R., Bakirtzis C. The Byzantine Monuments of the Evros/
Merç River Valley. Thessaloniki, 2007. P. 49–85 (там же см. библио-
графию).
8 Ненадовић С. Осам векова Хиландара: Грађење и грађевине. Бео град, 
1997. С. 59–99; Korać V. King Milutin’s church // Hilandar Monastery / 
Ed. by G. Subotić. Belgrade, 1998. P. 145–152. О дате постройки кафо-
ликона см.: Марковић М., Hosteter W. T. Прилог хронологиjи радњт и 
осликавања хиландарског католикона	// Хиландарски зборник. 1998. 
T. 10. С201–217.



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 149

парэкклисии Св. Димитрия в монастыре Ксенофонт1 и на 
церкви Святого Созонта в Орхомене2.

Тем не менее, отмеченных сходств недостаточно, чтобы 
поддержать мнение, что церковная архитектура Фессало-
ники полностью зависела от константинопольской тради-
ции.

Даже в самых прекрасных памятниках македонского го-
рода нигде не встречается та одержимость пластической 
артикуляцией фасадов, которая характеризует палеологов-
ские церкви столицы. Маньеристичная артикуляция деко-
ративными полосами с полукруглыми нишами и глухими 
арками, а также высокий уровень мастерства, необходимый 
для их создания, остаются одним из основных признаков 
архитектуры столицы3, и лишь слабое эхо этого достигло 
других городских центров империи, включая Фессалонику. 
Достаточно сравнить устройство апсид южной церкви мо-
настыря Липса4, парэкклисия Михаила Главы Тарханиота 
и его жены Марии в монастыре Паммакаристос5 (илл. 3.11)  
и парэкклисия Метохита в монастыре Хора6 (илл. 3.12) с 
любой церковью Фессалоники, чтобы понять зияющую 
пропасть, существующую между архитектурными традици-
ями двух городов.

Внимательно изучая фессалоникские памятники, можно 
перечислить множество особенностей, свидетельствующих 
о существовании сильной местной традиции, способной 
смягчить любое влияние со стороны Константинополя, на-
пример, анахронистичную двухступенчатую апсиду Святого 

1 Θεοχαρίδης Π. Η αρχιτεκτονική στο Άγιον Όρος την εποχή των 
Παλαιολόγων // Συμπόσιο Β΄. Η Μακεδονία κατά την εποχή των 
Παλαιολόγων (Θεσσαλονίκη 14–20 Δεκεμβρίου 1992). Θεσσαλονίκη, 
2002. Σ. 377.
2 Μπούρας Χ., Μπούρα Λ. Η ελλαδική ναοδομία... Σ. 297–299 (там же 
см. библиографию). 
3 Βελένης Γ. Ερμηνεία... Σ. 134–172.
4 Ćurčić S. Architecture in the Balkans… P. 533. Fig. 605, 607.
5 Ibid. P. 536–538. Fig. 610.
6 Ibid. 539–542. Fig. 612.



150	 Михалис	Каппас	

Пантелеимона1 (илл. 3.13), полукруглую форму централь-
ной конхи Святой Екатерины2 (илл. 3.14), керамическую де-
корацию, которая покрывает заднюю часть его полукупола, 
а также соответствующий декор апсиды в Святых Таксиар-
хах3 (илл. 3.15), устройство зубчатых карнизов на треуголь-
ных фронтонах в этой церкви и в Святом Николае Орфано-
се4 (илл. 3.16), форму тройного окна в центральной апсиде 
Святых Апостолов5 (илл. 3.7), способ керамопластической 
декорации в люнетах аркад на фессалоникских памятни-
ках и, прежде всего, кладку большинства византийских па-
мятников Фессалоники6. Все эти черты показывают особую 
идентичность церковной архитектуры города, основанную 
на сплаве элементов, происходящих из разных местных 
стилей, преимущественно Эпира и Никеи.

В ряд специфических характеристик фессалоникской 
архитектуры мы должны включить и создание двух осо-
бенных решений при возведении куполов. Первое из них 
наблюдается в группе церквей с восьмигранными купола-
ми, особенно утонченных пропорций, чьи арочные окна 
не достают до верха сторон барабана. Постепенно это про-
странство между арочными завершениями окон и изо-
гнутыми карнизами будет покрыто керамопластической 
отделкой, как в случае Святого Илии (илл. 3.17), — свиде-
тельство изобретательности артелей, работавших в Фесса-
лонике. Георгиос Веленис, который впервые указал на это 
особое архитектурное решение, назвал такие купола «ма-
кедонскими» и перечислил многочисленные их примеры 
в данном регионе7.

1 Ćurčić S. The Role… Fig. 20.
2 Hadjitryphonos E. Saint Catherine’s Church… P. 210–271. Fig. 4a.
3 Ibid.
4 Βελένης Γ. Μεσοβυζαντινή ναοδομία... Εικ. 30.
5 Ćurčić S. Architecture in the Balkans… P. 553. Fig. 626.
6 Βελένης Γ. Η αρχιτεκτονική Σχολή της Μακεδονίας... Σ. 49–59; Idem.  
Η βυζαντινή αρχιτεκτονική της Θεσσαλονίκης... Σ. 1–25.
7 Velenis G. Building Techniques… P. 95–105; Βελένης Γ. Η βυζαντινή 
αρχιτεκτονική της Θεσσαλονίκης… Σ. 20–21.



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 151

Вторая группа была идентифицирована совсем недав-
но профессором Слободаном Чурчичем и имеет почти те 
же внешние характеристики, но с меньшим акцентом на 
вертикальность, например, купол маленькой церкви Пре-
ображения близ Камары (илл. 3.18). Основной опознава-
тельный знак этих куполов, которые Чурчич назвал «фес-
салоникскими», — трехступенчатые кирпичные арки над 
окнами, разрезающие боковые стороны куполов1.

Подводя итог этому очерку церковной архитектуры в 
Фессалонике с начала XI до конца XIV в., мы должны от-
метить следующее.

Фессалоника действительно находились под бóльшим 
влиянием архитектуры столицы, чем любой другой город 
Греции. Тем не менее, более внимательное изучение струк-
турных и морфологических аспектов показывает, что уже 
в средневизантийский период городские строительные ар-
тели старались ассимилировать константинопольские осо-
бенности и трактовать их по-своему, вероятно, исходя из 
местных архитектурных традиций, коренящихся в строи-
тельной деятельности «переходного периода».

В последующие столетия и, прежде всего, ок. 1300 г. фес-
салоникские мастера умело объединили морфологические 
элементы из своего богатого местного архитектурного на-
следия с практиками и решениями, происходящими пре-
имущественно из Константинополя, равно как и из других 
художественных центров, в основном из Эпирского деспо-
тата или ласкаридской Никеи. Этот творческий сплав при-
дал архитектуре Фессалоники ее особую индивидуальность, 
ярко отраженную в десятках памятников, приписываемых 
фессалоникским мастерам.

Особенно ок. 1300 г. и в течение примерно пятидеся-
ти следующих лет работу фессалоникских артелей можно 
видеть на широком пространстве Центральных Балкан — 

1 Ćurčić S. The Role… P. 71–72.



152	 Михалис	Каппас	

феномен, который следует связывать с покровительством 
сербских царей Стефана Милутина и Стефана Душана1.

Стоит отметить, что из многочисленных памятников 
византийского стиля, которые связаны со строительной 
программой Милутина после его женитьбы на юной Си-
мониде Палеологине — момента, отмечающего оконча-
тельное вхождение знаменитого сербского краля в ви-
зантийскую политическую и культурную среду, — лишь 
кафоликон монастыря Хиландар демонстрирует силь-
ное и прямое влияние константинопольской архитекту-
ры2. Во всех других его постройках, от церкви Богороди-
цы Левишки в Призрене3 до Святого Никиты в Чучере4  
(илл. 3.19), равно как и во впечатляющей церкви в Грача-
нице в Косово5, морфологические и структурные детали, 
кажется, были взяты из архитектурной традиции Эпира и 
Фессалоники.

Мощное впечатление, которое церкви Святых Апосто-
лов и Святой Екатерины производили на этот регион, на 
уровне не только типологии, но и морфологии и строитель-
ной техники, можно наблюдать на ряде важных церквей 

1 Βοκοτόπουλος Π. Λ. Οι μεσαιωνικοί ναοί της Θεσσαλονίκης...  
Σ. 109; Ćurčić S. The Role… P. 75–83. Чурчич утверждает, что, особен-
но после 1330–х гг., многие фессалоникские строители стекались в 
Сербское королевство. Альтернативный взгляд см. в: Bogdanović J. 
Regional Developments in Late Byzantine Architecture and the Question 
of ‘Building Schools’, An Overlooked Case of the Fourteenth–Century 
Churches from the Region of Skople // Byzantinoslavica. 2011. T. 69.  
P. 219–266, где строительная деятельность в сербской столице Скопье 
отражает анахронистичную средневизантийскую традицию, пере-
толкованную как региональная специфика.
2 Ćurčić S. The Architectural Significance of the Hilandar Katholikon 
// Byzantine Studies Conference of America. 1978. Vol. 4. Abstracts.  
P. 14–15, где описывается сходство с константинопольскими моделя-
ми, особенно до 1204 г. (Korać V. King Milutin’s church… P. 145–152).
3 Ćurčić S. The Role… P. 77.
4 Κάππας Μ. H εφαρμογή του σταυροειδούς εγγεγραμμένου... Τ. 2.  
№ 125. Σ. 437–440 (там же см. библиографию).
5 Ćurčić S. Gračanica, King Milutin’s Church and its Place in the Late 
Byzantine Architecture, University Park — London, 1979.



	 Архитектурный	«идиолект»	Фессалоники...	 153

XIV в., начиная с Олимпиотиссы в Элассоне1 и заканчивая 
кафоликоном монастыря Архангела Михаила в Леснове2  
(илл. 3.20), — эти два памятника демонстрируют географи-
ческий охват фессалоникских строительных артелей.

Таким образом, контекстуальный анализ на примере 
церковной архитектуры Фессалоники предлагает более 
всестороннее понимание сложных региональных архитек-
турных процессов, еще раз обнаруживая, что догматиче-
ская приверженность «школам», определенным Г. Милле 
еще столетие назад, не удовлетворяет текущим потребно-
стям науки. Историки архитектуры де-факто обязаны раз-
граничивать более мелкие географические области, внутри 
которых региональные элементы должны быть определе-
ны более точно, с дальнейшей целью выявления, где это 
возможно, деятельности конкретных местных артелей. 
Должны ли эти отдельные области определяться как не-
зависимые «школы», как местные парадигмы или как ре-
гиональные «идиолекты» — это в большей степени вопрос 
методологии, чем сущности явления.

1 Две диссертации напрямую исследуют архитектуру церкви Олим-
пиотиссы: Hatjigiannis M. L’architecture Byzantine à l’époque des 
Paléologues: le cas du catholicon de l’Olympiotissa à Elasson (Thessalie). 
Diss. Paris, 1989; Englert K. Der Bautypus der Umgangskirche unter 
besonderer Berücksichtigung der Panagia Olympiōtissa in Elasson. 
Diss. Frankfurt, 1991. S. 65–95. См. также: Hatzigiannis M. Relations 
architecturales entre la Thessalie et la Macédoine à l’époque des 
Paléoloques: le cas du catholicon de l’Olympiotissa à Élasson // Θεσσαλία. 
Δεκαπέντε χρόνια αρχαιολογικής έρευνας, 1975–1990. T. 2. Αθήνα, 1994. 
Σ. 371–386. О датировке Олимпиотисы временем после 1330-х гг.,  
а не около 1300-х гг. см.: Velenis G. М. L‘église Panagia Olympiotissa et 
la chapelle de Pammacaristos // Zograf. 1998–1999. Τ. 27. S. 103–112. Ху-
дожественная декорация Олимпиотисы, которая ошибочно была да-
тирована временем около 1300-х гг., с большей вероятностью при-
надлежит артели, которая исполняла фрески в церкви святого Нико-
лая в Псаче, датированной 1354/5 г.
2 Κάππας Μ. H εφαρμογή του σταυροειδούς εγγεγραμμένου... Τ. 2.  
№ 127. Σ. 445–449 (там же см. библиографию).



Анна Захарова

ИСКУССТВО X ВЕКА:  
КОНСТАНТИНОПОЛЬ И КАППАДОКИЯ

Произведения искусства X в. в Константинополе и в 
Каппадокии, на первый взгляд, могут показаться 
принадлежащими двум разным мирам. В Каппадо-

кии сохранились десятки расписанных пещерных храмов, 
обладающих ярко выраженной местной спецификой в ико-
нографии и стиле. За редким исключением, это произведе-
ния не самого высокого художественного уровня. Напротив, 
представляющие искусство столицы иллюстрированные 
рукописи, немногочисленные иконы, эмали и рельефы 
слоновой кости, в основном, относятся к элитарной сфере 
и считаются эталонами Македонского ренессанса — клас-
сицизирующего направления, существовавшего в первой 
половине X в. в нескольких вариантах. Это явление было 
описано и охарактеризовано в трудах таких выдающихся 
исследователей как К. Вайцман, Х. Бухталь, Х. Белтинг и 
др.1 На фоне преувеличенного внимания к Македонскому 

Исследование подготовлено при поддержке Российского научного 
фонда (грант № 14–28–00213).
1 Weitzmann K. Probleme der mittelbyzantinischen Renaissance // 
Archäologischer Anzeiger. 1933. S. 336–360; Idem. Der Pariser Psalter 
ms. Grec 139 und die mittelbyzantinische Renaissance // Jahrbuch für 
Kunstwissenschaft. 1939. Bd. 6. S. 178–194; Idem. The Character and 
Intellectual Origins of the Macedonian Renaissance // Idem. Studies in 
Classical and Byzantine Manuscript Illumination / Ed. by H. L. Kessler. 



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 155

ренессансу постепенный отход от классического вкуса в 
столичных произведениях второй половины X в. либо не 
замечали, либо характеризовали как недостаток и ухудше-
ние качества произведений1. В действительности это было 
время поисков нового стиля, сложившегося ко второй чет-
верти XI в.2 Поиски шли не только в столичной книжной 
миниатюре и других аристократических видах искусства, 
но и в монументальной живописи, которая сохранилась,  

Chicago — London, 1971. P. 176–223; Idem. The Classical in the Byzantine 
Art as a Mode of Individual Expression // Idem. Studies. P. 151–175; Idem. 
The Classical Mode in the period of the Macedonian Emperors: Continuity 
or Revival ? // Idem. Classical Heritage in Byzantine and Near East Art. 
London, 1981. X. P. 71–85; Buchtal H. The Miniatures of the Paris Psalter. 
London, 1938; Kitzinger E. The Hellenistic Heritage in Byzantine Art // 
Dumbarton Oaks Papers. 1963. Vol. 17. P. 95–115; Belting H. Problemi 
vecchi e nuovi sull’arte della cosidetta “Rinascenza Macedone” a Bisanzio 
// CorsiRav. 1982. T. 29. P. 31–57; Galavaris G. Η ζωγραφική των 
χειρογράφων στον δέκατον αιώνα // Constantine VII Porphyrogenitus 
and His Age. Second International Byzantine Conference. Delphi,  
22–26 July 1987. Athens, 1989. P. 333–375.
1 См., например: Weitzmann K. Die byzantinische Buchmalerei des IX. 
und X. Jahrhunderts. 2. Aufl. Bd. I. Wien, 1996. S. 32; Belting H., Caval-
lo G. Die Bibel des Niketas. Ein Werk der hofischen Buchkunst in Byzanz 
und sein antikes Vorbild. Wiesbaden, 1979. S. 39–41; Belting H. Problemi 
vecchi e nuovi... P. 31–37.
2 О переходном характере искусства второй половины X — начала 
XI в. cм.: Vocotopoulos P. L. Un panorama de la miniatura bizantina de 
mediados del siglo X a mediados del siglo XI // El Menologio de Basilio 
II. Città del Vaticano, Biblioteca Apostolica Vaticana, Vat. gr. 1613. Libro 
de estudios con ocasión de la edición facsímil, dirigido por Francesco 
D’Aiuto, edición española a cargo de Inmaculada Pérez Martín (Colección 
Scriptorium; 18). Città del Vaticano, Atenas, Madrid, 2008. P. 27–44; По-
пова О. С. Образы и стиль византийского искусства второй половины 
Χ—ΧΙ вв. по миниатюрам греческих рукописей // Попова О. С., За-
харова А. В., Орецкая И. А. Византийская миниатюра второй поло-
вины X — начала XII в. М., 2012. С. 31–48; Захарова А. В. Иллюстри-
рованные рукописи второй половины Χ — первой половины ΧΙ века 
// Там же. С. 112–235. Об искусстве т.н. «аскетического направления» 
второй четверти ΧΙ в. см.: Попова О. С. Аскетическое направление в 
византийском искусстве второй четверти XI века и его дальнейшая 
судьба // Попова О. С. Проблемы византийского искусства. Мозаи-
ки, фрески, иконы. М., 2006. С. 185–208; Она же. Образы и стиль...  
С. 12–14 (прим. 1, библиография), 52–66; Она же. Пути византийско-
го искусства. М., 2013. С. 240–266; Попова О. С., Сарабьянов В. Д. Мо-
заики и фрески Святой Софии Киевской. М., 2017. С. 239–439.



156	 Анна	Захарова	

в основном, на периферии. В этом смысле изучение каппа-
докийского материала весьма полезно и показательно. 

Однако и для рассмотрения византийского искусства 
первой половины X в. привлечение каппадокийских ро-
списей тоже очень интересно. От этого времени здесь со-
хранилось несколько десятков ансамблей, которые первый 
их исследователь Г. де Жерфаньон назвал «архаическими 
программами»1. Он полагал, что эти росписи представляют 
собой ярко выраженную местную школу, опирающуюся на 
доиконоборческие иконографические традиции сиро-па-
лестинского региона.

Хотя впоследствии было показано, что очень многие 
иконографические и стилистические черты этих росписей 
в значительно большей степени связаны с современными 
им тенденциями в искусстве других областей Византий-
ской империи, изучение пещерных храмов Каппадокии 
продолжало оставаться несколько обособленной областью. 
Огромный вклад внесли фундаментальные труды М. Рест-
ле, Н. и М. Тьерри, К. Жоливе-Леви и других ученых2. Их 
многолетняя кропотливая работа позволила обнаружить 
десятки новых памятников, уточнить многие атрибуции и 
датировки, выявить многочисленные местные особенности 
в иконографических программах храмов и в изображениях 
отдельных сюжетов и персонажей.

Разумеется, и эти, и другие исследователи предприни-
мали попытки соотнести каппадокийские росписи с про-

1 De Jerphanion G. Une nouvelle province de l’art byzantin. Les églises 
rupestres de Cappadoce. T. 1. Paris, 1925. P. 67–94.
2 Thierry N. et M. Nouvelles églises rupestres de Cappadoce. Région du 
Hasan dağı. Paris, 1963; Thierry N. Haut Moyen-Age en Cappadoce. Les 
églises de la région de Çavuşin. T. 1, 2. Paris, 1983, 1994; Eadem. La Cap-
padoce de l’Antiquité au Moyen-Age. Turnhout, 2002; Restle M. Die by-
zantinische Wandmalerei in Kleinasien. Bd. 1–3. Recklinghausen, 1967; 
Jolivet-Lévy C. Les églises byzantines de Cappadoce. Le programme ico-
nographique de l’abside et de ses abords. Paris, 1991; Eadem. La Cappa-
doce. Mémoire de Byzance. Paris, 1997; Eadem. La Cappadoce médiévale: 
images et spiritualité. Paris, 2001; Eadem. Sacred Art of Cappadocia: By-
zantine Murals from the 6th to 13th centuries. Istanbul, 2006.



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 157

изведениями остальных регионов Византийской империи, 
— как для атрибуции отдельных памятников, так и для по-
нимания того, по каким направлениям развивалось искус-
ство вообще.. 

Р. Кормак в своей ранней статье 1967 г.1 впервые поста-
вил цель использовать каппадокийский материал для ре-
конструкции утраченного постиконоборческого искусства 
Константинополя. Однако в 1960-е гг. многие каппадокий-
ские ансамбли еще не были раскрыты и опубликованы, да-
тировки оставались дискуссионными.

В 1980-е гг. Э. Уортон-Эпстейн провела тщательное ис-
следование одного из важнейших памятников региона — 
церкви Токалы в Гёреме2. Она также опубликовала книгу 
об искусстве византийских провинций, включающую главу 
о Каппадокии, в которой рассматриваются местные особен-
ности в усвоении столичных идей3. В те же годы появилась 
диссертация Дж. Кейв еще об одном значительном памят-
нике данного региона — церкви Кылычлар4. Эти работы 
выявили исключительный характер росписей церквей Кы-
лычлар и Новой Токалы и прояснили многие связанные с 
ними вопросы.

Тем не менее, нам представляется возможным через 
сравнение каппадокийских ансамблей X в. с произведени-
ями искусства других видов и других регионов выявить не-
которые более тонкие нюансы в развитии процессов, про-
текавших в византийской живописи этого периода. В этой 
статье мы сосредоточимся на вопросах стиля.

1 Cormack R. Byzantine Cappadocia: the Archaic Group of Wall-Paintings 
// Journal of the Archaeological Association. 3rd series. 1967. Vol. 30.  
P. 19–36.
2 Wharton Epstein A. Tokali kilise. Tenth-Century Metropolitan Art in 
Byzantine Cappadocia. Washington, 1986. 
3 Wharton A. Art of Empire: Painting and Architecture of the Byzantine 
Periphery. A Comparative Study of Four Provinces. University Park (PA); 
London, 1988. P. 13–52, об искусстве X в. см.: Ibid. P. 21–37.
4 Cave J. The Byzantine Wall Paintings of Kılıçlar kilise: Aspect of Monu-
mental Decoration in Cappadocia. Diss. Philadelphia, 1984.



158	 Анна	Захарова	

Послеиконоборческое искусство Каппадокии можно 
разделить на несколько этапов1. В последнее время иссле-
дователям удалось достаточно убедительно отнести целый 
ряд ансамблей к IX в., что позволяет составить представ-
ление об исконных местных традициях, в значительной 
степени восходящих к доиконоборческому периоду. Затем 
можно вычленить большую группу так называемых арха-
ических программ от рубежа IX–X вв. до середины X в., в 
которых прослеживаются как местные доиконоборческие 
традиции, так и определенные столичные влияния. В 950-е 
гг. на средства семьи будущего императора Никифора Фоки 
создается роспись Новой церкви Токалы в Гёреме, что все 
исследователи единодушно отмечают как момент силь-
нейшего вторжения столичного искусства в Каппадокию, 
наложивший заметный отпечаток на дальнейшее художе-
ственное развитие региона. Со второй половины X в. общие 
для византийского искусства процессы все более активно 
проявляются в каппадокийских ансамблях, сосуществуя с 
местными особенностями и постепенно вытесняя их. К се-
редине XI в. Каппадокия уже полностью находится в русле 
магистральных тенденций искусства своего времени.

В пост-иконоборческом искусстве Каппадокии уже к 
концу IX в. сформировался целый ряд местных особенно-
стей, которые продолжат существовать и в дальнейшем. 
Большинство пещерных храмов — небольшие однонефные 
помещения, потолки и своды которых покрыты росписью 
в несколько регистров. В большинстве храмов преоблада-
ют росписи на евангельские сюжеты, идущие сплошной 
чередой непрерывными фризами. Нарративный характер 
композиций дополняют пространные надписи с фрагмен-
тами евангельских текстов или литургических песнопений, 
а также многочисленные детали и второстепенные персо-
нажи из апокрифических источников. Во многих храмах 
встречаются те или иные детали иконографии, восходящие 

1 Thierry N. La Cappadoce… P. 109–111.



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 159

к доиконоборческим памятникам восточно-христианского 
региона. Стиль этих росписей тоже весьма специфичен и 
имеет целый ряд особенностей, общих с искусством Хри-
стианского Востока. Для памятников IX в. характерно пло-
скостное построение изображения на условном трехцвет-
ном фоне, без учета пространственных соотношений фигур 
и деталей антуража. Фигуры трактованы схематично, по-
нимание анатомической структуры и пластики тела, как и 
механики его движений, отсутствует. Драпировки имеют 
орнаментальный характер, все детали переданы исключи-
тельно графично, без какой-либо пластической моделиров-
ки. Лица имеют ярко выраженный «восточный» характер: 
сросшиеся брови, крупные глаза навыкате, загнутые носы, 
губы бантиком и т. д. Все эти характерные черты встреча-
ются, например, в росписях Панчарлык Килисе близ Юр-
гюпа (илл. 4.1)1.

С конца IX до середины X в. создается достаточно боль-
шая и однородная группа так называемых «архаических 
программ». В них прослеживаются как местные доиконо-
борческие традиции, так и определенные столичные влия-
ния. Эту группу выделил еще Г. де Жерфаньон по архитекту-
ре, иконографии росписей, стилю живописи, палеографии 
и характеру надписей2. Сейчас насчитывается уже более 
30 таких ансамблей. Дальнейшие исследования показа-
ли, что между ними есть немало различий. Исследователи 
предпринимали попытки разделить эти ансамбли на бо-
лее мелкие подгруппы, прежде всего по географическому 
принципу3. Так, особая подгруппа архаических программ 
сохранилась в долине Ихлара, в ней прослеживаются ярко 
выраженные восточные черты (илл. 4.2). Другая неболь-
шая подгруппа ансамблей, созданных одной мастерской, 

1 Jolivet-Lévy C. Les églises… P. 219–222.
2 См. с. 156, прим. 4.
3 Thierry N. et M. Nouvelles églises rupestres…; Thierry N. La Cappadoce… 
P. 143–167.



160	 Анна	Захарова	

сформировалась вокруг росписей Старой церкви Токалы в 
Гёреме1 и Айвалы в Гюллю Дере2. Последняя роспись да-
тирована по надписи промежутком между 913 и 920 г., что 
дает важную хронологическую привязку для этих и связан-
ных с ними ансамблей. Еще одна архаическая программа в 
церкви Тавшанлы близ Ортахисара по надписи датируется 
либо 913–920, либо 945–948 гг. (илл. 4.3)3. Одной из по-
следних архаических программ считается недатированный 
купольный храм Эль Назар в Гёреме, относимый к середи-
не X в. (илл. 4.4)4.

Все исследователи сходятся в том, что из архаической 
группы выделяется церковь Кылычлар в Гёреме (илл. 
4.5–7, 9, 11, 14, 17). Этот храм — один из наиболее сложных 
по архитектуре: он представляет собой имитацию кресто-
во-купольной церкви на четырех колоннах. Его иконо-
графическая программа имеет другой характер. Вместо 
последовательного разворачивающегося евангельского по-
вествования здесь использовано выделение и сопоставле-
ние отдельных сюжетов, причем во многих сценах просле-
живается влияние константинопольских образцов также и 
на уровне деталей. 

Исследователи высказывали разные мнения о датиров-
ке Кылычлар. Г. де Жерфаньон после определенных коле-
баний отделил Кылычлар от архаических программ и от-

1 De Jerphanion G. Une nouvelle province... Т. 1. P. 262–294; Wharton 
Epstein A. Tokali kilise… P. 14–22, 60–65; Thierry N. Un atelier de 
peintures du début du Xe siècle: l’atelier de l’ancienne église de Tokali // 
Eadem. Peintures d’Asie Mineure et de Transcaucasie aux Xe et XIe siècle. 
London, 1977. IV. P. 170–178; Eadem. La Cappadoce… Fiche 26. Pl. 80; 
Jolivet-Lévy C. Les églises… P. 37–44.
2 De Jerphanion G. Une nouvelle province... Т. 1. P. 150–154; Thierry N. 
Haut Moyen-Age... T. 1. P. 135–181. T. 2. P. 405–406; Eadem. Un atelier…; 
Eadem. La Cappadoce... Fiche 24, 25. P. 150–154. Pl. 73–76. Jolivet-Lévy 
C. Les églises. P. 37–44.
3 De Jerphanion G. Une nouvelle province... Т. 2. P. 78–99; Jolivet-Lévy C. 
 Les églises... P. 182–184; Thierry Ν. La Cappadoce... Fiche 28.
4 De Jerphanion G. Une nouvelle province… Т. 1. P. 177–198; Jolivet-Lévy C.  
Les églises. P. 83–85; Thierry N. La Cappadoce. Fiche 29. Pl. 68.



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 161

нес к концу X в., поскольку иконография этого ансамбля 
значительно ближе к средневизантийским программам1. 
Этой датировки придерживался и К. Уолтер2. Однако эту 
точку зрения не разделяют другие ученые. Автор диссерта-
ции о Кылычлар Дж. Кейв и вслед за ней К. Жоливе-Леви 
отнесли ансамбль ко второй четверти или середине X в., 
считая, что он замыкает группу архаических программ и 
предвосхищает переход к другому иконографическому под-
ходу — общевизантийскому «иерархически-богословскому 
пла нированию»3. Другие ученые настаивают на сходстве 
живописи Кылычлар с произведениями конца IX — начала 
X в. и датируют роспись этим временем: М. Рестле, Р. Кор-
мак, Н. Тьерри, Э. Уортон-Эпстейн4. Мы присоединяемся к 
последним и попробуем более детально проанализировать 
стилистические особенности этой росписи.

Построение композиций в росписи Кылычлар отлича-
ется пространственным характером. Действие разворачи-
вается на темно-синем фоне, фигуры движутся по узкой 
полосе позема на первом плане, при этом во многих сце-
нах есть намек на второй и третий план, создаваемый вза-
имным расположением фигур или включением элементов 
пейзажа и архитектуры (илл. 4.5–6).

По сравнению с ансамблями IX в. или архаическими 
программами, фигуры персонажей Кылычлар в целом 
имеют гораздо более правильное анатомическое строение 
и более естественные позы и движения. Так, в композиции 
Вознесения апостолы традиционно изображаются в разно-
образных и часто довольно сложных позах. Они уверенно 
стоят на ногах, легко поворачиваются и изгибаются, жести-

1 De Jerphanion G. Une nouvelle province... T. 1. P. 199–242. T. 2. P. 418.
2 Walter C. Art and Ritual of the Byzantine Church. London, 1980. P. 232.
3 Cave J. The Byzantine Wall Paintings…; Jolivet-Lévy C. Les églises...  
P. 137–141.
4 Restle M. Die byzantinische Wandmalerei… Abb. 251–278; Cormack R.  
Byzantine Cappadocia… P. 35; Wharton A. Art of Empire… P. 24–28; 
Thierry N. La Cappadoce... P. 149, 150. Fiche 34.



162	 Анна	Захарова	

кулируют. Движения хорошо выявлены с помощью драпи-
ровок довольно точного рисунка. В других композициях 
фигуры имеют не столь правильное строение, в рисунке за-
метна тенденция к упрощению, что явно связано с работой 
нескольких мастеров. 

Фигуры персонажей не лишены определенного объема, 
что достигается с помощью элементарной пластической мо-
делировки: и одежды, и лики написаны в несколько тонов 
или даже слоев. Рисунок здесь играет очень важную роль, 
но не является единственным средством моделировки. Это 
тоже представляется существенным отличием росписи 
Кылычлар от остальных современных ей каппадокийских  
ансамблей. 

В Кылычлар преобладают ярко выраженные восточные 
типажи с очень крупными темными глазами, рублеными 
носами, жесткими темными контурами вокруг всех черт 
лица. С другой стороны, лица отнюдь не так однообразны, 
как в других ансамблях того же времени. Среди них много 
индивидуальных и своеобразных, выражения варьируются. 
Особое очарование персонажам придает красивая пластич-
ная манера проработки губ: с рельефной складкой между 
носом и широкой выемкой верхней губы, с фигурным абри-
сом нижней губы и складочек в уголках рта (илл. 4.7). Этот 
прием восходит к классическим образцам, по-своему пере-
работанным местными мастерами. 

В целом в росписях Кылычлар безусловно присутствует 
классическая основа, хотя и в сильно размытом, упрощен-
ном виде. Это выделяет Кылычлар среди других ансамблей 
конца IX — первой половины X в.

Исследователи, предлагавшие раннюю датировку Кы-
лычлар1, обосновывали ее сходством с такими известны-
ми столичными произведениями как рукопись Гомилий 
Григория Назианзина gr. 510 из Национальной библи-

1 См. с. 161, прим. 4.



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 163

отеки Франции (879–883)1, Книга Иова gr. Z. 538 из Би-
блиотеки Марчиана в Венеции (905 г.)2, рукопись Косьмы 
Индикоплова Vat. gr. 699 из Ватиканской библиотеки3. И 
действительно, эти и другие произведения свидетельству-
ют, что на рубеже IX–X вв. в Константинополе получил 
распространение торжественный монументальный стиль, 
в котором, с одной стороны, была очень важна классиче-
ская составляющая, а с другой стороны, ценилась более 
сильная выразительность тяжеловатых, мощных форм, 
что даже в миниатюрах рукописей нередко вело к опре-
деленной упрощенности и огрубленности крупных форм. 
В этом росписи Кылычлар действительно родственны 
столичному искусству, при всей разнице качественного  
уровня. 

Прослеживается даже конкретное сходство в типах лиц. 
Так, характерный рисунок крупного рта с полными губами 
и широкой складкой, тяжеловатый подбородок, прямой 
нос с полосами теней по сторонам — все это повторяется 
в образах из Кылычлар и в столичных миниатюрах, таких 
как парижские гомилии Григория Назианзина или вати-
канская рукопись Косьмы Индикоплова (илл. 4.8–11). 

В качестве аналогий Кылычлар можно привести не толь-
ко столичные рукописи, но и мозаики. Так, подобная ком-

1 Weitzmann K. Die Byzantinische Buchmalerei… S. 2–7; Brubaker L. 
Vision and Meaning in Ninth-Сentury Byzantium. Image as Exegesis 
in the Homilies of Gregory of Nazianzus. Cambridge, 1999. Рукопись в 
оцифрованном виде представлена на сайте: http://mandragore.bnf.fr 
(дата обращения: 11.12.2018).
2 Weitzmann K. Die Byzantinische Buchmalerei… S. 5–6; Furlan I. Codici 
greci illustrati della Biblioteca Marciana. Vol. I. Padova, 1978. P. 27–33. 
3 Stornajolo C. Le miniature della Topografia Cristiana di Cosma 
Indicopleuste. Milano, 1908; Weitzmann K. Die Byzantinische Buch-
malerei… S. 4–5; Brubaker L. The Christian Topography (Vat. gr. 699) 
revisited: image, text, and conflict in ninth-century Byzantium // Byzantine 
Style, Religion and Civilization: in Honour of Sir Steven Runciman / Ed. 
by E. M. Jeffreys. Cambridge, 2006. P. 3–24. Рукопись в оцифрованном 
виде представлена на сайте: https://digi.vatlib.it/view/MSS_Vat.gr.699 
(дата обращения: 11.12.2018). 



164	 Анна	Захарова	

бинация классической основы с сильной графической сти-
лизацией и грубоватой экспрессией образов присутствует в 
мозаике нартекса Св. Софии Константинопольской, особен-
но в изображении Льва VI1 (илл. 4.12). Те же черты стиля и 
те же типажи встречаются и в других регионах Византий-
ской империи, например, в мозаиках Св. Софии в Салони-
ках (кон. IX в.)2, которые тоже представляют параллели для 
Кылычлар (илл. 4.13–15). 

Можно заключить, что такой грубовато-монументаль-
ный вариант классического стиля был распространен в 
Византии повсеместно на рубеже IX–X вв. и шел, вероят-
но, из столицы. Каппадокия не осталась в стороне, и ро-
списи Кылычлар наиболее точно отразили эту столичную 
тенденцию.

Далее на протяжении первой половины X в. в каппадо-
кийских архаических программах происходит размывание 
«эллинизма». Так, Н. Тьерри сравнивала росписи Айвалы-
килисе (илл. 4.16) с мозаиками Св. Софии Солунской и на-
ртекса Св. Софии Константинопольской3. На наш взгляд, по 
сравнению с Кылычлар, в Айвалы декоративная геометри-
ческая стилизация органических классических форм про-
двинулась на шаг дальше. Такая же стилизация характерна 
и для росписей Старой церкви Токалы, выполненных тою 
же артелью (илл. 4.17–18). В работах менее искусных ма-
стеров, в которых связь ни со столичными образцами, ни со 
стилем Кылычлар уже почти не прослеживается, живопись 
становится сильно упрощенной и огрубленной.

1 Whittemore T. The mosaics of St. Sophia at Istanbul, Preliminary Report 
on the First Year’s Work 1931–1932: The Mosaics of the Narthex. Oxford, 
1933; Hawkins E. J. W. Further observations on the narthex mosaic in St. 
Sophia at Istanbul // Dumbarton Oaks Papers. 1968. Vol. 22. P. 153–166.
2 Bakirtzis Ch., Kourkoutidou-Nikolaidou E., Mavropoulou-Tsioumi Ch. 
Mosaics of Thessaloniki: 4th to 11th Century. Athens, 2012. P. 238–295; 
Mavropoulou-Tsioumi Ch. Hagia Sophia. The Great Church of Thessalo-
niki. Athens, 2014. 
3 Thierry N. Un atelier… P. 175. Pl. XVII, XIX; Thierry N. La Cappadoce… 
P. 150–151. Pl. 19.



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 165

Итак, на рубеже IX–X вв. в Каппадокию проникает мощ-
ная волна влияния столичного искусства. Наиболее ярко 
это влияние и в иконографии, и в стиле отражает церковь 
Кылычлар, в меньшей степени — архаические программы. 
Была ли именно роспись Кылычлар этим главным про-
водником столичного влияния, или был некий другой не 
сохранившийся памятник, который она отражает точнее 
других? Поскольку среди архаических программ нет копий 
Кылычлар, второй вариант представляется более вероят-
ным. Видимо, росписи Кылычлар точнее отражают вли-
яние какого-то утраченного ансамбля, как и архаические 
программы, в которых происходит дальнейшая переработ-
ка столичных тенденций в соответствии с местными вкуса-
ми и возможностями.

К середине X в. столичное искусство отходит от преж-
ней тенденции к мощной выразительности крупных форм. 
Развивается более утонченный и легкий стиль, в котором 
ценится пластичность фигур и живописный иллюзионизм. 
Этот стиль представлен самыми знаменитыми произведе-
ниями Македонского Ренессанса, такими как Библия коро-
левы Христины1, Парижская Псалтирь2, Евангелие cod. 43 
из монастыря Ставроникиты на Афоне3 (илл. 4.19). Можно  

1 Mango C. The Date of Cod. Vat. Regin. Gr. 1 and the “Macedonian 
Renaissance” // Acta ad archaeologiam et artium historiam pertinentia, 
Institutum Romanum Norvegiae. 1969. T. 4. P. 121–126; Die Bibel des 
Patricius Leo. Reg. gr. I B / Einführung von S. Dufrenne und P. Canart. 
Zürich, 1988.
2 Buchthal H. The miniatures…; Weitzmann K. Der pariser Psalter…; idem. 
Die byzantinische Buchmalerei. Bd. I. S. 8–13; Cutler A. The Aristocratic 
Psalters in Byzantium. Paris, 1984. No. 39.
3 Weitzmann. Die byzantinische Buchmalerei. Bd. 1. S. 23–24. Abb. 169–
178; Bd. 2. S. 31–32; Χρήστου Π. Κ., Μαυροπούλου-Τσιούμη Χ., Καδάς Σ. Ν.,  
Καλαμαρτζή-Κατσαρού Α. Θησαυροί ου Αγίου Όρους. Τ. Δ΄. Αθήνα, 
1991. Σ. 334–337. Еικ. 339-356; Perria L., Iacobini A. Il codice F.V. 18 di 
Messina, l’Athos Stavronikita 43 e la produzione libraria costantinopolitana 
del primo periodo macedone // RSBN. 1994. N.S. Vol. 31. P. 81–163; 
Mavropoulou-Tsioumi Chr., Galavaris G. Holy Stavroniketa Monastery. 
Illustrated Manuscripts from 10th to 17th Century. Mount Athos, 2008. Vol. 
1. P. 31–42; 2007. Vol. 2. Fig. 2–55.



166	 Анна	Захарова	

было бы предположить, что такое искусство существова-
ло только в миниатюрах иллюстрированных рукописей и 
не затронуло сферу монументальной живописи. Но имен-
но в Каппадокии сохранилось ценное свидетельство об-
ратного: чуть ли не единственный памятник монумен-
тальной живописи высокого уровня, точно отражающий 
те же тенденции, что и столичная книжная иллюстрация. 
Речь идет о росписи Новой церкви Токалы в Гёреме (илл. 
4.20–23)1. Как установила Н. Тьерри, она была создана по 
заказу семьи будущего императора Никифора Фоки в 950-
е гг.2 О знатности и богатстве заказчиков свидетельствуют 
не только ктиторские надписи, но и использование таких 
дорогостоящих материалов как лазурит и листовое золото. 
В иконографической программе ансамбля очевидна связь с 
местными традициями. В то же время, в ней появляются и 
некоторые столичные черты, и совершенно оригинальные 
решения. 

Высокий художественный уровень росписи и близость 
ее стиля к произведениям книжной миниатюры Македон-
ского Ренессанса позволяют предполагать связь мастеров 
Новой церкви Токалы с Константинополем3. Построение 
композиций, соотношение многопланового пространства 
и свободно движущихся в нем фигур свидетельствуют о 
приверженности мастеров классическому стилю. Это ко-
ренным образом отличает Новую церковь от местной тра-
диции, представленной поздними «архаическими про-

1 De Jerphanion G. Une nouvelle province… Т. 1. P. 297–376; Restle 
M. Die byzantinische Wandmalerei… Bd. 3. Abb. 61–123; Thierry N. 
La Vierge de tendresse à l’époque macédonienne // Zograf. 1979. T. 10.  
P. 59–70; Eadem. La Cappadoce... Fiche 35. P. 169–173. Pl. 80–85; Rod-
ley L. Cave Monasteries... P. 213–222; Wharton Epstein A. Tokali kilise…; 
Jolivet-Lévy C. Les églises… P. 94–108.
2 Thierry N. La peinture de Cappadoce au Xe siècle. Recherches sur les 
commanditaires de la Nouvelle Eglise de Tokali et autres monuments // 
Constantine VII Porphyrogennitus… P. 217–233; Thierry N. De la datation 
des églises de Cappadoce // BZ. 1995. Bd. 88. P. 437–444.
3 Wharton Epstein A. Tokali kilise... P. 26–27, 39–44.



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 167

граммами» середины X в., такими как росписи Эль Назар 
в Гёреме (середина Χ в.)1 или «Большая Голубятня» в Ча-
вушине (965–969)2. В Новой церкви Токалы крупные тела 
с маленькими головами имеют правильное анатомическое 
строение, пропорции несколько удлинены, благодаря чему 
фигуры кажутся легкими. Они изображены в естественных 
и спокойных позах или движениях, выявленных с помо-
щью тщательного, иногда суховатого и дробного рисунка 
драпировок. В каждой сцене использованы разные типы 
лиц, причем многие из них находят близкие аналогии сре-
ди произведений столичной книжной миниатюры третьей 
четверти X в. 

Как правило, впечатление объемности в личном и до-
личном письме достигается с помощью пластической мо-
делировки постепенным высветлением основного тона. 
Нередко мастера прибегают и к более эскизной манере, с 
открытыми цветными и белильными мазками, что придает 
лицам и фигурам живость, оставляет впечатление игры све-
та и рефлексов на поверхности. В этом проявляется харак-
терная для Македонского Ренессанса склонность к иллюзи-
онизму. Однако среди образов Новой церкви Токалы есть и 
такие, в которых появляется тенденция к более острой вы-
разительности: лица делаются некрасивыми, живописная 
манера приобретает экспрессивный характер (илл. 4.23). 
В этом можно видеть наметившуюся тенденцию к отходу 
от идеалов Македонского ренессанса, которая прослежи-
вается и по миниатюрам столичных рукописей третьей  
четверти Χ в. 

1 См. с. 160, прим. 4.
2 De Jerphanion G. Une nouvelle province... Т. 1. P. 520–550; Restle M.  
Die byzantinische Wandmalerei... Bd. 3. Abb. 309–329; Rodley L.  
The Pigeon House Church, Çavuşin // JÖB. 1983. Bd. 33. P. 301–339; 
Thierry N. Haut Moyen-Age... Vol. 1. P. 43–57; Eadem. Un portrait de 
Jean Tzimiskès en Cappadoce // TM. 1985. Vol. 9. P. 477–484; Joli-
vet-Levy C. Les églises… P. 15–22; Thierry N. La Cappadoce… Fiche 36. 
P. 173–177. Pl. 86.



168	 Анна	Захарова	

Одно из самых ярких произведений третьей четверти  
X в., в которых антиклассические тенденции этого времени 
выразились наиболее остро, — Трапезундское Евангелие 
из РНБ в Санкт-Петербурге (илл. 4.24)1. Многие миниатю-
ры этой рукописи отличает подчеркнутая экспрессия, во 
многом противоположная духу Македонского ренессанса. 
Материалистичность и натурализм здесь преодолеваются 
с помощью намеренного нарушения соотношения пред-
метов и фигур в пространстве, искажения пропорций че-
ловеческих тел и лиц, утрирования резких, неестественных 
движений. Некоторые образы в миниатюрах этой рукописи 
наделены пронзительным трагизмом.

В других произведениях третьей четверти X в. новые ху-
дожественные приемы менее радикальны, классическую 
гармонию нарушают лишь отдельные черты и заостренные 
акценты. Так, в рукописи Нового завета cod. аdd. 28815 из 
Британской библиотеки в Лондоне2 фигуры апостолов на-
писаны очень легко и свободно. Светлые одежды, перели-
вающиеся множеством оттенков, кажутся полупрозрачны-
ми; складки драпировок сделаны несколькими пятнами и 
штрихами, тщательной и скрупулезной лепки объема нет, 
благодаря чему фигуры выглядят легкими, почти лишен-
ными веса. Однако в позах и движениях персонажей часто 
появляется нервная резкость, в тонких худых лицах — стро-
гость и напряженность. 

Со второй половины X в. как в Константинополе, так и в 
Каппадокии классический стиль Македонского ренессанса 
постепенно перерождается. Правильнее говорить не столь-
ко об утрате классической составляющей, сколько о пере-

1 Захарова А. В. Трапезундское Евангелие (РНБ, гр. 21 и 21а) // По-
пова О. С., Захарова А. В., Орецкая И. А. Византийская миниатюра ... 
С. 112–144.
2 Weitzmann K. Die byzantinische Buchmalerei... Bd. 1. S. 20. Abb. 
136–139. Bd. 2. S. 29; Byzantium. Treasures of Byzantine Art and Culture 
from British Collections / Ed. by D. Buckton. London, 1994. P. 136–137.  
No. 147.



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 169

ориентации всего образного строя. Искусство второй по-
ловины Χ в. имело совершенно очевидную цель: создание 
нового живописного языка, позволяющего максимально 
полно выразить более глубокое — по сравнению с класси-
цистической живописью Македонского ренессанса — ду-
ховное содержание образов. 

Для константинопольской живописи второй половины 
X — начала XI в., представленной, в основном, книжной 
миниатюрой, характерна в целом натуральная передача 
физических аспектов материального мира. Объем, фактура 
поверхностей и освещение кажутся вполне естественными 
благодаря тщательной пластической моделировке, сделан-
ной с помощью мягких градаций тона и полупрозрачных 
белильных лессировок. В характере образов в целом пре-
обладает классическая гармония и уравновешенность. При 
этом почти во всех произведениях этой эпохи чувствуется 
определенное стремление к акцентированию духовного 
содержания образа, к более острой выразительности. Как 
правило, оно воплощается в усилении мотивов, передаю-
щих беспокойство и внутреннее напряжение. Подчерки-
вается телесная изможденность; активизируется мимика, 
позы и жесты персонажей. Пропорции фигур становятся то 
более вытянутыми, легкими и утонченными, то более мону-
ментальными и тяжелыми, подчеркивающими телесную и 
духовную мощь. Постепенно усиливается роль линии и гео-
метрических форм. Они приобретают все большую услов-
ность и начинают диссонировать с плавной пластической 
моделировкой объема. Все эти черты встречаются в целом 
ряде произведений иконописи и книжной миниатюры ру-
бежа Χ–ΧΙ вв., таких как Псалтирь и Минологий Василия 
II, Евангельские чтения cod. 204 из монастыря Св. Екате-
рины на Синае, Четвероевангелия Coislin 20 из Националь-
ной библиотеки Франции в Париже, cod. 588 из монастыря 
Дионисиу на Афоне (илл. 4.25), Vat. gr. 364 из Ватиканской 
библиотеки, cod. Suppl. gr. 50* из Австрийской националь-



170	 Анна	Захарова	

ной библиотеки в Вене, cod. Cromwell 16 из Библиотеки 
Бодлеана в Оксфорде и др.1

Аналогичное сочетание старых живописных приемов, 
восходяших к наследию эпохи Македонского ренессанса, 
с поисками новых вразительных средств обнаруживается в 
единственном дошедшем до нас произведении столичной 
монументальной живописи конца Χ в. — мозаике южного 
вестибюля Св. Софии Константинопольской (илл. 4.26)2. Фи-
гуры Богородицы и императоров имеют почти правильные 
пропорции, их позы устойчивы и естественны. Однако лица 
Константина и Юстиниана изборождены глубокими резки-
ми морщинами, на щеках темные треугольные впадины, под 
глазами — подтеки, напоминающие слезы. Все эти черты 
придают образам императоров остроту и напряженность.

Те же тенденции можно обнаружить и в монументаль-
ной живописи Каппадокии3. Роспись Новой Токалы оста-
вила заметный след в местной художественной жизни.  
И хотя среди произведений второй половины Χ — начала 
ΧΙ в. больше нет росписей столь высокого уровня, в целом 
ряде ансамблей, созданных местными мастерами, мож-
но проследить влияние классического стиля Новой Тока-
лы, так и постепенный переход к более условной манере 
письма и более строгому, духовно насыщенному характеру  
образов.

1 О книжной миниатюре рубежа X–XI вв. см.: Захарова А. В. Мино-
логий Василия ΙΙ (Vat. Gr. 1613) // Попова О. С., Захарова А. В., Орец-
кая И. А. Византийская миниатюра... С. 145–206.
2 Whittemore T. The mosaics of St. Sophia at Istanbul, Second Preliminary 
Report on the Work done in 1933–1934: The Mosaics of the Southern 
Vestibule. Oxford, 1936; Лазарев В. Н. История византийской живопи-
си. М., 1986. Т. 1. С. 74–75, 216–217. Прим. 81; Riccardi L. Alcune riflessi-
oni sul mosaico del vestibolo sud-ovest della Santa Sofia di Costantinopoli 
// Vie per Bisanzio. VII Congresso Nazionale dell’Associazione Italiana 
di Studi Bizantini (Venezia, 25–28 Novembre 2009) / A cura di A. Rigo,  
A. Babuin e M. Trizio. Bari, 2013. T. 1. P. 357–371.
3 Подробнее об этом см.: Захарова А. В. Монументальная живопись 
второй половины X — начала XI в. в Каппадокии // Византийский 
временник. 2015. Т. 74. C. 196–210.



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 171

Временем правления императоров Василия II и Кон-
стантина VIII (976–1025) датируется пещерная церковь 
Дирекли в Белисирме, имитирующая крестово-купольный 
храм на четырех опорах1. Росписи здесь располагаются 
лишь в восточной части и на столбах и представляют, в ос-
новном, отдельные изображения святых — ростовые, пояс-
ные или в медальонах (илл. 4.27–29). Величественные фи-
гуры торжественны и неподвижны. Несмотря на крупные 
пропорции, они выглядят легкими благодаря крошечным 
ступням и плоскостной трактовке одежд. Вместо пласти-
ческой моделировки здесь используются линии и пятна, 
часто белые, символизирующие лучи и создающие услов-
ную графическую структуру, лишь отчасти совпадающую 
со строением тела и естественными формами драпировок. 
Монументальная статика и схематизм форм, несомненно, 
свидетельствуют о появлении в Каппадокии нового стиля, 
который будет преобладать в византийской живописи по-
всеместно в первой половине XI в. При этом в трактовке 
некоторых ликов еще сохраняются черты живописного ил-
люзионизма, восходящего к росписям Новой Токалы. Та-
ковы образы пророков из Дирекли, с их узкими лицами и 
большими ртами, свободной живописной манерой письма 
подвижным открытым мазком. Однако сам характер этих 
образов заметно отличается от Новой Токалы некой вдох-
новенной приподнятостью, озаренностью. В ликах других 
святых преобладают отрешенность и внутреннее напряже-

1 Lafontaine-Dosogne J. Nouvelles notes cappadociennes // Byzantion. 
1963. T. 33. P. 144–147; Eadem. L’église rupestre dite Eski Baca kilisesi et 
la place de la Vierge dans les absides cappadociennes // JÖB. 1972. Bd. 21. 
S. 174; Thierry N. et M. Nouvelles églises… P. 183–192; Hild F., Restle M. 
Kappadokien (Kappadokia, Charsianon, Sebasteia und Lykandos). Wien, 
1981. S. 257; Restle M. Die byzantinische Wandmalerei… Bd. 3. Abb. 521, 
522); Schiemenz G. P. Die Kapelle des Styliten Niketas in den Weinbergen 
von Ortahisar // JÖB. 1969. Bd. 18. S. 248–249. Anm. 24; Idem. Ein 
Neufund byzantinischer Wandmalerei aus Güselyurt // Römische 
Quartalschrift für christliche Altertumskunde und Kirchengeschichte. 
1972. Bd. 67. S. 155–156; Jolivet-Lévy C. Les églises… P. 323–327; Rodley L.  
Cave Monasteries… P. 85–95; Thierry N. Cappadoce… P. 182, 183, 187.



172	 Анна	Захарова	

ние, которые предвосхищают образность формирующегося 
нового стиля. 

Тот же переходный характер стиля имеют росписи пещер-
ной церкви Ала Килисе в Белисирме, которые, вероятно, так-
же относятся к рубежу Χ–ΧΙ в.1 В этом ансамбле в построении 
композиций и трактовке фигур в целом выдержаны класси-
ческие установки. Тщательно разработанные складки одежд 
выявляют вполне естественные движения персонажей, одна-
ко моделировка объема здесь, как и в Дирекли Килисе, почти 
везде сделана с помощью линий и схематично переданных 
световых бликов. Та же двойственность прослеживается в 
трактовке ликов святых: пропорции близки к естественным, 
манера письма с обилием разнообразных мазков и пятен 
остается живописной и подвижной, однако во взглядах слегка 
расширенных и словно невидящих глаз есть одновременно и 
вдохновенность, и отрешенность (илл. 4.30–31).

Вероятно, одним из наиболее значительных памятни-
ков монументальной живописи Каппадокии рубежа Χ— 
ΧΙ вв. следует считать триконх в Тагаре близ Юргюпа2. Ред-
кая для Каппадокии типология этого сооружения (пещер-
ная церковь, имитирующая купольный триконх), а также 

1 Предлагались поздние датировки ансамбля XII в. (Lafontaine-
Dosogne J. Nouvelles notes cappadociennes… P. 142–143) или даже XII–
XIII в. (Hild F., Restle M. Kappadokien... S. 257). Наиболее полное опи-
сание ансамбля и датировка росписей XI в.: Thierry N. et M. Nouvelles 
églises… P. 193–200). К. Жоливе-Леви присоединилась к этому мне-
нию (Jolivet-Lévy C. Les églises… P. 329–330). См. также: Thierry N. 
Cappadoce… P. 101, 187, где росписи Ала Килисе отнесены к началу  
ΧΙ в., что представляется нам верным. 
2 Ж. Лафонтен-Дозонь без достаточных оснований отнесла росписи 
Тагара к концу XI — началу XII в. (Lafontaine-Dosogne J. Nouvelles 
notes cappadociennes… P. 132–133). М. Рестле датировал росписи 
южной апсиды второй половиной X в., остальные — второй полови-
ной XI в. (Restle M. Die byzantinische Wandmalerei... Bd. 1. S. 53–56.  
Bd. 3. Abb. 355–373). Широкую датировку XI в. предлагали Г. де Жер-
фаньон (De Jerphanion G. Une nouvelle province... Т. 2. P. 187–205) и 
К. Жоливе-Леви (Jolivet-Lévy C. Les églises... P. 211–215). Н. Тьерри 
(Thierry N. Cappadoce… P. 90, 183, 187) отнесла росписи к периоду  
ок. 1000 г. или началу XI в., что, на наш взгляд, верно.



	 Искусство	X	века:	Константинополь	и	Каппадокия	 173

высочайший художественный уровень росписей позволяет 
предполагать, что это был кафоликон крупного монастыря, 
сооруженный и расписанный по заказу кого-то из предста-
вителей местной знати. 

В трактовке фигур и ликов художники Тагара ориен-
тировались на классический стиль Новой церкви Токалы.  
В прекрасно сохранившихся сценах Деисуса в главной и 
северной апсидах используется живописная техника с от-
крытым мазком и цветными пятнами. В письме ликов она 
свободно приспосабливается и для моделировки объема, и 
для заострения психологической характеристики образов 
(илл. 4.32). Не только манера письма, но и сами типы лиц 
очень напоминают росписи Новой Токалы, а также столич-
ную книжную миниатюру второй половины X в. 

В Тагаре есть и образы нового типа, в которых со всей от-
четливостью выражено особое духовное состояние. Таковы, 
например, пророки и праотцы в медальонах в софитах арок 
(илл. 4.33). Черты лиц становятся более правильными, сим-
метричными и неподвижными; появляются жесткие тем-
ные контуры, придающие ликам бóльшую степень услов-
ности. Взгляды приобретают особую концентрированную 
выразительность. Все эти художественные приемы будут 
характерны для византийского искусства первой половины 
XI в. так называемого «аскетического направления»1.

Как видим, во второй половине X в. каппадокийские ро-
списи уже находятся в русле общих для византийского ис-
кусства процессов. Классический столичный стиль, привне-
сенный сюда росписями Новой церкви Токалы, укоренился 
и продолжал оказывать влияние на работы местных масте-
ров2. Те тенденции, которые развивались на протяжении 
царствования Василия II, можно увидеть и в великолепных 

1 Н. Тьерри (Thierry N. Cappadoce… P. 183) также усматривает сход-
ство между отдельными образами триконха в Тагаре и мозаиками 
Осиос Лукас.
2 Ibid. P. 187.



174	 Анна	Захарова	

столичных рукописях, и в более скромных по художествен-
ному уровню росписях каппадокийских пещерных храмов.

Подведем итоги. На рубеже IX–X вв. важнейшие тенден-
ции столичного искусства проникают в Каппадокию. Их 
самым ярким отражением становятся росписи церкви Кы-
лычлар. Они сильно отличаются по стилю и иконографии 
от других местных ансамблей, как более ранних, так и со-
временных им. Поэтому росписи Кылычлар можно исполь-
зовать как источник для понимания процессов, протекав-
ших в столичном искусстве. Этот ансамбль свидетельствует 
о широком распространении и усвоении в провинции мо-
нументального стиля раннего Македонского ренессанса. 
Некоторые элементы этого стиля прослеживаются и в ро-
списях храмов с «архаическими программами», однако на 
них это влияние отразилось слабо.

Росписи Новой церкви Токалы стали источником вто-
рой, уже гораздо более мощной волны столичного влияния 
на искусство Каппадокии, которое имело более серьезные 
последствия. Новая церковь Токалы — единственный со-
хранившийся пример монументальной живописи Македон-
ского ренессанса. Классический стиль этого ансамбля был в 
значительной мере усвоен в Каппадокии во второй половине 
X — начале XI в. и продолжал развиваться в том же направ-
лении, что и искусство столицы. Поскольку от монументаль-
ной живописи этого периода сохранилось лишь несколько 
фрагментов на других территориях, каппадокийские ан-
самбли представляют собой важные свидетельства перехода 
к более строгому аскетическому стилю, который будет пре-
обладать в искусстве всей Византийской империи в первой 
половине XI в.



Толга Уяр

РЕЛЬЕФЫ, РОСПИСИ И НАДПИСИ  
В ПОЗДНЕВИЗАНТИЙСКОМ  

САКРАЛЬНОМ ПРОСТРАНСТВЕ:  
НОВОЕ ОТКРЫТИЕ БЕЗИРАНА КИЛИСЕ  

(ПЕРИСТРЕМА, КАППАДОКИЯ)

Даже после того как Сельджукский султанат стал ос-
новной политической и экономической силой в Ана-
толии в конце XII в.1, христианское искусство и архи-

тектура Каппадокии оставались связаны с византийскими 
традициями, обращаясь ко множеству источников, общих 
для различных христианских культур восточного Среди-

1 См. недавние исследования политических и социокультурных 
трансформаций в Центральной Анатолии XII–XIV вв.: Korobeĭnikov 
D. Raiders and Neighbours: The Turks (1040–1304) // The Cambridge 
History of the Byzantine Empire (500–1492) / Ed. by J. Shepard Cam-
bridge, 2008. P. 692–727; Fleet K. Anatolia under the Mongols // The 
Cambridge History of Turkey. Vol 1. Cambridge, 2009. P. 51–101; The 
Seljuks of Anatolia: Court and Society in the Medieval Middle East /  
Ed. by A. C. S. Peacock, S. N. Yıldız. London; New York, 2013; Korobeĭni-
kov D. Byzantium and the Turks in the Thirteenth Century. Oxford, 2014; 
Islam and Christianity in Medieval Anatolia / Ed. by Peacock A. C. S.,  
Yıldız S. N. Farnham–Burlington, 2015; Shukurov R. The Byzantine 
Turks, 1204–1461. Leiden–Boston, 2016; Blessing P. Rebuilding Anato-
lia after the Mongol Conquest: Islamic Architecture in the Lands of Rūm, 
1240–1330. Farnham–Burlington, 2017; Beihammer A. D. Byzantium and 
the Emergence of Muslim-Turkish Anatolia, ca. 1040–1130. London–New 
York, 2017.



176	 Толга	Уяр	

земноморья1. Хотя в искусстве Каппадокии присутствуют 
многочисленные свидетельства этого общего лексикона”, 
распространенного в различных сферах культурного и по-
литического влияния, каппадокийское христианское ис-
кусство и архитектура также сохраняют облик, характер-
ный для византийских общин, особенно в идейном аспекте 
богослужебных и поминальных пространств 2.

Обычный путь изучения сакрального пространства в Ви-
зантии фокусируется на сети взаимодействий между архи-
тектурной формой и функцией, ритуалом и литургическим 
текстом, а также иконографическими программами3. Тем 
не менее, новые данные, полученные в ходе более общих 
теоретических и методологических дискуссий в области гу-
манитарных наук, формируют более динамичный взгляд, 
делая акцент на «вкладе зрителя». Вдохновляясь преиму-
щественно теорией рецепции и принимая во внимание 
чувственное восприятие, современные подходы в истории 
искусства способствуют появлению новых связей между 
вербальной, визуальной и сенсорной коммуникациями, а 
отсюда вытекают вопросы о роли заказчика и прихожан в 
созерцании сакрального пространства4.

1 Обзор искусства Каппадокии XIII в. с учетом влияния Византии, 
Сельджукского султаната и восточного христианства см. в: Uyar Т. В. 
Thirteenth-Century Byzantine Painting in Cappadocia: New Evidence // 
Change in the Byzantine World in the Twelfth and Thirteenth Centuries, 
First International Sevgi Gönül Byzantine Studies Symposium / Ed. by  
A. Ödekan, E. Akyürek, N. Necipoğlu. Istanbul, 2010. P. 617–625.
2 Uyar T. B. Art et société en pays de Rūm: les peintures ‘byzantines’ du 
XIIIe siècle en Cappadoce. Vol. 1–2. Diss. Paris, 2011. P. 229–379.
3 Demus O. Byzantine Mosaic Decoration: Aspects of Monumental Art in 
Byzantium. New Rochelle, 1993; Grabar A. Martyrium: recherches sur le 
culte des reliques et l’art Chrétien antique. Paris, 1946.
4 James L. Senses and Sensibility in Byzantium // Art History. 2004.  
Vol. 27. P. 522–537; Hierotopy: Creation of Sacred Spaces in Byzantium 
and Medieval Russia / Ed. by A. Lidov. Moscow, 2006; Baschet J. Le lieu 
rituel et son décor // L’iconographie médiévale / Ed. par J. Baschet. Paris, 
2008. P. 67–101; Spatial Icons: Performativity in Byzantium and Medi-
eval Russia / Ed. by A. Lidov. Moscow, 2011; Pentcheva B. The Sensual 
Icon: Space, Ritual, and the Senses in Byzantium. University Park, 2010; 
Gerstel S. Monastic Soundspaces: The Art and Act of Chanting // Resoun-



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 177

Настоящая статья, в которой использованы результаты 
последних теоретических дискуссий, имеет своей целью по-
казать на примере рельефов, надписей и фресковой деко-
рации церкви Безирана Килисе в Каппадокии, , до какой 
степени создание сакрального пространства в отдаленном 
регионе вне территории империи — и под властью ислама 
— способно имитировать устоявшиеся образцы и символи-
ческие системы городских и культурных центров Византии.

Церковь

Церковь находится на окраине небольшой деревни Бе-
лисырма (византийская Перистремма)1, расположенной в 
долине Ихлара, приблизительно в 25 милях к юго-восто-
ку от Аксарая, важного городского центра сельджукской  
державы2. 

Это высеченный в скале погребальный комплекс скром-
ных размеров, расписанный в конце XIII в. Первое, частич-
ное исследование церкви, проведенное Жаклин Лафонтен-
Дозонь, относится к 1968 г.3 Хотя Николь Тьерри и Катрин 

ding Images: The Aural and Visual Arts [in Harmony], 800–1500 / Ed. by  
S. Boynton, D. J. Reilly. Turnhout, 2015. P. 135–152; Knowing Bodies, 
Passionate Souls: Sense Perceptions in Byzantium / Ed. by S. Ashbrook 
Harvey, M. Mullet. Washington, 2017; Gerstel S. Soundscapes of Byzan-
tium: The Acheiropoietos Basilica and the Cathedral of Hagia Sophia in 
Thessaloniki // Hesperia. 2018. Vol. 87. P. 177–213.
1 Hild F., Restle M. Kappadokien (Tabula Imperii Byzantini; 1). Wien, 1981. 
S. 254–257. Местность, упоминаемая как Belesereme в более поздних 
источниках, таких, как наиболее ранние осоманские налоговые ре-
естры, в начале XVI в. была населена в основном христианами, см.: 
Beldiceanu-Steinherr I. La géographie historique de l’Anatolie centrale 
d’après les registres ottomans // CRAI. 1982. Vol. 126.3. P. 443–503.
2 О городе Аксарай в сельджукский период см.: Konyalı I. H. Ābideleri 
ve Kitabeleri İle Aksaray Tarihi. İstanbul, 1974; Pancaroğlu O. Aksaray 
// Encyclopaedia of Islam. Vol. III. Leiden, 1999; Yörük D. XVI. Yüzyılda 
Aksaray Sancağı (1500–1584). Konya, 2005.
3 Lafontaine-Dosogne J. Une église inédite de la fin du XIIIe siècle en 
Cappadoce: la Bezirana Kilisesi dans la vallée de Belisırma // Byzantinische 
Zeitschrift. 2014. Bd. 61.2.Р. 291–301.



178	 Толга	Уяр	

Жоливе-Леви позднее изучали некоторые детали живопис-
ной программы1, их исследования основывались исключи-
тельно на старых фотографиях, поскольку по каким-то при-
чинам памятник исчез из поля зрения ученых c 1980-х гг2. 
В 2010 г. Хюлье Шахне, автору диссертации о Безирана Ки-
лисе, жители Белисырмы показали узкий вход в церковь3.

Безирана Килисе, чье посвящение Богоматери теперь 
подтверждено посвятительной надписью, — зальный храм. 
Наос имеет размеры примерно 3,8 м на 2,1 м; его плоский 
потолок расчленен четырьмя рельефными кессонами, ко-
торые образуют рельефный крест (илл. 5.1). В алтаре слегка 
подковообразной формы сохранились низкая преграда, не-
высокая скамья с юга, ниша жертвенника с севера и пре-
стол у задней стены. Две небольшие арочные ниши по обе 
стороны алтаря симметрично обрамляют восточную стену 
нефа (илл. 5.1).

Вдоль северной стены идут три высокие арки; восточная 
представляет собой небольшую нишу с цилиндрическим 
сводом (илл. 5.4). Высеченная в полу гробница и длинная 
эпитафия отмечают это привилегированное погребальное 
пространство, открывающееся в наос. В центральной и за-
падной арках северной стены также могли находиться по-
гребения, расположенные на уровне пола. Южная стена 
украшена тремя похожими арками, две из которых — ароч-
ные дверные проемы, ведущие в два вспомогательных по-
мещения, связанные между собой проходом (илл. 5.2). Этот 

1 Thierry N. La peinture de Cappadoce au XIIIe siècle. Archaïsme et 
contemporanéité // Studenica et l’art byzantin autour de l’année 1200. 
Belgrade, 1988. P. 359–375; Jolivet-Lévy C. Les églises byzantines de 
Cappadoce: le programme iconographique de l’abside et de ses abords. 
Paris, 1991. P. 315–317.
2 Некоторые исследователи, включая меня, безуспешно пытались 
локализовать памятник. Одной из причин, по которым не удавалось 
обнаружить Безирана Килисе, может быть крайне сложная топогра-
фия долины Ихлара. Кроме того, частые в Каппадокии оползни мог-
ли перекрыть вход, которым исследователи пользовались ранее.
3 Şahna H. Kapadokya Bölgesi, Ihlara Vadisi (Belisırma) ve Yaprakhisar 
Yerleşimlerindeki Bizans Dönemi Kaya Mimarisi. Diss. Ankara, s.a.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 179

проход, а также значительная часть восточного помеще-
ния, могли быть высечены позднее, тогда как в западном 
помещении расположен изначальный вход. Западная стена 
оформлена тремя высокими арками; центральная — ароч-
ный дверной проем, ведущий в небольшое прямоугольное 
пространство (илл. 5.2–3). Возможно, здесь было еще одно 
важное захоронение или первоначальный вход в церковь, 
расположенный на одной оси с апсидой. Лишь раскопки 
смогут выявить функцию этого пространства. Две боковые 
арки — глухие, и сейчас в церковь можно попасть только 
через отверстие в северной арке западной стены, которое 
частично уничтожило ее заднюю стену и декорацию.

Рельефы и роспись сакрального пространства

Как часто бывает в скальной архитектуре Каппадокии, 
артикуляция стен церкви Богоматери близ Белисырмы 
подчеркивает тектонический характер пространства: по 
внутренним стенам тянутся высокие арочные ниши и пи-
лястры, выделяя архитектурную структуру и декоративную 
программу храма1. И резная, и фресковая декорация тесно 
связаны с функцией и символическим значением сакраль-
ного пространства. Алтарь и его продолжение представля-
ют собой наиболее значимую зону, в которой визуальный 
язык как нефигуративной, так и фигуративной фресковой 
декорации соединяется с материальностью рельефных ор-
наментов, чтобы подчеркнуть иконический характер са-
крального пространства (илл. 5.1).

Два широких пилястра, завершающихся капителями с 
наглядно переданными волютами (резными и расписан-

1 Новое теоретическое осмысление того, как в скальном зодчестве 
использовались архитектурные детали, и как ими «злоупотребля-
ли», см. в: Ousterhout R. Visualizing Community: Art, Material Culture, 
and Settlement in Byzantine Cappadocia (Dumbarton Oaks Studies; 46). 
Washington, 2017. P. 157–175.



180	 Толга	Уяр	

ными) обрамляют широкий, высокий проем апсиды. Таким 
же образом аккуратно вырезанные полуволюты на верхних 
углах восточной стены усиливают динамизм и трехмер-
ность восточной части пространства церкви.

Пазухи сводов между резными капителями и аркой ап-
сиды симметрично заполнены двумя рисованными меда-
льонами. Красный цвет южного диска и темно-серый цвет 
северного подразумевают солнце и луну. Древние символы 
владычества над космосом, связанного с божественностью 
Христа, — два этих небесных тела подчеркивают вневре-
менную власть Христа в различных иконографических 
схемах, таких как апокалиптическое видение, Распятие 
и Второе пришествие. На первый взгляд, их помещение 
на восточной стене в качестве отдельной иконографиче-
ской детали кажется необычным, однако они, как пред-
ставляется, связаны с программой алтаря, в котором со-
четаются развитый Мелизмос на стене апсиды и Деисус в  
конхе1.

Киворий над агнцем и евхаристические надписи на свит-
ках святителей были визуальным фокусом программы, 
предназначенным для того, чтобы верующие видели их над 
священной преградой (илл. 5.1)2. Киворий, символическое 
изображение Голгофы, ассоциируемой со смертью, погре-
бением и воскресением Христа3, и Деисус, образ заступни-
ческой молитвы par excellence, не только отсылают к ли-

1 Похожее расположение солнца и луны на восточной стене над ал-
тарной аркой известно в декорации памятников Х в.: Эгри Таш Кили-
се и Пюренли Секи Килисе в долине Ихлара. См.: Jolivet-Lévy C. Les 
églises byzantines de Cappadoce... P. 301, 303.
2 В небольшие отверстия у пят алтарной арки могла вставляться де-
ревянная балка для завесы, так что элементы программы, зеркально 
«отражающие» литургию, в нижнем регистре росписи, возможно, 
были скрыты от глаз верующих на протяжении большей части служ-
бы. Об археологических и текстовых свидетельствах использования 
завес см.: Gerstel S. E. J. Beholding the Sacred Mysteries: Programs of the 
Byzantine Sanctuary. Seattle, 1999. P. 9, 15, 66, 72, 76.
3 Germanos of Constantinople. On the Divine Liturgy / Trans. by J. Me-
yendorff. Crestwood, 1984. P. 58–59 (гл. 5).



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 181

тургии, но и представляют вневременное небесное видение 
для верующих, которым визуально не доступно таинство, 
совершаемое в алтаре. В одном из описаний Божественной 
литургии в своей «Ерминии» Дионисий Фурноаграфиот 
начинает рассказ о небесном видении, связанном с Евхари-
стией и молитвой о заступничестве, со слов: «Небо с солн-
цем, луною и звездами. Посреди его Христос сидит…»1. 

Отсылки к солнцу и луне у проема апсиды в Безирана 
Килисе создавали четкую динамичную связь между тем, 
что происходило в алтаре, и тем, что видели и/или не виде-
ли, слышали, обоняли и ощущали верующие2. Более того, 
эти изображения, вероятно, способствовали символическо-
му восприятию всей восточной стены как «пространствен-
ной иконы»3.

Живописные орнаменты и резьба апсиды церкви Бо-
гоматери в Белисырме связаны не только с литургиче-
ской функцией сакрального пространства. Пилястры и 
капители, образующие резное обрамление, подчеркива-

1 Греческий иеромонах и живописец Дионисий Фурноаграфиот со-
ставил свой сборник наставлений живописцам в XVΙII в., однако 
принято считать, что его труд был основан, по крайней мере, ча-
стично, на средневековых сведениях по религиозной иконографии. 
См.: The «Painter’s Manual» of Dionysius of Fourna, Rev. ed. / Transl. 
by P. Hetherington. London, 1981. P. 45. См. также: Bolman E. Painting 
Heaven: Art and the Liturgy // The Canopy of Heaven: The Ciborium in 
the Church of St. Mamas, Morphou / Ed. by M. Jones, A. Milward Jones. 
Cyprus, 2010. P. 134–162. Рус. пер. дается по: Ерминия // Православ-
ная энциклопедия. Т. 18. М., 2008. С. 629–631. 
2 Симметричные круглые узоры, в основном рельефные, хотя и от-
личные от двухцветных дисков над проемом апсиды в Безирана Ки-
лисе, были распространенными символами дуальности на образах, 
обрамляющих вход в алтарь в нижнем регистре, см.: Kalopissi-Verti S.  
The Proskynetaria of the Templon and Narthex: Form, Imagery, Spatial 
Connections, and Reception // Thresholds of the Sacred: Art Historical, 
Archaeological, Liturgical and Theological Views on Religious Screens, 
East and West / Ed. by S. E. J. Gerstel. Washington, 2006. P. 107–32.
3 В свете недавних теоретических дискуссий термин «пространствен-
ная икона» используется здесь для определения переходного отно-
шения сакрального пространства к образу, ритуалу и чувственному 
восприятию . См., например: Verstegen I. Otto Demus, Byzantine Art 
and the Spatial Icon // Journal of Art Historiography. 2018. Vol. 19. P. 8.



182	 Толга	Уяр	

ют взаимосвязь между символическим содержанием двух 
ниш на восточной стене и функцией алтарной преграды, 
одновременно служащей защитным порогом1. Обе ниши 
украшены орнаментальными крестами, которые сопро-
вождают тетраграммы, подтверждающие их защитные и 
охранительные функции (илл. 5.1). К югу: E	O	Θ	T	 (Ἑλένῃ	
Ὤφθη	Θεοῦ	Τάφος «Елене явился Гроб Господень»), к севе-
ру — [IC]	XC	N[I]	KA	(Ἰ(ησοῦ)ς]	Χ(ριστὸ)ς	ν[ι]κᾷ «Иисус Хри-
стос побеждает»)2. Еще одна, ныне утраченная надпись, 
зафиксированная Жаклин Лафонтен-Дозонь, на лицевой 
стороне вырезанного в скале престола, гласила: Οὕτως	
ἔδωκεν	τὴν	νίκην	καὶ	τὸ	κράτος «Так [Крест] даровал победу и  
власть»)3.

Чрезвычайно пестрое разнообразие растительных и 
геометрических узоров вкупе со скульптурным декором 
не только на восточной стене, но и во всем наосе (хотя в 
меньшей степени) напоминают листы иллюстрированной 
рукописи. Красочные живописные орнаменты содержат 
переплетения следующих друг за другом кругов, ромбов и 

1 Gerstel S. An Alternate View of the Late Byzantine Sanctuary Screen // 
Thresholds of the Sacred: Art Historical, Archaeological, Liturgical and 
Theological Views on Religious Screens, East and West / Ed. by S. E. J. Ger-
stel. Washington, 2006. P. 146–147.
2 Утраченный сейчас пример тетраграммы «E O Θ T» в Каппадокии 
описан в: Grégoire H. Rapport sur un voyage d’exploration dans le Pont 
et en Cappadoce // Bulletin de Correspondance Hellénique. 1909. Vol. 33.  
P. 134; единственный не-каппадокийский пример «E O Θ T» находит-
ся в Салониках: Τσιτουρίδου A. Ο	ζωγραφικός	διάκοσμος	του	Αγίου	Νικολάου	
Ορφανού	στη	Θεσσαλονίκη.	Συμβολή	στη	μελέτη	της	Παλαιολόγειας	ζωγραφικής	
κατά	 τον	 πρώιμο	 14ο	 αιώνα.	Θεσσαλονίκη, 1986. Σ. 217; О тетраграммах 
см.: Rhoby A. Secret Messages? Byzantine Greek Tetragrams and their 
Display // In-Scription–Livraisons. I (http://09.edel.univ-poitiers.fr/
inscription/index.php?id=180); Walter C. IC XC NI KA: The Apotropaic 
Function of the Victorious Cross // Revue des études byzantines. 1997. 
Vol. 55.1. P. 193–220; Babić G. Les croix à cryptogrammes peintes dans 
les églises serbes des XIlle et XIVe siècles // Byzance et les Slaves: études 
de civilisation: mélanges Ivan Dujčev / Ed. par S. Dufrenne. Paris, 1979.  
P. 1–13; Τσιτουρίδου Α.	Ο	Ζωγραφικός	διάκοσμος… Σ. 217.
3 Lafontaine-Dosogne J. Une église inédite... P. 293; Rhoby A. Byzantini-
sche Epigramme auf Fresken und Mosaiken. Wien, 2009. S. 289.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 183

стилизованных растительных узоров1. Нижняя часть вос-
точной стены и низкий парапет у входа в алтарь с узором 
из переплетенных квадратов, каждый из которых содержит 
растительный мотив, реалистично имитируют рельефные 
плиты, характерные для средневизантийского периода 
(илл. 5.1)2. Еще одно реалистичное изображение мрамо-
рировок просматривается в нижней загрязненной части 
южной стены (илл. 5.4). Помимо тщательно имитирующих 
мрамор плит, здесь есть концентрические круги в центре 
ряда из квадратов, чьи углы украшены стилизованными 
лилиями, примыкающими ко внешнему кольцу централь-
ного кругового мотива. Этот особенно примечательный де-
коративный элемент, встречающийся в константинополь-
ских изображениях узоров на тканях, редок в скульптурном 
репертуаре византийской столицы в XIII–XIV вв. (хотя 
он известен на фрагменте арки в Археологическом музее 

1 Многочисленные совпадения с орнаментальным «лексиконом» 
рукописей XII–XIII вв., особенно со структурой фронтисписов, см. в: 
Hadermann-Misguich L. Influence de miniatures constantinopolitaines 
sur les peintures murales des Saints-Anargyres de Castoria et Saint-
Georges de Kurbinovo // Διεθνές	 Συμπόσιο	 Βυζαντινή	 Μακεδονία,	 324–
1430.	 Θεσσαλονίκη, 1995. P. 115–127; Nersessian V. Treasures from the 
Ark: 1700 Years of Armenian Christian Art. London, 2001. P. 163-165; 
Der Nersessian S. Armenian Manuscripts in the Freer Gallery of Art. 
Washington, 1963. P. 17–23; Andersom J. C. Manuscripts // The Glory of 
Byzantium: Art and Culture of the Middle Byzantine Era, A.D. 843–1261 / 
Ed. by H. C. Evans, W. D. Wixom. New York, 1997. P. 82–88; Evans H. C.  
The Armenians // Ibid. P. 350–356; Leroy J. Les manuscrits syriaques 
à peintures conservés dans les bibliothèques d’Europe et d’Orient. Paris, 
1964.
2 Grabar A. Sculptures byzantines du Moyen Age. T. II. Paris, 1976. Pl. 
LIX.d, LXXI.c–d, LXXVIII.a; Σκλάβου-Μαβροίδη M.	Γλυπτά	του	Βυζαντινού	
Μουσείου	 Αθηνών.	 Κατάλογος. Αθήνα, 1999; Fıratlı N. La sculpture 
Byzantine figurée au Musée Archéologique d’Istanbul / rev. and pres. by 
C. Metzger, J. P. Sodini, A. Pralong. Paris, 1990. P. 102, 334a; Doğan S.  
Likya’da Bizans Taş Yapıtları // The III Symposium on Lycia / Ed. by  
K. Dörtlük, B. Varkıvanç, T. Kahya, J. D. Courtils, M. Doğan-Alpaslan,  
R. Boyraz. Vol. 1. Istanbul, 2007. P. 209–224; Büyükolancı M. Exemples  
de plaques de parapet en provenance de Saint Jean à Ephèse // La sculp-
ture byzantine VIIe–XIIe siècles / Ed. par Ch. Pennas, C. Vanderheyde. 
Athènes, 2008. P. 75, cat. 53.



184	 Толга	Уяр	

Стамбула1), в отличие от находившегося под франкским 
влиянием Пелопоннеса, где от того же периода сохрани-
лось несколько повторений этого мотива2.

Фресковые имитации средне- и поздневизантийских 
резных плит оживляются темными и светлыми мазками, 
которые подчеркивают игру светотени на поверхности и 
создают иллюзию перспективы. Трехмерная пластика рез-
ных пилястров, капители на восточной стене и имитация 
эффектов освещения отражают материальные стратегии 
создателей росписи и зрителей, а также способы воздей-
ствия визуального языка в сакральном и других социаль-
ных контекстах. В ситуации провинциальной Каппадокии 
этого периода фресковое изображение таких архитектур-
ных элементов должно производить особое впечатление 
и наводить на мысль о великолепии столичных памятни-
ков. Таким образом, воздействие нефигуративной росписи 
не сводилось к эстетическим эффектам или демонстрации 
мастерства художника — росписи подчеркивали чувствен-
ное и материальное переживание священного. Верующий, 
входя в Безирана Килисе, в конце XIII в., мог немедленно 
понять визуальные и материальные аллюзии на византий-
ский мир в этих росписях, тщательно продуманных ктито-
ром — образованным представителем христианской элиты 
Анатолии. 

Взаимодействие между визуальным и материальным с 
точки зрения культурной трансляции раскрывает визан-
тийскую идентичность заказчика, а еще один абстрактный 
узор, связанный со значением сакрального пространства, 
отражает дополнительный пласт его собственной идентич-

1 Brooks S. T. Sculpture in Late Byzantine Tomb // Byzantium: Faith and 
Power. P. 106. Cat. 51a; Σκλάβου-Μαβροίδη M. Γλυπτά… Σ. 115. Αρ. 155.
2 Brooks S. T. Sculpture in Late Byzantine Tomb. P. 106–107. Note 2; Papa-
lexandrou A. The Architectural Layering of History in the Medieval Morea: 
Monuments, Memory, and Fragments of the Past // Viewing the Morea: 
Land and People in the Late Medieval Peloponnese / Ed. by S. E. J. Ger stel. 
Washington, 2013. P. 25. Fig. 2.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 185

ности. На склонах алтарной арки на белом фоне идет ярко-
красный зигзагообразный орнамент (илл. 5.4). Известный 
в позднеантичной традиции как элемент скульптурной 
орнаментики, зигзагообразный узор широко распростра-
нен в керамопластическом декоре храмов средне- и позд-
невизантийского периодов1. Однако его использование в 
Безирана Килисе, как кажется, выходит за рамки обычного 
воспроизведения византийского узора. Углы каждой гори-
зонтальной линии заканчиваются сверху и снизу стилизо-
ванным подобием острия. Этот узор может быть абстракт-
ным воспроизведением разных эмблематических форм, 
таких как лук и стрела, наконечник копья, древко знамени 
или навершие шатра. Таким образом, весь этот орнамент 
гипотетически можно интерпретировать как стилизован-
ный сплав различных знаков или предметов, а его красный 
оттенок — как цвет власти, единоличной или династиче-
ской, в сельджукской Анатолии или даже во всей Малой  
Азии2.

Один из постоянных символов власти в Восточном Сре-
диземноморье XIII в. — зигзагообразный узор, встречается 
в различных художественных и архитектурных контекстах 
вне зависимости от границ, этносов и религиозных убеж-
дений3. Точно так же ассоциирующийся с каппадокийской 

1 Ousterhout R. The Architecture of the Kariye Camii in Istanbul. 
Washington, 1987. P. 28–30, 132–134; Fıratlı N. La sculpture Byzantine… 
P. 310. Pl. 96.
2 Redford S. Rum Seljuk Flags: Visual and Textual Evidence // Textiles 
and Identity in the Medieval and Early Modern Mediterranean / Ed. by 
N. Vryzidis. Turnhout, 2020 (в печати). Я благодарен Скотту Редфорду 
за ознакомление с рукописью его статьи. Про образ лука и стрелы и 
его значение см. также: Idem. A Grammar of Rum Seljuk Ornament // 
Mésogeios. 2005. Vol. 25–26. P. 283–310.
3 Walker A. Middle Byzantine Aesthetics and the Incomparability of 
Islamic Art: The Architectural Ekphraseis of Nikolaos Mesarites // 
Muqarnas. 2010. Vol. 27. P. 82–83; Redford S. A Grammar… P. 283–310; 
Idem. Landscape and the State in Medieval Anatolia: Seljuk Gardens and 
Pavilions of Alanya, Turkey (BAR International Series; 893). Oxford, 
2000. P. 87–90; Idem. Thirteenth Century Rum Seljuq Palaces and Palace 
Imagery // Ars Orientalis. 1994. Vol. 23. P. 222–223.



186	 Толга	Уяр	

христианской иконографией благодаря своей апотропеи-
ческой и защитной коннотации, зигзагообразный узор с че-
редованием цветов появляется на щитах святых всадников 
в программах росписей конца XIII в.: Юксекли 1, церкви cв. 
Георгия в Белисырме и церкви Стратилата в Гюзелёзе1, — 
все они связаны с Безирана Килисе стилем, иконографией 
и эпиграфикой. Такой же двухцветный зигзагообразный 
узор появляется на щите святого всадника, изображенного 
на расписной чаше XIII в. из Северной Сирии, которая не-
сет на себе следы влияния искусства сельджуков, крестонос-
цев и Византии2. В церкви Богородицы в Белисырме белый 
фон орнамента, который резко контрастирует с серо-синим 
фоном остальных фресок, стремится подчеркнуть его спец-
ифическое значение как визуального порога алтаря (илл. 
5.4). Я убежден, что включение сельджукской эмблемы 
власти в декоративную программу алтаря, воспроизводя-
щую поздневизантийские художественные и богослужеб-
ные концепции и формы, — впечатляющий пример того, 
как персональная идентичность, индивидуальность и субъ-
ективность были оформлены, представлены и реализова-
ны в позднесредневековой Каппадокии.

В вышеупомянутой церкви Стратилата в Мавруджане 
иконография большой фрески со святыми всадниками, 
поражающими дракона, демонстрирует сравнимый с Бе-
зирана Килисе пример попытки сконструировать сложную 
идентичность через визуальные образы. В Мавруджане 
святой Георгий держит меч в правой руке, чтобы поразить 
дракона. Это отличает его от обычной иконографической 
формулы, где святой изображается с поднятым копьем. Та-
кая замена копья на меч остается единичным примером в 

1 Uyar T. Art et société… P. 696. Pl. 41d, 48b; Idem. The Question of 
the Greek Painters in Seljuk Court // Islam and Christianity in Medieval 
Anatolia / Ed. by A. C. S. Peacock, B. De Nicola, S. N. Yıldız. — Burlington, 
2015. Fig. 9.6, 7.
2 Nicolle D. Arms and Armor of the Crusading Era, 1050–1350. White 
Plains (NY), 1988. P. 184. Fig. 432.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 187

визуальной культуре Христианского Востока этого време-
ни. Включение меча в традиционную иконографию святых-
змееборцев происходит из царской иконографии всадника 
с мечом, часто встречающейся в мусульманской Анатолии 
с XII в. Этот символ говорит о политическом авторитете и 
власти христианского заказчика, как и о его культурной, 
политической и идеологической связи с обществом сель-
джукского Румского султаната, где он должен был зани-
мать важную должность. Подобно гибридной иконографии 
святого Георгия на коне, разящего дракона мечом в церкви 
Стратилата в Мавруджане, отсылка к христианскому са-
кральному пространству Килисеиспользована для выявле-
ния личной идентичности ктитора, основанной на синтезе 
апотропеических верований и рыцарской культуры того 
времени1.

Итак, оформление сакрального пространства церкви 
Безиранаподнимает вопросы о том, как в росписи воспро-
изводились физические свойства материалов, как демон-
стрировалась и конструировалась идентичность и как сме-
шивались разные культуры. Этот памятник расширяет круг 
методологических проблем, касающихся визуальности, 
материальности и связи между Византией и христианской 
Каппадокией в эпоху позднего Средневековья2.

1 Uyar T. The Question of the Greek Painters… P. 222–231. О базовых ос-
нованиях для построения идентичности через визуальность в средне-
вековый период см.: Bedos-Rezak B. M. When Ego Was Imago: Signs of 
Identity in the Middle Ages. Leiden–Boston, 2011.
2 Всесторонний обзор различных теоретических подходов к мате-
риальности и орнаменту в византийском искусстве дан в работе: 
Walker A. ‘The Art that Does Not Think’: Byzantine ‘Decorative Arts’ — 
History and Limits of a Concept // Studies in Iconography. 2012. Vol. 
34. P. 169–193. Более широкая концептуальная методология ма-
териальности с точки зрения западного средневекового искусства 
дана в: Bynum C. W. Christian Materiality: An Essay on Religion in Late 
Medieval Europe. New York–Cambridge (Mass.), 2011; Kessler H. The 
Object as Subject in Medieval Art // The Haskins Society Journal. 2011. 
Vol. 23. P. 205–228; Bonne J. C. Entre l’image et la matière: la choséité du 
sacré en occident // Bulletin de l’Institut historique Belge de Rome. 1999.  
Vol. 69. P. 77–112; Idem. Ornementation et représentation // Les images 



188	 Толга	Уяр	

Некоторые из этих абстрактных орнаментов, по-
видимому, служат для введения и подчеркивания про-
странственно-иерархической организации фигуративных 
росписей1. Например, Преображение и Крещение Господ-
не, вместе с двумя другими утраченными композициями, 
изображены в обрамленных разгранкой панно на потолке 
(илл. 5.5). Единственные праздники во всей программе, 
эти четыре сцены были физически и символически отделе-
ны от фигур святых в нижнем регистре полосой из вписан-
ных в круги цветочных орнаментов, так что весь потолок 
превращается в обрамленную икону с четырьмя сценами 
великих праздников. Современные исследования, посвя-
щенные значению обрамления почитаемых объектов или 
пространств, ассоциируют декоративную рамку с прово-
дником в духовную реальность, который функционирует 
как священный порог2. Создание сакрального простран-
ства в Безирана Килисе, таким образом, ставит дополни-
тельные вопросы, касающиеся технического исполнения 

dans l’Occident médiéval / Ed. par. J. Baschet, P.-O. Dittmar. Turnhout, 
2015. P. 199–212; Weinryb I. Living Matter: Materiality, Maker, and 
Ornament in the Middle Ages // Gesta. 2013. Vol. 52.2. P. 113–132. Для 
углубленного ознакомления с теориями интермедиальности см.: 
Wagner P. Ekphrasis, Iconotexts, and Intermediality // Icons, Texts, 
Iconotexts: Essays on Ekphrasis and Intermediality / Ed. by P. Wagner. 
Berlin; New York, 1996. P. 1–42. Интермедиальные перспективы пред-
ставлены и в византинистике, см.: Bodin H. Metaphor and Metonymy 
in the Byzantine Representation of the Divine: Remarks on the Interart 
Aspects of Byzantine Aesthetics // Cultural Functions of Intermedial 
Exploration / Ed. by E. Hedling, U. B. Lagerroth. Amsterdam–New York, 
2002. P. 67–74; James L., Webb R. To Understand Ultimate Things and 
Enter Secret Places: Ekphrasis and Art in Byzantium // Art History. 1991. 
Vol. 14.1. P. 1–17.
1 Об организационной функции орнамента: Gombrich E. H. The Sense 
of Order: A Study in the Psychology of Decorative Art. Oxford, 1979.
2 Peers G. Sacred Shock. Framing Visual Experience in Byzantium. 
University Park, 2004; The Rhetoric of the Frame: Essays on the 
Boundaries of the Artwork / Ed. by P. Duro. Cambridge, New York, 1996; 
Pentcheva B. V. The Performative Icon // Art Bulletin. 1996. Vol. 88.4. P. 
632–55; Eadem. The Sensual Icon...; Drpić I. Epigram, Art, and Devotion 
in Later Byzantium. Cambridge, 2016. P. 144–167.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 189

фресок. Здесь роль рамы, по всей видимости, не ограни-
чивается только тем, чтобы направить взгляд зрителя, но 
и устанавливает более тесную связь между заказчиком и 
пространственной иконой на потолке, демонстрируя его 
любовь к сложным программам и его привилегированный 
статус.

Для артикуляции пространства использованы еще два 
символических орнамента: эмальерный и в виде «гармош-
ки». Использовавшиеся на протяжении ранневизантий-
ского и средневизантийского периодов, они становятся 
стандартным элементом византийской монументальной 
живописи, иллюминованных рукописей, иконописи и  
т. п. в XIII–XIV веках1. Эти орнаменты, чередующиеся на 
арках, создают в Безирана Килисе священные границы 
(илл. 5.1–4). Два орнамента поочередно разграничивают 
программу росписей алтаря в нишах — фресковые ико-
ны святых воинов и архангела с тремя отроками в пещи 
огнен ной. 

Кроме того, два симметричных медальона с трехмер-
ной граненой звездой, распространенные в репертуаре ор-
наментов поздневизантийского искусства (и представлен-
ные также в росписи каппадокийской церкви конца XIII в. 
— Юксекли), помещены между арками западной стены и 
подчеркивают символическое содержание изображения в 

1 Несколько примеров таких узоров зафиксировано в других де-
корациях Каппадокии XIII в.: Uyar T. L’église de l’Archangélos à 
Cemil: Le décor de la nef sud et le renouveau da la peinture byzantine 
en Cappadoce au début du XIIIe siècle // ΔΧΑΕ. 2008. T. 48. Σ. 122; 
Uyar T. Art et société... P. 91, 150, 162; Hadermann-Misguich L. 
Kurbinovo. Les fresques de Saint-Georges et la peinture byzantine du 
XIIe s. Bruxelles, 1975. P. 296–297; Kambouri-Vamvoucou M. Les 
motifs décoratifs dans les mosaiques murales du XIe siècle. Diss. Paris, 
1983. P. 34–35; Tomeković S. Le «manierisme» dans l’art mural à 
Byzance 1164-1204. Diss. Paris, 1984. P. 1–3. Pl. XVII; Ćurčić S. Divine 
Light: Constructing the Immaterial in Byzantine Art and Architecture // 
Architecture of the Sacred: Space, Ritual, and Experience from Classical 
Greece to Byzantium / Ed. by B. Wescoat, R. Ousterhout.  Cambridge, 
2012. P. 307–337.



190	 Толга	Уяр	

центральной нише (илл. 5.3)1. В той же манере, что и орна-
менты на самих арках, эти круговые орнаменты обрамля-
ют изображение трех отроков в пещи огненной, которое, в 
свою очередь, размещено над посвятительной надписью. 
Узор в виде граненой звезды, дополнительное украшение 
рамки, окружающей центральную нишу и библейский 
сюжет в ней , функционирует как в качестве священной 
границы, определяющей пространство контакта не толь-
ко для заказчика, но и для молящихся, так и в качестве 
«пространственной иконы», задуманной на западной сте-
не. Группа абстрактных узоров — это, в конечном счете, 
эхо тех растительных мотивов, которые обрамляют обра-
зы мучеников в четырех медальонах, размещенных между 
нишами на южной и северной стенах (илл. 5.2, 4).

Такая декорация индивидуализирует пространственные 
зоны, придавая им различные коннотации: литургические, 
вотивные, поминальные и апотропеические. Орнаменты 
соединяются в сложную смысловую ткань «посланий», 
передающих особенности личного благочестия заказчика. 
Эти аспекты следует понимать в контексте поздневизан-
тийской эстетики, в которой декорация была существенной 
категорией, а заказчик играл активную роль в этой элитар-
ной художественной культуре. 

В тех местах, где изображения повреждены, предыду-
щий слой живописи, вероятно, появившийся незадолго 
до основного, демонстрирует другой тип нефигуративной 
орнаментации, связанный с сакральным характером про-
странства (илл. 5.1–4). Это простая линейная роспись, вы-
полненная в землистых, охристых тонах, которая наноси-
лась непосредственно на поверхность скалы и была очень 
распространена в Каппадокии во все периоды. Обычно 
считается, что эта рудиментарная «народная» декорация, 
вероятно, выполнялась архитекторами-каменотесами 

1 Jolivet-Lévy C. Nouvelles découvertes en Cappadoce: Les églises de 
Yüksekli // Cahiers archéologiques. 2008. T. 35. P. 113, 130, 140. Ann. 92.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 191

сразу после высечения церкви, чтобы выделить ее инте-
рьер как сакральное пространство1. Поэтому отличитель-
ная черта этой росписи — подчеркивание таких архитек-
турных деталей, как арки, обломы, карнизы, пилястры, 
капители и т. д., как и в Безирана Килисе. На арках четко 
выделенных ниш наоса помещен орнамент из чередую-
щихся белых и красных полос, имитирующий кирпичный 
орнамент, типичный для поздневизантийской архитек-
туры, а также в некоторой степени и для зодчества сель-
джукской Анатолии (илл. 5.2–3)2. Однако наиболее выра-
зительна декорация восточной стены — сложная плетенка 
над аркой апсиды, где красный цвет выделяется на белом 
фоне по всей поверхности орнамента (илл. 5.1, 4). Эта осо-
бая форма тройной плетенки распространилась, начиная 
с XII в., на византийских алтарных преградах и на мону-
ментальных порталах крупных сельджукских религиоз-
ных и светских общественных зданий3. Хотя позже все 
это было записано «настоящими» художниками, старый 
слой росписей в Безирана Килисе был обширным и тща-
тельно исполненным. Скорее всего, он был запланирован 
как символическая декоративная программа, вдумчиво 
детализированная в связи со значением сакрального про-
странства. Здесь, опять же, связь таких понятий, кактех-

1 Cormack R. Byzantine Cappadocia: The Archaic Group of Wall Paintings 
// JBAA. 1967. Vol. 30. P. 19–36. Akyürek E. Folkloric Decoration // 
Cappadocia / Ed. by M. Sözen. Istanbul, 1998. P. 304–12. Ousterhout 
R. Visualizing Community: Art, Material Culture, and Settlement in 
Byzantine Cappadocia. Washington, D.C., 2017. P. 191–98.
2 Ср.: Ćurčić S. Architecture in the Balkans from Diocletian to Süleyman 
the Magnificent. New Haven, 2010. P. 507–699; Bakırer Ö. Selçuklu 
öncesi v Selçuklu dönemi Anadolu mimarisinde tuğla kullanımı. Ankara, 
1981.
3 Grabar A. Sculptures byzantines du Moyen Age. Vol. II (XIe–XIVe 
siècles). Paris, 1976. P. 105–6. Pl. LXXVII, 88a-b; Alâeddin’in lambası: 
Aladdin’s Lamp: Sultan Alâeddin Keykubâd and the Art of the Anatolian 
Seljuks Age / Ed. by M. B. Tanman, R. Samih. Istanbul, 2001. P. 117–152; 
Schneider G. Geometrische Bauornamente der Seldschuken in Kleinasien. 
Wiesbaden, 1980. Abb. 2, 3, 12.



192	 Толга	Уяр	

ническое исполнение, визуальность и культурная гибрид-
ность проливает свет на личность заказчиков, скульпторов 
и художников, а также на их контакты с анатолийским и 
византийским мирами. 

Пример Безирана Килисе демонстрирует как мастер-
ство, так и гибкую чуткость архитекторов-каменотесов и 
художников при создании сакрального пространства вну-
три церковного интерьера. В целом, формы каппадокий-
ского резного декора не имеют точных аналогов среди 
каменных построек, и отклонения от нормы довольно рас-
пространены1. Тем не менее, создается впечатление, что в 
Безирана Килисе вплотную взаимодействовавшие между 
собой архитекторы-каменотесы и художники преуспели 
в создании архитектурного пространства внутри скалы, 
придав ему реалистичную трехмерность и динамичность. 

С другой стороны, в то время как архитектурное про-
странство и живописная программа четко и ясно артику-
лированы, им не хватает соразмерности, что соответству-
ет эстетике поздневизантийской эпохи2. Определенный 
вкус — я бы даже рискнул сказать, знание поздневизан-
тийского искусства и архитектуры, — стоит за скульптур-
ным и живописным оформлением интерьера в Безирана 
Килисе. 

Вписывание сакрального пространства

Всё чаще современные исследования подчеркивают 
тесную связь между вербальным и визуальным в средне-
вековой культуре. Фигуративные и абстрактные образы и 
тексты, а также ритуалы, включающие чувственные пере-

1 Ousterhout R. Art, Material Culture, and Settlement in Byzantine Cap-
padocia. Cambridge (Mass.), 2017. P. 24.
2 Ousterhout R. Reading Difficult Buildings: The Lessons of the Kariye 
Camii // The Kariye Camii Reconsidered / Ed. by H. A. Klein, R. G. Ous-
terhout, B. Pitarakis. Istanbul, 2011. P. 95–105.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 193

живания и созданную ктитором среду (особенно через 
словесное оформление ), частично накладываются друг на 
друга. Безирана Килисе предлагает оригинальный пример 
использования эпиграфики как искусства в поздневизан-
тийском мире. Изучение ее надписей выявляет мотивы, ле-
жащие в основе их создания и применения.

Обширный корпус надписей обрамляет, начиная с вимы, 
все внутреннее пространство памятника, создавая допол-
нительную сетку смыслов, использующую визуальные, 
материальные и перформативные свойства письма. Тем 
самым, необходимо исследовать различные формальные, 
художественные и пространственные подходы к коммуни-
кации внутри этой богатой надписями среды. 

Как и в случае многих каппадокийских церквей XIII в., 
конха апсиды, относящаяся к «небесной» зоне, занята изо-
бражением Деисуса. Погребальная функция церкви par 
excellence оправдывает появление образа молитвенного 
заступничества. Но изображение Деисуса в Безирана Ки-
лисе отмечено дополнительным письменным утвержде-
нием, каппадокийским эпитетом [ΙC]	ΧC	Ο	ΦΙΛΑΝΘΡΩΠΟC	
([Ἰ(ησοῦ)ς]	 Χ(ριστὸ)ς	 ὁ	 Φιλάνθρωπος, «Христос Человеколю-
бец»). Как и можно было ожидать, этот эпитет использу-
ет фигуративный и эмоциональный язык торжественного 
песнопения1. 

В монументальной живописи соединение качественного 
эпитета «Человеколюбец» с изображением Деисуса в апси-
де встречается в церкви cв. Георгия близ Лафрина на Нак-
сосе, датированной XIII в., где обнаруживаются некоторые 
иконографические и эпиграфические параллели с визан-
тийской живописью того же столетия в Каппадокии2. Но 
чаще этот эпитет прилагается к изображениям Христа на 

1 Эпитет «Человеколюбец» часто встречается в гимнографии, см.: 
Analecta Hymnica Graeca в Thesaurus Linguae Graecaе. См. также: 
Παναγιωτίδη Μ.	 Οι	 τοιχογραφίες	 του	Αγίου	 Γεωργίου	Λαθρήνου	 στη	Νάξο	 //	
ΔΧΑΕ. 1992. Τ. 16. Σ. 146.
2 Ibid. Σ. 148.



194	 Толга	Уяр	

поздневизантийских иконах, или настенных образах, кото-
рые служат объектами личного благочестия1.

Эпитет «Человеколюбец» следует, аналогичным обра-
зом, толковать в контексте усиления культа икон в позд-
невизантийской культуре, с чем было связано беспреце-
дентное распространение различных прилагательных и 
метафор, описывающих сострадание Христа и Богородицы 
к человеческому роду, а также их роль в домостроительстве 
спасения2. Такие эпитеты Христа как φωτοδότης («Свето-
датель») или ζωοδότης («Жизнедатель») или Богородицы 
как καρδιοβαστάζουσα («Носящая у сердца») отмечаются 
и в других каппадокийских росписях конца XIII в., каждая 
из которых следует тем же иконографическим, художествен-
ным и эпиграфическим установкам, что и Безирана Килисе3. 

Понимание поздневизантийских литературного, эстети-
ческого и культурного стилей позволяет нам реконструиро-
вать византийскую идентичность и мотивацию донаторов в 
Каппадокии. В поздневизантийскую эпоху, приверженную, 
согласно часто цитируемому выражению Михаила Пселла4, 
настоящей «живой живописи», эти донаторы стремились 
воплотить свои заказы в «пространственные иконы». 

Нижний регистр апсиды украшен изображениями свя-
тителей в трехчетвертном повороте, держащих раскрытые 
свитки с литургическими текстами (илл. 5.1). Впрочем,  

1 Weitzmann K. The Monastery of Saint Catherine at Mount Sinai: The 
Icons. Vol. I: From the Sixth to the Tenth Century. New Jersey, 1976. N. 
B.1; Eastmond A. Art and Identity in Thirteenth-Century Byzantium: 
Hagia Sophia and the Empire of Trebizond. Aldershot, 1988. Fig. 92. 
2 Drpić I. Epigram… P. 352–374.
3 О церкви cв. Георгия в Белисырме подробнее см.: Jolivet-Lévy C. Les 
églises byzantines de Cappadoce... P. 318. Ann. 129; о церкви Гёкчето-
прак подробнее см.: Uyar T. Un monument peu connu de Cappadoce: 
L’église de Gökçetoprak // Mélanges Catherine Jolivet-Lévy. Paris, 2016. 
P. 629–646.
4 Belting H. Likeness and Presence: A History of the Image Before the Era 
of Art. Chicago, 1994. P. 261—262. Peers G. Real Living Painting: Quasi-
Objects and Dividuation in the Byzantine World // Religion and the Arts. 
2012. Vol. 16. P. 433–460.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 195

Василий Великий и Иоанн Златоуст, повернуты к Агнцу в 
центре, и в руках у них нет свитков, а вместо этого их дес-
ницы воздеты в благословляющем жесте. Реалистичность 
в передаче этой трехчетвертной позы, жесты, одеяния и 
особый тип литургических свитков — это визуальные ото-
бражения происходящего одновременно богослужения. 
В такой перспективе объемные курсивные строки на рас-
крытом свитке демонстрируют тот способ, каким худож-
ник стремился соединить визуальность и материальность 
нарисованного текста, подобно иконе или живописному 
образу. Также стоит обратить внимание на использование 
минускула, который берет свое начало в IX в. и остается ос-
новным видом книжного письма в Византии. Надпись на 
свитке, выполненная исключительно элегантным минуску-
лом — вариантом византийского Perlschrift, подтверждает 
образованность как заказчика, так и художника. Кроме 
того, он сопоставим с шрифтом, использованным в иллю-
минованном Евангелии из Афин (Gennadios Libr. gr. 1, 5), 
переписанном в 1226 г. в Кесарии протонотарием Василием 
Мелитиниотом, который, весьма вероятно, был старшим 
секретарем при сельджукском дворе1. 

Посвятительная надпись в центре западной стены, за-
служивающая дальнейшего разговора о материальности и 
визуальности письма, гласит (илл. 5.3):

†	ΕΚΑΛΗΕΡΓΗ[ΘΗ]	Ο	ΠΑΝCΕΠ
ΤΟC	ΝΑΟ[C	ΤΗΣ	ΥΠ]ΕΡΑΓΙΑC
Θ[ΕΟΤΟΚΟΥ	--]
†	Ἐκαληεργή[θη]	ὁ	πάνσεπ-
τος	ναὸ[ς	τῆς	ὑπ]εραγίας
Θ[εοτόκου	--]

«Украшен всечестной храм Пресвятой Богородицы…»
1 Μιτσάνη A. Το εικονογραφημένο ευαγγέλιο του Βασιλείου Μελιτηνιώτη 
(Καισάρεια, 1226) // ΔΧΑΕ. 2005. Τ. 44. Σ. 149–164. О личности Васи-
лия Мелитениота см. также: Uyar T. Art et société… P. 654–662.



196	 Толга	Уяр	

Эта надпись, которая находится под изображением трех 
отроков в пещи огненной, не только расположена на при-
вилегированном месте, но и выполнена тем способом, ко-
торый можно определить как материальное изображение. 
Яркая живописная имитация мозаики создает богатый 
фон для посвятительного текста, добавляя новый пример 
к очень ограниченному количеству декоративных техник, 
которые становились объектом имитации в росписях на 
стенах византийских церквей. Использование такой живо-
писной техники в связи с надписью должно было особенно 
впечатлять средневековую аудиторию, напоминая о вели-
колепии столичных памятников. Живописная имитация 
мозаики, вероятно, была выбрана сознательно, как способ 
конструирования личной идентичности заказчика1. 

Погребальное пространство — аркосолий, широко от-
крытый в северо-восточную часть наоса, демонстрирует 
аналогичную визуальную среду для использования письма 
как перформативного элемента в поздневизантийском ис-
кусстве (илл. 5.4). Живописная программа связывает боль-
шое изображение тронной Богородицы с Младенцем на 
задней стене с фигурами Иоанна Предтечи, держащего рас-
крытый свиток, святого Николая на восточной стене, свято-
го Евфимия — на западной и святых Космы и Дамиана — на 
арке. Посредническая роль святых персонажей, собранных 
в погребальной программе, дополняется цитированием 
прозы и стихов из длинной надгробной надписи под фи-
гурами Иоанна Предтечи и святого Евфимия. Надежда на 
спасение усопшего отвечает реальным чаяниям зрителя 
и читателя, превращая это пространство в аудио-визуаль-
ное обрамление действа, связанного с чином поминовения 
усопших. 

1 Об имитациях мозаик в византийской настенной живописи по-
дроб нее см.: Drpić I. Fictive Mosaics: Painting and Materiality in 
Medieval Serbia // Monumental Painting in Byzantium and Beyond: New 
Perspectives. S.l., 2016 (в печати). Я благодарю Иван Дрпича за воз-
можность ознакомиться с этой статьей.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 197

Схожим образом, свиток Иоанна Предтечи также запол-
нен не имеющей аналогов просительной молитвой, обра-
щенной ко Христу (илл. 5.6). Надпись представляет собой 
двенадцатисложник с цезурой после пятого слога (кроме 
четвертой строки, где цезура стоит после 7 слога) и ударе-
нием на предпоследнем слоге. Моление Иоанна Предтечи 
написано черными минускульными буквами1: 

†	Κόσμος
με	κηνῆ	π̣[ροσ]-
κηνεῖ[ν],	Θ(εο)ῦ	Λ[ό]-
γε,	σὺν	τῇ	πα-
νάγνῳ	μ(ητρ)ί	σου	(καὶ)	
παρθ(ένῳ),	[ὑ]πὲρ	
σ̣φ̣αλ[έ]ν̣των
ἱκετῶν	[ἀν]α-
ξίων	:

†	Κόσμος	με	κινεῖ	προσκυνεῖν,	Θεοῦ	Λόγε,
σὺν	τῇ	πανάγνῳ	μητρί	σου	καὶ	παρθένῳ,
[ὑ]πὲρ	σφαλ[έ]ντων	ἱκετῶν	ἀναξίων.

«Мир, Слово Божье, движет кланяться Тебе, с Твоей Все-
чистой Матерью и Девою, за прегрешивших недостойных 
грешников-просителей».

Ответ Христа записан красными маюскульными буква-
ми (за исключением лигатуры ει во второй строке):

†	Χ(ριστό)ς·	Θάρ-
σει,	προφῆτα,	[τ]ὴν
χάριν
δίδω.	

«Христос: дерзай, пророк, Я милость дарую»2.
1 За исключением букв Κ (строки 2 и 8), Σ (строка 1), Η (строки 2 и 4) 
и Ξ (строка 9), написанных маюскулом.
2 Надпись прочтена Марией Ксенаки. 



198	 Толга	Уяр	

Длинная надгробная надпись начинается на восточной 
стене внутри погребального компартимента и продолжает-
ся вдоль северной стены наоса (илл. 5.4). Такое необычное 
расположение эпитафии предполагает, что этот надгроб-
ный текст обращен не только к усопшему, но и к живым: 
как клирикам, так и мирянам, которые взаимодействуют с 
визуальной и текстовой средой. Этот текст записан черны-
ми маюскульными буквами1 (илл. 5.7):

Ὁ	 πονηρὸς	 κεράσα̣[ς]	 με	 τῶν	 εἱδονῶν	 τὸ	 πο̃μα,	 εἰς	 ὕπνον	 [με]	
κατοίνεγκεν	ἀλλὰ	θανατηφόρον	|	καὶ	νῆν	κατάκειμε	νεκρός,	ἄπνους,	
ἀπεγνοσμένος·	Νικόλαε,	μακάριε,	φωστὴρ	τῆς	οἰκουμέ|νης,	προστάτα	
τῆς	 ψυχῆς	 μου,	 διώκτα	 τῶν	 δαιμόνων,	 τὴν	 ποίμνην	 σου	 λύτρωσαι	
παν|τὸς	πηρατηρ[ίο]υ.

Ὁ	πονηρὸς	κεράσα[ς]	με	τῶν	ἡδονῶν	τὸ	πῶμα,
εἰς	ὕπνον	[με]	κατήνεγκεν	ἀλλὰ	θανατηφόρον	
καὶ	νῦν	κατάκειμαι	νεκρός,	ἄπνους,	ἀπεγνωσμένος·
Νικόλαε,	μακάριε,	φωστὴρ	τῆς	οἰκουμένης,
προστάτα	τῆς	ψυχῆς	μου,	διώκτα	τῶν	δαιμόνων,
τὴν	ποίμνην	σου	λύτρωσαι	παντὸς	πειρατηρ[ίο]υ.2

«Лукавый, напоив меня напитком наслаждений,
в сон погрузил меня, но это сон был смертоносный.
И вот лежу я мертвый, без дыханья и надежды.
Но ты, Никола, о блаженный, светоче вселенной,
защитниче души моей, гонителю бесов,
своих овец избавь от искушенья всякого».3

Этот текст — уникальная поэтическая надпись. Первые 
четыре строки написаны так называемым политическим 
стихом4: в каждой строчке пятнадцать слогов, цезура сто-

1 За исключением буквы А в слове ΠΡΟCΤαΤα (строка 3).
2 Надпись прочтена Марией Ксенаки.
3 Я благодарен Иван Дрпичу за помощь в переводе этого текста и за 
его бесценные комментарии.
4 Rhoby A. Byzantinische Epigramme in inschriftlicher Überlieferung // 
Byzantinische Epigramme auf Fresken und Mosaiken. Vol. I. Wien, 2009. 
P. 63–64. 



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 199

ит после восьмого слога, а ударение — на предпоследнем. 
Пятая и шестая строки «испорчены» и имеют по 14 слогов 
каждая (илл. 5.7).

В византийских эпитафиях достаточно распространен 
прием, когда умерший говорит от первого лица1, тогда как 
мотив дьявола, предлагающего «напиток наслаждений», 
не выглядит как распространенный топос, и мы не можем 
найти ему аналогов. 

В конце надписи усопший обращается к святому Николаю, 
называя его светочем вселенной, защитником душ и гоните-
лем бесов. В гимнографических произведениях, посвящен-
ных празднику святого Николая (6 декабря), святой предста-
ет как защитник от всевозможных опасностей, врагов, бесов, 
искушений, болезней и ересей. Наиболее часто упоминае-
мые качества святого — сила заступничества против бесов и 
искушений, а также его способность спасать от смерти2. 

В искусстве святитель Николай чаще всего ассоциирует-
ся с поминовением умерших, так что финальное обращение 
к нему в нашей надписи тем более примечательно: говоря-
щий обращается к святому как к защитнику своей души, но 
он не просит святого о заступничестве, в точном смысле сло-
ва, на предстоящем суде. Скорее говорящий молит Николая 
защитить живых людей, упоминая эпитет пροστάτης («пред-
статель»), часто относимый к нему во фресковой живописи3. 
Эта любопытная цитата может быть связана с определенным 
историческим контекстом создания росписей Безирана Кили-
се, то есть со второй половиной XIII в., когда грекоязычные 
православные находились под исламским владычеством. 

1 Lauxtermann M. D. Byzantine Poetry from Pisides to Geometres: Texts 
and Contexts. Vol. I. Wien, 2003. P. 215–218.
2 Patterson-Sevcenko N. The Life of Saint Nicholas in Byzantine Art. 
Torino, 1983. P. 173.
3 Acheimastou-Potamianou. Holy Image, Holy Space: Icons and Frescoes 
from Greece. Athens, 1988; Μαυροπούλου-Τσιούμη Χ., Ταμπάκη Σ.	 Ο	 άγιος	
Νικόλαος:	 Η	 απεικόνισή	 του	 στις	 τοιχογραφίες	 της	 Καστοριάς // Δώρον: 
Τιμητικός τόμος στον καθηγητή Νίκο Νικονάνο. Θεσσαλονίκη, 2006.  
Σ. 104–105, 110–111.



200	 Толга	Уяр	

Просьбу о ащите живых, произносимую усопшим в эпи-
тафии, можно сопоставить с другой, менее известной над-
писью в церкви святого Николая в Башкёе, росписи которой 
тесно связаны с церковью Богоматери в Белисырме. В ро-
списи церкви в Башкёе, в композиции «Служба святителей» 
в апсиде, свт. Николай Мирликийский держит развернутый 
свиток с отрывком просительной молитвы из литургии Ио-
анна Златоуста, крайне редким среди надписей на литур-
гических свитках в византийском искусстве и написанным 
смесью маюскула и минускула: Μνήσθητι	|	Κ(ύρι)ε	τῆς	πόλεως	|	
ἐν	ᾗ	παρηκοῦ|[μεν	κ(αὶ)	πά]σης	|	πόλεος	[κ(αὶ)	χώρ]ας «Помяни, Го-
споди, город, в котором мы обитаем, и всякий город и село»1.

Известны лишь два случая изображения этого литур-
гического текста, оба на территории современной Греции. 
Первый изображен на свитке святителя Афанасия в ап-
сиде вышеупомянутой церкви св. Георгия близ Лафрина 
на острове Наксос, которым латиняне правили до конца  
XIII в.2 Другой случай — в изображении службы святителей 
в кафоликоне монастыря Сретения в Метеорах, датирован-
ном 1366/7 г., где надпись отнесена ко святому Икумению, 
бывшему, согласно местной традиции, епископом Трика-
лы3. Эти изображения могут быть связаны с афонскими 
монахами, которые бежали от первых нападений турецких 
пиратов и укрылись в Метеорах4.

Как же нам следует интерпретировать связи, если таковые 
имеются, между далекими друг от друга географически и 

1 Brightmann F. E. Liturgies Eastern and Western, I. Eastern Liturgies. 
Oxford, 1896. P. 335; Peker N., Uyar T. «Güzelöz — Başköy ve Çevresi 
Bizans Donemi Yerleşimleri 2009 // Aras ̧tırma	Sonuçları	Toplantısı. 2011. 
Cilt. 1. S. 289; Uyar T. Art et société... P. 249. Pl. 22b, 417b. 
2 Παναγιωτίδη M.	Οι	τοιχογραφίες	του	Αγίου	Γεωργίου	Λαθρήνου	στη	Νάξο...	
Σ. 144–146.
3 Grabar A. Sculptures byzantines... Vol. II. P. 272. О других спорных 
примерах этого текста см.: Ibid. P. 277–278. О дискуссии по поводу 
личности святого Икумения см.: Suggit J. N. Oecumenius: Commentary 
on the Apocalypse. Washington, 2006.
4 Oxford Dictionary of Byzantium. N. Y.–Oxford, 1991. P. 1353. s.v. Me-
te ora.



	 Рельефы,	росписи	и	надписи	в	поздневизантийском	сакральном	пространстве	 201

хронологически росписями Каппадокии, Наксоса и Метеор? 
В исторической и культурной перспективе, вписанные в про-
странство храма строки выбирались для того, чтобы у зрите-
ля устанавливалось взаимодействие не только со священным 
пространством, но и с широким социальным контекстом, в 
котором он пребывал. В этом смысле надписи, образы и об-
ряды отражают ту надежду на защиту, которую разделяли 
различные слои населения на Христианском Востоке, жив-
шие в более или менее схожих общественно-политических и 
культурных условиях. Это было своего рода зеркало, в кото-
ром заказчик и зритель узнавали свою уникальную идентич-
ность, сложившуюся в специфическом контексте за преде-
лами Византии. Литургическое и погребальное содержание 
«вписанного слова» также предполагает дополнительную 
функциональность и перформативность, связанную с ожи-
даниями и представлениями этих сообществ.

Заключение:  
сакральное пространство и его контекст 

«Византийские» росписи Безирана Килисе ― не исклю-
чение для каппадокийского искусства конца XIII в., живше-
го под властью мусульман, поскольку они были выполнены 
тем же мастером, что работал на другом памятнике конца 
XIII в. — Юксекли Килисе 1. Более того, как я уже показал 
в другом месте, артель Безираны-Юксекли связана также с 
другой группой близко родственных росписей второй по-
ловины XIII в.1 И хотя они не столь исключительны, как 
росписи Безираны и Юксекли, эти фрески стремятся вос-
произвести поздневизантийскую тенденцию к усложнению 
визуальных, текстуальных, коммеморативных и молитвен-
ных действий в сакральном пространстве.

1 Uyar T. Art et société... Vol. 1. P. 446–90. Vol. 2. P. 333–407; Idem. Un 
monument peu connu…



202	 Толга	Уяр	

Комплексное исследование живописных программ в 
позднесредневековой Каппадокии показывает, как оформ-
ление сакрального пространства включало в себя установ-
ление тесных связей между усопшими и живыми (кли-
риками и мирянами), так же как и между декорацией, 
поминовением и идеей заступничества, тем самым воспро-
изводя процесс формирования византийской культурной 
идентичности. Таким образом, систематическое изучение 
сакрального характера этих церковных пространств меняет 
общепринятое представление о центре и периферии в ис-
кусстве и о локальной идентичности Каппадокии в проти-
вовес остальной части Византийской империи в культуре 
рассматриваемого периода. И хотя скульптурная, фреско-
вая и текстуальная среда Безирана Килисе — это продукт 
«поствизантийского» социального и культурного контек-
ста, в результате оказывается, что она представляет собой 
пример одного из самых изысканных и роскошных поздне-
византийских сакральных пространств. 



Сергей Иванов

АНТОНИЙ НОВГОРОДЕЦ  
И ЕГО ЭКСКУРСОВОД  

В КОНСТАНТИНОПОЛЕ

Введение

Введенная в научный оборот в XIX в., «Книга палом-
ник» Добрыни Ядрейковича (он же Антоний Новго-
родец) была в течение небольшого временного про-

межутка несколько раз издана1, сразу же переведена на 
ла тинский2 и французский языки3 и вызвала к жизни целый  

1 Путешествие Новгородского архиепископа Антония в Царьград в 
конце XII столетия / С предисл. и примеч. П. Савваитова, СПб., 1872; 
Срезневский И. И. Сказание о Софийском храме Царьграда в XII в. 
// Сведения и заметки о малоизвестных и неизвестных памятниках. 
№ 60 (СОРЯС. 1874. Вып. 12). С. 340–349 (частично); Лопарев X. М. 
Новый список Описания Цареграда Антония Новгородского // Би-
блиограф. 1888. № 12. С. 380–392; Книга Паломник: Сказание мест 
святых во Цареграде Антония, архиеп. Новгородского в 1200 г. / Под 
ред. X. М. Лопарева // Православный Палестинский Сборник. 1899. 
Вып. 5 (далее сокр. — Лопарев).
2 Liber qui dicitur Peregrinus, seu Descriptio ss. locorum Cаesareae civi-
tatis // Exuviae sacrae Constantinopolitanae; fasciculus documentorum 
minorum ad byzantina lipsana in Occidentem seeculo XIII translata spec-
tantium et historiam quarti belli sacri imperiique gallograeci illustranti-
um. Genevae, 1878. Vol. 2. Р. 218–230.
3 Antoine, archev. de Novgorod. Le livre du pélerin // Itineraires russes en 
Orient / Trad. pour la Société de 1’Orient Latin par M-me B. de Khitrowo. 
Pt. 1. Genève, 1889. P. 87–111.



204	 Сергей	Иванов	

ряд аналитический публикаций1 — однако после 1913 г. ин-
терес к этому источнику несколько угас. Причину такого 
охлаждения можно усматривать в том, что текст буквально 
рассыпáлся на отдельные фрагменты, последовательность 
которых выглядела абсолютно хаотичной. В таких усло-
виях невозможно было ни понять логику автора, ни отде-
лить его собственные наблюдения от позднейших вставок, 
ни, в конечном счете, оценить степень самостоятельности 
всего произведения. По словам Х. Лопарева, «есть данные 
для предположения о том, что текст представляется сбор-
ным из неизвестных книг разной эпохи»2. М. Эрхард счи-
тала, что Антоний мог вообще не видеть упомянутых им 
памятников, особенно вне столицы, и что его текст есть 
компиляция из чужих отчетов3. Если русские паломники 
XIV–XV вв. получили, благодаря изданию Дж. Мажеска4, 
усиленное внимание ученого мира, то Книга Паломник, 
напротив, долго существовала как бы на его периферии, и 
лишь в последние годы интерес как к личности Антония5,  

1 Майков Л. Н. Материалы и исследования по старинной русской ли-
тературе. I. Беседа о святынях и других достопамятностях Цареграда 
// Сборник Отделения русского языка и словесности Академии наук. 
1890. T. 51. № 4. C. 3–11; Яцимирский А. И. Новые данные о хождении 
архиепископа Антония в Царьград // Известия Отделения русского 
языка и словесности Академии наук. 1899. Т. 4. Кн. 1. С. 223–264; Ай-
налов Д. В. Дар святой Ольги в ризницу святой Софии в Царьграде// 
Труды Археологического съезда в Харькове. М., 1905. Т. 3. С. 1–4; Он 
же. Примечания к тексту Книги Паломник Антония Новгородца// 
Журнал Министерства Народного Просвещения. 1906. Июнь. С. 233–
276; 1908. Ноябрь. С. 81–106; Он же. Два примечания к тексту Анто-
ния Новгородского// Сборник статей в честь Д. А. Корсакова. Казань, 
1913. С. 181–186.
2 Лопарев, CXXXI.
3 Ehrhard M. Le Livre du Pèlerin d’Antoine de Novgorod // Romania. 
1932. Т. 58. № 229. Р. 47.
4 Majeska G. Russian Travelers to Constantinople in the Fourteenth and 
Fifteenth Centuries. Washington (DC), 1984.
5 Ср.: Зайцев А. А. Архиепископ Антоний Новгородский и неко-
торые вопросы канонической практики русской церкви в первой 
трети XIII века // Новоторжский сборник. Вып. 1. Торжок, 2004. 
С. 118–121; Гиппиус А. А. Архиепископ Антоний, новгородское лето-
писание и культ святой Софии // Хорошие дни… Памяти А. С. Хо-



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 205

так и к его паломническим заметкам опять заметно уве-
личился1. 

На сегодняшний день известно уже 10 списков Книги 
Паломник. А. Журавель предполагает, что никаких двух 
редакций, постулируемых в предшествующей научной 
традиции, у памятника нет и все сохранившиеся рукопи-
си восходят к одному протографу, чьи листы распались и 
были некогда собраны в хаотическом порядке2. Так ли это, 
оставляю судить русистам, но в любом случае возможный 
протограф на много веков отстоит от оригинала. А. Жура-
вель в своей диссертации3 предлагает опыт критического 
издания Книги Паломник, кладя в его основу чтения ру-
кописи Яцимирского. Я не берусь судить, насколько обо-
снован такой выбор, но хочу обратить внимание на то, что 
второй по древности список Антониева хождения — За-
белинский (ГИМ, собр. Забелина, № 1465, лл. 434 об. —  

рошева. СПб., 2010. С. 181–198; Гордиенко Э. А. Варлаам Хутын-
ский и архиепископ Антоний в житии и мистериях. XII–XVI века. 
СПб., 2011; Majeska G. Politics and Hierarchy in the early Rus’ Church: 
Antonii, a 13th-century Archbishop of Novgorod // The Tapestry of 
Russian Christianity: Studies in History and Culture / Еd. N. Lupinin, 
D. Ostrowski & J. Spock (Ohio Slavic Papers; 10). Columbus (Ohio), 
2016. P. 23–38.
1 Majeska G. P. Notes on the skeuophylakion of St. Sophia // Византий-
ский временник. 1998. Т. 55/2. С. 212–215; Конявская Е. Л. Византий-
ская живопись и живописцы в «Паломнике» Антония Новгородского 
// Литература Древней Руси. М., 2011. С. 44–57; Jouravel А. Antonij 
von Novgorod — schlechter Topograph oder »Reliquienpilger«? Über die 
Notwendigkeit der neuerlichen Lektüre eines vieldiskutierten Textes // 
Für Seelenheil und Lebensglück. Das byzantinische Pilgerwesen und sei-
ne Wurzeln / Hrsg. von D. Ariantzi, I. Eichner. Mainz, 2018. S. 153–162; 
eadem. Die Neuausgabe des kniga Palomnik des Antonij von Novgorod 
// Deutsche Beiträge zum 16. Internationalen Slavistenkongress Belgrad 
2018 / Hrsg. von S. Kempgen, M. Wingender, L. Udolph. Wiesbaden, 
2018. S. 157–166.
2 Журавель А. Новый фрагмент текста «Книги Паломник» Антония 
Новгородского // Седьмые Римские Кирилло-Мефодиевские чтения. 
Тезисы. РИМ — МИЛАН 6–11 ФЕВРАЛЯ 2017. С. 12–13.
3 Jouravel A. Die Kniga palomnik des Antonij von Novgorod. Dissertation. 
zur Erlangung des Doktorgrades der Philosophie (Dr. phil.). der Martin-
Luther-Universität Halle-Wittenberg, 2018 (далее в текстe сокр. — 
Jouravel).



206	 Сергей	Иванов	

445 об.)1, не сильно моложе. В 1977 г. О. А. Белоброва изда-
ла текст Антония по рукописи Забелина2. Несмотря на свою 
ущербность, Забелинский список дает, наряду со многими 
испорченными местами, и некоторые ценные чтения, от-
сутствующие во всех остальных рукописях Книги Палом-
ник. Ниже примеры таких вариантов текста выделены по-
лужирным шрифтом:

1). «От 40 по умболу к Коневу торгу идут по левой сто-
роне, есть церковь святой Богородици»3. Имеется в виду 
церковь Сорока Мучеников, и это очень важное топогра-
фическое дополнение, позволяющее с высокой точностью 
локализовать данную церковь Богородицы.

2). «А в Пигасе в Руском городе и церковь Борис и Глеб. 
И ту бывает множство прощениа болным»4.

3). «И есть же манастырь за Пигасом на горе. И свя-
тий Борис чернець на столпе седел»5. Если это не описка, 
перед нами уникальное свидетельство о каком-то неиз-
вестном ранее столпнике, причем славянского происхож-
дения.

4). «У (Кали)поля же лежит новый отець Еуфимий»6. 
Чтение вполне может восходить к оригиналу, поскольку 
Евфимия Мадитского (ср. ниже) именует «Новым» также 
и игумен Даниил7.

1 Сперанский М. Н. Собрание рукописей И. Е. Забелина // Отчет Го-
сударственного Исторического музея за 1916–1925 гг. М., 1926. При-
ложение II. С. 16.
2 Белоброва О. А. О «Книге Паломник» Антония Новгородского // 
Византийские очерки. М., 1977. С. 231 (переизд.: Реликвии в Визан-
тии и Древней Руси. Письменные источники / Под ред. А. М. Лидова. 
М., 2006. С. 191–197).
3 Там же. С. 232; ср.: Jouravel. S. 367.
4 Белоброва О. А. О «Книге Паломник»… С. 234; Jouravel. S. 397, 
app. crit.
5 Белоброва О. А. О «Книге Паломник»… С. 234; Jouravel. S. 405, 
app. crit.
6 Белоброва О. А. О «Книге Паломник»… С. 235; Jouravel. S. 409, 
app. crit.
7 «Хожение» игум. Даниила в Святую Землю в нач. XII в. СПб., 
2007. С. 18.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 207

5). «Попов 40 тысящь кроме манастырьских, а мана-
стырьских 14 тысящ»1. В остальных рукописях вместо 
«манастырьских» стоит «монастырев», но забелинское чте-
ние гораздо более правдоподобно.

6). Самое же любопытное изменение Забелинского спи-
ска таково: «И оттоле на той же стороне церковь святаго 
апостола Петра, а в ней Стефанида святаа лежит, иже 
ключи держала святой Софеи. Тыи же ключи целуют»2.  
В других рукописях святая именуется Феофанида, Феоми-
нада или Фенофина. Лопарев3 считал, что ключницей была 
женщина по имени либо Феофания, либо Феофанида. В ми-
нологиях имеется несколько Феофано, но ни одной Феофа-
ниды, не говоря уж о вовсе не существующих Феоминадах 
и Фенофинах. Однако ни одна из известных нам Феофано 
не могла быть ключницей Св. Софии. Зато такая должность 
замечательно подходит Стефаниде. 

Это была знатная дама (второе ее имя — Элевферия), 
фрейлина (кувикулярия) императрицы Пульхерии4. У Сте-
фаниды имелись аскетические наклонности5, и в конце 
концов она основала женский монастырь на горе Оксия, 
где подвизался св. Авксентий6. Коль скоро последний был 
популярным святым, поминаемым в Книге Паломник7 
вполне вероятно, чтобы и Стефанида там оказалась. Очень 
естественно предположить также, что пока она еще была 
наперсницей всемогущей Пульхерии, та доверила ей клю-
чи от храма Св. Софии, построенного братом императрицы, 

1 Лопарев. С. 39, 94; Белоброва О. А. О «Книге Паломник»… С. 235;. 
Jouravel. S. 413, app. crit.
2 Лопарев. С. 4, 72; Белоброва О. А. О «Книге Паломник»… С. 228; 
Jouravel. S. 305-308, app. crit.
3 Лопарев. С. LXXXI.
4 Jones A. H. M., Martindale J. R., Morris J. The Prosopography of the 
Later Roman Empire. Vol. 2. Cambridge, 1980. P. 389.
5 Festugière A.-J., Halkin F. Dix textes inédits tirés du Ménologe Impérial 
de Koutloumous // Cahiers d’ Orientalisme. 1984. Vol. 8. Р. 17.
6 Auzépy M.-F. Les Vies d’Auxence et le monachisme «Auxentien» // 
Revue des études byzantines. 1995. Vol. 53. Р. 213, 228.
7 Лопарев. С. ХХХ.



208	 Сергей	Иванов	

слабовольным Феодосием. Видимо, Стефанида после своей 
благочестивой кончины удостоилась почитания в качестве 
святой, пусть никаких следов ее культа в источниках и не 
осталось (имеющаяся в Константинопольском Синаксаре 
Стефанида никак не может быть нашей героиней). Где хра-
нились ее мощи, неизвестно. После гибели Феодосиевой 
Софии в пожаре 532 г. и строительства ее заново при Юсти-
ниане, ключ от старой Св. Софии мог храниться в новой, 
как символ преемственности двух Св. Софий. Вполне веро-
ятно также, что с этим ключом была связана какая-то ле-
генда, и это привело к перезахоронению Стефаниды подле 
хранившегося у нее некогда ключа. Впрочем, все сказанное 
обречено остаться чистой гипотезой, так как никто кроме 
Антония ничего не сообщает ни о ключе, ни о погребении 
Стефаниды в Св. Софии.

В силу вышеперечисленных соображений, я, хотя и 
буду в дальнейшем опираться на издание А. Журавель, 
оставляю за собой право отходить о него в тех местах, где 
чтения З оказываются, с моей точки зрения, более убеди-
тельными.

Слои текста в Книге Паломник

Нельзя с уверенностью судить, какие из пассажей Кни-
ги Паломник принадлежат собственно Антонию, а если 
даже ему — то к какому периоду его жизни они относятся. 
К примеру, нам неизвестно происхождение анти-иудей-
ских инвектив Книги Паломник (Jouravel, 323–325): воз-
можно, накал «анти-иудейских на грани антисемитских»1 
эмоций вызван личными склонностями Добрыни, но бо-
лее вероятно, что они наведены той атмосферой антисе-
митизма, которая сгущалась в Константинополе к концу 

1 Dagron G. Pèlerins russes à Constantinople. Notes de lecture // Cahiers 
du Monde russe et soviétique, 1989. Vol. 30. Р. 289.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 209

XII в.1 Анти-латинские высказывания Антония характерны 
для древнерусской литературы в целом, однако их можно 
приурочить и к обстановки непосредственно после 1204 г. 
Особенно любопытен в отношении своего генезиса экскурс о 
том счастье, которое уготовано христианам молитвами святых 
царей Константина и Елены: в нем можно различить один 
пассаж, имеющий, как кажется, конкретную временную при-
вязку: «християне …токмо на тех имут воевати, кто не восхо-
щет во крещение внидти, да и волею и неволею принудит их 
Бог внити во крещение» (Jouravel, 333–335). Возможно, эти 
слова написаны в Новгороде и отсылают к древнерусским ре-
алиям2; однако нельзя вовсе исключить вероятности того, что 
они были произнесены в Константинополе в 1200 г., и в таком 
случае здесь проглядывают крестоносные мотивы священной 
войны и насильственного крещения, которые в целом были 
чужды византийцам, но все-таки проникали в Империю под 
влиянием тех настроений, что царили в «латинском» мире. 

По мнению Г. Ленхофф, Антоний украсил свой путево-
дитель тремя видами дополнений: экфрасисами, леген-
дами и «словами»3. То, что она объявляет экфрасисами 
Книги Паломник4, таковыми, по стандартам византийской 
литературы, в действительности не являлось. Если при-
смотреться к тем трем легендам, на которые ссылается ис-
следовательница5, то не окажется ни малейших оснований 

1 Ivanov S. A. L’attitude à l’égard des Juifs à Byzance était-elle moins 
intolérante qu’en Occident ? // Les Chrétiens et les Juifs dans les sociétés 
de rite grec et latin. Moyen Age — XIX siècle. Actes du colloque organisé 
les 14-15 juin 1999 à la Maison des Sciences de l’Homme (Paris) / Textes 
réunis par M. Dmitriev, D. Tollet et E. Teiro. Paris, 2003. P. 36–37.
2 Seemann К.-D. Die altrussische Wallfahrsliteratur. Мünchen, 1976. S. 220.
3 Lenhoff Vroon G. D. The Making of the Medieval Russian Journey. 
Diss. Ann Arbor, 1978. P. 112.
4 Ibid. P. 113–118.
5 Ibid. P. 122–123. Эти же истории она в одной из своих публикаций 
объявляет провозвестниками жанра exempla в древнерусской лите-
ратуре: Lenhoff G. Three Protoexempla and Their Place in a Thirteen th-
Century Pilgrim Book // Slavic Review. 1981. Vol. 40. No. 4. Р. 603–613 
— без всякого учета того факта, что этот жанр получил на Руси само-
стоятельное развитие лишь в конце Средневековья.



210	 Сергей	Иванов	

считать эти истории собственным творчеством Антония 
или любого новгородского редактора Книги Паломник: 
во второй из них прямо приведена цитата по-гречески: εἰς	
πολλὰ	ἔτη,	δέσποτα! (Jouravel, 353–354). Заведомо не являют-
ся русскими по происхождению и те отступления, которые 
Ленхофф именует «словами»1. Вопрос лишь в том, на каком 
этапе эти украшения проникли в текст Антония.

Если пассажи на общие темы Книги Паломник датировать 
нелегко, то «экскурсионная» ее часть наверняка относится к 
1200 г. Тезис о том, что Добрыня Ядрейкович механически 
скомпилировал разновременные паломнические рассказы о 
местах, которых, возможно, сам и не видел, совершенно ни 
на чем не основан. Антоний подходил к своей задаче очень 
творчески: он интересовался особенностями устройства сто-
личных храмов и деталями богослужения, чтобы по возмож-
ности применить полученную информацию у себя дома2. Он 
делал собственные умозаключения и сопоставления, вроде: 
«поставлѧють столы на праздникъ полны мощеи стыхъ развѣє 
во троандофилицѣ манастыри тако ж много» (Jouravel, 391) .

Кроме того, во время прогулок по Константинополю Ан-
тоний иногда отмечал ориентиры, дабы облегчить будуще-
му паломнику поиск достопримечательностей. Для «исто-
рического полуострова» он использует как «природные» 
ориентиры «а оттолѣ горѣ идучи» (Jouravel, 383) и «ѿтолѣ 
к морю идуче… доле над моремъ… оттолѣ над морѣмъ же» 
(Jouravel, 361), так и рукотворные, о которых мы погово-
рим ниже. А для районов к северу от Золотого Рога, где 
рукотворных объектов меньше, — только природные: «за 
испигасомъ на горѣ» (Jouravel, 401, 405), «ѿтолѣже стый 
данилъ столпникъ на горѣ» (Jouravel, 403), «а ѿтолѣ в лѣсъ 

1 Один пример греческого происхождения текстов, вошедших в Кни-
гу Паломник: «аггели со небесе сметани бывше и впретворишасѧ в 
бѣси» (Jouravel. S. 325) < «ἀγγέλους	οὐρανόθεν	ἐξώρισε	καὶ	εἰς	δαίμονα	ς 
μετεποίησε»	 (Ἰσιδώρου	 Γλαβᾶ	 ἀρχιεπισκόπου	 Θεσσαλονίκης	 Ὁμιλίες. Т. 1. 
Θεσσαλονίκη, 1966. N1,16).
2 Lenhoff Vroon G. D. The Making… P. 110–111.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 211

идуче манастырь» (Jouravel, 405), «долѣ же на Судѣ в му-
жескомъ манастыри» (Jouravel, 405). Если объекты циви-
лизации могли быть частью «экскурсионного нарратива», 
то на море, горы и лес Антоний явно обращал внимание 
сам, и внесение их в Книгу Паломник является несомнен-
ным указанием на личные впечатления.

Не-религиозных памятников у Антония наперечет: 
Дворец, Ипподром («За подромиєм же црквь стго серьгия 
и вахка» (Jouravel, 391–393), «у подромия же црквь стыя 
Еуфимьи… на подрумьємъ близь стго Иоанна» (Jouravel, 
393), Феодосиева стена, столпы (колонны) Константина 
и Аркадия, убол (без конкретизации названия; под «убо-
лом» подразумевается главная улица Меса), Черный убол, 
«трудоватица» (лепрозорий Св. Зотика) (Jouravel, 401)1, 
наконец, еврейский квартал («на Испиганьской сторонѣ · 
по странѣ жидовъ» (Jouravel, 393), — все эти ориентиры не 
удостаиваются описания и служат лишь для топографиче-
ской привязки. Этим Книга Паломник решительно отлича-
ется от более поздних русских Хождений2. Тем любопытнее 
тот единственный объект хозяйственной инфраструктуры 
мегаполиса, который отмечен у Антония: «А по амболу, к 
коневому торгу идучи, на левой стране есть церковь святыя 
Богородицы» (Jouravel, 367). «Коневой торг» — это ни в 
коем случае не Ипподром, как думает Савваитов3, а за ним 
и Эффенбергер4, и не Форум Константина, как считал Лопа-

1 А. Журавель (Jouravel. S. 393) отвергает чтение «болница», когда 
речь идет о больнице Св. Сампсона, предпочитая чтение «бозница».
2 Ср.: Ivanov S. A. Ekphraseis of Constantinople in Old Russian literature 
// Byzantinoslavica. 2011. Vol. 63. P. 205–212. 
3 Путешествие Новгородского архиепископа Антония… С. 114.
4 Effenberger A. Zur »Reliquientopographie« von Konstantinopel in 
mittelbyzantinischer Zeit // Millennium. 2015. Vol. 12/1. S. 293. Кстати, 
сам же Эффенбергер справедливо замечает, что церковь Богородицы, 
упоминаемая в этой фразе, стояла на северной стороне форума 
Константина. Между тем, Антоний пишет, что она находится, если 
идти по Месе, на левой стороне — но ведь Ипподром расположен 
на восток от Месы, и для идущего в его сторону церковь была бы по 
правой стороне!



212	 Сергей	Иванов	

рев1, а торговая площадь Амастриан, где продавали именно 
лошадей ср. τῷ φόρῳ τῶν ἀλόγων (Книга Эпарха 21). Итак, из 
многочисленных торговых точек столицы Антоний почему-
то обращает внимание именно на место торговли конями. 

В Книге Паломник можно усмотреть и иные, более за-
вуалированные следы личного любопытства ее автора.  
В одном случае Антоний пишет: «И той монастырь грады 
и селы и златом богатее инех всех монастырей во Царигра-
де» (Jouravel, 373). В другом монастыре « сел не держат, 
но Божиею благодатию и пощанием и молитвами Иоанна 
питаеми суть» (Jouravel, 379). В третьем случае «и поста-
вил монастырь той, а сел неть у него:… и молитвами свя-
тыя Богородицы не оскудевает монастырь той» (Jouravel, 
405–407). Даже единственная в Книге Паломник природ-
ная зарисовка, как представляется, может иметь отноше-
ние к проблемам монастырской собственности; Антоний 
пишет: «А оттоле в лес идучи есть монастырь Иверьский» 
(Jouravel, 405). Этот лес, скорее всего, являлся собствен-
ностью Иверского монастыря, пожалованной ему импе-
ратором Василием I2, — оттого он и помянут паломником. 
Подобная концентрация внимания на монастырской не-
движимости не находит параллелей в других туристиче-
ских отчетах. Вспомним при этом, что в Новгороде рубежа 
XII–XIII вв., позднéе чем в других древнерусских землях, 
монастырское землевладение как раз набирало размах3. 
Эта тема могла быть интересна лично Добрыне потому, что 
в 1192 г. его близкий друг, Варлаам, передал Хутынскому 
монастырю свои земли и села4. Таким образом, есть основа-
ния предположить, что паломник сам задавал конкретные 

1 Лопарев. С. LVIII–LIX. А. Журавель (Jouravel. S. 46. Anm. 139) ука-
зывает на ошибку, но не предлагает собственной локализации.
2 Житие и деяния Илариона Грузина / Пер. Г. В. Цулая. М., 1998. С. 32.
3 Будовниц И. У. Монастыри на Руси и борьба с ними крестьян в XIV–
XVI вв. М., 1966. С. 46–76. 
4 Зализняк А. А., Янин В. Л. Вкладная грамота Варлаама Хутынского 
// Russian Linguistics. 1992/1993. Vol. 16. Р. 190. 



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 213

вопросы гиду, и вышедший из-под его пера текст фиксиру-
ет в этом месте отклонения от стандартного «экскурсовод-
ческого нарратива».

В Книге Паломник встречается целый ряд мест, «в под-
кладке» которых можно угадать происходивший меж-
ду туристом и его гидом обмен репликами: так, фраза:  
«и инѣхъ же гробовъ во стеѣи софии нѣт развѣе того» пред-
полагает, что ранее паломник спросил, есть ли другие за-
хоронения в Св.Софии, особенно памятуя об услышанном 
ранее: «и за тѣмъ крстъ лежить Аньна иже давала дворъ 
свои свтѣи софѣи» (Jouravel, 311). Точно так же внутрен-
ний посыл фразы» покаѧлныхъ отцев бѣлцвъ не держать 
. но черньцов старыхъ умѣющихъ научити закону оспод-
ню» (Jouravel, 347) предполагает предшествующий вопрос, 
держат ли «бельцов» в обители Неусыпающих. Видимо, 
отсутствие колоколов в Св. Софии вызвало удивление лич-
но у Добрыни Ядрейковича — по контрасту с новгородской 
ситуацией, и ответом на заданный им вопрос стала развер-
нутая реплика гида, которую паломник не только воспро-
извел, но и прибавил собственное описание незнакомого 
предмета: «а колокола не держать во стои софѣи но билце 
мало в руцѣ держа клеплють на заутрени а на обѣдни и на 
вечерни не клеплють а по инымъ црквамъ клеплють а на 
обѣдни и на вечерни било же дрьжать по агглову учению а 
в колоколы латына звонѧть (Jouravel, 345–347)1. 

В научной литературе многократно подчеркивалось вни-
мание Добрыни к «русским» темам. Почти все эти случаи 
были разобраны у Х. Лопарева2. Для наших целей интерес-
ны не те «русские» темы, которые могли быть добавлены в 
Книгу Паломник на более поздних этапах, вроде княгини 
Ольги или даже Бориса и Глеба, а те, что накрепко вплав-

1 Такой же или похожий вопрос о колоколах был задан гиду «Тарра-
гонским анонимом», см.: Ciggaar K. N. Une description de Constantinople 
dans le Tarragonensis 55 // Revue des études byzantines. 1995. Т. 53. Р. 122; 
рус. пер. см. в: Реликвии в Византии и Древней Руси. М., 2006. С. 184.
2 Лопарев. С. CXVII–CXXVII.



214	 Сергей	Иванов	

лены в «экскурсоводческий нарратив»: «стеи леонтий попъ 
русин лежить в тѣлѣ великъ члвкъ тои бо леонтии трижды 
во Иерлмъ пѣшь ходилъ (Jouravel, 385), или «лежить блже-
ная кнѧгини брачиславлѧ Аксинья» (Jouravel, 403). К этим, 
известным примерам следует добавить еще один. В церкви 
Платона Антоний замечает: «И Боринъ тут в теле лежит» 
(Jouravel, 387)1. Возможно, речь идет о полурусском-полу-
венгерском князе Борисе Коломановиче2, но даже если о 
каком-то другом Борисе — нет сомнений, что интерес к нему 
также мог быть вызван паломническим патриотизмом. Гид, 
водивший древнерусских паломников, старался сделать им 
приятное, напоминая о соотечественниках. Какой-то другой 
Борис мог быть столпником на Босфоре. Кроме того, Анто-
ний рассказывает: «и в томъ манастырѣ живеть вышед из 
стой горѣ сава сербьскии кнзь» (Jouravel, 373–375). Вряд ли 
сами греки так уж гордились присутствием в столичном мо-
настыре какого-то варварского «трибалльского» принца, и 
если бы паломническая группа состояла из западных хри-
стиан, то, может, Савва и не попал бы в экскурсионную про-
грамму — но тут гид потрафлял некоему общеславянскому 
чувству древнерусских паломников3. 

1 Ср.: Лопарев. С. 31. 88. Чтение Забелинского списка «боярин» (Бе-
лоброва О. А. О «Книге Паломник»… C. 231), скорее всего, является 
позднейшим переосмыслением непонятного имени. Фонетическая 
оболочка имени соответствует форме греческого винительного паде-
жа, в которой слово застыло в византийской среде, ср.: Leonis diaconi 
Caloënsis historiae libri decem / Ed. K. B. Hase. Bonn, 1828. Р. 136, 158. 
А. Журавель (Jouravel. S. 387–388) без достаточных оснований пред-
полагает здесь контаминированное «борисъ болгаринъ».
2 Thomov Th. Was Boris Kalamanovič buried in the church of St. Plato at 
Constantinople? // Byzantion. 2003. Vol. 73. Р. 510–529.
3 Garzaniti M. Le Livre du Pèlerin d’Antoine de Novgorod: Constantinople 
dans le premier témoignage d’un récit de voyage russe // Slavica Occitania. 
2013. Vol. 36. P. 44. В запасе у экскурсовода могло храниться по несколь-
ку историй для паломников из разных стран. Так, он дважды упоминает 
грузинских святых в Константинополе: «ѿтолѣ в лѣсъ идeче манастырь 
єсть Иверьский. в немъ лежить стаго Илария глава» (Jouravel. S. 405). 
Речь идет о монастыре, построенном Василием I для грузинских мона-
хов в Сосфении, см.: Житие и деяния Илариона… С. 23.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 215

Непосредственным выражением личной гордости Анто-
ния является и его трогательная похвальба: «и у мене ризы 
тоя єсть» (Jouravel, 363), «и у мене мощи стаго власья» 
(Jouravel, 371), «тоиже камень и у мене єсть» (Jouravel, 
395). 

Дважды Антоний говорит о «греках»: «во испигасѣ же 
црквь стго николы греческая» (Jouravel, 397) и «грьци кта 
ни приидеть ѣстъ хлѣбъ» (Jouravel, 407). Разумеется, все 
остальное в Константинополе также принадлежало грекам, 
почему же они акцентированы именно в этих местах итине-
рария? Оба случая относятся к Испигасу, то есть, в общем, 
уже «латинскому» кварталу Константинополя, и можно 
предположить, что здесь туристов сопровождал местный 
экскурсовод, для которого «греки» были не совсем свои. 

«Экскурсоводческий нарратив»

На важность «экскурсоводческого нарратива», стояще-
го за рассказами паломников, первым обратил внимание  
Ж. Дагрон1. Он же отметил, что русские туристы более бук-
валистским образом воспринимали те истории, которые 
для греков существовали в определенном контексте, чуть 
более нюансированном2. Ниже я попытаюсь реконструи-
ровать те фрагменты византийского экскурсоводческого 
дискурса, который угадывается за древнерусским текстом3. 

1 Dagron G. Pèlerins russes… Р. 285–292.
2 Ibid. P. 290–291.
3 Совершенно непонятно, что дало основания Е. Л. Конявской ста-
вить под вопрос существование самого института экскурсоводов 
в византийском Константинополе (Конявская Е. Л. Византийская 
жи вопись… С. 45–46). Совпадение при описании разных дикови-
нок столицы между русскими, латинскими, арабскими отчетами не 
оставляют никаких сомнений в существовании у всех у них общего 
греческого источника. Другое дело, что каждый турист мог прибав-
лять и собственные наблюдения, например, такие, о которых пишет 
Е. Л. Конявская. 



216	 Сергей	Иванов	

Как строилось общение туристов с экскурсоводами, часто 
можно понять из сопоставления нарративов, донесенных 
разными, но близкими по времени паломниками. Дж. Ма-
жеска отметил, что Антонию показали больше реликвий, 
чем всем более или менее современным с ним западным 
паломникам, и что, возможно, он заказал себе «люкс-тур»1; 
нельзя исключить, впрочем, и того, что эта разница соот-
ветствовала большему интересу русских к определенным 
темам, вроде иконоборчества2.

Кто был гидом Добрыни Ядрейковича? Скорее всего, 
русский человек, постоянно живший в Константинопо-
ле. Вопрос о грецизмах в Книге Паломник был затронут 
Х. Лопаревым3, однако он не сделал никакого различия 
между словами, давно заимствованными в славянский 
язык (катапетазма, вапы, епарх и т. д.) и неологизмами, 
представляющими особый интерес4. Так, Лопарев ис-
толковал слово «калуфони» как καλὴ φωνή5. Между тем, 
фонетическая запись слова с несомненностью указывает 
на греческий Nomen agentis καλόφωνος. А слово это, как 
и образованные от него καλοφωνίζουν, καλοφωνόπουλα, 
является совершенным новшеством в среднегреческом 
языке: впервые оно письменно фиксируется в так называ-

1 Majeska G. Russian Pilgrims in Constantinople // Dumbarton Oaks 
Papers. 2002. Vol. 56. Р. 95.
2 Majeska G. P. Russian Pilgrims and the Relics // Восточнохристиан-
ские реликвии. Eastern Christian Relics. М., 2003. Р. 390; Idem. Russian 
Pilgrims in Constantinople… Р. 101.
3 Лопарев. С. XXVII–XXVIII. Ср. Lenhoff Vroon G. D. The Making…  
Р. 129.
4 Нас сейчас интересуют лишь неологизмы и жаргонизмы, а между 
тем, отдельной важной темой могла бы стать заимствованная гре-
ческая лексика Антония в целом: к примеру, встречающееся у него 
наречие «философски» (Jouravel. S. 315) является калькой c неве-
роятно редкого византийского φιλοσοφικῶς (Epiphanius. Ancoratus 
und Panarion. Bd. 3. Leipzig, 1933. S. 432.5; Theodori Studitae Epistulae.  
Vol. 2. Berlin, 1992. P. 599.48).
5 Лопарев. С. XXVII. А. Журавель (Jouravel. S. 219) повторила это 
вслед за Лопаревым.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 217

емых Птохопродромовых поэмах, датируемых серединой  
XII в.1 

Все исследователи, разумеется, отметили, что «црь 
корлѣи · о софосъ» (Jouravel, 311) это фонетическое воспро-
изведение византийского κῦρ	Λέων	ὁ	Σοφός, но только никто 
пока не обратил внимания, что в официальных текстах, а 
также, например, в Синаксаре Лев Мудрый именовался 
Λέων	ὁ	σοφώτατος «Лев Мудрейший», и лишь к XII в. формы 
κῦρ и Σοφός утвердились уже и на официальном уровне2. 

Название монастыря «Трояндофилица» также является 
для эпохи Антония сравнительно новым3, как и употреблен-
ная в Книге Паломник форма «Пятерица», явно передаю-
щая греческое Πετρίτζη, разговорный эквивалент названия 
Πετρίον4. Рассказывая про храм Иоанна Богослова в Диип-
пии, Антоний замечает: «туже єсть и камень иже положенъ 
былъ под главою во гробѣ иоановѣ, тоиже камень и у мене 
єсть» (Jouravel, 393–395). Конечно, если бы речь шла об 
уникальной реликвии, то паломнику не разрешили бы ее 
унести5. Более того, слова «и у меня» доказывают, что та-
ких «камней» раздавали много. Но что вообще могло здесь 
иметься в виду? Ведь было широко известно, что мощи  
ап. Иоанна, в отличие от других святых, никуда не пере-

1 Ptochoprodromica IV.83.
2 Ср.: Acta et diplomata monasteriorum et ecclesiarum orientis, tomus 
primus / Ed. F. Miklosich, J. Müller (Acta et diplomata Graeca medii aevi 
sacra et profana; 4). Wien, 1871. P. 323, 326. 
3 Первая фиксация в XI в., см.: Historia imperatorum. Liber ii / Ed. 
F. Iadevaia. Messina, 2006. Стк. 2477; Actes de Vatopédi. Vol. I / Ed.  
J. Bompaire, C. Giros, V. Kravari et J. Lefort. Paris, 2001. P. 112.18.
4 Я не готов согласиться с А. Эффербергером, который считает, что 
слово Пятерица может передавать одновременно и термин Петрион, 
и термин Петру (Effenberger A. Zur »Reliquientopographie«… S. 292). 
Форма, оканчивающаяся на -ца, является несомненным деминути-
вом, каковым также является слово Πετρίον, но не является форма  
τὰ	Πέτρου. Cответственно, не могу я принять и те выводы, которые де-
лает из этого отождествления А. Эффенбергер.
5 Царевская Т. Ю. О Царьградских реликвиях Антония Новгородско-
го // Реликвии в искусстве и культуре восточнохристианского мира. 
М., 2000. С. 69, пытается решить проблему, говоря о «части камня».



218	 Сергей	Иванов	

носили, гробница евангелиста в Эфесе оставалась нетрону-
той, а стало быть, и никакого «камня» из-под его головы 
извлечь не представлялось возможным. Рискну предполо-
жить, что слово «камень» в Книге Паломник есть русифи-
кация (вероятно, возникшая в ходе многовекового перепи-
сывания) греческого слова κόνιν, услышанного Добрыней 
от своего экскурсовода: из гробницы ап. Иоанна в Эфесе 
каждый год 8 мая «исходил» особый «прах» (κόνις), кото-
рый наделялся чудодейственными свойствами. Как имен-
но появлялся «прах», источники описывают в заведомо 
уклончивой манере (ἀναβρύει	καὶ	ἀναδίδωσιν), потому что в 
Византии вообще не было единого мнения о том, лежит 
ли Иоанн в своей могиле, или восхищен телом на небо. Но 
вот о форме загадочной субстанции составить представле-
ние можно, поскольку эфесяне называли ее μάννα. Само 
слово отсылает к Библии, где манна «имеет вид кристал-
ла» (Числ 11, 7), то есть это была не столько сыпучая пыль, 
сколько нечто квантуемое. Праздник «святого праха» от-
мечался 8 мая и в Константинополе1, — в высшей степени 
вероятно, что в храме Иоанна в Дииппии такие кристаллы 
в этот день тоже раздавали. Коль скоро мы точно знаем, 
что Антоний находился в Константинополе весной, то по-
чему не предположить, что и он посетил храм именно в 
этот день и получил, вместе с остальными поклонниками, 
свой κόνιν или «камень», а его происхождение описано 
Антонием столь же смутно, сколь противоречивы были 
объяснения и его экскурсовода.

Загадочное слово «наровъ», которое И. Срезневский по-
мещает в свой словарь без толкования но с эквивалентом 
μοχλός, т. е. «засов»2, встречается у Антония в следующем 
контексте: «у царскихъ двереи иже есть мѣдѧнъ романистъ ·  

1 Synaxarium ecclesiae Constantinopolitanae / Ed. H. Delehaye (AASS. 
Nov.; Propylaea). Bruxelles, 1912. Col. 665.
2 Срезневский И. И. Материалы для словаря древне-русского языка 
по письменным памятникам. Том 2. СПб., 1902. С. 320.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 219

рекше наровъ» (Jouravel, 315). Слово ῥωμανίσια	/	ῥωμανήσια 
«засов» — очень редкое, в базе TLG оно встречается всего 
дважды, в текстах Х в.1, однако похоже, что форма «рома-
нистъ» восходит к незафиксированному отглагольному 
существительному ῥωμανιστής, произведенному из глагола 
ῥωμανίζω «запирать на засов», дважды встречающегося в 
Птохопродромовых поэмах2 — и более нигде.

Употребление слова «ксилолой» также можно считать 
маркером эпохи: слово существовало в греческом издавна, 
однако функционировало главным образом с сферах меди-
цины и астрологии, а в XII в. вошло в повседневный оборот. 
Так, Иоанн Цец просит в письме: «Пришли мне ассирий-
ской древесины, обычно именуемой ксилолой»3. Возмож-
но, именно поэтому у Антония слово тут же глоссировано: 
«ксилолоя темьяна» (Jouravel, 355).

Отдельно следует отметить словосочетание «златые 
палаты», которым Антоний называет Священный дворец 
византийских императоров; там действительно имелась 
приемная зала, именовавшаяся Хрисотриклин, «три зо-
лотых ложа», но, во-первых, туристов туда не пускали, а 
во-вторых, реликвии, описанные в Книге Паломник, хра-
нились в Фаросской церкви Дворца, а вовсе не в его жилой 
части. Сочетание τὸ	παλάτιν	τὸ	χρυσόν встречается лишь в на-
родноязычной литературе позднего периода4. Итак, можно 
признать, что экскурсоводом Антония был человек, свобод-
но владевший тем живым греческим, на котором разгова-
ривали во 2 половине XII в..

1 Constantini Porphyrogeniti imperatoris de cerimoniis aulae Byzantinae 
libri duo / Ed. J. J. Reiske. Vol. 1. Bonn, 1829. Р. 519.14; The Life of Saint 
Basil the Younger / Ed. S. McGrath, D. F. Sullivan and A.-M. Talbot. 
Washington (D.C.), 2014. Р. 74.5.
2 Ptochoprodromica IV.139; ΙV.158.
3  Ioannis Tzetzae epistulae / Ed. P. L. M. Leone. Leipzig, 1972.  Р.45.
4 Jeffreys E., Papathomopoulos M. Ὁ	Πόλεμος	τῆς	Τρωάδος.	Ἀθήνα,	1996. 
Стк. 4889, 7230, 7302; ср.: Vita Nicephori // Nicephori archiepiscopi 
Constantinopolitani opuscula historica / Ed. C. de Boor. Leipzig, 1880.  
Р. 186:	τὰ	χρυσόροφα	ἀνάκτορα.



220	 Сергей	Иванов	

В чем состоит задача экскурсовода, будь то сейчас или 
800 лет назад? Он должен следить за тем, чтобы его по-
допечные не заходили за ограждения, потому что ответ-
ственность за допущенные ими нарушения лежала на нем. 
Отсюда в Книге Паломник появляются фразы, буквально 
отражающие предостережения гида: «то же мѣсто огороже-
но єсть древомъ , да на не члвци не въступѧть» (Jouravel, 
311); «и по сторонѣ того мѣста єсть мѣсто огорожено мѣдью 
да на не члвеци не въступѧть но то мѣсто цѣлують мужи и 
жены» (Jouravel, 337).

Кроме того, гид должен был внушать паломникам бла-
гоговение перед царьградскими святынями, а еще дер-
жать внимание слушателей, развлекать их. Здесь у него 
было меньше цензурных ограничений, чем можно было 
бы думать. Самой неожиданной частью «экскурсионно-
го нарратива» является у Антония фраза: «А оттоле есть 
монастырь Кирсака царя святый Михаил. и в том мона-
стыри есть икона, а на ней написан Христос» (Jouravel, 
403). Кирсак, то есть император (Кир) Исаак II Ангел, 
действительно не жалел никаких средств для строитель-
ства и украшения монастыря Михаила Архангела на Бос-
форе в Анапле, над чем едко издевался Никита Хониат; 
особую язвительность историк проявил как раз в вопросе 
об иконе, которая поминается в Книге Паломник: «А же-
лание этого василевса любой ценой перенести из города, 
ныне именуемого Монемвасией, (образ) Христа, влеко-
мого на крест, — произведение несравненного совершен-
ства и обаяния, не отпускало его из (сетей) безумнейшей 
страсти. Он целиком отдавался надеждам, пока не выкрал 
оттуда (икону) при помощи коварства — ведь открытое 
присвоение было небезопасно»1. Ничего странного, что 
Хониат мог невозбранно издеваться над Исааком, — го-
раздо поразительнее, что Антоний именует того царем: 

1 Nicetae Choniatae Historia. Pars prior / Ed. J. van Dieten. Berlin, 1975. 
P. 442–443.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 221

ведь к моменту появления Добрыни в Царьграде, «Кир-
сак» уже пять лет как содержался в заключении, свергну-
тый и ослепленный собственным родным братом Алек-
сеем. Либо никакой damnatio memoriae за переворотом  
1195 г. не последовало, либо экскурсоводческий нарратив 
был столь консервативен, что не поддавался политической  
конъюнктуре.

Выполняя задачу развлекать паломников, гид чувство-
вал себя вполне раскованно, рассказывал анекдоты, на-
пример, такой: «и быс(ть) єму кадѧщю темьяномъ и прогла 
хсъ къ попови ис пола ити дѣспода и потомъ на третьи днь 
поставленъ быс(ть) патриархомъ» (Jouravel, 353). Особен-
но поражает следующий рассказ: «прежние же святителии 
служаху завѣсою павлочитою повѣсивше катапезму чегоже 
ради та быс(ть?) видѣния ради женска, … да не мутнымъ 
умомъ и срцемъ богу… службу вошлют. И потомъ же ерети-
ци паки вземше тѣло господне и кровь не вѣдуще никому-
же завѣсы ради выплевавше воступаху ногами, туже ересь 
увѣдавше святии отци духомъ привѧзавше завѣсы ты ко 
столпомъ катапезмы и ко патриарху и ко митрополиту и къ 
єпископу приставиша протодьякона да зрить да без єреси 
праведно служат Богу» (Jouravel, 321–323). Здесь мы ви-
дим, во-первых, характерный экскурсоводческий прием, 
когда гид предлагает туристам самим догадаться, почему 
раньше завесу задергивали; во-вторых, двухступенчатый 
рассказ, в котором объясняется, почему сначала катапетаз-
му закрывали, а потом стали открывать. Интересно отме-
тить, что откровенно развязный характер анекдота никак 
не противоречит следующему встык за ним утверждению, 
будто перед паломниками та самая катапетазма Иеруса-
лимского Храма, которая «во распѧтье господне раздраласѧ 
до долу»! 

Вообще, (произ)вольность, с которой экскурсовод наде-
ляет таинственным смыслом предметы, явно его не имею-
щие, поражает: «а у катапетазы повѣшены вѣнци мале 30 их 



222	 Сергей	Иванов	

в памѧть всѣмъ христьяномъ и в незабыть1 июдиных ради 
30 сребрѧникъ · на нихже господа Иисуса Христа преда» 
(Jouravel, 319). Или вот информация, явно рассчитанная на 
то, чтобы вызвать восхищения у туристов: «на лѣвои сторонѣ 
горѣ у терема великаго сошита пазуха золотомъ. золота же 
вышло чстго 4 капи» (Jouravel, 317), то есть 218 кг. Количе-
ство золота поразило бы любого, будь он хоть мусульмани-
ном. То же можно сказать и о такой детали, «очеловечиваю-
щей» Св. Софию: «а на полатахъ кодѧзи и огород у патриарха 
… ѡвощь же патриарху всѧки дыней и яблока груши держа в 
кладѧзи повержено ужищемъ в коши и коли ѣсти патриарху 
и тога вынимають єс(ть) студено , такоже и црь ѣсть и банѧ 
патриархова на полатахъ , воды же по трубамъ возведены а 
другая дождевая» (Jouravel, 365).

Были и сведения другого характера, рассчитанные на 
чуть более специальную аудиторию: «во олтари вода · и 
приведена по трубамъ из колодѧзи (Jouravel, 305), «отолѣ 
близъ миро сщное варѧть иконами ветхими иже не зна-
ти стыхъ и тѣмъже миромъ дѣти крстѧть» (Jouravel, 317). 
Иные же сведения вообще не могли пригодиться кому-ли-
бо, кроме людей, специально интересовавшихся церков-
ным устройством, как архитектурным, так и организацион-
ным: «а под нею дуплено и подходѧть чловѣци , и учинено 
сквозѣ мороморъ продухи и єгда внидеть црь во црквь ту 
тогда понесуть под испод много ксилолоя темьяна и кла-
дуть на углие и исходить вонѧ продухи тѣми во црквь на 
воздухъ (Jouravel, 255); «во великую же пѧтницю не слу-
жат по имъ црьквамъ ни в светѣи софии но мыють цркви 
в тот день и бъбиѡвомъ листвиемъ настилають во цркви» 
(Jouravel, 385). Можно предположить, что такие сведения 
гид сообщал не по собственной инициативе, а в ответ на 
любопытствующие вопросы Добрыни.

1 A. Журавель (Jouravel. S. 214) предполагает, что этот оборот явля-
ется переводом греческого εἰς	τὸν	ἀλησμóνητον, но такого слова в гре-
ческом не существует.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 223

Хотя паломника интересовали религиозные достопри-
мечательности, иногда в экскурсионный нарратив вкрады-
ваются и светские: «телѣга сребрѧна, констѧнтина и елены» 
(Jouravel, 303). Кое-что заслуживает именования «дико-
винки»: «лежить преднии амбонъ · храсаленъ єгоже из-
билъ верхъ стѣи софѣи падсѧ» (Jouravel, 307). Интересная 
ремарка сопровождает рассказ о церкви апостолов «Урва-
новой чади», находившейся в Аргирополе (совр. Топхане)1: 
«а тая црквь преже царѧграда поставлена» (Jouravel, 399). 
Имеется в виду известная византийская легенда о первом 
епископе, рукоположенном здесь ап. Андреем, однако лю-
бопытно, что в Книге Паломник акцентировано не столько 
апостольское происхождение столичной церкви, сколько 
преимущество древности, которым обладала Пера. Нельзя 
ли усмотреть здесь местный патриотизм здешнего гида?

Значительное число сакральных объектов демонстриро-
вались паломникам не просто в назывном порядке, а в со-
провождении рассказов экскурсовода, причем иногда весь-
ма пространных (быть может, у Антония зафиксированы 
лишь немногие из услышанных, глубже других засевшие 
в памяти). Иные из этих историй кочуют из одного путе-
водителя в другой, но для наших целей бóльший интерес 
представляют уникальные рассказы, донесенные лишь Ан-
тонием. Его гид имел излюбленных святых персонажей, и 
приурочивал эпизоды из их житий к разным объектам, соз-
давая у слушателя эффект узнавания. Одним из таких пер-
сонажей был Стефан Новый. Когда Антоний пишет: «аук-
сентей иже жил на холмѣ со стымъ стефаномъ новымъ» 
(Jouravel, 383–385), он явно передает слова гида, который 
привязывал менее известного святого, Авксентия, к свято-
му более знаменитому, Стефану. Паломник мог думать, что 
эти святые жили на одном и том же холме одновременно, 
но экскурсовод-то просто хотел сослаться на то, что в Жи-

1 Mango C. A. Constantinople’s Mount of Olives and Pseudo-Dorotheus of 
Tyre // Nea Rhome. 2009. Vol. 6. Р. 164.



224	 Сергей	Иванов	

тии Стефана множество раз упоминается, как тот поселил-
ся на горе св. Авксентия, обретавшегося там же тремя сто-
летиями ранее.

Еще более сложное переплетение мотивов происходит в 
нижеследующем рассказе: «странь єя жилъ костѧнтинъ црь 
ижє в тѣлѣ явилсѧ црви . и повелѣ патриарху црь внести єго 
во град дне и создати црквь во имѧ єго манастырь… а тои 
костѧнтинъ первое жидовинъ былъ и крестилсѧ єсть нау-
ченъ ѿ стефана новаго» (Jouravel, 397–399). Первая его по-
ловина отсылает к сюжету, известному из многочисленных 
хроник ΙΧ в.: мошенник Сантаварин, сообщник патриарха 
Фотия, убедил в своих колдовских способностях императора 
Василия Македонянина, в частности, показал ему призрак 
его скончавшегося сына, Константина; под впечатлением 
от этого трюка император приказал построить монастырь в 
память Константина1. Вторая же половина относится к Кон-
стантину Синадину, византийскому святому «из иудеев», 
который предсказал царствование другому сыну Василия, 
Льву (BHG 370). Если эти два Константина, хоть и не име-
ли между собой ничего общего, то были, по крайней мере, 
современниками, то Стефан Новый жил гораздо раньше и 
в Житии Константина ни словом не упомянут. Однако Сте-
фан был очень популярен в Константинополе, и его появ-
ление «привязывало» данный памятник к череде других. 
Впрочем, нельзя исключить, что в памяти Антония смеша-
лось несколько рассказов гида, относившихся к разным па-
мятникам.

В одном месте, в рассказе о церкви великомученика Ге-
оргия в Девтероне2, мы слышим, как «стыи феѡдоръ пре-

1 Georgii Hamartoli Chronicon breve (PG. 110. Col. 1084); ср.: Majeska G. 
The Body of St. Theophano the Empress and the Convent of St. Constantine 
// Byzantinoslavica. 1977. Vol. 38. P. 14–21.
2 Janin R. La Géographie ecclésiastique de l’Empire byzantin. Le Siège 
de Constantinople et le patriarcat oecuménique. T. 3. Paris, 1969 (далее 
сокр. — Janin). P. 69; ср.: Effenberger A. Die Kirche des hl. Romanos in 
Konstantinopel und ihr Umfeld // Millenium. 2017. Bd. 14. S. 191–226.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 225

образилсѧ (в корытѣ) мѣсѧщи тѣсто в корытѣ черницѣ» 
(Jouravel, 377–379). Текст немного испорчен, но нам не 
составляет труда уяснить, что здесь пересказан эпизод из 
104-й главы Жития Феодора Сикеонского, где герой кор-
мит братию хлебом, полученным из малого количества 
теста, собственноручно мешая его в корыте1. Немного да-
лее, достигнув монастыря Св. Георгия Сикеонского, распо-
лагавшегося чуть севернее Адрианопольских ворот, возле 
цистерны Аэция2, гид снова рассказывает серию историй 
о том же персонаже: «и ту лежить стыи феѡдръ секиѿ в 
тѣлѣ в сребрѧнѣ гробѣ и ту крстъ єго на желѣзнѣ пососѣ с 
нимже ходилъ на гору ко стому георгию молитсѧ єже єст 
ту и потырь єго мороморѧнъ с неюже служилъ . и мно-
га исцѣления болнымъ ѿ него бывають пиющимъ воду ис 
потирѧ» (Jouravel, 379–381), но здесь все уже не так про-
сто: хождение на гору фигурирует в одном месте Жития, 
железный посох в другом, а последний эпизод имеет к жи-
тию лишь косвенное отношение: никакого чуда исцеления 
в житии нет — однако перед смертью святой действительно 
дает монахам своего монастыря пить из собственного поти-
ра3. Как мы видим, чудо складывается в процессе рассказа, 
для его перформативного завершения. 

Впрочем, есть в Книге Паломник и такие данные, ко-
торые можно счесть не столько сознательной редактурой, 
сколько простой ошибкой, причем не Антония. К примеру, 
упоминаемые им в Испигасе «стии отцы 318, туто ж и мощи 
их» (Jouravel, 403–405) соответствуют, по мнению всех 
исследователей, некой церкви, посвященной 318 Отцам 
Первого Вселенского Собора. Однако подобный храм не за-
свидетельствован ни в каких других источниках, да и труд-

1 Vie de Théodore de Sykeôn / Ed. A.-J. Festugière. Bruxelles, 1970.  
P. 83–84; Житие преподобного Феодора, архимандрита Сикеонского 
/ Пер. с греч., предисл. и комм. Д. Е. Афиногенова. М., 2005. С. 88–89. 
2 Janin. P. 76–77.
3 Житие преподобного Феодора… С. 30–31, 45, 148.



226	 Сергей	Иванов	

но представить себе собранные вместе мощи 318 человек! 
Невозможно избавиться от подозрения, что гид принял за 
указание на мощи 318-ти надпись, которая была стандарт-
ным византийским проклятием для тех, кто попытается от-
нять ту или иную собственность или могилу: злоумышлен-
нику принято было угрожать карой со стороны 318 Отцов 
Никейских1.

Местами экскурсовод стремится придать агиографиче-
ской топографии «человеческое» измерение: «на памѧть 
єго главу приносѧть к погребу идѣже сидѣлъ вверженъ 
главу же єго носить епархъ чрез всю нощь со множествомъ 
людии со свѣщами зовуща кирелѣсу» (Jouravel, 373). Мона-
стырь, где хранилась голова Стефана, располагался далеко 
от центра города2; из текста вроде бы следует, что где-то в 
этом же районе должен был находиться и «погреб», в ко-
тором святой сидел. В любом случае «погреб» был ярким 
топографическим напоминанием об исторической реаль-
ности Стефана Нового, в каком-то смысле более действен-
ным, чем его голова. Ту же функцию «очеловечивания» 
несут и слова: «на томъже уболѣ стго павла исповѣдника 
домъ» (Jouravel, 387). Разумеется, это была церковь, кото-
рая находилась в районе совр. Большого Базара3, но упор 
сделан на то, что она устроена в том самом доме, где жил 
святой. Особо трогательно выглядит сообщение о том, что 
«стый иоанн кушникъ лежить у вратъ двора своєго и крстъ 
єго на желѣзнѣ пососѣ» (Jouravel, 381). Из жития Иоанна 
(BHG 868–869h) известно, что он был похоронен во дворе 
собственного дома; кроме того, опираясь на текст можно 
предположить, что его дом стоял где-то недалеко от пор-

1 Например, ср. в Константинополе XI в.: Γεδεὼν Μ.	Ἔγγραφοι	λίθοι	καὶ	
κεράμια.	Ἐν	Κωνσταντινουπόλει, 1892. Σ. 96–97. 
2 Majeska G. Russian Travelers… P. 279–289; Asutay-Effenberger N., Ef-
fenberger A. Zum Verlauf der Konstantinsmauer zwischen Marmarameer 
und Bonoszisterne und zu den Toren und Straßen // Jahrbuch der Öster-
reichischen Byzantinistik. 2010. Bd. 59. S. 13.
3 Janin. P. 395.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 227

та1, а логика Антониева маршрута ведет к заключению, что 
дом находился в районе ворот Одункапы2, у Золотого Рога. 
Однако житие Иоанна не только не упоминает впрямую, но 
и никак не предполагает, чтобы этот святой ходил с желез-
ным посохом, скорее наоборот, тот был ему вовсе не нужен. 
Значит, посох есть дальнейшее развитие легенды о ξεινιτεία 
Иоанна. В любом случае, упоминание об агиографических 
событиях на том самом месте, где они якобы происходили, 
сообщало Константинополю черты Святой Земли. 

Некоторые намеки, содержащиеся в Книге Паломник, 
так и остаются нерасшифрованными. Из этого как мини-
мум следует, что экскурсовод рассказывал туристам какие-
то нестандартные агиографические легенды, не вошедшие 
в типовые синаксари: например, непонятно, как было воз-
можно, чтобы знаменитейший апостол Матфей оказался в 
таком небрежении, что его «тѣло в селѣ внѣ града лежить» 
(Jouravel, 369). Загадочна фраза о некоем «мачюковѣ 
манастырѣ» (Jouravel, 403). Р. Жанен терялся перед таким 
странным названием, не встречающимся более нигде3, од-
нако еще Лопарев4 справедливо связывал его с «неким Ма-
чуком». Несомненно, речь идет об обители, заложенной Фе-
одором Мачуком5. Конечно, церковь не могла именоваться 
так официально, это было ее обиходное название, донесен-
ное, однако, до туристов и, видимо, связанное с какой-то 
историей, которая, однако, у Антония не сохранилась.

Некоторые даже вполне развернутые истории из Книги 
Паломник не находят себе параллелей: «а ѿтолѣ стая Ана-
стасия в тѣлѣ лежить та же за мужемъ была на млтынею 

1 Vita Ioannis Calybitae (PG. Vol. 114. Col. 572–573).
2 Janin. P. 271.
3 Janin. Р. 328. Почему-то теряется и А. Журавель: Jouravel. S. 251.
4 Лопарев. С. CXXXVIII.
5 Prosopographie der mittelbyzantinischen Zeit #27683. Топографиче-
ски эту обитель вполне допустимо локализовать в квартале св. Ма-
манта, ср.: Berger A. Untersuchungen zu den Patria Konstantinupoleos. 
München, 1988. S. 697, 703.



228	 Сергей	Иванов	

и добрымъ житьємъ спслас є» (Jouravel, 399). Принято 
почему-то считать, что речь об Анастасии Патрикии, но та, 
согласно Житию (BHG 79–80e), была девицей, удалившей-
ся в пустыню, чтобы сберечь девство, а описанный здесь 
персонаж — благодетельная матрона. Другая загадочная 
история, неизвестная ни из каких других источников, тако-
ва: ««В мужеском монастыри лежит царевна святая девица 
София в теле; а от иного бо злаго царя лежала сохранена 100 
лет и явилася потом» (Jouravel, 415). Ни одной принцессы, 
которая была бы девицей и именовалась Софией, нам не-
известно, а уж сокрытие тела в течение целого века — это 
вообще звучит как триллер! Загадочна и история с мощами 
св. Евфимии: «єуфимья в тѣлѣ лежить се же ѿ сего 10 лѣто 
явившисѧ ѿ землѧ плотию, не вѣдѧху бо ея кдѣ положена» 
(Jouravel, 371). Гид мог даже драматизировать свой рассказ 
«детективными» вставками: «В той же церкви святый Ана-
стасий без главы есть, а главу его украли» (Jouravel, 375)1. 
Все это призвано было оживлять монотонность эксурсовод-
ческого нарратива. 

Как водили Антония по Царьграду?

Антоний посетил за время своего паломничества 97 па-
мятников и видел 115 реликвий2, тогда как все остальные 
русские паломники вместе взятые — лишь 58 памятников3. 
Это могло бы сделать Книгу Паломник важнейшим источ-
ником по городской топографии Константинополя, если 
бы в ней не царил топографический хаос. Х. Лопарев4 от-
нес эту путаницу не на счет позднейшего редактора, а на 

1 Effenberger A. Zur »Reliquientopographie«... S. 286–288. Effenber-
ger A. Die Kirche des hl. Romanos… S. 191–226.
2 Effenberger A. Zur »Reliquientopographie«... S. 278. Anm.63.
3 Majeska G. Russian Pilgrims. Р.101.
4 Лопарев. С. XXIX–XXXI.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 229

счет самого Антония. Тем не менее, как Н. Кондаков1, так и 
сам Х. Лопарев2, каждый по-своему, пытаются прочертить 
маршрут паломника по Царьграду. Последующие исследо-
ватели отказались от этой аксиомы. Так, М. Гарзанити счи-
тал, что Антоний посещал константинопольские церкви в 
порядке следования их престольных праздников3. Однако 
такую «роскошь» мог позволить себе лишь человек, живу-
щий в городе многие годы, а никак не обычный паломник. 
А. Эффенбергер4 и А. Журавель5 считают, что для Антония 
важны были не столько здания, сколько содержавшиеся 
там реликвии6. И, тем не менее, паломники ходили по го-
роду не сами — их вели экскурсоводы, которые не могли не 
думать о топографической осмысленности маршрута. 

Какая же экскурсоводческая логика прослеживается в 
Книге Паломник? Разумеется, сначала турист осматривает 
Св. Софию и дворцовые церкви. Но куда его ведут потом? 
Паломников XIV–XV вв. обычно вели от Св. Софии длин-
ным маршрутом на юг и потом на запад, по часовой стрел-
ке, вдоль берега Босфора и Мраморного моря — Антония же 
в ходе его первой экскурсии провели по не очень широкому 
кольцу вокруг Св. Софии от Халкопратии до Манган, также 
по часовой стрелке (Jouravel, 357–366)7. Второй маршрут, 
напротив, начинался на самой юго-западной оконечности 
Царьграда, у Золотых Ворот, и шел в северо-восточном на-

1 Кондаков Н. П. Византийские церкви и памятники Константинопо-
ля. М., 2006. С.99–103.
2 Лопарев. С. 41–69.
3 Garzaniti M. Le Livre… P. 31.
4 Effenberger A. Zur »Reliquientopographie«… S. 265–327. Ср. так-
же: idem. Antonij von Novgorod und die Kirche des Theodoros ἐν	 τοῖς	
Σφορακίου — Ein Beitrag zur sakralen Topographie von Konstantinopel 
// Proceedings of the 22nd International Congress of Byzantine Studies. 
Plenary papers. Sofia, 2011. Р. 285–308.
5 Jouravel A. Die Neuausgabe… S. 163.
6 Cр.: Jouravel А. Antonij von Novgorod… S. 155.
7 Effenberger A. Zur «Reliquientopographie…» S. 287, 297–303, 306–307;  
Janin. P. 499–500; 285; 37; 89; 372; Talbot A.-M. The Posthumous Mirac-
les of St. Photeine // Analecta Bollandiana. 1994. Т. 112. Р. 85–104.  
Ср.: Ciggaar K. N. Une description… P. 255–256, 258.



230	 Сергей	Иванов	

правлении к Колонне Аркадия, следуя, с некоторыми от-
клонениями, южному рукаву Месы (Jouravel, 371–378).1 
Третий маршрут почти целиком идет вдоль городских стен 
с юга на север: от Ворот св. Романа до цистерны Аэция 
(Jouravel, 377–382)2. Дальнейшие топографические дан-
ные в Книге Паломник сильно перепутаны, и на значитель-
ном протяжении маршрут почти не поддается реконструк-
ции. Нить последовательного рассказа восстанавливается 
на берегу Золотого Рога, у порта Неорий: оттуда туристов 
вели на юг по второй крупнейшей артерии Константинопо-
ля, Маврианову портику, вплоть до его соединения с Ме-
сой, и по ней не запад до Форума Константина и вокруг него 
(Jouravel, 383–392)3, но как далеко, понять трудно, ибо в 
показаниях Антония вновь наступает хаос. Следующий уча-
сток топографической неопределенности охватывает еще 
большую площадь, и затем маршрут восстанавливается 
уже на берегу Мраморного моря, причем идет с юга на се-
вер, огибает Ипподром, Св. Софию и заканчивается почти 
у Золотого Рога (Jouravel, 391–396)4. Последние два марш-

1 Seemann К.-D. Die altrussische Wallfahrsliteratur… S. 217; Janin. P. 94; 
319; 279; 220–222; 373; 183; 35; 354–358; 311; 117; 294; 90; 99; 383; 
Berger A. Untersuchungen… S. 365–367; 624; 635–638; 388; 634–635; 
651–652; 653; Asutay-Effenberger N., Effenberger A. Zum Verlauf… S. 
13; 21; Effenberger A. Theodosia von Konstantinopel — Anmerkungen zu 
ihrem Kult und Kultort. Ergänzende Überlegungen zu ihrem „hagiogra-
phischen Dossier“ // Jahrbuch der Österreichischen Byzantinistik. 2011. 
Bd. 61. S. 123–124, 131. Ср.: Majeska G Russian Travellers… P. 279–280.
2 Janin. P. 367; 69; 410; 76–77; The Life of Saint Basil the Younger… 
P. 739; Asutay-Effenberger N. Das Kloster des Ioannes Prodromos τῆς	
Πέτρας in Konstantinopel und sein Bezug zur Odalar und Kasım Ağa Camii 
// Millennium. 2008. Bd. 6. S. 299–327.
3 Janin. Р. 393; 271; 22–25; 313; 404–405; 395; 484–485; 443; Berger 
A. Untersuchungen. S. 319–329; Effenberger A. Zur »Reliquientopogra-
phie«… S. 274. Anm.41. 
4 Janin. Р. 123; 451; 516; 16; 264; Effenberger A. Zur »Reliquientopogra-
phie«… S. 291; Berger A. Untersuchungen… S. 566–568; 399; 277–280; 
486–487; 269–270; Effenberger A. Stadtinterne Reliquientranslationen in 
Konstantinopel — Der Fall der heiligen Euphemia von Chalkedon // Hinter 
den Mauern und auf dem offenen Land. Leben im Byzantinischen Reich / 
Hrsg. von F. Daim, J. Drauschke. Mainz; Heidelberg, 2017. S. 45–54.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 231

рута проходили за пределами «исторического полуостро-
ва»: один в Пере, именуемой у Антония Испигас (Jouravel, 
397–408)1, — там движение шло точно н север; второй на 
запад от Золотых Ворот. На этом отрезке итинерария стоит 
остановиться подробнее.

Последние два топонима, упоминаемые Антонием, под-
вигли Х. Лопарева на очередное пренебрежительное за-
мечание: «Ни в Хрисополе, ни в Калиполе паломник не 
был, довольствуясь лишь заметками о них проводников»2. 
Но ведь мы заинтересованы не столько обличить автора, 
сколько понять, почему именно эти топонимы из многих 
сотен возможных попали в Книгу Паломник. Разберемся с 
каждым из них по отдельности.

Чтобы уяснить, чем Антония заинтересовал Каллиполь, 
лежавший весьма далеко от Царьграда, следует проанали-
зировать весь последний его маршрут. Закончив описание 
Галаты («Испигаса»), паломник пишет: «До святой же Пят-
ници от Царяграда день пешу ити» (Jouravel, 407). Если бы 
речь шла о церкви Св. Параскевы Иконийской, стоявшей 
на совр. Haskoy caddesi3, то до нее, даже с учетом переправы 
на лодке через Золотой Рог, от Св. Софии было никак не 
более двух часов. Остается предположить, что речь идет не 
о св. Параскеве Иконийской, а о св. Параскеве Эпиватской, 
не признанной официальными церковными властями. Ее 
культ бурно развился в XII в., так что патриарху Иоанну 
Музалону пришлось даже издавать специальный указ с за-
претом ее скандального жития. Впрочем, слава Параске-
вы Эпиватской уже шагнула в славянский мир, и в 1237 г.  

1 Janin. P. 65; 172, 178; 195; 196; 374; 297–298; 255; 108–109, 591–592; 
20; 499; 328; 87; 482; 231–232; Külzer A. Ostthrakien (Europe) (Tabula 
Imperii Byzantini; 12). Wien, 2008. S. 355–336; 366; 186, 344; 248–249; 
680; 668; 573; Mango C. Constantinople’s Mount of Olives… Р. 164; 158; 
Pierre Gilles. Itineraires byzantins / Intr., transl. par J.-O. Grelois. Paris, 
2007. P. 137; 155; Житие и деяния Илариона… С. 23.
2 Лопарев. C. XL.
3 Janin. P. 391; Effenberger А. Stadtinterne Reliquientranslationen…  
S. 50. 



232	 Сергей	Иванов	

болгарский царь Иван Асень перевез ее мощи в свою сто-
лицу Тырново. Нельзя исключить, что популярность ново-
модной святой достигла Новгорода1 и Антоний решил по-
сетить ее могилу. Лишним свидетельством в пользу такой 
гипотезы является дальнейший нарратив Книги Паломник: 
там говорится о памятниках, расположенных «вне Златых 
врат», то есть в юго-западном направлении из города, тогда 
как церковь св. Параскевы Иконийской находилась в север-
ном направлении.

Параскева Эпиватская была похоронена в деревне Ка-
ликратия, на берегу залива Бююкчекмедже; остатки ее 
церкви еще существовали в начале ХХ в.2 Это место лежит в  
39 км от Константинополя, и чтобы его достичь, действи-
тельно, нужен был полный день. Следующие за упомина-
нием Параскевы топонимы также локализуются к западу 
от Золотых Ворот. Первым, сразу за ними, лежал св. Нико-
ла Пробилоб, легко отождествляемый с церковью Св. Ни-
колая Моливота3, и то чудо, о котором упоминает Антоний, 
известно по византийским источникам4. Почитание св. Ев-
фимии, которое, согласно Книге Паломник, осуществля-
лось «недошедше же пѧтници мало» (Jouravel, 407), в дей-
ствительности имело место во Флорионе (совр. Флоря)5, в 
20 км от церкви Св. Параскевы. Наконец, последний пункт 
маршрута — церковь Елены Афирской, расположенная на 
заливе Бююкчекмедже6, в самом деле, недалеко от Св. Па-
раскевы. И вот лишь затем Антоний пишет: «У Калиполя 

1 Можно предполагать, что Параскева считалась спасительницей 
князя Ярослава Мудрого, см.: Минева E. Был	ли	Ярославом	Мудрым	υἱὸς	
τῷ	ἄρχοντι	Ῥωσίας в Византийском пространном житии св. Параскевы 
Эпиватской (BHG3 1420z) // Byzantinoslavica. 2016. Vol. 74. P. 175–189.
2 Külzer A. Ostthrakien… S. 424–425.
3 Külzer A. Ostthrakien… S. 537; Janin. P. 373.
4 Anrich G. Hagios Nikolaos. Der heilige Nikolaos in der Griechischen 
Kirche. Bd. 1. Die Texte. Leipzig; Berlin, 1913. S. 415–416.
5 Majeska G. Russian Travellers… P. 149; Külzer A. Ostthrakien… S. 589.
6 Janin. P. 109–110; Külzer A. Ostthrakien… S. 270–273.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 233

же лежит новый отець Еуфимий»1. Имеется в виду Евфи-
мий Мадитский (BHG 654), похороненный в Эджеабате, в 
36 км от Каллиполя (совр. Галлиполи)2. Появление этой 
информации в Книге Паломник вызвано тем, что Евфимий 
считался родным братом Параскевы Эпиватской3, о чем, 
видимо, Антонию поведали при посещении ее могилы, а 
он отложил обнародование этой информации вплоть до за-
вершения реально осуществимого маршрута.

Пассаж, которым заканчивается собственно экскурси-
онная часть Книги Паломник, звучит так: «А во Хрусопо-
лии  святый Василей новый лежит: той бо святый Василей 
о страшнем суде написал» (Jouravel, 409). Житие Василия 
Нового, на которое столь явным образом ссылается Анто-
ний, повествует о погребении святого так: сначала почита-
тель Василия Константин Варвар собирался «отнести его 
останки на корабль и похоронить в своем имении, лежащем 
на востоке, напротив Царственного Города, где построена 
знаменитая церковь Богородицы, — положить его в этом 
божьем храме»4. Однако у него вышел конфликт с другим 
почитателем Василия, евнухом Иоанном, бывшим личным 
официантом императрицы: «Благочестивый Иоанн… вос-
препятствовал господину Константину, говоря: «Разве уж 
нету могил в Царственном Городе? Здесь ведь покоятся 
мощи тысяч святых! А ты хочешь лишить нас нашего ду-
ховного отца? Итак, не делай того, что задумал! А если нет 
у тебя [подходящей] могилы, разреши мне, твоему слуге, и 
я сделаю все необходимое!»5 Константин уступил, и Иоанн 

1 Белоброва О. А. О «Книге Паломник»… C. 235.
2 Külzer A. Ostthrakien… S. 501–503.
3 Великие Минеи Четьи. Октябрь. Дни 4–18. СПб., 1874. Стб. 1026.
4 Τhe Life of St. Basil the Younger… P. 736–737; ср.: Ryden L. The “Life” 
of St. Basil the Younger and the Date of the “Life” of St. Andreas Salos // 
Okeanos: Essays presented to Ihor Ševčenko on his Sixtieth Birthday by 
his Colleagues and Students (Harvard Ukrainian Studies. 1983. Vol. 7). 
P. 574.
5 Житие Василия Нового в древнейшем славянскoм переводе / Изд. 
Т. А. Пентковская, Л. И. Щеголева, С. А. Иванов. М., 2018. С. 740–741.



234	 Сергей	Иванов	

похоронил Василия в собственном монастыре Хартофи-
лакса, на западном краю города, возле церкви Свв. Флора 
и Лавра; потом он переложил тело из деревянного гроба в 
мраморный саркофаг, вскоре постригся в том же монасты-
ре (хотя тот и являлся женским), а через год сам был похо-
ронен подле гроба Василия1. 

Однако, как мы читаем в Книге Паломник, к 1200 г. Ва-
силий покоился в Хрисополе, а из этого, по-видимому, сле-
дует, что, после смерти евнуха Иоанна, Константин Варвар 
все-таки осуществил свой первоначальный план, перезахо-
ронив Василия в собственном монастыре. Маловероятно, 
чтобы информация о перезахоронении Василия содержа-
лась в какой-либо неизвестной нам, но доступной в 1200 г.  
версии его Жития. Скорее всего, память об этом святом 
жила в устной традиции Константинополя2. Значит, визан-
тийский гид Антония был в курсе агиографического фоль-
клора и не уклонялся от обсуждения не вполне каноничных 
персонажей.

Удивительно не то, что Добрыня Ядрейкович в конце 
своего пребывания в Царьграде спросил экскурсовода о мо-
гиле Василия: Житие этого святого пользовалось на Руси 
огромной популярность, и его память входит в несколько 
редакций Пролога XII в. Поразительно то, что местный гид 
точно знал, как ответить на такой вопрос. 

Авторы Х в. сообщают, что император Лев VI подарил 
отцу Константина Варвара имение в месте, называвшемся 
Носиа3. Этот топоним не поддается точной локализации, но 
ясно, что он находился где-то в Хрисополе4. Там при уча-
стии патриарха был основан монастырь; воспроизводя это 
известие своих источников, Иоанн Скилица в XI в. добав-

1 Τhe Life of St. Basil the Younger… P. 736–741.
2 Ibid. P. 15.
3 Ryden L. The “Life” of St. Basil… P. 575–576.
4 Janin R. Les églises et les monastères des grans centres byzantins (Bithy-
nie, Hellespont, Latros, Galesios, Trebizonde, Athenes, Thessalonique). 
Paris, 1975. P. 59.



	 Антоний	Новгородец	и	его	экскурсовод	в	Константинополе	 235

ляет собственную информацию: обитель была посвящена 
Спасителю1. Иоанн II Комнин в середине XII в. сделал этот 
монастырь владением своего главного детища — Пантокра-
тора. Значит, обитель, несмотря на свою удаленность, все 
это время оставалась так или иначе на виду. Возможно, она 
даже рекламировала себя как место захоронения скандаль-
ного святого, отсутствовавшего в официальных синаксарях 
Константинопольской Церкви, но тем не менее популяр-
ного. Интересно отметить, что церковь Свв. Флора и Лав-
ра, место первоначального упокоения Василия, входила во 
второй, по нашему счету, экскурсионный маршрут Книги 
Паломник, однако в рассказе про нее никаких упоминаний 
о Василии Новом нет. Это косвенное подтверждение гипо-
тезы, что вопрос о нем задал именно Антоний, и именно в 
конце всего путешествия.

Таким образом, Книга Паломник представляет собой 
сложносоставное произведение, включающее собственно 
авторские заметки Антония, «стандартный» экскурсовод-
ческий нарратив и перформативный результат общения 
туриста с его гидом2.

1 Ioannis Scylitzae synopsis historiarum / Ed. J. Thurn. Berlin, 1973.  
Р. 191.97.
2 У меня не было возможности внести исправления, диктуемые мо-
нографией: Die Kniga palomnik des Antonij von Novgorod / Ed., Übers., 
Komm. von A. Jouravel (Imagines Medii Aevi; 47). Wiesbaden, 2019, опу-
бликованной уже после того, как статья была сдана в печать.



Беатриче Даскас

«VENETIA HEBBE PRINCIPIO PER LA 
DESTRUTION DELLA GRANDE TROGIA».  

МИФ О ВЕНЕЦИИ КАК  
ALTERUM BYZANTIUM

На протяжении столетий столица Восточной Рим-
ской империи всегда была для Венеции точкой 
отсчета, пусть и двусмысленной. Оглядка на Ви-

зантию, обусловленная экономическими и торговыми 
интересами Венеции, была вызвана в т. ч. чем-то вроде 
восхищения перед наследником и законным хранителем 
древних римских традиций и власти. Какими бы кон-
фликтными, натянутыми и холодными ни были отноше-
ния между ними, весь церемониал, обряды, некоторая 
пышность художественного стиля в сочетании с красноре-
чивыми формами репрезентации власти демонстрируют, 
насколько решающим был импульс из Константинополя, 
определивший гражданскую и культурную идентичность 
Венеции в ключевые моменты ее формирования в Сред-
ние века. Ученые неоднократно изучали эти отношения, 
раскрывая, с одной стороны, всевозможные аспекты ве-
нецианского византинизма, а с другой, rayonnement de 
Venise в Леванте. Для реализации цели, поставленной 
в настоящей работе, я хотела бы остановиться на одном 



	 ‘Venetia	hebbe	principio	per	la	destrution	della	grande	Trogia’	 237

аспекте, связанном с легендами о происхождении горо-
да, которые были разработаны в венецианской интел-
лектуальной среде. Этот аспект, насколько мне известно, 
не привлекал внимания исследователей, несмотря на его 
важность в прояснении идеологической связи между Ве-
нецией и Константинополем или, если использовать из-
вестную виссарионовскую формулу, в символическом ото-
ждествлении Византии с alterum Byzantium1. 

Историческое происхождение Венеции  
и развитие гражданского самосознания

В феноменологии так называемого мифа о Венеции, том 
почти неисчерпаемом репертуаре легенд, которые сочиня-
лись на протяжении веков венецианскими историографами 
и панегиристами с целью выдумать прошлое города, эпоха 
первоначального поселения занимает центральное место2. 
Легенды, прослеживающие происхождение древних посе-
ленцев венецианского архипелага, разрабатывались бок о 
бок со сказаниями, объясняющими, когда и почему эти по-
селенцы покинули материк, чтобы жить среди негостепри-
имных болот лагуны. Одна из традиций в этих сказаниях 

Работа выполнена в рамках проекта MYRICE при финасовой под-
держке European Union’s Horizon 2020 research and innovation 
programme under the Marie Sklodowska-Curie G.A. no. 745869.
1 В знаменитом послании 1468 г. венецианскому дожу Виссарион Ни-
кейский описал город как «почти второй Византий» (quasi alterum 
Byzantium). Это письмо, содержащее акт дарения библиотеки Висса-
риона Венеции, опубликовано в: Labowsky L. Bessarion’s library and 
the Biblioteca Marciana. Rome, 1979. P. 147–149.
2 Подробнее о мифе о Венеции см.: Fasoli G. Nascita di un mito // Studi 
storici in onore di Gioacchino Volpe per il suo 80° compleanno (Biblioteca 
Storica Sansoni. Nuova ser.; 1). Firenze, 1958. P. 447–479; Gaeta F. 
Alcune considerazioni sul mito di Venezia // Bibliothèque d’Umanisme 
et Renaissance. Vol. 23. Genève, 1961. P. 58–75; Idem. L’idea di Venezia 
// Storia della cultura veneta / Ed. by G. Arnaldi, M. Pastore Stocchi. 
Vol. III/3. Vicenza, 1981. P. 565–641; Miur E. Civic ritual in Renaissance 
Venice. Princeton, 1981. P. 13–62.



238	 Беатриче	Даскас	

приписывает венецианцам галльское происхождение, в то 
время как другая линия горделиво настаивает на их проис-
хождении от троянцев. Согласно последней традиции, гор-
стка троянцев во главе с мудрым советником царя Приама 
Антенором нашла убежище в лагуне после разграбления и 
разрушения их города. Легенды о древнейшем происхожде-
нии Венеции — наряду с несколькими версиями мифа о хри-
стианизации Аквилеи и ее окрестностей апостолом Марком1 
— разрабатывались для идеологических и политических 
нужд Венеции на протяжении ее истории. В этой перспек-
тиве галльское происхождение венецианцев, сформулиро-
ванное в гуманистической историографии, — мы находим 
его, например, в Historiae rerum Venetiarum, составленной 
Маркантонио Сабеллико около 1487 г., — могло указывать 
на близкие дипломатические связи между Венецией и Фран-
цией во времена брака Катерины Корнаро и короля Кипра 
Иакова II Лузиньяна (1468 г.)2. Подобным же образом ле-
генда о троянском происхождении города включает в себя на 
протяжении столетий те элементы, которые свидетельствуют, 
как город концептуализирует себя по отношению к внешнему 
миру. Впрочем, прежде чем приступить к анализу этой леген-
ды, прежде чем понять, какое значения она имела для симво-
лического отождествления Венеции с alterum Byzantium, мы 
должны рассмотреть ее гражданское «самосознание». Как ве-
нецианцы размышляют о своем городе и как взаимодейству-
ют с окружающим миром, как классифицируют его?

В своей репрезентации города венецианские хронисты 
сходятся в двух неизменных вещах. Во-первых, они под-
черкивают его изначальную свободу и независимость . Эта 

1 Peyer H. C. Stadt und Stadtpatron im mittelalterlichen Italien (Wirtschaft, 
Gesellschaft, Staat: Zürcher Studien zur allgemeinen Geschichte; 13). 
Zurich, s.a. S. 8–24; Tramontin S. San Marco // Culto dei Santi a Venezia 
(Biblioteca agiografica veneziana; 2) / Ed. Idem, A. Niero, G. Musolino,  
C. Candiani. Venezia, 1965. P. 47–58, 70–73 (там же, см. библиографию).
2 Pertusi A. Gli inizi della storiografia umanistica nel Quattrocento // 
La storiografia veneziana fino al secolo XVI. Aspetti e problemi / Ed.  
I. Firenze. 1970. P. 318–319, 331.



	 ‘Venetia	hebbe	principio	per	la	destrution	della	grande	Trogia’	 239

искусственная конструкция, несомненно, неисторичная, 
многое говорит о менталитете и культурных механизмах, 
действующих в этой гражданской среде. Происхождение 
Венеции связано с историей позднеантичной Италии, ког-
да город регулярно подвергался набегам германских пле-
мен, начиная с V в. и завершая низложением западного 
римского императора Ромула Августула в 476 г. Низло-
живший Ромула сам был свергнут и убит в 493 г. остготом 
Теодорихом, основавшим королевство в Италии. Италия 
была возвращена в орбиту империи в правление Юстини-
ана, в ходе готских войн, когда армия во главе с полковод-
цем Нарсесом выступила из Константинополя, чтобы от-
воевать полуостров. Нарсес медленно продвигался вверх 
по адриатическому побережью и, при поддержке при-
брежных городов области Venetia, смог преодолеть сопро-
тивление франков и готов и достигнуть Равенны в 552 г.  
К середине VI в. области Venetia и Histria вместе с остальной 
Италией (за исключением нескольких локальных точек 
сопротивления) вернулись под власть Константинополя и 
были вновь включены в его административную систему. 
Тем не менее, та безопасность, которой Италия пользова-
лась после византийского завоевания, была обречена на 
недолговечность: около 568 г. другое германское племя — 
лангобарды, которое примерно одновременно со смертью 
Теодориха (526 г.) поселилось к югу от Дуная, начало свой 
путь к Северной Италии. Под предводительством короля 
Альбоина лангобарды проникли туда через внутреннюю 
Venetia и захватили ряд городов: Аквилею, Верону, Милан, 
Павию, Падую. В такой ситуации многие жители материка 
искали убежище на островах венецианской лагуны, пре-
вратив район, ранее населенный бродячими рыболовами 
и соледобытчиками, в постоянное поселение. Эти общи-
ны, изолированные от внутренней Venetia, превратились 
в организованную структуру герцогства (ducato), которое 
стало частью византийского Равеннского экзархата с мо-



240	 Беатриче	Даскас	

мента его создания в 584 г.1 Таким образом, историческое 
происхождение Венеции мы должны рассматривать на 
фоне суверенитета Восточной империи и лояльности по 
отношению к Византии. Только после крушения экзарха-
та в 751 г. город смог постепенно утвердиться в качестве 
автономного политического образования и претендовать 
на то, что его основал апостол Марк2. Вплоть до конца X в.  
длился неспокойный период., когда civitas Venetiarum 
служила яблоком раздора между светскими и духовны-
ми властями: франками, византийцами, Святым Престо-
лом. Постепенно она превращается, наконец, в активного 
игрока на европейской и средиземноморской арене, а это 
влечет за собой укрепление гражданского самосознания, 
основанного на ключевых культурных ценностях свободы 
и независимости.

Вторая особенность города, которую подчеркивают ве-
нецианские хроники, — его универсалистские устремления. 
В определенной мере это достоинство имплицитно при-
сутствует в похвале венецианскому дальнему мореходству 
и торговле, которую мы находим в самых древних источ-
никах, например, в письме VI в., адресованном Кассиодо-

1 Подробнее об истории Венеции см.: Cessi R. Venezia ducale, I. Le 
origini. Padova, 1928. P. 24–25, 30–31, 235–237; Pertusi A. L’impero 
bizantino e l’evolvere dei suoi interessi nell’alto Adriatico // Saggi veneto–
bizantini (Civiltà veneziana. Ssaggi; 37) / Ed. G. Battista Parente. Firenze, 
1990. P. 33–65. 
2 Предание о том, что апостол Марк был отправлен апостолом Пе-
тром проповедовать в Аквилею, возможно, было известно с начала 
VII в., когда император Ираклий послал патриарху города так на-
зываемую cathedra святого Марка, признав, таким образом, апо-
стольское достоинство за его престолом. Эта легенда появляется в 
источниках приблизительно в середине VIII в. (например, в Libellus 
de ordine episcoporum Metensium Павла Диакона: Libellus de ordine 
episcoporum Metensium / Ed. G. H. Pertz (MGH. SS; 2). Hannover, 1829. 
P. 260–270). Перенесение тела апостола Марка из Александрии в Ве-
нецию в правление дожа Джустиниано Партичиако (828/9 г.) имело 
решающее политическое и гражданское значение, так как создало 
неразрывную связь святого с городом. Подробнее см.: Peyer H. C. 
Stadt und Stadtpatron... S. 8; Fasoli G. Nascita di un mito... P. 451–452.



	 ‘Venetia	hebbe	principio	per	la	destrution	della	grande	Trogia’	 241

ром морским трибунам (tribuni maritimorum) лагуны1. Но 
только с XIII в. универсалистские устремления города до-
стигают своего пика — с так называемым Stato da mar, ко-
лониальными владениями, созданными в Восточном Сре-
диземноморье после Четвертого крестового похода (1204 г.).  
Возвышение Венеции к талассократии шло постепенно. 
Мощь города достигла поворотного момента во второй 
половине XI в., когда император Алексей I Комнин, испы-
тывавший нужду в ресурсах и военных силах, прибегнул 
к помощи Венеции для борьбы с агрессией норманнов на 
далматинском побережье Далмации (в Диррахии). Награ-
дой для венецианцев стали такие обширные и роскошные 
привилегии, как право беспошлинной торговли своими то-
варами на всей территории империи и создание постоян-
ной венецианской колонии в районе Перамы на Золотом 
Роге2. Резко расширив их торговые привилегии, хрисовул 
Алексея I (1082 г.)3 способствовал укреплению венециан-
ской торговой монополии в Леванте, в дальнейшем только 
усилившейся за счет доступа к новым рынкам и портам, по-
лученного благодаря участию города в крестовых походах. 
Несмотря на многочисленные перипетии, имевшие место в 
правление преемников Алексея, Иоанна II и Мануила I, Ве-
неция смогла укрепить свою морскую торговлю, вплоть до 

1 Data pridem iussione censuimus ut Histria vini, olei vel tritici species, 
quarum praesenti anno copia indulta perfruitur, ad Ravennatem feliciter 
dirigeret mansionem. Sed vos, qui numerosa navigia in eius confinio 
possidetis, pari devotionis gratia providete, ut quod illa parata est tradere, 
vos studeatis sub celeritate portare. Similis erit quippe utrisque gratia 
perfectionis, quando unum ex his dissociatum impleri non permittit 
effectum. Estote ergo promptissimi ad vicina, qui saepe spatia transmittitis 
infinita... (Magnus Aurelius Cassiodorus. Variarum Libri XII / Ed.  
A. J. Fridh (Corpus Christianorum. Series Latina; 96). Turnholti, 1973.  
P. 491.1–10).
2 Nicol D. M. Byzantium and Venice: A Study in Diplomatic and Cultural 
Relations. Cambridge, 1988. P. 56–61.
3 Urkunden zur älteren Handels- und Staatsgeschichte der Republik 
Venedig mit besonderer Beziehungen auf Byzanz und die Levante (Fontes 
Rerum Austriacarum. Diplomataria et acta; XII) / Hrsg. von G. L. Tafel,  
G. M. Thomas. Bd. I. Wien, 1856. S. 50–54. Nr. XXIII.



242	 Беатриче	Даскас	

Четвертого крестового похода, когда захват Константино-
поля франко-венецианской экспедицией и передел визан-
тийских территорий между ее участниками окончательно 
утвердил венецианское господство в Восточном Средизем-
номорье. В соответствии с так называемой Partitio imperii 
Romaniae и рядом последующих соглашений, Венеция 
получала стратегический контроль над рядом островов и 
портов, протянувшихся от Ионического моря через Эгей-
ское до Проливов, и de facto превратилась в βασιλεύουσα	τῶν	
πελαγέων1. Такая историческая перспектива отвергает преж-
нюю парадигму подчинения или просто сосуществования, 
которая определяла отношения между городом и Византи-
ей, по крайней мере, до царствования Алексия I. Венеци-
анские хроники реагируют на этот сдвиг тем, что смотрят 
на исторические события сквозь искажающую призму со-
временности.

Легенды о происхождении Венеции.  
Троя, Византия, Венеция

Как ценности независимости, так и универсалистские 
устремления переносятся в легенды о происхождении Ве-
неции в соответствии с риторическими стратегиями, кото-
рые отвечают ее политическим и идеологическим ориен-
тирам. «Миф о Венеции» — та влиятельная репрезентация 
города, которую хроники вырабатывали столетиями, -— 
маскирует потребность в культурных стандартах и моде-
лях самоидентификации, которые, в свою очередь, отра-
жали бы меняющиеся во времени устремления Венеции. 
В этом отношении особо примечательно сравнение Ве-
неции с такими выдающимися городами, как Троя, Рим, 
Иерусалим, Афины, Спарта, — с целью поднять престиж 
родословной города и встроить его славный путь в прови-

1 Nicol D. M. Byzantium and Venice… P. 148–165.



	 ‘Venetia	hebbe	principio	per	la	destrution	della	grande	Trogia’	 243

денциальный план истории. В этом контексте находится 
место и для Византии. Византия играет самостоятельную 
— пускай и малозаметную — роль в образовании венеци-
анской мифологии, по крайней мере, с XIII в. Ее там по-
явление — предсказуемая реакция на события Четвертого 
крестового похода. С тех пор столица Византийской им-
перии стала очевидной моделью для самоидентификации 
Венеции, и это соответствие было в дальнейшем подкре-
плено и юридическим определением, поскольку дож пре-
тендовал на титул dominus quarte partis et dimidie totius 
imperii Romaniе («господин четверти с половиной всей 
Римской империи»)1. Мы ещё можем обнаружить влияние 
этой идеологической модели спустя более чем три столе-
тия после событий крестового похода, в заметке историка 
Серениссимы Фортунато Олмо2:

Era dunque il Doge Imperatore romano, per ciò che dopo 
che da Costantino fu trasferito l’imperio da Roma vecchia a 
Costantinopoli, fu da lui istesso questa città detta con altro 
nome Roma nuova […]. (E)ssendosi assegnata la sola quarta 
parte all’Imperatore, e al Doge una e mezza, era dunque più 
imperatore il Doge di Venezia che l’Imperatore Balduino 
istesso […]”. 

«Таким образом, дож был римским императором, 
ибо после Константина императорская власть была пе-
ренесена из древнего Рима в Константинополь, и им же 
этот город был назван Новым Римом. Поскольку только 
одна четверть была назначена императору, а полторы 
— дожу, то дож Венеции был больше императором, чем 
сам император Балдуин [...]».
1 См. ниже. 
2 Archivio di Stato di Venezia. Miscellanea di carte non appartenenti 
a nessun archivio. b. 9, 12 (изд.: Carile A. La Partitio terrarum Imperii 
Romanie del 1204 nella tradizione storica dei veneziani // Rivista di Studi 
Bizantini e Neoellenici. N.s. 1965/1966. Vol. 2–3. P. 177). 



244	 Беатриче	Даскас	

По иронии судьбы город, изначально включённый в 
имперскую орбиту, требовал для себя суверенитета над 
βασιλεύουσα	τῶν	πόλεων. 

Результаты крестового похода повлияли не только на 
венецианскую историографию, но и на мифотворчество, 
особенно на легенды о происхождении города. Все эти ле-
генды приводятся в исторических хрониках в качестве про-
лога к рассказу о событиях венецианской истории. С самого 
своего начала хроники отражали высокую степень идеоло-
гизации; иными словами, они демонстрировали свойства 
государственной историографии: им свойственно безуслов-
ное восхваление городских институций, и они стремятся 
легитимировать владычество на море1. Рассказ о происхож-
дении Венеции имеет целью поддержку городских идеалов 
и насущных интересов. Таков случай Chronicon Venetum  
XI в., приписываемого Иоанну Диакону, где повествова-
ние, даже без каких-то мифологических прикрас, отражает 
претензии города на изначальную независимость, начиная 
еще с первых поселений; пользуясь легендой об апостоле 
Марке и манипулируя немногочисленными исторически-
ми эпизодами, хроника заявляет претензию на независи-
мость церковной юрисдикции Венеции от ее соперницы 
Аквилеи2. В этой ранней хронике связи Венеции с Визан-
тией неуловимы, но это справедливо и для ее отношений с 
франками, о которых умалчивается , поскольку фокус вни-
мания сосредоточен на венецианских делах3.

Концепция возникновения города претерпела корен-
ные изменения в так называемом Chronicon Altinate или 

1 См.: Carile A. Aspetti della cronachistica veneziana nei secoli XIII e XIV 
// La storiografia veneziana fino al secolo XVI. Aspetti e problemi / Ed.  
A. Pertusi. Firenze, 1970. P. 81.
2 См.: Carile A., Fedalto G. Le origini di Venezia (Il mondo medievale. 
Studi di storia e storiografia. Sezione di storia bizantina e slava; 1). 
Bologna, 1978. P. 55–57.
3 Fasoli G. I fondamenti della storiografia veneziana // La storiografia 
veneziana fino al secolo XVI. Aspetti e problemi / Ed. A. Pertusi. Firenze, 
1970. P. 22–25.



	 ‘Venetia	hebbe	principio	per	la	destrution	della	grande	Trogia’	 245

Chonicon Gradense, неоднородном историческом труде, 
дошедшем до нас в трех разных редакциях, датируемых 
между 1081 и 1204 гг.1 Эта хроника первой приписывает 
Венеции троянское происхождение. Она представляет 
собой хороший пример того, как рассказ о возникнове-
нии города может быть адаптирован к насущным инте-
ресам и целям. В разделе, который относится, согласно 
издателю, ко второй редакции текста, датируемой при-
близительно между 1145 и 1180 гг.2, легенда начинается с 
описания Venetia prima, заселенной беженцами из Трои, 
бежавшими со своей разрушенной родины к берегам Ита-
лии. В то время как Эней плывет в Южную Италию, Ан-
тенор направляется к высокому берегу Адриатики, входя 
сначала в лагуну, а затем основывая на материке город  
Аквилею3:

Eneas cum quatuordecim galeis triremis Troia profugus 
in Italiam properans, austro surgente, maris fluctus 
immerguntur et ab imo gurgitis lapsi ad superiora levantur. 
Galee dividuntur et socii separantur; filius a patre, frater 
a fratre sequestrantur. Eneas cum quatuordecim galeis 
insulam cervorum applicuit: Anthenor autem in litore 
lacum intravit cum septem galeis, ibique civitatem Aquilegia 
nomine, idest aquis ligata, edificavit.

Сделав акцент на одновременности миграции Энея и 
Антенора, повествование продолжается рассказом об осно-
вании Venetia maritima или secunda потомками троянцев, 
которые искали в лагуне укрытия от вторжения Аттилы.  
В данном контексте происхождение Венеции разрабаты-
валось в ключе утверждения политической независимости 

1 Изд.: Cessi R. Origo civitatum Italiae seu Venetiarum (Chronicon Alti-
nate et Chronicon Gradense). Roma, 1933.
2 Ibid. P. XXVI.
3 Ibid. P. 7.32–33.



246	 Беатриче	Даскас	

города от любых внешних властей1. Претензия на незави-
симость обосновывает, почему Византии следует одарить 
Венецию морскими привилегиями: чтобы получать от нее 
военную поддержку в случае конфликтов2. Хроника пере-
краивает историческую реальность — дарование привиле-
гий Алексеем Комнином за верность венецианцев в борьбе 
с норманнами, — чтобы интерпретировать прошлое города 
в соответствии с идеалами венецианской независимости. 

К середине XIII в. уже полностью была соткана ткань 
нарратива о возникновении Венеции. Здесь преобладают 
следующие темы: переселение и поселение троянских бе-
женцев в Venetiae, проповедь ап. Марка в Венеции и втор-
жение царя гуннов Аттилы. Каждый сюжет развивался так, 
чтобы сконструировать, соответственно, древнюю историю 
города, легитимировать местные церковные привилегии 
и обосновать его «удвоение», произошедшее с основани-
ем Venetia secunda в лагуне3. Начиная со следующего сто-
летия, число венецианских хроник заметно возрастает. 
Историография этого периода отражает невероятное пре-
ображение Венеции после укрепления ее морского лидер-
ства в Восточном Средиземноморье. Легенды о происхож-
дении города пересматриваются в соответствии с новыми 
гегемонистскими устремлениями. Византия, по понятным 
причинам замаскированная, включена в рамки граждан-
ской мифологии Венеции. Ряд связанных между собой 
анонимных компиляций, косвенно восходящих к общему 
протографу XIII в., особенно красноречиво демонстриру-

1 Ниже приведены красноречивые слова венецианцев, адресован-
ные имперскому эмиссару, посланному в лагуну расследовать дур-
ное правление Нарсеса в Италии: Secunda Venetia, que nos orta in 
paludibus aque habemus, quia mirabili est habitacio videre, quod nullus 
in mundo nisi per navigium, cuius est potestas, nulla ob eorum sumus 
nos dubitaturi, nec apprehensi, nec possessuri non ab imperatore, non 
a regibus, nec nullis mondialibus principibus (Cessi R. Origo civitatum...  
P. 80.3–12).
2 Ibid. P. 80.22–26.
3 Carile A., Fedalto G. Origini... P. 65.



	 ‘Venetia	hebbe	principio	per	la	destrution	della	grande	Trogia’	 247

ют непосредственное влияние определенных исторических 
событий на воссоздание прошлого города. Рассматривае-
мые тексты принадлежат к группе хроник середины XIV в.,  
обозначенных соответственно как A Latina, анонимная 
компиляция о событиях от основания Венеции до 1342 г., 
и A volgare, переработанный перевод на народный язык 
текста, близкого к предыдущему, продолженный до 1361 г.1 
Эти тексты содержат описание разделения провинций им-
перии между участниками Четвертого Крестового похода в  
1204 г. В пылких патриотических тонах они оправдывают 
предприятия, которые привели Венецию к невиданному ра-
нее процветанию2. Вот рассказ о мифическом происхождении  
Венеции:

A latina
(Carile A. Cronachistica, P. 225.1–6)

A volgare
(Ibid. P. 235.23–27)

Predecessorum nostrorum 
auctoritate testante equidem ante 
constitutionem urbis Venetiarum 
presentis, altera Venetia fuit de qua 
stilo historiographo memoriam 
facit antiquitas, et ab Antenore, 
subversionis Troie temporibus, 
primordium describitur 
assumpsisse.
Troie autem captivitate IIIIM CC 
VI (4206) annis a creatione mundi 
decursis, auctores veteres fuisse 
componunt. 

Secondo che dise e nara li 
nostri maçori antigi el fo do 
Veniexie: la prima si fo quella 
dela qual se raxona in le anti-
ghe istorie, la qual so prin-
cipio fo de Antenor e questo 
fo in lo tenpo dela destruçion 
dela grande Troia, la qual 
destruçion fo in IIIIM CCVI* 
dela creaçion del mundo 
infina quel tenpo. 

* IIIIM CCVI] Mo iic VI dalo 
comenzamento: Cod. Marc. 
It. VII, 2051 (= Z 8271)

1 A latina (ок. 1344 г.): Carile A. La Cronachistica Veneziana (secoli XIII–
XVI) di fronte alla spartizione della Romania nel 1204. Firenze, 1969.  
P. 6–7; A volgare (ок. 1350 г.): Ibid. P. 7–15.
2 Ibid. P. 184.



248	 Беатриче	Даскас	

Два параллельных текста, один из которых — перевод 
другого на народный язык, различают две Venetiae, одна 
из которых основана Антенором во времена разрушения 
великой Трои. В данной парадигме самой показательной 
деталью выглядит дата, установленная для основания го-
рода, — 4206 год от сотворения мира. Эта временная при-
вязка создана, чтобы сохранить память о предполагаемой 
древней хронологии мира, чтобы обеспечить место Вене-
ции во всеобщей истории. Впрочем, выбранная дата сви-
детельствует о чем-то большем, нежели простая отсылка к 
сотворению мира. Lapsus calami, содержащийся в одной из 
древнейших копий версии на народном языке (A volgare), 
— Cod. Marc. It. VII, 20511 — дает нам ключ к пониманию 
действительного значения этой даты. В этом списке от-
правная точка венецианской истории — 1206 г.: в этом году 
дож Пьетро Дзиани (1205–1229) впервые в официальных 
документах добавил к своему титулу слова dominus quarte 
partis et dimidie totius imperii Romanie, обозначая так но-
вую эру в отношениях города с Византией2. Город теперь 
властвует над территориями бывшей Византийской импе-
рии, и рассказ о его прошлом меняется путем включения 
этого нового обстоятельства в легенду о его основании. 
Временная привязка играет, очевидно, значительную роль 
в пересмотре нарратива об основании Венеции троянца-
ми: здесь Троя становится метафорической фигурой, от-
сылающей к Константинополю и его разрушению во время 
Четвертого Крестового похода. Таким образом, троянское 
наследие добавляет в венецианскую кровь не только благо-
родство воинов-аристократов, нашедших убежище в лагуне 
после потери своего города, но и имперские прерогативы 
наследников βασιλεύουσα	τῶν	πόλεων. В традиции этой груп-
пы хроник троянская теория идеологически нагружена 

1 Carile A. La Cronachistica... P. 235. 
2 Urkunden zur älteren Handels- und Staatsgeschichte der Republik 
Venedig... S. 4.



	 ‘Venetia	hebbe	principio	per	la	destrution	della	grande	Trogia’	 249

специфическим политическим значением. Еще раз рассказ 
о происхождении Венеции адаптируется к переменам в по-
литических притязаниях города, в данном случае, приме-
нительно к Византии. 

На протяжении столетий взгляд Венеции на свое проис-
хождение заключался во включении значимых моментов 
ее прошлого в легендарные нарративы. В течение XIV в. 
саморепрезентация Венеции включает в себя новые геге-
монистские амбиции города в качестве морской державы 
Восточного Средиземноморья. Соответственно, перестра-
ивается и мифологический нарратив, и Константинополь, 
естественная референтная модель для города после 1204 г., 
встроен в мифологический план, но скрыт путем искусных 
риторических ухищрений. Хотя венецианская самоиденти-
фикация с Византией обычно считается изобретением Ква-
троченто, когда город мог претендовать на прямое насле-
дование политическому и культурному величию Восточной 
Римской империи после ее исчезновения в 1453 г1., венеци-
анские хроники ясно демонстрируют зачатки этой тради-
ции на полстолетия раньше, как последствие событий Чет-
вертого Крестового похода. Итак, мы можем отметить эту 
точку как критически важную для первичного осознания 
венецианской коммуной себя как alterum Byzantium.

1 Подробнее см.: Tafuri M. La “Nuova Costantinopoli”. La rappresen-
tazione della “renovatio” nella Venezia dell’Umanesimo (1450–1509) // 
Rassegna. 1982. Vol. 9. P. 25–38.



Дмитрий Черноглазов

ПИСЬМОВНИКИ И СОБРАНИЯ 
ОБРАЗЦОВЫХ ПИСЕМ:  

ЭПИСТОЛЯРНАЯ ТЕОРИЯ  
В ЭПОХУ ПАЛЕОЛОГОВ

Искусство писать письма высоко ценилось и куль-
тивировалось на протяжении всей Византийской 
эры. Письма были не только средством передачи 

информации, но и литературным жанром, одной из отрас-
лей риторики. Изящные «эпистолы», составленные по всем 
правилам красноречия, позволяли византийским интеллек-
туалам, разбросанным по разным концам империи, поддер-
живать дружеские связи, давали им «криле, яко голубине», 
чтобы мысленно перенестись друг к другу, ощутить «иллю-
зию» взаимного «присутствия» и как будто вступить в бесе-
ду. Письма были подлинным мостом между столицей и про-
винциями, между «Византием» и «Византией». Однако не 
только дружеское литературное послание, относившееся к 
сфере hochsprachliche Literatur, но и деловое письмо, «пит-
такий», требовалось писать правильно, грамотно и красиво 
— в соответствии с нормами эпистолярного этикета. Этикет-
ные нормы письма — будь то личного или официального — 
были разработаны до мелочей, и овладение этими нормами 
требовало, бесспорно, серьезной подготовки. 



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 251

Как византийцы учились искусству написания писем? 
В Западной Европе эпистолярная теория была предметом 
отдельной дисциплины, ars dictaminis, сформировавшейся 
уже к XII в. Ars dictaminis изучалась в школе, по ней со-
ставлялись обширные и многочисленные теоретические 
трактаты и учебники1. Можно ли обнаружить аналогичное 
явление и в Византии? Изучалось ли эпистолярное мастер-
ство в школе? Существовали ли практические пособия, в 
которых можно было найти образцы изящных писем или 
готовые шаблоны? Все эти вопросы почти не затрагивались 
в науке, хотя рукописный материал и даже опубликован-
ные тексты уже позволяют сделать ряд важных выводов. 

Цель настоящей статьи — охарактеризовать пособия по 
эпистолярному искусству, известные византийцам эпохи 
Палеологов. Таким образом, речь пойдет не только о тек-
стах, написанных в этот период, но и о более древних пись-
мовниках, которые активно использовались в XIII–XV вв. 
Поздневизантийская эпоха была выбрана потому, что для 
нее мы располагаем гораздо более обширным рукописным 
материалом, чем для предшествующих столетий, между 
тем как именно данные рукописей позволяют нам про-
следить, как учебные тексты функционировали, как они 
«жили» и развивались. 

Как нам представляется, эпистолярная теория в позд-
невизантийскую эпоху включает три класса текстов, доста-
точно четко отделенных один от другого: 

1. Письмовники, восходящие к позднеантичной традиции;
2. Собрания подлинных и фиктивных писем, распреде-

ленных по эпистолярным типам; 
3. Собрания писем и формуляров, распределенных по 

социальному положению адресатов. 
1 Об ars dictaminis см.: Murphy J. J. Rhetoric in the Middle Ages: a 
history of rhetorical theory from Saint Augustine to the Renaissance. 
Berkeley, 1981; Hartmann F. Ars dictaminis. Briefsteller und verbale 
Kommunikation in den italienischen Stadtkommunen des 11. bis 13. 
Jahrhunderts. Ostfildern, 2013.



252	 Д.	Черноглазов	

Тексты, относящиеся к каждому из этих классов, будут 
рассмотрены с точки зрения их содержания, структуры 
и функций. Получившаяся картина, конечно же, не бу-
дет полной — исчерпывающее исследование всех эписто-
лярных собраний, сохранившихся в рукописях поздне- и 
поствизантийской эпохи, остается делом будущего — но 
поможет составить общее представление об изучаемом яв-
лении и создать основу для будущей классификации визан-
тийских письмовников. 

Письмовники,  
восходящие к античной традиции

Византийцам палеологовской эпохи были известны два 
позднеантичных трактата по эпистолярному искусству — 
это «Типы писем» Псевдо-Деметрия (далее сокр. — PD)1 
и «Стили писем» Псевдо-Либания / Псевдо-Прокла (да-
лее сокр. — PL1)2. Особенное распространение получил 
PL1: его многократно копировали и комментировали, на 
его основе создавали новые пособия. Нам известны четы-
ре таких трактата, которые мы условно назвали PL2, PL3, 
PL4. PL23 сформировался не позже XI в. и функциониро-
вал преимущественно как дополнение к PL1; PL34, или 

1 Изд.: Demetrii et Libanii qui feruntur Τύποι	ἐπιστολικοί	et	Ἐπιστολιμαῖοι	
χαρακτῆρες / Ed. V. Weichert. Lipsiae, 1910. P. 1–12. Лит.: Koskennie-
mi H. Studien zur Idee und Phraseologie des griechischen Briefes bis 
400 n. Chr., Helsinki, 1956; Malherbe A. J. Ancient Epistolary Theorists. 
Atlanta, 1988. 
2 Изд.: Demetrii et Libanii… P. 13–34; Libanii Opera omnia / Ed. R. Fo-
erster, E. Richtsteig. Vol. IX. Leipzig, 1927. P. 27–47. 
3 Изд.: Demetrii et Libanii… P. 37–66. См.: Chernoglazov D. A. Die 
byzantinische Fassung des spätantiken Briefstellers: Überlieferung und 
Textgeschichte // Philologia Classica. 2017. Vol. 12/2. P. 188–205.
4 Неполное изд.:	 Ἐπιστολάριον	 ἐκ	 διαφόρων	 ἐρανισθὲν	 καὶ	 τυπωθὲν	
πατριαρχεύοντος	τοῦ	Παναγιωτάτου	καί	Θειωτάτου	Οἰκουμενικοῦ	Πατριάρχου	
κυρίου	Καλλινίκου,	προσφωνηθὲν	δὲ	τοῖς	τῶν	Ἑλλήνων	φιλομαθέσι	νέοις,	ἤδη	
πρῶτον	ἐκδίδοται.	Κωνσταντινούπολις, 1804. Σ. 49–71. Критическое изда-



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 253

«Сорок типов писем», был составлен в XII — начале XIV в. 
и активно использовался вплоть до XVIII в., как в ориги-
нальной форме, так и в метафразах и новогреческих пере-
водах; PL41 был написан, вероятно, в поздневизантийскую 
эпоху (не раньше XV в.) и использовался как учебник для 
средней школы.

Позднеантичные трактаты PD и PL1 неплохо изучены, 
изданы и переведены на многие языки2; византийские по-
собия на основе PL1 исследованы намного хуже, а некото-
рые даже вовсе не опубликованы, но и они описывались 
нами в специальных, посвященных им работах3, и потому в 
настоящей статье мы не будем характеризовать каждый из 
этих текстов по отдельности, а сконцентрируемся на общих 
чертах всех письмовников, известных византийцам XIII–
XV вв., как особого жанра педагогической и риторико-те-
оретической литературы. Целесообразно охарактеризовать 
эти тексты в нескольких основных аспектах. 

Структура трактатов 

Оба позднеантичных трактата включают три основных 
компонента — теоретическое введение, определения типов 
писем и примеры, обычно по одному образцу на каждый 

ние готовится автором настоящей статьи. См. также: Черноглазов Д. А.  
Как написать прошение к вельможе? Византийский учебник по ars 
epistolandi и его практическая значимость // Индоевропейское язы-
кознание и классическая филология. 2018. Вып. 22. С. 1329–1342.
1 Трактат не издан, критическое издание готовится автором настоя-
щей статьи. См.: Черноглазов Д. А. Античная эпистолярная теория в 
Византии: замечания о неизданном греческом учебнике из Cod. Vat. 
gr. 1405 // Индоевропейское языкознание и классическая филоло-
гия. 2017. Вып. 21. С. 838–849.
2 Рус. пер. (отрывки): Миллер Т. А. Античные теории эпистолярного 
стиля // Античная эпистолография. Очерки / Под ред. М. Е. Грабарь-
Пассек. М., 1967. С. 5–25; англ. пер.: Malherbe A. J. Ancient Epistolary 
Theorists…; франц. пер.: Les traités épistolaires du Pseudo-Libanios et du 
Pseudo-Démétrios de Phalère / Introd., trad. et comm. par P.-L. Malosse. 
Paris, 2004.
3 См. выше, прим. 4—6.



254	 Д.	Черноглазов	

тип. При этом определения и примеры вступают в различ-
ные комбинации: в одних случаях определения собраны 
вместе (PL1 в версии «Либания»), а в других — рассредото-
чены и «прикреплены» к соответствующим образцам (PD, 
PL1 в версии «Прокла»). В византийских трактатах послед-
ний компонент нередко превалирует: теоретические раз-
делы опускаются, а примеры, наоборот, увеличиваются в 
объеме — так происходит в некоторых версиях PL2 и PL3 
— и теоретический трактат перерождается в сборник об-
разцовых писем, относящихся к различным эпистолярным 
типам. 

Принцип классификации писем 

PD выделяет 21 тип писем, в PL1 число разновидностей 
возрастает до 41, а в некоторых рукописях этого трактата 
прибавляется еще 17. В PL2 один из типов, «наставительное 
письмо», делится на две разновидности, и сверх того при-
бавляются еще 6. В PL3 из 41 типа исключаются 2 («ирони-
ческое» и «самоуничижительное»), а взамен прибавляется 
1 («совещательное»), так что PL3 получает закономерное 
название «Сорок типов писем». Те же сорок типов включа-
ет и PL4. В Приложении дается перечень эпистолярных ти-
пов в PD, в PL1 и список дополнительных типов в рукописях 
PL1 (PL1 codd) и в PL2. 

И в PD, и в PL1, и во всех византийских письмовниках 
используется один и тот же принцип классификации — ис-
ходя исключительно из содержания и цели письма. Во всем 
перечне типов можно найти лишь одно отступление от это-
го правила: PL2 выделяет письмо «приветственное другу» 
и «приветственное иерею», т. е. основанием для различе-
ния служит не содержание письма, а личность и социаль-
ное положение адресата. 

Умножение эпистолярных типов приводит к тому, что 
некоторые разновидности слабо различаются между собой. 



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 255

Как, к примеру, провести грань между «наставительным» 
и «нравоучительным», «утешительным» и «сострадатель-
ным», «укоризненным», «упрекающим» и «порицаю-
щим»? Между тем, определения, как правило, крайне ла-
коничны, и дифференциация близких по значению типов в 
них никак не производится. Тенденция к разрешению этой 
проблемы заметна лишь в PL4, где определения немного 
расширяются, в частности, за счет разграничения смежных 
типов, например: 

«Посредством утешительного письма мы утешаем кого-
либо по случаю приключившихся с ним бед; от сострада-
тельного же оно отличается тем, что то лишь сострадает и 
сопереживает, утешительное же побуждает прийти в себя и 
перестать скорбеть, а страдание выражает лишь немногими 
словами, или не упоминает вовсе». 

Кроме того, обширный перечень разновидностей, дости-
гающий в некоторых версиях PL1 68 наименований, лишен 
какой-либо внутренней системы или иерархии. Очеред-
ность типов, по всей видимости, случайна — типы, явно 
близкие тематически (например, выражающие одобрение 
или порицающие адресата), не собраны вместе, а как будто 
«перетасованы» и расположены в совершенно случайном 
порядке1. В разных версиях письмовников этот порядок 
различается, и от его изменения целое не терпит никакого 
ущерба. На протяжении всей византийской эры упорядо-
чить перечень эпистолярных типов никто не попытался —  
в греческой эпистолярной теории этот шаг делается лишь 
в XVII в., в анонимном «Синопсисе эпистолярного стиля»2, 
в «Изложении эпистолярных типов» Феофила Коридалев-

1 См. список в Приложении. Относительную упорядоченность в оче-
редности образцов можно отметить лишь в PD: «ответное» письмо 
следует за «вопрошающим // а «оправдательное» — за «обвинитель-
ным». В PL1 и позднейших трактатах порядок вовсе отсутствует. 
2 Изд. и иссл. см. в: Καρπόζηλου Μ. Άνιχνεύοντας τό πρότυπο 
καί καταγράφοντας τήν τύχη τού Έπιστολαρίου τού Κορυδαλέα // 
Μεσαιωνικά και Νέα Ελληνικά. 2006. T. 8. Σ. 125–149. 



256	 Д.	Черноглазов	

са1 и в «Кратком пособии о том, как сочинять письма» Ан-
дреаса Пердзивалиса2: под влиянием западноевропейской 
традиции эпистолярные типы делятся на три группы, в со-
ответствии с тремя родами риторики — судебным, совеща-
тельным и эпидейктическим. 

Итак, с V по XVII в. система классификации эпистоляр-
ных типов никак принципиально не менялась: в PL3, на-
писанном в поздневизантийскую эпоху, мы находим почти 
все те же типы писем, что и в PL1, написанном на 800 лет 
раньше. Основной задачей новых письмовников, создавав-
шихся в Византии на основе PL1, было не совершенствова-
ние системы, а сочинение новых образцов, соответствую-
щих эпистолярным нормам. 

Происхождение и содержание образцов 

Образцы PD и PL1 были предельно кратки и лишены рито-
рических украшений, и составители византийских письмовни-
ков заменяли их другими, более пространными примерами. 
Однако эти новые образцы практически никогда не заимство-
вались из подлинной переписки, а создавались путем расши-
рения, риторической амплификации образцов PL1 и других 
письмовников. Образцы PL2 в большинстве своем восходят к 
образцам PL1, а пространные письма PL3 составлены на ос-
нове уже двух предшествующих текстов — PL1 и PL2, иногда 
в сочетании с PD. В результате, от одного трактата к другому 
объем образцов увеличивается, но общая идея не меняется, 
так как расширение происходит путем развития мотивов, за-
ложенных уже в позднеантичном прототипе. В качестве при-
мера такого развития можно привести три образца одного и 
того же типа, «угрожающего письма», в PD, PL1 и PL3. 

1 Karpozilou M. The Epistolarion of Theophilos Κorydaleus // Ελληνικά. 
1999. Τ. 49. Σ. 289–303.
2 Cantarella R. P. Andrea Perzivale S. J. (Sitia Creta 1599–Palermo 1669). 
Contributo alla storia degli studii Greci in Italia nel s. XVII // Μύσων. 
1932. Vol. 1. P. 89–128.



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 257

PD, ep. 8 
«Если ты предполагаешь, что не понесешь никакого на-

казания за содеянное — действуй! Будь уверен, что тебе не 
удастся протянуть время, даже если ты взлетишь [на небе-
са] или погрузишься [на дно морское]. Ибо ты не найдешь 
путь, которым ты смог бы избежать того, что тебе должно 
претерпеть».

PL1, ep. 91

«Помолись от всей души и изо всех сил, чтобы я не при-
был. Ибо если я прибуду, ты испытаешь множество бед, о 
которых никогда даже не подозревал». 

PL3, ep. 82

«Людям, нераскаянно погрешающим, не скрыться от 
Бога, как мы веруем, даже если они «взойдут» на «небо» 
или, наоборот, «сойдут в преисподнюю»3 и погрузятся в 
морские пучины. Таково пусть будет первое вступление к 
письму, изобличающее твое злодейство. А еще, как мы зна-
ем из Евангелия, «нет ничего тайного», что не выйдет на 
свет и «не сделается явным»4. Стало быть, те многие ужас-
ные вещи, которые ты злонравно замышлял против меня с 
давних пор и доныне, не были скрыты от Бога и не смогут 
быть скрыты от Него и впредь; но, будь уверен, в конце кон-
цов они не укрылись и от нас: ты изобличен в своих хитро-
умных махинациях, открылось то, что ты несправедливо 
против нас замышлял, и то, что ты «говорил на ухо», будет 
«провозглашено на кровлях» и «услышится на площадях»5. 
Итак, знай же, что ты не ускользнешь из моих рук и не 
останешься безнаказанным, даже если, как говорит Гомер, 

1 Здесь и далее ссылки на PL1 даются по изд.: Demetrii et Libanii… 
2 Нумерация и перевод дается по будущему критическому изданию. 
Ср.: Ἐπιστολάριον	ἐκ	διαφόρων… Ep. 7.
3 Ср. Пс. 138, 8–10.
4 Ср. Лк. 8, 17.
5 Ср. Лк. 12, 3.



258	 Д.	Черноглазов	

«покроешься шлемом Аида»1: я приду и заставлю тебя ис-
пытать множество бед, о каких ты даже не подозревал, ибо 
страдаешь помешательством. Ведь лишь слабому рассудку 
присуще полагать, что, дурно и коварно поступая с ближ-
ними, можно избежать справедливого возмездия». 

Итак, образец PL3 заметно превосходит по объему приме-
ры PD и PL1, вместе взятые, но не содержит ничего принци-
пиально нового по сравнению с позднеантичными образцами 
— никаких новых мотивов или, тем более, конкретных дета-
лей (именно поэтому византийские письмовники так трудно 
датировать!). Он составлен путем контаминации и разработки 
мотивов, почерпнутых из этих источников. Сходными мето-
дами созданы почти все образцы PL2 и PL3. Составитель PL4 
поступает иначе — образцы этого трактата не обнаруживают 
ничего общего с PL1, но и они предельно абстрактны и навряд 
ли восходят к чьей-то реальной переписке. Большинство крат-
ких образцов PL4 имеют ярко выраженный дидактический 
характер и явно обращены от учителя к ученику, что свиде-
тельствует об использовании сборника в качестве школьного 
учебника. Приведем пример «обвинительного письма»:

«Кажется мне, неразумный, что ты не из хороших 
детей, а из самых тупоумных: ибо тебе не следовало про-
являть праздное любопытство и пытаться исследовать то, 
что превыше твоих сил. Итак, впредь не веди себя так и не 
вмешивайся в эти дела, или лучше тебе и вовсе сгинуть!»

Помимо фиктивности и отсутствия каких-либо конкрет-
ных деталей, надо отметить еще одну общую черту образцов 
всех письмовников данной группы: в них, за редким исклю-
чением, отсутствуют сложные формулы обращения, разра-
ботанные в византийской эпистолографии. Это не следует 
считать их недостатком — во-первых, почти все образцы пись-

1 Ср. Илиада 5.845.



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 259

мовников относятся к сфере личной, дружеской переписки, 
где строгость соблюдения этих формул, очевидно, не так су-
щественна; а во-вторых, письмовники обучают составлению 
содержательной части письма, не затрагивая формальные 
аспекты (как запечатать, что надписать, как подписаться и  
т. д.). Для этой цели, как мы увидим, существовали другие по-
собия, которые можно было комбинировать с PL1 или PL3. 

Функции письмовников

Назначение византийских письмовников могло быть 
весьма разнообразным. PL2 и PL3, образцы в которых до-
статочно пространны и по умеренно риторическому стилю 
вполне соответствуют нормам византийского эпистолярно-
го этикета, могли служить практическими руководствами по 
составлению реальных писем. В этом качестве письмовники, 
вероятно, имели хождение не только в кругах столичных ин-
теллектуалов, но и в провинции. Во-первых, об этом свиде-
тельствует широкое распространение этих пособий в руко-
писях XIII—XV в.; во-вторых, образцы, как уже отмечалось, 
написаны достаточно простым слогом, доступным не только 
высокообразованным читателям; наконец, в-третьих, следы 
использования образцов PL3 можно заметить в письмовни-
ке, содержащемся в рукописи Vat. Palat. gr. 367 и составлен-
ном на Кипре — на далекой периферии византийского мира1. 

Еще одна важная функция, которая объединяет уже все 
редакции PL — это их использование в качестве школьных 
учебников, причем не только по эпистолярному искусству2. 
На такое употребление указывает конвой, в котором пись-
мовники появляются в рукописях, и схолии, сопровождаю-
щие их тексты. 

1 Об этом сборнике см. ниже, с. 000
2 О византийских письмовниках как школьных учебниках см.: 
Chernoglazov D. A. Ancient Epistolary Theory in the Byzantine School: 
Pseudo-Libanios» Manual and its Later Versions // Philologia Classica. 
2018. Vol. 13/2. P. 265–275.



260	 Д.	Черноглазов	

Остановимся на примере PL3. Почти во всех рукописях 
текст сборника сопровождается комментариями, с помо-
щью которых в каждом из сорока посланий выделяются 
различные приемы риторической аргументации — шесть 
видов «эпихейрем» и «разработок» (ἐργασίαι), а также «эн-
тимемы» и «эпентимемы». Терминология этих коммен-
тариев восходит к трактату «О нахождении» (Псевдо-)
Гермогена Тарсийского, который входил в число базовых 
школьных учебников по риторике1. Кроме того, в несколь-
ких рукописях PL3 непосредственно примыкает к риториче-
скому «Синопсису» Псевдо-Плифона, кратко излагающему 
corpus Hermogenianum2. Таким образом, можно предполо-
жить, что PL3 функционировал не только как пособие по 
написанию писем, но и как учебник по приемам ритори-
ческой аргументации: в «Синопсисе» излагалась теория, а 
PL3 содержал примеры, иллюстрирующие эту теорию. Во-
обще, изучение византийских письмовников, в первую оче-
редь, в аспекте их рукописной традиции позволяет утверж-
дать, что ars epistolandi изучалась в школе, по-видимому, 
где-то на грани курса грамматики и курса риторики. 

Собрания подлинных и фиктивных писем,  
распределенных по эпистолярным типам

Как мы убедились, в письмовниках, восходящих к позд-
неантичной и ранневизантийской традиции, задается 
принцип классификации писем по эпистолярным типам. 
Закономерно возникает вопрос: прилагался ли этот прин-

1 О теории риторической аргументации, изложенной в трактате 
«О нахождении» см.: Kennedy G. A. Greek Rhetoric under Christian 
Emperors. Princeton, New Jersey, 1983. P. 86–96. 
2 Изд.: Rhetores Graeci: ex codicibus Florentinis, Mediolanensibus, Mo-
nacensibus, Neapolitanis, Parisiensibus, Romanis, Venetis, Taurinensibus 
et Vindobonensibus / Ed. Ch. Walz. Vol. 6. Stuttgartiae, 1834. P. 546–598. 
Лит.: Hunger H. Die hochsprachliche profane Literatur der Byzantiner. 
Bd. 1. München, 1978. S. 87–88.



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 261

цип не только к образцовым посланиям в письмовниках, 
но и к подлинным письмам византийцев? Иными словами: 
можно ли найти эпистолярные собрания, в которых пись-
ма были бы систематизированы не исходя из имени автора 
или адресата, не по хронологическому принципу, а по эпи-
столярным типам — т. е. в зависимости от их содержания и 
эпистолярной ситуации? 

Еще в средневизантийскую эпоху проявляется тенден-
ция причислять послание к тому или иному типу по той 
же модели, как это сделано в письмовниках. Это произ-
водится или в тексте письма (самим автором), или в за-
главии (автором или редактором). Например, Феодор Сту-
дит характеризует свое послание как ὁμοῦ	μὲν	παρακλητικόν,	
ὁμοῦ	 δὲ	 καὶ	 διαγγελτικόν «одновременно и просительное, 
и повествовательное»1, а другое письмо — как ὁμοῦ	 μὲν	
προσαγορευτικήν,	 ὁμοῦ	 δὲ	 καὶ	 ὑπομνηστικήν «одновременно и 
приветственное, и напоминающее»2. Никифор Уран мечта-
ет получить письмо от адресата, даже если оно ἀπειλητικῆς	
καὶ	 ἐλεγκτικῆς «угрожающее и изобличающее»3. Заметим: 
и то, и другое — обозначения эпистолярных типов PL1!  
В заглавии чаще всего определяются «утешительные» по-
слания — обособленная жанровая разновидность письма. 
Как παραμυθητική «утешительное» озаглавлены, например, 
письмо Игнатия Диакона4, два письма Фотия5, письмо Ни-
колая Мистика6, письмо Феодора Дафнопата7 и т. д. Одно из 

1 Theodori Studitae Epistulae / Ed. G. Fatouros. Berlin, 1992. Ep. 269. 
8–9.
2 Ibid. 138. 3–4.
3 Épistoliers byzantins du Xe siècle / Ed. J. Darrouzès. Paris, 1960. P. 43. 
Εp. 44. 9.
4 The Correspondence of Ignatios the Deacon / Ed. S. Efthymiadis, C. A. Man-
go. Washington (D.C.), 1997. Ep. 62.
5 Photii patriarchae Constantinopolitani Epistulae et Amphilochia / Ed.  
B. Laourdas, L. G. Westerink. Vol. 2. Leipzig, 1984. Ep. 234, 245.
6 Nicholas I, Patriarch of Constantinople, Letters / Ed. R. J. H. Jenkins,  
L. G. Westerink. Washington (D.C.), 1973. Ep. 47.
7 Théodore Daphnopatès. Correspondance / Ed. J. Darrouzès, L. G. Wes-
terink. Paris, 1978. Ep. 38.



262	 Д.	Черноглазов	

писем Иоанна Цеца обозначено как ἐπιστολὴ	εἰρωνικὴ	δριμεῖα 
«язвительное ироническое письмо»1. 

В Палеологовскую эпоху интерес к классификации пи-
сем по эпистолярным типам заметно возрастает — что не 
удивительно, если учесть, как распространены в это время 
были PD, PL1 и другие подобные трактаты. Появляются 
сборники, где уже целые группы писем последовательно 
классифицируются по эпистолярным типам. Обратимся к 
собранию писем Иосифа Вриенния. 

Письма Иосифа Вриенния (XIV—XV вв.)

Эпистолярное наследие Иосифа Вриенния (XIV–XV вв.) 
включает 30 писем2, и в заглавии 15 из них в рукописях 
(включая древнейшую — Patm. gr. 440, XV в.) указано не 
только имя адресата, но и тип письма. Все 15 писем относят-
ся к различным типам, перечислим их: 

ἐπαινετική «похвальное» (1); διορθωτική «исправляю-
щее» (2); ἐγκωμιαστική «энкомиастическое» (3); ἀνακλητική 
«призывающее» (4); ἀπαιτητική «требующее» (5); διεγερτική 
«побуждающее» (6); διαγγελτική «повествовательное» (7); 
συναπτική «сочетающее [дружбой]» (8); ἀλειπτική «умаща-
ющее», т. е. приготовляющее к подвигу (9), σκωπτική «вы-
смеивающее» (10), συμβουλευτική «совещательное» (11); 
ἐπαγγελτική «возвещающее» (29); ἀναμνηστική «напоминаю-
щее» (13); δοκιμαστική «одобряющее» (14); ἐρεθιστική «при-
ободряющее» (16).

Приведенные наименования, в большинстве своем, не 
обнаруживаются в письмовниках (см. перечень в Приложе-

1 Ioannis Tzetzae epistulae / Ed. P. L. M. Leone. Leipzig, 1972. Ep. 78.
2 Изд.: Ἐκ	 τῆς	 βυζαντινῆς	 ἐπιστολογραφίας.	 Ἰωσὴφ	 μοναχοῦ	 τοῦ	 Βρυεννίου	
Ἐπιστολαὶ	Λʹ	καὶ	πρὸς	αὐτὸν	Γʹ	 /	Ἐκδ.	Ν.	Τωμαδάκης	 //	Ἐπετηρὶς	Ἑταιρείας	
Βυζαντινῶν	Σπουδῶν. 1983–1986. Τ. 46. Σ. 283–362. О рукописной тра-
диции его сочинений см.: Bazini H. Une première édition des œuvres 
de Joseph Bryennios: les Traités adressés aux Crétois // Revue des études 
byzantines. 2004. T. 62. P. 83–132.



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 263

нии), но принцип классификации тот же самый — по со-
держанию и цели письма. Мы не можем точно утверждать, 
что эти наименования были частью авторского замысла но 
они, во всяком случае, были присвоены письмам Иосифа 
еще в XV в., а затем копировались и в позднейших кодексах. 

Если письмам Вриенния всего лишь присвоены наиме-
нования эпистолярных типов, то в другом сборнике, на-
много более обширном и разнообразном по содержанию, 
типы писем и, шире, эпистолярные ситуации служат осно-
вой для распределения материала. 

Vaticanus graecus 1753 (XV в.), Baroccianus 216 (XV в.)

Интересующее нас эпистолярное собрание сохранилось в 
двух рукописях XV в. — в Vat. gr. 1753 (37r–60v)1 и, частично, 
в Baroc. 216 (331r–335v)2. В ватиканском кодексе собрание 
включает 106 писем и содержит переписку Василия и Либа-
ния, письма Фотия, Феодора Патрикия и других, неизвест-
ных авторов, многие из которых и по сей день остаются не-
изданными; в собрание входит и группа образцов PL1 и PL2. 
Некоторые письма никак не озаглавлены, другие надписаны 
именем автора или адресата, но в заглавии большинства по-
сланий (55 из 106) обозначена их тема, причем в эту груп-
пу, как мы покажем далее, входят как образцы из PL, так и 
подлинные письма Фотия и Феодора Патрикия, известные 
нам из других источников. В некоторых случаях составитель 
ограничивается тем, что относит письмо к какому-либо эпи-
столярному типу. Перечислим эти наименования, в скобках 
указав, чьи письма отнесены к какому типу3. 

1 Canart P. Codices Vaticani graeci. Codices 1745–1962. Vaticano, 1970. 
P. 36–47.
2 Coxe H. O. Bodleian Library. Quarto catalogues. Vol. I. Oxford, 1969.  
P. 376–383.
3 Помимо PL1 и PL2, в этом и следующем списке встречаются сле-
дующие сокращения: TheodPatr = Theodorus Patricius, Phot = Photius 
Constantinopolitanus, anon = anonymus, т. е. неизданное письмо неиз-
вестного автора. 



264	 Д.	Черноглазов	

αἰνιγματική «загадочное» (PL1, PL2); ἀποφαντική «заяви-
тельное» (PL1, PL2); ἐγκωμιαστική «энкомиастическое» (PL2); 
ἐρωτική «любовное» (PL1, PL2); εὐχαριστική «благодарствен-
ное» (2 anon); λυπητική «скорбное» (PL1, PL2); μετριαστική 
«самоуничижительное» (PL2); παραινετική «наставитель-
ное» (PL1, PL2); παρακλητική «просительное» (2 TheodPatr),  
(3 anon); παραμυθητική «утешительное» (2 anon); σκωπτική 
«высмеивающее» (PL2, PL1+PL2, anon); ὑβριστική «оскорби-
тельное» (anon); ὑπομνηστική «напоминающее» (PL1, PL2)

В других случаях эпистолярная ситуация обозначает-
ся более подробно. Перечислим эти заглавия, как и выше, 
указывая в скобках происхождение образцов: 

111. δεητικὴ	 ἐπιστολὴ	 θλίψεως	 ἐπικειμένης «просительное 
письмо при наступлении скорби» (anon)

61. εἰς	μοναχὸν	ἐπαινετική «похвальное монаху» (anon)
80, 82. εἰς	φίλον	ταξάμενον	καὶ	μὴ	δόντα «другу, уехавшему и 

не давшему [обещанное]» (anon, Phot)
83. εἰς	χρεωστοῦντα	καὶ	μὴ	διδόντα	εὐγνωμόνως	«задолжавше-

му и не возвращающему с благодарностью» (anon)
31. ἐπαινετικὴ	 καὶ	 ἐγκωμιαστικὴ	 εἰς	 ἄνδρα	 ἀγαθὸν	 καὶ	 καλόν 

«похвальное и энкомиастическое добродетельному мужу» 
(PL2)

96. ἔπαινος	ὡς	σοφὸν	ὄντα «похвала [кому-либо] как мудро-
му мужу» (TheodPatr)

64. εὐχαριστικὴ	 καὶ	 ἐπαινετική «благодарственное и по-
хвальное» (anon)

32. κατὰ	συκοφάντου «против клеветника» (anon)
86. πρὸς	 φίλον	 ἀναχωρήσαντα	 ἐκ	 τοῦ	 οἰκείου	 φίλου	 καὶ	

ἀποδημήσαντα «другу, отбывшему от близкого друга и уехав-
шему на чужбину» (TheodPatr)

41. πρὸς	 φίλον	 ἀποδήμιον	 ἀπολογητική «другу на чужбине, 
оправдательное» (anon)

45. πρὸς	 φίλον	 ἀποδήμιον	 ἔχοντα	 τελείαν	 ἀγάπην	 καὶ	 ὅτι	 τῶν	
εὐφρονούντων	 ἐστὶν	 ἡ	 ἀγάπη «другу на чужбине, питающему 

1 Нумерация согласно каталогу (Canart P. Codices…)



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 265

совершенную любовь, и о том, что любовь присуща здраво-
мыслящим» (TheodPatr)

87. πρὸς	 φίλον	 ἀποστείλαντα	 αὐτῷ	 μικρὸν	 δῶρον	 ὅπως	 μὴ	
μέμψοιτο	αὐτοῦ	διὰ	τὴν	σμικρότητα	τοῦ	δώρου	«другу, который 
прислал ему малый дар, о том, что он [т. е. автор] не сердит-
ся на него за малость дара» (TheodPatr)

76. πρὸς	φίλον	 ἔχθραν	 ἔχοντα	 καὶ	 μὴ	 διαλλασσόμενον	«другу, 
который питает вражду и не примиряется» (anon)

77. πρὸς	φίλον	μὴ	εὐεργετήσαντα	ποτέ	τινα	ἀλλὰ	ἀεὶ	βλάπτοντα 
«другу, который ни разу не сделал никому ничего хороше-
го, но всегда причинял вред» (anon)

88. πρὸς	φίλον	ὅτι	πέμψει	αὐτῷ	μικρὸν	δῶρον «другу, о том, 
что он [т.е. автор] пришлет ему малый дар» (TheodPatr)

94. πρὸς	φίλον	πολλὰ	μὲν	ὑπισχνούμενον	ὀλίγα	δὲ	παρεχόμενον 
«другу, который много обещает, но мало дает» (TheodPatr)

93. πρὸς	 φίλον	 στηλιτευτικὴ	 ὡς	 ἀπαίδευτον	 ὄντα	«другу, по-
срамляющее за невоспитанность» (Phot)

89, 95. πρὸς	 φίλον	 στηλιτευτικὴ	 ὡς	 ἄφιλον	 ὄντα «другу, по-
срамляющее за недружелюбие» (2 anon)

78. πρὸς	φίλον	ψευσάμενον «другу, солгавшему» (anon)
91. στηλιτευτικὴ	 καὶ	 αὐχητική «посрамляющее и хвастли-

вое» (Phot)1

90, 92. στηλιτευτικὴ	ὡς	ἄφιλον	ὄντα «посрамляющее за не-
дружелюбие» (2 Phot)

Итак, ситуация задается разными способами: иногда 
письмо причисляется сразу к двум эпистолярным типам 
(31, 64, 91), иногда указывается действие или поведение 
друга, на которое реагирует автор письма (76, 77, 87 и др.), 
иногда дается характеристика адресата (32, 96 и др.). Лишь 
в одном из перечисленных случаев уточняется не только 
содержание письма, но и социальный статус получателя — 

1 Перевод буквальный. Видимо, текст титула испорчен. Исходя из со-
держания письма (Photii patriarchae… Vol. 1. Leipzig, 1983. Ep. 111) мож-
но предположить, что он означал «посрамляющее за хвастовство».



266	 Д.	Черноглазов	

«похвальное письмо монаху» (61), для остальных образцов 
адресат обозначен предельно абстрактно: «друг», «добро-
детельный» или «премудрый муж». 

Составитель сборника заботится не только том, чтобы как 
можно точнее описать ситуацию и содержание писем, но и 
о том, чтобы перегруппировать письма, собрав вместе те, 
которые принадлежат к одной категории или составлены в 
сходных случаях. Так, например, в единую группу соединя-
ются просительные письма (98—103), вместе оказываются 
письма похвальные и благодарственные (61—65), однако 
особенно показательна целая антология из посланий, вы-
ражающих негативное отношение к адресату (70—84) — из-
девательские, бранные, упрекающие в неблагодарности и 
др. Четыре из них не имеют заглавия, но по содержанию 
вполне вписываются в эту группу. 

Функция сборника представляется вполне ясной — он 
призван служить удобным практическим пособием при со-
ставлении писем, скорее личных, нежели официальных. 
Чем конкретнее обрисованы эпистолярные ситуации, тем 
удобнее читателю ориентироваться в сборнике и искать в 
нем подходящий пример для подражания. Надо ли изъявить 
дружеские чувства, пожаловаться на разлуку, посетовать 
на молчание друга или, в более резком тоне, обвинить его 
в невнимательности? Для всех этих случаев легко найдутся 
вполне определенные модели. Однако, несмотря на удоб-
ство и детальную разработанность, принцип классификации 
по типам писем и эпистолярным ситуациям осуществляется 
в сборнике не до конца — многие из писем остаются «бес-
хозными» и не приписываются ни к какому типу. В следую-
щей рукописи, к которой мы обратимся, Laur. Acquisti e Doni 
39, этот подход к эпистолярному материалу воплощается в 
полной мере. Строго говоря, рукопись не входит в хроноло-
гические рамки настоящей статьи — она датируется XVI в., и 
в какой мере она восходит к византийским корням, устано-
вить невозможно — но рассмотреть ее все же уместно имен-



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 267

но потому, что она обозначает предел развития тенденции, 
отразившейся в ватиканском сборнике. 

Laurentianus Acquisti e Doni 39 (XVI в.)

Сборник, состоящий из 56 посланий (5r–137r)1, включает 
письма Григория Назианзина, Василия Великого, Иоанна 
Златоуста, Феодора Студита, Михаила Пселла, Феофилакта 
Охридского и других авторов, а также несколько образцов 
PL3. Все эти письма распределены по группам, каждая из 
которых посвящена одному из эпистолярных типов. Со-
бранию предпослано оглавление (5r–6v), в котором приве-
дены названия всех разделов — наименования типов или 
эпистолярных ситуаций, иногда с кратким комментарием. 
Приведем, в качестве иллюстрации, начальные пункты 
этого оглавления: 

Ἐπιστολαὶ	φιλικαὶ	στελλόμεναι	πρὸς	φίλους,	περὶ	διαφόρων	αἰτιῶν	
καὶ	πραγμάτων «Дружеские письма, посылаемые друзьям, по 
различным причинам и делам»

Πρὸς	μὴ	ἀντιγράφοντάς	τινας	φίλους,	ἢ	καὶ	ἄλλως	γνωστούς «Ка-
ким-либо друзьям, а также и знакомым, когда они не от-
вечают на письма»

Ἐπιστολαὶ	 εὐχαριστίαν	 ἔχουσαι,	 πρὸς	φίλων	 γραφάς	«Письма, 
содержащие благодарность, в ответ на письма друзей»

Ἐπιστολαὶ	 μετὰ	 δώρων	 ἀφ’ἡμῶν	 συνεισπεμπόμεναι	 «Письма, 
посылаемые нами вместе с подарками» 

Ἐπιστολαὶ	 πρεσβευτικαί,	 ἤτουν	 παρακλητικαί,	 περὶ	 διαφόρων	
αἰτήσεων	ὧν	χρήζομεν «Ходатайственные письма, или же проси-
тельные, по различным просьбам о том, в чем мы нуждаемся»

1 Rostagno E., Festa N. Indice dei Codici greci Laurenziani non compresi 
nel Catalogo del Bandini // Studi italiani di Filologia classica. 1893.  
T. 1. P. 197–199. Сборник упоминается в нескольких научных рабо-
тах (например, Papaioannou E. Das Briefcorpus des Michael Psellos. 
Vorarbeiten zu einer kritischen Neuedition, mit einem Anhang: Edition 
eines unbekannten Briefes // JÖB. 1998. Bd. 48. S. 75), но нигде не рас-
сматривается как единое целое, с точки зрения его структуры и на-
значения. 



268	 Д.	Черноглазов	

Ἐπιστολαὶ	 σχετλιαστικαί,	 τὴν	 θλίψιν	 ὡσανεὶ	 ἐμφαίνουσαι	 καὶ	
ἀθυμίαν	ἡμῶν,	ὅταν	κατά	τινων	τυχὸν	εἴς	τι	λυπώμεθα «Жалобные 
письма, словно являющие нашу печаль и огорчение, когда 
нам случится на кого-то за что-то обидеться». 

В последующих пунктах оглавления перечисляются и 
другие эпистолярные типы: θεραπευτικαί «заискивающие», 
μεταμελητικαί «покаянные», παραμυθητικαί «утешительные», 
παραινετικαί «наставительные», ἐπαινετικαί «похвальные», 
συστατικαί «рекомендательные», ἐλεγκτικαί «изобличаю-
щие» и ἐπιτιμητικαί «порицающие». Почти все типы писем, 
упомянутые в оглавлении, заимствованы из PL1, добавля-
ются лишь две ситуации — жалоба на молчание и сопрово-
ждение подарка — обе крайне распространенные в визан-
тийской эпистолярной практике. 

За оглавлением следует введение, включающее письмо 
Григория Назианзина к Никобулу, в котором рассказыва-
ется об искусстве писать письма (7r–9v)1, и отрывок из те-
оретического введения PL32 о типах обращения (9v–10r), а 
уже далее начинаются письма различных авторов, сгруп-
пированные по рубрикам, обозначенным во введении: в 
начале каждого раздела повторяется формулировка из 
оглавления, а затем следуют письма, соответствующие дан-
ной категории, иногда с указанием автора. Таким образом, 
перед нами полноценный письмовник, включающий тео-
ретическое введение и примеры с определениями типов, 
но роль примеров играют, в основном, не фиктивные об-
разцы, восходящие к PL1, а подлинные письма, встроенные 
в позднеантичную систему классификации. Так собрание 
писем окончательно превращается в пособие по написанию 
дружеских посланий, максимально приспособленное для 
практических целей. 

1 Saint Grégoire de Nazianze. Lettres / Ed. P. Gallay. Vol. 1. Paris, 1964. 
Ep. 51. Об этом письме как памятнике позднеантичной эпистолярной 
теории см.: Koskenniemi H. Studien… S. 20–21.
2 Cf. Paris. gr. 2782. 217r–v; Demetrii et Libanii… P. LXIII–LXIV. 



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 269

Собрания писем и формуляров,  
распределенных по социальному  

положению адресатов

Помимо письмовников и сборников писем, следующих 
системе классификации по эпистолярным типам, в поздне-
византийскую эпоху развивается совсем иная традиция — 
сборники примеров официальной и, реже, личной корре-
спонденции, распределенные не по эпистолярным типам, а 
по социальному положению автора и адресата.

«Новое изложение» (XIV в.)

Наиболее характерный образец этой традиции — сбор-
ник «Новое изложение» (Ἔκθεσις	νέα, далее сокр. EN), фор-
мирование которого относится к XIV в. Текст сохранился 
в большом количестве рукописей, значительно различаю-
щихся между собой по содержанию и порядку следования 
параграфов1. В наиболее полной форме «Новое изложе-
ние» включает 6 разделов следующего содержания: (1) как 
патриарх Константинопольский пишет различным церков-
ным иерархам, от патриархов до архиепископов; (2) титулы 
митрополитов и архиепископов; (3) как митрополит пишет 
патриархам и другим церковным иерархам; (4) как церков-
ные иерархи пишут императорам и высокопоставленным 
мирянам; (5) как митрополит пишет различным лицам 
(духовным лицам и мирянам), когда он вне своей епархии; 
(6) правила внешнего оформления «питтакиев», т. е. офи-
циальной корреспонденции. Эти разделы (за исключением 
2 и 6) подразделяются на короткие параграфы, в начале 
которых указывается социальное положение автора (ино-
гда) и адресата, а затем дается краткий образец начала и 

1 Изд. и подр. описание рукописной традиции см. в: Darrouzès J. 
Ekthésis néa. Manuel des pittakia du XIVe siècle // Revue des études 
byzantines. 1969. T. 27. P. 5–127. 



270	 Д.	Черноглазов	

(иногда) окончания письма, соответствующего этому поло-
жению, например:

«Как патриарх пишет венчанному василевсу:  
Державнейший, боговенчанный, богочтимый, бого-
прославленный, богоизбранный, боговозвеличенный, 
святой мой самодержец и василевс. И в конце: Господь 
Бог да сохранит твое святое Величество без болез-
ней, в веселии и здравии, на многие годы и превыше  
какого-либо неприятного события и дарует ему  
вместе с настоящим и вечное Царство в небесах»1. 

Порядок следования параграфов не случаен — как пра-
вило, адресаты расположены «по нисходящей», от более 
высоких титулов к более низким. Примером может послу-
жить порядок образцов в разделе 4: (36) патриарх — вен-
чанному императору; (37) патриарх — не венчанному им-
ператору; (38) патриарх — венчанной императрице; (39) 
митрополит — венчанному императору; (40) митрополит 
— не венчанному императору; (41) патриарх — деспоту, 
сыну императора; (42) митрополит — ему же; (43) патриарх 
— деспоту, не сыну императора, и т. д. В этой очередности 
нетрудно разглядеть вполне логичную систему. Иногда об-
разцы сопровождаются также и комментариями, где автор 
напрямую формулирует правила обращения к разным ли-
цам, например: «все [чины] от протонотария до ипомне-
матографа именуются боголюбивейшими, и не братьями, 
а сыновьями, начиная же от иеромнимона и так далее — 
честнейшими»2. 

Все образцы EN, никогда не представляющие собой 
полноценных посланий, относятся к сфере официальной 
корреспонденции. Функция сборника вполне понятна: он 
создавался и использовался в канцелярии как пособие по 

1 Ibid. P. 54. 1–6 
2 Ibid. P. 51. 23–25 



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 271

составлению деловых посланий и грамот. EN было акту-
ально и в Константинополе, и в провинции: разветвлен-
ная рукописная традиция памятника свидетельствует о 
том, что, сформировавшись изначально в кругах, близких 
к патриаршей канцелярии, EN быстро получил распро-
странение не только в столице, но и по всей Македонии и 
Фракии1.

EN всецело принадлежит сфере официальной корре-
спонденции: оно было бы абсолютно бесполезно при со-
ставлении дружеского или утешительного письма, равно 
как, например, «Стили писем» Псевдо-Либания ни в одной 
редакции ни слова не сообщали о формулах обращения к 
митрополиту, иеромонаху или логофету. EN — далеко не 
единственный сборник, составленный по такому принци-
пу. Классификация образцов по адресатам встречается и в 
других собраниях поздневизантийской эпохи, весьма раз-
нообразных по составу и содержанию. Рассмотрим в каче-
стве примеров несколько из них.

Vaticanus graecus 867 (XIII в.)

Сборник, сохранившийся в рукописи Vat. gr. 867 
(30r–43v), содержит 40 образцов писем и документов2. 
Письма, за исключением одного (n. 13, пример «питтакия» 
брату), составляют в сборнике единую группу (21–36). В за-
главии каждого образца (или группы), как и в «Новом из-
ложении», обозначено социальное положение адресата. 
Расположение образцов также представляется вполне упо-
рядоченным — перечислим их заглавия: 

(21) «письмо архиерея архиерею»; (22) «еще одно 
[письмо] архиерею»; (23) «пресвитеру»; (24) «иерею»; 

1 Ibid.… P. 35.
2 Schreiner P. Codices Vaticani graeci. Codices 867–932. Vaticanο, 1988. 
P. 1–6. Изд. с итал. перев. и комментарием: Ferrari G. Formulari notarili 
inediti dell’età bizantina // Bollettino dell. Istituto Storico Italiano. 1913. 
T. 33. P. 41–65. 



272	 Д.	Черноглазов	

(25) «клирику»; (26) «экзарху»; (27) «монаху»; (28) «чте-
цу»; (29) «архонт архонту»; (30) «севасту»; (31) «дуке»; 
(32) «антидуке или практору»; (33) «донесение василев-
су»; (34) «стратиоту»; (35) «грамматику»; (36) «частным 
лицам». 

Итак, собрание отчетливо делится на две части: пись-
ма духовным лицам (21–28), письма мирянам (29–36), 
и внутри каждой из них адресаты расположены «по нис-
ходящей» — от архиерея до чтеца, от архонта и севаста до 
частного лица (из общей закономерности выбивается лишь 
письмо василевсу, 33). Такой принцип распределения ма-
териала вполне соответствует тому, который мы обнаружи-
ли в EN. 

На этом параллели с EN не заканчиваются. Образцы 
сборника в Vat. gr. 867 в некоторых случаях пространее, 
чем краткие зачины EN, но они тоже всегда включают 
лишь начало и завершение письма. После приветствия и 
этикетных пожеланий обыкновенно следует фраза: «знай 
же/да будет тебе известно то-то и то-то»; после чего автор 
переходит уже к заключительным формулировкам. Поль-
зователю, таким образом, предлагается вставить свою соб-
ственную содержательную часть в готовый шаблон. Как 
убедительно и красиво изложить это содержание, образ-
цы не показывают. 

Как и EN, исследуемый сборник предназначен, очевид-
но, для использования в канцелярии (и тоже не только 
столичной) как пособие для составления официальных до-
кументов: помимо писем, как уже было сказано, он вклю-
чает ряд правовых актов (о бракосочетании, о наследстве, 
о продаже земельного участка и т. д.), а большинство пи-
сем носят сугубо официальный характер. Впрочем, следует 
отметить, что среди образцов можно найти и два примера 
личной переписки — письма брату (13, 36), где автор, в из-
вестных традициях φιλικὴ	ἐπιστολή, сетует на разлуку и жела-
ет адресату здоровья и благополучия. 



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 273

Vaticanus Palatinus graecus 367 (XIV в.) 

До сих пор рассматривались письмовники, сформиро-
вавшиеся и бытовавшие в Византийской империи — будь 
то в Константинополе или в провинции — теперь же мы об-
ратимся к обширному сборнику формуляров, возникшему 
за пределами империи, на Кипре, но построенному по сход-
ным принципам. 

Собрание писем и законодательных актов, о котором 
пойдет речь, сохранилось в Vat. Palat. gr. 3671. Это собрание, 
включающее 105 текстов, содержит уникальные документы, 
созданные на Кипре в XIII в., и является ценнейшим исто-
рическим источником, но нас оно будет интересовать с дру-
гой точки зрения. Сборник содержит большое количество 
писем, официальных и личных, а также и зачинов писем. 
Послания располагаются порой в совершенно хаотичном 
порядке, порой даже вперемежку с иными документами, но 
часть этого эпистолярного корпуса (10–32), за исключением 
20, который содержит не письмо, а мирный договор, все же 
приведена в систему. Письма этой группы (кроме 25) имеют 
заглавия, в которых указано социальное положение адреса-
та, а иногда и автора, и последовательность, как представля-
ется, тоже не случайна. Приведем список заглавий: 

(10) «письмо патриарху, какому хочешь»; (11) «письмо 
митрополиту»; (12) «митрополиту»; (13) «епископу»; (14) 
«иерею или протопресвитеру»; (15) «диакону»; (16) «игу-
мену»; (17) «исихасту»; (18) «иеромонаху»; (19) «король 
султану»; (21) «королевское [письмо] эмиру»; (22) «от ко-
роля королю»; (23) «от короля рыцарю»; (24) [от практо-
ра] «правителю области»; (26) «от короля василевсу»; (27) 
«еще одно» [того же тому же]; (28) [от короля] «василис-
се»; (29) «от архиепископа василевсу»; (30) «от архиепи-

1 Изд. с нем. пер. и подр. комментарием и описанием рукописи: 
Beihammer A. Griechische Briefe und Urkunden aus dem Zypern der 
Kreuzfahrerzeit: die Formularsammlung eines königlichen Sekretärs im 
Vaticanus Palatinus Graecus 367. Nicosia, 2007.



274	 Д.	Черноглазов	

скопа патриарху Константинопольскому»; (31) «от барона 
патриарху Антиохийскому»; (32) «от короля султану». 

Как и в Vat. gr. 867, образцы можно разделить на две 
группы: первая (10–18) включает письма духовным лицам, 
а вторая (19–32) — в основном, письма мирянам; при этом 
внутри первой группы адресаты тоже ранжированы по со-
циальному статусу, от высших к низшим. 

В отличие от рассмотренных выше сборников, Vat. Palat. 
gr. 367 содержит не готовые формуляры с пропущенной 
серединой, а, в основном, полноценные и порой весьма 
пространные письма, без какой-либо обработки заимство-
ванные из подлинной корреспонденции. Таким образом, 
перед нами попытка систематизировать досье подлинных 
официальных посланий, следуя той же системе, которую 
проявилась в EN и Vat. gr. 867. Отметим, что обширный 
корпус личных писем, тоже входящих в собрание, никак не 
упорядочен — систему, разработанную в PD и PL1, соста-
витель к ним не применяет. Можно лишь отметить, что в 
этих письмах встречаются мотивы и клише, разработанные 
в различных вариантах PL1. 

Исходя из структуры и содержания «кипрского досье» 
можно судить и о его назначении. По-видимому, по срав-
нению с EN и Vat. gr. 867, его функции были более широ-
кими. В первую очередь, собрание предназначалось для 
использования в канцелярии — оно содержит достаточно 
много юридических актов, и именно официальные посла-
ния, содержащиеся в нем, снабжены заглавиями и систе-
матизированы согласно шаблону, привычному для подоб-
ных сборников; однако, вместе с тем, собрание могло быть 
полезно и для составления личного письма: в нем немало 
образцов личной переписки — просительное (33), утеши-
тельное (34), поздравительное (35), пригласительное (37), 
наставительное (41), и т.д., а также зачины с формулами 

1 Укажем, напр., на epp. 47, 72, 81, почти полностью состоящие из 
формул, восходящих к различным образцам PL3. 



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 275

дружеского письма (52–66 и др.) и отдельные сентенции, 
с которых удобно начать письмо (67–71, 75–79 и др.). Но — 
подчеркнем еще раз — комбинировать в одном сборнике 
две системы классификации писем, по типам и по адреса-
там, составитель не пытается. Такой шаг предпринимает-
ся в другом сборнике образцовых писем той же эпохи —  
в «письмах к разным лицам» Анастасия Хатзикиса. 

«Письма к разным лицам  
монаха Афанасия Хатзикиса» (XIII в.)

В отличие от трех сборников, рассмотренных ранее, 
этот текст, сохранившийся в четырех рукописях и датиру-
емый, предположительно, концом XIII в., имеет название 
(Ἐπιστολαὶ	πρὸς	διάφορα	πρόσωπα) и даже имя автора1. Лишен-
ный какого-либо теоретического предисловия, сборник 
включает 14 образцовых писем, озаглавленных и система-
тизированных. Чтобы выяснить, по какому принципу Хат-
зикис классифицирует эти послания, перечислим их загла-
вия, которые уместно привести в оригинале: 

(1) Πρὸς	ἀρχιερέα	 ἐπιστολὴ	μοναχοῦ	«письмо монаха архи-
ерею»; (2) Ἑτέρα	 δεητικὴ	 πρὸς	 ἀρχιερέα «еще одно [письмо] 
архиерею, просительное»; (3) Πρὸς	καθηγούμενον «настояте-
лю»; (4) Ἑτέρα	δεητικὴ	πρὸς	καθηγούμενον «еще одно настояте-
лю, просительное»; (5) Ἑτέρα	εὐχαριστήριος	πρὸς	καθηγούμενον,	
δύναται	 δὲ	 καὶ	 πρὸς	 ἀρχιερέα	 μεταφρασθῆναι «еще одно насто-
ятелю, благодарственное, но может быть преобразовано и 
в [письмо] архиерею»; (6) Πρὸς	ἄρχοντα	κοσμικόν «вельможе 
мирянину»; (7) Πρὸς	ἄρχοντα	δεητική «вельможе проситель-
ное»; (8) Εὐχαριστήριος	 πρὸς	 ἄρχοντα «вельможе благодар-
ственное»; (9) Πρὸς	φίλον	μονάζοντα	κοινόν «Близкому другу 
монаху»; (10) Ἑτέρα	ὁμοία	ταύτῃ «еще одно подобное тому»; 
(11) Ἑτέρα	ὁμοία «еще одно подобное»; (12) Ὁμοία	καὶ	αὐτή	«и 

1 Изд. с введ. и итал. пер.: Fagherazzi A. Modelli epistolari di Atanasio 
Chatzikis. Padova, 1981.



276	 Д.	Черноглазов	

это подобное»; (13) Πρὸς	κοσμικὸν	κοινόν «мирянину, близко-
му другу»; (14) Ἑτέρα	ὁμοία «еще одно подобное».

Как в EN и других подобных собраниях, Хатзикис рас-
пределяет письма по социальному статусу адресатов, и в 
их расположении следует все тем же принципам — от ду-
ховного к мирскому и от высшего к низшему: настоятель 
следует за архиереем, вельможа мирянин — за архиереем и 
настоятелем, друг мирянин — за другом монахом. Но, вме-
сте с тем, Афанасий вводит и еще один критерий класси-
фикации писем — по эпистолярным типам, определяя не-
сколько писем как «благодарственные» и «просительные». 
Содержание образцов вполне благоприятствует такому 
методу систематизации — перед нами не краткие формуля-
ры, состоящие из приветствий и завершающей формулы, 
а полноценные письма, занимающие иногда более страни-
цы издания. Впрочем, эти примерные послания всецело 
состоят из клише (изъявления дружбы или преданности, 
жалобы на разлуку, призыв писать или молиться и т. д.), 
и остается неясным, были ли они заимствованы из чьей-то 
реальной переписки, или сочинены автором специально 
для письмовника. Так или иначе — если не считать «при-
ветственного» и «похвального» письма «монаху» — «Пись-
ма к различным лицам» Хатзикиса остается единственным, 
в занимающий нас период, сборником образцов, где ком-
бинируются два способа классификации материала, «рито-
рический», по эпистолярным типам, и «канцелярский», по 
социальному положению автора и адресата. 

Итак, мы проанализировали теоретические трактаты и 
сборники писем, которые можно отнести к поздневизантий-
ской эпистолярной теории. Эти тексты мы разделили на три 
класса, отчетливо различающиеся между собой. К первому 
классу относятся пособия, восходящие к античной традиции 
и служившие школьными учебниками как по эпистолярно-
му мастерству, так и по грамматике и теории аргументации. 
Второй и третий включают сборники писем, фиктивных или 



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 277

подлинных, которые были предназначены уже не для школь-
ных упражнений, а сугубо для практического пользования: 
сборники второго класса предоставляли образцы для личной 
переписки, а третьего — преимущественно для официаль-
ной корреспонденции. Сборники первого и третьего класса 
широко представлены в рукописях: в XIII–XV вв. они были 
весьма распространены и широко применялись, видимо, не 
только в столице, но и на периферии и даже за пределами 
Византийской империи. О втором классе известно гораздо 
меньше. Вопрос о том, насколько часто и последовательно 
подлинные письма классифицировались и группировались 
по эпистолярным типам, остается открытым. По крайней 
мере, единственный сборник, где такой подход воплощен в 
полной мере, мы обнаружили лишь в рукописи XVI в. 

В заключение уместно еще раз сопоставить византийскую 
эпистолярную теорию с западноевропейской ars dictaminis. 
Ars dictaminis, возникнув в XI в., на протяжении трех сто-
летий стремительно развивалась, порождая новые идеи и 
противоречивые концепции. Византийские письмовники, 
напротив, отличаются подчеркнутым консерватизмом и 
стабильностью — сочиняя новый учебник в XIII в., визан-
тийский автор берет за основу все ту же, весьма далекую от 
совершенства, систему Псевдо-Либания и составляет новые 
образцы все для тех же сорока эпистолярных типов. Пись-
мовники, укорененные в античной традиции, едва ли могут 
воспринять в себя чуждые элементы — например, дополни-
тельные примеры из подлинной переписки или советы отно-
сительно форм обращения. Именно в силу этих причин, ве-
роятно, в византийскую эпоху и даже в последующий период, 
вплоть до XVII в., крайне редко создаются трактаты, где был 
бы представлен и формальный, и содержательный аспект, да-
вались бы советы и о формах обращения, и о риторических 
топосах дружеской переписки. Эпистолярная теория в Визан-
тии была столь же консервативна, как и теория риторики, ос-
нованная на трудах Гермогена, Менандра и Афтония. 



278	 Д.	Черноглазов	

Приложение

«Типы писем» Псевдо-Деметрия (PD)

φιλικός1 «дружеское»
συστατικός «рекомендательное»
μεμπτικός «укоризненное»
ὀνειδιστικός «упрекающее»
παραμυθητικός «утешительное»
ἐπιτιμητικός «порицающее»
νουθετητικός «увещательное»
ἀπειλητικός «угрожающее»
ψεκτικός «бранное»
ἐπαινετικός «похвальное»
συμβουλευτικός «совещательное»
ἀξιωματικός «просительное»
ἐρωτηματικός «вопрошающее»
ἀποφαντικός «ответное»
ἀλληγορικός «иносказательное»
αἰτιολογικός «объяснительное»
κατηγορικός «обвинительное»
ἀπολογητικός «оправдательное»
συγχαρητικός «поздравительное»
εἰρωνικός «ироническое»
ἀπευχαριστικός «благодарственное»

1 Псевдо-Деметрий называет разновидности писем τύποι «типы’, и 
потому их названия ставятся в форме мужского рода: φιλικὸς	 τύπος 
и т. д. Псевдо-Либаний говорит о προσηγορίαι «наименования» или 
ἐπιστολαί, и потому названия разновидностей ставятся в форме жен-
ского рода: παραινετικὴ	προσηγορία и т.д. Мы во всех случаях будем ис-
пользовать форму среднего рода, подразумевая письмо: «дружеское 
письмо» и т. д. 



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 279

«Стили писем» Псевдо-Либания (PL1)

παραινετική «наставительное»
μεμπτική «укоризненное»
παρακλητική «просительное»
συστατική «рекомендательное»
εἰρωνική «ироническое»
εὐχαριστική «благодарственное»
φιλική «дружеское»
εὐκτική «пожелательное»
ἀπειλητική «угрожающее»
ἀπαρνητική «отрицающее»
παραγγελματική «повелительное»
μεταμελητική «покаянное»
ὀνειδιστική «упрекающее»
συμπαθητική «сострадательное»
θεραπευτική «заискивающее»
συγχαρητική «поздравительное»
παραλογιστική «пренебрежительное»
ἀντεγκληματική «ответно обвинительное»
ἀντεπισταλτική «ответное»
παροξυντική «подстрекающее»
παραμυθητική «утешительное»
ὑβριστική «оскорбительное»
ἀπαγγελτική «возвещающее»
σχετλιαστική «жалобное»
πρεσβευτική «ходатайствующее»
ἐπαινετική «похвальное»
διδασκαλική «учительное»
ἐλεγκτική «изобличающее»
διαβλητική «порочащее»
ἐπιτιμητική «порицающее»
ἐρωτηματική «вопрошающее»
παραθαρρυντική «приободряющее»
ἀναθετική «возлагающее»



280	 Д.	Черноглазов	

ἀποφαντική «заявительное»
σκωπτική «насмешливое»
μετριαστική «самоуничижительное»
αἰνιγματική «загадочное»
ὑπομνηστική «напоминающее»
λυπητική «скорбное»
ἐρωτική «любовное»
μικτή «смешанное»

Дополнительные типы в PL1 codd

συμβουλευτική «совещательное»
συγγνωμονική «извинительное»
ἀπευχαριστική «отказывающее в благодарности»
ὑπερθετική «откладывающее»
ἀντιρρητική «противоречащее»
ἐντρεπτική «выражающее стыд»
προστατική «приказывающее»
διομνητική «клятвенное»
παρακαταθετική «препоручающее»
ἀνεπινευτική «отказывающее»
συγκαταθετική «одобряющее»
ὁριστική «предписывающее»
ἠθοποιητική «нравоучительное»
ὑπισχνητική «обещающее»
ἐπαρατική «проклинающее»
ἀντευεργετική «воздающее за добро»
φυγαδευτική «призывающее к бегству»



	 Письмовники	и	собрания	образцовых	писем...	 281

Дополнительные типы в PL2

παραινετικὴ	ἢ	προτρεπτική «наставительное, или же по-
буждающее»

παραινετικὴ	ἢ	ἀποτρεπτική «наставительное, или же удер-
живающее»

ἐγκωμιαστική «энкомиастическое»
πρὸς	ἱερέα	ἀσπαστική «приветственное иерею» 
πρὸς	φίλον	ἀσπαστική «приветственное другу»
ἀμοιβαία «взаимное»
ἐπαγγελτική «обещающее»
συμβουλευτική «совещательное»



Резюме

Магдалино П. (Сент-Эндрюсский университет). Каппадокия 
и Константинополь в VI в.

Работа представляет собой разбор конкретного примера ви-
зантийского регионализма, понимаемого здесь как политическое 
влияние провинциальной области на центральный режим управ-
ления государством. Каппадокия (широко понимаемая) в период 
поздней Античности воздействовала на Константинополь благо-
даря славе трех своих уроженцев, Отцов Церкви Василия Кеса-
рийского, Григория Нисского и Григория Назианзина, а также 
благодаря находившимся там обширных императорских владе-
ний, предназначенных для разведения крупного рогатого скота. 
С VII до Х в. Каппадокия являлась центральным сектором сильно 
милитаризованной восточной пограничной зоны. В этом качестве 
она стала домом для военной элиты, которая приобрела влияние, 
а на короткое время даже овладела императорской властью в Х в. 
Между этими двумя фазами, накануне арабского завоевания, этот 
район приобрел краткую, пусть и преувеличенную дурную славу 
как место рождения императоров.  Главной причиной стал им-
ператор Маврикий (582-602), чье происхождение из Арабисса в 
восточной Каппадокии ярко контрастировало с европейским, по 
большей части балканским происхождением предшествующих 
императорских династий. Маврикий поднялся к власти при под-
держке обширного каппадокийского землячества в администра-
ции фиска, а консолидировал он свою власть путем системати-
ческого продвижения собственных родственников. Их массовое 
обогащение, равно как дорогостоящую перестройку Арабисса, ко-
торые легли тяжким бременем на имперский бюджет, несомнен-
но способствовали непопулярности Маврикия и его свержению.



	 Резюме	 283

Бергер А. (Мюхенский университет Людвига и Максимилиа-
на). «Переработка» Константинополя

В статье исследуется использование сполий в средневековом 
Константинополе при перестройке Большого дворца и несколь-
ких церквей в IX в., при сооружении поздневизантийской кре-
пости рядом с Золотыми воротами и в декорации самих ворот 
Х в. Обсуждается также использование древних саркофагов для 
императорских захоронений, и ставится вопрос о том, существо-
вала ли в византийском Константинополе идея историзирующей  
архитектуры.

Четинкая Х. (Университет изящных искусств Мимара Сина-
на, Стамбул). Погребальные компартименты в монастыре 
Пантократора

Недавняя реставрация монастырского комплекса Пантокра-
тора открыла невероятно важные данные, неизвестные до прове-
дения этих работ. Среди них субструкция под северной церковью 
в форме базилики и наполовину раскопанный погребальный хра-
мик, пристроенный к южной церкви. Среди прочего, эти новые 
находки указывают на вероятные места захоронения духовенства 
и членов императорской семьи в юго-западной части церковного 
комплекса.

Нивенер Ф. (Геттингенский университет Георга-Августа). Хри-
стианское искусство как провинциальное. «Централь-
ность» провинциальных традиций в раннехристианских 
церковных постройках

Здания позднеантичных и раннехристианских церквей отли-
чаются значительно большим разнообразием в зависимости от 
провинции и региона, чем более раннее римское или более позд-
нее византийское искусство и архитектура. Большинство раннех-
ристианских церквей было более привержено местным тради-
циям, чем стремлению подражать Риму или Константинополю, 
«Новому Риму». Эта «центральность» провинций, как кажется, 
стала сущностной чертой раннехристианского искусства, которая 
отличает его от более однородного искусства более раннего рим-
ского и более позднего византийского периодов. В то время как 
романизация проложила путь для христианизации, большин-
ство раннехристианских церковных построек, отражало скорее 



284	 Резюме	

локальную идентичность, чем преданность Риму или Константи-
нополю. Достигнутое разнообразие было вновь потеряно после 
падения пан-средиземноморской державы, когда Византийская 
империя сократилась до территории чуть больше, чем Малая 
Азия, а иконоборческие споры повлекли за собой стандартиза-
цию православного искусства.

Виноградов А. (Национальный исследовательский универ-
ситет «Высшая школа экономики», Москва). Афонский храм 
или арабский дворец? Крестово-купольный триконх и 
новая архитектурная идентичность империи

Вопрос о происхождении триконха «афонского типа» — хра-
ма типа вписанного креста на 4 свободно стоящих опорах с до-
полнительными апсидами с юга и севера, до сих пор вызывает 
бурную полемику в научном мире. Цель настоящей статьи — при-
влечь внимание к памятникам такого типа вне Балкан. Весьма 
вероятно, что такую форму имели зал Триконха и храм архангела 
Михаила, построенные для императора Феофила Иоанном Грам-
матиком и зодчим Патрикием, возможно, по арабскому образцу, 
который, в свою очередь восходит к позднеантичным моделям. 
Ранние храмы такого типа в Малой Азии: Исламкёй и Сарыджа 
Килисе, относящиеся к началу Х в., показывают его общеимпер-
ский и «престижный» характер, который привел к его распро-
странению не только на Балканы, но и на Русь.

Каппас М. (Эфорат древностей Мессении, Каламата). Архи-
тектурный «идиолект» Фессалоники в среднe- и поздне-
византийские периоды: сходства и различия с Констан-
тинополем

Автор постарался сосредоточиться на наиболее важных со-
хранившихся памятниках Фессалоники, относящихся к средне- 
и поздневизантийскому периодам, и, учитывая, что их сходство 
уже было достаточно подчеркнуто, обратил внимание на то, в 
чем они отходят от константинопольских практик. Фессалоника, 
действительно, находилась под бóльшим влиянием архитектуры 
столицы, чем любой другой город Греции. И все же, более вни-
мательное изучение структурных и морфологических аспектов 
показывает, что еще в средневизантийский период городские 
строительные артели смогли ассимилировать константинополь-



	 Резюме	 285

ские особенности и по-своему истолковать их, вероятно, исходя 
из местных архитектурных традиций, коренившихся в строитель-
ной деятельности «переходного периода». В последующие века 
и, прежде всего, около 1300 г., фессалоникские мастера умело 
объединяли морфологические элементы из своего богатого мест-
ного архитектурного наследия с техниками и решениями, проис-
ходящими в основном из Константинополя, а также и из других 
художественных центров, в основном из Эпирского деспотата 
или Никейской империи. Этот творческий сплав придал архи-
тектуре Фессалоники особую индивидуальность, ярко отразив-
шуюся в десятках памятников, приписываемых фессалоникским  
мастерам.

Захарова А. (Московский государственный университет  
им. М. В. Ломоносова). Искусство X века: Константинополь 
и Каппадокия

В статье рассматриваются основные направления стилисти-
ческого развития византийской живописи X в. Анализируются 
росписи пещерных храмов Каппадокии в сравнении с произве-
дениями столичного искусства — иллюстрированными рукопи-
сями и фрагментами мозаик. Среди каппадокийских ансамблей 
X в. выделяются два, в которых влияние столичного искусства 
наиболее сильно: это росписи церквей Кылычлар и особенно Но-
вой Токалы в Гёреме. Прослеживается развитие художественных 
процессов, получивших в Каппадокии новый мощный импульс 
благодаря появлению этих ансамблей в первой и второй полови-
не X в. соответственно, а также выясняется соотношение местной 
живописи с основными тенденциями этого времени в искусстве 
Константинополя и Византии в целом.

Уяр Т. (Университет Хаджи Бекташ Вели, Невшехир). Релье-
фы, росписи и надписи в поздневизантийском сакраль-
ном пространстве: новое открытие Безирана Килисе 
(Перистрема, Каппадокия)

«Византийские» росписи Безирана Килисе не исключение для 
каппадокийского искусства конца XIII в., жившего под властью 
мусульман, поскольку они были выполнены тем же мастером, 
что работал на другом памятнике конца XIII в. — Юксекли Кили-
се. Более того, артель Безираны-Юксекли связана также с другой 



286	 Резюме	

группой близко родственных росписей второй половины XIII в.  
И хотя они не столь исключительны, как росписи Безираны и 
Юксекли, эти фрески стремятся воспроизвести поздневизан-
тийскую тенденцию к усложнению визуальных, текстуальных, 
коммеморативных и молитвенных действий в сакральном про-
странстве. Комплексное исследование живописных программ в 
позднесредневековой Каппадокии показывает, как оформление 
сакрального пространства включало в себя установление тесных 
связей между усопшими и живыми (клириками и мирянами), так 
же как и между декорацией, поминовением и идеей заступниче-
ства, тем самым воспроизводя процесс формирования византий-
ской культурной идентичности. Таким образом, систематическое 
изучение сакрального характера этих церковных пространств 
меняет общепринятое представление о центре и периферии в ис-
кусстве и о локальной идентичности Каппадокии в противовес 
остальной части Византийской империи в культуре рассматрива-
емого периода. И хотя скульптурная, фресковая и текстуальная 
среда Безирана Килисе — это продукт «поствизантийского» со-
циального и культурного контекста, в результате оказывается, 
что она представляет собой пример одного из самых изысканных 
и роскошных поздневизантийских сакральных пространств.

Иванов С. (Национальный исследовательский университет 
«Высшая школа экономики», Москва). Антоний Новгородец 
и его экскурсовод в Константинополе

«Книга Паломник» рассматривается в статье как результат 
столкновения двух  подходов: стандартного нарратива, предла-
гавшегося экскурсоводом по Константинополю, и ответов этого 
экскурсовода на нестандартные вопросы, которые задавал ему 
Антоний. «Голос» гида хорошо различим не только благодаря   
вкрапленным в древнерусский текст грецизмам (их число значи-
тельно больше, чем это казалось его издателю Х. Лопареву), но 
также по причине множества стереотипных экскурсоводческих 
приемов, которые аккуратно воспроизведены автором. Однако в 
некоторых местах паломник явно прерывает гида и задает содер-
жательные вопросы, на которые тот вынужден отвечать, нарушая 
свой накатанный план. Такой перформативный анализ памятни-
ка позволяет разрешить некоторые  загадки «Книги Паломник», 
среди прочего топографические.



	 Резюме	 287

Даскас Б. (Университет Ка Фоскари, Венеция). «Venetia 
hebbe principio per la destrution della grande Trogia». Миф 
о Венеции как alterum Byzantium

Предметом работы являются взаимоотношения между Визан-
тией и Венецией, какими они предстают в так называемом «мифе 
о Венеции», то есть наборе легенд, извлекаемых из венецианских 
историографических и риторических сочинений. В этих легендах 
видно, как формируется вымышленное прошлое города. На про-
тяжении своей истории Венеция имела тесные и сложные связи 
с Византией: пытаясь легитимировать свои торговые и экономи-
ческие амбиции по всему Средиземноморью, она опиралась на 
авторитет столицы Восточной Империи. 

Использование Византии как точки отсчета в венецианской 
культурной политике и искусстве (ср. базилику Сан-Марко) 
было очевидно в течение многих веков — и тем не менее, как 
бы ни развивались легенды о возникновении города, присут-
ствие Византии затушевывается и сводится почти к нулю. Лишь 
в XIII в. такое отношение меняется: обеспечив (в результате 
Четвертого Крестового похода в 1204 г.) свое присутствие в Ле-
ванте, Венеция начала вводить новые элементы в творческую 
реконструкцию собственного прошлого; теперь ее гражданская 
мифология проникнута закамуфлированными намеками на 
Византию. Одним из традиционных мотивов этой мифологии, 
касающийся основания города, стала троянская легенда. Бли-
стательный образец античного города Трои был на руку венеци-
анской политической репрезентации и пропаганде. Всякий раз 
целью его использования было обоснование нынешнего про-
цветания Венеции и провиденциального характера ее истории 
в противоположность ее конкурентам: Падуе, Риму, Константи-
нополю. После Четвертого Крестового похода, легенда о пожа-
ре и разорении древней Трои и о бегстве ее жителей на Лагуну 
стала хитроумно соединяться с хронологическими выкладками 
об основании Венеции, которые намекали на тот момент, ког-
да суверенитет дожей над частью земель бывшей Византийской 
империи был официально признан в документах. Так возникал 
образ Венеции как наследницы βασιλεύουσα τῶν πόλεων, Кон-
стантинополя. Тем самым, уже в тринадцатом веке, как прямое 
следствие кампании 1204 г., во всех своих основных компонентах 
появилась концепция византийской преемственности Венеции, 



288	 Резюме	

тот самый миф о «Венеции как другой Византии», как позднее, 
пятнадцатом столетии, назвал это кардинал Виссарион.

Черноглазов Д. (Санкт-Петербургский государственный 
уни верситет). Письмовники и собрания образцовых пи-
сем: эпистолярная теория в эпоху Палеологов

Цель настоящей статьи — охарактеризовать письмовники 
и собрания образцовых писем, бытовавшие в Византии в эпоху 
Палеологов. Известный нам материал можно разделить на три 
класса. Первый класс включает трактаты, в которых письма клас-
сифицируются по цели и содержанию. Эти пособия использова-
лись преимущественно как школьные учебники. Второй класс 
составляют сборники подлинных и (иногда) фиктивных писем, 
распределенных по тому же принципу. В третий класс входят со-
брания писем и формуляров, распределенных по социальному 
положению автора и адресата, которые служили практически-
ми пособиями по ведению деловой переписки. Если сборников 
второго класса сохранилось немного, то первый и третий, напро-
тив, широко представлены в рукописях: пособия этих двух типов 
были весьма востребованы как в столице, так и в провинции. Ви-
зантийская эпистолярная теория отличалась консерватизмом: 
различные жанровые формы письмовников существовали и раз-
вивались независимо друг от друга — нам известно крайне мало 
случаев, когда в одном сборнике соединялись разные методы 
классификации эпистолярного материала.



Summaries

Magdalino P. Cappadocia and Constantinople in the Sixth 
Century

This paper is a case study in Byzantine regionalism, here under-
stood as the political impact of a provincial area on the governing 
regime of a centralised state. Cappadocia, broadly defined, impinged 
on Constantinople in Late Antiquity by the fame of its three native 
Church Fathers (Basil of Caesarea, Gregory of Nyssa and Gregory of 
Nazianzos) and by the presence of large imperial estates devoted to 
stock rearing. From the seventh to tenth centuries, Cappadocia was 
the central sector in the empire’s heavily militarised eastern frontier 
zone, and as such the home of a military elite who became influential 
and briefly dominant in imperial politics during the tenth century. Be-
tween these two phases, on the eve of the Arab conquest, the region 
enjoyed a brief if exaggerated notoriety as the birthplace of emperors. 
This was mainly due to the emperor Maurice (582-602), whose ori-
gins in Arabissos in eastern Cappadocia contrasted sharply with the 
European, mainly Balkan, provenance of previous imperial dynasties. 
Maurice rose to power on the back of a large Cappadocian network in 
the fiscal administration, and he consolidated his power by the sys-
tematic promotion of his family. Their massive enrichment, as well as 
the expensive rebuilding of Arabissos, at a time of great strain on the 
imperial budget, undoubtedly contributed to Maurice’s unpopularity 
and overthrow.

Berger A. Recycling Constantinople
 This paper investigates the use of spolia in mediaeval Constan-

tinople in the re building of the Great Palace and several churches in 
the ninth century, in the late-Byzantine construction of a fortress near 



290	 Summary	

the Golden Gate, and the tenth-century decoration of the gate itself. It 
also discusses the use of older sarcophagi for imperial burials, and ad-
dresses the question whether the concept of a historising archi tecture 
existed in Byzantine Constantinople.

Niewöhner Ph. Christian art as provincial art. The centrali-
ty of the provinces in early Christian church building

Late antique or early Christian church building appears to have 
been significantly more varied from province to province and region 
to region than earlier Roman or later Byzantine art and architecture. 
Most early Christian churches adhered to local traditions rather than 
emulating Rome or Constantinople, the ‘New Rome’. This centrality 
of the provinces would seem to constitute an essential trait of early 
Christian art that sets it apart from the more integrated arts of the 
earlier Roman and later Byzantine periods. Whilst Romanisation 
may have paved the way for Christianisation, most early Christian 
church buildings appear to express local identities rather than alle-
giance to Rome or Constantinople. The resultant variety was abol-
ished again after the collapse of pan-Mediterranean rule, when the 
Byzantine empire was reduced to little more than Asia Minor and 
the Iconoclast controversy resulted in a standardisation of Orthodox  
art.

Çetinkaya H. Funeral spaces in Pantokratotr monastery
Recent restorations on the Pantokrator monastic complex yiel-

ded enormous results unknown prior to the excavation-restoration 
acti vity. These include a substructure below the Northern church 
in the shape of the church above; an annexed funeral chapel, half 
excavated, attached to the Southern church. Among other novelties 
on site observations indicate a probable burial ground for the clergy 
and imperial family members in the Southwestern part of the church 
complex.

Vinogradov A. Athonite church or Arabian palace? Cross-
in-square triconch and the new architectural identity of the 
Empire

The question of the origin of the triconch of “Athonite type” — an 
inscribed cross on 4 free-standing supports with additional apses from 
the south and north — still causes a heated debate in the scholarship. 



	 Summary	 291

The purpose of this article is to draw attention to monuments of this 
type outside the Balkans. It is very likely that the Triconch hall and the 
church of the Archangel Michael, built for the Emperor Theophilos by 
Ioannes Grammatikos and the architect Patrikios, had probably such 
a plan, possibly following an Arabic model, which, in turn, goes back 
to the Late Antique examples. The early churches of this type in Asia 
Minor (Islamköy and Sarıca Kilise), dating to the early 10th century, 
show its common and “prestigious” character, which led to its spread 
not only to the Balkans, but also to Russia.

Kappas M. The architectural idiom of Thessaloniki during 
the Middle and Late Byzantine Periods: similarities and dif-
ferences from Constantinople

In this essay the author attempt to focus on Thessaloniki’s most 
important standing monuments from the Middle and Late Byzantine 
periods, and, given that their similarities with Constantinople have al-
ready been highlighted enough, I shall stress where they depart from 
Constantinopolitan practices. Thessaloniki was indeed more influ-
enced by the architecture of the capital than any other city in Greece. 
Nevertheless, a closer examination of the structural and morphologi-
cal data reveals that as early as the Middle Byzantine period the city’s 
building workshops had managed to assimilate Constantinopolitan 
features and treat them in their own way, probably based on the local 
architectural tradition, which had its roots in the construction acti-
vity of the Transitional period. In subsequent centuries, and above all 
around 1300 the Thessalonian master builders skilfully merged mor-
phological elements from their rich local architectural heritage with 
practices and solutions originating mainly in Constantinople but also 
from other artistic centres, basically from the Despotate of Epirus 
or the Nicaea of the Laskarids. This creative osmosis gave the archi-
tecture of Thessaloniki its own peculiar identity, vividly captured in 
the dozens of monuments attributed to the activity of Thessalonian  
craftsmen.

Zakharova A. Byzantine art of the 10th c.: Constantinople 
and Cappadocia

The paper investigates some major tendencies in the 10th century 
Byzantine painting. The author analyzes some wall paintings in the 



292	 Summary	

cave churches of Cappadocia in comparison to the works of metropol-
itan art, such as illuminated manuscripts and fragments of mosaics. 
Two 10th century Cappadocian ensembles stand out as they show the 
strongest metropolitan influence: Kılıçlar church and especially the 
New Tokalı church in Göreme. The paper explores how the impulse 
given by these ensembles was further developed in local milieu in the 
first and in the second half of the 10th century respectively and to what 
extent the painting style in Cappadocia corresponded to the general 
lines of development in the art of Constantinople and Byzantium on 
the whole.

Uyar T. B. Carving, Painting, and Inscribing Sacred Space 
in Late Byzantium: Bezirana Kilisesi Rediscovered (Peris-
trema-Cappadocia)

The “Byzantine” paintings of Bezirana Kilisesi are not exceptional 
in late thirteenth-century Cappadocian artistic production under Is-
lamic rule, as they were executed by the same artist who also worked 
on another late thirteenth-century monument, Yüksekli Kilise 1. Fur-
thermore, the Bezirana/Yüksekli workshop is also linked to another 
group of closely interconnected murals in the second half of the thir-
teenth century. Although not as exceptional as the paintings of Be-
zirana/Yüksekli, these similar paintings aspire to reproduce late Byz-
antine fashions in regard to complex visual, textual, commemorative, 
and intercessory performances within the sacred space. A comprehen-
sive investigation across the late medieval painted programs in Cap-
padocia shows how the fashioning of sacred space involved forging 
close links between the deceased and the living (both clerics and lay-
people), as well as between decoration, commemoration, and the idea 
of protection, thus replicating the construction process of late Byzan-
tine cultural identity. A systematic inquiry into the sacred character of 
these church spaces thereby challenges commonly accepted notions of 
center and periphery in the cultural production and communal iden-
tity of Cappadocia in opposition to the rest of the Byzantine Empire at 
this period. Although the carved, painted, and inscribed environment 
of Bezirana Kilisesi is a product of the “post-Byzantine” social and cul-
tural context, the result represents one the of the finest and most opu-
lent late Byzantine sacred spaces.



	 Summary	 293

Ivanov S. Anthony  of Novgorod and His Byzantine Guide
In this article, “Kniga Palomnik” is analyzed as  an entwinement of 

two different formats: a standard narrative offered by a guide through 
Constantinople, and his answers  to Anthony’s unexpected questions . 
The guide’s “voice” is clearly discernible thanks to the Graecisms pop-
ping up in the Old Russian text (they appear to be more numerous  
than Chr. Loparev, the publisher of the text, thought), but also due 
to numerous stereotyped “tour-guide gimmicks”  that are accurately 
reproduced by the author. Yet, in some cases the pilgrim obviously in-
terrupts the guide by asking  meaningful questions that the guide has 
to answer, thus breaking off his smooth flow of speech.  A performa-
tive analysis helps clarify some unresolved problems posed by “Kniga 
palomnik”, including the topographical ones.

Daskas B. ‘Venetia hebbe principio per la destrution del-
la grande Trogia’. A note on the myth of Venice as alterum 
Byzantium

The issue in this paper is the relationship between Byzantium and 
Venice as elaborated in the so-called ‘myth of Venice’, the repertoire 
of legends found in Venetian historiographical and rhetorical writings, 
which molds and fabricates the city’s past. Over the course of its histo-
ry, Venice developed strong and complex ties to Byzantium, drawing 
on the authority of the eastern imperial capital to legitimize its trade 
and economic ambitions across the Mediterranean. Even if the use of 
Byzantium as a reference point in Venetian cultural politics and artis-
tic production (e.g. the Basilica of San Marco) has been evident across 
the centuries, within the shifting patterns of its legends of origin, 
its presence is apparently dissimulated, almost reduced to absence. 
It is during the thirteenth century that this attitude changes: having 
consolidated its role in the Levant as a result of the Fourth Crusade 
(1204), Venice proceeded to introduce into the creative reconstruction 
of its past new elements, overlaying its civic mythology with veiled ref-
erences to Byzantium. One of the traditional motifs of this mythology, 
about the city’s founding, is the Trojan legend. The illustrious model 
of the ancient city of Troy panders to Venice’s shifting political orien-
tations and propaganda, and aims at outlining, each time, paths that 
justify the prosperity of the city’s present and its providential history 
as opposed to its rivals (Padua, Rome, Constantinople). In the after-
math of the Fourth Crusade, the legend about the fire and sack of the 



294	 Summary	

ancient city of Troy and the ultimate flight of its inhabitants to the 
Lagoon, combined with an ingenious chronological reference for the 
city’s founding that hints at the moment when the Dogal sovereignty 
over part of the territories of the former Byzantine empire is official-
ly acknowledged in documents, shows a script of power politics that 
has Venice as heir of the βασιλεύουσα τῶν πόλεων, Constantinople. It 
is therefore as early as the thirteenth century that the concept of the 
Byzantine heritage of Venice — the myth of ‘Venice as alterum Byzan-
tium’ as Cardinal Bessarion, later in the fifteenth century, put it — was 
laid down in its essential components, as a direct consequence of the 
impresa of 1204.

Chernoglazov D. Letter writing manuals and model letter 
collections: epistolary theory in the Palaeologan period

The aim of the present paper is to characterize the letter writing 
manuals and model letter collections, which were used by the Byzan-
tines during the Palаeologan period. The extant material is divided 
into three groups. The first group includes theoretical treatises going 
back to the late antique tradition. In these treatises, which were used 
primarily as school textbooks, letters are classified according to their 
purpose and content. The second group includes collections of authen-
tic letters, sometimes mixed with fictitious ones, where the material is 
distributed according to the same principles as in the treatises of the 
first group. The third group, much more extensive than the second, 
includes collections of letters and forms, which are sorted according 
to the social status of the author and the addressee. Basically, these 
collections served as practical manuals for official correspondence. 
The second group is poorly represented in manuscripts. The first and 
the third, on the contrary, have an extensive manuscript tradition: the 
treatises of these groups were very common both in the capital and 
in provinces. Byzantine epistolary theory is conservative: different 
subgenres of letter writing manuals exist and develop independently, 
there are almost no texts at our disposal where different methods of 
letter classification are combined. 



Список иллюстраций

К статье А. Бергера
Рис.
1.1. Морская стена под Большим дворцом (по: Mamboury E., 

Wiegand Th. Die Kaiserpaläste von Konstantinopel zwischen Hippo-
drom und Marmara-Meer. Berlin, 1934. Taf. XV). 

1.2. Фасад дворца Вуколеонт (по: Bardill J. Visualizing the Great 
Palace at Constantinople // Visualisierungen von Herrschaft / Ed. by 
F. A. Bauer. İstanbul, 2006. P. 5–45. Fig. 9. 

1.3. Мраморное навершие из дворца Топкапы (по: Mango C. 
Three imperial Byzantine sarcophagi discovered in 1750 // Dumbar-
ton Oaks Papers. 1962. Vol. 16. P. 397–402. Fig. 1. 

1.4. Золотые ворота (по: Mango C. The Triumphal Way of Con-
stantinople and the Golden Gate // Dumbarton Oaks Papers. 2000. 
Vol. 54. P. 173–188. Fig. 9).

К статье Х. Четинкая
Рис.
2.1. Возможный вид церковного комплекса с недавно откры-

тым южным парэкклисием. Аксонометрия.
2.2. Место находки скелета.
2.3. План комплекса.
2.4. Возможный вид церковного комплекса с недавно откры-

тым южным парэкклисием. Вид с востока.
2.5. Возможный вид церковного комплекса с недавно откры-

тым южным парэкклисием. Вид сверху.
Илл.
1.1. Монограммы внутри конической сени мимбара.
1.2. Новооткрытый парэкклисий при церкви Пантократора.



296	 Список	иллюстраций	

1.3. Пята архивольта.
1.4. Следы фрески в окне.
1.5. Субструкция под северной церковью Богородицы Элеусы.

К статье Ф. Нивенера
Рис.
10. Реконструкция типичного фригийского амвона из Цен-

тральной Анатолии (А. Тиль).
Илл.
2.1. Неф базилики А в Ресафе (Месопотамия), вид на северо-

восток: на переднем плане большая бема, слева за ней — широ-
кая аркада, подпертая малыми арками на колоннах (вторичный 
ремонт), а справа — апсида с синтроном.

2.2. Нартекс Св. Михаила в Гермии (Галатия в Центральной 
Анатолии), вид на юго-запад. Пол первого яруса засыпан слоем 
в несколько метров. Пол верхнего яруса (хор) виден выше (фото 
Р. Вьечорека)

2.3. Пристройка с мощами и погребениями в монастыре  
св. Иоанна в Акаллисе (Ликия в Южной Анатолии) (совр. Асар-
джик Запад), вид на север.

2.4. Высеченный в скале триконхиальный алтарь в монастыре 
Св. Сиона (Ликия) (совр. Аладжахисар), вид на восток. Конха ап-
сиды украшена большим крестом.

2.5. Ошибочная реконструкция амвона из базилика А в рай-
оне Беязид в Консатнтинополе (Стамбул) (в саду у Св. Софии): 
верхняя площадка отсутствует и должна была находиться между 
колонками и парапетом.

2.6. Малый амвон с одной лестницей из базилики Ахиропи-
итос в Фессалонике, ныне в Музее византийской культуры (инв.  
№ АГ744).

2.7. Амвон в соборе Равенны (Северная Адриатика), пожертво-
ванный епископом Агнеллом (557–570).

2.8. Монолитная лестница амвона с нишей и побегами лозы, 
найденная близ Милета (Кария в Западной Анатолии), ныне в 
Музее Милета.

2.9. Монолитная крещальная купель в Дёгере (Фригия в Цен-
тральной Анатолии).

2.10. Камень для рычага винтового пресса в Археологическом 
музее Чорума (Центральная Анатолия).



	 Список	иллюстраций	 297

2.11. Реконструкция вида с птичьего полета (с юго-востока) 
Базилики с трансептом и мартирия на некрополе у стен Милета 
(Кария) (С. Джезе).

К статье А. Виноградова
Рис.
11. Сарыджа Килисе, план (по Г. Ротту).
12. Исламкей, вид на храм с юго-востока (фото Г. Ротта)
13. Исламкей, план храма (реконструкция Д. В. Белецкого и  

А. Ю. Виноградова)
14. Афродисиада, триконх на тетракионии, план (по О. Дал-

гичу)
15. Полоцк, триконх в Бельчицком монастыре, план (по П. А. Рап-

порту)
16. Новгород-Северский, храм в Спасском монастыре, план  

(по Б. А. Рыбакову)
17. Путивль, храм в детинце, план (по А. А. Карнабеду).

К статье М. Каппаса
Рис.
18. Планы церквей в Фессалонике: 1. Панагия тон Халкеон;  

2. церковь св. Пантелеимона; 3. храм св. Екатерины; 4. церковь 
свв. Апостолов; 5. церковь Преображения близ Камары; 6. цер-
ковь пророка Илии; 7. церковь свв. Таксиархов; 8. церковь св. Ни-
колая Орфаноса; 9. монастырь Влатадон (по П. Милонасу).

19. Фессалоника, Панагия тон Халкеон, план (по Г. Фустерису).
20. Артикуляция фасадов: а) Панагия тон Халкеон; б) Мире-

лейон (по Г. Ниносу).
21. Фессалоника, монастырь Влатадон, план (по Г. Ниносу).
22. План церквей с галереями в Фессалонике: а) храм  

св. Пантелеимона; б) храм св. Екатерины; в) храм свв. Апостолов  
(по С. Чурчичу).

23. Фессалоника, придел св. Евфимия, план (по Г. Фустерису).
24. Фессалоника, церковь св. Илии, план (по Г. Веленису).
Илл.
3.1. Фессалоника, Панагия тон Халкеон, вид с северо-востока 

(фото М. Каппаса).
3.2. Фессалоника, Панагия тон Халкеон, южный барабан под 

главным куполом (фото М. Каппаса).



298	 Список	иллюстраций	

3.3. Хортиатис, церковь Преображения, вид с юга (фото  
М. Каппаса).

3.4. Фессалоника, церковь св. Пантелеимона: а) вид на юг;  
б) вид на юго-западную угловую ячейку (фото М. Каппаса).

3.5. Фессалоника, церковь свв. Апостолов, вид с востока (фото 
Г. Фустериса).

3.6. Фессалоника, храм св. Екатерины, вид изнутри на восток 
(фото М. Каппаса).

3.7. Фессалоника, церковь свв. Апостолов, общий вид с юго-
востока (фото М. Каппаса).

3.8. Фессалоника, церковь св. Илии, общий вид с юго-востока 
(фото М. Каппаса).

3.9. Фессалоника, церковь свв. Апостолов, западный тимпан 
под центральным куполом (фото М. Каппаса).

3.10. а) Фессалоника, церковь свв. Апостолов, вид с северо-за-
пада; б) Константинополь, Вефа Килисе Джами, вид с северо-за-
пада (фото М. Каппаса).

3.11. Константинополь, Паммакаристос, парэкклисий Михаи-
ла Тарханиота, вид с востока (фото М. Каппаса).

3.12. Константинополь, Хора, парэкклисий Феодора Метохита, 
вид с востока (фото М. Каппаса).

3.13. Фессалоника, Св. Пантелеимон, общий вид с юго-востока 
(фото М. Каппаса). 

3.14. Фессалоника, Св. Екатерина, вид с востока (фото М. Кап-
паса).

3.15. Фессалоника, церковь свв. Таксиархов, восточный фасад 
(фото М. Каппаса).

3.16. Фессалоника, Св. Николай Орфанос, вид на апсиду (фото 
М. Каппаса) 

3.17. Фессалоника, Св. Илия, центральный купол, вид с юго-
востока (фото М. Каппаса). 

3.18. Фессалоника, церковь Преображения, вид с северо-вос-
тока (фото М. Каппаса). 

3.19. Чучер, Св. Никита, вид с юго-востока (фото М. Каппаса).
3.20. Лесново, церковь свв. Архангелов, вид с юго-запада (фото 

М. Каппаса).



	 Список	иллюстраций	 299

К статье А. Захаровой
Илл.
4.1. Благовещение. Росписи церкви Панчарлык близ Ургюпа. 

Кон. IX в. (фото А. В. Захаровой).
4.2. Росписи церкви Кокар в долине Ихлара. Кон. IX в. (фото 

Р. В. Новикова).
4.3. Бегство в Египет. Росписи церкви Тавшанлы близ Ортахи-

сара. 913–920 или 944–945 г. (фото А. В. Захаровой).
4.4. Вознесение. Росписи церкви Эль Назар в Гёреме. Ок. сер. 

X в. Деталь (фото А. В. Захаровой).
4.5. Вознесение. Росписи церкви Кылычлар в Гёреме. Нач. X в. 

Деталь (фото Р. В. Новикова).
4.6. Сретение. Росписи церкви Кылычлар в Гёреме. Нач. X в. 

(фото Р. В. Новикова).
4.7. Свв. Капитон и Никита. Росписи церкви Кылычлар в Гёре-

ме. Нач. X в. (фото Р. В. Новикова).
4.8. Христос Вседержитель. Миниатюра Христианской топо-

графии Косьмы Индикплова. Ватиканская апостольская библио-
тека, Vat. gr. 699, л. 43. Кон. IX в. Деталь (по: https://digi.vatlib.it/
view/MSS_Vat.gr.699)  

4.9. Пророк Малахия. Росписи церкви Кылычлар в Гёреме. 
Нач. X в. (фото Р. В. Новикова).

4.10. Христос исцеляет скорченную. Миниатюра гомилий Гри-
гория Назианзина. Париж, Национальная библиотека Франции, 
cod. gr. 510, л. 310 об. 879–883 г. Деталь (по: http://visualiseur.bnf.
fr/Visualiseur?Destination=Mandragore&O=08452208&E=634&I=1
12339&M=imageseule) 

4.11. Беседа Христа с Иоанном Крестителем. Росписи церкви 
Кылычлар в Гёреме. Нач. X в.  Деталь (фото Р. В. Новикова).

4.12. Лев VI перед Христом. Мозаика Софии Константино-
польской. 906–913 гг. (фото Р. В. Новикова).

4.13. Вознесение. Мозаика Св. Софии в Салониках. Кон. IX в. 
Деталь (фото Р. В. Новикова).

4.14. Евангелист Марк. Росписи церкви Кылычлар в Гёреме. 
Нач. X в. (фото Р. В. Новикова).

4.15. Вознесение. Мозаика Св. Софии в Салониках. Кон. IX в. 
Деталь (фото Р. В. Новикова).

4.16. Сретение. Росписи церкви Айвалы в Гюллю-дере. 913–
920 гг. Деталь (фото Р. В. Новикова).



300	 Список	иллюстраций	

4.17. Благовещение. Росписи церкви Кылычлар в Гёреме. Нач. 
X в. Деталь (фото Р. В. Новикова).

4.18. Благовещение. Росписи Старой церкви Токалы. Перв. четв.  
X в. Деталь (фото Р. В. Новикова).

4.19. Евангелист Марк. Миниатюра Четвероевангелия из мо-
настыря Ставроникита на Афоне, cod. 43, л. 11 (по: Mavropou-
lou-Tsioumi Chr., Galavaris G. Holy Stavroniketa Monastery. Illus-
trated Manuscripts from 10th to 17th Century. Mount Athos, 2007. Vol. 
2. Fig. 22).

4.20. Поклонение волхвов. Росписи Новой церкви Токалы. 
950-е гг. (фото Р. В. Новикова).

4.21. Апостол Петр рукополагает диаконов. Росписи Новой 
церкви Токалы. 950-е гг. (фото Р. В. Новикова).

4.22. Св. Феодул. Росписи Новой церкви Токалы. 950-е гг. 
(фото Р. В. Новикова).

4.23. Св. Тарасий. Росписи Новой церкви Токалы. 950-е гг. 
(фото Р. В. Новикова).

4.24. Евангелист Марк Миниатюра Трапезундского Еванге-
лия. Санкт-Петербург, РНБ, гр. 21, л. 5 об (по: Попова О.С., Заха-
рова А.В., Орецкая И.А. Византийская миниатюра конца X – на-
чала XII в. М., 2012. Илл. 30).

4.25. Евангелист Иоанн и Прохор. Миниатюра Четвероевангелия 
из монастыря Дионисиу на Афоне, cod. 588, л. 225 об (по: Pelekani-
dis S. M., Christou P. C., Tsioumis Ch., Kadas S. N. The Treasures of 
Mount Athos. Illuminated Manuscripts. Vol. 1. Athens, 1974. Fig. 287).

4.26. Мозаика в южном вестибюле Св. Софии Константино-
польской. Кон. X в. (фото Р. В. Новикова).

4.27. Неизвестный пророк. Росписи церкви Дирекли в Бели-
сирме. 976–1025 гг. (фото А. В. Захаровой).

4.28. Преподобный Антоний. Росписи церкви Дирекли в Бе-
лисирме. 976–1025 гг. (фото А. В. Захаровой).

4.29. Свв. Сергий и Вакх. Росписи церкви Дирекли в Белисир-
ме. 976–1025 гг. (фото А. В. Захаровой).

4.30. Успение. Росписи церкви Ала в Белисирме. Кон. X в. Де-
таль (фото А. В. Захаровой).

4.31. Св. Кандид. Росписи церкви Ала в Белисирме. Кон. X в. 
Деталь (фото А. В. Захаровой).

4.32. Царь Давид. Росписи триконха в Тагаре. Нач. XI в. (фото 
А. В. Захаровой).



	 Список	иллюстраций	 301

4.33. Деисус. Росписи триконха в Тагаре. Нач. XI в. (фото  
А. В. Захаровой).

К статье Т. Уяра
5.1 Безирана Килисе, наос, вид на восток, изображение из 

масштабированной трехмерной модели, созданной в программе 
Agisfot Photoscan.

5.2 Безирана Килисе, наос, вид на юго-запад, изображение из 
масштабированной трехмерной модели, созданной в программе 
Agisfot Photoscan.

5.3 Безирана Килисе, наос, вид на западную стену, изображе-
ние из масштабированной трехмерной модели, созданной в про-
грамме Agisfot Photoscan.

5.4 Безирана Килисе, наос, вид на северо-запад и апсиду, изо-
бражение из масштабированной трехмерной модели, созданной 
в программе Agisfot Photoscan.

5.5 Безирана Килисе, наос, потолок, вид на восток, изображе-
ние из масштабированной трехмерной модели, созданной в про-
грамме Agisfot Photoscan.

5.6 Безирана Килисе, деталь восточной стены аркосолия в се-
веро-западном углу наоса, с просительной надписью на свитке св. 
Иоанна Крестителя.

5.7 Безирана Килисе, деталь погребальной надписи на восточ-
ной стене погребального помещения и над северной стеной на-
оса, распрямленное изображение изогнутой поверхности стены, 
обработанное в программе Photoshop.



Оглавление

Пол Магдалино
Каппадокия и Константинополь в VI в.  
(пер. О. Керзиной, А. Ляхович, Н. Сергеевой) ......................... 10

Альбрехт Бергер 
«Переработка» Константинополя  
(пер. С. Матюниной, М. Пономаревой) ....................................25

Халюк Четинкая
Погребальные компартименты в монастыре Пантократора .... 47

Филипп Нивенер
Христианское искусство как провинциальное.  
«Центральность» провинциальных традиций  
в раннехристианских церковных постройках 
(пер. М. Володарского, Д. Ерофеевой, М. Журавлевой,  
А. Торрес-Горбенко) .................................................................... 57

Андрей Виноградов
Афонский храм или арабский дворец? Крестово-купольный 
триконх и новая архитектурная идентичность империи ....... 91

Михалис Каппас
Архитектурный «идиолект» Фессалоники  
в среднe- и поздневизантийские периоды:  
сходства и различия с Константинополем  
(пер. В. Махмутова, И. Орловой, А. Старцевой) .....................127

Анна Захарова
Искусство X века: Константинополь и Каппадокия ............. 154

Толга Уяр
Рельефы, росписи и надписи в поздневизантийском  
сакральном пространстве: новое открытие  
Безирана Килисе (Перистрема, Каппадокия)  
(пер. А. Вотевой, Н. Пелезневой, Е. Плотниковой) ...............175



Сергей Иванов
Антоний Новгородец и его экскурсовод в Константинополе ....203

Беатриче Даскас
«Venetia hebbe principio per la destrution della  
grande Trogia». Миф о венеции как Alterum Byzantium .......236

Дмитрий Черноглазов
Письмовники и собрания образцовых писем:  
эпистолярная теория в эпоху Палеологов .............................250

Резюме .............................................................................................282

Summaries ........................................................................................289

Список иллюстраций .....................................................................295



КНИГИ ИЗДАТЕЛЬСТВА «АЛЕТЕЙЯ» МОЖНО ПРИОБРЕСТИ

в Санкт-Петербурге:

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «ПОДПИСНЫЕ ИЗДАНИЯ»
 Санкт-Петербург, Литейный пр., 57 (c 10:00 до 22:00)

 8 (812) 273 50 53 www.podpisnie.ru

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «ВСЕ СВОБОДНЫ»
 Санкт-Петербург, ул. Некрасова, 23 (с 12:00 до 22:00)

 8 (911) 977 40 47 www.vse-svobodny.com

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «КНИЖНАЯ ЛАВКА ПИСАТЕЛЕЙ»
 Санкт-Петербург, Невский пр., 66 (с 10:00 до 22:00)
 8 (812) 640 44 06 www.lavkapisateley.spb.ru

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «СЛОВО»
 Санкт-Петербург, ул. Малая Конюшенная, 9 (с 11:00 до 20:00) 

 8 (812) 571 20 75, 8 (812) 312 52 00 www.slovo.net.ru

 ДУХОВНО-ПРОСВЕТИТЕЛЬСКИЙ ЦЕНТР
            САНКТ-ПЕТЕРБУРГСКОЙ ЕПАРХИИ      «НЕВСКИЙ, 177» 
 Санкт-Петербург, Невский пр., 177 (с 10:00 до 20:00)

 8 (812) 643 77 43 www.vk.com/dpcspbe

 

в Москве:

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «МОСКВА»
 Москва, ул. Тверская, д. 8, стр. 1 (с 09:00 до 24:00)

 8 (495) 629 64 83, 8 (495) 797 87 17 www.moscowbooks.ru

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «ФАЛАНСТЕР»
 Москва, Малый Гнездниковский пер., 12/27 (с 11:00 до 20:00)
 8 (495) 749 57 21, 8 (495) 629 88 21 www.falanster.su

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «ЦИОЛКОВСКИЙ»
 Москва, Пятницкий пер., 8 (с 11:00 до 22:00)

 8 (495) 951 19 02 www.primuzee.ru

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «БУКВЫШКА»
 Москва, ул. Мясницкая, 20 (пн.–пт. с 10:00 до 20:00, сб. с 10:00 до 19:00)
 8 (495) 621 49 66, 8 (495) 628 29 60 www.bookshop.hse.ru



 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «БИБЛИО-ГЛОБУС»
 Москва, Мясницкая ул., д. 6/3, стр. 1 (пн.–пт. c 9:00 до 22:00, сб.–вс. с 10:00 до 21:00)
  www.biblio-globus.ru

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «У КЕНТАВРА» 
 Москва, ул. Чаянова, 15 (пн.–пт. с 10:00 до 19:30, сб. с 10:00 до 17:00)
 8 (495) 250-65-46 www.rsuh.ru/kentavr

  

в Минске, Киеве, Варшаве, Риге:

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «ЭПОСЕРВИС»
 Минск, ул. Казинца, 123, оф. 4  

 +375 17 338 95 23 www.tregross.com

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН  «КНИЖНЫЙ БУМ»
 Киев, Вербовая ул., 8  (вт.–вс. с 11:00 до 17:30) 
 +38 067 273-50-10 www.academbook.com.ua 

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН  при «Centrum Nauczania Języka  
  Rosyjskiego w Warszawie»
 Ptasia 4, 00-138 Warszawa 
 +48 22 826 17 36 www.jezykrosyjski.com.pl 

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «Intelektuāla grāmata»
 Kr. Barona iela 45/47, Rīga (пн.–пт. с 10:30 до 19:00, сб. с 11:00 до 18:00)

 +371 67315727 www.merion.lv

  

Электронные книги:

 ДИРЕКТ-МЕДИА www.directmedia.ru
 ЛИТРЕС www.litres.ru

  

Интернет-магазины:

 КНИЖНЫЙ МАГАЗИН «МОСКВА» www.moscowbooks.ru
 OZON www.ozon.ru
 NATASHA KOZMENKO BOOKSELLERS www.nkbooksellers.com
 ESTERUM www.esterum.com
 БУКВОЕД www.bookvoed.ru
 ЧИТАЙ ГОРОД www.chitai-gorod.ru
 MY-SHOP.RU www.my-shop.ru
 КНИЖНЫЙ БУМ www.academbook.com.ua



ВИЗАНТИЙ И ВИЗАНТИЯ:  

провинциализм столицы и столичность провинции

Главный редактор издательства  
Игорь Александрович Савкин

Дизайн обложки И. Н. Граве

Оригинал-макет Е. Г. Орловский

Корректор Д. Ю. Былинкина

Формат 60x88 1⁄16. Усл. печ. л. 19,1. Печать офсетная. Тираж 500 экз.
Заказ №

ИД № 04372 от 26.03.2001 г. 
Издательство «Алетейя» 

Заказ книг: тел. +7 (921) 951-98-99,  
e-mail: fempro@yandex.ru, Савкина Татьяна Михайловна

192029, г. Санкт-Петербург, пр. Обуховской Обороны, д. 86 А, оф. 536, 532 

Редакция: тел. (812) 577-48-72, e-mail: aletheia92@mail.ru,
191015, г. Санкт-Петербург,  ул. 9-ая Советская, д. 4, офис 304

www.aletheia.spb.ru 

Книги издательства «Алетейя» можно приобрести  
в Москве: 

«Библио-Глобус», ул. Мясницкая, 6. www.biblio-globus.ru  
Дом книги «Москва», ул. Тверская, 8. Тел. (495) 629-64-83  

«Русское зарубежье», ул. Нижняя Радищевская, 2. Тел. (495) 915-27-97 
«Фаланстер», М. Гнездниковский пер., 12/27. Тел. (495) 749-57-21, 629-88-21 

«Циолковский», ул. Б. Молчановка, 18. Тел. (495) 691-51-16
Книжная лавка «У Кентавра». Миусская площадь, д. 6, корп. 6

Тел. (495) 250-65-46, +7-901-729-43-40, kentavr@kpole.ru
в Киеве:  

«Книжный бум». Тел. +38 067 273-50-10, gron1111@mail.ru
в Минске:  

«Трэгросс-Бук», ул. Казинца, д. 123, оф. 4.  
Тел. +37 517 338 95 23, www.tregross.com 

в Варшаве: 
«Centrum Nauczania Języka Rosyjskiego»,  

ul. Ptasia 4. Tel. +48 (22) 826-17-36, szkola@jezykrosyjski.com.pl
в Риге:

«Intelektuāla grāmata»
Riga, Kr. Barona iela 45/47. Tel. +371 67315727, info@merion.lv

Интернет-магазин: www.ozon.ru


